
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 198 (2020)

Artikel: Die Suche nach dem Stadtgründer : spätmittelalterliche
Ursprungsmythen in Basel und ihre neuzeitlichen Nachfolger

Autor: Hess, Stefan

Kapitel: I: Städtische Gründungsmythen im Spätmittelalter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en






Städtische Gründungsmythen im Spätmittelalter

Seit dem Siegeszug der Souveränitätslehre des französischen

Staatstheoretikersjean Bodin in der Frühen Neuzeit liegt staatliche Machtausübung
einschliesslich der Rechtsetzung in sich selbst begründet, bedarf also

keiner rechtlichen oder historischen Legitimation, sofern sie nicht in
krasserWeise gegen die von einer Mehrheit der Staaten akzeptierten
Spielregeln (das sogenannte Völkerrecht) oder gegen Interessen der Hegemo-
nialmächte verstösst (siehe unten, S. 121). Im Mittelalter hingegen konnte

Herrschaft bloss dann Legitimität beanspruchen, wenn sie in eine

endzeitliche Gesamtdeutung der christlichen Universalhistorie eingebettet

war. Deshalb wurde die Bibel nicht nur als Zeugnis der göttlichen
Offenbarung, sondern zugleich als oberste Geschichtsquelle verstanden, durch

die sich sowohl das Geschehen der Vergangenheit als auch die Zustände

der Gegenwart in einem übergreifenden hcilsgeschichtlichen Zusammenhang

verorten liessen.18 Wichtigster Bezugspunkt für die historische

Bibelauslegung war die Prophétie im siebten Kapitel des alttestamentlichen
Buchs Daniel, wonach sich gemäss göttlichem Heilsplan im Lauf der

Geschichte vier Weltreiche ablösen. Das vierte und letzte vor dem Jüngsten
Gericht wurde im Mittelalter mit dem Römischen Reich gleichgesetzt, das

durch Übertragung zuerst auf die Byzantiner, dann auf die Deutschen in

ungebrochener Tradition im mittelalterlichen Kaiserreich, dem sacrum

Romanum Imperium, weiterlebe.19

Diese Ausrichtung auf die christliche Heilslehre bildete bis zum
Ende des Mittelalters, im Heiligen Römischen Reich teilweise sogar bis

ins 18. Jahrhundert, das unbezweifelbare Ordnungsraster jeglicher
Geschichtsschreibung, und zwar selbst dann, wenn sich diese nicht explizit
darauf bezog. Daraus resultierte eine letztlich statische Geschichtsanschauung:

Man ging davon aus, dass die gottgewollte irdische Ordnung
gemäss der abgeschlossenen Offenbarung bis zum Jüngsten Gericht
festgefügt sei und vom Wechsel der Herrschergeschlechter, von Kriegen und

Naturkatastrophen nicht tangiert werde, es sei denn, man verstand diese

alsVorboten derWiederkunft Christi amJüngsten Tag. Unter einer solchen

Prämisse erübrigte es sich, die Lebens- und Bedingungszusammenhänge

früherer Epochen zu rekonstruieren, da diese in den Grundzügen als

weiterhin wirksam angesehen wurden.

Geschichte war damit nur insoweit Teil des Erfahrungswissens, als

man in ihr «empirische Erfüllung einer vorher bestimmten und geoffenbarten

allgemeinen Gesetzlichkeit»20 zu erfassen suchte. Dies heisst aber

21



nicht, dass dieVergangenheit eines Klosters, eines Fürstentums oder einer

Dynastie zur Bedeutungslosigkeit degradiertworden wäre.Vielmehr stellte

gerade die auf Kernereignisse verdichtete <eigene> Geschichte einen

grundlegenden Lebensfaktor dar, doch wurde ihr keine besondere

Beachtung geschenkt, soweit sie sich nicht unmittelbar auf die Gegenwart,
aufzeitgeschichtliche Ereignisse und Zustände beziehen liess.21 Generell
heisst daher Geschichtsbetrachtung im Mittelaltervor allem Präsentation
und Ausdeutung des Vergangenen im Hinblick auf seine Relevanz für die

Gegenwart (und die Zukunft). So ist nach Frantisek Graus die mittelalterliche

Kultur dadurch gekennzeichnet, dass man sich «weniger traditionalistisch

gebärdete, als daß man traditionalistisch lebte; man lebte ständig
mit der Vergangenheit, ohne sie oft überhaupt als vergangen zu empfinden».22

Den damaligen Menschen war deshalb das Gefühl von kultureller
Andersartigkeit gegenüber früheren Generationen ebenso fremd wie die

Vorstellung einer sprunghaften Entwicklung oder eines linearen Zeitverlaufs.23

Für sie war jedes historische Ereignis, das hinter dem Zeithorizont
derpersönlichen Erfahrung lag, im Grunde genommen der eigenen Gegenwart

gleich nahe. Daraus folgt eine letztlich statische Zeitauffassung,
worauf schon Heinrich Schmidt in seiner grundlegenden Untersuchung zur
spätmittelalterlichen Städtechronistik hingewiesen hat: «Die Zeit wird
nicht in ihrer Tiefe verstanden. Sie liegt sozusagen horizontal hinter der

Gegenwart. Sie ist der unbewegliche Boden, aus dem die Gegenwart ebenso

unbeweglich herausragt. »24 Selbst die chronologisch geordnetenAufzeichnungen

von historischen Ereignissen, die Annalen, stehen zu dieser

gegenwartsbezogenen Geschichtsauffassung in keinem Widerspruch. Sie
behandeln zwar die Chronologie als natürliche Ordnung, die - auch durch
ihre Bezugnahme auf die Geburt des Erlösers — zugleich als gottgegeben
wahrgenommen wird, doch kennen sie noch kaum eine zeitliche
Tiefengliederung der Geschichte, sondern breiten die aufgezeichneten Ereignisse

im Sinne einer enzyklopädischen Faktenvermittlung gewissermassen
auf einer Ebene aus.25 «Aufgrund der essentiellen Verknüpfung von Zeit
mit Zeitlosigkeit und der prinzipiellen Ausrichtung aller geistig-wissenschaftlichen

Bemühungen (und somit auch der Geschichtsschreibung) auf
die Erkenntnis Gottes» lässt sich gemäss Fabian Schwarzbauer das

mittelalterliche Zeitverständnis ebensowenig mit linearen oder zyklischen
Modellen adäquat beschreiben, sondern ist «am ehesten mit der Kategorie
der Entzeitlichung zu fassen».26

Die auf die Endzeit ausgerichtete Vier-Reiche-Lehre und das

Ausblenden eines einheitlich-kontinuierlichen Zeitverlaufs waren die beiden

Prinzipien, die auch die Geschichtsschreibung in den Städten des Reichs

bestimmten.27 So hatten die deutschsprachigen Stadtchronisten noch
keine Vorstellungvon einer bürgerlichen Rechts- und Verfassungsordnung,
die ihre Legitimität allein aus demWillen und dem Konsens der städtischen

Bürger bezog.28 Vielmehr war für sie kommunale Herrschaft bloss im Rahmen

der unumstösslichen, universalen Ordnung des Heiligen Römischen

22



Reichs denkbar, ja sie wurde gewissermassen als deren Inkarnation
begriffen: «wie der König, wie die Insignien, so ist die Stadt ganz handgreiflich
das Reich, und sein Bestand beruht fur das Bewußtsein der Bürger auf
ihrem unverletzten Recht.»29

Die Reichsidee stellte indessen nur die heilsgeschichtliche Matrix
dar, in welche die Geschichtsschreiber den Bedürfnissen der jeweiligen
Stadtgemeinde entsprechende, auf deren politisches und institutionelles
Selbstverständnis abgestimmte Konzepte einflochten. Hierbei ging es vor
allem darum, die Stadtgemeinden als eigenständige rechtliche Subjekte zu

positionieren und gleichzeitig dervertikalen Herrschaftsbeglaubigung des

mittelalterlichen Feudalsystems entgegenzuwirken. So gründete die

bürgerliche Selbstverwaltung in den Reichs- und Freistädten aufkaiserlichen

Privilegien sowie aufpfandweisevom (bischöflichen) Stadtherrn erworbenen

Hoheitsrechten, den sogenannten Regalien. Diese Rechtstitel gaben jedoch
der städtischen Herrschaft einen abgeleiteten Charakter und waren im
Prinzip jederzeit widerrufbar. Deshalb bestand eine der Hauptmotivationen
der städtischen Oberschicht, sich mit der Geschichte des eigenen Gemeinwesens

zu befassen, gerade darin, die Unantastbarkeit des kommunalen

Selbstbestimmungsrechts zu untermauern. Eine entscheidende Rolle spielten

dabei die Ursprungsmythen.30 Diese garantierten der Stadtgemeinde
nicht nur ihre Unverwechselbarkeit, sie erfüllten zugleich eine begründende
Funktion: Sie zeigten auf, dass die kommunalen <Freiheiten>, welche die

Honoratiorenschicht für die Gegenwart behauptete, bereits bei der Stiftung
der Stadt bestanden hatten und später bloss bestätigt worden waren.

Daher lassen sich die städtischen Gründungssagen - ähnlich wie

die klösterlichen Ursprungslegenden, die aristokratischen Genealogien
und die Herkunftsmythen von Völkern und Staaten (im vormodernen

Sinne) - dem <traditionalen Erzählern (Jörn Rüsen) zuordnen: Sie

realisieren «ein Muster menschlicher Identitätsbildung, in dem Selbstverständnisse

von Handlungssubjekten als ständig sich erneuernde, als immer

gleiche, als im Zeitfluß sich gleichsam unbewegt perpetuierende tradiert
werden».31 Dadurch erhielt die Erzählung des eigenen Ursprungs die

Bedeutung einer den aktuellen Kompetenz- und Machtstreitigkeiten
enthobenen Wahrheit, und sie wurde deshalb auch stets so konzipiert, dass

sich daraus möglichst viel symbolisches Kapital schlagen liess. Zu diesem

Zwecke bildeten sich verschiedenartige Erzählmuster heraus, wobei man
in der nämlichen Stadt nicht selten mehrere sinnstiftende Traditionen

gleichzeitig pflegte. Dabei war man bestrebt, die eigene Geschichte in

eine bestehende und damit beglaubigte Uberlieferung einzubetten, um
dadurch «an derWürde, dem Ansehen und auch dem Recht, das durch sie

verliehen wird», zu partizipieren.32 Man wollte - wie dies Anneliese Grau

schon 1938 anschaulich formuliert hat, «nicht vor allem etwas Neues,

Anderes, Eigenes sein [...], sondern Glied in einer Kette, die vom Urbeginn
derWelt an bis zumWeltende reicht und in der jedem Gliede seine Stellung
und seine Aufgabe zugewiesen ist».33

23



Neben Heiligen und mittelalterlichen Herrschern führte man deshalb

häufig Gestalten aus der Antike als Stadtgründer vor. Als <historische>

Anknüpfungspunkte dienten etwa Noahs Söhne und Enkel, das Babylon
von Semiramis oder die Trojasage. Die wichtigste Bezugsgrösse war
jedoch das antike Rom, denn dieses wurde im Mittelalter als Inbegriffeiner
Stadt, als irdischer Gegenentwurf zum himmlischen Jerusalem verstanden.34

Mit wenigen Ausnahmen wie der Kaiserin Agrippina35 in Köln und
der mythischen Fürstin Libussa36 in Prag waren diese Gründerfiguren
stets Männer.37

In der Regel standen die städtischen Historiografen vor der Schwierigkeit,

dass zum Gründungsvorgang keine schriftlichen Nachrichten
vorhanden waren. Daher wählten sie zumeist ein historisch-etymologisches

Verfahren:38 Sie setzten ihre Stadt aufgrund von Namensähnlichkeiten

in Beziehung zu einer historisch überlieferten Person und erklärten

diese zum namengebenden Gründer. Gleichzeitig leiteten sie aus dem
im Stadtnamen eingeschriebenen Stiftungsakt bestimmte Eigenschaften
und Ansprüche für die Gegenwart ab. Dabei steht die «Deutung des

Siedlungsnamens», wie dies der SprachwissenschaftlerJürgen Mischke noch
für die neuzeitliche Forschung formuliert hat, «im Spannungsfeld der

magischen Gleichung nomen est omen, in der gleich einer sich selbst
erfüllenden Prophezeiung der Name und die Stadt eine überzeitliche
Verbindung eingehen».39

Vorzugsweise wurde die Stadtgründung einem römischen Kaiser
zugerechnet, dessen Name in der mittelalterlichen Geschichtsüberlieferung

einen besonderen Klang bewahrt hatte. So berief man sich in Augsburg

aufAugustus, in Nürnberg aufTiberius Claudius Nero, in Konstanz
auf Konstantin, anderswo aufJulius Caesar. Die Rückführung auf einen

prominenten kaiserlichen Gründer verlieh der Stadt nicht nur einen
besonderen Ehrenstatus, sie verbürgte auch deren unmittelbare Bindung an
das Reich. Funktional diente sie also namentlich der Sicherung der
kommunalen Autonomie gegen allfällige Angriffe vonseiten des nominellen
Stadtherrn oder des Landesfürsten.

24



18 Vgl. Guenée 1981.

19 Dazu Goez 1958; Thomas 1997.

20 Kessler 1971, S. 7.

21 Vgl. Melville 1982; Graus 1987.

22 Graus 1975, S. 242.

23 Zum mittelalterlichen Zeitempfinden in Ge¬

schichtsschreibung und Alltag vgl. Schmale 1985,

S. 28-36; Ehlen 1997.

24 Schmidt 1958, S. 113.

25 Vgl. Czerwinski 1993; Schwarzbauer 2005.

26 Ebd., S. 279.

27 Zur mittelalterlichen Historiografie in Städten des

Heiligen Römischen Reichs vgl. auch Schmidt 1958;

Menke 1958/1960; Dirsch-Weigand 1991; Warken

1995; Johanek 2000; Droste 2000; Mölich/Nedder-
meyer/Schmitz 2001; Plessow 2006; Schmid 2009;

Vonarburg Züllig 2009; Müller 2010; Johanek 2012,

S.375-421; Hassemer 2012;Johanek 2016.

28 Vgl. Schreiner 1987, S. 272-275.
29 Schmidt 1958, S. 142.

30 Vgl. Graf 1984, S. 17-32; Haari-Oberg 1994; Hies¬

tand 1994; Roeck 2003; Schneider 2010; Hammer
2013.

31 Rüsen 1982, S. 545.

32 Grau 1938, S. 63.

33 Ebd., S.63f.
34 Die Anbindung an die Heilige Stadt ermöglichte

überdies — im Sinne einer Binnendifferenzierung
des Vier-Reiche-Konzepts - die Integration in
die christliche Heilsgeschichte. Vgl. Müller 1961;

Kugler 1986; Haverkamp 1987; Mertens 2014, ins-
bes. S. 401-412.

35 Vgl. Kramp 2015.

36 Vgl. Trestik 1991.

37 Zudem sollen einzelne mitteldeutsche Städte zu
Ehren von römischen Göttinnen gegründet worden

sein. Vgl. Schulz 1954.

38 Vgl. Grubmüller 1975; Buda 1990.

39 Mischke 2016, S.25; Hervorhebung im Original.

25




	Städtische Gründungsmythen im Spätmittelalter

