
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 198 (2020)

Artikel: Die Suche nach dem Stadtgründer : spätmittelalterliche
Ursprungsmythen in Basel und ihre neuzeitlichen Nachfolger

Autor: Hess, Stefan

Kapitel: Einleitung

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einleitung

1777 wurde die GGG vom aufklärerischen Geschichtsphilosophen Isaak

Iselin und weiteren gleichgesinnten Baslern als Gesellschaft zur Aufmunterung

und Beförderung des Guten und Gemeinnützigen» gegründet. Seither

hält sie das Andenken an die Gründerväter hoch und fühlt sich den

Idealen der Gründungszeitverpflichtet. Bereits 1813 bestellte derVorstand

beim Nidwaldner BildhauerJosef Maria Christen eine Marmorbüste von

Iselin, die im damaligenVersammlungszimmer der GGG aufgestellt wurde

und sich heute im Vorraum zum Zunftsaal und dem Vorgesetztenzimmer

zur Schmiedenzunft befindet. 1891 wurde im Schmiedenhof, dem

nunmehrigen Domizil der Gesellschaft, eine von Alfred Lanz aus Bern
entworfene Statue Iselins aufgestellt.3 Noch heute sieht sich die GGG in einer

ungebrochenen Tradition zu ihrem prominentesten Gründer und beruft
sich in ihrem Leitbild ausdrücklich auf die Statuten von 1777.

Mit dieser Vergegenwärtigung der eigenen Gründung steht die

GGG nicht alleine da. Die meisten Kulturen kennen solche

Ursprungsgeschichten, die darauf angelegt sind, Gemeinwesen, Institutionen und

Familien eine unverwechselbare Identität sowie einen Gewinn an Ansehen

und Einfluss zu verleihen. Sie dienen der Selbstvergewisserung und der

Selbsterhöhung und können innerhalb der Gruppe, in der sie rezipiert
werden, auch Gemeinschaft stiften. Der Ägyptologe Jan Assmann zählt

solche Erzählungen zur <fundierenden Erinnerung»: Diese «stellt
Gegenwärtiges in das Licht einer Geschichte, die es sinnvoll, gottgewollt,
notwendig und unabänderlich erscheinen läßt».4 Eine wesentliche Funktion

von Ursprungserzählungen besteht darin, Legitimität zu vermitteln,
Besitz und besondere Rechte zu sichern, Ansprüche zu begründen und
Probleme zu bewältigen: Ein möglichst weit zurückliegender Gründungsakt
soll den gegenwärtigen Zustand in ein epochenübergreifendes Konti-
nuum stellen, ihn damit unantastbar machen und für alle Zukunft
gewährleisten.5 Bei Gemeinwesen oder jahrhundertealten Institutionen bleibt
dieser Gründungsvorgang — anders als bei der GGG — häufig diffus. In
diesem Fall handelt es sich um Mythen, verstanden als nicht verbürgte
Erzählungen, mit denen Gruppen unterschiedlicher Grösse ihre
Weltanschauung sinnfällig machen.6

Der Ausgangspunkt einer solchen Erzählung «beruft sich auf eine

mythische Konstellation, aufden übermächtigen Anfänger, setzt die Zeit
außer Kraft, indem er gegenüber gewachsenen historischen Ansprüchen

[...] die Legitimation noch für spätere Generationen liefert».7 Es handelt

G



sich also stets um eine <Tatsachenermittlung>, die von gegenwärtigen
Bedürfnissen und damit von Rückprojektionen geprägt ist. Schon Jacob
Burckhardt betonte in seinerVorlesung <Über das Studium der Geschichte»

den konstruktiven Charakter «aller Betrachtung der Anfänge» und sah

darin «bloße Reflexe von uns selbst».8 Da aber gemäss Jan Assmann jede
Gemeinschaft «nach Dauer strebt, tendiert sie dazu, Wandlungen nach

Möglichkeit auszublenden und Geschichte als veränderungslose Dauer
wahrzunehmen».9 Die Zeit, die zwischen dem Gründungsakt und der

Gegenwart liegt, ist daher - um mit dem deutschen Geschichtsphilosophen

Hermann Lübbe zu sprechen - nur insofern von Interesse, als es zu

zeigen gilt, «wie es gelang, trotz allerWidrigkeiten und trotz aller Machenschaften

Dritter am stiftenden Willen festzuhalten».10 Solche auf Sicherung

immaterieller Güter angelegten Gründungskonzeptionen sind meist

weniger gegen aussen als nach innen gerichtet: Sie wurden in der Regel

nicht als <Waffe>n eingesetzt, sondern - um aufder metaphorischen Ebene

zu bleiben — eher als Stärkungs- und Beruhigungsmittel. Oder wie es der
Schweizer Schriftsteller Carl Spitteier in Bezug auf das Idol Gottfried
Keller formuliert hat: «Es wird helfen, wenn wir die Hilfe nicht nötig haben.

Haben wir überhaupt Hilfe nötig, dann hilft auch das nicht.»12

Obwohl es bei der Suche nach dem Ursprung immer auch darum

geht, sich der eigenen Unverwechselbarkeit zu versichern, liegen den

Gründungsmythen meist stereotype Erzählmuster zugrunde. Häufig
kommt es zur «Ansippung oder Anlagerung an andere Überlieferungskomplexe»13,

was der eigenen Konzeption Glaubwürdigkeit und Autorität
verleihen soll. Da die Vergangenheit laufend von aktuellen Bedürfniskonstellationen,

«von den sich wandelnden Bezugsrahmen der fortschreitenden

Gegenwart her reorganisiert»14 wird, sind viele Ursprungserzählungen
eher kurzlebig, denn eine Gemeinschaft muss sich ihrer Identität
angesichts schleichender oder abrupter Wandlungen, neuer Probleme und
Krisen immerwieder neu vergewissern und dabei häufig auch - wenigstens
teilweise - neu definieren. Mit den Leitideen verändert sich zugleich das

Geschichtsbild, was zur absichtsvollen Traditionssetzung, zu neuen
Vorstellungen des eigenen Ursprungs führen kann. Gründungsmythen sind -
zumindest im europäischen Mittelalter — meist nicht aufBreitenwirkung
angelegt; sie zielen «gar nicht aufdas, was man öffentliche Meinung nennt
[...]. In aller Regel sind die fraglichen Geschichten nur im Besitz und im
Kenntnisbereich einer ganz kleinen Gruppe nachzuweisen».15

Für die zum Teil mit weitreichenden Autonomierechten ausgestatteten

Städte im Heiligen Römischen Reich, die ihre mühsam erworbenen

<Freiheiten> ständig gegen dieAnsprüche von Landesfursten oderdes Kaisers

verteidigen mussten, stellten Gründungsmythen eine Möglichkeit dar,

einem von den Eliten der Stadt oft selbst empfundenen Makel, nämlich dem

Defizit an Legitimität und Rechtssicherheit, entgegenzuwirken. Für Basel

lassen sich über ein halbes Dutzend unterschiedliche spätmittelalterliche
Ursprungskonzeptionen nachweisen. Diese sind allerdings nicht alle am

M



Rheinknie selbst entstanden, sondern stammten teilweise von auswärtigen

Autoren. Letztere waren aber mit den lokalen Verhältnissen sehr gut
vertraut und stimmten ihre Ursprungsgeschichten jeweils aufdie lokale

Überlieferung ab. Insgesamt decken die bekannten Ursprungsmythen zu Basel

fast das gesamte Spektrum von Verfahren ab, welche die mittelalterliche
Chronistik für die Schilderung der Gründungsvorgänge von Städten nördlich

der Alpen bereithielt: die vielfach etymologisch begründete Berufung
auf biblische oder römische Gründerväter, die Beanspruchung von
mittelalterlichen Herrschern oder Heiligen für diese Rolle sowie die Adaption
der ursprünglich aufTrier bezogenen Trebeta-Sage.

Die hier vorgestellten <Basler> Gründungsmythen liegen alle schon

seit Jahrzehnten in Editionen vor, sie sind aber in der Basler
Geschichtswissenschaft mehrheitlich noch kaum zur Kenntnis genommen worden.

Dies hängt sicher teilweise damit zusammen, dass sie in Basel selbst zur
Entstehungszeit nur einer Elite bekannt waren und daher auch nie Gegenstand

des mündlich überlieferten Erzählguts wurden.16

Hier sollen nun alle nachweisbaren Ursprungserzählungen erstmals gemeinsam

vorgestellt, analysiert und miteinander in Beziehung gesetzt werden.

Im Vordergrund stehen dabei folgende Fragen: Aus welchen

Denkmustern resultierten die einzelnen Mythen? Welche Funktionen waren
ihnen zugedacht? Wie plausibel wirkten sie aufdie Zeitgenossen? Wieweit

folgten sie damals anerkannten Erkenntnisregeln? In welchen Zusammenhängen

konnte ein einzelner Mythos Geltung beanspruchen und inwelchem

Kontext blieb er wirkungslos? Wie verhielten sich die einzelnen

Gründungsmythen zueinander? In welcherWeise hat Basels spezifische Stellung
im ausgehenden Mittelalter als Bischofsstadt, in welcher der Kirchenfürst
einen grossen Teil seiner weltlichen Rechte eingebüsst hatte, die

Ausgestaltung von Ursprungserzählungen beeinflusst? Und was veranlasste

auswärtige Autoren, sich mit den Anfangen Basels auseinanderzusetzen?

Der zweite Teil dieser Arbeit widmet sich dem durch den Humanismus

hervorgerufenen Wandel in der Vergangenheitsbetrachtung. Dieser

führte in Basel zur Überlagerung der bisherigen Gründungsmythen durch

neue Ursprungskonstruktionen, die den veränderten Anforderungen an

Plausibilität besser entsprachen. Eine zentrale Stellung erhielt dabei der

römische Feldherrund Politiker Munatius Plancus, aufdessen Bedeutung
für die Region als Erster der Elsässer Humanist und Philologe Beatus

Rhenanus hinwies. Dieser ersten inschriftlich nachgewiesenen neuen

<Gründerfigur> wurde bereits wenigeJahre nach ihrer Entdeckung ein

prominenter Platz im kulturellen Gedächtnis der Stadt zugewiesen: Plancus

übernahm im Zuge der Reformation wichtige Funktionen im kommunalen

Sinnhaushalt, die vorher andere, mittlerweile obsolet gewordene Gründerväter

und sonstige identitätsstiflende Protagonisten erfüllt hatten.

In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts verlor jedoch auch diese

historische Referenzfigur für die städtischen Machteliten ihre identitäts-

15



stiftende Funktion. Im Unterschied zu den spätmittelalterlichen Gründerfiguren

verschwand Munatius Plancus aber nie vollständig aus dem kulturellen

Gedächtnis der Stadt. Dank seiner visuellen Präsenz im Rathaushof

behielt er vielmehr bis ins 21. Jahrhundert seine Rolle als Symbolfigur, auf

die bei Bedarf zurückgegriffen werden konnte, selbst wenn von ihr keine

legitimierende Wirkung mehr ausging. Derweil zwangen die im Lauf des

20. und frühen 21. Jahrhunderts auf dem Stadtgebiet ergrabenen frühen

Siedlungsspuren die Althistoriker und Archäologen'7, ihre Hypothesen

zu denAnfängen Basels immerwiederzu revidieren. Dabei kann festgestellt

werden, dass sie - wohl unbewusst - mehrfach auf Deutungsmuster zu-

rückgriffen, die bereits im Spätmittelalter oder in der Frühen Neuzeit

aufgekommen waren.

Im abschliessenden Kapitel sind alle bekannten Quellen zu den

spätmittelalterlichen Gründergestalten sowie Zeugnisse zur Aneignung von
Munatius Plancus in Basel zusammengestellt. Alle lateinischen Texte

und eine frühneuhochdeutsche Quelle sind zudem in modernes Deutsch

übersetzt.

16



3

4
5

6

7

8

9

10

11

12

13

14

15

16

17

Wanner 1975, S. 56-59;Janner 2015, S. 46-48,56,60f.
Assmann 1997, S. 79.

Vgl. Assmann 1999b, S.43; Graf2001; Rehberg 2004;

Bernsen/Becher/Brüggcn 2013.

Vgl. Ott 1993.

Friedrich 2013, S. 189.

Burckhardt 2000, S. 135.

Assmann 1997, S.40.
Lübbe 2012, S.170.

Vgl. Althoff 1996, S.26.

Spitteier 2019, S. 344.

Graf 2001, S. 27.

Assmann 1997, S.41f.
.Althoff 1996, S. 32.

Dies gilt auch für solche, die in moderne
Sagensammlungen Aufnahme fanden. Vgl. Keckeis 1986,

S.35f.; Gerber 2006, S.7-11.
Frauen haben erst seit den 1990er-Jahren einzelne

Beiträge zum Thema veröffentlicht.

17




	Einleitung

