Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 196 (2018)

Artikel: Judischdeutsche Drucke und Basler Mundart : judische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 6 (): Epilog

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

6 (1)




- I.
I..f. -

-l
I o
-

“..m.ﬂ. l..

.r.._.l. = ...ﬂ.....,Tf f... .....-.._...
- .n.r_,_

T .4;.




Epilog

Seitenverkehrt

Ich habe zu mehreren Themen Beispiele aus dem verstreuten Nachlass der
Familie Wolf herangezogen, um die Verinderung der Schriftpraxis an einer
Familienbiografie anschaulich zu machen (Abb. 10-16). Diese Hagenthaler
zogen bereits 1805 in die Stadt, und einige Sohne konnten mit ihren Fami-
lien die restriktive Restaurationszeit in Basel iiberdauern, so dass bis heute
Nachkommen in und um Basel leben. Die grosse Familie gehorte anfangs
zum aktiven Kern der Religionsgemeinde, erst Ende des 19. Jahrhunderts
sind einige konvertiert. Die ersten beiden Generationen arbeiteten in Basel
als Makler, als «Courtiers» vor allem im Immobiliengeschift.2+ Obwohl
die Wolfs nicht den Lebensstandard der Grosshindler und Warenkauf-
leute teilten, nahmen sie doch am bildungsbiirgerlichen Leben teil und
forderten die musischen Anlagen der Kinder. Die dritte Generation wihlte
dann die freien kiinstlerischen Berufe. Georg Wolf (1820-1900) entschied
sich zum Beispiel nach einer Lehre beim Musikalienverlag Hegar fiir die
Drucktechnik und machte sich mit der neuen Methode des lithografischen
Bilddruckverfahrens selbstindig. Er war in der jiidischen Gemeinde, als
Fasnichtler und in vielen Vereinen engagiert und wurde in den Grossen
Rat des Kantons gewihlt.

Als letzte Etappe in der Sprachbiografie dieser Familie mdchte ich
aus einem Brief zitieren, in dem der vierzigjihrige Georg Wolf 1859 einem
alten Jugendfreund aus dem Alltag in Basel berichtete:

«Mein lieber Israel!

Durch dein liebes Schretben wurde ich freudsg iiberrascht. Wenn ich mich nun aber
nicht beeilt babe dir zu antworten, so geschah es blos deshalb weil ich besondre Zeit
dazu nebmen mufS. Ich schreibe zwar sebr off, aber meistens verkebrt, so daft mir mit

der gewobnlichen Feder die Geldufigkert febit. [ ...

Es 15t so selten daf man sich schreibt, so sei es wenigstens wenn etnem erst das wakre
Gliick zu Thetl wird. Neues von hier weifS ich in der That nichts das Dich interessieren

konnte, als dafs ich & meine Frau ebenfalls hoffen —

Unsere alten Freunde sebe ich sebr selten: auch ist das Hauflein kletnwunzig (wie
man bier sagt) geworden. Es sind vielleicht drei bis vier Jabre daff ich mit Leopold
Borach spatzieren gieng. Ich sebe ibn meistens am <Schabes> in der Schule; dann &
wann auch ber Ulmann’s [jiidische Familie und Gasthaus an der Lyss]; doch bin

ich dort ein rarer Gast. »*45

167



Fir diese Zeilen von links nach rechts, der gewohnlichen deutschen Schrei-
brichtung, fehle ihm die Geldufigkeit, behauptete Wolf. Er hatte seine
Schulzeit und Ausbildung in Basel verbracht. Es mangelte also nicht an
einer lateinischen Alphabetisierung. Doch professionell arbeitete er nun
mit Druckvorlagen, entweder im Bleisatz oder direkt mit der Lithofeder auf
dem Kalkstein. Er niherte sich der «normalen» Schreibrichtung von einer
Metaebene der Schriftbeherrschung, von der spiegelverkehrten Schrift. Die
Probleme mit der gewohnlichen Feder riihrten in der dritten Generation
Wolf nicht mehr von der hebriischen Schrift, sondern vom Druckerberuf,
Es war sein Broterwerb, «verkehrt» zu schreiben.

Auch sprachlich zeigte der Basler in diesem kurzen Text einen spie-
lerischen Umgang mit den verschiedenen Situationen seines Alltags: Er
benutzte lokale und jiidische Ausdriicke, um das schwindende jiidische
Milieu der Stadt zu fassen. Und er distanzierte sich im gleichen Moment
mit Anfiihrungszeichen vom «kleinwunzig» des Baseldiitsch sowie vom
«Schabes» des jiidischen Dialekts. Die jiidische Bezeichnung «Schul» fiir
Synagoge glich er dem standarddeutschen Lexem «Schule» an. Souverin
zitierte er die Sprachcodes, die seine Zugehorigkeit zur Synagoge am
Heuberg wie zum Basler Gesangsverein ausdriicken.

Sein Sohn Bernhard fiihrte das Lithografie-Geschift weiter und
nahm die Fotografie hinzu. Mit dem Fotostudio Wolf an der Freien Strasse,
aber vor allem mit einer systematischen fotografischen Dokumentation
der Strassenziige, baulichen Verinderungen und besonderen Ereignisse
hat dieser Bernhard Wolf der vierten Generation ganz wesentlich zum
visuellen Gedichtnis der Stadt vor 1950 beigetragen.246

Konserviertes Jiddisch des Surbtal und Elsass

Einvergleichbares Klanggedichtnis des 19. Jahrhunderts besitzen wir nicht.
Aber immerhin existieren aus dem 20. Jahrhundert einige Tonaufnahmen
der gesprochenen Dialekte.2#” Derzeit stellt die Schweizerische National-
bibliothek in einer online-Prisentation historischer Tondokumente auch
eine Mundartaufnahme aus dem Aargau vor, den Dialog zweier jlidischer
Pferdehindler von 1961.248 Solche fragmentarischen Ton- und Filmbeweise
jiddischer Dialektproben im alemannischen Raum konnen wir inzwischen
leicht abrufen, und sie werden daher hiufig zur Verlebendigung jiidischer
Geschichte eingesetzt. Im Rahmen der Wiederentdeckung des jiidischen
Kulturerbes Aargau ist der jiddische Dialekt lingst zu einem unverkennba-
ren Merkmal der Surbtaler Dérfer aufgewertet worden und erhilt dabei eine
so zentrale Rolle wie der Morgestraich fiir die Stadtwerbung Basels. Auch
fiir das Elsass gibt es verschiedene Ansitze der Wiederbelebung des West-
jiddischen. Astrid Starck hat sich insbesondere fiir eine Verbindung von For-
schung und Praxis, also eine kulturelle Praxis des Jiddischen, eingesetzt.24

168



[26]

Judischer Dialekt im Elsass

Brauchtum und hebriische Ausdriicke zeigten sich noch im 20. Jahrhun-
dert in einem speziellen Dialekt der jiidischen Elsisser. Eine erste philo-
logische Beschreibung des Dialekts fand schon 1896 statt, doch erst die
systematische Forschung der internationalen Jiddistik machte diese Son-
derformen im alemannischen Raum weiter bekannt. Fiir den Dialektatlas
des aschkenasischen Judentums sind 1964 auch elsissische Dialektsprecher
interviewt worden.

Der 1882 in Diirmenach geborene Arthur Zivy ist eine Ausnahmefigur in
der Erforschung des Westjiddischen. Er kannte aus seiner Jugend Alltag
und Redeweisen der Landjuden und Viehhindler. Wahrend seiner Exil-
jahre in New York ist ihm im Kreis der ostjiddischen Ethnologen der jii-
dische Sprachschatz seiner Heimat bewusst geworden. Zurtick in Basel
sammelte er die Redensarten der Region und publizierte dazu 1966 das
Worterbuch «Elsasser Jiddisch». Sein Arbeitswerkzeug, der Karteikasten,
ist noch mit «Jiidisch-Deutsch» angeschrieben. So nannte man friiher die
jiudischen Mundarten in der Region im Gegensatz zur jiddischen Sprache
in Osteuropa.

Zettelkasten von Arthur Zivy, Basel.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1714 (Foto: Dieter Hofer, Basel).




Wie vertragt sich dieses Alltagswissen um eine jiidische Sondersprache
mit dem hier zusammengetragenen Befund, dass der westjiddische Dia-
lekt schon Anfang des 19. Jahrhunderts kein Integrationshindernis mehr
bildete? Sehr gut, wenn man die konzeptionellen Unterschiede der Sprach-
begriffe beriicksichtigt, die zwischen der Dialektologie und einer Sozialge-
schichte der Kommunikation liegen. Die Rekonstruktion von Sprachfami-
lien wie zum Beispiel der jiddischen Sprache fragt nach der Genese eines
Sprachsystems oder einzelner Merkmale, die historische Soziolinguistik
dagegen nach den Trigern und Funktionen einer Sprache in Relation zu
anderen Sprachcodes.

Die jiidischen Mundarten im alemannischen Raum sind lange Zeit
als lokale Varietiten judischer Sprecher wahrgenommen worden.?5 Erst
nach dem Zweiten Weltkrieg erhielten sie internationale Aufmerksambkeit
und wurden als Zweig der «jiddischen» Sprachfamilie in einen ganz neuen
Zusammenhang gestellt. Die Erforschung des Jiddischen im 20. Jahrhun-
dert, die ich hier nur skizzieren mochte, spielt also eine wesentliche Rolle
fir die Entstehung und Interpretation unserer Tondokumente und fiir die
Vorstellung und Landkarte einer Sondersprache der jiidischen Bevolkerung.

Vor allem Linguisten und Historiker osteuropdischer Herkunft be-
schrieben nach dem Zweiten Weltkrieg die Reste des Westjiddischen in
Frankreich und der Schweiz. Sie waren fasziniert von der Wiederent-
deckung judischer Sprachelemente Osteuropas in einer ganz anderen Um-
gebung.25! Vergleichbar der Renaissance der osteuropdischen jiddischen
Kultur am Anfang des 20. Jahrhunderts wurden nun die Dialekte im Elsass
und der Schweiz als Spuren einer ahistorisch anmutenden Landjuden-
schaft konserviert. Die Tonaufnahmen aus den 1960er Jahren, die sich
zwangslaufig auf wenige Auskunftspersonen — hiufig in der Emigration
in Israel oder den USA — stiitzten, verinderten die Landkarte der jiddi-
schen Varietiatenforschung entscheidend. Sie fligten auf der Karte Inseln
des Jiddischen hinzu, wenn lexikalische und phonetische Sonderformen
dieser Sprachfamilie nachweisbar waren.?’2 Es ist aber fraglich, welcher
Funktion und Gruppe der jeweilige Sprachcode eigentlich zuzuordnen
war. Wir konnten ihn auch als jiidisch-christlichen Ortsdialekt bestimmen,
wie schon Florence Guggenheim andeutete, oder als Fachsprache der
Viehhindler, wie sie sogar noch 1997 bei zwei Auswanderern im Orange
County im Staat New York anzutreffen war.253

Im Koordinatensystem der raumbezogenen Varietitenforschung
wird der Befund ebenfalls undeutlich, also wenn dieses Westjiddische
sprachsystematisch von der regionalen Mundart abgegrenzt werden soll.
Bei einem Vergleich der elsissischen Aufnahmen mit den Umgebungs-
dialekten fiel der Kontrast schwicher aus, als lange angenommen: Die
Vokalfirbung ist frinkisch und Spezialausdriicke in den Wortfeldern zu
Korper, Familie und Ritus sind nachgewiesen, aber die Konsonantenwerte
stimmen mit dem Elsissischen iiberein.?>* Selbst einige Hebraismen waren
durch den engen Sprachkontakt zwischen Juden und Christen Teil der

170



[27] Arthur Zivy (1882-1968)
Von Geburt Elsisser kam Arthur Zivy als Jugendlicher nach Basel. Hier er-
lebte er den ersten Zionistenkongress 1897 und hitte unter den osteuro-
paischen Delegierten auch die Kulturzionisten kennenlernen konnen, die
eine ethisch-religiose Renaissance des Judentums als Vorbedingung einer
politischen Losung sahen. Die sprachliche Erneuerung, sei es als hebrii-
sche, sei es als jiddische Nation, war ein wichtiger Baustein dieser kultur-
politischen Position. Der junge Zivy trug die Schnitzelbinke auf den
Zionistenbillen aber noch in Elsissisch vor, wie er in seinen Lebenserin-
nerungen betonte.
Zivy wurde Geschiftsmann in Basel. Im Zweiten Weltkrieg zog er mit sei-
ner Familie voriibergehend in die USA. So kam er in den 1940er Jahren
in New York in Kontakt mit den Sprachforschern des YIVO-Instituts und
wurde spiter als Muttersprachler des Westjiddischen interviewt. Aus
dieser Rolle als authentischer Sprecher entwickelte er ein lebenslanges
Hobby und eine Freundschaft mit Jiddisten in aller Welt.

Arthur Zivy, Fotografie. Privatbesitz, Basel.




regionalen Dialektidentitit geworden. Wir finden sie teilweise iiberkon-
fessionell im Ortsdialekt in Verwendung. Die wissenschaftliche Forschung
nimmt daher inzwischen die Dialektfunde zum 20. Jahrhundert eher vom
Podest der jiidischen Sondersprache. Jedenfalls wurde die Mundart von
judischen Sprechern zu Ende des 19. Jahrhunderts als deutscher Dialekt
betrachtet, nicht als Kontrastsprache zur Umgebung wie im Ostjiddi-
schen,?>’ daher auch die lange iiblichen Bezeichnungen als judéo-alsacien
und Judendeutsch (Abb. 26).

Blickwinkel der internationalen Jiddistik

Ein kurzer Blick auf die jiddische Sprachwissenschaft soll uns helfen, die

Begriffsvielfalt zu erkliren. Unter «Jiddisch» verstand man bis 1930 aus-
schliesslich die Alltagssprache der Juden im slawischen Sprachgebiet be-
ziehungsweise der Emigrantengruppen aus Osteuropa.?’¢ Auch heute wird

bei dem Oberbegriff Jiddisch meist an die moderne ostjiddische Variante

der orthodoxen Viertel von Montréal bis Jerusalem gedacht.

Das Jiddische entstand in Westeuropa um 1ooo aus dem Mittel-
hochdeutschen als weltliche Gruppensprache der rheinischen Juden. Eine
eigenstandige Sprachform kann fiir diesen Ursprung des Jiddischen nach-
gewiesen werden, vor allem in den lexikalischen Anteilen aus dem Hebrii-
schen, Aramaischen und Romanischen.?’” Mit der Wanderungsbewegung
des aschkenasischen Judentums vom Rheinland nach Osten entwickelte
sich diese Sprache zur exklusiv jiidischen Gruppensprache.

In Holland, Deutschland, Frankreich und der Schweiz ist diese
judische Sprache riumlich und sozial eine Nahsprache zum Deutschen
geblieben. Fiir das 17. Jahrhundert kann sie noch sprachsystematisch von
den Umgebungssprachen abgegrenzt werden, ab dem 18. Jahrhundert wird
die systematische Unterscheidung schwierig. Das Ostjiddische hat seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts eine einflussreiche politische und literarische
Bewegung getragen, wihrend das Westjiddische seine kommunikative
Funktion schon weitgehend verloren hatte. Abgeleitet von historischen
Bezeichnungen etablierte sich in der Philologie zunichst «Judendeutsch»
und «Ashkenazic German» fiir die Sprachentwicklung in Westeuropa.

Erst die Beachtung seitens der ethnologischen und kulturellen For-
schung zu Osteuropa, die im «yidisher visnshaftlekher institut» in Wilna
ein Zentrum erhielt, anderte die begriffliche Zuordnung. Die anthropolo-
gischen Linguisten, die nach der Flucht aus Europa am «YIVO Institute
for Jewish Research» (New York, 1940) organisiert waren, wollten betonen,
dass alle jiidischen Idiome einen gemeinsamen Ursprung haben. Ab 1985
setzte sich daher die Eingemeindung der westeuropiischen Idiome als
«westjiddischer» Zweig des Jiddischen begrifflich durch,?*8 als posthume
Bezeichnung fur eine historische Sprache.

172



Der identititspolitische Aktivismus der Griindungszeit der Jiddistik zeigt

sich in der kimpferischen Metaphorik der Fachliteratur. Szaijkowski tiber-
titelte die vormoderne Entwicklung in Frankreich als «Kampf gegen das

Jiddische», Zuckerman bezeichnete 1969 die Sprachinseln als «outpost of
Western Yiddish», und so zichen sich die Frontlinien bis in neueste Uber-
blickswerke zur jiidischen Sprachgeschichte.?” Auch die Verwendung der
hebriischen Schrift fiir Hochdeutsch unterlag in dieser Wissenschaftsepo-
che dem strengen Urteil der ethnischen Linguisten. Es sei «a unique case of
written schizoglossia accompanying language death», meinte Paul Wexler

tiber die jiidischdeutsche Publizistik in einem Aufsatz 1981 im International

Journal of the Sociology of Language.?6® Zufillig gehorte ein Herausgeber
dieser Zeitschrift, der Soziolinguist Joshua Fishman (1926—2015), ebenfalls

zu dem Kreis der Jiddisch-Aktivisten um Max und Uriel Weinreich in den

USA. Sein Ansatz der ethnischen Sprachgemeinschaften und der politi-
schen Arbeit, den er fiir Minorititen weltweit fruchtbar machte, formte

nochmals die jiidische Sprachgeschichte entscheidend. «Never say die!»
hiess seine Monografie zur «tausendjihrigen Geschichte des Jiddischen»
(1981), die die Verbindung von Wissenschaft und Aktivismus fiir das Uber-
leben der jiddischen Sprache nicht verstecken wollte.26!

Die retrospektive Wiedervereinigung der Sprachgemeinschaften
unter dem Oberbegrift Jiddisch war konzeptionell sehr einflussreich,
ist jedoch aus poststrukturalistischer wie varietitenlinguistischer Sicht
problematisch.26?

Transkriptionsregeln

Sobald wir historische Textproben in hebriischer Schreibweise zitieren,
miissen wir entscheiden, welche Regeln wir fiir die Umschrift ins ABC
anwenden. Eine Transkription nach den YIVO-Vereinbarungen zum mo-
dernen Jiddisch ist in unserem Fall nicht sinnvoll,denn sie sind nach einem
englischen Lesepublikum ausgerichtet. Ausserdem bilden sie phonetisch
das Ostjiddische ab. Nach diesem Verfahren miisste ich zum Beispiel das
Adjektiv «judisch» in einem deutschen Text hebriischer Schreibweise
mit «yiddish» transkribieren, obwohl die Schreibschulen um 1800 den
Vokalvertreter jod sowohl fiir ein breites G wie fiir ein spitzes i vorsahen.
Wer im 19. Jahrhundert nicht wie Verleger Coschelsberg mit zusitzlichen
diakritischen Zeichen arbeitete, konnte sich also gegen die verfremdende
Transkription im 21. Jahrhundert nicht absichern. Ich halte mich des-
wegen an die historischen Tabellen zur Buchstabenentsprechung und
lege die Quellentexte eher in Richtung der damaligen deutschen Or-
thografie aus. Ich erginze bei der Umschrift sogar die Unterscheidung
zwischen Gross- und Kleinschreibung, die im hebriischen Zeichensatz
nicht existiert. Gewiss, auch dies hat einen tendenziosen, diesmal homo-

173



genisierenden Effekt. Eine von mir transkribierte Quelle kann also in
einer anderen Ausgabe ganz anders (und fir Deutschsprachige schwer
leserlich) ausschauen.

Wir sind auf einige Beispiele gestossen, weshalb in einer Regional-
studie die Transkription auf das historische Sprachbewusstsein der Spre-
chergruppe und die Sonderformen franzosischer Aussprache abgestimmt
sein sollte. Die Basler hatten jedoch ihrerseits vorgesorgt und eine ganz
neue Zeichenkombination fiir den Umlaut i erfunden. Die Gemeinde-
verfassung von 1857 zeigt ein waw (w/u) mit Oberlinienpunkt, also den
perfekten Nachbau des u mit Piinktchen (vgl. Abb. 8).263 Spatestens hieran
wire ich mit einer Umschrift nach YIVO-Regeln gescheitert.

Urspriinglich hebriische Vokabeln oder Bezeichnungen erhalten in
derTranskription eine °Kennzeichnung®, so dass der hebriische Sprachan-
teil der Quellen beziehungsweise Ubersetzungen aus dem Hebriischen
deutlich bleiben.

Ein Basler Dialektsprecher im YIVO-Studio

Auf ganz besondere Weise hat ein Basler Geschiftsmann, Arthur Zivy-Veis,
zur Dokumentation des jidischen Dialekts im Dreilindereck beigetra-
gen (Abb. 26—27). Als Kind einer Diirmenacher Familie verbrachte Zivy
seine Kindheit im Elsass und kam als Jugendlicher nach Basel. Hier stu-
dierte er, und in der Schweiz absolvierte er den Militirdienst. Unter dem
Eindruck der Zionistenkongresse in Basel schloss er sich zionistischen
Vereinen in der Stadt an und organisierte zu den grossen Festen auch
ein Unterhaltungsprogramm mit traditionellen Liedern, Schnitzelbanken
und Schwinken in regionaler Mundart. Sicherlich nicht nur beruflich ein
engagierter und geselliger Mensch, hitte Zivy dennoch keine Spuren als
Mundart-Liebhaber hinterlassen, hatte er nicht in den 1940er Jahren in
New York die Ethnologen des YIVO-Instituts kennengelernt. Als er 1940
bis 1945 mit seiner Familie in den USA im Exil lebte, traf Zivy dort mit
den Jiddisten osteuropaischer Herkunft zusammen.?6* Als Muttersprachler
oder zumindest Zeuge einer vergangenen Sprache stellte er sich fur Ton-
aufnahmen zur Verfiigung, womit erste Bausteine fiir die Kartierung des
Westjiddischen gelegt wurden. Es entstanden lebenslange Freundschaften
mit den Jiddisten seiner Generation, vor allem Max Weinreich. Von dieser
Begegnung mit den Puristen einer jiidischen Sprachphilosophie ist sicher-
lich das Bewusstsein Zivys fiir die sprachlichen Besonderheiten der Juden
in seiner Heimat geschirft worden. Als er nach dem Zweiten Weltkrieg
nach Basel zurtickkehrte, blieb er dem Thema verbunden. Er sammelte
Redensarten und Spezialausdriicke aus der jiidischen Lebenswelt der Re-
gion. So hat er ganz wesentlich zu einer historischen Bestandsaufnahme
eines Idioms beigetragen, das sich aus der Erinnerung und dem Traditi-

174



3{05&; @.tt!écl ‘g-‘

£
. - s e A -- e

[28] Zwei Namen, zwei Schriften
Seit den Namensgesetzen der napoleonischen Reformen war es tiblich, den
hebriischen Namen mit Vatersnamen im religiésen Ritus zu benutzen, fiir
amtliche Zwecke jedoch einen biirgerlichen Namen anzugeben. Manch-
mal klangen die beiden Namen eher dhnlich, wie bei Armand Wyler, des-
sen traditioneller Name Abraham ben Schlomo lautete. Manchmal lagen
sie weit auseinander, wie bei Roger Goetschel, der im jiidischen Gottes-
dienst mit Jehuda ben Meir Halevy aufgerufen wurde.
Die hebriischen Namen der Kinder wurden nach aschkenasischem Brauch
mit einem Segensspruch auf Torawimpel gestickt oder gemalt. Mit den Stoff-
biandern werden die Torarollen in der Synagoge umwickelt.
Erst seit 1870, als auch franzosische Fahnen und Soldaten in der Dekora-
tion der Torawimpel auftauchten, erginzten manche Familien die Inschrift
mit dem biirgerlichen Namen des Kindes in lateinischer Schrift.

Torawimpel, Basel 1905-1910.
Jiidisches Museum der Schweiz, Leihgabe Israelitische Gemeinde Basel, JMS 944 und 1166.




onsgut speiste. Seine Karteizettel legte er unter der Sprachbezeichnung

«Judisch-Deutsch» ab, also der traditionellen Bezeichnung der jiidischen

Mundarten im deutschsprachigen Raum. Das Worterbuch, das er kurz vor

seinem Tod veroffentlichte, erhielt hingegen den Titel «Elsisser Jiddisch»,
womit es dem Konzept der kontextunabhingigen Jiddistik folgte. Heute

sicht man dem Buch von Arthur Zivy von 1966 aus Basel nicht mehr an,
dass es ohne den Einfluss der Kulturzionisten und den Umweg tiber New

York kaum entstanden wire.265

Was macht einen Namen aus?

Ich habe mit einer Auswahl von Reiseberichten begonnen, da der Dis-
kurs iiber Sprache meistens mit der Beschreibung des anderen, mit der
Irritation beginnt. Ich m6chte mit dem Namen enden. Der Eigenname
ist ein Ausschnitt der Sprache, mit dem sich ein Mensch in der Regel
vollig identifiziert. Selbst wenn wir unseren Namen nicht schon finden,
akzeptieren wir ihn als Anhaltspunkt unserer Identitit. Und er ist zih.
Biografische Ereignisse oder Entscheidungen, Wechsel der Religion,
des Partners oder des Kontinents lassen sich nicht unbiirokratisch mit
einem neuen Namen abgleichen. So muss ich zum Beispiel Susanne dort
buchstabieren, wo Suzanne oder Susannah iiblicher sind, aber ich nur in
der deutschen Schreibweise in der Datenbank wiederzufinden bin. Die
Sprachzeichen meiner Herkunft begleiten mich ein Leben lang. Das kann
sich zum Vor- oder Nachteil auswachsen.

Andererseits erhalten viele Migranten beim Wechsel zwischen Al-
phabeten, gewiinscht oder ungewollt, einen neuen Namen, zumindest eine
neue Namensform. Vom Arabischen ins Griechische, vom Chinesischen
ins Lateinische. Der Autor David Bezmozgis kam in Lettland zur Welt und
emigrierte als Kind mit seiner Familie nach Kanada. In seinen Romanen
und Kurzgeschichten treffen jiiddische Figuren aus allen Kontinenten auf-
einander, die ganz unterschiedliche Erfahrungen und Ideale mitbringen.
Kommunistische Intellektuelle finden sich neben zionistischen Kimpfern
wieder, Atheisten stehen im amerikanischen Kulturkampf der Religionen.
In seinem jiingsten Roman geht es um die Identitatskrise eines russischen
Dissidenten, der in Israel politische Karriere gemacht hat, aber nun in
einem Loyalititskonflikt zwischen Realpolitik, Ehefrau und individueller
Uberzeugung in eine Krise geraten ist. Auf der Flucht vor der Presse er-
reicht den Israeli eine E-Mail seiner Ehefrau:

«Er sab ihren Namen vor sich, Miriam Kotler, in bebrdischen Zeichen, als wollte sie
vollig unverhiillt — wor Gott und den Menschen — ihre Verbindung mit thm belegen.
In diesen zwei Worten — ihrem Namen — versteckte sich ihre ganze gemeinsame
Geschichte, eine Zeit von fast vier Jabrzebnten. Von dem Tag, als sie sich in Moskau



als ungestiime Zionisten, als Boris Kotler und Milena Ravikovich, getroffen batten bis
zur Milena Kotler am ‘Tag der Hochzeit. Mit Milena Kotler, in Russisch, batte sie die
ersten Umschlage beschrifiet, die sie ihm aus Israel sandte. Nach seiner Inbaflierung,
als sie die Kampagne um seine Freilassung begann, wurde sie Miriam. Wabrend seiner
ganzen Haflzeit sab er diesen Namen, in Russisch, auf der Post, wenn sie tiberbaupt
ausgebandigt wurde. Erst nach seiner Entlassung begegnete er der bebrdischen Version,
ausbuchstabiert auf dem Klingelbrett des Mietshauses, Baruch und Miriam Kotler,
denn sie batte auf beiden Namen bestanden, Jabre bevor es eine bandfeste Aussicht auf
eine Wiedervereinigung gegeben batte. | ...) Er hatte nie angenommen, dass der blosse
Anblick von Miriams Namen, bebrdisch geschrieben — eine Sache, die er tausendmal im
Einerlei von Rechnungen und Werbepost geseben hatte — ihn so anriibren kinnte. »2%6

Der Romanautor Bezmozgis zeigt Namensformen als Kiirzel einer Migra-
tionsbiografie. Der hebriische Name, der fiir europiische Juden im 19. Jahr-
hundert an Bedeutung verlor, kehrt in dieser postzionistischen Erzihlung
wieder zuriick und ist fiir die Figur mit Symbolkraft gefullt. Sprach- und
Schriftraum des Namens stehen fiir Lebensabschnitte und Gesellschaften.

Die Veranderungen des Eigennamens, die in diesem Romanaus-

schnitt durchaus realistisch in eine Lebensspanne fallen, konnten wir in
umgekehrter Richtung fiir die Generationen zwischen 1789 und 1850 im
Dreilindereck beobachten. Neue Sprachen, administrative Vorschriften,
aber auch gesellschaftliche und individuelle Ideale und Moden schlugen
sich im Namensgebrauch nieder (Abb. 28). Der Historiker erwischt nur
einen kleinen Ausschnitt der historischen Namen, meist nur die offiziellen
Varianten, und selten zeigen die Quellen mehr als Zeichen und Worter.
Also kénnen wir im Gegensatz zum Romanautor meist nur vermuten, wem
ein Name was bedeutete, was fiir ein Versprechen er enthielt.

177



244
245

246

247

248

249

. 250

251

252

253

254

255

256

257

258
259

260

Bennewitz (2008), S. 340—345.

StABS, PA 541, Brief von Georg Wolf an Unbekannt, Basel, 2. Mirz 1859; vgl.
Bennewitz (2008), S. 391.

Vgl. Bestandsbeschreibung des Staatsarchivs Kanton Basel-Stadt zu NEG Fotoar-
chiv Wolf (Bernhard Wolf), ca. 1860-1950, auf https://query.staatsarchiv.bs.ch.
Jiirg Fleischer, Westjiddisch in der Schweiz und Siidwestdeutschland. Ton-
aufnahmen und Texte zum Surbtaler und Hegauer Jiddisch (Tiibingen 2005);
Marvin Herzog (Hg.), EYDES, evidence of Yiddish documented in European
societies. The language and culture atlas of Ashkenazic Jewry (Tibingen 2008).
Die Audio-Datenbank der Interviews ist iiber Columbia University, NY, online
frei zuginglich (http://library.columbia.edu/locations/global/jewishstudies/lcaaj.
html); elektronische Form des Jiddischen Sprach- und Kulturatlas [Sprachatlas
und Tondokumente] unter hetp://www.eydes.de (Forderverein fiir Jiddische Spra-
che und Kultur, Disseldorf).

Schweizerische Nationalbibliothek Tonbeispiele, «Henri Guggenheim & Jakob
Guggi, Pferdehindlergesprich (Surbtaler Jiddisch), Endingen», https://www.
nb.admin.ch (1961), aus «Sapperlot! Mundarten der Schweiz» 2012; entnommen
aus: Phonogrammarchiv der Universitit Ziirich, «Schweizer Dialekte. Deutsche
Schweiz 4. Surbtaler Jiddisch. Anhang: Jiddische Sprachproben aus Elsass und
Baden» (1934, 1951, 1957-1962).

Insbesondere mit der Zeitschrift Cahiers du Centre de recherche, d’études et de
documentation du yidich occidental (CREDYO) (Mulhouse 1995 ff.).

Eine erste philologische Bestandsaufnahme jiidischer Dialekte im Elsass und in
Lothringen erfolgte 1896. In der Schweiz hat Florence Guggenheim-Griinberg
(1898-1989) die Pionierarbeit gemacht, zunichst im Zusammenhang der Volks-
kunde und deutschen Varietitenforschung.

Zosa Szajkowski (1911-1978) arbeitete als einer der ersten osteuropiischen His-
toriker {iber das Westjiddische in Frankreich.

Zentral ist Marvin 1. Herzog (Hg.), The language and culture Atlas of Ashkenazic
Jewry (Tiibingen 1992 ff), siche auch Marvin 1. Herzog u.a. (Hg.), Eastern Yid-
dish — Western Yiddish continuum, The language and culture atlas of Ashkenazic
Jewry Bd. 3 (Tiibingen 2000); Dovid Katz, «Zur Dialektologie des Jiddischen», in:
Dialektologie, hg. von Werner Besch (Berlin 1983), S. 1026.

George Jochnowitz, «The Western Yiddish of Cattle Dealers in Orange County,
New York State», Les cahiers du CREDYO 5 (2010).

Delphine Bechtel, «Le yidich alsacien. Entre la tradition du yiddish occidental et
I'influence de l'alsacien», Les cahiers du CREDYO 2 (1997), S. 85-127.

Uri Kaufmann, «Hebriische Begriffe in der Umgangssprache der siidwestdeut-
schen und elsissischen Juden im 19. und 20. Jahrhundert», in: Jidische Sprachen,
hg. von Michael Brenner (Gottingen 2002), S. 49-55.

Kurze Einfiihrungen zur Geschichte der Jiddischen Sprache und der Jiddistik
s.Gertrud Reershemius, Biographisches Erzihlen auf Jiddisch (Tiibingen 1997);
Marion Aptroot, «Jiddische Sprache und Literatur», in: Wissenschaft vom Ju-
dentum. Anniherungen nach dem Holocaust, hg. von Michael Brenner und Ste-
fan Rohrbacher (Gottingen 2000), S. 189-197.

Die ausserdeutschen Komponenten der Sprache sind mitunter gering. Die Ei-
genentwicklung der germanischen Komponenten der Sprache (Semantik, Lexik,
Morphosyntax, Phonetik) sind wichtiger zur Abgrenzung vom Frithneuhoch-
deutschen.

Vgl. Max Weinreich, The History of the Yiddish Language (Chicago 1980).

Zosa Szajkowski, «Der kamf kegn yidish in frankraich (XVII.-XIX iorhundert)»,
YIVO-bleter 14 (1939); Richard Zuckerman, «Alsace. An outpost of Western Yid-
dish», in: The Field of Yiddish. Studies in language, folklore, and literature (Den
Haag 1969); zuletzt Bernard Spolsky, The languages of the Jews (Cambridge 2014),
S. 206.

Wexler, S. 119. Wexler schliesst jedoch mit dem nationalbewussten Ansatz, die
Schreibweise als Versuch der «Judaicization of a non-Jewish language» zu unter-
suchen, ebd., S. 125.




261
262
263
264
265

266

179

Vgl. ein Nachruf von Ofelia Garcia, «Joshua A. Fishman 1926-2015», Journal of
Sociolinguistics (2015).

Siche Weinberg; Bettina Simon, Jiddische Sprachgeschichte (Frankfurt a. M. 1993);
Edith Wenzel, «Alt-Jiddisch oder Mittelhochdeutsch?», Aschkenas 14 (2004).
StABS,IGB-REG Q 1, Statuten 1857 des Wohltitigkeitsvereins.

Vgl. Archur Zivy, Elsasser Jiddisch. Jidisch-deutsche Sprichworter und Redens-
arten (Basel 1966), S. 97-106; unverdffentlichte Memoiren von Arthur Zivy (Ba-
sel 1967) und Auskunft der Familiec Andrew Zivy, Basel.

Astrid Starck (Hg.), Le yidich en Alsace, Les cahiers du CREDYO 5 (2010), mit
Tonaufnahme des Interviews Weinreich—Zivy 1958 in New York.

David Bezmozgis, The Betrayers (London 2015), S. 187; Ubersetzung S. B.






	Epilog

