
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 196 (2018)

Artikel: Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart : jüdische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 6 (): Epilog

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en






Epilog

Seitenverkehrt

Ich habe zu mehreren Themen Beispiele aus dem verstreuten Nachlass der
Familie Wolfherangezogen, um dieVeränderung der Schriftpraxis an einer
Familienbiografie anschaulich zu machen (Abb. 10-16). Diese Hagenthaler
zogen bereits r8o5 in die Stadt, und einige Söhne konnten mit ihren Familien

die restriktive Restaurationszeit in Basel überdauern, so dass bis heute
Nachkommen in und um Basel leben. Die grosse Familie gehörte anfangs
zum aktiven Kern der Religionsgemeinde, erst Ende des 19. Jahrhunderts
sind einige konvertiert. Die ersten beiden Generationen arbeiteten in Basel
als Makler, als «Courtiers» vor allem im Immobiliengeschäft.244 Obwohl
die Wolfs nicht den Lebensstandard der Grosshändler und Warenkauf-
leute teilten, nahmen sie doch am bildungsbürgerlichen Leben teil und
förderten die musischen Anlagen der Kinder. Die dritte Generation wählte
dann die freien künstlerischen Berufe. Georg Wolf (1820-1900) entschied
sich zum Beispiel nach einer Lehre beim Musikalienverlag Hegar für die
Drucktechnik und machte sich mit der neuen Methode des lithografischen
Bilddruckverfahrens selbständig. Er war in der jüdischen Gemeinde, als

Fasnächtier und in vielen Vereinen engagiert und wurde in den Grossen
Rat des Kantons gewählt.

Als letzte Etappe in der Sprachbiografie dieser Familie möchte ich
aus einem Briefzitieren, in dem der vierzigjährige Georg Wolf 1859 einem
alten Jugendfreund aus dem Alltag in Basel berichtete:

«Mein lieber Israel!

Durch dein liebes Schreiben wurde ich freudig überrascht. Wenn ich mich nun aber

nicht beeilt habe dir zu antworten, so geschah es blos deshalb weil ich besondre Zeit
dazu nehmen muß. Ich schreibe zwar sehr oft, aber meistens verkehrt, so daß mir mit
der gewöhnlichen Feder die Geläufigkeitfehlt. [... ]
Es ist so selten daß man sich schreibt, so sei es wenigstens wenn einem erst das wahre
Glückzu Theilwird. Neues von hierweiß ich in der That nichts das Dich interessieren

könnte, als daß ich &meine Frau ebenfalls hoffen -
Unsere alten Freunde sehe ich sehr selten: auch ist das Häuflein kleinwunzig (wie
man hier sagt) geworden. Es sind vielleicht drei bis vierJahre daß ich mit Leopold
Borach spatzieren gieng. Ich sehe ihn meistens am <Schabes> in der Schule; dann ö*
wann auch bei Ulmann's [jüdische Familie und Gasthaus an der Lyss]; doch bin
ich dort ein rarer Gast. »24S

167



Für diese Zeilen von links nach rechts, der gewöhnlichen deutschen
Schreibrichtung, fehle ihm die Geläufigkeit, behauptete Wolf. Er hatte seine

Schulzeit und Ausbildung in Basel verbracht. Es mangelte also nicht an
einer lateinischen Alphabetisierung. Doch professionell arbeitete er nun
mit Druckvorlagen, entweder im Bleisatz oder direkt mit der Lithofeder auf
dem Kalkstein. Er näherte sich der «normalen» Schreibrichtung von einer
Metaebene der Schriftbeherrschung,von der spiegelverkehrten Schrift. Die
Probleme mit der gewöhnlichen Feder rührten in der dritten Generation
Wolf nicht mehr von der hebräischen Schrift, sondern vom Druckerberuf.
Es war sein Broterwerb, «verkehrt» zu schreiben.

Auch sprachlich zeigte der Basler in diesem kurzen Text einen
spielerischen Umgang mit den verschiedenen Situationen seines Alltags: Er
benutzte lokale und jüdische Ausdrücke, um das schwindende jüdische
Milieu der Stadt zu fassen. Und er distanzierte sich im gleichen Moment
mit Anführungszeichen vom «kleinwunzig» des Baseldütsch sowie vom
«Schabes» des jüdischen Dialekts. Die jüdische Bezeichnung «Schul» für
Synagoge glich er dem standarddeutschen Lexem «Schule» an. Souverän
zitierte er die Sprachcodes, die seine Zugehörigkeit zur Synagoge am
Heuberg wie zum Basler Gesangsverein ausdrücken.

Sein Sohn Bernhard führte das Lithografie-Geschäft weiter und
nahm die Fotografie hinzu. Mit dem Fotostudio Wolfan der Freien Strasse,
aber vor allem mit einer systematischen fotografischen Dokumentation
der Strassenzüge, baulichen Veränderungen und besonderen Ereignisse
hat dieser Bernhard Wolf der vierten Generation ganz wesentlich zum
visuellen Gedächtnis der Stadt vor 1950 beigetragen.246

Konserviertes Jiddisch des Surbtal und Elsass

Ein vergleichbares Klanggedächtnis des 19. Jahrhunderts besitzen wir nicht.
Aber immerhin existieren aus dem 20.Jahrhundert einige Tonaufnahmen
der gesprochenen Dialekte.247 Derzeit stellt die Schweizerische
Nationalbibliothek in einer online-Präsentation historischer Tondokumente auch
eine Mundartaufhahme aus dem Aargau vor, den Dialog zweier jüdischer
Pferdehändler von 1961.248 Solche fragmentarischen Ton- und Filmbeweise

jiddischer Dialektproben im alemannischen Raum können wir inzwischen
leicht abrufen, und sie werden daher häufig zur Verlebendigung jüdischer
Geschichte eingesetzt. Im Rahmen der Wiederentdeckung des jüdischen
Kulturerbes Aargau ist der jiddische Dialekt längst zu einem unverkennbaren

Merkmal der Surbtaler Dörfer aufgewertet worden und erhält dabei eine

so zentrale Rolle wie der Morgestraich für die Stadtwerbung Basels. Auch
für das Elsass gibt es verschiedene Ansätze der Wiederbelebung des

Westjiddischen. Astrid Starck hat sich insbesondere für eineVerbindung von
Forschung und Praxis, also eine kulturelle Praxis des Jiddischen, eingesetzt.249

168



[26] Jüdischer Dialekt im Elsass

Brauchtum und hebräische Ausdrücke zeigten sich noch im 20. Jahrhundert

in einem speziellen Dialekt der jüdischen Elsässer. Eine erste
philologische Beschreibung des Dialekts fand schon 1896 statt, doch erst die

systematische Forschung der internationalen Jiddistik machte diese
Sonderformen im alemannischen Raum weiter bekannt. Für den Dialektatlas
des aschkenasischenJudentums sind 1964 auch elsässische Dialektsprecher
interviewt worden.

Der 1882 in Dürmenach geborene Arthur Zivy ist eine Ausnahmefigur in
der Erforschung des Westjiddischen. Er kannte aus seiner Jugend Alltag
und Redeweisen der Landjuden und Viehhändler. Während seiner
Exiljahre in New York ist ihm im Kreis der ostjiddischen Ethnologen der
jüdische Sprachschatz seiner Heimat bewusst geworden. Zurück in Basel

sammelte er die Redensarten der Region und publizierte dazu 1966 das

Worterbuch «Elsässer Jiddisch». Sein Arbeitswerkzeug, der Karteikasten,
ist noch mit «Jüdisch-Deutsch» angeschrieben. So nannte man früher die

jüdischen Mundarten in der Region im Gegensatz zur jiddischen Sprache
in Osteuropa.

Zettelkasten von Arthur Zivy, Basel.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1714 (Foto: Dieter Hofer, Basel).



Wie verträgt sich dieses Alltagswissen um eine jüdische Sondersprache
mit dem hier zusammengetragenen Befund, dass der westjiddische Dialekt

schon Anfang des 19. Jahrhunderts kein Integrationshindernis mehr
bildete? Sehr gut, wenn man die konzeptionellen Unterschiede der Sprach-

begriffe berücksichtigt, die zwischen der Dialektologie und einer Sozialgeschichte

der Kommunikation liegen. Die Rekonstruktion von Sprachfamilien

wie zum Beispiel der jiddischen Sprache fragt nach der Genese eines

Sprachsystems oder einzelner Merkmale, die historische Soziolinguistik
dagegen nach den Trägern und Funktionen einer Sprache in Relation zu
anderen Sprachcodes.

Die jüdischen Mundarten im alemannischen Raum sind lange Zeit
als lokale Varietäten jüdischer Sprecher wahrgenommen worden.250 Erst
nach dem Zweiten Weltkrieg erhielten sie internationale Aufmerksamkeit
und wurden als Zweig der «jiddischen» Sprachfamilie in einen ganz neuen

Zusammenhang gestellt. Die Erforschung des Jiddischen im 20.Jahrhundert,

die ich hier nur skizzieren möchte, spielt also eine wesentliche Rolle

für die Entstehung und Interpretation unserer Tondokumente und für die

Vorstellung und Landkarte einer Sondersprache der jüdischen Bevölkerung.
Vor allem Linguisten und Historiker osteuropäischer Herkunft

beschrieben nach dem Zweiten Weltkrieg die Reste des Westjiddischen in
Frankreich und der Schweiz. Sie waren fasziniert von der Wiederentdeckung

jüdischer Sprachelemente Osteuropas in einer ganz anderen

Umgebung.251 Vergleichbar der Renaissance der osteuropäischen jiddischen
Kultur am Anfang des 20.Jahrhunderts wurden nun die Dialekte im Elsass

und der Schweiz als Spuren einer ahistorisch anmutenden Landjudenschaft

konserviert. Die Tonaufnahmen aus den 1960er Jahren, die sich

zwangsläufig auf wenige Auskunftspersonen — häufig in der Emigration
in Israel oder den USA - stützten, veränderten die Landkarte der
jiddischen Varietätenforschung entscheidend. Sie fügten auf der Karte Inseln
des Jiddischen hinzu, wenn lexikalische und phonetische Sonderformen
dieser Sprachfamilie nachweisbar waren.252 Es ist aber fraglich, welcher
Funktion und Gruppe der jeweilige Sprachcode eigentlich zuzuordnen
war. Wir könnten ihn auch als jüdisch-christlichen Ortsdialekt bestimmen,
wie schon Florence Guggenheim andeutete, oder als Fachsprache der

Viehhändler, wie sie sogar noch 1997 bei zwei Auswanderern im Orange

County im Staat New York anzutreffen war.253

Im Koordinatensystem der raumbezogenen Varietätenforschung
wird der Befund ebenfalls undeutlich, also wenn dieses Westjiddische
sprachsystematisch von der regionalen Mundart abgegrenzt werden soll.
Bei einem Vergleich der elsässischen Aufnahmen mit den Umgebungsdialekten

fiel der Kontrast schwächer aus, als lange angenommen: Die

Vokalfärbung ist fränkisch und Spezialausdrücke in den Wortfeldern zu

Körper, Familie und Ritus sind nachgewiesen, aber die Konsonantenwerte
stimmen mit dem Elsässischen überein.254 Selbst einige Hebraismen waren
durch den engen Sprachkontakt zwischen Juden und Christen Teil der

170



Arthur Zivy (1882-1968)
Von Geburt Elsässer kam Arthur Zivy als Jugendlicher nach Basel. Hier
erlebte er den ersten Zionistenkongress 1897 und hätte unter den

osteuropäischen Delegierten auch die Kulturzionisten kennenlernen können, die
eine ethisch-religiöse Renaissance desJudentums als Vorbedingung einer

politischen Lösung sahen. Die sprachliche Erneuerung, sei es als hebräische,

sei es als jiddische Nation, war ein wichtiger Baustein dieser
kulturpolitischen Position. Der junge Zivy trug die Schnitzelbänke auf den

Zionistenbällen aber noch in Elsässisch vor, wie er in seinen Lebenserinnerungen

betonte.

Zivy wurde Geschäftsmann in Basel. Im Zweiten Weltkrieg zog er mit
seiner Familie vorübergehend in die USA. So kam er in den 1940er Jahren
in New York in Kontakt mit den Sprachforschern des YlVO-Instituts und

wurde später als Muttersprachler des Westjiddischen interviewt. Aus

dieser Rolle als authentischer Sprecher entwickelte er ein lebenslanges

Hobby und eine Freundschaft mit Jiddisten in aller Welt.

Arthur Zivy, Fotografie. Privatbesitz, Basel.



regionalen Dialektidentität geworden. Wir finden sie teilweise
überkonfessionell im Ortsdialekt inVerwendung. Die wissenschaftliche Forschung
nimmt daher inzwischen die Dialektfunde zum 20.Jahrhundert eher vom
Podest der jüdischen Sondersprache. Jedenfalls wurde die Mundart von
jüdischen Sprechern zu Ende des 19. Jahrhunderts als deutscher Dialekt
betrachtet, nicht als Kontrastsprache zur Umgebung wie im Ostjiddischen,255

daher auch die lange üblichen Bezeichnungen als judéo-alsacien
und Judendeutsch (Abb. 26).

Blickwinkel der internationalen Jiddistik

Ein kurzer Blick auf die jiddische Sprachwissenschaft soll uns helfen, die

Begriffsvielfalt zu erklären. Unter «Jiddisch» verstand man bis 1930
ausschliesslich die Alltagssprache der Juden im slawischen Sprachgebiet
beziehungsweise der Emigrantengruppen aus Osteuropa.256 Auch heute wird
bei dem OberbegriffJiddisch meist an die moderne ostjiddische Variante

der orthodoxen Viertel von Montréal bis Jerusalem gedacht.
Das Jiddische entstand in Westeuropa um 1000 aus dem

Mittelhochdeutschen als weltliche Gruppensprache der rheinischenJuden. Eine

eigenständige Sprachform kann für diesen Ursprung des Jiddischen
nachgewiesen werden, vor allem in den lexikalischen Anteilen aus dem Hebräischen,

Aramäischen und Romanischen.257 Mit der Wanderungsbewegung
des aschkenasischen Judentums vom Rheinland nach Osten entwickelte
sich diese Sprache zur exklusiv jüdischen Gruppensprache.

In Holland, Deutschland, Frankreich und der Schweiz ist diese

jüdische Sprache räumlich und sozial eine Nahsprache zum Deutschen

geblieben. Für das 17. Jahrhundert kann sie noch sprachsystematisch von
den Umgebungssprachen abgegrenzt werden, ab dem 18. Jahrhundert wird
die systematische Unterscheidung schwierig. Das Ostjiddische hat seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts eine einflussreiche politische und literarische

Bewegung getragen, während das Westjiddische seine kommunikative
Funktion schon weitgehend verloren hatte. Abgeleitet von historischen

Bezeichnungen etablierte sich in der Philologie zunächst «Judendeutsch»
und «Ashkenazic German» für die Sprachentwicklung in Westeuropa.

Erst die Beachtung seitens der ethnologischen und kulturellen
Forschung zu Osteuropa, die im «yidisher visnshafllekher institut» in Wilna
ein Zentrum erhielt, änderte die begriffliche Zuordnung. Die anthropologischen

Linguisten, die nach der Flucht aus Europa am «YIVO Institute
forJewish Research» (New York, 1940) organisiert waren, wollten betonen,
dass alle jüdischen Idiome einen gemeinsamen Ursprung haben. Ab 1985

setzte sich daher die Eingemeindung der westeuropäischen Idiome als

«westjiddischer» Zweig des Jiddischen begrifflich durch,258 als posthume
Bezeichnung für eine historische Sprache.

172



Der identitätspolitische Aktivismus der Gründungszeit derJiddistik zeigt
sich in der kämpferischen Metaphorik der Fachliteratur. Szaijkowski
übertitelte die vormoderne Entwicklung in Frankreich als «Kampf gegen das

Jiddische», Zuckerman bezeichnete 1969 die Sprachinseln als «outpost of
Western Yiddish», und so ziehen sich die Frontlinien bis in neueste Über-
blickswerke zur jüdischen Sprachgeschichte.259 Auch die Verwendung der
hebräischen Schrift für Hochdeutsch unterlag in dieser Wissenschaftsepoche

dem strengen Urteil der ethnischen Linguisten. Es sei « a unique case of
written schizoglossia accompanying language death», meinte Paul Wexler
über die jüdischdeutsche Publizistik in einemAufsatz 1981 im International
Journal of the Sociology ofLanguage.260 Zufällig gehörte ein Herausgeber
dieser Zeitschrift, der SoziolinguistJoshua Fishman (1926-2015), ebenfalls

zu dem Kreis derJiddisch-Aktivisten um Max und Uriel Weinreich in den

USA. Sein Ansatz der ethnischen Sprachgemeinschaften und der politischen

Arbeit, den er für Minoritäten weltweit fruchtbar machte, formte
nochmals die jüdische Sprachgeschichte entscheidend. «Never say die!»
hiess seine Monografie zur «tausendjährigen Geschichte des Jiddischen»
(1981), die die Verbindung von Wissenschaft und Aktivismus für das Überleben

der jiddischen Sprache nicht verstecken wollte.261

Die retrospektive Wiedervereinigung der Sprachgemeinschaften

unter dem Oberbegriff Jiddisch war konzeptionell sehr einflussreich,
ist jedoch aus poststrukturalistischer wie varietätenlinguistischer Sicht
problematisch.262

Transkriptionsregeln

Sobald wir historische Textproben in hebräischer Schreibweise zitieren,
müssen wir entscheiden, welche Regeln wir für die Umschrift ins ABC
anwenden. Eine Transkription nach den YlVO-Vereinbarungen zum
modernenjiddisch ist in unserem Fall nicht sinnvoll, denn sie sind nach einem

englischen Lesepublikum ausgerichtet. Ausserdem bilden sie phonetisch
das Ostjiddische ab. Nach diesem Verfahren müsste ich zum Beispiel das

Adjektiv «jüdisch» in einem deutschen Text hebräischer Schreibweise

mit «yiddish» transkribieren, obwohl die Schreibschulen um 1800 den
Vokalvertreter jod sowohl für ein breites ü wie für ein spitzes i vorsahen.

Wer im 19. Jahrhundert nicht wie Verleger Coschelsberg mit zusätzlichen
diakritischen Zeichen arbeitete, konnte sich also gegen die verfremdende

Transkription im 21. Jahrhundert nicht absichern. Ich halte mich
deswegen an die historischen Tabellen zur Buchstabenentsprechung und
lege die Quellentexte eher in Richtung der damaligen deutschen Or-
thografie aus. Ich ergänze bei der Umschrift sogar die Unterscheidung
zwischen Gross- und Kleinschreibung, die im hebräischen Zeichensatz
nicht existiert. Gewiss, auch dies hat einen tendenziösen, diesmal homo-

173



genisierenden Effekt. Eine von mir transkribierte Quelle kann also in
einer anderen Ausgabe ganz anders (und für Deutschsprachige schwer

leserlich) ausschauen.

Wir sind auf einige Beispiele gestossen, weshalb in einer Regionalstudie

die Transkription auf das historische Sprachbewusstsein der

Sprechergruppe und die Sonderformen französischer Aussprache abgestimmt
sein sollte. Die Basler hatten jedoch ihrerseits vorgesorgt und eine ganz

neue Zeichenkombination für den Umlaut ü erfunden. Die Gemeindeverfassung

von 1857 zeigt ein waw (w/u) mit Oberlinienpunkt, also den

perfekten Nachbau des u mit Pünktchen (vgl. Abb. 8).263 Spätestens hieran

wäre ich mit einer Umschrift nach YIVO-Regeln gescheitert.

Ursprünglich hebräischeVokabeln oder Bezeichnungen erhalten in
derTranskription eine "Kennzeichnung0, so dass der hebräische Sprachanteil

der Quellen beziehungsweise Übersetzungen aus dem Hebräischen

deutlich bleiben.

Ein Basler Dialektsprecher im YlVO-Studio

Aufganz besondere Weise hat ein Basler Geschäftsmann, Arthur Zivy-Veis,

zur Dokumentation des jüdischen Dialekts im Dreiländereck beigetragen

(Abb. 26-27). Als Kind einer Dürmenacher Familie verbrachte Zivy
seine Kindheit im Elsass und kam als Jugendlicher nach Basel. Hier
studierte er, und in der Schweiz absolvierte er den Militärdienst. Unter dem

Eindruck der Zionistenkongresse in Basel schloss er sich zionistischen
Vereinen in der Stadt an und organisierte zu den grossen Festen auch

ein Unterhaltungsprogramm mit traditionellen Liedern, Schnitzelbänken

und Schwänken in regionaler Mundart. Sicherlich nicht nur beruflich ein

engagierter und geselliger Mensch, hätte Zivy dennoch keine Spuren als

Mundart-Liebhaber hinterlassen, hätte er nicht in den 1940er Jahren in
New York die Ethnologen des YlVO-Instituts kennengelernt. Als er 1940
bis 1945 mit seiner Familie in den USA im Exil lebte, traf Zivy dort mit
denJiddisten osteuropäischer Herkunft zusammen.264 Als Muttersprachler
oder zumindest Zeuge einer vergangenen Sprache stellte er sich für
Tonaufnahmen zur Verfugung, womit erste Bausteine für die Kartierung des

Westjiddischen gelegt wurden. Es entstanden lebenslange Freundschaften

mit den Jiddisten seiner Generation, vor allem Max Weinreich. Von dieser

Begegnung mit den Puristen einer jüdischen Sprachphilosophie ist sicherlich

das Bewusstsein Zivys für die sprachlichen Besonderheiten derJuden
in seiner Heimat geschärft worden. Als er nach dem Zweiten Weltkrieg
nach Basel zurückkehrte, blieb er dem Thema verbunden. Er sammelte

Redensarten und Spezialausdrücke aus der jüdischen Lebenswelt der

Region. So hat er ganz wesentlich zu einer historischen Bestandsaufnahme

eines Idioms beigetragen, das sich aus der Erinnerung und dem Traditi-

174



[28] Zwei Namen, zwei Schriften
Seit den Namensgesetzen der napoleonischen Reformen war es üblich, den

hebräischen Namen mitVatersnamen im religiösen Ritus zu benutzen, für
amtliche Zwecke jedoch einen bürgerlichen Namen anzugeben. Manchmal

klangen die beiden Namen eher ähnlich, wie bei Armand Wyler, dessen

traditioneller Name Abraham ben Schlomo lautete. Manchmal lagen
sie weit auseinander, wie bei Roger Goetschel, der im jüdischen Gottesdienst

mitJehuda ben Meir Halevy aufgerufen wurde.

Die hebräischen Namen der Kinderwurden nach aschkenasischem Brauch

mit einem Segensspruch aufTorawimpel gestickt oder gemalt. Mit den
Stoffbändern werden die Torarollen in der Synagoge umwickelt.
Erst seit 1870, als auch französische Fahnen und Soldaten in der Dekoration

der Torawimpel auftauchten, ergänzten manche Familien die Inschrift
mit dem bürgerlichen Namen des Kindes in lateinischer Schrift.

Torawimpel, Basel 1905-1910.

Jüdisches Museum der Schweiz, Leihgabe Israelitische Gemeinde Basel,JMS 944 und 1166.



onsgut speiste. Seine Karteizettel legte er unter der Sprachbezeichnung

«Jüdisch-Deutsch» ab, also der traditionellen Bezeichnung der jüdischen
Mundarten im deutschsprachigen Raum. Das Wörterbuch, das er kurz vor
seinem Tod veröffentlichte, erhielt hingegen den Titel «ElsässerJiddisch»,
womit es dem Konzept der kontextunabhängigen Jiddistik folgte. Heute
sieht man dem Buch von Arthur Zivy von 1966 aus Basel nicht mehr an,
dass es ohne den Einfluss der Kulturzionisten und den Umweg über New

York kaum entstanden wäre.265

Was macht einen Namen aus?

Ich habe mit einer Auswahl von Reiseberichten begonnen, da der Diskurs

über Sprache meistens mit der Beschreibung des anderen, mit der

Irritation beginnt. Ich möchte mit dem Namen enden. Der Eigenname
ist ein Ausschnitt der Sprache, mit dem sich ein Mensch in der Regel

völlig identifiziert. Selbst wenn wir unseren Namen nicht schön finden,

akzeptieren wir ihn als Anhaltspunkt unserer Identität. Und er ist zäh.

Biografische Ereignisse oder Entscheidungen, Wechsel der Religion,
des Partners oder des Kontinents lassen sich nicht unbürokratisch mit
einem neuen Namen abgleichen. So muss ich zum Beispiel Susanne dort
buchstabieren, wo Suzanne oder Susannah üblicher sind, aber ich nur in
der deutschen Schreibweise in der Datenbank wiederzufinden bin. Die

Sprachzeichen meiner Herkunft begleiten mich ein Leben lang. Das kann

sich zum Vor- oder Nachteil auswachsen.

Andererseits erhalten viele Migranten beim Wechsel zwischen

Alphabeten, gewünscht oder ungewollt, einen neuen Namen, zumindest eine

neue Namensform. Vom Arabischen ins Griechische, vom Chinesischen

ins Lateinische. Der Autor David Bezmozgis kam in Lettland zur Welt und

emigrierte als Kind mit seiner Familie nach Kanada. In seinen Romanen

und Kurzgeschichten treffen jüdische Figuren aus allen Kontinenten
aufeinander, die ganz unterschiedliche Erfahrungen und Ideale mitbringen.
Kommunistische Intellektuelle finden sich neben zionistischen Kämpfern
wieder, Atheisten stehen im amerikanischen Kulturkampfder Religionen.
In seinem jüngsten Roman geht es um die Identitätskrise eines russischen

Dissidenten, der in Israel politische Karriere gemacht hat, aber nun in
einem Loyalitätskonflikt zwischen Realpolitik, Ehefrau und individueller
Uberzeugung in eine Krise geraten ist. Auf der Flucht vor der Presse

erreicht den Israeli eine E-Mail seiner Ehefrau:

«Er sah ihren Namen 'vor sich, Miriam Kotler, in hebräischen Zeichen, als wollte sie

völlig unverhüllt - vor Gott und den Menschen — ihre Verbindung mit ihm belegen.

In diesen zwei Worten — ihrem Namen — versteckte sich ihre ganze gemeinsame

Geschichte, eine Zeit von fast vierJahrzehnten. Von dem Tag, als sie sich in Moskau

176



als ungestüme Zionisten, als BorisKotler undMilena Ravikovich, getroffen hatten bis

zurMilena Kotler am Tag der Hochzeit. Mit Milena Kotler, in Russisch, hatte sie die

ersten Umschläge beschriftet, die sie ihm aus Israel sandte. Nach seiner Inhaftierung,
als sie die Kampagne um seine Freilassung begann, wurde sie Miriam. Währendseiner

ganzen Haftzeit sah er diesen Namen, in Russisch, aufder Post, wenn sie überhaupt

ausgehändigt wurde. Erst nach seiner Entlassung begegnete er der hebräischen Version,

ausbuchstabiert aufdem Klingelbrett des Mietshauses, Baruch und Miriam Kotler,
denn sie hatte aufbeiden Namen bestandenJahre bevor es eine handfesteAussicht auf
eine Wiedervereinigung gegeben hatte. [...] Er hätte nie angenommen, dass der blosse

AnblickvonMiriams Namen, hebräischgeschrieben-eine Sache, die er tausendmal im

Einerleivon Rechnungen und Werbepost gesehen hatte - ihn so anrühren könnte. »266

Der Romanautor Bezmozgis zeigt Namensformen als Kürzel einer Migra-
tionsbiografie. Der hebräische Name, der für europäischeJuden im 19.
Jahrhundert an Bedeutung verlor, kehrt in dieser postzionistischen Erzählung
wieder zurück und ist für die Figur mit Symbolkraft gefüllt. Sprach- und
Schriftraum des Namens stehen für Lebensabschnitte und Gesellschaften.

Die Veränderungen des Eigennamens, die in diesem Romanausschnitt

durchaus realistisch in eine Lebensspanne fallen, konnten wir in
umgekehrter Richtung für die Generationen zwischen 1789 und 1850 im
Dreiländereck beobachten. Neue Sprachen, administrative Vorschriften,
aber auch gesellschaftliche und individuelle Ideale und Moden schlugen
sich im Namensgebrauch nieder (Abb. 28). Der Historiker erwischt nur
einen kleinen Ausschnitt der historischen Namen, meist nur die offiziellen
Varianten, und selten zeigen die Quellen mehr als Zeichen und Wörter.
Also können wir im Gegensatz zum Romanautor meist nur vermuten, wem
ein Name was bedeutete, was für ein Versprechen er enthielt.

177



244 Bennewitz (2008), S. 340-345.
245 StABS, PA 541, Brief von Georg Wolf an Unbekannt, Basel, 2. März 1859; vgl.

Bennewitz (2008), S. 391.

246 Vgl. Bestandsbeschreibung des Staatsarchivs Kanton Basel-Stadt zu NEG Fotoar¬

chiv Wolf (Bernhard Wolf), ca. 1860-1950, auf https://query.staatsarchiv.bs.ch.
247 Jürg Fleischer, Westjiddisch in der Schweiz und Südwestdeutschland. Ton-

aufnahmen und Texte zum Surbtaler und Hegauer Jiddisch (Tübingen 2005);

Marvin Herzog (Hg.), EYDES, evidence of Yiddish documented in European
societies. The language and culture atlas of Ashkenazic Jewry (Tübingen 2008).

Die Audio-Datenbank der Interviews ist über Columbia University, NY, online
frei zugänglich (http://library.columbia.edu/locations/global/jewishstudies/lcaaj.
html); elektronische Form des Jiddischen Sprach- und Kulturatlas [Sprachatlas
und Tondokumente] unter http://www.eydes.de (Förderverein für Jiddische Sprache

und Kultur, Düsseldorf).
248 Schweizerische Nationalbibliothek Tonbeispiele, «Henri Guggenheim & Jakob

Guggi, Pferdehändlergespräch (Surbtaler Jiddisch), Endingen», https://www.
nb.admin.ch (1961), aus «Sapperlot! Mundarten der Schweiz» 2012; entnommen
aus: Phonogrammarchiv der Universität Zürich, «Schweizer Dialekte. Deutsche

Schweiz 4. Surbtaler Jiddisch. Anhang: Jiddische Sprachproben aus Elsass und

Baden» (1934,1951,1957-1962).
249 Insbesondere mit der Zeitschrift Cahiers du Centre de recherche, d'études et de

documentation du yidich occidental (CREDYO) (Mulhouse 1995 ff.).
250 Eine erste philologische Bestandsaufnahme jüdischer Dialekte im Elsass und in

Lothringen erfolgte 1896. In der Schweiz hat Florence Guggenheim-Grünberg
(1898-1989) die Pionierarbeit gemacht, zunächst im Zusammenhang der
Volkskunde und deutschen Varietätenforschung.

251 Zosa Szajkowski (1911-1978) arbeitete als einer der ersten osteuropäischen His¬

toriker über das Westjiddische in Frankreich.
252 Zentral ist Marvin I. Herzog (Hg.), The language and culture Atlas ofAshkenazic

Jewry (Tübingen 1992ff), siehe auch Marvin I.Herzog u.a. (Hg.), Eastern Yiddish

- Western Yiddish continuum, The language and culture atlas ofAshkenazic

Jewry Bd. 3 (Tübingen 2000); Dovid Katz, «Zur Dialektologie des Jiddischen», in:

Dialektologie, hg. von Werner Besch (Berlin 1983), S. 1026.

253 George Jochnowitz, «The Western Yiddish of Cattle Dealers in Orange County,
New York State», Les cahiers du CREDYO 5 (2010).

254 Delphine Bechtel, «Le yidich alsacien. Entre la tradition du yiddish occidental et
l'influence de l'alsacien», Les cahiers du CREDYO 2 (1997), S. 85-127.

255 Uri Kaufmann, «Hebräische Begriffe in der Umgangssprache der südwestdeut¬

schen und elsässischen Juden im 19. und 20. Jahrhundert», in: Jüdische Sprachen,

hg. von Michael Brenner (Göttingen 2002), S. 49—55.

256 Kurze Einführungen zur Geschichte der Jiddischen Sprache und der Jiddistik
s.Gertrud Reershemius, Biographisches Erzählen aufJiddisch (Tübingen 1997);

Marion Aptroot, «Jiddische Sprache und Literatur», in: Wissenschaft vom
Judentum. Annäherungen nach dem Holocaust, hg. von Michael Brenner und Stefan

Rohrbacher (Göttingen 2000), S. 189-197.
257 Die ausserdeutschen Komponenten der Sprache sind mitunter gering. Die Ei¬

genentwicklung der germanischen Komponenten der Sprache (Semantik, Lexik,
Morphosyntax, Phonetik) sind wichtiger zur Abgrenzung vom Frühneuhochdeutschen.

258 Vgl. Max Weinreich, The History of the Yiddish Language (Chicago 1980).

259 Zosa Szajkowski, «Der kamf kegn yidish in frankraich (XVII.-XIX iorhundert)»,
YlVO-bleter 14 (1939); Richard Zuckerman, «Alsace. An outpost of Western

Yiddish», in: The Field ofYiddish. Studies in language, folklore, and literature (Den

Haag 1969); zuletzt Bernard Spolsky,The languages ofthe Jews (Cambridge 2014),
S. 206.

260 Wexler, S. 119. Wexler schliesst jedoch mit dem nationalbewussten Ansatz, die
Schreibweise als Versuch der «Judaicization of a non-Jewish language» zu
untersuchen, ebd., S. 125.

178



261 Vgl. ein Nachruf von Ofelia Garcia, «Joshua A. Fishman 1926-2015», Journal of
Sociolinguistics (2015).

262 Siehe Weinberg; Bettina Simon, Jiddische Sprachgeschichte (Frankfurt a.M. 1993);
Edith Wenzel, «Alt-Jiddisch oder Mittelhochdeutsch?», Aschkenas 14 (2004).

263 StABS, IGB-REG QJ, Statuten 1857 des Wohltätigkeitsvereins.
264 Vgl. Arthur Zivy, Elsässer Jiddisch. Jüdisch-deutsche Sprichwörter und Redens¬

arten (Basel 1966), S. 97-106; unveröffentlichte Memoiren von Arthur Zivy (Basel

1967) und Auskunft der Familie Andrew Zivy, Basel.
265 Astrid Starck (Hg.), Le yidich en Alsace, Les cahiers du CREDYO 5 (2010), mit

Tonaufnahme des Interviews Weinreich-Zivy 1958 in New York.
266 David Bezmozgis, The Betrayers (London 2015), S. 187; Übersetzung S. B.

179




	Epilog

