Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 196 (2018)

Artikel: Judischdeutsche Drucke und Basler Mundart : judische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 5 (): Sprachen zwischen Nationen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5 ()




"

i




Sprachen zwischen Nationen

Volkssprachen

Auch wenn es an Verstindigung nicht mangelte, standen die jidischen
Europier im 19. Jahrhundert unter dem besonderen Verdacht, sich die
Alltagssprachen nur angelernt zu haben, aber deswegen keine dieser Spra-
chen richtig und im Kern ihres Wesens zu beherrschen. Das hing vor allem
damit zusammen, dass im 19. Jahrhundert die Nationalstaaten mit einer
ethnischen und kulturellen Zusammengehorigkeit untermauert wurden.
Dem Vaterland verliech dann zum Beispiel eine gemeinsame Mutterspra-
che die Melodie. Bereits die Aufklarung hat dieses nationale Sprachideal
ausformuliert. In Herders Sprachphilosophie verbanden sich biologische
Anlagen mit sprachlichem Laut. In der Romantik bekam die National-
sprache einen metaphysischen Status, so dass sich schliesslich entlang
des Rheins nicht mehr zwei Armeen, sondern Franzosisch und Deutsch
gegeniiberstanden. Oder wie die israelische Historikerin Shulamit Volkov
resiimiert: «Eine fremde Sprache zu sprechen, erklirte Herder, hie}, ein
kiinstliches Leben zu fiihren, den spontanen, instinktiven Urspriingen
einer Person entfremdet zu sein. Nur eine einzige Sprache ist nach Schlei-
ermacher fest einem Individuum eingepflanzt. Nur einer gehort er ganz
und gar, wie viele andere er auch spiter lernen mag. Fichte bearbeitete
und betonte die politischen Folgerungen dieser Position, und am bekann-
testen ist noch zweifellos Arndts Definition des deutschen Vaterlandes
als der Ort, wo allein «die deutsche Zunge klingt>.»'*? Wie konnte auf
dieser Folie aber ein judischer Mensch einsortiert werden, der einerseits
einer hebriischen Religion folgte, also nach Herder der urspriinglichen
Einheit von Erwihlung, Volk und biblischer Poesie entstammte, und an-
dererseits «fremde» Sprachen benutzte? Weniger die Frage der sprach-
lichen Fihigkeiten als die Glaubwiirdigkeit einer sprachlichen Identitit
wurde zu der grossen politischen Herausforderung fiir Juden in Europa.
Der Begriff «Assimilation» bezeichnet dieses Dilemma bis heute, denn er
unterstellt, dass eine Verinderung der Lebensart und -ziele nicht eigenen
Motiven folgt, sondern eine Angleichung an gesetzte Ideale einer anderen
Gemeinschaft bedeutet. Genau in diesem Sinne wurde in der Emanzipa-
tionszeit die sprachliche und wirtschaftliche Anpassung der Juden an die
Mehrheitsgesellschaft zur Bedingung erhoben, und genau in diesem Sinne
der «Assimilation» als Selbstaufgabe wurden riickblickend viele Verinde-
rungen jiidischen Lebens im 19. Jahrhundert interpretiert. Die Wertung

143



von «eigener» und «fremder», von echter versus vorgetiuschter Sprache
schwingt heute haufig noch mit, wenn wir sprachliche Verinderungen von
Individuen und Gruppen beschreiben. Und eine tiefgreifende Verinde-
rung der Sprachgewohnheiten der Juden in Europa in dieser Epoche ist
unbestreitbar. Geht es aber nur um eine Ubernahme der Sprachen der
anderen oder vielleicht eher um einen Ausbau eigener Kommunikations-
und Handlungsmoglichkeiten, iiber neue Kompetenzen, neue Medien
und neuen Wortschatz? Gaben allein die nationalen Erwartungen und
der rechtliche Anpassungsdruck den Ansporn? Wirkten nicht vielmehr
soziale, kulturelle und liberale Ambitionen als Triebfedern?

Nun scheint eine auf Basel konzentrierte Untersuchung ungeeignet,
diese Fragen zu bearbeiten, denn hier lockte weder die Aussicht auf recht-
liche Anerkennung noch wurde eine virtuelle Nationalsprache als Messlatte
fir alle angepriesen. Ein pragmatisches Nebeneinander von Idiom und
Schriftsprache, eine alltigliche Diglossie oder gar Zweisprachigkeit — so
deuten einige Linguisten den Alltag zwischen Dialekt und Standard in
der Deutschschweiz — ist bis heute die Regel.

Aber gerade aus einer Randlage zu den nationalen Paradigmen des
deutschen und franzosischen Judentums gewinnen wir eine analytische
Freiheit, konnen wir unsere Aufmerksamkeit neu ausrichten und scheinbar
automatische Abliufe auf den Priifstand stellen. Die Basler Juden waren
politisch und kulturell in die nationalen Narrative Europas eingebunden.
Verlassen wir also die begrenzte Binnenperspektive stidtischer Kommuni-
kation und schauen die jiidischen Basler in ihren kulturellen und institutio-
nellen Beziehungen iiber Stadtmauer oder Kantonsgrenze hinweg an. Als
Militirpflichtige und Steuerzahler — zum Beispiel fiir den jiidischen Kul-
tus — wurden sie in franzésischen Ministerien gefiihrt. Aus Wien konnten
sie die neuesten Partituren von Salomon Sulzer fiir die romantische Musik
im Gottesdienst bestellen. In Italien absolvierten sie ihre kiinstlerische
Ausbildung, in Heidelberg konnte man sich auch als Jude gut an der Uni-
versitit einschreiben. Selbst wenn wir uns auf den engen Lebensausschnitt
von Religionsgemeinde und konfessioneller Praxis beschrinken, ergibt sich
hier ein breites Spektrum von Sprach- und Schriftkombinationen.

Habe ich in den bisherigen Kapiteln die rasche Entwicklung von
ciner Generation zur anderen oder gar die unauffillige Akklimatisierung
in einer Sprachgemeinschaft in den Vordergrund gestellt, so soll nun die
Mehrsprachigkeit und das Nebeneinander verschiedener Sprachen und
Standards plastischer werden. Diese soziale Vielsprachigkeit muss vom
Einzelnen nicht als Biirde empfunden worden sein, denn sie erlaubte
die Verbindung von Gemeinschaft mit Individualisierung, von Tradition
mit Neuem. Kontinuititen durchziehen hier das Zeitalter von Revolution,
Emanzipation und «Régénération» des Judentums.

Die Franzosisierung des Elsass und damit auch der jiidischen Selbst-
verwaltung, Kultur und Bildung steht im Mittelpunkt dieses Kapitels. Auch
die Auslandsfranzosen in Basel reagierten darauf.

144



Der Biirgereid 1791 auf die Franzosische Verfassung

Fast ausnahmslos hatten die Basler Juden vor 1866 franzosische Papiere.
Die Generation der Immigranten hatte in den Sundgauer Gemeinden Hé-
genheim, Sierentz oder Hagenthal erstmalig einen Eid auf eine Staatsver-
fassung abgelegt. Die Nationalversammlung hatte seit ihrer Konstituierung
lange dariiber diskutiert und erst im September 1791 der Biirgerfihigkeit
dieser Elsisser und Lothringer zugestimmt. Doch die Abzeichnung durch
den Konig liess nochmals aufsich warten.20 Dann waren die Lokalbehorden
an der Reihe, den Biirgereid der Juden einzufordern, beziehungsweise die
judischen Dorfbewohner, sich beim Biirgermeister zu registrieren. Keiner
wusste recht seinen Einsatz. Die Biirgereide wurden mal kollektiv, mal indi-
viduell zwischen Dezember 1791 und April 1792 geleistet. Die Hégenheimer
waren also nicht die Letzten und nicht die Ersten, als sie im Februar 1792 den
Schultheissen dazu dringten, ihren Eid auf Nation, Verfassung und Koénig
anzunehmen und sie als Biirger des Konigreichs Frankreich einzutragen.

Der letzte Akt der Einbiirgerung der Elsisser Juden, diesmal in
der Szenerie der lokalen Machtstube, war keine einfache Veranstaltung.
Vielmehr wurden alle Komplikationen noch einmal durchgesprochen. Le-
sen wir das Protokoll der Einbiirgerungszeremonie in Hégenheim, am
Sonntag vor der Fastenzeit. Da Details des Eids der jiidischen Minner des
Ortes strittig waren, ist die Prozedur ausfiihrlich beschrieben und vom
Schultheissen nur unter Vorbehalt anerkannt worden.

«Sind auf der Gemeindestube von Hegenheim die nachgemelten Judenvon Hier, Welche
vorgebracht, der massen Ste inbalt schluess der national Versammlung, und gesetz vom

27. Herbstmonat, und 13. Wintermonat 1791 prothokoliert den 29. Dez. Willens umb

Siir Ein franc. und active biirger zu werden, den darin Vorgeschriebenen biirger Eyd,
so durch die franzosische Reichs Verfassung |...) folgender Maasen Vorgeschrieben, Ich

schwore der Naziun, dem Gesetz, dem Konig treii zu sein, und die in denne Jabren

1789, 1790 u. 1791. vor der Konstituterenden NazionalVersammlung dekretierten

Konstitution des Konigs Reichs, nach allen meinen Kraeflen aufrecht zu Erbalten. Zu

thune, und zu schworen, Auf welche Requisition, Wir Meyer. von jedem [?] Juden [?)

abgenobmen also:

[Namensliste von 81 Personen]

tiber welches alles Wir diesen ProcesVerbal aufgesetzt, Jedoch mit Vorbebalt, und an-
merkung, dassweilen Ein Jeder gesagter Juden, bey setnem abgelegten Eyd, den Huet,
und Kapen, nit bat von dem Haubt thuen wollen. und die Hiund aufbeben. mit

sagen daf$ Es wieder Ihr gesez. So solle Ibr Eyd Schrwubr fiir nichtig angeseben sein,
wenn der Willen des Gesezes wdre, daf§ Ste gesagten Eyd Zufolg unseren Gebrauch

hitten ablegen sollen.»?0!

Der Staatsvertreter flihlte sich unzureichend informiert und war unsicher,
welchen Anspruch des Nationalstaats er einfordern sollte: Reichte die
Eidesformel oder miissten auch die Handlungsabfolgen der christlichen

145



Beeidigung eingehalten werden? Hut ab oder Hut auf, Hand hoch oder
runter, wo ist die Regieanweisung?

Solche zihe Verhandlungen zum Interessenabgleich von Staatsrecht
und konfessioneller Autonomie bei der Einbiirgerung auf Gemeindeebene
waren cher ungewohnlich. Einzig aus Bischheim bei Strasbourg, Sitz des
Oberrabbinats und grosste jiidische Gemeinde in Bas-Rhin, ist die gleiche
Diskussion um Kopfbedeckung und Handschwur iiberliefert, die sogar der
Distriktverwaltung vorgetragen wurde.202 Die Nationalversammlung hatte
einen neuen Zivileid vorgesehen, der mit keiner religiosen Gesinnung in
Konflikt stand. Den Hégenheimer Parteien, die sich untereinander aufeine
Form einigten, ist deswegen keine personliche Kampfeslust anzulasten.
Schliesslich gehorten Eid und Schwur traditionell zum Objekt christlicher
Machtdemonstration. 1809 ist der Eid «more judaico», der auch in Basel
noch exerziert wurde,am Colmarer Gericht sogarwieder eingefithrt worden.
Eine speziell fiir Juden verlingerte Schwurformel und ein Handgeliibde auf
die Tora machten den Korpereid im Gericht noch im 19. Jahrhundert zu
einer diskriminierenden Angelegenheit. Insofern war die Verunsicherung
des Biirgermeisters in Hégenheim bei dieser neuen Prozedur nicht aus
der Luft gegriffen und das Selbstbewusstsein der Juden im Dorf, einen
entchrenden Schwur zu verweigern, bemerkenswert.203

Fraglos war hingegen fiir Christen wie Juden im Dorf, dass der
Schwur in deutscher Sprache abzulegen sei. Eingebettet in ein vorwie-
gend deutschsprachiges Gemeindeprotokollbuch wird der in der Verfas-
sung genannte Zivileid in deutscher Ubersetzung zitiert. Die ersten Worte
der judischen Birger der franzosischen Gemeinde fielen deutsch aus, sie
schworen auf den franzosischen Konig in Deutsch.

Alle anderen bekannten Berichte der Biirgeraufnahme der Elsisser
und Lothringer Juden zitieren die Schwurformel in Franzosisch.2* Die
neue Sprache bereitete andernorts die meisten Probleme, denn nicht alle
Juden hitten das Franzosisch verstanden und nicht alle Neubiirger hitten
eine eigenhindige Unterschrift leisten konnen, die manchmal ausserdem
verlangt wurde. In Dijon, wo sich ein bis zwei Jahre zuvor jidische Kauf-
leute aus Hagenthal angesiedelt hatten, mussten die Mianner auf eine deut-
sche Bibel schworen, um dem franzésischen Eid Nachdruck zu verleihen.

Sprachgrenze zwischen Sefarden und Aschkenasen

Die neue Biirger- und Verwaltungssprache, die tibrigens zur Zeit der
Franzosischen Revolution nur ein Drittel aller franzosischen Unterta-
nen aktiv beherrschte, hat nicht alle Juden in Frankreich mit gleicher
Wucht iiberrumpelt. Auf franzosischem Staatsgebiet, wie auch in den
Niederlanden oder in Hamburg, lebten zwei weitgehend getrennte jiidi-
sche Gruppen, die sefardischen (spanischen) und die aschkenasischen

146



(deutschen) Juden. Die geografische Zuordnung leitet sich aus den Sied-
lungsgebieten und Gelehrtenschulen im frithen Mittelalter ab. Nach der
Vertreibung der Juden aus dem spanischen Reich 1492 entstanden sefardi-
sche Exilgemeinden im 6stlichen Mittelmeerraum und in Handelsstidten
weltweit, bis nach Altona und Amsterdam. Die sogenannten deutschen
Juden waren hingegen lingst nicht mehr in den frinkischen und rheini-
schen Stiadten zu finden,sondern seit den Kreuzziigen in lindliche Gebiete
und vor allem nach Osten ausgewichen. In manchen Stidten formierten
sich aus beiden Gruppen separate Gemeinden, da sich die Familien wirt-
schaftlich und kulturell stark unterschieden. Zu Beginn der franzosischen
Judenemanzipation lebten in Paris und an der Atlantikkiiste sefardische
Familien. Sie waren franzosischsprachig und pflegten eine Aussprache des
Hebriischen, die sich im heutigen Ivrit durchgesetzt hat.2> Die grosse
Mehrheitder franzosischen Juden lebte vor der Revolution ausschliesslich
im Elsass und in Lothringen und gehorte der aschkenasischen nord-
europaischen Tradition an mit einer deutschen Alltagssprache und der
dunkleren weichen Aussprache des Hebriischen, die heute nicht mehr
gelehrt wird. Die Vogesen bildeten die romanisch-deutsche Sprachgrenze,
so dass Franzosischkenntnisse bei Juden in Lothringen bereits fiir das
7. und 18. Jahrhundert haufiger erwihnt werden, fiir die Judenschaft im
Elsass aber selten belegt sind. Bis zur Franzosischen Revolution wurde
das Alemannische im Elsass vom Landesherrn nicht in Frage gestellt.
Die elsissischen Behorden praktizierten seit dem Westfilischen Frie-
den den Ausgleich zwischen Verwaltungs- und Regionalsprache.??6 Auch
Hebraisch, die Rechtssprache der jiidischen Korporation, konnte ver-
waltungstechnisch integriert werden. Im Ancien Régime galten jiidische
Eheabsprachen auch gegeniiber Dritten, wenn die Vertrige direkt nach
der Hochzeit einem Notar iiberreicht wurden. So gaben die jidischen
Gemeinden im 18. Jahrhundert Tausende von Ehevertrigen in notarielle
Obhut, wo sie als hebriische Urkunden ohne Kommentar abgeheftet
wurden. Nur einzelne Notare haben sich die wichtigsten Daten auch in
Franzosisch exzerpiert.2?7

Die Situation inderte sich wihrend der jakobinischen und kaiser-
lichen Herrschaft nur in der Theorie schlagartig. Die Zielvorgabe lautete
nun, die deutschen Dialekte vollstindig und in allen Funktionen durch
Franzosisch zu ersetzen. Doch die Umstellung des Volksschulwesens
nahm Jahrzehnte in Anspruch. Wihrend sich Franzosisch als hohere Bil-
dungssprache ab 1808 behauptete, kam es in den Volksschulen zunachst
pflichtmissig zum Zuge. Zwischen 1833 und 1850 ist ein Anstieg der Zwei-
sprachigkeit — zumindest in den Volksschulen des Departements Bas-
Rhin — nachzuweisen. In Literatur, Publizistik, Wissenschaft und Kultus
blieb die deutsche Hochsprache weiterhin prisent. Zwischen 1800 und 1850
war die Sprachsituation also weiterhin indifferent. Mit sprachpolitischen
Massnahmen unterstrich der Staat zentrale Anliegen, doch regionale Be-
diirfnisse und Identititen schmilerten deren Wirksamkeit.208

147



Im nationalen Bildungsdiskurs geriet die alemannische Mundart dabei als

unpatriotische Sprache in Misskredit. Schliesslich wurde das Elsissische

von franzdsischen und deutschen Philologen gleichermassen mit Verach-
tung gestraft. Im Staatskalender des oberelsassischen Regierungsbezirks

von 1804 wird die Sprachsituation folgendermassen beurteilt:

«Un allemand corrompu est ’idiome des babitans de la plaine. Le francais est le
langage de tous ceux qui ont perfectionné leurs connaissances par I’étude ou par les
voyages: depuis la révolution, 'usage en est trés-répandu dans le Département. Dans
les arrondissemens [sic| au Sud du Haut-Rbin, on parle un patois composé de mots
celtiques, latins, tudesques et francais. Les cantons qui touchent au Département des
Vosges, ont un patois Lorrain de méme origine que le précédent, mais qui differe de
canton @ canton, et quelquefois de village a village. La grande quantité de lettres

gutturales en rend la prononciation trés-rude. »*%

Die zeitgenossischen Kritikpunkte am Dialeke sind uns aus der Abwer-
tung des Jiddischen seltsam vertraut: verderbt, Sprache der Ungebildeten,
Mischsprache und ein unangenehmer, rauer Ton. Die jiidische Sprache
selbst erregte dagegen in der elsassischen Sprachdebatte des 19. Jahrhun-
derts wenig Aufmerksamkeit.

Der Biirgereid in Hégenheim schuf einen symbolisch hochbela-
denen Moment, in dem die Gleichsetzung von Judenemanzipation und
Franzosisierung vollig unter den Tisch fiel. Die regionalen Sprachgemein-
schaften waren fiir die jiidische Sondersituation mitunter entscheidender
als nationale Diskurse. In der behordlichen Zweisprachigkeit im Osten der
Republik stachen die jlidischen Biirger nicht sonderlich heraus.

Erst als die Bildung wieder konfessionalisiert wurde und damit
auch die jiidische Kultus- und Schulverwaltung in die Verantwortung
ruckte, wurde die Franzosisierung des aschkenasischen Judentums ein
Sonderthema. In den 1830er Jahren kimmte man dann nicht nur weltliche
Sprache, sondern gleich auch die Ritussprache nach Pariser Muster, also
den Traditionen der sefardischen Juden.

Das Elsisser Idiom und die jiidische Kultusbehorde

Das israelitische Konsistorium entstand 1808 als zentrale Kirchenverwal-
tung der judischen Biirger Frankreichs auf Wunsch Napoleons.?!? Das
Konsistorium kann als Symbol der Authebung der jiidischen Gemeindeau-
tonomie geschen werden. Diejlidische Einwohnerschaft sollte modernisiert
werden und sich anpassen. Dieses Projekt unter dem Titel «Régénération»
fiihrte von Anfang an die Sprachassimilation auf der Traktandenliste.2!!
So sah zumindest die zionistisch beeinflusste Geschichtsschreibung nach
dem Holocaust den Zusammenhang zwischen Franzosischer Revolution,

148



rechtlicher Gleichstellung und kultureller Integration. Der illusionistische

Weg der Assimilation an eine franzdsische Identitat sollte zwangsliufig in

die Epoche des noch gewaltigeren Antisemitismus miinden. In den letzten

dreissig Jahren haben sich neben dieser Deutung andere Stimmen Gehor

verschafft, die vielschichtige Entwicklungen nebeneinander stehen lassen,
die franzosische wie jiidische Milieus parallel betrachten und Uberschnei-
dungen wie Gemeinsamkeiten betonen. Statt des Bildes einer einseitigen

Beschleunigung in eine Sackgasse ergibt sich dann eher eine differenzierte

Landkarte mit einem neuen Wegenetz, das von vielen ersehnt wurde, das

einige Koordinatenpunkte erstmals miteinander verband und dadurch

fir alle Teilnehmer zu einer Verinderung und Ausweitung des Radius’
fiihrte.?!2 Ebenso wie in der deutschen Diskussion verbanden sich mit der

Nationalsprache Vorteile von Biirgerlichkeit, Bildung, staatlicher Mitwir-
kung und religioser Modernisierung.

Die ersten Ziele der jiidischen Reorganisation legte die vornehmlich
mit Laien besetzte Versammlung von 1806, der sogenannte Grand Sanhé-
drin, aus. Zum Beispiel wurde fiir zukiinftige Rabbiner franzdsische Staats-
angehorigkeit vorgeschrieben, Kenntnisse des Hebriischen, der klassi-
schen Sprachen sowie des Franzosischen. Letzteres sollte aber erst ab
1820 gepriift werden. Die Pariser Deputierten waren sich der zweispra-
chigen Ausgangssituation sehr bewusst. Anfangs unterstanden auch die
annektierten linksrheinischen Gebiete mit Krefeld, Trier und Koblenz
noch dem Konsistorium,wo an einen sofortigen Sprachwechsel gar nicht zu
denken war. Ein Oberrabbiner im Pariser Prasidium, der aus dem Rheinland
stammte, beherrschte selbst das Franzosische angeblich nur mangelhaft
und predigte weiterhin im «Jargon».213Von dem elsissischen Oberrabbiner
Katzenellenbogen, der bis 1823 in Colmar amtete, sind nur deutsche Pre-
digten tiberliefert. Wihrend der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts blieb
die Diskrepanz zwischen der Sprachsituation im Elsass und den Sprach-
normen des Konsistoriums bestehen, was an vielen Erlassen und neuen
Schulordnungen abzulesen ist. Ohne Zweifel behielten die Elsdsser in den
Grundschulen, in der Rabbinerausbildung und in der Predigt Deutsch als
Hauptsprache bis 1850 (vgl. Abb. 8). Fiir den Schulunterricht wurde eigens
eine deutsche Ubersetzung des neuen franzésischen Katechismus von
Samuel Cahen gedruckt.?!* Noch 1848 gab die «Consistorial-Gesellschaft
der guten Biicher» in Strasbourg ein deutsches Andachtsbuch fiir «israeli-
tische Frauenzimmer» heraus.?!’ Selbst reformorientierte jiidische Intellek-
tuelle artikulierten sich in Deutsch, zum Beispiel in der deutsch-franzdosi-
schen Zeitschrift «La Régénération — die Wiedergeburt» (1836/37).

Es ist irrefiihrend, den «Jargon», der den ostfranzosischen Juden
in zeitgenossischen Quellen vorgeworfen wird, mit unserem heutigen Ver-
standnis von jiddischer Sprache gleichzusetzen. Aus Pariser Perspektive
stand der Elsisser Dialekt, egal von welcher Konfession und in wessen
Haus, im Gegensatz zur Amts- und Literatursprache. Ob es sich hierbei
um eine jildische Sondersprache oder einen anderen Ortsdialekt handelte,

149



war auf dieser Skala einerlei. Schlimmer noch, deutsche Bildung und lite-
rarische Orientierung wurden nicht geschitzt, und die deutschjiidische
Schriftvariante zum Beispiel aus dem Basler Verlag Haas passte in keine
neue Pariser Bibliothek. Die schriftsprachlichen Bildungsbemiihungen
in der deutschen Hochsprache wurden daher schlicht unter altmodi-
schem Idiom subsumiert. Wenn Olry Terquem, ein jiidischer Reformer,
die schleppende Umwandlung der Talmudschule von Metz (1821-1829) in
ein neues Rabbinerseminar nach nationalen Vorstellungen beklagte und
die jiidische Sprache des Unterrichts kritisierte, so entziindete sich diese
Kritik vor allem an der Verwendung der deutschen Sprache.?16

Ein Vergleich zur allgemeinen Sprachsituation im Elsass riickt die
jidischen Bildungsbemiihungen nimlich in ein anderes Licht: In einer
Bestandsaufnahme der elsissischen Volksschulen im Jahr 1833 bekamen
die jiidischen bessere Noten als die christlichen fiir die Umsetzung des
Lernziels Franzosisch. Unter anderem lobte der staatliche Inspizient die
Schule in Hégenheim fiir vorbildlichen Franzosischunterricht, «la fleur
des écoles alsaciennes».?!” Mit dem Guizot-Gesetz von 1833 avancierten
auch jiidische Schulen zu subsididren Bildungstrigern des Staates. Fiir Ge-
biude und Lehrergehilter konnten Staatsgelder beantragt werden. Folg-
lich bestimmten staatliche Ziele stirker das Curriculum der anerkannten
konfessionellen Schulen, auch die Erziehung zur Mehrsprachigkeit.2!8
Leider versagte die politische Munizipalitit von Hégenheim noch 1844
die ministeriellen Schulgelder fiir die jiidische Grundschule. Stattdessen
finanzierten die Familien aus eigener Tasche die Einrichtung: 196 Schiiler,
ein Lehrer fiir Franzosisch, ein Lehrer fiir Deutsch und Hebriisch und
eine Lehrerin fiir die Frauenarbeit, «ces sacrifices portent-ils de beaux
fruits» (Abb. 8).219

Rabbiner Nordmann: Akademiker, Sozialreformer
und Poet

Bis zur Anerkennung der jiidischen Religion als offiziellen Kult, die erst mit
der Religionsfreiheit auf kantonaler und eidgendssischer Ebene nach 1866
erfolgte, konnten die Basler wie Westschweizer Haushalte eine rabbinische
Betreuung nur unter der Hand erhalten. Kantoren und Lehrer wurden in
der Schweiz offiziell unter Vertrag genommen, aber Wiirdentriger und
Religionsbeamte konnten nur als Tagesgiste kommen. Meist hielten die
Schweizer Winkelgemeinden gute Beziehungen zu Elsisser Rabbinern, die
bei Festgottesdiensten, Trauungen oder kirchenrechtlichen Problemen
tatig wurden.

Ein junger Akademiker aus einer Sundgauer Viehhindlerfamilie
durfte 1834 in der jiidischen Gemeinde seines Heimatortes Hégenheim
den Rabbinatsposten antreten. Von dem franzoésischen Grenzort aus ver-

150



sorgte er anschliessend im nicht genehmigten Nebenjob Basel und klei-
nere Gemeinden wie Porrentruy, Delémont, Saint-Imier. Dieser Rabbiner
Nordmann, Jahrgang 1809, gehorte zur ersten Generation franzosischer
Konsistorialrabbiner, die noch gar kein franzosischsprachiges Seminar
durchlaufen konnten. Denn die neue Rabbinerausbildung in Metz, anfangs
noch auf Deutsch, o6ffnete erst 1829 die Tore, als Moses Nordmann schon
an der Universitit Heidelberg fiir Theologie immatrikuliert war. Mit ge-
rade einmal 19 Jahren begann er sein erstes Semester an der kompetitiven
Universitit, hatte aber zuvor in Nancy und Wiirzburg talmudische Bildung
erhalten. Wahrend seiner Studien in Heidelberg wohnte er bei Rabbiner
Fiirst.?2® Mit dem weltlichen Universititsabschluss durfte er sich beim
franzosischen Konsistorium um den Rabbinerposten bewerben. Allerdings
musste er ein franzosisches Sprachzeugnis beibringen. Sprachprofessor
Vinet der Universitit Basel attestierte ihm Sicherheit in Konversation,
Grammatik und Korrespondenz. Nach einem Aufenthalt von wenigen Mo-
naten im «indigen» franzosischsprachigen Frankreich spreche er schon
wie «un Frangais de naissance», ein leichter Akzent sei in seinem Alter
nicht mehr zu dndern. Nordmann legte noch ein weiteres Zeugnis des
Leiters des «College de Miilhausen» vor. Wohlgemerkt liegen in den Akten
keine entsprechenden Nachweise einer Qualifikation als Geistlicher!22!
Obwohl die Sprachpriifung fiir Nordmann glimpflich ausging, zeigt sie
deutlich das Diskriminierungspotential einer nationalistischen Sprachpo-
litik. In der Figur des «francais de naissance» amalgieren Buirgerrecht und
Sprache, damit steht nur dem Muttersprachler das Biirgerrecht natiirlich
zu. Der Hégenheimer schrieb sich ab sofort Moise mit Vornamen und in
der deutschen Presse «M. Nordmann».

Liest man die Predigten Nordmanns — oder seines Vorgingers
Hirsch-Katzenellenbogen —, so vergisst man die Pariser Klagelieder tiber
die Jiddischkeit der Elsdsser Geistlichen. Jedenfalls konnte, wer an ihren
Gottesdiensten nicht selbst teilnahm, ausgewihlte Festpredigten schwarz
aufweiss, in Fraktur oder Hebriisch, in Deutsch fiir Basel oder Bern sowie
Franzosisch fiir Huningue bis Avenches studieren.

Rabbiner Nordmann wirkee iiber fiinfzig Jahre von Hégenheim aus
fir die jidische Sache in der Region und prigte nicht nur mit einem
kulturell-humanistischen Religionsverstindnis, sondern auch mit einem
dezidiert sozialen Engagement die Entwicklung in der Region. Fiir die
Auslandsfranzosen in der Schweiz versuchte er iiber direkte Vorsprache
im israelitischen Zentralkonsistorium und tiber Lobbyarbeit in Paris die
Rechtssituation zu verbessern. Innerhalb der rabbinischen Hierarchie wie
gegeniiber politischen Gremien bezog er Stellung, wenn es nétig wurde
auch mit Pressearbeit, wie wir das bereits in seiner Zeitungsreplik auf den
Judenmissionar Linder gesehen haben. Die deutsch-franzosische Biblio-
grafie dieses aussergewohnlich engagierten Landrabbiners ist sicherlich
noch nicht vollstindig zusammengetragen. Aber man kann sich leicht ei-
nen Eindruck zumindest seiner literarischen Ader verschaffen, da er zu

151



Ende seines Lebens metrische Bearbeitungen talmudischer Erzahlungen
und eigene poetische Gelegenheitswerke verdffentlichte, die «Klinge vom
Jordan» (Basel 1872). Ubrigens propagierte Nordmann nicht nur die theo-
retische Schulbildung. Gewerbe- und Landwirtschaftsschulen waren die
wichtigeren Bausteine in seinem Entwicklungsmodell der elsdssischen
Judenheit. Fir die Finanzierung von Berufsbildung und Gesellenjahren
rief er einen Forderverein ins Leben.

Portugiesischer Ritus fiir die ganze Nation

Der grosse Sprachenstreit in der nationalen Vereinheitlichung des fran-
zosischen Judentums brach an ganz anderer Stelle auf, namlich an der
Frage des richtigen Hebriisch. Nicht nur die Umgangssprache, sondern

auch die Ritussprache fiel unter die Hoheit der jiidischen Kultusbehorde

und insofern unter die sefardische Meinungsfithrung in Paris. Schon 1818

hatte es in Paris eine erbitterte Diskussion um die richtige Aussprache

der hebriischen Schrift gegeben, mit der nicht nur ein wissenschaftlicher
Streit — vergleichbar der Frage zum harten oder aspirierten ¢ im klassi-
schen Latein — entschieden werden sollte. Die Entscheidung dehnte sich

auf die Liturgie aus, entweder nach sefardischem Brauch vom Mittel-
meerraum oder nach aschkenasischem aus Deutschland und Polen. Die

Lesart des Hebriischen entschied iiber Rezitation, Intonation, Melodien,
kurz den ganzen Charakter des Gottesdienstes. Das Pariser Konsistorium

sprach sich gegen die deutsch-polnische Tradition des Hebriischen aus,
weil sie fiir die Pariser Laienfithrung zu sehr mit dem Geschmack der el-
sassischen Alltagssprache und damit lindlicher Riickstindigkeit verkniipft
war.222 Gemiss Jay Berkovitz trennte die urspriinglich philologische Streit-
frage liber die Aussprache des Hebriischen bald die Elsidsser vom Rest des

franzosischen Judentums.

In den 1840er Jahren, als auch die deutschen Rabbinerkonferen-
zen erstmals in nationale Lager von Modernisten und Traditionalisten
aufbrachen, stellte das franzosische Konsistorium dann die Weichen fiir
eine verbindliche Liturgie fiir alle Synagogen im Land: i la portugaise,
also sefardischer Tradition.

152

«Pour réunir en un seul rite, en une seule synagogue, qui prendrait le nom de syna-
gogue frangaise, les deux rites particuliers qui existent actuellement sous les noms de
synagogue allemande et de synagogue portugaise. Cette réunion pourrait avorr lieu
sans obstacle, par la fusion des deux rituels, par 'introduction des mémes mélodies
religieuses, dans toutes les synagogues, et par la substitution dans la lecture de ’bébreu

de la prononciation portugaise a la prononciation allemande, également répudiee par
le goiit, par la tradition et la science. »*3



Dieser nationale Durchgriff innerhalb der jiidischen Kultusverwaltung
verletzte die religiose Identitit der Elsisser Juden empfindlich — wurde
aber nicht so radikal vollzogen. Zusammen mit den weiteren Punkten des
Zukunftsprogramms des Konsistoriums von 1846, nimlich zur Stellung
der Frau, zur Bedeutung der Beschneidung etc., kam es im Elsass zur
Lagerbildung unter Laien und Geistlichen, einige Gemeinden drohten
mit dem «Schisma».224

Nicht Biirgersprache versus judischer Sprache standen in dieser
erhitzten Debatte am Schluss im Wettstreit, sondern unterschiedliche
jidische Landsmannschaften und eine 6konomische Elite gegeniiber einer
demografischen Mehrheit.

Colmarer Kultusbehorde arbeitet in Jiidisch-
deutsch

Die Registratur des israelitischen Zentralkonsistoriums findet sich heute
noch im 9. Bezirk in Paris, um die Ecke der Grande Synagogue von 1874, die
weiterhin als grosste Synagoge Frankreichs ein sehr reprisentatives Gottes-
haus abgibt. In dem Verwaltungsgebiude des Consistoire Central kann man
die historische Ablage durchst6bern, zwar in der ungeheizten Pfortnerloge,
aber dafiir in recht urspriinglicher Ordnung. Dagegen ist die Titigkeit der
regionalen Kultusbehorden im 19. Jahrhundert mehr schlecht als recht zu
rekonstruieren. Die Archive der Gemeinden und Regionalkonsistorien im
Elsass sind durch die deutsche Besatzung und Judenverfolgung weitgehend
zerstort. Nach dem Krieg kam es durch Rettungsaktionen und auch privaten
Transfer in die USA zu einer weiteren Aufteilung der Aktenbestinde, ein
kleiner Krimi der Archivgeschichte.??’ Heute kann man also in Cincinnati,
Paris, Jerusalem und im staatlichen Archiv des Haut-Rhin Unterlagen zum
judischen Gemeindeleben im Sundgau (und damit zu den Basler Juden)
finden, aber aus den verstreuten Blittern ergeben sich mehr Liicken als
Struktur. Meist ist ein Vorgang nur auf der Seite der iibergeordneten Be-
hérde — Prifektur, Innenministerium oder Pariser Konsistorium — belegt.
Der einzige Arbeitsvertrag eines Vorsingers, den ich fiir die erste
Hilfte des 19. Jahrhunderts finden konnte, ist in der elsdssischen Hauptge-
meinde Wintzenheim bei Colmar 1804 unterzeichnet worden.?2¢ Der Kantor
Meyer Hirsch —der Bruder des Verlegers Coschelsberg in Basel —wurde aus
Hagenthal bei Basel abgeworben, um den Gottesdienst der Consistorial-
gemeinde zu leiten, zu allen Betzeiten die Synagoge aufzuschliessen und
zu schiachten. Der Vertrag liegt in den staatlichen Personalakten zum Kult,
eine «beglaubigte Kopie» eines Gerichtssekretirs in Colmar. Im strengen
Sinn aber keine Kopie, sondern eine franzosische Ubersetzung, denn die
jidische Gemeinde hatte ihrerseits ein deutsches Dokument eingereicht,
das dem originalen Arbeitsvertrag in hebriischer Schrift entsprechen sollte.

153



An diesem Schriftstiick leuchtet auf, was wegen der Zerstérung der Ak-
tenbestinde nur noch selten belegt ist: Mindestens vierzig Jahre lang ist
im Colmarer Konsistorium die jiidischdeutsche Schriftsprache fiir den
internen Verkehr beibehalten worden, neben Deutsch, Hebriisch und vor
allem Franzosisch fiir den Behordenkontakce.

Das «Konsistorium Colmarer Bezirks» hatte sich auch Briefpapier
mit lateinisch-deutschem Briefkopf machen lassen.??” Die deutschen Brief-
texte sind — soweit erhalten — ausnahmslos in hebriischer Handschrift,
manchmal mit franzésischen Ausdriicken, manchmal mit hebriischen
Ausdriicken durchsetzt.

Zum Beispiel in einer langwierigen Affire um ein Prisidiumsmit-
glied der jiidischen Selbstverwaltung sind solche jiidischdeutschen Texte
erhalten: Seit der Einrichtung des Konsistoriums gehorte Monsieur Braun-
schweig, ein gebiirtiger Wintzenheimer, zum Gremium, ein exckutives Amt.
Der Laienvertreter wurde von einzelnen Gemeinden schon seit Jahren
wegen ungerechter und eigenniitziger Besteuerung angegriffen, doch von
seinen Kollegen im Regionalkonsistorium gestiitzt.228 Erst aufgrund einer
falsch deklarierten Spendensammlung liess das Colmarer Konsistorium
die Riickendeckung fiir Jacques Braunschweig fallen. Jetzt musste Braun-
schweig personlich beim Zentralkonsistorium in Paris die Wellen glitten
und in der Schnelle selbst zur Feder greifen:

«Ich werde mich auch beeiferen threm Begeren in Ortnung geniigen zu leisten, das es
aber bis dabin nicht geschabe, so wie es Leon Bloch chant [ve?) getan hate, war blos
die Ursach davon, weilen mir besonders viel daran gelegen ist, ihnen meine Herrn

diese Affaire griintlich von threm Ursprung abn bis auf diesem Tag bekannt zu machen,
[...] bis meine Antwort bei ibnen abn gelangt sein wirt, welche ich thnen obne Auf
schub tiber machen werde, bite sie mirs nicht in Ubel auf zu nebmen das ich ibnen

nicht auf franzdsischer Sprache gegen werdigs gemeldet habe weilen ich darinnen

obnerfabren bin, meine Haupt antwort auf ibrem Begebren werde ich der Ortnung
gemes auf Franzosisch abfassen lassen, ich babe die Ebre sie hochachtungsvoll zu

grissen.» [Umschrift]229

Sogar die Ortsgemeinden hatten beim Zentralkonsistorium schon an-
gezeigt, dass der Oberaufseher Braunschweig nicht einmal die kleinste

Spur Franzosisch konne, wohl wissend, dass sie die Interessen des Zen-
tralkonsistoriums ansprechen mussten, um Hilfe gegen den lokalen Filz zu

erhalten.? Braunschweig spekulierte darauf, dass das Prisidium in Paris

eine judischdeutsche Mitteilung zur Kenntnis nehmen wiirde, wusste aber
auch, dass dann noch nachgebessert werden musste. Das Zentralkonsisto-
rium duldete weitgehend die innerelsissische Schriftsprache und war froh,
wenn die Elsdsser tiberhaupt in irgendeiner Weise berichteten.

Auch die amerikanische Historikerin Paula Hyman konstatiert

im Rahmen ihrer griindlichen Recherche zum Unterelsass, dass «Judeo-
Alsatian» fiir die Verwaltung in Strasbourg bis ins spite 19. Jahrhundert

154



ublich war.?*! Sie nimmt dies vor allem als Hinweis auf einen traditionellen
jiidischen Dialekt, auf mangelnde Sprachkompetenz. Briefe wie der oben
zitierte von Jacques Braunschweig zeigen aber eine sichere Beherrschung
deutscher Floskeln und feiner Wendungen. Allein die gewihlte hebriische
Schreibweise steht in jidischer Tradition.

In den elsissischen Regionalkonsistorien wurde die deutsch-fran-
zosische Sprachgrenze bewiltigt, aber vielleicht auch gepflegt. Denn die
eigene Schriftsprache im Binnenverkehr verstirkte natiirlich die Haus-
macht der jiidischen Verwaltung: Alle Petitionen, Beschwerden etc., die
von den Landgemeinden eingingen, wurden fiir einen Bericht nach Pa-
ris erst einmal «iibersetzt». Und solch eine Ubersetzung benétigte, wie
beim Kantorenvertrag von 1804 zu sehen, einige Bearbeitungsschritte. Wer
aus dem Sundgau direkt auf Franzosisch nach Paris schrieb, hatte mehr
Chancen auf Gehor.

Bruderschaften und private Vereine

Aus den franzosischen Vororten von Basel sind einige interessante Ver-
einsbiicher aus dem 18. und 19. Jahrhundert erhalten. Erst vor kurzem sind
Protokollbiicher von lokalen Bruderschaften und értlichen Friedhofsverei-
nen in die Sammlung des Jiidischen Museum der Schweiz eingegangen.232
Sie bergen einen Schatz an Informationen iiber die Selbstorganisation und
Normen dieser lindlichen Gemeinden im Umkreis von Basel. Wir konnen
Konflikte und soziale Ausgleichmechanismen herauslesen, insbesondere
auch die Verinderung des dérflichen Solidarnetzes aufgrund der Migration
in die Stidte. Eine schon 1730 in Hégenheim beurkundete Beerdigungsbru-
derschaft, eine sogenannte Chewra Kadischa, hatte sich zwischenzeitlich
auseinanderdividiert und erst 1872, als die aktiven Mitglieder ausblieben,
wieder zusammengeschlossen. Rabbiner Nordmann schlug diesem Verein
ubrigens vor — das konnen wir aus den Vereinsprotokollen entnehmen —,
sich einem neuen Zweck zu widmen, nachdem die urspriingliche Auf-
gabe der Totenehrung schon linger vom Gemeindeverband iibernommen
worden war. Die Bruderschaft solle Geld fiir Leihbiicher fiir arme Schiiler
sammeln. Vorziiglich konne man Bibeln und Gebetbiicher, aber im Notfall
auch andere Schulbiicher anschaffen.

Neben den soziokulturellen Daten ist aus solchen Manuskripten
die Veranderung der gemeinsamen Dorfsprache herauszulesen — vielmehr
miihselig zu entziffern. Alle diese Vereinsbiicher sind {iber Jahrzehnte fort-
geschrieben worden. Sie zeigen einen chronologischen und einen sozia-
len Querschnitt. Mitglieder aller Familien sind namentlich verzeichnet,
verschiedene Aktive haben Protokolleintrige vorgenommen, und von
den festgehaltenen Takanot (Statuten) erwartete man, dass sie von allen
Vereinsmitgliedern verstanden und beherzigt wurden.

I55



Auffallig ist fiir diese materiellen Zeugnisse der jiidischen Gruppen-
sprache, dass sich die jiidischdeutsche Schreibweise vom 18. Jahrhundert
bis zum Auslaufen der Vereine nach 1870 behauptete. Sogar die Namen
der Mitglieder sind bis in die 1860er Jahre in hebriischer Schrift notiert.
Die Friedhofsgesellschaft von Hagenthal begann noch um 1850 ein neues
Stammbuch, das bis zu den letzten Eintrigen nach dem Ersten Weltkrieg
in hebriischer Schrift gefiihrt wurde. Nur die Namen der ausgewanderten
Anteilseigner erscheinen in lateinischer Version.

Innerhalb dieser einheitlichen Schrift sicht man dagegen deut-
liche Verinderungen der Sprache. Exklusiv hebriische Ausdriicke zu
Gottesdienst, Vereinsaufgaben und zum Kalender bis hin zu Bibelzitaten
nehmen zwar ab, sind aber im 19. Jahrhundert noch iiblich. Hebriische
und deutsche Formulierungen stehen gleichwertig und sozusagen unbe-
kiimmert nebeneinander, Hebriisch ist manchmal durch Quadratschrift
ausgezeichnet. Jiddismen in Syntax und Lexemen werden dagegen ab
1810 sehr selten. So verschwindet zum Beispiel das jiddische «is» fiir «ist»
oder «nit» anstelle von «niche». Als eingedeutschte hebriische Ausdriicke
bleiben «vergorelt» (ausgelost) und «geknast» (mit Geldstrafe belegt) in
Gebrauch.

Statt einer Wende zum Franzésischen setzt in der napoleonischen
Zeit eine Wende zum Hochdeutschen in hebriischer Schrift ein. Die fran-
zosische Amtssprache schligt sich nur in einzelnen Ausdriicken nieder. So
wird auch der «procés verbal», die «procuration» und die «vérification»
ins Jidischdeutsche transkribiert.

Das Buch der Synagogengemeinschaft von Hégenheim — dort
wurde 1816 nach dem Kriegsverlust ein Neubau nétig, den die Gemeinde
privat finanzierte — ist im Unterschied zum Chewrabuch im selben Ort
viel stirker jiddisch gefirbt.?3* So verwendet die Hausordnung, auf die
man sich vor der Einweihung des Neubaus einigte, klassische jiddische
Ausdriicke sowie doppelte Verneinung und Ellipsen, die fiir Mundarten
typisch sind.

«Statuten fiir die Synagoge Hegenbetm vom 28. Elul 1821
1. s0ll °im Bethaus ® nit geschmust werden °ganze Gebetszeit°

[.]

4. 50l keiner kein Kind in die Schul bringen wo nit 4 Jabr alt ist. Und kein Metchi

gabr nit auch in die Weiberschul nit.

[...]

6. soll keiner wobr den °Torapult® steben °zum Beten® sonder Erlaubnis von die

Tebutierte.»
[Umschrift und Ubersetzung fiir °Hebriische Worter® S.B.]234

Das Verb «schmusen» meinte keine korperlichen Intimititen, sondern
Unterhaltungen iiber das Geschift, Maklerei und die Geriichtekiiche {iber
Ernte, Pariser Wechselkurse und Ganten, eben die berufliche Netzwerk-

156



arbeit, die heute in der amerikanischen Umgangssprache unter «shmoo-
zing» fillt. Der «Deputierte» ist dagegen ein neues Wort fiir den vom
Colmarer Konsistorium entsandten Oberaufseher. In diesen Hégenheimer
Protokollen wird ausserdem repartitioniert, soumissioniert und exequiert,
par avance, mit accord oder mit procent gerechnet. In einem Protokoll-
buch der jiidischen Gemeinde in Trier, die auch zum franzosischen Kon-
sistorium gehorte, hat Annette Haller genauso die rasche Ubernahme
franzosischer Fachtermini in die Gemeindesprache festgestellt. Selbst die
Tage seien nach dem Revolutionskalender angegeben worden, obwohl es
sich um ein gruppeninternes Biichlein handelte.?5

Fiir mich beweisen diese ziigigen Ubernahmen franzosischer Lexik
die Durchlissigkeit und Dynamik der jidischen Gruppensprache. Ein
elitirer Sprachlenkungsprozess sihe anders aus, denn den Rabbinern und
Lehrern derselben Ortschaft lag vor allem an der Unterscheidung der
franzosischen und deutschen Sprachregeln. Der Verleger Coschelsberg
verwandte dasselbe jlidischdeutsche Schriftsystem fiir die neue Bibelaus-
gabe, die er gerade ankiindigte (Abb. 20), aber keine Jiddismen. Als der
Synagogen-Neubau in Hégenheim im September 1821 eingeweiht wurde,
hielt der junge Hilfsrabbiner des Ortes eine geschliffene Ansprache, die
sich die Basler reformierten Pastoren spiter bei Haas bestellten und in
thren Predigtsammlungen abhefteten.?3¢

Die Weiterverwendung der jiidischdeutschen Schrift in der Region
steht also vor allem fiir die soziale Kohision. Sie formte eine materielle,
grafische Kulturidentitit. Sie zeigt deswegen keine Sprachkompetenzen
oder ethnischen Sprachgrenzen an. Der «Schmuser» war im 19. Jahrhun-
dert noch fiir alle Basler ein allgemein gebriuchlicher Ausdruck und liess
vor allem an den kommenden Viehmarkt denken.’

Schriften der Basler Synagogengemeinde

Auch die deutschsprachige Gemeinde in Basel benutzte weiterhin die
hebraische Schrift fiir zentrale Dokumente. Die Statuten der Gemeinde,
ihrer Armenkasse und Vereine sind mindestens bis 1860 in Standard-
deutsch in jiidischer Handschrift beurkundet und vom Laienvorstand
unterschrieben.?38

Was fiir den lateinischen Leser wie Hebriisch aussehen mag, ent-
puppt sich bei einer Umschrift der einzelnen Buchstaben ins ABC als stil-
sicheres Vereinsdeutsch, das eher die Ausbildung der Herren auf Handels-
schulen als eine jiidische Organisationsform verrat. Einige Ausdriicke wie
«Komptabilitit» anstatt Buchfiihrung zeigen den franzésischen Einfluss in
der Terminologie, die in jiidischdeutsche Form gegossen wurde. Manch-
mal mit Hilfestellung, so wurde die Bezeichnung «Chef des Finanziellen»
schon im Original in Franzosisch in Klammern daneben geschrieben.

157



Auszug aus den jiidischdeutschen Gemeindestatuten von 1860:

«Der chef des Finanzdepartements fertigt die vierteljabrlichen Steuerrodel aus, besorgt
deren Eingang und bestrentet die Ausgaben, fiibrt die Komptabilitit, legt halbjibrlich

Rechnung ab, zundchst den beiden Kollegen, sodann legt er solche, mit Genebmigung
oder den Bemerkungen der letzteren verseben, der Gemeindeversammlung vor.

Er kann von sich aus milde Gaben an Nothleidende verabreichen, nie aber darf eine

derartige Spende den Betrag von fiinf Franken tibersteigen, ansonsten thm hiezu die

Zustimmung eines anderen Vorstandsmitgliedes erforderlich ist.

Der cheflateinische Transkription im Original erginzt] des Finanziellen macht
es sich zur Pflicht, treu und gewissenbaff in Ausiibung seines Amtes zundchst auf
Ttlgung der bestebenden Passtven zu seben, allfellige sich ergebende Baariiberschiisse

und iiberbaupt die Activen der Gemeinde solid und nutzbringend anzulegen, in Ver-
einbarung mit seinen Kollegen.

Er hat tiberdies samtliche Schriffen und Dokumente, welche die Gemeindeangelegen-
beiten betreffen, in Verwabrung zu nebmen und wie seine iibrigen, eigenen Papiere

von Wichtigkeit zu biiten.» [Umschrift] 239

Auch wenn sich die Laienfiihrer der Gemeinde untereinander Kurznach-
richten, damals drei Zeilen auf einer Visitenkarte, zukommen liessen oder
Reisende mit einer Empfehlung weiterschickten, schrieben sie Jiidisch-
deutsch. Daneben sind Kassenbiicher und Platzregister der Gemeinde
manchmal weniger leicht zu entziffern, weil sie die Notation und damit
auch Namen, Abkiirzungen und Ausdriicke wechseln.

Wenn Schweizer Behorden die Unterlagen der Gemeinde einsehen
wollten,wurden sie erst zu diesem Zweck in deutsche Schriftform gebracht,
Die Religionsgemeinde in Basel ist also meines Wissens nie zu einer Schrift-
umstellung aufgefordert worden, was sicherlich dem inoffiziellen Status
dieses Vereins geschuldet ist.

Die erhaltenen Schriftstiicke konfessionellen Lebens auf franzosi-
scher wie schweizerischer Seite der Grenze bezeugen damit eine formale
Kontinuititvom 18. bis ins spite 19. Jahrhundert. Die Vereinsbiicher hatten
den Zweck, die Tradition und Rechtsanspriiche der Gruppe formal wie
inhaltlich zu sichern. Es mag teilweise dem symbolischen Objektstatus
dieser Biicher geschuldet sein, dass die Schriftrichtung vom Jiddischen
bis ins franzosisierte Hochdeutsche beibehalten wurde. Seit den 1820er
Jahren iiberwog die phonetische Orientierung am Hochdeutschen, ab
1830 spiegeln sich orthografische Eigenheiten des Schriftdeutschen in
der hebriischen Schreibweise. Die Schriftkultur der Stadtgemeinde oder
Intellektueller veredelte damit die traditionelle jiddische Schriftkultur
mit einem neuen Sozial- und Bildungsprestige. Die Buchkultur der jiidi-
schen Aufklirung und die Coschelsberg-Ausgaben in Basel haben insofern
doch eine Entsprechung in der sozialen Praxis in der Region gefunden.
Der Jiddisch-Spezialist Steven Lowenstein sieht den Gebrauch des Jii-
dischdeutschen im spiten 19. Jahrhundert vor allem als Zeichen ortho-
doxer Selbstbehauptung.?40 Fiir franzosische Juden im Oberelsass und

158



in der Schweiz trennten sich an der Schrift aber nicht Traditionalisten von
Reformern. Die Gemeindeiltesten in Basel sind zum Beispiel eher auf
der Seite der Reform zu suchen. Sie gehorten seit dem ersten Jahrgang
der Pariser Zeitschrift fiir Reformjudentum zum Abonnentenkreis.24!
Eher konnten in dieser Schriftvariante die Bildungsunterschiede inner-
halb der Gemeinde konfliktfrei ausgeglichen werden. Die Sonderform
des Jidischdeutschen bot den Elsisser Juden sogar ein konfessionelles
Schlupfloch, um die deutsche Sprache neben der Landessprache Fran-
zosisch beizubehalten.

Was fiir die Gemeinschaft kulturelle Identitit bot, musste deswegen
dem Einzelnen nicht unbedingt niitzlich sein. Die belesenen mehrspra-
chigen Gemeindevorstinde und Geistlichen beherrschten den jiidisch-
deutschen Standard einfach als eine zusitzliche Variante. In dieser Bil-
dungsschicht konnen wir sehen, dass die Sprachen wie Schriften je nach
Situation gewechselt wurden. Wer jedoch aus einer kurzen Schulzeit nur
die jiidischdeutsche Schriftvariante mitnahm, konnte in Alltag und Beruf
nicht leicht auf deutsche und franzésische Schrift umstellen.

Hebriisch in Ritus und Brauchtum

Geht man heute tiber den Verbandsfriedhof in Hégenheim, auf dem im
19. Jahrhundert auch die Migranten der Nordwestschweiz beigesetzt wur-
den, dann fallen einzelne deutsche oder franzosische Namensziige und
Ortsnamen auf. Doch iiberwiegend sind die Inschriften und Lobpreisun-
gen in Hebriisch. Sicherlich zeigt die Schrift in Stein am allerwenigsten
von der sprachlichen Identitat des Verstorbenen. So wie man auch fiir
die Torawimpel annimmt, dass Religionslehrer oder Gelehrte die Schrift-
ziige fur die kiinstlerische Gestaltung vorgezeichnet haben, erhielten die
Steinmetze Vorlagen zum Schriftsatz von gelibter Hand. Aus Hégenheim
sind einige dieser Blaupausen erhalten geblieben. Womaglich sind die
religiosen Namen, die insbesondere bei Frauen im Laufe des Lebens selten
aufgerufen oder niedergeschrieben wurden, erst in diesem Moment der
Grabsteinstellung dem Kanon der religiosen Namen angepasst worden.
Noch vor wenigen Jahren erziahlte mir eine alte Dame aus einer jurassi-
schen Viehhindlerfamilie, dass der Rabbiner ihren jiddischen Rufnamen
Scheinle fiir den Grabstein nicht akzeptiere und durch einem biblischen
Vornamen ersetzen wolle. In der Grabsteininschrift materialisiert sich
Sprache und Schrift vor allem als kulturelles Emblem.

Im Basler Vorort lauteten bis 1820 alle Auftrige an die Steinmetze auf
Hebriisch. Seitdem wurden Personenstandsangaben in weltlichen Spra-
chen iiblicher, aber der Haupttext blieb hebriisch. Nur ausnahmsweise
ist deutsche Prosa zu finden. Lediglich als Kompromiss, so die wissen-
schaftliche Dokumentation zum jiidischen Friedhof in Hégenheim, ist

159



Deutsch in hebriischen Buchstaben zu finden. In Hamburg ist das im
friihen 19. Jahrhundert dhnlich gehandhabt worden, in Berlin hingegen
war seit 1810 Jiidischdeutsch erlaubt.242

Im religiosen Ritus hielt man in der Nordwestschweiz eher am
hebriischen Sprach- und Schriftgebrauch fest, auch wenn dessen aktive
Ausiibung nur wenigen religiosen Funktionstrigern zukam. Dies kénnen
wir heute noch an den Judaica in Synagoge und Museum ablesen: Beschnei-

dungsbiichern, Torawimpeln und Spenderinschriften auf Toraschmuck
(Abb. 28).

Ein Citoyen verewigt sich im Gebetbuch

Wiren so viele Gebetbiicher wie Grabsteine erhalten, hitten wir ein dyna-
mischeres Bild der Literalitit und Sprachenvielfalt. Ich denke noch nicht
einmal an die Biicher selbst, Uberarbeitungen, Ubersetzungen und Kom-
mentare des synagogalen und privaten Gebets, sondern an die Vorsatz-
blitter und Umschlige dieser Biicher. Im 18. und friihen 19. Jahrhundert
entstanden dort —wie in christlichen Gebet- und Gesangbiichern — kleine
Familienchroniken: Besitzereintrige, Geburts- und Todestage von den
Angehorigen. Um 1800 waren diese religiosen Erbstiicke oftmals noch die
einzigen Biicher eines Haushalts, aber das flichendeckend. Sie materiali-
sierten familiire und konfessionelle Identitit und zumindest eine passive
Zugcehorigkeit zu einer schriftlichen Kultur. Handschriftliche Eintrige
an dieser Stelle erfiillten nicht nur praktische Zwecke, sondern bewiesen
auch eine individuelle Lese- oder Schreibfihigkeit.

Ich konnte bisher nur zwei Gebetbiicher aus lokalem Besitz iden-
tifizieren, die den Sprachwandel um 1800 in den persénlichen Signaturen
zeigen, eines aus der Basler Familie Wolf (Abb. 11) und eines aus einer
Hagenthaler Familie Dreyfus: Ein schoner hebriischer Druck der Buss-
gebete nach elsissischem Ritus von 1775/76, das Titelblatt ist mit Zier-
leisten ausgeschmiickt und wirbt mit Amsterdamer Typen, ist heute in
bedauerlichem Zustand. Der Buchriicken ist gebrochen, nur noch die
Fadenbindung hilt die angestossenen Seiten zusammen, und unten links
sind die Seiten graubraun abgegriffen. Immerhin ein gutes Zeichen dafiir,
dass das Buch nicht nur im Schrank stand, bevor es im Schejmes der
Israelitischen Gemeinde landete (wo Abfallpapiere mit Gottesnamen ver-
wahrt werden) und vor kurzem erst in die Sammlung des Jiidischen Muse-
ums gelangte. Das vordere und das hintere Einschlagblatt zeigen weitere
Gebrauchsspuren: Tuscheeintrige bedecken die Seiten, Besitzereintrige
dringen sich ineinander, verschiedene Handschriften und im unteren Teil
auch Schreibproben kreuzen sich. Eine zeitliche Abfolge der Beschriftung
ist nicht mehr zu erkennen, und manche Eintrige sind verknittert oder
unter Flecken verschwunden. Macht man sich die Miihe der Entzifferung,

160



so haben sich zwei Hauptautoren auf diesen beiden Seiten verwirklicht:
Feibel ben Haijm und dessen Sohn Rafael Dreyfus aus Niederhagen-
thal. Beide haben sich mehrmals in hebriischer und deutscher Kursive
als Buchbesitzer verewigt, allein Vater Dreyfus verrit auch ein Datum:
«Diefies heylige Buch [...] geherth zu dem Feilix Dreyful wohnhaft in
Niderhagenthall geben [?] den 16ten 7bres 1786».243 In diesem vorrevo-
lutionidren Eintrag in deutscher Schrift schreibt er sich «Feilix». In den
jidischdeutschen Eintrigen gehoren die Bussgebete dem «Feibel ben
Haim» oder dem «Sohn von Feibel Treiwus». Im hinteren Einschlagblatt hat
der Sohn die Feder- und Fingeriibungen seiner Identitit fortgesetzt. Eine
Einschreibung lautet: «Dieses Bet Buch ist zu giherg den Citoyen Raphael
Dreyfus .» Die deutsche Schrift trigt die biirgerliche Selbstvergewisserung,
und der Ort dieser literalen Aneignung ist das Nachblatt des hebriischen
Gebetbuches. Aus der Basler Familie Wolf ist ein dhnliches Register der
Selbstbezeichnungen zu sehen: In weltlicher Schrift wird der 6konomische
Aufstieg zum «Tabakfabrikanten» im Besitzereintrag festgehalten (Abb. 11).

161



199

200

201
202
203
204
205

206

207

208

209
210

211

212

213
214

215

216
217

218

219
220

221
222

223

162

Shulamit Volkov, «Sprache als Ort der Auseinandersetzung mit Juden und Juden-
tum in Deutschland, 1780-1933», in: Das jiidische Projekt der Moderne (Miin-
chen 2001), S. 86.

Zum Vollzug der biirgerlichen Gleichstellung durch den Zivileid s. David Feuer-
werker, [’ émancipation des Juifs en France de ’Ancien Régime 4 la fin du Second
Empire (Paris 1976), S. 401 ff.

ADHR, E-Dépot 48, Série D: Registres de 'administration municipale, Feb. 1792.
Feuerwerker, S. 437—441.

Vgl. Lisa M. Leff, «The Jewish Oath and the Making of Secularism in Modern
France», Leo Baeck Institute Yearbook 58 (2013).

Feuerwerker, S. 405—445.

Um 1820 sei der Sprachwandel der sefardischen Juden abgeschlossen gewesen,
so Jay R.Berkovitz, The Shaping of Jewish identity in nineteenth century France
(Detroit 1989), S. 91.

Zur historischen Sprachsituation im Elsass ist das Standardwerk immer noch:
Paul Lévy, Histoire linguistique d’Alsace et de Lorraine (Paris 1929). Eine Dis-
kursanalyse zur Etablierung des Gegensatzes von Mundart und franzosischer
Volkssprache zwischen 1790 und 1794 leisteten Michel de Certeau, Dominique
Julia und Jacques Revel, Une politique de la langue. La révolution francaise et les
patois (Paris 1975), vgl. auch Marie-Noéle Denis und Calvin Veltman, Le Déclin
du dialecte alsacien (Strasbourg 1989).

André Aaron Fraenckel, Mémoire juive en Alsace: Contrats de Mariage au
XVIIIéme siecle (Strasbourg 1997), S. XIII ff.

Frédéric Hartweg, «Die Entwicklung des Verhiltnisses von Mundart, deutscher
und franzosischer Standardsprache im Elsafl seit dem 16. Jahrhundert», in:
Sprachgeschichte. Ein Handbuch (Berlin 2003).

Annuaire du Département du Haut-Rhin pour I"an XIIT (Colmar 1804), S. 223 f.
Vgl. Phyllis Cohen Albert, The Modernization of French Jewry. Consistory and
community in the nineteenth century (Hanover 1977); Paula Hyman, Emancipa-
tion of the Jews of Alsace (New Haven 1991).

Pierre Birnbaum, Jewish Destinies. Citizenship, state, and community in modern
France (New York 2000), S. 11 ff. zum Essai von Abbé Gregoire «sur la régénération
physique, morale et politique des Juifs» (1787) und der Bedeutung der Sprach-
assimilation.

Vgl. hierzu den aktuellen Sammelband von Jonathan Zvi Kaplan und Nadia Ma-
linovich (Hg.), The Jews of modern France. Images and identities (Leiden 2016);
sowie Heidi Knorzer (Hg.), Expériences croisées. Les Juifs en France et en Alle-
magne aux XIXe et XXe siecles (Paris 2010).

Gemeint ist Emanuel Deutz, vgl. Berkovitz, S. 91 und S. 194.

Samuel Cahen, Précis élémentaire d’instruction religieuse et morale pour les
jeunes francais israélites (Paris 1820).

Meir (Max) ha-levi Letteris, Tahnune bat Yehudah. Andachtsbuch fiir israeliti-
sche Frauenzimmer zur 6ffentlichen und hiuslichen Andacht, hg. von der Kon-
sistorial-Gesellschaft der guten Biicher des nieder-rheinischen Departementes
(Strasbourg 1848), jiidischdeutscher Druck wie die Erstauflage Prag 1845.

Vgl. Albert, S. 242 ff.

[Samuel Cahen], «Souvenirs d’un voyage en Alsace», Archives Israélites de France
5 (1844), S. 610; vgl. Hyman, S. 103.

Jeffrey Haus, «Liberté, égalité, utilité. Jewish education and state in nineteenth-
century France», Modern Judaism 22 (2002), S. 1-27.

[Samuel Cahen], Souvernirs (1844), S. 610.

Chaumont, S. 586—588; Michael Brocke, Biographisches Handbuch der Rabbiner
Bd. 2 (Miinchen 2009) und Bennewitz (2008), insbes. S. 124—137 und S. 236-242.
LBI N.Y., AR 2863 / AR 2800, fol. 2486-9.

Berkovitz, S.147. Berkovitz betont, dass das Konsistorium dem Erwartungs-
druck des Innenministeriums folgte.

Fragenkatalog zur Wahl des franzosischen Oberrabbiners 1846, Rundschreiben
des Consistoire Central, zitiert nach Albert, S. 385f.



224

225
226

227
228

229

230
231
232

233
234
235
236
237
238

239

240
241
242

243

163

Aus Hégenheim liegen dazu zwei gegensitzliche Eingaben mit Unterschriften
vieler Gemeindemitglieder vor: CIP, series ICC 11, 7. Juni 1846, und LBI N.Y,,
AR 2863, fol. 198, 203.

Lisa M. Leff, «Zosa Szajkowski, historien et voleur d’archives juives frangaises»,
Archives Juives 49/1 (2016).

ADHR, V 574, Vertrag zwischen Meyer Hirsch (vertreten durch seinen Vater Sa-
muel (?) Hirsch) und der Gemeinde Winzenheim, in Abschrift, August 1804.
ACIP,1EIL 3, 1827.

ACIP, 1 E II. Consistoire de Colmar: affaires contentieuses, 1827—1845, und YUA,
FCC, Box 5/3.

ACIP, 1 E II. 4, Jaques Braunschweig an Prisident des Zentralkonsistoriums,
17. Marz 1833.

ACIP, 1 EII 2, Gemeinde Thann an Zentralkonsistorium, Feb. 1827.

Hyman, S. 66.

JMS 1591, Registerbuch und Beerdigungsvorschriften der Chevra Kadischa von
Hegenheim, 1730-1874, Leihgabe von Jacques und Jacqueline Bloch-Nelken, Basel.
JMS 1592, Register des Friedhofes von Niederhagenthal, «Cahier du cimetiére
d’ici, de la communauté sainte de Niederhagenthal», 1848—1920, Leihgabe von
Jacques und Jacqueline Bloch-Nelken, Basel. Ich konnte die Biicher des Fried-
hofvereins Hégenheim (1700ff) nicht sehen, die Achilles Nordmann vorlagen,
teilweise transkribiert in: Achilles Nordmann, Der Israelitische Friedhof in He-
genheim in geschichtlicher Darstellung (Basel 1910).

«Memerbuch Hegenheim» (Eigentimer- und Kassenbuch der Synagogenge-
meinde 1816—1867). Original im Consistoire Israélite Haut-Rhin, Kopie und Tran-
skription von Peter Wyler im Jiidischen Museum der Schweiz, JMS 732.

Ebd., fol. 64 recto.

Annette Haller, Das Protokollbuch der jiidischen Gemeinde Trier (1784—1836)
(Frankfurt 1992).

Allein drei Exemplare sind auf der Universititsbibliothek Basel einzusehen:
Phines Samuel Hirsch, Vortrag gehalten zu Higenheim am Sabbath-Abend, den
21. September 1821, bey Gelegenheit der Einweihung des jiidischen Tempels da-
selbst, Basel 1821 (Druck Wilhelm Haas Sohn).

Susanne Bennewitz, «All Talk or business as usual? Brokerage and schmoozing
in a Swiss Urban society in the early 19th century», in: The Economy in Jewish
History (New York 2010); Bennewitz (2008), S. 330-358.

StABS, IGB-REG, D 2.1, Kommissionsbericht mit Steuerveranschlagung vom
16. Nov. 1845; StABS, IGB-REG, H 1, Anschreiben an Gemeinde und Verpflich-
tungserklirung zur Armensteuer, 25. Nov. 1854; StABS, IGB-REG, Q 1.

StABS, IGB-REG, A 1.2, Statuten der israelitischen Gemeinde vom 9. Sept. 1860.
Vollstindige Abschrift in: Theodor Nordemann, Zur Geschichte der Juden in Ba-
sel (Basel [1955]), S. 137-140.

Lowenstein (1979).

Archives Israélites de France, gegriindet von Samuel Cahen, Paris 1840.

Gil Hiittenmeister und Léa Rogg, Der jiidische Friedhof in Hegenheim (Heidel-
berg 2004), S. 41; Steven M. Lowenstein, The Berlin Jewish community. Enligh-
tenment, family, and crisis, 1770—1830 (New York 1994), S. 64.

JMS, Nr. 1470, Gebetbuch °Bussgebete fiir das ganze Jahr nach dem Ritus El-
sass®, 1775/76, mit Besitzereintrigen Dreyfus in Niederhagenthal.



Vi

=
o ==
o+ = -
- ul .
N -
- -
LI -

RS -
="

L l.. I I .
I.I i ‘..

I'?.I-
Il- "
I: Bl
- -

-III

s 1°1 .

= - B
PR

L I.
Sl
T
I L
- a0
:‘.‘-WILI
H i 1II
. w
[ |
= .FI.
B
I. .. ::
3"
I L
I L



	Sprachen zwischen Nationen

