
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 196 (2018)

Artikel: Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart : jüdische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 3 (): Jüdischdeutsche Bücher aus Basel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en






Jüdischdeutsche Bücher aus Basel

Anfang des 19. Jahrhunderts erschienen bei der Druckerei Haas auf dem

Kohlenberg einige jüdische Bücher und Gelegenheitsdrucke. Die Drucke
bilden kein einheitlichesVerlagsprogramm. Gebetbücher und traditionelle
Handbücher zum Schächten stehen neben Bibel-Übersetzungen der
Berliner Aufklärer, einer Pessach-Haggada und moralischer Literatur. Fast

alles sind Klassiker beziehungsweise Nachdrucke, also aufden ersten Blick
nichts Besonderes für eine Stadt des Buchdrucks und der Judaica. Für
die jüdische Literaturgeschichte ist der Druckort Basel mit ganz anderen

Meilensteinen verbunden: der Talmudausgabe bei Ambrosius Frohen

(1578) oder einer altjiddischen Legendensammlung, die hier 1602 erstmals

kompiliert wurde und eine literarische Gattung begründete.77
Das Projekt des Verlags Haas aus der Anfangszeit der jüdischen

Gemeinde ist kultur- und mediengeschichtlich eine höchst spannende

Angelegenheit. Nicht der Text, sondern die Machart, nicht die Singularität,
sondern die Mehrdeutigkeit der Bücher sind faszinierend. Die Verleger
arbeiteten an der visuellen Gestaltung und einer verbesserten Rechtschreibung

der Texte. Die sprachlichen und ästhetischen Ansprüche einer
jüdischen Regionalelite trafen dabei - mehr oder minder zufällig - auf einen

experimentierfreudigen Handwerker und Unternehmer. Die gegenseitige

Bedingtheit, nicht nur von «the media» und «the message», sondern
auch von Angebot und Absatz möchte ich an dieser Epoche des Basler

Buchdrucks schildern. Wir bekommen einen Einblick in die Werkstatt des

Buchmarktes und einen Einblick in die verästelten Prozesse sogenannter
Modernisierung, nun nicht mehr aufder Ebene der individuellen
Alphabetisierung, sondern auf der Ebene der grafischen Normsetzung. In einer

Vignette aufdem Innenumschlag der Basler Pessach-Liturgie (1816) heisst es:

«Diese Seder-IIaggada ist zwar nur einfach ohne Pirusch [Kommentar], allein die

daraufverwendete Sorgfalt, Korrektheit, und durchaus mit großen Buchstaben

gedruckt, auch mit einer Menge passender Bildern geziert, verschaffen dieser Ausgabe

gewiß den Vorzug.» [Umschrift]78

Zugegeben, der Basler Innovationsvorschlag fand nicht genügend Publikum

und verlief im Sande einer stärkeren Bewegung. Denn die Spezialität

von Haas und seinem jüdischen Partner Coschelsberg, deutsche Übersetzungen

in hebräischen Lettern, konnte sich langfristig nicht durchsetzen.
Die jüdische Publizistik wechselte zur selben Zeit für hochdeutsche Texte

75



zu lateinischen Typen und öffnete damit die exklusiv jüdische Lesehalle.

Haas und Coschelsberg hatten sich auf die Vervollkommnung einer
auslaufenden Buchgattung kapriziert. Wer sich nur für Erfolgsgeschichten
interessiert, kann dieses Kapitel daher überschlagen.

Wer sich fragt, wieVereinheitlichungsprozesse ablaufen,weshalb ein
Standard nicht von einer Elite erfunden und durchgesetzt wird und wie
viele Anläufe zu sogenannten Standardsprachen in Vergessenheit geraten,
findet hier ein Beispiel (Abb. 20).79

«Wer aufdiese Bibelpränumerieren, oder Pränumerationen sammeln •will, wendet

sichgefälligst, infrankiertenBriefen, an Herren Schlomo Koschelsberg, Handels-Mann

in Basel. Oder an den Buch-Drucker und Verleger Wilhelm Haas» [Umschrift]80

Der christliche Schriftgiesser Haas arbeitete mit elsässischen Gelehrten
und Kaufleuten zusammen. Manchmal übernahm sogar das israelitische
Konsistorium in Strasbourg direkt die Druckkosten. Aber nicht alle

Haas-Ausgaben wurden von Juden und fürJuden betreut. Auch das Basler

christliche Missionswerk arbeitete mit Deutsch in hebräischen Buchstaben

und liess bei Haas drucken. Wir lernen also Produkte der Spätaufklärung

kennen, die für sich Muster an Eindeutigkeit und Klarheit sein

sollen. Sie kommen aber bereits als Kippbild daher, denn es wurde nicht
immer klar, wer für wen schrieb, wer mit wessen Zeichen operierte. Die
postmoderne Terminologie hat dafür den Begriffder Hybridität eingeführt.
Ich möchte hier nur daraufhinweisen, dass solche Unschärfen und neuen
Mischformen eine allgemeine und keineswegs destruktive Erscheinung im
historischen wie aktuellen Kulturkontakt sind.81

Die neue Literatur der jüdischen Aufklärung

Bevor wir das publizistische Experiment in Basel anschauen, möchte ich
eine kurze Orientierung zur Aufklärungsbewegung im westeuropäischen
Judentum vorausschicken.

Der prominenteste Vertreter der «Haskala» (hebräisch für Aufklärung)

lebte in Preussen: Moses Mendelssohn (Dessau 1729 — Berlin 1786).

Von Beruf Kaufmann und im Seidengeschäft sicherlich ein Konkurrent
der Basler Seidenfabrikanten, beschäftigte sich der Berliner nebenbei mit
Philosophie, Religion, Naturwissenschaft und politischen Tagesfragen.
Er publizierte als philosophischer Schriftsteller, intervenierte mit
staatsrechtlichen Essays und kommentierte kanonische Werke jüdischer Lehre
und Praxis in rabbinischer Tradition. Ein Universalgenie.

In der deutschen Literaturgeschichte figurierte er lange nur im
Schattenriss: Er sei für Gotthold Ephraim Lessing das reale Vorbild zum
Nathan dem Weisen gewesen, also ein Schlichter im Wettstreit der Reli-

76



gionen und Inbegriffeiner ausgleichenden humanitären Aufklärung. Moses

Mendelssohn hat aber selbst zur Literaturgeschiehte beigetragen, indem

er eine deutsche Übersetzung der Psalmen und der Fünf Bücher Mose
erarbeitete (1780-1783). Inzwischen ist seine eminente Bedeutung für die

jüdische Religions- und Kulturgeschichte auch in Gesamtdarstellungen der

europäischenAufklärung festgehalten. Der jüdische Denker behandelte die

grossen Fragen der Aufklärung, das Gegenspiel von Religion und Vernunft,
den Abgleich von Religionspraxis einer Gemeinschaft und Aufgaben in
einer multikonfessionellen Gesellschaft.

In unserem Zusammenhang ist entscheidend, dass er innerjüdische

Fragen in deutscher Sprache behandelte und damit die weltliche
Sprache als jüdische Sprache adelte. Er war damit nicht der einzige und
erste Vertreter der jüdischen Aufklärung:82 Weitere Wegmarken sind die

Gründung der jüdischen Freischule in Berlin imJahr 1778, für die das erste
deutsche Unterrichtsbuch konzipiert wurde,83 oder die Einführung des

zweisprachigen Gebetbuchs für den Hamburger Tempel im Jahr 1819.84

Die Berliner Bibel, an der Moses Mendelssohn als Übersetzer,

Kommentator und Herausgeber mitwirkte, dient heute als Orientierungspunkt
für die Sprachgeschichte. Der Beginn des deutschsprachigen Judentums
wird häufig an diesem Gemeinschaftswerk festgemacht. In einer konservativen

oder zionistisch orientierten Geschichtsschreibung gilt Mendelssohns

Tora-Übersetzung, also der Fünf Bücher Mose, sogar als Verstoss

gegen die Tradition, da er die Umgangssprache Deutsch zur jüdischen
Religionssprache erhob.

Es ist richtig, dass Deutsch die jiddische Sondersprache im
deutschsprachigen Raum hundertJahre nach Mendelssohns Tod vollständig abgelöst

hatte, als Umgangssprache und als Schriftsprache. Nur die einsetzende

Zuwanderung aus Osteuropa und damit eine andere Form des Jiddischen,
die Alltagssprache Ostjiddisch aus slawischen Gegenden, brachte die
jüdische Sondersprache wieder in deutsche oder Schweizer Städte. Auch in

Liturgie und Theologie, für Wissenschaft und Dichtung hatte in unserer

Region Deutsch das Hebräische weitgehend abgelöst.
Sofern man die Berliner Haskala als Bruch mit derTradition gleichsetzen

möchte - eine Einschätzung, die sich vor allem aus den

epochenübergreifenden Werken des Historikers Jacob Katz (1904—1998) ergibt —,

steht die Sprachpolitik der Berliner am Anfang eines gewaltigen

Veränderungsprozesses.Je mehr wir jedoch die voremanzipatorische Entwicklung
einer ökonomischen und wissenschaftlichen Elite berücksichtigen, desto

mehr rückt die jüdische Sprachenvielfalt vor 1770 in das Blickfeld. Dieser

Weg wird in der jüdischen Geistesgeschichte nun seit ungefähr fünfzig
Jahren verfolgt und verdrängt langsam das konfrontative und zionistisch

geprägte Geschichtsbild der Post-Holocaust-Periode.85

Juden beherrschten danach bereits im 18. Jahrhundert die deutsche,
französische oder holländische Sprache, was ihnen einen wirtschaftlichen
und kulturellen Austausch mit der nicht-jüdischen Umwelt ermöglichte.

77



Weltliche Bildung gehörte genauso wie Mehrsprachigkeit bereits im
18. Jahrhundert zu den jüdischen Bildungszielen. Die erste Gruppe
jüdischer Zeitungsleser, die sich mit Geburts- und Todesanzeigen in der

deutschsprachigen Öffentlichkeit meldeten, waren vielleicht die

Abonnenten des preussischen Intelligenzblattes um 1727, also zum Zeitpunkt
der Geburt Mendelssohns.86 Auch die bereits erwähnte Spracherziehung
der staatlichen Emanzipationspolitik in Österreich und in den deutschen

Staaten fallt in die Lebenszeitvon Moses Mendelssohn. Ein innerjüdischer
Umbewertungsprozess der Sprachen ist daher von ausserjüdischen

Überlegungen zur gesellschaftlichen Funktion von Sprachen nicht zu trennen.
Aber gerade diese ethnische Trennlinie zwischen Gesellschaften sollte

im Ideal der Aufklärung nicht mehr alle Lebensbereiche durchziehen.

Mendelssohn sprach und dachte als Kind seiner Zeit und arbeitete im
Verbund mit anderen jüdischen Philosophen und Pädagogen. Diese Elite
konnte keineswegs eine neue Gemeinschaftssprache erzwingen, sondern

war ihrerseits aufverständige Leser angewiesen.

Der jüdischdeutsche Pentateuch von Mendelssohn

Das harte Kriterium der Sprache verliert zudem an Kontur, wenn wir das

Etikett «deutsche Bibelübersetzung» bei Moses Mendelssohn vorsichtig
ablösen. Erstens kommt darunter eine eigenwillige Buchform zum
Vorschein, die wir zunächst einmal nicht als «deutsche» Publikation
katalogisieren würden: Der Form nach ist es ein sehr traditionelles hebräisches

Buch. Zweitens ist eine deutsche Sprachfassung der jüdischen Bibel keine

ganz neue Idee. Es existierten schon Vorläufer einer Bibel für Juden in
Alltagssprache.

Zunächst einmal zu Aufbau und Zeichensatz dieser deutschen Bibel

von Mendelssohn: Die Übersetzung des Aufklärers kam als ausgesprochen

jüdisches Buch zur Welt.87 Obwohl in deutscher Sprache, könnten die

wenigsten von uns diese Fassung der Schöpfungsgeschichte lesen, denn
das gesamte Buch ist in hebräischer Schrift gesetzt (vgl. Abb. 5).88 Ein
hebräischsprachiges Vorwort von Mendelssohn leitet die Ausgabe ein. Die

Bibelübersetzung findet sich dann lediglich als Begleittext zum hebräischen

Original unterweiteren hebräischen Kommentaren zeitgenössischer
Gelehrter. Auch der mittelalterliche Standard-Kommentar von Schlomo
ben Jizchak (genannt Raschi, 1040—1105) wird zu jedem Vers zitiert.
Mendelssohn kommentiert dann wiederum die Gedanken dieses prägenden
Gelehrten aus Worms auf jeder Buchseite.

Das Layout hält also das klassische Format einer rabbinischen

Kommentarsammlung ein, die jeweils eine Partitur der Lehrmeinungen
mehrerer Generationen zum Studium ausbreitet. Mendelssohn und
Kollegen edierten so die gesamte jüdische Bibel. Diese neue Edition konnte

78



nur fur jüdische Leser und wenige christliche Theologen bestimmt sein.

Andere hätten schon Schwierigkeiten gehabt, die wenigen Zeilen hebräischer

Quadratschrift mit deutschem Wortlaut ausfindig zu machen.

Bibelübersetzung in weltliche Sprachen

Ist der formale Auftritt also eher traditionell, inwiefern ist dann die Sprachwahl

revolutionär? Die binnenjüdische SpracheJiddisch, die zunächst der

heiligen Schriftsprache Hebräisch untergeordnet war, erschien im 17. und
18. Jahrhundert in mehreren Lebensbereichen auch als Literatursprache.
Religiöse Werke sowie weltliche Dichtung erhielten eine jiddische
Übersetzung, und neue Abhandlungen erschienen nun exklusiv in der jüdischen
Umgangssprache.89 Nils Römer stellt eine kontinuierliche Aufwertung des

jiddischen Dialekts zu einer jüdischen Literatursprache fest, die die
exklusive Rolle des Hebräischen unterlief.90

Wann genau diese Sprache als allgemeines Deutsch im Sinne der
regionalen Umgebungssprache verstanden wurde oder wie lange sie noch
einen eigenen Dialekt der jüdischen Bevölkerung abbilden sollte, ist

dagegen schwer zu bestimmen.91 Die historischen Sprachbezeichnungen in
hebräischer Schrift helfen dabei kaum weiter. Zum Beispiel ist das Adjektiv
«jiddisch» in dieser Schreibweise ununterscheidbar von «jüdisch», denn
im hebräischen Zeichensatz stand der identische Buchstabe für die Laute
i und ü.

Einen Anhaltspunkt für ein neues Sprachbewusstsein der
Übersetzer erhalten wir, wenn eine ältere jiddische Fassung beibehalten und
daneben eine neue Variante des Standarddeutschen gesetzt wurde. Zum
Beispiel erschienen 1765 die «Herzenspflichten» des andalusischen Autors
Bachia Ihn Paquda in einer dreisprachigen Fassung. Das arabische Original
aus dem 11. Jahrhundert konnte der Leser nun aufHebräischJiddisch und
Deutsch vergleichen. Hierzu hatte Moses Steinhard das mittelalterliche
Werk der Ethik in «unsre deutsche Muttersprach», so schrieb er im
Vorwort, neu übertragen. Diese Muttersprache des Fürther Rabbinersohns
klassifizieren wir heute in Wortwahl und Stil als Hochdeutsch.92

Bereits bevor die Berliner Maskilim (hebräisch für Aufklärer)
zwischen 1780 und 1783 den Pentateuch, Propheten und Schriften in Deutsch

herausbrachten, hatten sich andere Autoren in der Tradition der
Volksbibeln an die Arbeit gemacht, den heiligen Text in eine weltliche
Hochsprache zu bringen.

Mediengeschichtlich übernahmen solche mehrsprachigen Ausgaben
die Aufgabe, den heiligenText, nämlich die schriftliche Offenbarung Gottes,
in geläufigen Worten zu vermitteln. Schon hundertJahre vor Mendelssohn
wurden in Amsterdam zwei Bibelübersetzungen angefertigt, die sogar
losgelöst vom hebräischen Urtext vertrieben wurden. Zwei Autoren, Josel

79



von Witzenhausen und Jekutiel Blitz, wetteiferten mit ihren parallelen
Bibelübersetzungen nicht einfach um die beste Alltagssprache, sondern

arbeiteten für das Ziel, mit einer artifiziellen Sprache, der «laschon asch-

kenas» (Sprache Deutsch), die Judenheit von Amsterdam bis Wilna zu
verbinden. Marion Aptroot hat die beiden Amsterdamer Bibelübersetzungen
mit jiddischen und christlichen Vorlagen sprachsystematisch verglichen
und festgestellt, dass sich beide vor allem am Luthertext und der Staten-

vertaling, der ersten offiziellen niederländischen Bibelübertragung,
orientierten. Blitz entfernte sich dabei so weit von den bekannten jiddischen
Bibelfassungen, dass sein Text von ungebildeten jüdischen Zeitgenossen
im Königreich Polen nicht mehr verstanden werden konnte.93

Heute betont man diesen Vorlaufzur Berliner Aufklärungsliteratur
und zur Handhabung des Hochdeutschen um 1780, nachdem lange Zeit die

revolutionäre Tat Mendelssohns herausgestrichen worden war, zum Nutzen

oder zumVerderben desJudentums - je nach Ideologie. Zum einen war
also Schriftdeutsch für gebildete Juden längst keine Fremdsprache mehr,
und zum anderen waren schon vorher Gelehrte und Verleger angetreten,
um dem Lesepublikum mustergültige Fassungen in der Landessprache
anzubieten. Die Sprachentwicklung der jüdischen Bevölkerungsgruppen

zur allgemeinen Kontaktsprache wird in dieser soziolinguistischen
Perspektive eingängiger, dann «hat die jiddische Sprache nicht nur als

Schriftsprache im 17. und 18. Jahrhundert kontinuierlich an Bedeutung

gewonnen, sondern gleichzeitig auch eine langsame Angleichung an das

zeitgenössische Deutsch vollzogen. Vor diesem Hintergrund erscheint
Mendelssohns Bibelübersetzung als Teil eines Entwicklungsstranges und
nicht als radikaler Neubeginn.»94

Die "Wahl des Zeichensatzes: Hebräisch oder Latein

Im Gegensatz zur Sprache bietet das Schriftzeichen ein härteres, ein
binäres Kriterium. Der Wechsel des Alphabets von Hebräisch zu Latein (für
Deutsch) ist schnell erkennbar und durchschlagend: Die Leserichtung
ändert auf links nach rechts, der Buchrücken wandert aufdie andere Seite.

Ein frommer Mensch legt ein heiliges Buch, zum Beispiel ein Gebetbuch,
nicht verkehrt herum aufdenTisch, das ist ein Sakrileg. Wo ist aber hinten
und vorne bei einem Buch mit zwei Leserichtungen? Der Wechsel des

Alphabets kann also die Form und die Handhabung des Buches verändern.

Private, sogar wissenschaftliche Bibliotheken sind häufig auf eine

Schrifttype beschränkt, denn selbst Fachleute und Kataloge, selbst digitale
Systeme scheitern an der Grenzüberschreitung zwischen zwei Schrifträumen.

Neben den technischen Hürden, die sich mit Training und Ehrgeiz
bewältigen lassen, trennen kulturelle und ökonomische Hürden verschiedene

Schrifträume.

80



Wilhelm Haas (1766-1838)
An der Leonhardstrasse 1 lag das Anwesen der Firma Haas. Wilhelm Haas

Sohn übernahm nach der Französischen Revolution die Leitung des

Unternehmens, da sein Vater mit politischen Aufgaben absorbiert war.

Erfolgreich kombinierte Haas die Schriftgiesserei mit Druck- und Verlagsarbeit.

Mit den Schriftsätzen für den Bleisatz lateinischer, griechischer,
kyrillischer oder hebräischer Schriften belieferte er Schweizer und
ausländische Druckereien. Wie sein Vater ein aktiver Hauptmann, Grossrat

und schliesslich Basler Stadtrat, zog er sich schon 1830 aus dem Geschäft

zurück. Seine Söhne verkauften die Firma. Weltruhm erlangte der Name
Haas'sche Schriftgiesserei erst in den 1950er Jahren mit der Schrift
Helvetica der Nachfolgefirma in Münchenstein.

Wilhelm Haas-Decker, Ölporträt von unbekannt, um 1820.

Museum Basler Papiermühle, Schweizerisches Museum für Papier, Schrift und Druck.
Archiv der Haas'sehen Schriftgiesserei A. G., Münchenstein.



Über den Wechsel zur «deutschen» Schrift — so der Wortgebrauch im

19.Jahrhundert — haben die jüdischen Aufklärer viel debattiert, weniger
in philosophischen Abhandlungen, dafür aber inVerhandlungen mit dem

Verleger. Würde ein äusserlich deutsches Büchlein von den jüdischen
Lesern bestellt? Könnte die Einbusse an jüdischem Publikum, das hebräische

Typen gewohnt war, mit Interesse von nichtjüdischer Seite wettgemacht
werden? Sollte man sein bürgerliches und religiöses Selbstverständnis auch

in der Medienwelt der Mehrheitsgesellschaft präsentieren, sich in diese

Öffentlichkeit einschreiben, oder sollte man radikale Ansichten lieber in
traditionellem Gewand kleiden, um möglichst viele Glaubensgenossen zu
erreichen? Die Frage des medialen Echoraums, die wir heute als

Kommunikationsproblem im Web 2.0 diskutieren, stellte sich hier aufkleiner Skala

für die jüdischen Publizisten im westlichen Europa. Der Inhalt konnte sich

von der Form lösen, aber die Form lenkte die Rezeption.95

Ab 1780 experimentierten politisch wie religiös orientierte Publizisten

in Europa mit allen drei Schriftsprachen: Hebräisch, Deutsch in
Hebräisch und der Landessprache. Streitschriften, Gutachten und aktuelle

Nachrichten wurden je nach gewünschtemVerbreitungsgrad anders gesetzt.
Im lothringischen Metz erschien während der Französischen Revolution
eine deutsche Zeitung in hebräischem Satz. DerJournalist Abraham Spire
berichtete in dieser Form wöchentlich aus der Pariser Nationalversammlung
für die jüdische Öffentlichkeitvon Lothringen und Elsass.96 Eine eher elitäre

Zeitschrift der jüdischen Dichter und Denker, «Ha-Me'assef» (1783-1811),

sollte dagegen das Hebräische in der jüdischen Publizistik stärken.Jedoch
erschienen auch hier Beiträge und Beilagen in den anderen Schriftsprachen.
In Dessau, dem Geburtsort von Mendelssohn, legte der Pädagoge David
Fränkel eine vollständig deutsche «Zeitschrift zur Beförderung der Kultur
und Humanität unter der jüdischen Nation» auf, «Sulamith» (1806-1843).

Die Pädagogen zogen nach und entwickelten Lesebücher in allen drei

Schriftsprachen für die Jugend und alle Lernbegierigen.97

Die biblischen Psalmen als deutscher Lyrikband

Moses Mendelssohn hat zu dieser Entwicklung einen ganz entscheidenden

Beitrag geleistet, indem er die biblischen Psalmen nicht nur in deutscher

Sprache, sondern als deutsches Buch veröffentlichte (1783). Er war zu
diesem Zeitpunkt schon in deutschen Medien aufgetreten, als Naturgelehrter,
Politiker, Literaturkritiker und Dichter. Aber eine deutsche Übertragung
der hebräischen Psalmen wie ein neues Werk der Dichtkunst zu drucken,

war eine kleine Revolution. Er wählte sogar das Papier und die Drucktype

nach dem Vorbild einer zeitgenössischen Lyrik-Anthologie aus. In
ästhetischer wie sinnlicher Hinsicht sollte dieses Werk das allgemeine
Publikum durch jüdische Poesie, nämlich die König Davids, beeindrucken.

82



DAS REICH DER LIEBE

Meer der

Verzweiflung
CäaAerjhaU : LAND

m^r %<
3 3* } *'J
?JEd^ieKT^EN

LaCmeld l i (i

^-J^-Gcrruß

' ^KranJtenthot'-.

• /iXretA LAÎÎD
t Taumelsfeld

;. Schxvacffrim

**oSirmenluß ^
V. DER ; LÜSTE ,*

a??.. -=~ r f??,
-a? LAND

» LAND DER
V* JErgcrniß

\h

/ HAGESTOLZE

Frolicked
Ausßcht

TJtruh

,- ->S'Stadt derTräume
FIXEN IDEEN j

LAND
FreuderJuim

Schänhaufen *
Sorgenloß

[19] Drucktechnik bei Haas

Wilhelm Haas Vater (1741—1800) hatte bereits mit der Erfindung einer
eisernen Handpresse für Aufsehen gesorgt, der Sohn verbesserte die Produktqualität

mit einer Papierglättmaschine. In ihrem eigendichen Metier, Schrift-
entwurfund Satztechnik, haben beide viel experimentiert und auch neue
Verfahren durchgesetzt. Zum Beispiel hatte Haas Vater 1776 ein Verfahren

zum modularen Aufbau von Landkarten in Druckplatten entwickelt, die
bis dahin als Holzschnitt oder Kupferstichbilder eingefugt wurden. Der
Sohn führte diesen Gedanken weiter und konnte so kostengünstig Karten
liefern und stetig anpassen. Das kam den neuen Bedürfnissen des

Verwaltungsstaates entgegen.
Die Fantasielandschaft zum «Reich der Liebe» ist dagegen eine spielerische

Anwendung des Landkartensatzes aus normierten Bildelementen.

Neuer Versuch des Landcharten Satzes von Wilhelm Haas, in: F.D.Ring, Reise in dem
Reiche der Liebe, Basel (Haas) 1791, Anhang.
Universitätsbibliothek Heidelberg.



UMSCHRIFT DES WERBEBLATTS

Ankündigung

Unterzeichneter schmeichelt sich, dem mit Recht schon längst geäusserten

Wunsche, — eine reine jüdisch-deutsche Bibel zu erhalten, -
entsprechen zu können.

Obschon zwar mehrere Ausgaben davon, an verschiedenen Orten erschienen

sind. Allein die denselben beigedruckten Kommentaren oder °Pi-
ruschim0 (hebr. Auslegung), verursachten nicht nur, dass der Preis dem

Unbemittelten zu hoch zu stehen kam, sondern sie schreckten den

Nichtgelehrten ab, sich dieselben anzuschaffen, weil er keinen Gebrauch davon

machen kann. Besonders das weibliche Geschlecht. Und diese sollten doch

auch die Heilige Schrift lesen und verstehen lernen.

Da nun in meiner Buchdruckerei, durchVeranstaltung und aufKosten der

löblichen Bibel=Gesellschaft, erscheinen wird,

°Tora Neviim uKetuvim0

(hebr. Fünf Bücher Mose, Propheten und Hagiographen)

in Gross Oktav Format. Wozu weder Mühe noch Kosten gespart werden. So

dass diese Ausgabe, so wohl auf Korrektheit, als auf typografische Schönheit,

Anspruch machen darf. So ist mir die Begünstigung zu theil geworden,
diesen schönen Satz auch für eigene Rechnung noch gebrauchen zu dürfen.

Es erscheint daher zugleich.

1) Eine Bibel in Gross Quart Format, gespalten. Ein Spalt enthält den

Text, der andere die deutsche Ubersetzung.

2) Die Ubersetzung ohne Texte, in nemlichem Format.

Was die deutsche Übersetzung anbelangt, so wird von dem berühmten
Mendelsohn die °Tora° und was von demselben übersetzt ist, gewählt.
Das Übrige, nach den besten neuesten jüdischen Autoren.



joi;nrp:itf
13043»! |HB U337 L"M pi>7 /]'! 13)35"W 73l)333"j73l33IB

li |34>4 3l»13"7»li)>7" 33"7 33"» — y 3E)3I»II |313730"»34
• |3333p 13 (33370(2)1333 — / |3l)J&n73>

(313713 |3337't)73B |» / |»B»7 |34840'l» 3737I73W OHIli |!>(2>4»

|37»l332)$MBp |3l3pi7734»"4 |34)3!337 »'7 |"iih • 73'! |33'I2!73
p37 0"7D 73)7 OH7 / 713 l)5'3 |3133HD7IH73Ö / E'317E 73)7»

(313p370 »'! |7373»1 / p»p |3(7313I2) 13 (Htl 13 |3I3Î31313'W343I»

73 ("II / J3Bfi«l2)lJ3H |34)3I»'7 f>! ,4» (3137(73)34 ' ü5'3 |37
33'h"ll OH7 07373HÎ33 • (bp |33HU |»B»7 J'17434 |3)3"P
13)03) OB'7» 34')"(7 »'7 J'l» JH7 |3l)ii»l 30'7 731» l)33ll»33

•|3373i |3I7313I203B 731»

q'l» 731» 33)oi»L'lï3»73D 7717 / H"73pl775l4 733"H |'» |I3 »7

/ 77'H |33"I2)73 / üB&B>)l3D34 *Î34'4 |33>Î4»i 737 |3130»p

ä>mrp,i nnn
I37BD(2)34 J3L3CBp J»J 3,7'H 737311 I j»ll • 13HU7KC C]HL>p» 0»74 |'B
01» /I3"(7l3p37»p q'l» I.7HII ,34154O'l» 30'7 G»7 (5! • (377311
130'» »! • q7»7 (33»H ]I7DU)3» / 13"(733I2) 3»'B»74»D'I3 q'l»
]'l» ('»! (33312! |30'7 /J377HII34 )»nü 13 43I4'I303>434 »'7 7'M

• |3B7'7 li |33'I7434 Jg3 4313337 3334"» 7'fi

• 7"i4li 73H»7 I33"l!)73 03

("« (3U)»BID34 I3»W7»B 137 H Hp GB74 ('» 134'2 33"» (1
• 43I33!734'» 3!3D"7 »'7 3773» 737 / 130p313 (37 13)»(7I333 13)»BP

• 13»M7»B P35W33 ('» / I30p313 33(7(1 431331734'» »'7 (2

p37 |»B 77'H HI / 1343BI342» 43li3)734'» 3B13"7 »'7 0»ll
(34Î3IW37 |»B OHM 731» HUD »'7 ^^^337333» |313H>T734

(313034 (37 7»3 / 34'74'» 0»7 • 13Î>7.»II33 / 130'» I3i3l734'»

• (37J513'!» |3I2)'7" )31303"3

j g

[20a] Werbeblatt des Verlags Wilhelm Haas fiir die zweisprachige Bibelausgabe

Einblattdruck, Basel 1821, Vorderseite.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1681.



UMSCHRIFT DES WERBEBLATTS

Um diese deutsche Bibel für den Nicht-Gelehrten, und für das weibliche

Geschlecht, gemein-nütziger zu machen, habe ich diese Buchstaben des

altenJüdischen-Deutsch, mit einigenVerbesserungen, gewählt. Die übrigen
Bemerkungen, werden einst in einer Vor-Rede erscheinen.

Das Ganze erscheint unter der Leitung und Aufsicht meines Freundes

Herrn Koschelsberg.

Um diese schöne Bibel sich leicht anschaffen zu können, so habe den

Preis, für diejenigen, die in Zeit von 6 Monaten darauf pränumerieren,
den Bogen zu 4 Kreuzer angesetzt.
"Welche zu 10 Bogen weis abgeliefert werden.

Und zum Beweise, dass mich bei dieser Unternehmung, mehr guter Wille
als Eigennutz leitet, so gebe ich jedem Pränumeranten-Sammler

von 15 Exemplar 5 Prozent Abzug

von 25 — 10

von 50 — 15

und von 100 und mehr 20

Aufgeglättetem Papier, kostet die Lieferung von 10 Bogen 8 Kreuzer mehr,
ohne Abzug. Diese kleine Preis-Erhöhung wird wenig abschrecken, wenn
man sieht, wie viel das Buch dadurch an Schönheit und Dauerhaftigkeit
gewinnt.

Basel im Monat Oktober, im Jahr 1821

Wer auf diese Bibel pränumerieren, oder Pränumerationen sammlen will,
wendet sich gefälligst, in frankierten Briefen,

an Herrn Salomo Koschelsberg, Handels-Mann in Basel,

oder an den Buch-Drucker und Verleger, Wilhelm Haas:

Adresse auf deutsch,

an Herrn Salomon Koschelsberg, Handelsmann, oder

an den Buchdruker Wilhelm Haas, in Basel.



,r

7'B 731» t |307,73)33 « 05'3 |37 7'B (33'3 3I»0"7 30'7 pig
7'» 33»i7 /(3ÖB0 ij 733>i'3*'|"033 033j(»33 33'j3"ll 0»7
•730 |33'3"B O'0 /1»0"7* |3I»'7" (31)!» 037 |32HUI»3I3 30'7
(377311 / |332ip73033 |33'73'» »'7 ü!(7»fl33 / (333173033

• |33"l»73 3737»7»B 733"» ('» 1)03"»

O33"0 1)5'0B'I» 731» 3310"! 737 73031» 03"1»73 3i-'B3 0»7
• 33373Di3)0f>(7 |773n 0373"7B

»! '(3333p li |3ÖB»I»2» 03"! 7'1 Î33'3 3331» 30'7 pi»
|3O»3»0 6 (HD 0"3 ('» »'7 / (33'33'»'7 7'B / 0"70 (37 33H7
•0331332» 733"7p 4 |j J33»3 (37 |37>730I337D C)'I7»7

• (377311 073B7333» 0"ll (33»2 10 li 33)311

7(730 /3310(73373031» 730'7 »"3 7'0 0»7 /30"II33 pi3 731»

•13370 P373' 7'» 3333 »! / 030"! f(3333"» 01» 3Ü'II 33013
3li3» Ü333H7D 5 7»iO03Op3 15 (»0 73»W»! |3O3»730
~ - 10 25 |»B
~ — 15 50 (»0
— - 20 7,730 731» 100 (»0 731»

(33»3 10 (HO 33I73B'! »'7 0300»p /7'D»D p3030UH)333 C)'l«
33in3,773'D"7D 33"!p 30'7 -3li3» 33(7(1 /7,730 73i"7p 8

7717»7 713 0»7 !'Ö »'II / 0(7'! (»0 (311 /|3p37l»3» 3'33ll 77'tl
•033'II33 0"p3'0B»ri73'17 73!» 0",733l» J»

1821 7,7»'p>» / 733»0p» O»3»0 P'B

(33»'J»730I337D 737» /|37'730I337D Î33'3 30'7 q'l» 7311

/ |30'73 |307>p3»7D ('» 003'!!»D33 7'1 0373311 / ü'll |3!00»!

•Î30B3 ('» |»0-O)372Hi7 (3773,7 (»

ÎÔNXn D^PlV^ / 7333)730 73l»73pi77=7l3 (37 (» 737»

Stbreffc auf kutfcf),

«» $<trn 6aIomot! Jîofdpefô&erg, ôanfceUmatitt. ober

<m ictt Sßudjbcufec ÜBilfielm ôaaé, in S5afe(.

i

1ÉÉL
— —

J

•

I | I jgjj

[20b] Rückseite des Werbeblatts für die zweisprachige Bibelausgabe

Einblattdruck, Basel 1821.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1681.



Damit stiess er ein Tor zu einer neuen jüdischen Buchkultur auf. Den

Erfolg sollte er selbst nicht mehr erleben. Die Ausgabe floppte. Zu seinen

Lebzeiten erschien dann noch eine Ausgabe in hebräischen Lettern, und

erst diese erreichte ein Dutzend Auflagen. In Jüdischdeutsch oder «la-

schon aschkenas»wurde Mendelssohn von seinen jüdischen Zeitgenossen

gelesen.98 Erst die folgenden Generationen lasen Llochdeutsch auch aus

lateinisch-deutschen Büchern.

An der grafischen Wegscheide zwischen lateinischen und hebräischen

Drucken bewegen sich die Basler Drucke aus dem frühen 19.

Jahrhundert. Nicht die Sprachform, sondern die grafische Gestaltung stand zur
Debatte.VierzigJahre nach dem deutschen Druck der Psalmen von Moses

Mendelssohn - und längst waren deutsche Ausgaben üblich geworden -
legte man in Basel genau diesen Text nochmals in hebräischer Typografie

auf. Ein Digitalisât aus derJudaica-Sammlung der Frankfurter Universitätsbibliothek

steht heute zum Durchblättern für jeden zur Verfügung. Über

den Katalog ist es allerdings schwer zu finden, denn in der Entzifferung sind

die üblichen Verzerrungen passiert: Mendelssohn von Dessau ist nur noch

ein «Mose Dessoi» und der Herausgeber ein unbekannter «Kasselberg»,99

den wir als Salomon Coschelsberg von Basel kennen.

Basel 1789: Ein Typograf und Revolutionsflüchtlinge

Die Gastfreundschaft gegenüber den jüdischen Flüchtlingen aus dem

Sundgau im Revolutionssommer 1789 hat der Stadt Basel aus Nah und

Fern Lob eingetragen.100 Die elsässischen Gemeinden schrieben sofort ein

Bittgebet für die Bürger von Basel und Mülhausen, das im Samstagsgottesdienst

an das übliche Gebet für König und Regierung anschloss: «Hebräisches

Gebet der Juden in dem benachbarten Sundgau für die Einwohner

von Basel,von welchen sie, da sie von den aufrührischen Bauern vertrieben

worden, liebreich aufgenommen wurden. » Der Basler Regierung schickten

sie eine Abschrift zu.101 Wenig Tage später kam eine gedruckte Fassung

der Dankeshymne in Umlauf und kündete damit von der Nothilfe der

eidgenössischen Städte.102 Gleichzeitig bewarb dieses Einzelblatt eine

neue Geschäftsidee eines Basler Druckers. Der Schriftgiesser Wilhelm
Haas gab just in diesen Wochen seinen Einstand als Basler Druckherr mit
einem Postulatschmaus und kurbelte nach ausgedehnten Bildungsreisen
den Familienbetrieb in Basel wieder an. In seinen Lebenserinnerungen

beschrieb Haas junior, wie er aufdie Spezialität Hebraica gekommen war:

«Die in Frankreich ausgebrochenen Unruhen hatten zurFolge daß im Elsas dieJuden

verjagtwurden, davon ein großer Theilsich nach Baselflüchtete. Da mein Hinterhaus,

wo die Thurneisische Druckerey gewesen war, leer war, nahm ich einige Familien

88



dieser Unglücklichen darin auf, besonders Gelehrte und Rabiner von Hagenthal mit
dem dortigen Vorsinger Heiman Plotzk.Mitdiesen Leutenfieng ich an, die hebräischen

Buchstaben zu bearbeiten und gravierte eine neue hebräische Schrift in Folge dieser

Unterhaltungen, zu Vielehen später noch einige kleinere und größere durch einen

GraveurAmmann in Schaflausen verfertigen ließ.»m

Die Episode ist nett erzählt, greift aber doch etwas kurz. Tatsächlich ist im
Flüchtlingsbericht zum August 1789 zu lesen, dass von den siebenhundert

Asylanten zwölf bei «Has-Haubtman» untergekommen seien, ein
Schulmeister mit Frau und derVorsinger Blotz mit grosser Familie und weitere
Studenten.104 Aber neben dem Zufall bedurfte es noch weiterer Umstände:
Haas hatte zum Beispiel noch hebräische Typensätze aus der Werkstatt

von Pistorius zur Hand, mit denen er zunächst einmal starten konnte.
Generell hatte der hebräische Buchdruck eine noble Tradition in

Basel, sowohl in der christlich-humanistischen als auch in der jüdischen
Fiteraturgeschichte, so dass zum technischen Fundus und Know-how
auch das Gütesiegel Basel vorhanden war. Wilhelm Haas hatte
verwandtschaftliche Verbindung zu Verlegern in Colmar. Es ist daher wohl kein
Zufall, dass 1804 der Jude Salomon Coschelsberg von Colmar nach Basel

zog und hier als Herausgeber und Verleger die eigentlich produktive Phase

des hebräischen Drucks einleitete. Für Coschelsberg, sonst Tuch- und

Manufakturwarenhändler, war diese Tätigkeit ein Nebenerwerb. Auch in
der Haas'schen Druckerei und Schriftgiesserei waren hebräische Typen

nur ein Set neben vielen anderen. Doch die zweisprachige Bibeledition
der Jahre 1822 bis 1827 entwickelte sich zu einer grossen Unternehmung
mit mehrfachen Auflagen.

Mit der Einquartierung der jüdischen Flüchtlinge im leeren Hinterhaus

von Haas bei gleichzeitig leeren Auftragsbüchern des jungen Druckers

begann eine eigenwillige Episode des jüdischen Buchdrucks. Bibliogra-
fisch ist sie bereits mit detektivischer Sorgfalt von Joseph und Bernhard

Prijs erschlossen worden.105 Mich interessiert nun diese publizistische
Vision zu Beginn des 19. Jahrhunderts im Kontext der Mehrsprachigkeit
im Dreiländereck.

Wilhelm Haas junior: Schriftschneider und Politiker

Haas hat schon als Kind in den Werkstätten des Vaters erste Arbeitsschritte
des Schriftdesigners und Drucktechnikers lernen dürfen. Bevor er die

Führung in der Schriftgiesserei Haas übernahm, ging er aufGesellen- und

Auslandsjahre nach Colmar und Berlin sowie Geschäftsreisen nach Russland

und Italien.106 Nicht nur in technischer und wirtschaftlicher
Hinsicht haben ihn diese Auslandsjahre weitergebracht, sie zeigen auch eine

gute Zusammenarbeit mit den internationalen Ablegern der Buchdrucker

89



Decker aus Basel. Wahrend seines Aufenthalts in Berlin heiratete er die
Tochter des preussischen Hofbuchdruckers Georg Jacob Decker, der aus
Basel ausgewandert war.

Vierzig Jahre lang, von der Revolutionszeit bis 1830, leitete
Wilhelm Haas Sohn (Abb. 18) das Basler Unternehmen. Das Wohnhaus mit
Werkstätten und Gärten erstreckte sich zwischen Kohlenberg und
Steinengraben auf einem riesigen Gelände. Heute teilen sich diese Parzelle
das Gymnasium und die Sekundärschule Leonhard mit Sporthalle, ein
Universitätsinstitut, ein Hotel und weitere Bauten.

Wilhelm Haas-Decker (1766—1838) bewarb sich gleich um eine offizielle

Zulassung zur Basler Druckerzunft, so dass er alsVerleger und Drucker
tätig werden konnte. Die Kernaufgabe von Haas blieb die Produktion
von Typen für den klassischen Letternsatz für andere Druckereien. Die
Schriftgiesserei entwickelte neue Schriften und belieferte Druckhäuser
im In- und Ausland mit allen Varianten von Alphabeten, Zeilenabständen,
Akzenten, Kapitälchen und Fettdruck, also der Auswahl von Zeichenmaterial,

das wir inzwischen tagtäglich aus der Menüleiste des

Textverarbeitungsprogramms bunt kombinieren. Auch die Vorläufer der Emoticons
gehörten zumAngebot, das von dem Schriftenreichtum und Stempelvorrat
mehrerer übernommener Druckwerkstätten zehrte.

Zur Industrieausstellung 1830, die die «Gesellschaft für das Gute
und Gemeinnützige» in Basel organisierte, zeigte die Firma Haas die

ganze Palette des Schriftenlagers: Sie publizierte das Gebet Vater Unser
in hundert Sprachen und Schriften. «Malayisch», «Allemanisch» und
Arabisch sind nur drei dieser Sprachvarianten, mit denen Haas Druckereien
ausstatten konnte.107 Für Typografie und Druckverfahren suchten Haas
Vater wie Sohn immer neue Lösungen. Sie entwickelten zum Beispiel
ein Verfahren für den Einsatz von beweglichen Lettern im Kartensatz.
Bis dahin waren Landkarten immer als Holzschnitte oder Kupferstiche
en bloc eingefügt worden. Mit einem modularen Aufbau von Landkarten

auf Druckplatten konnten sie nun eine Basiskarte liefern und stetig
ergänzen, anpassen oder auch übersetzen (Abb. 19). In seiner Funktion
als Hauptmann gelang es Haas-Decker sogar, dem Feldherrn Bonaparte
bei einem Aufenthalt in Basel eine Landkartenprobe persönlich zu
überreichen. Sowohl im modernen Verwaltungsstaat als auch für imperiale
Weltbeschreibungen waren solch effektive Wege des Kartendrucks ein
zentrales Anliegen. Doch der Franzose brach bald darauf zum Ägypten-
Feldzug auf, so dass die Arbeitsprobe von Haas wohl unter die Räder
geriet. Jedenfalls ist Haas für die französische Enzyklopädie «Beschreibung

Ägyptens», die aus diesem wissenschaftlich begleiteten Vormarsch
entstand, nicht angefragt worden.

In dieser Reihe von technischen Experimenten und Geschäftsideen
sind auch die Hebraica-Angebote von Haas zu sehen. Neben Landkarten,
Notenblättern und Schmuckvignetten bürstete er auch die hebräischen
Datensätze des Hauses auf. Aus der Zusammenarbeit mit jüdischen Fach-

90



leuten und Schriftenstechern wie Ulrich Amman von Schaffhausen legte

er um 1800 eine neue Schrift vor, die theologische wie talmudische
Buchprojekte ermöglichte (Abb. 5).

Haas-Decker ging sofort nach der Übernahme des väterlichen
Betriebs auf jüdische Fachleute und Auftraggeber für Hebraica zu. Zum
wichtigsten Partner in dieser Sparte wurde ihm Salomon Coschelsberg.
Leider sind die Firmenbücher aus diesen Jahren nicht mehr erhalten.

Kurz nach dem Wegzug Coschelsbergs übergab Haas die Firma an
seine Söhne. Zur Gewerbeschau der GGG von 1830 veranlasste er noch
die fulminante Werbebroschüre der hundert Sprachen, dann wechselte er

ganz in die Politik. Als Basler Stadtrat verstarb Haas 1838. Die Firma Haas

betreute danach noch Hebraica, aber nur für christliche und akademische

Auftraggeber.

Salomon Coschelsberg: Stoffe und Bücher

Die Fassade der Schneidergasse 26 in Basel ist heute noch so schmal wie

vor zweihundert Jahren, als Coschelsbergs dort wohnten. Das Haus fugt
sich in den Häuserblock am Altstadthang ein, die Zimmer nach hinten

sogar enger zulaufend. Viel Platz war nicht im Haus zum Marbach. Heute
ist die Liegenschaft mit dem Nachbarhaus vereint, so dass die Zimmer -
nach unserem Massstab - wieder bewohnbar werden.108 Auch die Strasse

ist seitdem deutlich verbreitert, so dass die Fenster in den unteren Etagen

Licht ins Haus bringen. Wahrscheinlich hatte der Tuchhändler
Salomon Coschelsberg ein kleines Kontor im Erdgeschoss, wo wir heute

aus einem bunten Sortiment an Accessoires auswählen können. Damals

gab es noch kein tiefgezogenes Schaufenster, das einen Einblick von der
Strasse zugelassen hätte. Laut Basler Adressbuch präsentierte der Elsäs-

ser Kaufmann dem interessierten Kunden englische und schweizerische

Manufakturwaren, also industriell gewebte Meterware. Der Laden lag
nicht schlecht, neben Handwerkern, Kolonial-, Eisen- und Stoffgeschäften.

Coschelsberg durfte en gros und en détail verkaufen, bediente die
einheimische Laufkundschaft mit den neuesten Mustern aus St. Gaffen
und aus dem Ausland. Wer zum Stoff noch einen Schneider benötigte,
konnte sich gleich von der Tochter des Hauses, einer gelernten Modistin,
die Masse nehmen lassen.

Von 1804 bis 1836 lebte die kleine Familie Coschelsberg in ihrem
Haus an der Schneidergasse, durchaus unauffällig. Wie die meisten der

elsässisch-jüdischen Familien im Stoffimport und -export tätig, hatte

Coschelsberg vergleichsweise wenig handelsrechtliche Probleme vor den
städtischen Kammern oder dem Zivilrichter zu klären.Aktenkundigwurde

er fast nur in seinen Funktionen für die jüdische Gemeinde, in der er wohl
immer eine Aufgabe übernahm, ob als Kassenfuhrer oder Vorstand. Die

91



jüdischen Familien in der Stadt organisierten sich als inoffizielle
Körperschaft, um im kleinen Rahmen Gottesdienst, Religionsunterricht und

religionsgesetzliche Standards zu gewährleisten. Coschelsberg wandte
sich zum Beispiel an die Stadtverwaltung, wenn der neue Kantor keine

Zuzugsgenehmigung erhielt, oder er erläuterte die gemeindeinterne
Kostenverteilung, wenn ein Mitglied ausscherte und sich bei der Obrigkeit
über die jüdischen Steuern beschwerte. Der Tuchhändler Coschelsberg

gehörte also zur Laienführung der elsässischen Diasporagemeinde, nicht
zum religiösen Personal von Lehrern oder Vorbetern. Manchmal wurde

er vorgeschickt, um in Auseinandersetzungen um Religionsvorschriften
die jüdische Position vor Gericht zu erläutern.109 Einmal musste er zum
Beispiel die Zitronat-Zitronen für das Laubhüttenfest an den Kolonialwarenhändler

Preiswerk zurückgehen lassen. Die Lieferung aus Genua sollte
den jüdischen Vorschriften fiir den Etrog, einer rituellen Fruchtgabe zum
Laubhüttenfest, genügen und hatte dies in den Jahren zuvor auch immer

getan. Aber im Jahr 1823 meldeten die Rabbiner der Gegend Bedenken an.

Die diesjährigen Zitronen entsprächen nicht der halachischen Beschreibung

und sollten von Gemeinden und Familien nicht verwendet werden.

Coschelsberg musste als Hauptabnehmer dieser «jüdischen Zedernlieferung»

für die Gemeinden der Region den komplizierten Sachverhalt vor
dem Zivilgericht erläutern.110

Schon im Jahr der Kaiserkrönung Napoleons (1804) hatte sich Salomon

Coschelsberg von seinem Geburtsort Wintzenheim bei Colmar nach

Basel umgemeldet. Es war eine spannende, vielleicht auch lukrative Zeit
für den Textilhandel an den Staatsgrenzen. Die kriegführenden Nationen

benötigten unablässig Ausrüstung fürs Militär, die Nachfrage nach

strapazierfähigen Stoffen war daher hoch. Die Stoff- wie Getreide- und
Pferdehändler der Region versorgten beide Koalitionen mit Material. Zusätzlich
schafften die prohibitiven Zölle und schliesslich die offizielle Kontinentalsperre

Frankreichs gegen englische Waren einen regen Schmuggelverkehr
über Wässer- und Landwege. Das Dreiländereck um Basel mit dem gut
passierbaren Rhein und einer unübersichtlichen Grenze im kleinteiligen
Jura spielte eine wichtige Rolle für die weitere Belieferung des französischen

Marktes mit ausländischen Waren.111 Wenige Grosshändler gaben
den Textilhandel auf, als die französische Regierung Strafverfolgung dieses

Gewerbes in der Schweiz durchsetzte. Grundsätzlich behielt Basel

im 19. Jahrhundert die zentrale Rolle für Schweizer Im- und Export von
Baumwoll- und Seidenfabrikaten.

Es ist daher nicht überraschend, dass sich Coschelsberg mit seiner
Firma in Basel gut etablierte, insbesondere da er bei seiner Niederlassung
in der Schweiz schon auf viele Jahre Geschäftserfahrung in Frankreich
aufbauen konnte.

Die Motive für den Wegzug der Familie nachvierJahrzehnten waren
nicht wirtschaftlicher Natur, das zeigen die städtischen Unterlagen sehr

gut: Nach dem Tod seiner Ehefrau imJahr 1835 beantragte der Witwer eine

92



ständige Aufenthaltsgenehmigung für seine erwachsene Tochter. Esther,
das einzige Kind, war hier zur Welt gekommen und aufgewachsen, sie

trug als Schneiderin zum Lebensunterhalt bei. Die Aufenthaltsgesetze
fürJuden in der Stadt erlaubten unselbständigen Kindern den Aufenthalt
bei den Eltern, nicht aber verheirateten Kindern. Die Regierung verfolgte
auch in diesem Fall die harte Linie gegen die jüdische Bevölkerung und

gewährte keine Ausnahme. Die Eheringe waren allerdings schon bei einem
Goldschmied ausgesucht, also verkauften Vater, Tochter und Schwieger-

sohn-in-spe das Haus und zogen nach Frankreich.112

Was hat dieserTuchhändler Coschelsberg mit jüdischem Buchdruck
in Basel zu tun? Halten wir uns an die städtischen Verwaltungsakten und

Personenregister, war Salomon Coschelsberg einzig und allein im Warenhandel

tätig. Erst wenn man die Basler Verlags- und Druckverzeichnisse

durchgeht, stösst man aufeine andere Seite dieser Persönlichkeit: Herausgeber

und Verleger. Er übersetzte, edierte, finanzierte und vertrieb Bücher
und Kleinformate. Namentlich wird er auf den Titelblättern der Drucke
bei Haas in Basel erwähnt. Leider ist er nie in ein überregionales Judaica-
oderVerlegerverzeichnis eingegangen, so dass ihn die Bibliothekskataloge
weltweit bisher nicht gut identifizieren. Weitere Unschärfen bei der

Verzeichnung von hebräischen Büchern lassen die historische Persönlichkeit

verschwinden, so figuriert er selbst in vorbildlichen Schweizer Katalogen
mit grossartigen Sammclbeständen historischer Drucke manchmal unter
Loscheisberg, manchmal unter Kasselsberg oder Shlomoh Yints'enheim.
Der heutige bibliografische Normeintrag für ihn ist Kashilsberg, nach

dem israelischen Nachdruck der Haggada von 1997, oder Salomon von
Wintzenheim, nach dem frühesten Druck von 1804.

Tatsächlich benutzte Coschelsberg, um 1769 geboren, im Laufe seines

Lebens mehrere Namen. Er kam als Salomon Hirsch oder Salomon

Coschel, abgeleitet von dem Vatersnamen Jekutiel, nach Basel. Auf den

französischen Erlass von 1808 hin bestimmte er den Nachnamen «Co-

schelzberg», während nahe Verwandte von ihm sich bei der Gelegenheit
mit «Hirschfeld» und «Singer» eintrugen. Ein Jahrzehnt später einigte
sich die Grossfamilie auf«Coschelsberg» als Nachnamen und ehrte damit
sicherlich den Basler Verwandten, der gerade zahlende Abnehmer für die
deutsch-hebräische Bibelausgabe suchte.113

Uber die Herkunft und Bildung des jüdischen Verlegers ist bisher
wohl wegen dieser Namensvarianten nichts bekannt gewesen. Er stammte

aus einer elsässischen Gelehrtenfamilie, sein Vater war bis zu seinem Tod

1804 Kantor der Gemeinde Wintzenheim bei Colmar gewesen. Sein Bruder
Charles Singer versah dasVorsingeramt in Hagenthal-le-Bas, ebenfalls ein

theologisch interessanter Ort, da dort an einer Talmudschule Gelehrte

und Studenten zusammentrafen. Von diesem Basler Vorort wechselte der

Bruder dann 1804 nach Colmar und beerbte den Vater im Kantorenamt
der Konsistorialsynagoge, gerade als sein Bruder von dort nach Basel

umzog.114

93



Die feine französische Unterschrift des gebildeten Salomon Coschelsberg
stach unter denen seiner Altersgenossen in Basel hervor.115 Alles Weitere

über diesen ungewöhnlichen Kaufmann in Basel müssen wir seinen

Anmerkungen als Herausgeber den einzelnen Publikationen entnehmen.
Schon in einem der ersten gemeinsamen Bände mit Haas platzierte

der Elsässer ein vornehmes Understatement:

«[...] aus FreundschaftfürHerrnHaas, habe ich demselben versprochen, dieKorrektur
dieses Werks, soviel es mir meine Kenntnisse und Kräfte erlauben, zu übernehmen...

Da ich aber zu diesem Geschäft teils meine Schwächefühle, teils öfters wenigZeitdazu

habe, so bitte ich zum Voraus um gütige Nachsicht.» [Umschrift]116

Glaubt man Experten wie Joseph Prijs, so sind die Coschelsberg-Drucke
intensiv und informiert redigiert worden. Die Korrektoren der Bibelausgabe

leisteten fast fehlerfreie Arbeit. Die Fachkenntnisse von Coschelsberg
hat die Nachwelt also nie angezweifelt.

Von 1804 bis 1827 betreute und vertrieb er hebräische Drucke bei

Haas in Basel, darüber hinaus ist keine Verlegertätigkeit bekannt.

Politik und religiöse Reform ausgedeutscht
für Elsässer

Eine interessante politische Publikation steht am Anfang der Verlagsarbeit

von Coschelsberg und Haas in Basel: In der Gründungsphase der jüdischen
Kultusbehörde in Frankreich brachten sie ein Brevier zu den aktuellen
Ereignissen in Paris heraus, die «Sammlung derwichtigstenVerhandlungen bei

der [...] 1806 in Paris zusammenberufenen großenVersammlung derJuden».

Die Tagungsprotokolle und Rundschreiben kamen sozusagen als jüdische
Sonderzeitung kurz vor der konstituierenden Sitzung im Dezember 1806

heraus. Haas (und namenlose Partner) erwirkten für das Bulletin die

Genehmigung mehrerer elsässischer Rabbiner, auch des französischen
Oberrabbiners Sinzheim aus Strasbourg. Dies verlieh derVeröffentlichung den

Charakter einer offiziellen Unterrichtung der ElsässerJuden-Gemeinden.
Die französischen Verhandlungen und Beschlüsse wurden hierfür ins
Deutsche übersetzt, aber in hebräischen Lettern gesetzt. Die allerletzte

jüdischdeutsche Publikation bei Haas finanzierte ebenfalls das französische

jüdische Konsistorium, das «GebetumAbwendung der Cholera»von 1832.117

Es sind hebräische Drucke mit hochdeutschen und hebräischen

Texten für ein elsässisches Publikum. Sie zeigen einen kleinen Ausschnitt
aus der verdeckten deutschsprachigen Orientierung des elsässischen
Judentums im frühen 19. Jahrhundert. Die Basler Drucke richteten sich vor
allem an Käufer im Ausland, im Elsass und vielleicht in Süddeutschland,
während die Abnehmer in der Schweiz zahlenmässig unbedeutend waren.

94



Die Drucke von Coschelsberg, die eine wichtige Brücke zur elsässischen

und süddeutschen Rezeption der jüdischen Aufklärung bauten, sind bisher

in der Forschung noch gar nicht berücksichtigt worden. Die
ideengeschichtliche Forschung konzentrierte sich auf die Verbreitung der preus-
sischen Editionen, anstatt Nachdrucke im süddeutschen Raum ebenfalls
auszuwerten.118 Entdecken wir also einen Spätausläufer der innerjüdischen
Reform an der jüdischen Peripherie.

Zum Zeitpunkt der Basler Drucklegung bargen die deutschenTexte
keinen revolutionären Zündstoff mehr, auch nicht für das Berlin-ferne
Judentum. Die Brisanz lag weniger im Inhalt, sondern im Buch: in der

Gestaltung des Textes, dem Layout, der Illustrierung und der Bedeutung,
die der Herausgeber mit auf den Weg gab. Diese Anteile sind wichtige
Elemente der Lesepraxis, die sich aus der Bewerbung, Darbietung und dann
den Lektüregewohnheiten zusammensetzt. Hierzu möchte ich zunächst
die Stimme des Herausgebers -vermutlich immer Coschelsberg- zitieren,
die in Untertiteln,Vorworten und Anmerkungen den Blick aufdas Novum
dieser Drucke lenkt: Sie sollten eine Augenweide sein.

Jüdischdeutsche Orthografie, perfektioniert in
Basel

Nach zehn Jahren ohne jüdische Drucke erschien 1804 — der Tuchhändler

Coschelsberg war gerade in der Stadt angekommen - ein Werbeblatt

von Wilhelm Haas, um eine neue hebräische Schriftart vorzuführen. Als

Schriftdesigner und -giesser musste Haas die Verlage in aller Welt
motivieren, seine Bleilettern im Setzkasten zu bestellen. Erst im 20. Jahrhundert

hat der Font «Helvetica» (1956) der Firma Haas tatsächlich einen

Welterfolg beschert. Die Schrift aus Münchenstein ist seitdem im Bleisatz
millionenfach vervielfältigt worden. Als digitaler Font ist sie in heutigen
Textverarbeitungsprogrammen ubiquitär.

Der neue Vorschlag einer Hebraica-Drucktype von 1804 bestand

genau genommen aus drei grafischen Umsetzungen: erstens einem
Standard-Alphabet in mehreren Grössen (Quadratur oder Quadratschrift), zweitens

einem runderen Alphabet namens «Rabinisch» und drittens einem
fast serifenlosen Alphabet namens «Deutsch» (Abb. 5).119 Für das ungeübte
Auge sind die Unterschiede der drei Fonts nicht leicht zu erkennen. Für
den jüdischen Leser strukturierten sie die Buchseiten in Textblöcke
verschiedener Heiligkeit, Herkunft und Jahrhunderte. Der hebräische oder
aramäische Urtext wurde gross, vielleicht sogar zentral, mit der heute noch
üblichen Quadratschrift gesetzt. Kommentare von Rabbinen, teilweise
selbst schon mit kanonischem Status, gruppierten sich um den Originaltext.
Diese weichere Schrift nannte man daher rabbinisch oder Kursive.Am Fuss

der Seite waren die Übersetzungen untergebracht, mit nochmals anderer

95



Drucktype. Die Umgangssprache stand in «Weiberdeutschen» Lettern oder

kurz «jüdischem» Font. Im Matrizenzettel von Haas ist der dritte Font für
weltliche Sprache nun direkt mit «deutsch» angezeigt (Abb. 5). Ein klarer
Hinweis aufdas Programm der Basler Kooperation mit Coschelsberg: Die

Zweisprachigkeit Hebräisch / Deutsch der jüdischen Aufklärung und die

neue Schriftsprache Hochdeutsch in hebräischem Zeichensatz sollten
weiterentwickelt werden.

Während Haas dafür an den Lettern feilte, kümmerte sich ein
jüdischer Lektor, wahrscheinlich Coschelsberg selbst, um die Orthografie des

Deutschen. Im ersten gemeinsamen Buch heisst es im Vorwort:

«Dieses Werklein erscheint dermalen vorzüglich als eine Probe von neu geschnittenen

Schriften, hei welchen besonders daraufgeachtet worden, die einander ähnlichen

Buchstaben wohl zu unterscheiden, und das Ganze in deutliche dem Auge angenehme

Harmonie zu vereinigen. Bei der durchaus verbesserten Übersetzung, welche so viel
als möglich Seite aufSeitepasst, sind alle Worte vollständig mit allen Vokalen ausgesezt,

und die reine Mundart beobachtet worden, daher die Vokalen X mit denen N, X, §,

unterschieden sind; welches zwar bereits in anderen Werken schon angenommen ist;

neuer ist in diesem, die Verbindung 1K [für au] an statt der sonst üblichen riN als der

deutschen Aussprache angemessener, angenommen worden, wie auch zur Bestimmung
des doppelten D ist dasselbe mit einem 0 versehen. » [Umschrift]120

Tatsächlich nennt derVerleger hier seinen einzigen originären Beitrag zum
Buch, denn alle Texte, inklusive deutscher Ubersetzung, waren bereits
anderswo publiziert. Coschelsberg beschränkte den Ehrgeiz allein aufdie

systematische Schriftkorrektur des deutschen Textes, ansonsten änderte

und ergänzte er kein Wort. Für sein deutsches Vorwort in hebräischen

Buchstaben, sozusagen die Programmatik des Verlags, wählte er sogar die

Quadratschrift, die sonst nur für kanonischen Text verwandt wurde, also

Verbindlichkeit und Bedeutung unterlegte.
Die jüdischdeutsche Schreibweise sollte möglichst prägnant den

Klang im Deutschen codieren. Während die ältere Schreibweise des Jiddischen

mehrere Vokale mit dem gleichen konsonantischen Ersatzzeichen

anzeigte, wurden jetzt diakritische Zeichen zur Hilfe genommen, die
keinen Zweifel zwischen o, a oder ä erlaubten. Die «Punktierung» mit
zusätzlichen Unterstrichen und -punkten hatte man im 18.Jahrhundert nur
im Hebräischen für die heiligen Offenbarungstexte verwandt. Die
Punktierung des Jüdischdeutschen half nun erstmals, um den Zeichenvorrat

von 22 Zeichen an das deutsche Alphabet mit 30 Zeichen anzugleichen.

Später empfahl sich diese Präzisierung im Druck für Wortneuschöpfun-

gen und Fremdwörter. Die Generation von Coschelsberg experimentierte

erstmalig mit dieser Schreibweise. Teilweise arbeitete der Basler hier in
Ubereinstimmung mit Zeitgenossen, teilweise waren seine Vorschläge so

ausgefallen, dass wir sie in keinem anderen Verlag wiederfinden und sie

auch in Basel wieder aufgegeben wurden.

96



In der historischen Forschung ist dem Wunsch nach einer Orthografie
des Jüdischdeutschen noch nicht viel Aufmerksamkeit geschenkt worden.

Dabei ist diese Rechtschreibbewegung kein marginales Phänomen,
denn auch unter den «deutschen» Sprachphilosophen entwickelte sich

zu dieser Zeit erstmals das Verlangen nach einem orthografischen
System. Friedrich Gottlieb Klopstock fand eindeutige Laut-Graphem-Beziehungen

erheblich für den ästhetischen Wert einer Sprache. Er beurteilte
die «Reinheit» einer Sprache auch nach deren Schreibweise.121 Teilweise

speiste sich zeitgenössische Kritik an der jüdischdeutschen Schriftform
allein aus diesem ästhetischen Grundsatz. In einer Epoche, die Sprache
als natürlichen Ausdruck von Charakter und Gedanke sah, wünschte man
eine essentielle Übereinstimmung zwischen Zeichen und Bedeutung, eine

logische Entsprechungvon Graphem und Phonem (Abb. 17). Benutzte man
nun einen alternativen Zeichensatz, ein sogenannt fremdes Alphabet für
die deutsche Sprache, so stachen dieAbweichungen automatisch als Fehler
ins Auge. Zum Beispiel beklagte der jüdische Aufklärer Isaak Euchel, der

persönlich die jüdischdeutsche Publizistik förderte, dass die Schreibkonvention

des Deutschen nie konsequent in hebräischen Lettern umzusetzen

wäre.122 Die Kommentare christlicher Philologen trugen zu diesem

Minderwertigkeitsgefühl bei. Insbesondere die jüdische Schreibweise der

Vokale, Umlaute und Doppelvokale mit dem kleinen Arsenal von Platzhaltern

im hebräischen Alphabet konnte die Wörter bis zur Unkenntlichkeit
vereinfachen. Die Zuteilung von Platzhaltern zu Vokallauten im
jüdischdeutschen Schreibsystem folgte zudem noch derAussprache desJiddischen
im 17. Jahrhundert, nicht der Einteilung im lateinisch-deutschen Alphabet.
Der Autor eines «Lehrbuch zur gründlichen Erlernung der jüdisch
deutschen Sprache» (1792) für christliche Kaufleute lobte die Verbesserung
der jüdischen Schreibweise in «neueren Schriften» an mehreren Stellen,
vorzugsweise die «heutige», differenziertere Buchstabenwahl. Er hob hervor,
dass die zeitgenössischen Juden sich «in ihrer Schreiberey mehrentheils
nach unserer deutschen Aussprache richten» und sich sogar angewöhnten,

Konsonanten wie x und y anzuzeigen. «Das tz haben zwar die Juden
eigentlich auch nicht, allein in ihren neuern Büchern und Schriften, wo
sie sich in Ansehung der Orthografie schon etwas mehr nach uns richten,
setzen sie wirklich den Buchstaben Thess vor das schlechte Zadick, als:

Printz [...], Platz [,..].»123

Neben dieser ästhetischen und systematischen Kritik an
jüdischdeutscher Schrift, die vom herabschätzigen Diskurs über jüdisches Sprechen

und Denken kaum zu trennen ist, sind die damaligen Bemühungen
jüdischer Philologen und Pädagogen um eine eigene Orthografie wenig
bekannt. Lediglich die Ausformung der Schreibweise bei Mendelssohn
ist gut untersucht. Zumindest für die Bibelübersetzung hatte der
Berliner an eine phonetisch orientierte Orthografie gedacht, hielt diese aber

selbst nicht konsequent ein. Dafür ist den Neuheiten der Berliner Maski-

lim-Schriften manchmal der Berliner Dialekt abzulesen.124

97



In Sprachwerken und Schulbüchern um 1800 beschäftigten sich bereits

mehrere jüdische Autoren mit der richtigen und schönen Schreibweise

des Hochdeutschen in Hebräisch. Manchmal stand die Sprecherziehung
der jüdischen Bevölkerung im Vordergrund. Die Schreibweise sollte die

hannoveranische und deswegen «hochdeutsche» Aussprache fördern.

Unterschied man - wie Coschelsberg das vorschlug - im Schriftbild
zwischen au und äu, so konnten dialektale Varianten besser kontrolliert werden.

Die Rechtschreibung machte schon beim Lesen auf die gewünschte

Lautformung der gesprochenen Sprache aufmerksam. Das Lehr- und
Lesebuch von Moses Philippssohn (Dessau 1808) erklärte das Vokalisie-

ren der Buchstaben so, dass beim Einpauken des Aleph-Beth gleich für
beide Sprachen, Hebräisch und Deutsch, der gewünschte Sprachklang

trainiert wurde.

Auch Coschelsberg hat eine hebräische Lesefibel mit einer Auflage

von 2500 Exemplaren bei Haas drucken lassen. Leider ist bis heute kein

einziges Exemplar in Bibliotheken aufgetaucht.125 Die Reformer wollten
also mit einer ausdifferenzierten Schriftnorm die dialektale Aussprache

der Allgemeinheit korrigieren - wiederum ein Anliegen, das sie mit den

Pädagogen anderer Schulen teilten (Abb. 17).

Darüber hinaus suchte Coschelsberg die Vollkommenheit des

Zeichensystems. Sein ästhetisches Ziel, auch im Jüdischdeutschen ein

Doppel-s vom scharfen s der Frakturschrift zu unterscheiden, zeigt eine

grafische Orientierung am Zeichensatz der Fraktur. Seine Ausgaben sollten

die grammatikalischen und grafischen Besonderheiten der deutschen

Schriftsprache berücksichtigen. Die Schriftreform ging also über die
Arbeit am Sprachklang hinaus. In der Maimonides-Ausgabe baute der Basler

Herausgeber auch Abkürzungen wie «z.Bs.» und «u.s.w.» in hebräischen

Lettern nach.

Uns mag heute die Orientierung an der deutschen Rechtschreibung

unangenehm aufstossen, da sie einer Anpassungsforderung der

Mehrheitsgesellschaft zu entsprechen scheint. Nehmen wir aber die Erwartungen der

jüdischen Akteure in ihrer Epoche ernst, so erscheint ein sehr selbstbe-

wusstes Projekt am Horizont: Die Alltagssprache, mit derJuden ihre rechtliche,

wissenschaftliche und ökonomische Position in der wachsenden

bürgerlichen Gesellschaft tagtäglich bewiesen, sollte als eigene jüdische

Schriftsprache beibehalten und in gleicher Weise wie das Deutsche zu
einer «reinen» Hochsprache kultiviert werden. Während Thomas Kollatz
bereits daraufhingewiesen hat,welchen selbstbestimmten medialen Raum

die jüdischdeutsche Schrift für zeitgenössische Themen eröffnete,126 zeigen

die Basler Drucke ein bildungsbürgerliches Ziel. Die jüdischdeutsche
Schriftform diente nicht nur als Krücke auf dem Entwicklungsweg
zwischen alten und neuen Volkssprachen, sondern barg selbst das Potential,
eine moderne Hochsprache zu werden. Jüdischdeutsch sollte in diesem

Selbstverständnis kein Zwischenspiel bleiben, sondern eine veredelte

Schriftsprache des bürgerlichen Judentums werden.

98



iS^üjL-ni» t pirt'jMKrti 13 or»a én 'jirt • pens
l'pyc» |m Hn» pu>np püü»3 'nv> |»3ip püirt»»M:irt ck-enseo

"l«3 VW" * ^°rt" ">3M^ Vlrt 0,n l°,J-
: IT" |pjni34 u»rt peaM

Die Festrunde zu Pessach

Mit einem gemeinsamen Abendessen und der liturgischen Lesung der

Rettungsgeschichte des jüdischenVolkes feiert man Pessach. Bereits in
mittelalterlichen Handschriften sind einzelne Szenen der Geschichtserzählung
wie die Zehn Plagen Ägyptens illustriert. Sogar die Pessachfeier selbst wurde

dargestellt. So erhielten die rituellen Anweisungen des Gebetbuchs, der

sogenannten Haggada, mehr Bedeutung. Seit dem 18. Jahrhundert verzierte

man gedruckte Haggadot mit Abbildungen. Häufig wurde die Familie
bei Gebet, Weingenuss und Unterhaltung gezeigt. Diese Ausgabe der
jüdischen Aulklärung von 1795 stellt eine zeitgenössische Familie am gedeckten

Tisch vor. Mutter und Vater lesen und segnen.

Haggada mit der deutschen Übersetzung von Joel Brill Loewe (Berlin 1785), Druck evtl.
Offenbach, evtl. Berlin, 1795.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1513 (Foto: Dieter Hofer, Basel).



In sämtlichen Buchausgaben, an denen Coschelsberg beteiligt war,
finden wir Nachbesserungen der Rechtschreibung, innovative Lösungsvorschläge

und kleine Experimente zur Integration verschiedener grafischer
Traditionen.

Eine handliche Haggada für Pessach

Erst nach den Befreiungskriegen 1816 kooperierten Haas und Coschelsberg

wieder für ein grösseres Projekt. Nachdem sie zehn Jahre zuvor schon

ein umfangreiches Gebetbuch und eine gedruckte Schriftrolle für das

Purimfest herausgebracht hatten, sollte nun das populärste Buch zum
jüdischen Ritus überhaupt angegangen werden, die Haggada. Die Haggada

ist die historische Erzählung zum Auszug aus Ägypten, die an den Pes-

sachabenden zuhause beim Festmahl gemeinsam gelesen und diskutiert
wird. Die Haggada enthält auch Gebete und Brauchtum, zum Beispiel

Anweisungen zu den Speisen. Damit ist die Haggada eineverhältnismässig
schmale Liturgie zu einem ausgesprochen freudigen Anlass und ist
prädestiniert für aktuelle Anklänge, zum Beispiel in der Bildauswahl. Dieses

Festtagsbuch gehörte zur Grundausstattung eines jüdischen Hausstands,
auch in einfachen Verhältnissen. Die Haggada war allgemeiner verbreitet
als die silberne Chanukkalampe oder gar eine private Bibel. Auf vielen
aschkenasischen Darstellungen aus der Neuzeit sehen wir den Idealfall,
dass Frauen wie Männer eigene Exemplare vor sich auf dem Tisch liegen
haben (Abb. 21-22). Für eine Haggada konnte es sich rentieren, eine hohe

Auflage anzusetzen, aber nur, wenn man sich dafür eine ansprechende

Aufmachung des kanonischen Textes einfallen liess.

Die Basler Haggada von 1816127 zeigt sich uns als eine Volksausgabe:

broschiert, schwarzweiss aufgewöhnlichem Papier, mit gut gefülltem

Seitenspiegel, so dass am Ende das Bändchen leicht in der Hand

liegt. Doch schon der Umschlag überrascht mit Zierkunst aus dem

Bleisatz von Haas, eine Kaskade von geometrischen und organischen
Mustern. Insgesamt operierte der Setzer in diesem schmalen Band mit
zehn verschiedenenTypen von Zierleisten fürTrennlinien, Rahmen und
Deckblätter. Das Titelblatt fängt den Blick mit einer biblischen Szene

und dem plakativen hebräischen Titel: Die Ordnung der Erzählung
von Pessach mit deutscher Übersetzung (Abb. 23). Es führt die Namen,
Orts- undJahresangaben ganz in hebräischer Buchtradition an, nur zwei

Zeilen in kursivem Font vermelden in Jüdischdeutsch: «Vortrag auf
die beiden ersten Abende °Pessach°128, ins Deutsche übersetzt und
mit Anmerkungen versehen» [Umschrift]. Die vielen Holzschnitte im
Heftchen haben eine ganz besondere Vorgeschichte; zu der interkulturellen

Bildsprache komme ich weiter unten. Bleiben wir zunächst bei

Coschelsbergs Spracharbeit.

100



[22] Die Pessachfeier in der Volkskunst
Das Motiv der Pessachfeier taucht nicht nur in der Haggada selber auf,
sondern ebenso aufSchmuck- und Gebrauchsgegenständen,Textilien und
Geschirren. Dieser gravierte Zinnteller aus dem Elsass diente die meiste Zeit
desJahres zum Schmuck, aufdem Pessachtisch vielleicht auch als Speisenplatte.

Die detailreiche Darstellung der Festrunde betont die Pessach-Hag-

gada, die vor der Hausherrin auf dem Tisch liegt.

Sederteller, Zinn, Mulhouse 18. Jh.
Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 130 (Foto: Dieter Hofer, Basel).

I



Für die Haggada verwandte Coschelsberg eine berühmte Übersetzung der

preussischen Aufklärer, die deutsche Fassung von Joel Loewe (genannt

Brill), die erstmals 1785 in der BerlinerJüdischen Freischule herausgegeben

und seitdem schon einige Male übernommen worden war (Abb. 21). Dass

Coschelsberg den Namen des bekannten Übersetzers verschwieg,war eher

unüblich. Angaben der gelehrten Quellen gehörten eigentlich zum guten
Ausweis auf einem Titelblatt. "Wollte er die Berliner Quellen nicht nennen,
wollte er Urheberrechten ausweichen oder einfach den populären Charakter

nicht unterlaufen? Jedenfalls versah er das Schriftdeutsch in diesem

jüdischen Buch nicht mit dem Markenzeichen der Haskala. Damitvermied

er auch eine unnötige ideologische Provokation, die mancherorts mit der

Berliner Fassung assoziiert wurde. Mit der zeitgemässen Sprache kamen

schliesslich auch Auslegungen in Umlauf, gegen die sich eine religiöse
Orthodoxie formierte. In Basel wählte man also eine hochdeutsche und
liberale Übersetzung, aber bewarb dies nicht als religiöses Modernisierungspaket,

nur als ästhetische Verbesserung.

Coschelsbergs Beitrag lag wiederum in der Klarheit der Textanordnung:

Urtext mit sparsamem Kommentar, Übersetzung und Bilder. Der
hebräischeText bildete das Zentrum,womit der Urtext für die gemeinsame

Lesung nahegelegt wurde (anders als bei zweisprachigen Ausgaben mit
gleicher Gewichtung, wie sie nun üblich sind). Deutsch diente hier zum besseren

Verständnis des Hebräischen. Nur an einer Stelle — wir sind noch bei
denVorbereitungen zum Festmahl in der Küche—wird die Alltagssprache
als Gebetssprache empfohlen: «Und es ist eine °mizva° [religiöse Pflicht]
dass die dazu bestimmte °beracha° [Segnung] in Gegenwart der Köchin,
und in der ihr verständlichen Sprache gesprochen wird.» [Umschrift]129
Die Frage, ob die gemeinsame Feier dieses Erinnerungsfestes mit Frauen,
Kindern und Ungebildeten nicht überhaupt die Umgangssprache auch für
den Ritus verlange, ist auf die Köchin, die durchaus Christin sein konnte,
eingeschränkt. In einer Offenbacher Haggada, die ebenfalls die Brill-Übersetzung

benutzte,wurde dagegen schon häufiger Deutsch als Ritussprache
vorgeschlagen. Man solle alle aramäischen Sprüche der Haggada wieder
in «allgemeinverständlicher» Sprache sagen, da auch Aramäisch seinerzeit

nur die Umgangssprache gewesen sei.130

Besonders bemerkenswert für unsere Frage der Wertung und Beziehung

der verschiedenen Sprachen ist folgende Sprachkritik von Coschelsberg,

die sich an einem einzigen gemischten Satz in der traditionellen
Liturgie entzündete. Nur einmal springt die Haggada ins Jiddische, beim
Gebetsaufruf zum abschliessenden Tischsegen: «°rabotai° [hebräisch:
meine Herren] wir wollen benschen [jiddisch: segnen]».131

Viele Herausgeber der Epoche besprachen diese Unstimmigkeit und

vermerkten, dass hier ein Satz in laschon aschkenas (hebräisch: deutsche

Sprache) zur Liturgie gehöre.Auch Coschelsberg respektierte und erklärte
den Volksbrauch, dass der Vorbeter an dieser Stelle «in einer vermischten
hebräischen und altdeutschen Sprache»132 zum Gebet aufrufe. Er über-

102



Die Basler Haggada

Der Kaufmann Salomon Coschelsberg an der Schneidergasse entwarf 1816

eine neue handliche Haggada. Er ergänzte die hebräische Festtagsliturgie
mit einer Übersetzung des Aufklärers Joel Brill Loewe (vgl. Abb. 21), wie
schon das Titelblatt in hebräischen Buchstaben verrät: «Vortrag aufdie beiden

ersten Abende Pesach, ins Deutsche übersezt und mit Anmerkungen
versehen» [Umschrift].
Die Szene mit Moses vor dem brennenden Dornbusch war seit einer
Amsterdamer Ausgabe von 1712 zu einem beliebten Motiv für den Umschlag
der Haggada geworden.

Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi, Druck Wilhelm Haas, Herausgeber
Salomon Coschelsberg, Basel 1816.

Universitätsbibliothek Basel, UBH FQJII 7.



setzte «benschen» ins Standarddeutsch mit dem etymologischverwandten
«benedeien».

Ganz nebenbei schlug Coschelsberg aber auch einen neuen Terminus

für die alte jüdische Binnensprache vor, es sei «Altdeutsch». Diese

"Wortschöpfung verbindet Tradition und Moderne, das jüdische Idiom der

letzten Jahrhunderte mit dem jüdischen Idiom der Gegenwart. In seiner

Begrifflichkeit ist das Schriftdeutsch der Aufklärungszeit die moderne
Variante einer in die Jahre gekommenen Sprache. Aus von Juden
gesprochenem Altdeutsch entsteht von Juden gesprochenes Neudeutsch.

Die Sprachbezeichnung von Coschelsberg weist auf ein selten
benanntes Selbstverständnis der historischen Akteure in der Emanzipationszeit.

Die Entwicklung der jüdischen Alltagssprache ist danach keine

Entfernung vom Eigenen für etwas Fremdes, sondern ein historischer

Sprachentwicklungsprozess parallel zu den Kontaktsprachen.
Die Haggada hat seitdem unter allen Werken von Haas &

Coschelsberg am meisten Beachtung gefunden, unter anderem in zwei
Nachdrucken.133

Holzschnitte der Lutherbibel in der Haggada

Liegt die leicht vergilbte Haggada von Coschelsberg & Haas heute in einer
Vitrine zwischen anderen Ritusgegenständen zum Pessachfest, dann fällt
sie zwischen Sedertellern und kolorierten Prachtausgaben nicht unbedingt
ins Auge. Sie steht eher für die Zeremonialkultur des Landjudentums, das

mehrheitlich ohne Augsburger Silber und samtbeschlagene Gebetbücher
auskam. Das Jüdische Museum in Basel verfügt aufgrund der frühen
Sammeltätigkeit von Volkskundlern und einer spezifischen Ausrichtung auf
die Lebensweise der Landjuden zwischen Colmar und Hohenems — also

jenseits der oft dargestellten höfischen und bürgerlichen Elite — über
eine seltene Kollektion von Judaica. Sie stammen aus der Region,
Hobbyarbeiten ersetzen gestempelte Silberschmiedearbeiten. Die Torakronen,
aus Papier- und Seidenblumen gebastelt, oder die aus Blech gebogenen

Chanukkalampen sind für diese Elsässer Frömmigkeit typisch. Zu dieser

gelebten Religiosität passt die Haggada von Coschelsberg. Die Verleger
sind durchaus pragmatisch an die Aufgabe herangegangen und vermuteten,
dass eine erschwingliche und übersichtliche Ausgabe bei der Kundschaft
ankommen würde.

Ein israelischer Nachdruck der «Basel Haggadah» in der Reihe Ju-
daicaTreasures Series hinterlässt dagegen einen ganz anderen Eindruck.134

Der ursprüngliche Seitenspiegel ist auf das Format eines repräsentativen

Kunstbuchs aufgeblasen, Farben und Schmuckleisten sind ergänzt
worden. Mit einem festen Einband versehen ist der Bildband als Gebetbuch

bei Tisch kaum noch handzuhaben. Vor- und Nachwort stellen den

104



*o ^c/viP ifi »«vin uiui v«> utuui <,Kfiumtui9
tber it>eicl>cö bergoflen wirb fur biek/ 5ur bergebung beb

fûtiben.

1 ju 29 fage cud) / id) werbe bon nun on nid)C
mct)r bonbiefeto gewdcbé beg wetnfîocfg trinken/

cm/ bjjj an Den tag/ba id>g neu trinefen werbe mit eud)/
»tfr»/ in mtfiti/)« Vx/xf-f^vel

Die Pessachfeier von Jesus

Die Bilder, die Coschelsberg und Haas für die Haggada auswählten, waren
hundert Jahre zuvor für eine christliche Bibel geschnitten worden.
Wahrscheinlich befanden sich die Druckstöcke in einem der Bestände anderer

Druckhäuser, die Wilhelm Haas Vater und Sohn angekauft hatten.
Die Aneignung von Bildmaterial christlicher Werke für jüdische Drucke
überrascht nicht. Immer wieder hatten jüdische und christliche Ikonogra-
fie gemeinsame Quellen.
Für die Wiederverwendung gingen die Herausgeber ausgesprochen
pragmatisch vor, begutachteten das vorhandene Material und suchten sich
einige Szenen zu passenden Textstellen in der Haggada heraus, hier die
Darstellung des Letzten Abendmahls im Matthäusevangelium der Lutherbibel,
die 1710 bei Brandmüller erschienen war.

Biblia, das ist die gantze Heilige Schrifft Altes und Neues Testaments, Basel (J.
Brandmüller) 1710.

Universitätsbibliothek Basel, Eigentum Frey-Grynaeum, Frey-Gryn A III 35.



Druck nicht in die elsässische Geschichte, sondern in eine zionistische

Geschichtserzählung zur angeblich blühenden Gemeinde in der voreman-

zipatorischen Schweiz und zum ersten Kongressort der internationalen
zionistischen Bewegung. «One of the original artwork treasures of the

Jewish European culture in the Enlightenment period, found in its complete

form after the Holocaust, brought to Israel [...].» Doch die
schöpferische Einzigartigkeit der Basler Haggada erhält hier zu viel des Lobes.

Nicht nur der Text, sogar die Bilder waren abgekupfert. Prijs hat darauf

in seiner ausfuhrlichen Katalogisierung schon hingewiesen,135 aber ich
möchte diesen spannenden Aspekt der materiellen und ikonografischen

Hybridität nochmals beleuchten.

Die 24 Bilder der Basler Haggada mögen «unique and impressive»135

wirken, wenn wir sie nur mit Vorläufern jüdischer Buchkunst vergleichen.

Dem christlichen Publikum zumindestwaren die biblischen Szenen damals

schon rechtvertraut.Tatsächlich sind die Druckstöcke aus dem Altbestandslager

der Druckerei reaktiviert worden. Bereits hundert Jahre zuvor hatte

ein Basler Drucker eine Lutherbibel mit derselben Serie an Holzschnitten

ausgeschmückt, nun kamen sie wieder zur Geltung. Teilweise mussten die

Druckvorlagen dafür durchs Recycling gehen: gleiches Material — mit
anderer Bedeutung; gleicher Bildaufbau - mit leichten Retuschen.

Für das Titelblatt hatten die Editoren das Motiv Moses vor dem

brennenden Dornbusch ausgesucht (Abb. 23). Die Szene hatte es in den

hundert Jahren zuvor immer öfter auf den Umschlag einer Haggada
geschafft. Der kniende Moses funktionierte sozusagen als Etikett einer
Haggada. In diesem Fall wie in dem Amsterdamer Vorbild von 1712 lehnte sich

die Darstellung an die Merian-Bibel an. Die Aneignung von Bildmaterial
christlicher Werke für jüdische Drucke überrascht nicht. Immer wieder

hatte sich - vor allem im Buchdruck - die antike, jüdische und christliche

Ikonografie überschnitten. Die Bibelillustration von Matthäus Merian
d.Ä.von Strassburg (1630) war so verbreitet, dass sie weltweit auch jüdische

Imagination geformt hat, zum Beispiel in der Gestaltgebung des Salomonischen

Tempels in Bibeln, aufTeppichen und für Misrach-Tafeln.137

Für die Umschlag- und Innendekoration desTextes gaben Haas und

Coschelsberg also 1816 keinen Illustrationsauftrag heraus, sondern bedienten

sich an einemVorratvon Druckstöcken, die aus dem frühen 18. Jahrhundert

stammten. Für die Esterrolle (1806) hatten sie sich schon aus dieser

Serie bedient, nun arbeiteten sie gleich zwei Dutzend Bildmatrizen in den

Text ein. Die Holzdrucke waren erstmals in einer christlichen Lutherbibel

von 1710 bei Brandmüller in Basel erschienen.138

Für die Wiederverwendung gingen die Herausgeber ausgesprochen

pragmatischvor, begutachteten dasvorhandene Material und suchten nach

passenden Textstellen oder ähnlichem Stoffin der Haggada.Mit Hilfe neuer
Bildunterschriften erhielten einige Illustrationen dann ein neues Sujet.
Der «Übergang über den Jordan» mutierte so zum «Durchzug durch das

Rote Meer».139 Wirklich kühn ist die Aneignung des neutestamentlichen

106



by by nsD1? < rnTQ:
—; t — - ; t • ;

: ©7d>ÊfiH D£7)Ü""W\EPI* 0^7 B>7 :

at

riDEQ ÏPN ra "m fr
- v " " t ; t ; — x

[25] Weiterverwendung von Bildern
Im jüdischen Ritusbuch zu Pessach findet 1816 der Holzschnitt zu Jesus
beim Letzten Abendmahl aus der Lutherbibel nochmals Verwendung. Unter

der jüdischdeutschen Bildüberschrift «Die Feier des Überschreitungs

Opfers» steht die Tischszene mit zwölf Männern und zwei Bediensteten.
Der zentralen Figur hatte man in der Druckplatte den Heiligenschein
nivelliert. Die Illustration ist an der Stelle eingefügt, wo die Haggada die

Anordnung der Speisen auf dem Festtisch erklärt und sonst die familiäre
Festrunde im zeitgenössischen Gewand zu sehen ist. Der Bezug auf das

christliche Osterfest ist in dieser Einbindung nicht mehr explizit, konnte
aber als Subtext gelesen und gedeutet werden, ein klassischer Fall von
Aneignung und Neubelegung im Kulturkontakt.

Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi, Druck Wilhelm Haas, Herausgeber
Salomon Coschelsberg, Basel 1816.

Universitätsbibliothek Basel, UBH FQJII 7.



Materials (Abb. 25). Ein Holzschnitt zum Letzten Abendmahl von Jesus

und seinenJüngern wanderte aus dem Matthäusevangelium in die Pessach-

Liturgie. Der zentralen Figur im Bild hatte man dafür den Heiligenschein

gekappt. Der wichtige Herr sitzt nun vor einer grossen freien Wandfläche.

Die neue Bildunterschrift lautet «Die Feier des Überschreitungs Opfers»,

eine deutsche Übersetzung für Pessach.

Und um welche «Feier des Überschreitungsopfers» sollte es sich

eigentlich handeln, die desVolkes Israel bei der Ankunft im Heiligen Land,
die des historischen Juden Jesu oder um das jährliche jüdische
Erinnerungsfest im Frühjahr? Die Pessach-Liturgien zeigten an dieser Stelle im
Buch häufig den Seder, also die Anordnung der Speisen aufdem Festtisch,
die versammelte Grossfamilie und womöglich das nichtjüdische Personal,

also ebenfalls eine Tischszene (Abb. 21—22).

Die hier eingesetzte Szene des LetztenAbendmahls am langenTisch

war allerdings zu typisch in der Aufstellung der Gefolgsleute rund um die

ruhende Zentralperson, um nicht — mit oder ohne Heiligenschein — an

eine DarstellungvonJesus mit seinenJüngern zu erinnern. Die Lebens- und

Bildwelten waren kaum so abgeschottet, dass man dem jüdischen Publikum

einenJesus ohne Heiligenschein als einen elsässischen Familienvater

Dukas oder Bloch präsentieren konnte. Ich denke, die Editoren wussten,
dass sie die alte Bildbedeutung im neuen Kontext nicht ganz löschen

konnten. Sie akzeptierten den andauernden Kippeffekt im Bild. Die Szene

transportierte nun eine Mehrdeutigkeit von Historie und Gegenwart, von
Oster- und Pessachereignis. Für den Juden der Aufklärung war das kein

Widerspruch, eher eine Provokation für das christliche pietistische Milieu.
Die jüdische Rezeption des Drucks hat dann nach dem Holocaust

eine überraschende Wendung genommen, nicht die jüdische Appropriation

einer Mehrheitskultur ist wiederentdeckt worden, sondern angeblich

eigenständiges Kunsthandwerk. Im Religionsgespräch der Spätaufklärung
hinterliess aber sicherlich die Figur des Jesus als Juden den grösseren

Eindruck unter den Zeitgenossen. Die jüdische Untertitelung christlicher

Ikonografie zeigt kulturelle Nähe und eine angstlose jüdische Position im
Wettstreit der monotheistischen Religionen.

Mendelssohn-Bibel aus Basel

Eine erst kürzlich entdeckte Verlagsanzeige (Abb. 20) gibt uns neuen Auf-
schluss über die Bibeledition von Haas und Coschelsberg. Innerhalb von
fünfJahren, zwischen 1822 und 1827, brachten sie den Tanach, das

entspricht dem Alten Testament in christlicher Terminologie, in drei
Sprachformaten heraus: als zweisprachige Ausgabe, als rein deutsche Ausgabe und
zuletzt als hebräischen Urtext.140 Die Drucke sind heute in Bibliotheken in

108



aller Welt anzuschauen. Insbesondere die Biblia Hebraica, von der sofort

3000 Exemplare gezogen wurden, ist vielfach nachgewiesen.
Die Ubersetzungen der biblischen Bücher entnahmen sie der vierzig

Jahre alten Berliner Edition der jüdischen Aufklärer. Wie Mendelssohn
und Kollegen entschieden sich die Basler nochmals für Hochdeutsch in
hebräischen Lettern. Jedoch beschränkten sie sich auf den Urtext und
seine Übersetzung. Das rabbinische Kommentarwerk entfiel ersatzlos. In
einer ganzen Reihe von Nachdrucken der Mendelssohn-Bibel in Deutschland

ist diese Basler Variante eine sehr späte Geburt. Denn die Aufklärer-
Bibel konnte inzwischen sogar schon in gotischer Schrift in Kassel bestellt
werden, und die lateinisch gedruckte Fassung wurde ab den 1820erJahren
der Standard.141

Coschelsberg stellte Urtext und deutsche Übersetzung in zwei
parallel laufenden Spalten in direkten Vergleich. Aber nicht nur die Sprachen,
auch zwei Religionen wurden parallel bedient. Während die hebräische

Fassung einem christlichen Leserkreis diente, war die zweisprachige
Fassung - angeblich in einer Erstauflage von 2000142 - auf eine jüdische
Leserschaft ausgerichtet.

Tatsächlich jonglierten die Verleger zwischen jüdischen und christlichen

Interessen, um beide mit geringem Mehraufwand zu verbinden und

insgesamt zu einer lohnenden Auflagenhöhe zu kommen. Die verschiedenen

Sprachversionen waren von Anfang an aufeinander abgestimmt. Die
einmal gesetzten Kolumnen blieben immer erhalten, ob im ein- oder
mehrsprachigen Layout. Hilfen zum Vortrag im jüdischen Gottesdienst, wie die

Einteilung der Wochenabschnitte und Angaben zur Intonation, ergänzten
den Bibeltext der zweisprachigen Ausgabe nur in einer Randglosse, so dass

die christliche Biblia Hebraica sich einfach herausschälen liess.

Wie kam es aber zu dieser jüdisch-christlichen Parallelausgabe, und
wie konnte sich Coschelsberg als jüdischer Editor und Gewährsmann
durchsetzen? Ein bisher unbekannter Werbezettel aus dem Hause Haas

aus der Vorbereitungsphase des Projekts gibt nun neuen Aufschluss. Das

jüdischdeutsche Blatt tauchte erst 2010 in einem Zürcher Familienerbe
auf, das einerseits auf die oberelsässische Rabbinerfamilie Katzenellenbogen

und andererseits aufeine Basler Familie zurückreicht. Mit folgenden
Worten warb vor zweihundert Jahren der Verleger Haas, auch im Namen

Coschelsbergs, um Vorschüsse und Grossabnehmer für den geplanten
Bibeldruck (Abb. 20):

«Ankündigung
Unterzeichneter schmeichelt sich, dem mit Recht schon längst geäusserten Wunsche, —

eine reinejüdisch-deutsche Bibel zu erhalten, — entsprechen zu können.

Obschon zwar mehrere Ausgaben davon, an verschiedenen Orten erschienen sind.

Allein die denselben beigedruckten Kommentaren oder °Auslegung °, verursachten nicht

nur, dass der Preis dem Unbemittelten zu hoch zu stehen kam, sondern sie schreckten

den Nichtgelehrten ab, sich dieselben anzuschaffen, weil er keinen Gebrauch davon

109



machen kann. Besonders das 'weihliche Geschlecht. Und diese sollten doch auch die

Heilige Schrift lesen und verstehen lernen.

Da nun in meiner Buchdruckerei, durch Veranstaltung und aufKosten der löblichen

Bibel=Gesellscbaft, erscheinen wird,

°FünfBücher Mose, Propheten und Hagiographen °

in Gross Oktav Format. Wozu wederMühe noch Kosten gespart werden. So dass diese

Ausgabe, so wohl aufKorrektheit, als auftypografische Schönheit, Anspruch machen

darf. So ist mir die Begünstigung zu theil geworden, diesen schönen Satz auchfür
eigene Rechnung noch gebrauchen zu dürfen.

Es erscheint daher zugleich.

1) Eine Bibel in Gross Quart Format, gespalten. Ein Spalt enthält den Text, der

andere die deutsche Übersetzung.

2) Die Übersetzung ohne Texte, in nemlichem Format. [... ]
Was die deutsche Übersetzung anbelangt, so wirdvon dem berühmten Mendelsohn die

°Tora 0 und was von demselben übersetzt ist, gewählt. Das Übrige, nach den besten

neuestenjüdischen Autoren.

Um diese deutsche Bibelfür den Nicht-Gelehrten, undfür das weibliche Geschlecht,

gemein-nütziger zu machen, habe ich diese Buchstaben des alten Jüdischen-Deutsch,

mit einigen Verbesserungen, gewählt. [... ]

Das Ganze erscheint unter derLeitung undAufsicht meines Freundes Herrn Koschels-

berg.» [Umschrift]

Es ist schon bekannt, dass die Bibelgesellschaft zu Basel die hebräische

Bibel Haas vollständig abkaufte und eigenständig vertrieb. Die Gesellschaft,

eine Untergruppierung der Christentumsgesellschaft von 1804, war

personell der Reformierten Kirche verbunden. Sie verbreitete den

Offenbarungstext unter Christen im Rahmen der Inneren Mission, lieferte aber

auch Buchmaterial für die Bekehrungsarbeit an Heiden und Juden. Sara

Janner hat aus ihrem Quellenstudium zu pietistischen und missionarischen

Vereinen in Basel bereits den diplomatischen Aufwand geschildert, mit
dem Haas die Schnittstellen und Varianten seiner Bibel zwischen diesen

Polen christlicher und jüdischer Tradition vorverhandelte.143 Nach

Janners Quellenstudium durchkreuzte eine deutsche Parallelausgabe die

Absicht der Bibelgesellschaft, die nur die hebräische Studienausgabe im
Sinn hatte. Als sich herausstellte, dass Haas gleichzeitig eine zweisprachige

Bibel auf den Markt bringen wollte, fürchtete man die Konkurrenz

zur christlichen Botschaft und wollte Einfluss auf die deutsche Fassung

nehmen. Der christlicheVerein bestand aufeiner christlichen Ubersetzung,
während Haas nichtvon der jüdischenMendelssohn-Übersetzung abrückte.

Deshalb distanzierte sich die Bibelgesellschaftvon der zweisprachigen und
deutschen Mendelssohn-Ausgabe als «zu jüdisch» und subskribierte nur
die hebräische Ausgabe.144

Die Verlagsankündigung für den jüdischen Buchhandel mit
Coschelsberg als Korrespondenzadresse spricht offen von der finanziellen

Beteiligung der Bibelgesellschaft und propagiert doch eindeutig die

110



jüdischen Studien- und Volksausgaben. Es liegt also nahe, dass nicht die

jüdischen Partner, sondern die christliche Bibelgesellschaft hier die

grösseren Kompromisse einging. Ich nehme an, dass die jüdische Gemeinde

selbst das Grossprojekt aufgezäumt hatte. Ein namenloser «vierköpfiger
Verein» sei nämlich laut Quellen der Bibelgesellschaft an den christlichen
Verein herangetreten, um die Beteiligung an einem hebräischen Bibeldruck
anzubieten.145 Die jüdische Gemeinde wäre solch ein informeller «Verein»

ohne Rechtsbasis, Salomon Coschelsberg einer ihrer aktivenVorsteher. Der
französische Hilfsrabbiner Katzenellenbogenwohnte damals noch in Basel,

er hatte auch gerade bei Haas veröffentlicht.146 Von seinem Vater Naflali

Katzenellenbogen, Oberrabbiner des Konsistoriums in Haut-Rhin, sollte
die Basler Bibelausgabe dann mit der religiösen Approbation versehen

werden, welche die Mendelssohn-Bibel fürJuden in Frankreich freigab.147

Die zweisprachige, ganz hebräisch gesetzte Bibel gehörte somit zur
innerjüdischen Publizistik und entsprach den Zukunftsideen des

Oberrabbiners in Colmar.

Nur für Ungelehrte und Frauenzimmer?

«Gemeinnützig» hiessen die deutschen Publikationen in hebräischem

Zeichensatz im Wortgebrauch der Aufklärung. Ein Mitstreiter von
Mendelssohn, Isaac Euchel, begründete 1797 jüdischdeutsche Publikationen
mit diesem Argument,148 und das Duo Haas-Coschelsberg bewarb noch

eine Generation später die jüdischdeutsche Bibel als «gemeinnütziges»
Unternehmen. Die ungebildete Mehrheit wäre am besten in der Alltagssprache

Deutsch, aber mit der vertrauten, «alten» jüdischen Typografie zu
erreichen. Danach stehen die jüdischdeutschen Drucke aus demVormärz

im Auftrag der Volksbildung und Vermittlung historischer Religionsfundamente.

War es also nur eine Hinwendung der Elite zum illiteraten Volk,
das anders nicht zu erreichen wäre? Aber wer sollte diese ungebildete

Allgemeinheit gewesen sein, die besser Deutsch als Hebräisch verstand,
aber dennoch kein deutsch gedrucktes Buch lesen konnte oder wollte?

Das Marketing zur Basler Bibel weist auf einen weiteren Aspekt
der Schriftwahl bei Coschelsberg. Es deutet auf ein autoritär konservatives

Anliegen, das wir im Zusammenhang mit institutionellen Interessen

wiederfinden werden (s. 5. Kapitel). Nochmals sehen wir eine sehr

interessante Verschiebung von Medium und Inhalt, diesmal auf der Ebene

der Gattung. Coschelsberg reihte seine deutsche Bibel in eine lange

Tradition der frommen Literatur ein, die sogenannten «Zenne Renne»

oder «Weiberbibeln».

Alle Bände erschienen mit einem Titelblatt mit dem hebräischen

Vers aus Hohelied 3,11: «Geht hinaus und seht,Töchter Zions», der etwas

verschliffen «Zenne Renne ...» lautet. So kündigten seit zweihundert

in



Jahren Herausgeber eine umgangssprachliche Nacherzählung des Bibelstoffs

an. Die jiddische Legendensammlung «Zenne Renne»war im 17. und
18. Jahrhundert sehr beliebt und wird als eine wichtige Quelle religiöser
Vorstellungswelt angenommen. Mit der Entschuldigung, dass Frauen die

heilige Sprache nicht lernen und verstehen müssten, konnte eine
umgangssprachliche Adaption kanonischerTexte gedeihen. Es ist unbestritten, dass

auch Männer diese Erzählungen lasen und zur religiösen Orientierung
benötigten, denn Jiddisch liess sich leichter verstehen, selbst wenn in
Hebräisch gebetet und rezitiert wurde. Das Label der Frauenbücher garantierte

dem Käufer vor allem einen sprachlich wie inhaltlich zugänglichen
Text, weniger eine Einteilung nach Geschlechtern. Daher hatte auch die
kursive Type für das Jiddische die Bezeichnung «Weiberdeutsche Schrift»
erhalten, obwohl sie genauso in zweisprachigen Gebetbüchern für Männer

Verwendung fand. Generell wurden mit diesem Wortgebrauch hebräischer

Analphabetismus und Bildungsferne dem sozialen Gender «Frau», gleichzeitig

kanonischeTexte und Literatursprache dem sozialen Gender «Mann»

zugeschoben.
Die jüdischen Aufklärer distanzierten sich eher von der populären

Zenne-Renne-Bibel. Schliesslich war sie der Inbegriff einer eigenwilligen
Volksfrömmigkeit, von sprachkritischer oder vernunftgeleiteter
Quellenauslegung weit entfernt. Auch sprachästhetisch hatten sich hier die
Mundart und ein freier Umgang mit Versatzstücken von Hebräisch zu
einer - von Reformern geächteten - Melange verbunden. Erst im 20.
Jahrhundert wandte sich die jüdische Elite mit einem neu erwachten ethnologischen

Interesse wieder diesen Büchern zu. Die Präsidentin desJüdischen
Frauenbundes Bertha Pappenheim (1859-1936) setzte sich sogar an eine

Übersetzung der Weiberbibel ins Hochdeutsche. Die Zenne Renne wurde
also im 19. Jahrhundert nicht mehr nachgedruckt, sondern grundlegend
verändert. Die erste moderne Fassung erschien, so der Historiker Julius
Carlebach, 1836 im bayrischen Sulzbach mit neuen erbaulichen Erzählungen

und in Hochdeutsch.149

Eine ganz andereModernisierung dieser erbaulichen Gattungwurde
kurz zuvor in Basel vorgeschlagen: zurück zum Urtext, ohne rabbinischen
Ballast, in weltlicher Sprache. Die alte Schriftform behält man bei. Die
modernen Übersetzer werden (bis aufMendelssohn im Band Deuterono-
mium) nicht einmal benannt. Wiederum stellt Coschelsberg jiddische und
hochdeutsche Literatur unter eine gemeinsame Klammer und nimmt dem

angeblich revolutionären deutschen Text damit die Schärfe. Die Texte der
Aufklärer verpackt er in «Weiberbibeln», er nutzt Vertriebswege, Aufmerksamkeit

und Leserbindung der jüdischdeutschen Schreibweise.

Sichtet man alle Arbeitshinweise des Herausgebers Coschelsberg,

so vermied er jegliche sprachsystematische Opposition zwischen Jiddisch
und Hochdeutsch. Vielmehr behandelte er neue deutsche Übertragungen
als verbesserte Varianten älterer Ausgaben. Er erlaubte sich auch kleine
Korrekturen und Ergänzungen an den berühmten Übersetzungen «älterer

112



und neuerer Israeliten», so sie das Verständnis noch erleichtern
könnten.150 Sowieso alle «Frauenzimmer», aber auch sonstige «Ungelehrte»151
bildeten die Zielgruppe seiner leichten Sprache. Das bekannte Schema,
wie in den Jahrhunderten der «Weiberbibel» Bildung mit Gender zu
verknüpfen, blieb salonfähig.

Doch gerade dievolkspädagogisch herablassende Charakterisierung
des Lesepublikums macht mich auch stutzig ob der Wahl des Mediums.
Weshalb bemühte man denn für ungebildete Schichten weiterhin die
Schriftweise der religiösen Elite? Welchen gemeinnützigen Vorteil sollte
es haben, eine Alltagssprache in einer Schrift; zu lesen, die nicht von der
Umgebungsgesellschaft geteilt wurde? Weshalb produzierte die zweisprachige

und zweischriftliche Bildungselite Bücher, die den Bildungsfernen
wiederum nur eine innerjüdische Schriftvariante anboten?

Insbesondere das Geleitwort zu dem Band der Frühen Propheten
lässt aufhorchen, das ein «Lehr- und Lese-Buch für die Jugend, so viel
möglich, zweckmässig und belehrend» eingerichtet verspricht.152 Zumindest

die jüdischen Kinder in Basel lernten zu diesem Zeitpunkt schon

jede Sprache im eigenen Schriftsystem, Hebräisch, Latein, Französisch,
Deutsch, womöglich Griechisch.

War es Realitätssinn oder Wunschdenken der Coschelsberg-Editio-
nen, dass die Alphabetisierung und Lesekultur der jüdischen Bevölkerung
in hebräischer Schrift stattfinde? Welche junge Generation sollte das sein,
die eher in jüdischdeutschen Heften schmökerte als in einer deutschen
Novelle oder Zeitung? Wessen Handelstochter sollte das sein, die eher

jüdischdeutsche Erzählungen als ein Pariser Modejournal oder das
Rechenbuch von Fäsch studierte?

Wir können nicht mehr beurteilen, ob der Herausgeber Coschels-

berg persönlich an die Notwendigkeit einer jüdischdeutschenVolksbildung
dachte, sich nach der effektiven Nachfrage im Buchmarkt im Elsass richtete

oder eher den Bildungsidealen einer konservativen Konsistoriumsführung

im Elsass folgte. Zumindest die Lehrer an den jüdischen Dorfschulen
im Oberelsass unterrichteten noch im deutschen Dialekt und benutzten
eher jüdischdeutsche Schreibübungen und Lesetexte als französische.

Die Mendelssohn-Bibel der 1820er Jahre von Haas und Coschels-
berg übernimmt den Bildungsimpetus und Sprachpurismus der jüdischen
Aufklärer der vorhergehenden Generationen, doch im veränderten Kontext

grösserer gesellschaftlicher Rechte und Pflichten bekommt die Pflege
der jüdischdeutschen Schreibweise einen sozialkonservativen Zug. Leider
ist über die Verbreitung dieser deutschen Drucke nicht viel bekannt, in
staatlichen Bibliotheken sind vorrangig die hebräischen Ausgaben der
christlichen Bibelgesellschaft katalogisiert. Insbesondere die elsässische

Rezeption ist schlecht dokumentiert.

«3



Jüdischdeutsch: ein Trojanisches Pferd für Mission

Die Druckerei Haas befand sich Anfang des 19. Jahrhunderts auf einem
weiten Gelände in der Vorstadt Steinen, Ecke Leonhardsgraben, vis-à-
vis vom Lohnhof. Die heutige Leonhardsstrasse hiess damals nach dem
Missionshaus am anderen Ende der kurzen Verbindungsstrasse. Richtung
Altstadt, ebenfalls nurwenige Schritte entfernt,war dieJüdische Gemeinde

am Heuberg eingemietet. Der Schriftgiesser Haas lag in diesem Stadtge-
füge ungefähr in der Mitte zwischen beiden, hier kreuzten sich die Wege.

Im typografischen Raum tummelten sich die Akteure auf noch engerem
Bereich, denn grundsätzlich offerierte der Schriftgiesser und Drucker
allen Autoren und Verlegern, in Europa und in der Stadt, seine «reelle und

billige Bedienung».153

Zeichen und Bilder aus einem sozialen und kulturellen Kontext können

in einem anderen Zusammenhang eine ganz andere Funktion erhalten,
das zeigt nicht nur die Weiterverwendung der christlichen Abbildungen
in einer Pessach-Haggada. Auch die Schriftsprache Jüdischdeutsch, die
wir bisher als exklusiv jüdischen Kommunikationsraum betrachtet haben,
wurde von anderen Akteuren benutzt. Jüdische Selbstverortung in der
Moderne traf hier auf christlichen Bekehrungseifer. Die Schriftgiesserei
Haas belieferte vor allem theologische Gesellschaften und christliche Verlage

mit den bleiernen Matrizen des hebräischen Alphabets, und deren
Hebraica dienten ganz unterschiedlichen Interessen.

Auch als Verleger betreute Haas Titel der theologischen Fakultät
und hebräische Grammatiken. Eine solche akademische Grammatik eines

LuzernerTheologieprofessors von 1813 war mit einem Anhang zur
jüdischdeutschen Schriftversehen.154 Dies mag zunächstverwundern.Was konnte
einem zukünftigenTheologen eine solche Instruktion nützen? Tatsächlich

stossen wir hier aufeine klassische Disziplin der Theologie und einen der

Ursprünge der sprachwissenschaftlichen Beschäftigung mit Jiddisch.155

Nicht aus rein philologischem Interesse stellten Theologen die ersten
Wörterbücher des Jiddischen zusammen. Bereits seit dem 17. Jahrhundert
nährte sich das Interesse an der Sprache aus dem Wunsch, Juden zu
bekehren. Theologen verfassten sogenannte Missionsgrammatiken für das

Konversionsgespräch. Am Institutum Judaicum in Halle verankerte man
Jiddisch im Curriculum der jungenTheologen zurMissionsvorbereitung.156

Im 19. Jahrhundert wandte sich die Judenmission in der innerjüdischen
Schriftform an die Ungetauften. Auch die Basler Mission druckte
Offenbarungstexte in den «Sprachen der Völker», in Amharisch oder Arabisch,

genauso wie in der jüdischen Digrafie des Deutschen.
Ein judenmissionarischer Zweig der Christentumsgesellschaft, die

«Baseler Gesellschaft zur Verbreitung des Christenthums unter den
Juden», stützte sich in der regionalen Arbeit wesentlich aufjüdischdeutsche
Druckschriften. Missionslehrer kümmerten sich sogar um die Weiterführung

der Schriftvariante im Unterricht.Aus demJahr 1835 ist eine Schüler-

114



arbeit aus dem elsässischen Oberhagenthal erhalten, eine Neujahrskarte in
doppelter Ausführung, lateinische und hebräische Schreibweise desselben

Textes. Laut Notiz des Basler Lehrers wurde der «Neujahrswunsch der

etwa 7 jährigen Esther Weill an ihren Lehrer Buchstabe für Buchstabe

dictiert, und von derselben jüdischdeutsch auf nebenstehendes Blatt
geschrieben.»157 Auch die Vereinsberichte aus den 1840er Jahren erwähnen

die Arbeit mit jüdischdeutschen Drucken.158

Als Haas und Coschelsberg mit der Bibeledition auf den Markt
kamen, bearbeitete Wilhelm Haas parallel einen Auftrag der Basler

Missionsgesellschaft, den «Versuch über das göttliche Ansehen des Neuen
Testaments» von David Bogue, dem geistigen Vater der Londoner Missi-
onsgesellschaft.159 Der Basler Sekretär der Christentumsgesellschaft hatte
den Traktat 1808 auf Deutsch herausgebracht, nun wurde die Oflenba-

rungslehre zu den Evangelien noch in hebräischen Typen nachgedruckt.
Die Bibeln von Haas und Coschelsberg, die die ansässige Bibelgesellschaft
vorfinanziert hatte, sollten - so die Vereinsprotokolle - unter anderem

«den hin und wieder erwachenden Bedürfnissen der jüdischen Nation»
abhelfen.160

Das Kundenverzeichnis der Firma Haas, die Rangeleien um die
Mendelssohn-Bibel sowie die missionarische Praxis in der Region zeigen,
dass die jüdischdeutsche Schrift nicht mehr die innerjüdischen Diskurse
absicherte. Zwar konnte man heikle Positionen in dieser Druckschrift
verhandeln, ohne dass die allgemeine Öffentlichkeit mitlas, aber weder

im Geschäftsleben noch im Religionsgespräch konnte die jüdische Gesellschaft

sich aufgrund der Sonderschrift unbeobachtet fühlen. Produktion
und Rezeption schieden sich nicht eindeutig an den Grenzen zwischen

Nicht-Juden undJuden. Aus unserer Kenntnis der verschiedenen Akteure
der Basler Hebraica aus dem frühen 19. Jahrhundert müssen wir deswegen
hinter der emphatischen Neubewertung desJüdischdeutschen,wieThomas
Kollatz sie vorgenommen hat, ein Fragezeichen anbringen:

«Vorübergehend gelang es derjüdischen Minderheit in Deutschland im Medium der

Schrift, auch die deutsche Sprachefür den Binnendiskursjruchtbar zu machen und

dem Zugriffder nichtjüdischen Außenwelt zu entziehen. Eine selbstbewusste

Vereinnahmung der Sprache der Mehrheit, durch die Wiedergabe deutscher Sprache in
hebräischen Lettern. »161

Die Ausrichtung auf einen jüdischen Leserkreis war zwar gesichert, aber

die beteiligten Autoren und Akteure konnten ebenso aus der christlichen
Ecke kommen. Und mancher Absender nutzte diese Form der Camouflage.

Eindrucksvoll zeigt das ein Basler Bändchen «DerJudenfreund» von
1806. Der Titel nimmt einerseits auf den flächendeckenden Erfolg des

Schulbuchs «Der Kinderfreund» Bezug, das der preussische Gutsherr von
Rochow für den Unterricht an Landschulen entworfen hatte (1776), um « die

grosse Lücke zwischen Fibel und Bibel auszufüllen».162 In ähnlichem Stil

"5



brachte «DerJudenfreund»von Haas sprachliche und sittliche Ideale unter
einen Hut. Moralische Erzählungen unterschiedlichen Tons, orientalisch

märchenhaft, heimatnah frühromantisch reihen sich nacheinander. Der
Hinweis «zur Übung der reinen deutschen Sprache, besonders den

Frauenzimmern», funktionierte als Genre-Bezeichnung für leichte Literatur.
Ein penetranter Erziehungsgedanke zum gesellschaftlichen Idealjuden
verortet das Büchlein eindeutig in der Emanzipationszeit. Ob es aber vom
Elsässer Coschelsberg, einem Missionspfarrer oder vom Drucker Haas

konzipiert war, lässt sich nicht leicht sagen. Die Sprachverbesserung der

Juden ging mit anderen humanistischen, vielleicht auch missionarischen

Anliegen einher. Ich möchte lediglich eine Beteiligung von Coschelsberg

ausschliessen, der sich nachweislich nur für religiöse und gemeindeorientierte

Texte eingesetzt hatte. Ausserdem war ihm wahrscheinlich bekannt,
dass unter demselben Titel «Der Judenfreund» bereits ein judenfeindliches

Witzebuch die Runde machte, das bald zum dritten Mal in Leipzig
aufgelegt werden sollte. Dieser antisemitische «Judenfreund» arbeitete in
lateinischen Buchstaben, aber unter jüdischem Pseudonym.163 Am Oberrhein

wurde das Attribut «Judenfreund» nicht ironischverstanden, sondern

eher von pietistischen Kreisen in Anspruch genommen. Eine intensive,
erdrückende Zuwendung. Die judenmissionarische Gesellschaft firmierte
ab 1831 als «Freunde Israels».

Meines Erachtens war die hebräische Umschrift von deutschen
Missionsschriften in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts nicht mehr

am Alphabetisierungsstand der jüdischen Bevölkerung ausgerichtet. Die
Judenmission wollte vielmehr in den kulturellen Raum der jüdischdeutschen

Publizistik eindringen.

Mediengeschichtliche Einordnung

Der jüdische Gelehrte Salomon Coschelsberg in Basel zeigte keine
Berührungsängste aufdiesemTerrain. Er arbeitete mit einemVerleger zusammen,
der christliche wie jüdische Partner bediente. Coschelsberg redigierte
ausschliesslich in hebräischer Type. Sein Ehrgeiz richtete sich auf religiöse
Standardwerke sowie aufdieVerbreitung und orthografischeVerbesserung
bereits veröffentlichter hochdeutscher Texte in hebräischen Lettern, von
ihm mit «reines Deutsch» oder «jüdisch deutsch» bezeichnet. Für ihn
scheint die Schreibweise kein Übergangsphänomen der Spracherziehung

gewesen zu sein, vielmehr der Ausweis einer sprachlichen Modernisierung
des Deutschen neben einer Gelehrtensprache Hebräisch. Hier zeigt sich

eine möglicheVariante der jüdischen Schriftentwicklung, die um 1815 noch

geschäftsfähig war - wohlgemerkt ohne auf eine politische oder religiöse
Gruppenbildung abzuzielen. Hilfreich für diese anspruchsvolle jüdische
Publizistik war das technische Know-howgepaart mit Experimentierfreude

116



im Druckhaus Haas. Durchgesetzt hat sich dann allerdings die mehrheitliche

Schreibweise des Deutschen, auch für die jüdische Publizistik.
In Coschelsbergs Verständnis des Jüdischdeutschen benötigte es

keine Verunglimpfung des Jiddischen und vorhergehender Generationen.
Seine Sprachidentität mit dem deutschen Standard reichte so weit, dass

er ihn als Weiterentwicklung der jiddischen Alltagssprache und Literatur
deutete. Insofern pries er die Mendelssohnübersetzung einfach als eine

neue Volksbibel, als moderne «Weiberbibel» an.

Sicherlich sind die jüdischdeutschen Drucke aus Basel nur mit Blick
auf die jüdische Leserschaft im Elsass zu verstehen. Die Zusammenarbeit

des Basler Druckhauses Haas mit dem französischen Konsistorium
reichte über die aktive Zusammenarbeit mit dem jüdischen Partner vor
Ort hinaus. Im Elsass, auf der Grenze zwischen ideologisch aufgeladenen

Nationalsprachen, erfüllte das Jüdischdeutsch nochmals eine andere

Funktion als zum Beispiel in Preussen. Französische Juden konnten mit
dem augenfälligen Argument des jüdischen Zeichensatzes und einer
unabhängigen Schrifttradition einfacher als andere Elsässer am deutschen

Idiom festhalten.

Ii7



77 Das sogenannte Ma'asse-Buch: Jakob bar Abraham Pollak (Hg.), Eyn shoyn may-
seh bukh (Basel 1602). Digitalisât der Universitätsbibliothek Basel auf dem Portal

http://www.e-rara.ch/; Jean Baumgarten, Le peuple des livres (Paris 2010), S. 264-280;
Clemens P. Sidorko, Basel und der jiddische Buchdruck (1557-1612) (Basel 2014).

78 Salomon Coschelsberg (Hg.), Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi

(Basel 1816). Herausgeber-Vignette auf dem Innenblatt.
79 Einen Überblick zur wissenschaftlichen Debatte um Standardisierungsprozesse ins¬

besondere der Schriftsprache bietet Eispaß.
80 Subskriptionsaufrufvon Wilhelm Haas, Basel 1821, JMS 1681.

81 Der israelische Literaturwissenschaftler Hacohen behandelt die jüdischdeutschen
Drucke als Hybrid-Phänomen, Ran Hacohen, «Germanit be otiot ivriot (Deutsch in
hebräischen Lettern)», in: The Library of the Haskalah (Tel Aviv 2014).

82 Vgl. Brenner; Braese.
83 [David Friedländer], Lesebuch für jüdische Kinder (Berlin 1779).

84 Zur deutschen Übersetzung des Gebetbuches s. Roemer (1995), S. 84-87.
85 Zwei Standardwerke zur jüdischen Aufklärung, beide 1960 auf Hebräisch erschienen,

zeigen die unterschiedlichen Ansätze: Schochat (deutsch 2000), behandelt die Zeit
von 1700-1750 als Vorbereitung der Berliner Aufklärungsbewegung. Eliav beginnt
mit seiner Untersuchung der jüdischen Bildungsinstitutionen erst bei Mendelssohn

und Wesseley, vgl. Mordechai Eliav, Jüdische Erziehung in Deutschland im Zeitalter
der Aufklärung und der Emanzipation, hg. von Ingrid Lohman, Jüdische
Bildungsgeschichte in Deutschland (Münster 2001).

86 Roemer (1995), S. 44 f.

87 Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften.Jubiläumsausgabe Bd. 15-18, Der Penta¬

teuch. Faksimile (Stuttgart-Bad Cannstatt 1990).

88 Transkription in: Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe
Bd. 19/1-4, Schriften zum Judentum. Pentateuchübersetzung in deutscher Umschrift
und Pentateuchkommentare in deutscher Übersetzung (Stuttgart-Bad Cannstatt 1993—

2016).
89 Helmut Dinse, Die Entwicklung des jiddischen Schrifttums im deutschen Sprach¬

gebiet (Stuttgart 1974); Paul Wexler, «Ashkenazic German 1760-1895», International
Journal of the Sociology ofLanguage 30 (1981) und Israel Zinberg, A history of jewish
literature Bd. 7-8 (New York 1975/76).

90 Roemer (1995).
91 Vgl. Steven M. Lowenstein, «The complicated language situation of German Jewry,

1760-1914», Studia Rosenthaliana 36 (2002/03).
92 Die erste jiddische Übersetzung der Herzenspflichten wurde 1716 in Amsterdam ge¬

druckt, s. Thomas Kollatz, «Schrift zwischen Sprachen. Deutsch in hebräischen Lettern

(1765-1820)», Aschkenas 18/19 (2008/09), S. 352-355; vgl. auch Herbert H. Paper,
«An early case of Standard German in Hebrew characters», in: The Field of Yiddish

(New York 1954), S. 143-146.
93 Marion Aptroot, «<In galkhes they do not say so, but the taytsch is as it stands here>.

Notes on the Amsterdam Yiddish Bible Translations by Blitz and Witzenhausen»,
Studia Rosenthaliana 27 (1993).

94 Roemer (2002), S. 11 f.

95 Vgl. Kollatz zu Publikationsstrategien für Deutsch in hebräischen Lettern.
96 Ein Faksimile mit französischer Übersetzung macht das jüdischdeutsche Original

zugänglich: Simon Schwarzfuchs (Hg.), Le journal révolutionnaire d'Abraham Spire
(Paris 1989).

97 Zum Beispiel: Moses Philippssohn, Moda' li-vene binah oder Kinderfreund und Leh¬

rer. Ein Lehr- und Lesebuch für dieJugend jüdischer Nation und für jeden Liebhaber
der hebräischen Sprache (Leipzig 1808).

98 Kollatz, S. 355-359.
99 Universitätsbibliothek Frankfurt a. M.: Sefer Tehillim. Daitse iberzetzung [...] fun

Mose Dessoi, Basel (Kasselbeig) 1825/26, Digitalisât (1999) auf http://sammlungen.
ub.uni-ffankfiirt.de, urn:nbn:de:hebis:30:2-4117.

Il8



100

101

102

103

104

105

106

107

108

109

110

111

112

113

114

115

116

117

118

119

«9

Dankschriften von Marx Berr, Strasbourg, Sindice [Fürsprecher] des Juifs d'Alsace,
24. Aug. 1789, und von CerfBerr, Versailles, 30. Aug. 1789, in: StABS Kirchenakten QJ.
Auch die französische Nationalversammlung nahm die Aufnahme der Flüchtlinge zur
Kenntnis. Siehe auch Achilles Nordmann, Geschichte der Juden in Basel (Basel 1913),
S. 70.

Abschrift solch eines Fürbittengebets vom Vorsinger der Synagoge in Buschweiler
(Althan Nathan), 4.Aug. 1789, in: StABS Kirchenakten Q_l; sowie mit deutscher
Übersetzung, 12. Aug. 1789, in: StABS Kirchenarchiv S 4 Israeliten 1789.

Gebett, welches ein jeder Vorsinger an jedem heiligen Sabbat nach dem Gebett für
den König [...] für die Wolfart der [...] Stadt Basel [...] zu betten hat, hebräisch und
deutsch, Basel, August 1789; und ebenso für die Stadt Mülhausen, Sept. 1789.
Basler Papiermühle (Hg.), Wilhelm Haas. Sein Tagebuch (Basel 1997), S. 40. Die
Erinnerungen umfassen nur die erste Lebenshälfte, so dass die spätere Zusammenarbeit
mit Coschelsberg nicht erwähnt ist.

StABS, Kirchenakten QJ, [Aug. 1789], Etat der Flüchtlinge aus Niederhagenthal. In
einem Nachtrag zu den Haas'schen Hebraica hat Bernhard Prijs noch weitere
Einblattdrucke beschrieben, darunter auch ein Gebet für den König aus dem Jahr 1789,
mit Haim Plotzek als Herausgeber. Dieser Druck ist für ein jüdisches Publikum
bestimmt.

Joseph Prijs, Die Basler hebräischen Drucke (Ölten 1964), S. 435-472. Ich baue auf
dieser Arbeit aufund weise nur weitere Fundstellen und Nachweise vollständig aus.

Biografische Angaben nach Alfred Bruckner, Schweizer Stempelschneider und
Schriftgiesser (Basel 1943), S. 84-129.
[Wilhelm Haas, Hg.], Das Gebet des Herrn in 100 Sprachen und Mundarten (Basel
1830).

Martin Möhle, Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Bd. 8, Die Altstadt
von Grossbasel II (Basel 2016), S. 230 ff.

Bennewitz (2008), S. 307-330.
Bennewitz (2008), S. 324 ff.

Nikiaus Stettier, Peter Haenger und Robert Labhardt, Baumwolle, Sklaven und Kredite

(Basel 2004); Susanne Bennewitz, Ein Außenseiter handelt. Der Kaufmann Isaac

Dreyfus (1785-1845) in Basel (Göttingen 2014), S. 114-124.
Dokumente und Akten zu Familie Coschelsberg im StABS: Adressbücher der Stadt
Basel; Kirchenakten Q_l; Volkszählung 1815; Niederlassung/Einwohnerkontrolle
[ohne Signatur] im Weissen Haus, «Ausländer 1836-1845»; Notariatsarchiv Johann

Jacob Vest, 245.11 (Hauskauf 1810); Ragionenbuch; IGB-REG.
Anonymus, Tablettes universelles (Paris 1821), S. 355 f. Die Umbenennung wurde aber

abgelehnt, s.Jean-Philippe Chaumont (Hg.), Dictionnaire biographique des rabbins et
autres ministres du culte israélite (Paris 2007), S. 667.

Vater Moses (Coschel) Hirsch(el), gest. 2.2.1804, und Bruder Meyer Hirsch (alias
Charles Singer / Coschelsberg), siehe auch Chaumont.

ADHR, Hégenheim. Registre des noms des juifs, 1808-1811, ebenfalls Unterschrift
der Ehefrau Janet Kroneburg.
Salomon Coschelsberg (Hg.), Sammlung der wichtigsten Verhandlungen bei der
durch ein kaiserliches Dekret vom 30. Mai 1806 in Paris zusammen berufenen grossen

Versammlung der Juden (Basel 1806), Vorwort (online Universitätsbibliothek
Frankfurt a.M.).
Vgl. Prijs, Nr. 316, S. 467 f. Das Gebet selbst ist hebräisch, der Titel des Blattes
hochdeutsch in hebräischen Buchstaben.

Vgl. Roemer (1995). Ein vollständiger Überblick zur Mendelssohn-Bibel hingegen bei:
Steven M. Lowenstein, «The Readership of Mendelssohn's Bible Translation»,
Hebrew Union College Annual 53 (1982), S. 179-213. Der erste Fürther Nachdruck der
Mendelssohn-Bibel (1801-1803) fand eine grössere Anzahl von Vorkäufern in
Strasbourg, siehe Bd. 5,1803, «Nachtrag und Nahmen hinzugekommne Pränumeranden».
Ich danke Eva Grabherr für die Kopien der Fürther Subskribentenlisten.
Vgl. Prijs, Nr. 296, S. 435-441.



120 Moses Maimonides, °Acht Kapitel0 von Rambam mit der deutschen Übersetzung
(Basel 1804), Nachdruck der hebräischen Übersetzung (aus dem Arabischen) von
1484 und einer anonymen deutschen Übersetzung, die in Wien sechs Jahre zuvor
erschienen war.

121 Angelika Linke, Sprachkultur und Bürgertum. Zur Mentalitätsgeschichte des
19.Jahrhunderts (Stuttgart 1996), S. 156-159.

122 Kollatz, S. 358.
123 Gottfried Selig, Lehrbuch zur gründlichen Erlernung der jüdisch deutschen Sprache

(Leipzig 1792), S. 35 £

124 Werner Weinberg, Einleitung zur Pentateuchübersetzung in deutscher Umschrift, in:
Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe Bd. 9/1, und Reuven
Michael, Einleitung zu Briefwechsel (1761-1785) in deutscher Umschrift, in: Moses
Mendelssohn, Gesammelte Schriften.Jubiläumsausgabe Bd. 20/2.

125 Prijs, Nr. 310, S. 454.
126 Kollatz.
127 Vgl. auch Prijs, Nr. 308.
128 "Hebräische Ausdrücke" und "Wörter in hebräischer Schreibung" weise ich in Um¬

schrift oder Übersetzung eigens mit Sonderzeichen aus.
129 Salomon Coschelsbeig (Hg.), Seder haggada schel pessach, Basel 1816, S. 1.

130 Haggada, Offenbach 1795 (vgl. Abb. 21).
131 Coschelsberg (Basel 1816), S. 25.

132 Ebd., S. 24.

133 Rabbiner Israel Meir Levinger, Basler Haggada, Israelitische Gemeinde Basel 1985;
Salomon Koschelsberg / anonymus (Hg.), The Basel Haggadah, Judaica treasures
series, ancient Passover Haggadot (Tel Aviv 1997).

134 The Basel Haggadah (Tel Aviv 1997). Die Auflage markiert das Jubiläum des Ersten
Zionistischen Kongresses in Basel im Jahr 1897.

135 Prijs, S. 450 f. Die Arbeit von Prijs (1964) konnte in der Standard-Bibliografie von Yaari
noch nicht berücksichtigt werden, die deswegen noch uninformiert den Basler Druck
als «entirely new in style» lobt, der etwas Neues gegen das allgegenwärtige Bildprogramm

der Prager, italienischen und Amsterdamer Haggadot bot, s. Abraham Yaari,
Bibliography of the Passover Haggadah (Jerusalem 1960), S.VIII. Spätere Bibliogra-
fien ordnen die Basier Haggada dann als «handsome - but derivative» ein, s.Yosef
Hayim Yerushalmi, Ilaggadah and history (Philadelphia 1975), Nr. 86.

136 The Basel Haggadah (Tel Aviv /Jerusalem: Shazar, 1997).
137 Vgl. Falk Wiesemann, «kommt heraus und schaut». Jüdische und christliche Illustra¬

tionen zur Bibel in alter Zeit (Ausstellungskatalog) (Essen 2002). Insbesondere zur
Basler Haggada S. 110-112.

138 Vgl. Prijs, S. 451. Prijs nennt hier irrtümlich die Lutherbibel von Friedrich Battier, die
im 18.Jahrhundert mehrmals, mit und ohne Bilder, gedruckt wurde. Die Druckstöcke

stammen aber aus einer zeitgleichen Ausgabe der Lutherbibel von J. Brandmüller
(Basel 1710). Die Künstlerinitialen C.M. stehen für C.Maures.

139 Prijs bezeichnet diese Vorgehensweise als «Irrtum», S. 451.
140 Salomon Coschelsbeig (Hg.), "Die fünf Fünfteile des Gesetzes". Der Pentateuch

mit der deutschen Übersetzung von Moses Dessau (Basel 1822); ders. (Hg.), "Ze-
enah uReenah Benot Zion". Die deutsche Übersetzung der Tora von dem gelehrten
und berühmten Moses Dessau [genannt Mendelssohn] (Basel 1822); ders. (Hg.), "Die
früheren Propheten". Mit der deutschen Übersetzung von Meir Obernik und Ahron
Wolfssohn (Basel 1823); ders. (Hg.), "Die Späteren Propheten". Mit der deutschen
Übersetzung (Basel 1825); ders. (Hg.), "Die Schriften". Mit der deutschen
Übersetzung von Moses ben Menachem [Mendelssohn], Isaac Eucel, David Friedländer,
Ahron Wolfssohn, Samuel Detmold (Basel 1827); ders. (Hg.), "Zeenah uReenah
Benot Zion". Die deutsche Übersetzung der "Schriften" (Basel 1826); [ders., Hg.],
"Tora Neviim uKetuvim" Biblia Hebraica (Basel 1827); vgl. Prijs, S. 456-464.

141 Kollatz, S. 362; Steven M. Lowenstein, «The social dynamics of Jewish responses
to Moses Mendelssohn», in: Moses Mendelssohn und die Kreise seiner Wirksamkeit
(Tübingen 1994), S. 333-348.

142 Gemäss Protokollen der Bibelgesellschaft, s. Hans Hauzenberger, Basel und die Bibel
(Basel 1996), S. 101.

120



143 Sara Janner, «Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19.Jahrhunderts. Ein
Forschungsbericht», Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde (2004).

144 Janner weist daraufhin, dass diese mehrsprachige Ausgabe nach der Drucklegung nie
von den pietistischen Gesellschaften beworben wurde.

145 Janner, S. 31-81.
146 Zur Biografie Katzenellenbogen: Mohelbuch Ditisheim, 1823, JMS 266; Prijs S. 454f.

(Drucke in Hebräisch und Deutsch); Bennewitz (2008), siehe Personenregister.
147 Als Vorlage der deutschen Version diente eine Wiener Ausgabe von 1818, aufdie sich

auch die Approbation bezog.
148 Kollatz, S. 361.
149 Julius Carlebach, «Family Structure and Jewish Women», in: Revolution and Evolu¬

tion 1848 (Tübingen 1981), S. 165.

150 "Zeenah uReenah Benot Zion°. Die deutsche Übersetzung der "Schriften0 (Basel
1826), vgl. Prijs, Nr. 313a Ausgabe C.

151 Ebd.
152 «Anmerkung an die Leser dieser deutschen Übersetzung», in: °Die früheren Prophe¬

ten". Mit der deutschen Übersetzung von Meir Obernik und Ahron Wolfssohn (Basel
1823), vgl. Prijs, Nr. 313a Ausgabe C.

153 Zitat aus einer jüdischdeutschen Geschäftsempfehlung von Haas, 1816, vgl. Prijs,
Nr. 308*.

154 Grammatica Hebraica [...] methodum legendi scripta Judaeorum Germanorum [...],
hg. von Th. A. Dereser, Basel 1813, siehe Prijs, Nr. 307.

155 Aya Elyada, A goy who speaks Yiddish (Stanford 2012).
156 Sander L.Gilman,Jewish self-hatred (Baltimore 1986), S. 70 f., S. 81; Weinberg, S. 257.
157 JMS 1175. Dokumente. Korrespondenz des Vereins «Freunde Israel»: Dankbriefvon

Esther Weill an Herrn C.Brenner für erhaltenen Unterricht in Oberhagenthal, l.Jan.
1835.

158 Bericht über das Colportage im Elsaß, Straßburg 1847 [Spendenaufruf]: «Nicht bloß
bei Christen fanden sie [die Kolporteure, S. B.] Absatz ihrer Bücher, sondern auch bei
Juden, die leider das Alte Testament meistens nicht besitzen, und es wurden verschiedene

Bücher desselben, sonderlich solche, die nicht bloß hebräisch waren, sondern
eine deutsche Übersetzung dabei hatten, durch sie abgesetzt.» In der Vereinszeitschrift

derJudenmission wurden die Sonderdrucke für die jüdische Leserschaft, auch
Evangelien und Neues Testament in deutscher Fassung mit hebräischen Lettern,
beworben: Der Freund Israels, Bd. 1,1837, S. 135.

159 David Bogue, Über das Neue Testament, Basel [1822], nach Prijs, Nr. 312.
160 Zitiert nach Hauzenberger, S. 100 £, aus den Protokollen der Jahresversammlung von

1821.

161 Kollatz, S. 366.

162 Friedrich Eberhard von Rochow, Der Kinderfreund. Ein Lesebuch zum Gebrauch in
Landschulen, Frankfürt a.M. 1776, Vorbericht.

163 Das Pseudonym lautete Judas Ascher, vgl. Gunnar Och, «Judenwitz». Zur Semantik
eines Stereotyps in der Literaturkritik des Vormärz, in: Forum Vormärz Forschung
Jahrbuch 4 (1998), S. 181 ff.

121




	Jüdischdeutsche Bücher aus Basel

