Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 196 (2018)

Artikel: Judischdeutsche Drucke und Basler Mundart : judische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 3 (): Judischdeutsche Bucher aus Basel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3(2)




-ll

ll = N
= 5 -‘
-IIII-L”.II.. - Lll"ull =



Judischdeutsche Biicher aus Basel

Anfang des 19. Jahrhunderts erschienen bei der Druckerei Haas auf dem
Kohlenberg einige jiidische Biicher und Gelegenheitsdrucke. Die Drucke
bilden kein einheitliches Verlagsprogramm. Gebetbiicher und traditionelle
Handbiicher zum Schichten stehen neben Bibel-Ubersetzungen der Ber-
liner Aufklirer, einer Pessach-Haggada und moralischer Literatur. Fast
alles sind Klassiker beziehungsweise Nachdrucke, also auf den ersten Blick
nichts Besonderes fiir eine Stadt des Buchdrucks und der Judaica. Fiir
die judische Literaturgeschichte ist der Druckort Basel mit ganz ande-
ren Meilensteinen verbunden: der Talmudausgabe bei Ambrosius Froben
(1578) oder einer altjiddischen Legendensammlung, die hier 1602 erstmals
kompiliert wurde und eine literarische Gattung begriindete.””

Das Projekt des Verlags Haas aus der Anfangszeit der jiidischen
Gemeinde ist kultur- und mediengeschichtlich eine hochst spannende
Angelegenheit. Nicht der Text, sondern die Machart, nicht die Singularitit,
sondern die Mehrdeutigkeit der Biicher sind faszinierend. Die Verleger
arbeiteten an der visuellen Gestaltung und einer verbesserten Rechtschrei-
bung der Texte. Die sprachlichen und asthetischen Anspriiche einer jiidi-
schen Regionalelite trafen dabei — mehr oder minder zufillig — auf einen
experimentierfreudigen Handwerker und Unternehmer. Die gegenseitige
Bedingtheit, nicht nur von «the media» und «the message», sondern
auch von Angebot und Absatz méchte ich an dieser Epoche des Basler
Buchdrucks schildern. Wir bekommen einen Einblick in die Werkstatt des
Buchmarktes und einen Einblick in die veristelten Prozesse sogenannter
Modernisierung, nun nicht mehr auf der Ebene der individuellen Alphabe-
tisierung, sondern auf der Ebene der grafischen Normsetzung. In einer Vi-
gnette auf dem Innenumschlag der Basler Pessach-Liturgie (1816) heisst es:

«Duese Seder-Haggada ist zwar nur einfach obne Pirusch [Kommentar|, allein die
darauf verwendete Sorgfalt, Korrektheit, und durchaus mit grofien Buchstaben ge-
druckt, auch mit einer Menge passender Bildern geziert, verschaffen dieser Ausgabe
gewif$ den Vorzug.» [Umschrift]’8

Zugegeben, der Basler Innovationsvorschlag fand nicht gentigend Publi-
kum und verlief im Sande einer stirkeren Bewegung. Denn die Spezialitit
von Haas und seinem jiidischen Partner Coschelsberg, deutsche Uberset-

zungen in hebriischen Lettern, konnte sich langfristig nicht durchsetzen.
Die jiidische Publizistik wechselte zur selben Zeit fiir hochdeutsche Texte

75



zu lateinischen Typen und 6ffnete damit die exklusiv jiidische Lesehalle.
Haas und Coschelsberg hatten sich auf die Vervollkommnung einer aus-
laufenden Buchgattung kapriziert. Wer sich nur fiir Erfolgsgeschichten
interessiert, kann dieses Kapitel daher tiberschlagen.

Wer sich fragt, wie Vereinheitlichungsprozesse ablaufen, weshalb ein
Standard nicht von einer Elite erfunden und durchgesetzt wird und wie
viele Anlidufe zu sogenannten Standardsprachen in Vergessenheit geraten,
findet hier ein Beispiel (Abb. 20).7°

«Wer auf diese Bibel pranumerieren, oder Prinumerationen sammeln will, wendet
sich gefalligst, in frankierten Briefen,an Herren Schlomo Koschelsberg, Handels-Mann
tn Basel. Oder an den Buch-Drucker und Verleger Wilbelm Haas» [Umschrift]3

Der christliche Schriftgiesser Haas arbeitete mit elsissischen Gelehrten
und Kaufleuten zusammen. Manchmal iibernahm sogar das israelitische
Konsistorium in Strasbourg direkt die Druckkosten. Aber nicht alle
Haas-Ausgaben wurden von Juden und fiir Juden betreut. Auch das Basler
christliche Missionswerk arbeitete mit Deutsch in hebriischen Buchsta-
ben und liess bei Haas drucken. Wir lernen also Produkte der Spitauf-
klirung kennen, die fiir sich Muster an Eindeutigkeit und Klarheit sein
sollen. Sie kommen aber bereits als Kippbild daher, denn es wurde nicht
immer klar, wer fiir wen schrieb, wer mit wessen Zeichen operierte. Die
postmoderne Terminologie hat dafiir den Begriff der Hybriditit eingefiihrt.
Ich mochte hier nur darauf hinweisen, dass solche Unschirfen und neuen
Mischformen eine allgemeine und keineswegs destruktive Erscheinung im
historischen wie aktuellen Kulturkontakt sind.8!

Die neue Literatur der jidischen Aufklirung

Bevor wir das publizistische Experiment in Basel anschauen, mochte ich
eine kurze Orientierung zur Aufklirungsbewegung im westeuropiischen
Judentum vorausschicken.

Der prominenteste Vertreter der «Haskala» (hebriisch fiir Aufkli-
rung) lebte in Preussen: Moses Mendelssohn (Dessau 1729 — Berlin 1786).
Von Beruf Kaufmann und im Seidengeschift sicherlich ein Konkurrent
der Basler Seidenfabrikanten, beschiftigte sich der Berliner nebenbei mit
Philosophie, Religion, Naturwissenschaft und politischen Tagesfragen.
Er publizierte als philosophischer Schriftsteller, intervenierte mit staats-
rechtlichen Essays und kommentierte kanonische Werke jiidischer Lehre
und Praxis in rabbinischer Tradition. Ein Universalgenie.

In der deutschen Literaturgeschichte figurierte er lange nur im
Schattenriss: Er sei fiir Gotthold Ephraim Lessing das reale Vorbild zum
Nathan dem Weisen gewesen, also ein Schlichter im Wettstreit der Reli-

76



gionen und Inbegriff einer ausgleichenden humanitiren Aufklirung. Moses
Mendelssohn hat aber selbst zur Literaturgeschichte beigetragen, indem
er eine deutsche Ubersetzung der Psalmen und der Fiinf Biicher Mose
erarbeitete (1780—1783). Inzwischen ist seine eminente Bedeutung fiir die
judische Religions- und Kulturgeschichte auch in Gesamtdarstellungen der
europdischen Aufklirung festgehalten. Der jiidische Denker behandelte die
grossen Fragen der Aufklarung, das Gegenspiel von Religion und Vernunft,
den Abgleich von Religionspraxis einer Gemeinschaft und Aufgaben in
einer multikonfessionellen Gesellschaft.

In unserem Zusammenhang ist entscheidend, dass er innerjidi-
sche Fragen in deutscher Sprache behandelte und damit die weltliche
Sprache als jiidische Sprache adelte. Er war damit nicht der einzige und
erste Vertreter der jlidischen Aufklirung:3? Weitere Wegmarken sind die
Griindung der jiidischen Freischule in Berlin im Jahr 1778, fiir die das erste
deutsche Unterrichtsbuch konzipiert wurde,® oder die Einfiihrung des
zweisprachigen Gebetbuchs fiir den Hamburger Tempel im Jahr 1819.84

Die Berliner Bibel, an der Moses Mendelssohn als Ubersetzer, Kom-
mentator und Herausgeber mitwirkte, dient heute als Orientierungspunkt
fiir die Sprachgeschichte. Der Beginn des deutschsprachigen Judentums
wird haufig an diesem Gemeinschaftswerk festgemacht. In einer konser-
vativen oder zionistisch orientierten Geschichtsschreibung gilt Mendels-
sohns Tora-Ubersetzung, also der Fiinf Biicher Mose, sogar als Verstoss
gegen die Tradition, da er die Umgangssprache Deutsch zur jiidischen
Religionssprache erhob.

Es ist richtig, dass Deutsch die jiddische Sondersprache im deutsch-
sprachigen Raum hundert Jahre nach Mendelssohns Tod vollstindig abge-
16st hatte, als Umgangssprache und als Schriftsprache. Nur die einsetzende
Zuwanderung aus Osteuropa und damit eine andere Form des Jiddischen,
die Alltagssprache Ostjiddisch aus slawischen Gegenden, brachte die ji-
dische Sondersprache wieder in deutsche oder Schweizer Stidte. Auch in
Liturgie und Theologie, fiir Wissenschaft und Dichtung hatte in unserer
Region Deutsch das Hebriische weitgehend abgelost.

Sofern man die Berliner Haskala als Bruch mit der Tradition gleich-
setzen mochte — eine Einschitzung, die sich vor allem aus den epochen-
tibergreifenden Werken des Historikers Jacob Katz (1904-1998) ergibt —,
steht die Sprachpolitik der Berliner am Anfang eines gewaltigen Verande-
rungsprozesses. Je mehr wir jedoch die voremanzipatorische Entwicklung
einer 6konomischen und wissenschaftlichen Elite beriicksichtigen, desto
mehr riickt die jiidische Sprachenvielfalt vor 1770 in das Blickfeld. Dieser
Weg wird in der jidischen Geistesgeschichte nun seit ungefihr fiinfzig
Jahren verfolgt und verdringt langsam das konfrontative und zionistisch
gepragte Geschichtsbild der Post-Holocaust-Periode.

Juden beherrschten danach bereits im 18. Jahrhundert die deutsche,
franzosische oder hollindische Sprache, was ihnen einen wirtschaftlichen
und kulturellen Austausch mit der nicht-jidischen Umwelt ermoglichte.

77



Weltliche Bildung gehorte genauso wie Mehrsprachigkeit bereits im
18. Jahrhundert zu den jiidischen Bildungszielen. Die erste Gruppe jii-
discher Zeitungsleser, die sich mit Geburts- und Todesanzeigen in der
deutschsprachigen Offentlichkeit meldeten, waren vielleicht die Abon-
nenten des preussischen Intelligenzblattes um 1727, also zum Zeitpunkt
der Geburt Mendelssohns.3¢ Auch die bereits erwiahnte Spracherziehung
der staatlichen Emanzipationspolitik in Osterreich und in den deutschen
Staaten fillt in die Lebenszeit von Moses Mendelssohn. Ein innerjiidischer
Umbewertungsprozess der Sprachen ist daher von ausserjiidischen Uber-
legungen zur gesellschaftlichen Funktion von Sprachen nicht zu trennen.
Aber gerade diese ethnische Trennlinie zwischen Gesellschaften sollte
im Ideal der Aufklirung nicht mehr alle Lebensbereiche durchziehen.
Mendelssohn sprach und dachte als Kind seiner Zeit und arbeitete im
Verbund mit anderen jlidischen Philosophen und Pidagogen. Diese Elite
konnte keineswegs eine neue Gemeinschaftssprache erzwingen, sondern
war ihrerseits auf verstindige Leser angewiesen.

Der jiidischdeutsche Pentateuch von Mendelssohn

Das harte Kriterium der Sprache verliert zudem an Kontur, wenn wir das
Etikett «deutsche Bibeliibersetzung» bei Moses Mendelssohn vorsichtig
ablosen. Erstens kommt darunter eine eigenwillige Buchform zum Vor-
schein, die wir zunidchst einmal nicht als «deutsche» Publikation katalo-
gisieren wiirden: Der Form nach ist es ein sehr traditionelles hebriisches
Buch. Zweitens ist eine deutsche Sprachfassung der jiidischen Bibel keine
ganz neue Idee. Es existierten schon Vorlaufer einer Bibel fiir Juden in
Alltagssprache.

Zunichst einmal zu Aufbau und Zeichensatz dieser deutschen Bibel
von Mendelssohn: Die Ubersetzung des Aufklirers kam als ausgesprochen
judisches Buch zur Welt.8” Obwohl in deutscher Sprache, konnten die
wenigsten von uns diese Fassung der Schopfungsgeschichte lesen, denn
das gesamte Buch ist in hebriischer Schrift gesetzt (vgl. Abb. 5).88 Ein
hebriischsprachiges Vorwort von Mendelssohn leitet die Ausgabe ein. Die
Bibeliibersetzung findet sich dann lediglich als Begleittext zum hebrii-
schen Original unter weiteren hebriischen Kommentaren zeitgenossischer
Gelehrter. Auch der mittelalterliche Standard-Kommentar von Schlomo
ben Jizchak (genannt Raschi, 1040-1105) wird zu jedem Vers zitiert. Men-
delssohn kommentiert dann wiederum die Gedanken dieses pragenden
Gelehrten aus Worms auf jeder Buchseite.

Das Layout hilt also das klassische Format einer rabbinischen
Kommentarsammlung ein, die jeweils eine Partitur der Lehrmeinungen
mehrerer Generationen zum Studium ausbreitet. Mendelssohn und Kol-
legen edierten so die gesamte jlidische Bibel. Diese neue Edition konnte

78



nur fiir jiidische Leser und wenige christliche Theologen bestimmt sein.
Andere hitten schon Schwierigkeiten gehabt, die wenigen Zeilen hebrii-
scher Quadratschrift mit deutschem Wortlaut ausfindig zu machen.

Bibeliibersetzung in weltliche Sprachen

Ist der formale Auftritt also cher traditionell, inwiefern ist dann die Sprach-
wahl revolutionir? Die binnenjiidische Sprache Jiddisch, die zunichst der

heiligen Schriftsprache Hebriisch untergeordnet war, erschien im r7. und

18. Jahrhundert in mehreren Lebensbereichen auch als Literatursprache.
Religiose Werke sowie weltliche Dichtung erhielten eine jiddische Uber-
setzung,und neue Abhandlungen erschienen nun exklusivin der jiidischen

Umgangssprache.? Nils Romer stellt eine kontinuierliche Aufwertung des

jiddischen Dialekts zu einer jidischen Literatursprache fest, die die ex-
klusive Rolle des Hebriischen unterlief.%0

Wann genau diese Sprache als allgemeines Deutsch im Sinne der
regionalen Umgebungssprache verstanden wurde oder wie lange sie noch
einen eigenen Dialekt der jidischen Bevolkerung abbilden sollte, ist da-
gegen schwer zu bestimmen.”! Die historischen Sprachbezeichnungen in
hebriischer Schrift helfen dabei kaum weiter. Zum Beispiel ist das Adjektiv
«jiddisch» in dieser Schreibweise ununterscheidbar von «jiidisch», denn
im hebriischen Zeichensatz stand der identische Buchstabe fiir die Laute
iund .

Einen Anhaltspunkt fiir ein neues Sprachbewusstsein der Uber-
setzer erhalten wir, wenn eine altere jiddische Fassung beibehalten und
daneben eine neue Variante des Standarddeutschen gesetzt wurde. Zum
Beispiel erschienen 1765 die «Herzenspflichten» des andalusischen Autors
Bachia Ibn Paquda in einer dreisprachigen Fassung. Das arabische Original
aus dem 11. Jahrhundert konnte der Leser nun auf Hebriisch, Jiddisch und
Deutsch vergleichen. Hierzu hatte Moses Steinhard das mittelalterliche
Werk der Ethik in «unsre deutsche Muttersprach», so schrieb er im Vor-
wort, neu ubertragen. Diese Muttersprache des Fiirther Rabbinersohns
klassifizieren wir heute in Wortwahl und Stil als Hochdeutsch.9?

Bereits bevor die Berliner Maskilim (hebriisch fiir Aufklirer) zwi-
schen 1780 und 1783 den Pentateuch, Propheten und Schriften in Deutsch
herausbrachten, hatten sich andere Autoren in der Tradition der Volks-
bibeln an die Arbeit gemacht, den heiligen Text in eine weltliche Hoch-
sprache zu bringen.

Mediengeschichtlich iibernahmen solche mehrsprachigen Ausgaben
die Aufgabe, den heiligen Text, nimlich die schriftliche Offenbarung Gottes,
in gelaufigen Worten zu vermitteln. Schon hundert Jahre vor Mendelssohn
wurden in Amsterdam zwei Bibeliibersetzungen angefertigt, die sogar los-
gelost vom hebriischen Urtext vertrieben wurden. Zwei Autoren, Josel

79



von Witzenhausen und Jekutiel Blitz, wetteiferten mit ihren parallelen
Bibeliibersetzungen nicht einfach um die beste Alltagssprache, sondern
arbeiteten fiir das Ziel, mit einer artifiziellen Sprache, der «laschon asch-
kenas» (Sprache Deutsch), die Judenheit von Amsterdam bis Wilna zu ver-
binden. Marion Aptroot hat die beiden Amsterdamer Bibeliibersetzungen
mit jiddischen und christlichen Vorlagen sprachsystematisch verglichen
und festgestellt, dass sich beide vor allem am Luthertext und der Staten-
vertaling, der ersten offiziellen niederlindischen Bibeliibertragung, orien-
tierten. Blitz entfernte sich dabei so weit von den bekannten jiddischen
Bibelfassungen, dass sein Text von ungebildeten jiidischen Zeitgenossen
im Ko6nigreich Polen nicht mehr verstanden werden konnte.%

Heute betont man diesen Vorlauf zur Berliner Aufklarungsliteratur
und zur Handhabung des Hochdeutschen um 1780, nachdem lange Zeit die
revolutionare Tat Mendelssohns herausgestrichen worden war, zum Nut-
zen oder zum Verderben des Judentums —je nach Ideologie. Zum einen war
also Schriftdeutsch fiir gebildete Juden lingst keine Fremdsprache mehr,
und zum anderen waren schon vorher Gelehrte und Verleger angetreten,
um dem Lesepublikum mustergiiltige Fassungen in der Landessprache
anzubieten. Die Sprachentwicklung der jidischen Bevolkerungsgrup-
pen zur allgemeinen Kontaktsprache wird in dieser soziolinguistischen
Perspektive eingingiger, dann «hat die jiddische Sprache nicht nur als
Schriftsprache im 17. und 18. Jahrhundert kontinuierlich an Bedeutung
gewonnen, sondern gleichzeitig auch eine langsame Angleichung an das
zeitgenossische Deutsch vollzogen. Vor diesem Hintergrund erscheint
Mendelssohns Bibeliibersetzung als Teil eines Entwicklungsstranges und
nicht als radikaler Neubeginn.»%*

Die Wahl des Zeichensatzes: Hebriisch oder Latein

Im Gegensatz zur Sprache bietet das Schriftzeichen ein hirteres, ein bi-
nires Kriterium. Der Wechsel des Alphabets von Hebriisch zu Latein (fiir
Deutsch) ist schnell erkennbar und durchschlagend: Die Leserichtung
andert auf links nach rechts, der Buchriicken wandert auf die andere Seite.
Ein frommer Mensch legt ein heiliges Buch, zum Beispiel ein Gebetbuch,
nicht verkehrt herum auf den Tisch, das ist ein Sakrileg. Wo ist aber hinten
und vorne bei einem Buch mit zwei Leserichtungen? Der Wechsel des
Alphabets kann also die Form und die Handhabung des Buches verindern.

Private, sogar wissenschaftliche Bibliotheken sind hiufig auf eine
Schrifttype beschrinkt, denn selbst Fachleute und Kataloge, selbst digitale
Systeme scheitern an der Grenziiberschreitung zwischen zwei Schriftriu-
men. Neben den technischen Hiirden, die sich mit Training und Ehrgeiz
bewiltigen lassen, trennen kulturelle und 6konomische Hiirden verschie-
dene Schriftriume.

8o



[18]

Wilhelm Haas (1766—1838)

An der Leonhardstrasse 1 lag das Anwesen der Firma Haas. Wilhelm Haas

Sohn iibernahm nach der Franzosischen Revolution die Leitung des

Unternehmens, da sein Vater mit politischen Aufgaben absorbiert war.
Erfolgreich kombinierte Haas die Schriftgiesserei mit Druck- und Verlags-
arbeit. Mit den Schriftsatzen fiir den Bleisatz lateinischer, griechischer,
kyrillischer oder hebriischer Schriften belieferte er Schweizer und aus-
lindische Druckereien. Wie sein Vater ein aktiver Hauptmann, Grossrat

und schliesslich Basler Stadtrat, zog er sich schon 1830 aus dem Geschift

zurlick. Seine Sohne verkauften die Firma. Weltruhm erlangte der Name

Haas’sche Schriftgiesserei erst in den 1950er Jahren mit der Schrift Hel-
vetica der Nachfolgefirma in Miinchenstein.

Wilhelm Haas-Decker, Olportrit von unbekannt, um 1820.
Museum Basler Papiermiihle, Schweizerisches Museum fiir Papier, Schrift und Druck.
Archiv der Haas’schen Schriftgiesserei A. G., Miinchenstein.




Uber den Wechsel zur «deutschen» Schrift — so der Wortgebrauch im

19. Jahrhundert — haben die jiidischen Aufklirer viel debattiert, weniger
in philosophischen Abhandlungen, dafiir aber in Verhandlungen mit dem

Verleger. Wiirde ein dusserlich deutsches Biichlein von den jiidischen Le-
sern bestellt? Konnte die Einbusse an jiidischem Publikum, das hebriische

Typen gewohnt war, mit Interesse von nichtjidischer Seite wettgemacht

werden? Sollte man sein biirgerliches und religioses Selbstverstindnis auch

in der Medienwelt der Mehrheitsgesellschaft prisentieren, sich in diese

Offentlichkeit einschreiben, oder sollte man radikale Ansichten lieber in

traditionellem Gewand kleiden, um moglichst viele Glaubensgenossen zu

erreichen? Die Frage des medialen Echoraums, die wir heute als Kommu-
nikationsproblem im Web 2.0 diskutieren, stellte sich hier aufkleiner Skala

fiir die jiidischen Publizisten im westlichen Europa. Der Inhalt konnte sich

von der Form losen, aber die Form lenkte die Rezeption.?

Ab 1780 experimentierten politisch wie religios orientierte Publi-
zisten in Europa mit allen drei Schriftsprachen: Hebriisch, Deutsch in
Hebriisch und der Landessprache. Streitschriften, Gutachten und aktuelle
Nachrichten wurden je nach gewiinschtem Verbreitungsgrad anders gesetzt.
Im lothringischen Metz erschien wihrend der Franzosischen Revolution
eine deutsche Zeitung in hebriischem Satz. Der Journalist Abraham Spire
berichtete in dieser Form wochentlich aus der Pariser Nationalversammlung
fiir die jiidische Offentlichkeit von Lothringen und Elsass.’ Eine eher elitire
Zeitschrift der jiidischen Dichter und Denker, «Ha-Me’assef» (1783—1811),
sollte dagegen das Hebriische in der jiidischen Publizistik stirken. Jedoch
erschienen auch hier Beitrage und Beilagen in den anderen Schriftsprachen.
In Dessau, dem Geburtsort von Mendelssohn, legte der Pidagoge David
Frinkel eine vollstindig deutsche «Zeitschrift zur Beforderung der Kultur
und Humanitit unter der jiidischen Nation» auf, «Sulamith» (1806—1843).
Die Pidagogen zogen nach und entwickelten Lesebiicher in allen drei
Schriftsprachen fiir die Jugend und alle Lernbegierigen.’

Die biblischen Psalmen als deutscher Lyrikband

Moses Mendelssohn hat zu dieser Entwicklung einen ganz entscheidenden
Beitrag geleistet, indem er die biblischen Psalmen nicht nur in deutscher
Sprache, sondern als deutsches Buch veroffentlichte (1783). Er war zu die-
sem Zeitpunkt schon in deutschen Medien aufgetreten, als Naturgelehrter,
Politiker, Literaturkritiker und Dichter. Aber eine deutsche Ubertragung
der hebriischen Psalmen wie ein neues Werk der Dichtkunst zu drucken,
war eine kleine Revolution. Er wihlte sogar das Papier und die Druck-
type nach dem Vorbild einer zeitgenossischen Lyrik-Anthologie aus. In
asthetischer wie sinnlicher Hinsicht sollte dieses Werk das allgemeine
Publikum durch jiidische Poesie, nimlich die Konig Davids, beeindrucken.

82



[19]

»

S

gl
e Sekerih’ 25209

,:?9."-", S S H =2 g |
% TAND DER ‘e \3rt b Simmentafp N Jlmmed A &
ﬁ;};ﬁt;’t g st § 2P

i

T

AV

UGELY

Schinhaufen

-2 Sorgenloff
L \ ==y _ 7 [ B ===
l ST & : £t
= DER ( JUGEND ‘Rochnback)~Drd
= 4 - Mannefinn ‘O

bt S

5 o R )

2

AP Rl IR R A& R

Drucktechnik bei Haas

Wilhelm Haas Vater (1741-1800) hatte bereits mit der Erfindung einer ei-
sernen Handpresse fiir Aufsehen gesorgt, der Sohn verbesserte die Produkt-
qualitit mit einer Papierglittmaschine. In ihrem eigentlichen Metier, Schrift-
entwurf und Satztechnik, haben beide viel experimentiert und auch neue
Verfahren durchgesetzt. Zum Beispiel hatte Haas Vater 1776 ein Verfahren
zum modularen Aufbau von Landkarten in Druckplatten entwickelt, die
bis dahin als Holzschnitt oder Kupferstichbilder eingefiigt wurden. Der
Sohn fiihrte diesen Gedanken weiter und konnte so kostengiinstig Karten
liefern und stetig anpassen. Das kam den neuen Bediirfnissen des Verwal-

tungsstaates entgegen.

Die Fantasielandschaft zum «Reich der Liebe» ist dagegen eine spielerische

Anwendung des Landkartensatzes aus normierten Bildelementen.

Neuer Versuch des Landcharten Satzes von Wilhelm Haas, in: F.D. Ring, Reise in dem

Reiche der Liebe, Basel (Haas) 1791, Anhang.
Universititsbibliothek Heidelberg.




UMSCHRIFT DES WERBEBLATTS

Ankiindigung

Unterzeichneter schmeichelt sich, dem mit Recht schon lingst gedus-
serten Wunsche, — eine reine jiidisch-deutsche Bibel zu erhalten, — ent-
sprechen zu konnen.

Obschon zwar mehrere Ausgaben davon, an verschiedenen Orten erschie-
nen sind. Allein die denselben beigedruckten Kommentaren oder °Pi-
ruschim® (hebr. Auslegung), verursachten nicht nur, dass der Preis dem

Unbemittelten zu hoch zu stehen kam, sondern sie schreckten den Nicht-
gelehrten ab, sich dieselben anzuschaffen, weil er keinen Gebrauch davon

machen kann. Besonders das weibliche Geschlecht. Und diese sollten doch

auch die Heilige Schrift lesen und verstehen lernen.

Da nun in meiner Buchdruckerei, durch Veranstaltung und auf Kosten der
lI6blichen Bibel=Gesellschaft, erscheinen wird,

°Tora Neviim uKetuvim®
(hebr. Funf Biicher Mose, Propheten und Hagiographen)

in Gross Oktav Format. Wozu weder Miihe noch Kosten gespart werden. So

dass diese Ausgabe, so wohl auf Korrektheit, als auf typografische Schon-
heit, Anspruch machen darf. So ist mir die Begiinstigung zu theil geworden,
diesen schonen Satz auch fiir eigene Rechnung noch gebrauchen zu diirfen.

Es erscheint daher zugleich.

1) Eine Bibel in Gross Quart Format, gespalten. Ein Spalt enthilt den
Text, der andere die deutsche Ubersetzung.

2) Die Ubersetzung ohne Texte, in nemlichem Format.
Was die deutsche Ubersetzung anbelangt, so wird von dem beriihmten

Mendelsohn die °Tora® und was von demselben iibersetzt ist, gewihlt.
Das Ubrige, nach den besten neuesten jiidischen Autoren.




'f mwm 35,
l;vﬁm,‘} 31 ,‘é

: ._,-)_v i) :pﬁﬁumb& p:l.m’?"z’s
i o8 0IVIHIYT - ;

| m&nwmmcpwswn _ 791 13 Mﬂﬁﬂ%%ﬁ *BW
i el 7LD it gt s SET BTN
o -cpw prjm; DU /LIS ,hﬁzwv :

™ !”!ﬁﬁwm " ”9”""” '”'f”P o [’li TG
o e *"wwii'fﬁﬁmmmm =

— -ﬂmﬁ pnlmu ;m mcpsu i

[20a] Werbeblatt des Verlags Wilhelm Haas fiir die zweisprachige Bibelausgabe

Einblattdruck, Basel 1821, Vorderseite.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1681.




UMSCHRIFT DES WERBEBLATTS

Um diese deutsche Bibel fiir den Nicht-Gelehrten, und fiir das weibliche
Geschlecht, gemein-niitziger zu machen, habe ich diese Buchstaben des
alten Jidischen-Deutsch, mit einigen Verbesserungen, gewihlt. Die tibrigen
Bemerkungen, werden einst in einer Vor-Rede erscheinen.

Das Ganze erscheint unter der Leitung und Aufsicht meines Freundes
Herrn Koschelsberg.

Um diese schone Bibel sich leicht anschaffen zu konnen, so habe den
Preis, fir diejenigen, die in Zeit von 6 Monaten darauf prinumerieren,
den Bogen zu 4 Kreuzer angesetzt.

Welche zu 10 Bogen weis abgeliefert werden.

Und zum Beweise, dass mich bei dieser Unternehmung, mehr guter Wille
als Eigennutz leitet, so gebe ich jedem Prinumeranten-Sammler

von 15 Exemplar 5 Prozent Abzug
von 25 —- 10 — —
von 50 — 1§ — —
und von 100 und mehr 20 — —

Auf geglittetem Papier, kostet die Lieferung von 10 Bogen 8 Kreuzer mehr,
ohne Abzug. Diese kleine Preis-Erh6hung wird wenig abschrecken, wenn
man sieht, wie viel das Buch dadurch an Schonheit und Dauerhaftigkeit
gewinnt.

Basel im Monat Oktober, im Jahr 1821

Wer auf diese Bibel prinumerieren, oder Prinumerationen sammlen will,
wendet sich gefilligst, in frankierten Briefen,

an Herrn Salomo Koschelsberg, Handels-Mann in Basel.
oder an den Buch-Drucker und Verleger, Wilhelm Haas:

Adresse auf deutsch,
an Herrn Salomon Koschelsberg, Handelsmann. oder
an den Buchdruker Wilhelm Haas, in Basel.




B 7305 ,pomquwmqm’ {m':» IWOYT 9077 pm
T 3367 /(936013 29PI3-puay3 v udvleyy y3low o8
| 223D [YRIV U7 [y7e (30l O37 (¥IBOLSIT Y07
P fj»;.upw‘m Tﬁﬁﬁ‘i?*‘?“ - BiABI3 4 (¥330Yey3.
s 92wy .wm’-mﬁ 'm»n 1 Loxs

Sy syo anps RTINS
z.:waﬁbxbﬁp [ DY73MD

gsmpmﬁ ﬁ‘»{gp‘ﬁﬁ&m 03 73 Jy03 v2w Yo7 PIB
B340 S4B 13 [ 197 /(9397 YD 7D (7 Y188
*:ﬁﬁs‘t.vﬁif 93D 415 (V3T (37 1 IIIINIID QKT
| Wlﬁ‘tﬁfﬁ’bﬁﬁ o j.v:lﬂ 1043 .v:lmr

"*‘-’”-rl-’mm’ﬂwl?:m 53057 et ‘ru 67 /v0m1vT pl5 7218
=19 PYIY T Y393 1+ 0307 Praavavs ol Sl Sveis
= @iimwws 5 ‘>mnn.vop.v 15 (D ulmwwmmu

: : 10 S 25“@
SAE - 150 D R
120" w»msm}mo 8o 2T

a3 10 mﬁ inf'wﬁ’i w7 mngp ,w:un pwom&iﬂ: Pl
i ';"'_;aam.vmxsanw yaip ¥or7 34336 vanp NI mﬁ"ﬂp o R
= “IW&? ='fl OHT D1/ O (514 (301 / [IpIOLH TN TN
< 03323 OUPRUDETINT T LAWY 5

.:k‘n;:ﬂznp& sown ps Syona

‘l-\’ﬁ&’hQﬁmzmn ‘aﬂg HIYIIMID hu’z Y07 q'm Il
;pb"): wp:wﬁ I8 uo:vl D3 7 0372300 I [l

lsonz s g ol !;nyaa‘%wnp 5w 37
5 :Dm u&yﬂﬁ% :w;.vb.vb 706 aspmql; 197 (8 9978
s %reﬁhuf beatfa‘;“-;’jf,_ e

"_ “ m?ismmm %trbeﬁu .imas, in szsafel.

SR

[20b] Riickseite des Werbeblatts fiir die zweisprachige Bibelausgabe

Einblattdruck, Basel 1821.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1681.




Damit stiess er ein Tor zu einer neuen jiidischen Buchkultur auf. Den

Erfolg sollte er selbst nicht mehr erleben. Die Ausgabe floppte. Zu seinen

Lebzeiten erschien dann noch eine Ausgabe in hebriischen Lettern, und

erst diese erreichte ein Dutzend Auflagen. In Jiidischdeutsch oder «la-
schon aschkenas» wurde Mendelssohn von seinen jidischen Zeitgenossen

gelesen.?8 Erst die folgenden Generationen lasen Hochdeutsch auch aus

lateinisch-deutschen Biichern.

An der grafischen Wegscheide zwischen lateinischen und hebrai-
schen Drucken bewegen sich die Basler Drucke aus dem friihen 19. Jahr-
hundert. Nicht die Sprachform, sondern die grafische Gestaltung stand zur
Debatte. Vierzig Jahre nach dem deutschen Druck der Psalmen von Moses
Mendelssohn — und lingst waren deutsche Ausgaben tiblich geworden —
legte man in Basel genau diesen Text nochmals in hebriischer Typografie
auf. Ein Digitalisat aus der Judaica-Sammlung der Frankfurter Universitats-
bibliothek steht heute zum Durchblittern fiir jeden zur Verfiigung. Uber
den Katalog ist es allerdings schwer zu finden, denn in der Entzifferung sind
die tiblichen Verzerrungen passiert: Mendelssohn von Dessau ist nur noch
ein «Mose Dessoi» und der Herausgeber ein unbekannter «Kasselberg»,
den wir als Salomon Coschelsberg von Basel kennen.

Basel 1789: Ein Typograf und Revolutions-
fliichtlinge

Die Gastfreundschaft gegeniiber den jiidischen Fliichtlingen aus dem
Sundgau im Revolutionssommer 1789 hat der Stadt Basel aus Nah und
Fern Lob eingetragen.!® Die elsissischen Gemeinden schrieben sofort ein
Bittgebet fiir die Biirger von Basel und Miilhausen, das im Samstagsgottes-
dienst an das iibliche Gebet fiir Konig und Regierung anschloss: «Hebrii-
sches Gebet der Juden in dem benachbarten Sundgau fiir die Einwohner
von Basel, von welchen sie, da sie von den aufrithrischen Bauern vertrieben
worden, liebreich aufgenommen wurden.» Der Basler Regierung schickten
sie eine Abschrift zu.!%! Wenig Tage spiter kam eine gedruckte Fassung
der Dankeshymne in Umlauf und kiindete damit von der Nothilfe der
eidgenossischen Stidte.!%2 Gleichzeitig bewarb dieses Einzelblatt eine
neue Geschiftsidee eines Basler Druckers. Der Schriftgiesser Wilhelm
Haas gab just in diesen Wochen seinen Einstand als Basler Druckherr mit
einem Postulatschmaus und kurbelte nach ausgedehnten Bildungsreisen
den Familienbetrieb in Basel wieder an. In seinen Lebenserinnerungen
beschrieb Haas junior, wie er auf die Spezialitit Hebraica gekommen war:

«Die in Frankreich ausgebrochenen Unruben batten zur Folge dafs tm Elsas die Juden
verjagt wurden, davon ein grofer Theil sich nach Basel fliichtete. Da mein Hinterbaus,
wo die Thurneisische Druckerey gewesen war, leer war, nabm ich einige Familien

88



dieser Ungliicklichen darin auf; besonders Gelebrte und Rabiner von Hagenthal mit
dem dortigen Vorsinger Heiman Plotzk. Mit diesen Leuten fieng ich an, die hebrdischen
Buchstaben zu bearbeiten und gravierte eine neue bebriische Schrifl in Folge dieser
Unterhaltungen, zu welchen spdter noch einige kleinere und grofiere durch einen

Graveur Ammann in Schafbausen verfertigen lieff. »103

Die Episode ist nett erzihle, greift aber doch etwas kurz. Tatsichlich ist im
Fliichtlingsbericht zum August 1789 zu lesen, dass von den siebenhundert
Asylanten zwolf bei «Has-Haubtman» untergekommen seien, ein Schul-
meister mit Frau und der Vorsinger Blotz mit grosser Familie und weitere
Studenten.!** Aber neben dem Zufall bedurfte es noch weiterer Umstinde:
Haas hatte zum Beispiel noch hebriische Typensitze aus der Werkstatt
von Pistorius zur Hand, mit denen er zunichst einmal starten konnte.

Generell hatte der hebriaische Buchdruck eine noble Tradition in
Basel, sowohl in der christlich-humanistischen als auch in der jiidischen
Literaturgeschichte, so dass zum technischen Fundus und Know-how
auch das Giitesiegel Basel vorhanden war. Wilhelm Haas hatte verwandt-
schaftliche Verbindung zu Verlegern in Colmar. Es ist daher wohl kein
Zufall, dass 1804 der Jude Salomon Coschelsberg von Colmar nach Basel
zog und hier als Herausgeber und Verleger die eigentlich produktive Phase
des hebriischen Drucks einleitete. Fiir Coschelsberg, sonst Tuch- und
Manufakturwarenhandler, war diese Titigkeit ein Nebenerwerb. Auch in
der Haas’schen Druckerei und Schriftgiesserei waren hebriische Typen
nur ein Set neben vielen anderen. Doch die zweisprachige Bibeledition
der Jahre 1822 bis 1827 entwickelte sich zu einer grossen Unternchmung
mit mehrfachen Auflagen.

Mit der Einquartierung der jiidischen Fliichtlinge im leeren Hinter-
haus von Haas bei gleichzeitig leeren Auftragsbiichern des jungen Druckers
begann eine eigenwillige Episode des jiidischen Buchdrucks. Bibliogra-
fisch ist sie bereits mit detektivischer Sorgfalt von Joseph und Bernhard
Prijs erschlossen worden.!% Mich interessiert nun diese publizistische
Vision zu Beginn des 19. Jahrhunderts im Kontext der Mehrsprachigkeit
im Dreilindereck.

Wilhelm Haas junior: Schriftschneider und Politiker

Haas hat schon als Kind in den Werkstitten des Vaters erste Arbeitsschritte
des Schriftdesigners und Drucktechnikers lernen diirfen. Bevor er die
Fithrung in der Schriftgiesserei Haas iibernahm, ging er auf Gesellen- und
Auslandsjahre nach Colmar und Berlin sowie Geschiftsreisen nach Russ-
land und Italien.!%® Nicht nur in technischer und wirtschaftlicher Hin-
sicht haben ihn diese Auslandsjahre weitergebracht, sie zeigen auch eine
gute Zusammenarbeit mit den internationalen Ablegern der Buchdrucker

89



Decker aus Basel. Wihrend seines Aufenthalts in Berlin heiratete er die
Tochter des preussischen Hofbuchdruckers Georg Jacob Decker, der aus
Basel ausgewandert war.

Vierzig Jahre lang, von der Revolutionszeit bis 1830, leitete Wil-
helm Haas Sohn (Abb. 18) das Basler Unternehmen. Das Wohnhaus mit
Werkstitten und Girten erstreckte sich zwischen Kohlenberg und Stei-
nengraben auf einem riesigen Gelinde. Heute teilen sich diese Parzelle
das Gymnasium und die Sekundarschule Leonhard mit Sporthalle, ein
Universititsinstitut, ein Hotel und weitere Bauten.

Wilhelm Haas-Decker (1766-1838) bewarb sich gleich um eine offizi-
elle Zulassung zur Basler Druckerzunft, so dass er als Verleger und Drucker
tatig werden konnte. Die Kernaufgabe von Haas blieb die Produktion
von Typen fiir den klassischen Letternsatz fiir andere Druckereien. Die
Schriftgiesserei entwickelte neue Schriften und belieferte Druckhiuser
im In- und Ausland mit allen Varianten von Alphabeten, Zeilenabstinden,
Akzenten, Kapitilchen und Fettdruck, also der Auswahl von Zeichenma-
terial, das wir inzwischen tagtiglich aus der Meniileiste des Textverarbei-
tungsprogramms bunt kombinieren. Auch die Vorliufer der Emoticons
gehorten zum Angebot, das von dem Schriftenreichtum und Stempelvorrat
mehrerer iibernommener Druckwerkstitten zehrte.

Zur Industricausstellung 1830, die die «Gesellschaft fiir das Gute
und Gemeinniitzige» in Basel organisierte, zeigte die Firma Haas die
ganze Palette des Schriftenlagers: Sie publizierte das Gebet Vater Unser
in hundert Sprachen und Schriften. «Malayisch», «Allemanisch» und Ara-
bisch sind nur drei dieser Sprachvarianten, mit denen Haas Druckereien
ausstatten konnte.!%7 Fiir Typografie und Druckverfahren suchten Haas
Vater wie Sohn immer neue Losungen. Sie entwickelten zum Beispiel
ein Verfahren fiir den Einsatz von beweglichen Lettern im Kartensatz.
Bis dahin waren Landkarten immer als Holzschnitte oder Kupferstiche
en bloc eingefiigt worden. Mit einem modularen Aufbau von Landkar-
ten auf Druckplatten konnten sie nun eine Basiskarte liefern und stetig
erganzen, anpassen oder auch iibersetzen (Abb. 19). In seiner Funktion
als Hauptmann gelang es Haas-Decker sogar, dem Feldherrn Bonaparte
bei einem Aufenthalt in Basel eine Landkartenprobe personlich zu iiber-
reichen. Sowohl im modernen Verwaltungsstaat als auch fiir imperiale
Weltbeschreibungen waren solch effektive Wege des Kartendrucks ein
zentrales Anliegen. Doch der Franzose brach bald darauf zum Agypten-
Feldzug auf, so dass die Arbeitsprobe von Haas wohl unter die Rider
geriet. Jedenfalls ist Haas fiir die franzosische Enzyklopidie «Beschrei-
bung Agyptens», die aus diesem wissenschaftlich begleiteten Vormarsch
entstand, nicht angefragt worden.

In dieser Reihe von technischen Experimenten und Geschiftsideen
sind auch die Hebraica-Angebote von Haas zu sehen. Neben Landkarten,
Notenblittern und Schmuckvignetten biirstete er auch die hebriischen
Datensitze des Hauses auf. Aus der Zusammenarbeit mit jiidischen Fach-

90



leuten und Schriftenstechern wie Ulrich Amman von Schafthausen legte
er um 1800 eine neue Schrift vor, die theologische wie talmudische Buch-
projekte ermoglichte (Abb. s).

Haas-Decker ging sofort nach der Ubernahme des viterlichen
Betriebs auf jiidische Fachleute und Auftraggeber fiir Hebraica zu. Zum
wichtigsten Partner in dieser Sparte wurde ihm Salomon Coschelsberg.
Leider sind die Firmenbiicher aus diesen Jahren nicht mehr erhalten.

Kurz nach dem Wegzug Coschelsbergs iibergab Haas die Firma an
seine Sohne. Zur Gewerbeschau der GGG von 1830 veranlasste er noch
die fulminante Werbebroschiire der hundert Sprachen, dann wechselte er
ganz in die Politik. Als Basler Stadtrat verstarb Haas 1838. Die Firma Haas
betreute danach noch Hebraica, aber nur fiir christliche und akademische
Auftraggeber.

Salomon Coschelsberg: Stoffe und Biicher

Die Fassade der Schneidergasse 26 in Basel ist heute noch so schmal wie
vor zweihundert Jahren, als Coschelsbergs dort wohnten. Das Haus fligt
sich in den Hiuserblock am Altstadthang ein, die Zimmer nach hinten
sogar enger zulaufend. Viel Platz war nicht im Haus zum Marbach. Heute
ist die Liegenschaft mit dem Nachbarhaus vereint, so dass die Zimmer —
nach unserem Massstab — wieder bewohnbar werden.!%8 Auch die Strasse
ist seitdem deutlich verbreitert, so dass die Fenster in den unteren Eta-
gen Licht ins Haus bringen. Wahrscheinlich hatte der Tuchhindler Sa-
lomon Coschelsberg ein kleines Kontor im Erdgeschoss, wo wir heute
aus einem bunten Sortiment an Accessoires auswihlen konnen. Damals
gab es noch kein tiefgezogenes Schaufenster, das einen Einblick von der
Strasse zugelassen hitte. Laut Basler Adressbuch prisentierte der Elsis-
ser Kaufmann dem interessierten Kunden englische und schweizerische
Manufakturwaren, also industriell gewebte Meterware. Der Laden lag
nicht schlecht, neben Handwerkern, Kolonial-, Eisen- und Stoffgeschif-
ten. Coschelsberg durfte en gros und en détail verkaufen, bediente die
einheimische Laufkundschaft mit den neuesten Mustern aus St. Gallen
und aus dem Ausland. Wer zum Stoff noch einen Schneider benétigte,
konnte sich gleich von der Tochter des Hauses, einer gelernten Modistin,
die Masse nechmen lassen.

Von 1804 bis 1836 lebte die kleine Familie Coschelsberg in ihrem
Haus an der Schneidergasse, durchaus unauffillig. Wie die meisten der
elsiassisch-jiidischen Familien im Stoffimport und -export titig, hatte
Coschelsberg vergleichsweise wenig handelsrechtliche Probleme vor den
stadtischen Kammern oder dem Zivilrichter zu kliren. Aktenkundig wurde
er fast nur in seinen Funktionen fiir die jiidische Gemeinde, in der er wohl
immer eine Aufgabe tibernahm, ob als Kassenflihrer oder Vorstand. Die

91



judischen Familien in der Stadt organisierten sich als inofhizielle Kor-
perschaft, um im kleinen Rahmen Gottesdienst, Religionsunterricht und
religionsgesetzliche Standards zu gewihrleisten. Coschelsberg wandte
sich zum Beispiel an die Stadtverwaltung, wenn der neue Kantor keine
Zuzugsgenchmigung erhielt, oder er erliuterte die gemeindeinterne Kos-
tenverteilung, wenn ein Mitglied ausscherte und sich bei der Obrigkeit
iber die jidischen Steuern beschwerte. Der Tuchhindler Coschelsberg
gehorte also zur Laienfiihrung der elsdssischen Diasporagemeinde, nicht
zum religiosen Personal von Lehrern oder Vorbetern. Manchmal wurde
er vorgeschickt, um in Auseinandersetzungen um Religionsvorschriften
die judische Position vor Gericht zu erlautern.!” Einmal musste er zum
Beispiel die Zitronat-Zitronen fiir das Laubhiittenfest an den Kolonialwa-
renhandler Preiswerk zuriickgehen lassen. Die Lieferung aus Genua sollte
den jiidischen Vorschriften fiir den Etrog, einer rituellen Fruchtgabe zum
Laubhiittenfest, gentligen und hatte dies in den Jahren zuvor auch immer
getan. Aber im Jahr 1823 meldeten die Rabbiner der Gegend Bedenken an.
Die diesjahrigen Zitronen entsprichen nicht der halachischen Beschrei-
bung und sollten von Gemeinden und Familien nicht verwendet werden.
Coschelsberg musste als Hauptabnehmer dieser «jiidischen Zedernliefe-
rung» fiir die Gemeinden der Region den komplizierten Sachverhalt vor
dem Zivilgericht erlautern.!10

Schon im Jahr der Kaiserkronung Napoleons (1804) hatte sich Salo-
mon Coschelsberg von seinem Geburtsort Wintzenheim bei Colmar nach
Basel umgemeldet. Es war eine spannende, vielleicht auch lukrative Zeit
fir den Textilhandel an den Staatsgrenzen. Die kriegfiihrenden Nationen
benotigten unablissig Ausriistung fiirs Militir, die Nachfrage nach strapa-
zierfahigen Stoffen war daher hoch. Die Stoff- wie Getreide- und Pferde-
hindler der Region versorgten beide Koalitionen mit Material. Zusitzlich
schafften die prohibitiven Zolle und schliesslich die offizielle Kontinental-
sperre Frankreichs gegen englische Waren einen regen Schmuggelverkehr
iber Wasser- und Landwege. Das Dreilindereck um Basel mit dem gut
passierbaren Rhein und einer uniibersichtlichen Grenze im kleinteiligen
Jura spielte eine wichtige Rolle fiir die weitere Belieferung des franzosi-
schen Marktes mit auslindischen Waren.!!! Wenige Grosshindler gaben
den Textilhandel auf, als die franzosische Regierung Strafverfolgung die-
ses Gewerbes in der Schweiz durchsetzte. Grundsitzlich behielt Basel
im 19. Jahrhundert die zentrale Rolle fiir Schweizer Im- und Export von
Baumwoll- und Seidenfabrikaten.

Es ist daher nicht iiberraschend, dass sich Coschelsberg mit seiner
Firma in Basel gut etablierte, insbesondere da er bei seiner Niederlassung
in der Schweiz schon auf viele Jahre Geschiftserfahrung in Frankreich
aufbauen konnte.

Die Motive fiir den Wegzug der Familie nach vier Jahrzehnten waren
nicht wirtschaftlicher Natur, das zeigen die stidtischen Unterlagen sehr
gut: Nach dem Tod seiner Ehefrau im Jahr 1835 beantragte der Witwer eine

92



standige Aufenthaltsgenehmigung fiir seine erwachsene Tochter. Esther,
das einzige Kind, war hier zur Welt gekommen und aufgewachsen, sie
trug als Schneiderin zum Lebensunterhalt bei. Die Aufenthaltsgesetze
fir Juden in der Stadt erlaubten unselbstindigen Kindern den Aufenthalt
bei den Eltern, nicht aber verheirateten Kindern. Die Regierung verfolgte
auch in diesem Fall die harte Linie gegen die jiidische Bevolkerung und
gewahrte keine Ausnahme. Die Eheringe waren allerdings schon bei einem
Goldschmied ausgesucht, also verkauften Vater, Tochter und Schwieger-
sohn-in-spe das Haus und zogen nach Frankreich.!!2

Was hat dieser Tuchhiandler Coschelsberg mit jiidischem Buchdruck
in Basel zu tun? Halten wir uns an die stidtischen Verwaltungsakten und
Personenregister, war Salomon Coschelsberg einzig und allein im Waren-
handel tatig. Erst wenn man die Basler Verlags- und Druckverzeichnisse
durchgeht, stosst man auf eine andere Seite dieser Personlichkeit: Heraus-
geber und Verleger. Er iibersetzte, edierte, finanzierte und vertrieb Biicher
und Kleinformate. Namentlich wird er auf den Titelblittern der Drucke
bei Haas in Basel erwihnt. Leider ist er nie in ein tiberregionales Judaica-
oder Verlegerverzeichnis eingegangen, so dass ihn die Bibliothekskataloge
weltweit bisher nicht gut identifizieren. Weitere Unscharfen bei der Ver-
zeichnung von hebriischen Biichern lassen die historische Personlichkeit
verschwinden, so figuriert er selbst in vorbildlichen Schweizer Katalogen
mit grossartigen Sammelbestinden historischer Drucke manchmal unter
Loschelsberg, manchmal unter Kasselsberg oder Shlomoh Vints’enheim.
Der heutige bibliografische Normeintrag fiir ihn ist Kashilsberg, nach
dem israelischen Nachdruck der Haggada von 1997, oder Salomon von
Wintzenheim, nach dem frithesten Druck von 1804.

Tatsachlich benutzte Coschelsberg, um 1769 geboren, im Laufe sei-
nes Lebens mehrere Namen. Er kam als Salomon Hirsch oder Salomon
Coschel, abgeleitet von dem Vatersnamen Jekutiel, nach Basel. Auf den
franzosischen Erlass von 1808 hin bestimmte er den Nachnamen «Co-
schelzberg», wihrend nahe Verwandte von ihm sich bei der Gelegenheit
mit «Hirschfeld» und «Singer» eintrugen. Ein Jahrzehnt spater einigte
sich die Grossfamilie auf «Coschelsberg» als Nachnamen und ehrte damit
sicherlich den Basler Verwandten, der gerade zahlende Abnehmer fiir die
deutsch-hebriische Bibelausgabe suchte.!!?

Uber die Herkunft und Bildung des jiidischen Verlegers ist bisher
wohl wegen dieser Namensvarianten nichts bekannt gewesen. Er stammte
aus einer elsissischen Gelehrtenfamilie, sein Vater war bis zu seinem Tod
1804 Kantor der Gemeinde Wintzenheim bei Colmar gewesen. Sein Bruder
Charles Singer versah das Vorsingeramt in Hagenthal-le-Bas, ebenfalls ein
theologisch interessanter Ort, da dort an einer Talmudschule Gelehrte
und Studenten zusammentrafen. Von diesem Basler Vorort wechselte der
Bruder dann 1804 nach Colmar und beerbte den Vater im Kantorenamt
der Konsistorialsynagoge, gerade als sein Bruder von dort nach Basel
umzog.'#

93



Dice feine franzosische Unterschrift des gebildeten Salomon Coschelsberg
stach unter denen seiner Altersgenossen in Basel hervor.!’s Alles Weitere
iiber diesen ungewohnlichen Kaufmann in Basel miissen wir seinen An-
merkungen als Herausgeber den einzelnen Publikationen entnehmen.

Schon in einem der ersten gemeinsamen Binde mit Haas platzierte
der Elsasser ein vornehmes Understatement:

«...] aus Freundschafl fiir Herrn Haas, babe ich demselben versprochen, die Korrektur

dieses Werks, soviel es mir meine Kenninisse und Krdfle erlauben, zu tibernebmen. ..
Da ich aber zu diesem Geschaft teils meine Schwdcbe fiible, teils dffers wenig Zeit dazu

habe, so bitte ich zum Voraus um giitige Nachsicht. » [Umschrift]'16

Glaubt man Experten wie Joseph Prijs, so sind die Coschelsberg-Drucke
intensiv und informiert redigiert worden. Die Korrektoren der Bibelaus-
gabe leisteten fast fehlerfreie Arbeit. Die Fachkenntnisse von Coschelsberg
hat die Nachwelt also nie angezweifelt.

Von 1804 bis 1827 betreute und vertrieb er hebriische Drucke bei
Haas in Basel, dariiber hinaus ist keine Verlegertitigkeit bekannt.

Politik und religiose Reform ausgedeutscht
fur Elsasser

Eine interessante politische Publikation steht am Anfang der Verlagsarbeit
von Coschelsberg und Haas in Basel: In der Griindungsphase der jiidischen
Kultusbehorde in Frankreich brachten sie ein Brevier zu den aktuellen Er-
eignissen in Paris heraus, die «SSammlung der wichtigsten Verhandlungen bei
der|[...] 1806 in Paris zusammenberufenen groflen Versammlung der Juden».
Die Tagungsprotokolle und Rundschreiben kamen sozusagen als jiidische
Sonderzeitung kurz vor der konstituierenden Sitzung im Dezember 1806
heraus. Haas (und namenlose Partner) erwirkeen fiir das Bulletin die Ge-
nechmigung mehrerer elsissischer Rabbiner, auch des franzosischen Ober-
rabbiners Sinzheim aus Strasbourg. Dies verlieh der Veréffentlichung den
Charakter einer offiziellen Unterrichtung der Elsisser Juden-Gemeinden.
Die franzosischen Verhandlungen und Beschliisse wurden hierfiir ins
Deutsche iibersetzt, aber in hebriischen Lettern gesetzt. Die allerletzte
jidischdeutsche Publikation bei Haas finanzierte ebenfalls das franzosische
judische Konsistorium, das «Gebet um Abwendung der Cholera» von 1832.117
Es sind hebriische Drucke mit hochdeutschen und hebriischen
Texten fiir ein elsassisches Publikum. Sie zeigen einen kleinen Ausschnitt
aus der verdeckten deutschsprachigen Orientierung des elsdssischen Ju-
dentums im frithen 19. Jahrhundert. Die Basler Drucke richteten sich vor
allem an Kiufer im Ausland, im Elsass und vielleicht in Stiddeutschland,
wihrend die Abnehmer in der Schweiz zahlenmissig unbedeutend waren.

94



Die Drucke von Coschelsberg, die eine wichtige Briicke zur elsissischen
und siiddeutschen Rezeption der jlidischen Aufklirung bauten, sind bis-
her in der Forschung noch gar nicht beriicksichtigt worden. Die ideenge-
schichtliche Forschung konzentrierte sich auf die Verbreitung der preus-
sischen Editionen, anstatt Nachdrucke im stiiddeutschen Raum ebenfalls
auszuwerten.'!'8 Entdecken wir also einen Spitausliufer der innerjiidischen
Reform an der jiidischen Peripherie.

Zum Zeitpunke der Basler Drucklegung bargen die deutschen Texte
keinen revolutioniren Ziindstoff mehr, auch nicht fiir das Berlin-ferne
Judentum. Die Brisanz lag weniger im Inhalt, sondern im Buch: in der
Gestaltung des Textes, dem Layout, der Ilustrierung und der Bedeutung,
die der Herausgeber mit auf den Weg gab. Diese Anteile sind wichtige
Elemente der Lesepraxis, die sich aus der Bewerbung, Darbietung und dann
den Lektiregewohnheiten zusammensetzt. Hierzu mochte ich zunichst
die Stimme des Herausgebers —vermutlich immer Coschelsberg — zitieren,
die in Untertiteln, Vorworten und Anmerkungen den Blick auf das Novum
dieser Drucke lenkt: Sie sollten eine Augenweide sein.

Judischdeutsche Orthografie, perfektioniert in
Basel

Nach zehn Jahren ohne jiidische Drucke erschien 1804 — der Tuchhind-
ler Coschelsberg war gerade in der Stadt angekommen — ein Werbeblatt
von Wilhelm Haas, um eine neue hebriische Schriftart vorzufiihren. Als
Schriftdesigner und -giesser musste Haas die Verlage in aller Welt moti-
vieren, seine Bleilettern im Setzkasten zu bestellen. Erst im 20. Jahrhun-
dert hat der Font «Helvetica» (1956) der Firma Haas tatsichlich einen
Welterfolg beschert. Die Schrift aus Miinchenstein ist seitdem im Bleisatz
millionenfach vervielfiltigt worden. Als digitaler Font ist sie in heutigen
Textverarbeitungsprogrammen ubiquitir.

Der neue Vorschlag einer Hebraica-Drucktype von 1804 bestand
genau genommen aus drei grafischen Umsetzungen: erstens einem Stan-
dard-Alphabet in mehreren Grossen (Quadratur oder Quadratschrift), zwei-
tens einem runderen Alphabet namens «Rabinisch» und drittens einem
fastserifenlosen Alphabet namens «Deutsch» (Abb. 5).1? Fiir das ungetibte
Auge sind die Unterschiede der drei Fonts nicht leicht zu erkennen. Fiir
den jidischen Leser strukturierten sie die Buchseiten in Textblocke ver-
schiedener Heiligkeit, Herkunft und Jahrhunderte. Der hebriische oder
aramiische Urtext wurde gross, vielleicht sogar zentral, mit der heute noch
tiblichen Quadratschrift gesetzt. Kommentare von Rabbinen, teilweise
selbst schon mit kanonischem Status, gruppierten sich um den Originaltext.
Diese weichere Schrift nannte man daher rabbinisch oder Kursive. Am Fuss
der Seite waren die Ubersetzungen untergebracht, mit nochmals anderer

95



Drucktype.Die Umgangssprache stand in « Weiberdeutschen» Lettern oder
kurz «jiidischem» Font. Im Matrizenzettel von Haas ist der dritte Font fir
weltliche Sprache nun direkt mit «deutsch» angezeigt (Abb. 5). Ein klarer
Hinweis auf das Programm der Basler Kooperation mit Coschelsberg: Die
Zweisprachigkeit Hebriisch / Deutsch der jiidischen Aufklirung und die
neue Schriftsprache Hochdeutsch in hebriischem Zeichensatz sollten
weiterentwickelt werden.

Wihrend Haas dafiir an den Lettern feilte, kiimmerte sich ein jiidi-
scher Lektor, wahrscheinlich Coschelsberg selbst, um die Orthografie des
Deutschen. Im ersten gemeinsamen Buch heisst es im Vorwort:

«Dieses Werklein erscheint dermalen vorziiglich als eine Probe von neu geschnitte-
nen Schriffen, bei welchen besonders darauf geachtet worden, die einander abnlichen
Buchstaben wobl zu unterscherden, und das Ganze in deutliche dem Auge angenebme
Harmonie zu vereinigen. Bei der durchaus verbesserten Ubersetzung, welche so viel
als moglich Seite auf Seite passt, sind alle Worte vollstandig mit allen Vokalen ausgesezt,
und die reine Mundart beobachtet worden, daber die Vokalen X mit denen ¥, ¥, 8,
unterschieden sind; welches zwar bereits in anderen Werken schon angenommen ist;
neuer ist in diesem, die Verbindung IR [fir au| an statt der sonst iiblichen 'R als der
deutschen Aussprache angemessener, angenommen worden, wie auch zur Bestimmung

des doppelten © ist dasselbe mit einem © verseben.» [Umschrift]| 20

Tatsachlich nennt der Verleger hier seinen einzigen originaren Beitrag zum
Buch, denn alle Texte, inklusive deutscher Ubersetzung, waren bereits
anderswo publiziert. Coschelsberg beschrinkte den Ehrgeiz allein auf die
systematische Schriftkorrektur des deutschen Textes, ansonsten anderte
und erginzte er kein Wort. Fiir sein deutsches Vorwort in hebriischen
Buchstaben, sozusagen die Programmatik des Verlags, wihlte er sogar die
Quadratschrift, die sonst nur fiir kanonischen Text verwandt wurde, also
Verbindlichkeit und Bedeutung unterlegte.

Die judischdeutsche Schreibweise sollte moglichst prignant den
Klang im Deutschen codieren. Wihrend die dltere Schreibweise des Jiddi-
schen mehrere Vokale mit dem gleichen konsonantischen Ersatzzeichen
anzeigte, wurden jetzt diakritische Zeichen zur Hilfe genommen, die
keinen Zweifel zwischen o, a oder i erlaubten. Die «Punktierung» mit
zusatzlichen Unterstrichen und -punkten hatte man im 18. Jahrhundert nur
im Hebriischen fiir die heiligen Offenbarungstexte verwandt. Die Punk-
tierung des Jiidischdeutschen half nun erstmals, um den Zeichenvorrat
von 22 Zeichen an das deutsche Alphabet mit 30 Zeichen anzugleichen.
Spiter empfahl sich diese Prizisierung im Druck fiir Wortneuschopfun-
gen und Fremdworter. Die Generation von Coschelsberg experimentierte
erstmalig mit dieser Schreibweise. Teilweise arbeitete der Basler hier in
Ubereinstimmung mit Zeitgenossen, teilweise waren seine Vorschlige so
ausgefallen, dass wir sie in keinem anderen Verlag wiederfinden und sie
auch in Basel wieder aufgegeben wurden.

96



In der historischen Forschung ist dem Wunsch nach einer Orthografie
des Judischdeutschen noch nicht viel Aufmerksamkeit geschenkt wor-
den. Dabei ist diese Rechtschreibbewegung kein marginales Phinomen,
denn auch unter den «deutschen» Sprachphilosophen entwickelte sich
zu dieser Zeit erstmals das Verlangen nach einem orthografischen Sys-
tem. Friedrich Gottlieb Klopstock fand eindeutige Laut-Graphem-Bezie-
hungen erheblich fiir den dsthetischen Wert einer Sprache. Er beurteilte
die «Reinheit» einer Sprache auch nach deren Schreibweise.!2! Teilweise
speiste sich zeitgendssische Kritik an der jlidischdeutschen Schriftform
allein aus diesem dsthetischen Grundsatz. In einer Epoche, die Sprache
als natiirlichen Ausdruck von Charakter und Gedanke sah, wiinschte man
eine essentielle Ubereinstimmung zwischen Zeichen und Bedeutung, eine
logische Entsprechung von Graphem und Phonem (Abb. 17). Benutzte man
nun einen alternativen Zeichensatz, ein sogenannt fremdes Alphabet fiir
die deutsche Sprache, so stachen die Abweichungen automatisch als Fehler
ins Auge. Zum Beispiel beklagte der jiidische Aufklirer Isaak Euchel, der
personlich die jiidischdeutsche Publizistik forderte, dass die Schreibkon-
vention des Deutschen nie konsequent in hebriischen Lettern umzuset-
zen wire.'?? Die Kommentare christlicher Philologen trugen zu diesem
Minderwertigkeitsgefiihl bei. Insbesondere die jiidische Schreibweise der
Vokale, Umlaute und Doppelvokale mit dem kleinen Arsenal von Platzhal-
tern im hebraischen Alphabet konnte die Worter bis zur Unkenntlichkeit
vereinfachen. Die Zuteilung von Platzhaltern zu Vokallauten im jiidisch-
deutschen Schreibsystem folgte zudem noch der Aussprache des Jiddischen
im 17. Jahrhundert, nicht der Einteilung im lateinisch-deutschen Alphabet.
Der Autor eines «Lehrbuch zur griindlichen Erlernung der jidisch deut-
schen Sprache» (1792) fiir christliche Kaufleute lobte die Verbesserung
der judischen Schreibweise in «neueren Schriften» an mehreren Stellen,
vorzugsweise die «heutige», differenziertere Buchstabenwahl. Er hob hervor,
dass die zeitgenossischen Juden sich «in ihrer Schreiberey mehrentheils
nach unserer deutschen Aussprache richten» und sich sogar angewohn-
ten, Konsonanten wie x und y anzuzeigen. «Das tz haben zwar die Juden
eigentlich auch nicht, allein in ihren neuern Biichern und Schriften, wo
sie sich in Ansehung der Orthografie schon etwas mehr nach uns richten,
setzen sie wirklich den Buchstaben Thess vor das schlechte Zadick, als:
Prinitz | ...}, Plagz [ ...] #1253

Neben dieser dsthetischen und systematischen Kritik an jiidisch-
deutscher Schrift, die vom herabschitzigen Diskurs tiber jiidisches Spre-
chen und Denken kaum zu trennen ist, sind die damaligen Bemiihungen
jidischer Philologen und Pidagogen um eine eigene Orthografie wenig
bekannt. Lediglich die Ausformung der Schreibweise bei Mendelssohn
ist gut untersucht. Zumindest fiir die Bibeliibersetzung hatte der Ber-
liner an eine phonetisch orientierte Orthografie gedacht, hielt diese aber
selbst nicht konsequent ein. Dafiir ist den Neuheiten der Berliner Maski-
lim-Schriften manchmal der Berliner Dialekt abzulesen.!24

97



In Sprachwerken und Schulbiichern um 1800 beschiftigten sich bereits

mehrere jiidische Autoren mit der richtigen und schonen Schreibweise

des Hochdeutschen in Hebriisch. Manchmal stand die Sprecherzichung

der jiidischen Bevolkerung im Vordergrund. Die Schreibweise sollte die

hannoveranische und deswegen «hochdeutsche» Aussprache fordern.
Unterschied man — wie Coschelsberg das vorschlug — im Schriftbild zwi-
schen au und iu, so konnten dialektale Varianten besser kontrolliert wer-
den. Die Rechtschreibung machte schon beim Lesen auf die gewiinschte

Lautformung der gesprochenen Sprache aufmerksam. Das Lehr- und

Lesebuch von Moses Philippssohn (Dessau 1808) erklirte das Vokalisie-
ren der Buchstaben so, dass beim Einpauken des Aleph-Beth gleich fiir
beide Sprachen, Hebriisch und Deutsch, der gewiinschte Sprachklang

trainiert wurde.

Auch Coschelsberg hat eine hebriische Lesefibel mit einer Auflage
von 2500 Exemplaren bei Haas drucken lassen. Leider ist bis heute kein
einziges Exemplar in Bibliotheken aufgetaucht.!? Die Reformer wollten
also mit einer ausdifferenzierten Schriftnorm die dialektale Aussprache
der Allgemeinheit korrigieren — wiederum ein Anliegen, das sie mit den
Pidagogen anderer Schulen teilten (Abb. 17).

Dariiber hinaus suchte Coschelsberg die Vollkommenheit des
Zeichensystems. Sein dsthetisches Ziel, auch im Jidischdeutschen ein
Doppel-s vom scharfen s der Frakturschrift zu unterscheiden, zeigt eine
grafische Orientierung am Zeichensatz der Frakeur. Seine Ausgaben soll-
ten die grammatikalischen und grafischen Besonderheiten der deutschen
Schriftsprache beriicksichtigen. Die Schriftreform ging also iiber die Ar-
beit am Sprachklang hinaus. In der Maimonides-Ausgabe baute der Basler
Herausgeber auch Abkiirzungen wie «z.Bs.» und «u.s.w.» in hebriischen
Lettern nach.

Uns mag heute die Orientierung an der deutschen Rechtschreibung
unangenchm aufstossen, da sie einer Anpassungsforderung der Mehrheits-
gesellschaft zu entsprechen scheint. Nehmen wir aber die Erwartungen der
judischen Akteure in ihrer Epoche ernst, so erscheint ein sehr selbstbe-
wusstes Projekt am Horizont: Die Alltagssprache, mit der Juden ihre recht-
liche, wissenschaftliche und 6konomische Position in der wachsenden
biirgerlichen Gesellschaft tagtaglich bewiesen, sollte als eigene jiidische
Schriftsprache beibehalten und in gleicher Weise wie das Deutsche zu
einer «reinen» Hochsprache kultiviert werden. Wahrend Thomas Kollatz
bereits daraufhingewiesen hat,welchen selbstbestimmten medialen Raum
die judischdeutsche Schrift fiir zeitgenossische Themen eroffnete,!26 zei-
gen die Basler Drucke ein bildungsbiirgerliches Ziel. Die jiidischdeutsche
Schriftform diente nicht nur als Kriicke auf dem Entwicklungsweg zwi-
schen alten und neuen Volkssprachen, sondern barg selbst das Potential,
eine moderne Hochsprache zu werden. Jidischdeutsch sollte in diesem
Selbstverstindnis kein Zwischenspiel bleiben, sondern eine veredelte
Schriftsprache des biirgerlichen Judentums werden.

08



[21]

e s p (IS g * s 13 03 B8 i+ janp
§YORIOY [ 10 0P 1308 A P3P pLIMINN LW Brer

TN o

W M
Ll i

|

Lo g

250 TR ' | 8 )
e Wi - podi 953 s o (03 poripnd o )
% ¥ % lgﬁ” ¢ (C3PH PaNB] 1 v finBy o R s

&

Die Festrunde zu Pessach

Mit einem gemeinsamen Abendessen und der liturgischen Lesung der Ret-
tungsgeschichte des jiidischen Volkes feiert man Pessach. Bereits in mittel-
alterlichen Handschriften sind einzelne Szenen der Geschichtserzihlung

wie die Zehn Plagen Agyptens illustriert. Sogar die Pessachfeier selbst wur-
de dargestellt. So erhielten die rituellen Anweisungen des Gebetbuchs, der
sogenannten Haggada, mehr Bedeutung. Seit dem 18. Jahrhundert verzier-
te man gedruckte Haggadot mit Abbildungen. Hiufig wurde die Familie

bei Gebet, Weingenuss und Unterhaltung gezeigt. Diese Ausgabe der jii-
dischen Aufklirung von 1795 stellt eine zeitgendssische Familie am gedeck-
ten Tisch vor. Mutter und Vater lesen und segnen.

Haggada mit der deutschen Ubersetzung von Joel Brill Loewe (Berlin 1785), Druck evtl.
Offenbach, evtl. Berlin, 1795.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1513 (Foto: Dieter Hofer, Basel).




In simtlichen Buchausgaben, an denen Coschelsberg beteiligt war, fin-
den wir Nachbesserungen der Rechtschreibung, innovative Losungsvor-
schlige und kleine Experimente zur Integration verschiedener grafischer
Traditionen.

Eine handliche Haggada fiir Pessach

Erst nach den Befreiungskriegen 1816 kooperierten Haas und Coschelsberg
wieder fiir ein grosseres Projekt. Nachdem sie zehn Jahre zuvor schon
ein umfangreiches Gebetbuch und eine gedruckte Schriftrolle (!) fiir das
Purimfest herausgebracht hatten, sollte nun das populirste Buch zum
judischen Ritus tiberhaupt angegangen werden, die Haggada. Die Haggada
ist die historische Erzihlung zum Auszug aus Agypten, die an den Pes-
sachabenden zuhause beim Festmahl gemeinsam gelesen und diskutiert
wird. Die Haggada enthilt auch Gebete und Brauchtum, zum Beispiel
Anweisungen zu den Speisen. Damit ist die Haggada eine verhaltnismassig
schmale Liturgie zu einem ausgesprochen freudigen Anlass und ist pra-
destiniert fir aktuelle Anklinge, zum Beispiel in der Bildauswahl. Dieses
Festtagsbuch gehorte zur Grundausstattung eines jiidischen Hausstands,
auch in einfachen Verhiltnissen. Die Haggada war allgemeiner verbreitet
als die silberne Chanukkalampe oder gar eine private Bibel. Auf vielen
aschkenasischen Darstellungen aus der Neuzeit sehen wir den Idealfall,
dass Frauen wie Minner eigene Exemplare vor sich auf dem Tisch liegen
haben (Abb. 21—22). Fiir eine Haggada konnte es sich rentieren, eine hohe
Auflage anzusetzen, aber nur, wenn man sich dafiir eine ansprechende
Aufmachung des kanonischen Textes einfallen liess.

Die Basler Haggada von 18161?7 zeigt sich uns als eine Volksaus-
gabe: broschiert, schwarzweiss auf gewohnlichem Papier, mit gut gefiill-
tem Seitenspiegel, so dass am Ende das Bandchen leicht in der Hand
liegt. Doch schon der Umschlag tiberrascht mit Zierkunst aus dem
Bleisatz von Haas, eine Kaskade von geometrischen und organischen
Mustern. Insgesamt operierte der Setzer in diesem schmalen Band mit
zehnverschiedenen Typen von Zierleisten fiir Trennlinien, Rahmen und
Deckblitter. Das Titelblatt fingt den Blick mit einer biblischen Szene
und dem plakativen hebriischen Titel: Die Ordnung der Erzihlung
von Pessach mit deutscher Ubersetzung (Abb. 23). Es fiihrt die Namen,
Orts- und Jahresangaben ganz in hebraischer Buchtradition an, nur zwei
Zeilen in kursivem Font vermelden in Jiidischdeutsch: «Vortrag auf
die beiden ersten Abende °Pessach®1?8, ins Deutsche iibersetzt und
mit Anmerkungen versehen» [Umschrift]. Die vielen Holzschnitte im
Heftchen haben eine ganz besondere Vorgeschichte; zu der interkultu-
rellen Bildsprache komme ich weiter unten. Bleiben wir zunachst bei
Coschelsbergs Spracharbeit.

100



22]

Die Pessachfeier in der Volkskunst

Das Motiv der Pessachfeier taucht nicht nur in der Haggada selber auf, son-
dern ebenso auf Schmuck- und Gebrauchsgegenstinden, Textilien und Ge-
schirren. Dieser gravierte Zinnteller aus dem Elsass diente die meiste Zeit
des Jahres zum Schmuck, auf dem Pessachtisch vielleicht auch als Speisen-
platte. Die detailreiche Darstellung der Festrunde betont die Pessach-Hag-
gada, die vor der Hausherrin auf dem Tisch liegt.

Sederteller, Zinn, Mulhouse 18. Jh.
Jiidisches Museum der Schweiz, JMS 130 (Foto: Dieter Hofer, Basel).




Fiir die Haggada verwandte Coschelsberg eine beriihmte Ubersetzung der

preussischen Aufklirer, die deutsche Fassung von Joel Loewe (genannt
Brill), die erstmals 1785 in der Berliner Jiidischen Freischule herausgegeben

und seitdem schon einige Male iibernommen worden war (Abb. 21). Dass

Coschelsberg den Namen des bekannten Ubersetzers verschwieg, war eher
uniiblich. Angaben der gelehrten Quellen gehorten eigentlich zum guten

Ausweis auf einem Titelblatt. Wollte er die Berliner Quellen nicht nennen,
wollte er Urheberrechten ausweichen oder einfach den populiren Charak-
ter nicht unterlaufen? Jedenfalls versah er das Schriftdeutsch in diesem

jiidischen Buch nicht mit dem Markenzeichen der Haskala. Damit vermied

er auch eine unnotige ideologische Provokation, die mancherorts mit der

Berliner Fassung assoziiert wurde. Mit der zeitgemissen Sprache kamen

schliesslich auch Auslegungen in Umlauf] gegen die sich eine religiose

Orthodoxie formierte. In Basel wihlte man also eine hochdeutsche und

liberale Ubersetzung, aber bewarb dies nicht als religioses Modernisie-
rungspaket, nur als dsthetische Verbesserung.

Coschelsbergs Beitrag lag wiederum in der Klarheit der Textanord-
nung: Urtext mit sparsamem Kommentar, Ubersetzung und Bilder. Der
hebriische Text bildete das Zentrum,womit der Urtext fiir die gemeinsame
Lesung nahegelegt wurde (anders als bei zweisprachigen Ausgaben mit glei-
cher Gewichtung, wie sie nun tiblich sind). Deutsch diente hier zum besse-
ren Verstindnis des Hebriischen. Nur an einer Stelle — wir sind noch bei
den Vorbereitungen zum Festmahl in der Kiiche —wird die Alltagssprache
als Gebetssprache empfohlen: «Und es ist eine °mizva® [religiose Pflicht]
dass die dazu bestimmte °beracha® [Segnung] in Gegenwart der Kochin,
und in der ihr verstindlichen Sprache gesprochen wird.» [Umschrift]!2?
Die Frage, ob die gemeinsame Feier dieses Erinnerungsfestes mit Frauen,
Kindern und Ungebildeten nicht iiberhaupt die Umgangssprache auch fiir
den Ritus verlange, ist auf die Kochin, die durchaus Christin sein konnte,
eingeschrinkt. In einer Offenbacher Haggada, die ebenfalls die Brill-Uber-
setzung benutzte, wurde dagegen schon haufiger Deutsch als Ritussprache
vorgeschlagen. Man solle alle aramidischen Spriiche der Haggada wieder
in «allgemeinverstindlicher» Sprache sagen, da auch Aramiisch seinerzeit
nur die Umgangssprache gewesen sei.!30

Besonders bemerkenswert flir unsere Frage der Wertung und Bezie-
hung der verschiedenen Sprachen ist folgende Sprachkritik von Coschels-
berg, die sich an einem einzigen gemischten Satz in der traditionellen
Liturgie entziindete. Nur einmal springt die Haggada ins Jiddische, beim
Gebetsaufruf zum abschliessenden Tischsegen: «°rabotai® [hebriisch:
meine Herren] wir wollen benschen [jiddisch: segnen]».13!

Viele Herausgeber der Epoche besprachen diese Unstimmigkeit und
vermerkten, dass hier ein Satz in laschon aschkenas (hebriisch: deutsche
Sprache) zur Liturgie gehore. Auch Coschelsberg respektierte und erklarte
den Volksbrauch, dass der Vorbeter an dieser Stelle «in einer vermischten
hebriischen und altdeutschen Sprache»!3? zum Gebet aufrufe. Er iiber-

102



[23] Die Basler Haggada

Der Kaufmann Salomon Coschelsberg an der Schneidergasse entwarf 1816

eine neue handliche Haggada. Er erginzte die hebriische Festtagsliturgie

mit einer Ubersetzung des Aufklirers Joel Brill Loewe (vgl. Abb. 21), wie

schon das Titelblatt in hebriischen Buchstaben verrit: «Vortrag auf die bei-
den ersten Abende Pesach, ins Deutsche iibersezt und mit Anmerkungen

versehen» [Umschrift].

Die Szene mit Moses vor dem brennenden Dornbusch war seit einer

Amsterdamer Ausgabe von 1712 zu einem beliebten Motiv fiir den Umschlag

der Haggada geworden.

Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi, Druck Wilhelm Haas, Herausgeber
Salomon Coschelsberg, Basel 1816.
Universititsbibliothek Basel, UBH FQ III 7.




setzte «benschen» ins Standarddeutsch mit dem etymologisch verwandten
«benedeien».

Ganz nebenbei schlug Coschelsberg aber auch einen neuen Termi-
nus fiir die alte jiidische Binnensprache vor, es sei «Altdeutsch». Diese
Wortschopfung verbindet Tradition und Moderne, das jiidische Idiom der
letzten Jahrhunderte mit dem jiidischen Idiom der Gegenwart. In seiner
Begrifflichkeit ist das Schriftdeutsch der Aufklirungszeit die moderne
Variante einer in die Jahre gekommenen Sprache. Aus von Juden gespro-
chenem Altdeutsch entsteht von Juden gesprochenes Neudeutsch.

Die Sprachbezeichnung von Coschelsberg weist auf ein selten
benanntes Selbstverstindnis der historischen Akteure in der Emanzipa-
tionszeit. Die Entwicklung der jiidischen Alltagssprache ist danach keine
Entfernung vom Eigenen fiir etwas Fremdes, sondern ein historischer
Sprachentwicklungsprozess parallel zu den Kontaktsprachen.

Die Haggada hat seitdem unter allen Werken von Haas & Co-
schelsberg am meisten Beachtung gefunden, unter anderem in zwei
Nachdrucken.!33

Holzschnitte der Lutherbibel in der Haggada

Liegt die leicht vergilbte Haggada von Coschelsberg & Haas heute in einer
Vitrine zwischen anderen Ritusgegenstinden zum Pessachfest, dann fillt
sie zwischen Sedertellern und kolorierten Prachtausgaben nicht unbedingt

ins Auge. Sie steht eher fiir die Zeremonialkultur des Landjudentums, das

mehrheitlich ohne Augsburger Silber und samtbeschlagene Gebetbiicher
auskam. Das Jiidische Museum in Basel verfiigt aufgrund der frithen Sam-
meltitigkeit von Volkskundlern und einer spezifischen Ausrichtung auf
die Lebensweise der Landjuden zwischen Colmar und Hohenems — also

jenseits der oft dargestellten hofischen und biirgerlichen Elite — tiber

eine seltene Kollektion von Judaica. Sie stammen aus der Region, Hobby-
arbeiten ersetzen gestempelte Silberschmiedearbeiten. Die Torakronen,
aus Papier- und Seidenblumen gebastelt, oder die aus Blech gebogenen

Chanukkalampen sind fiir diese Elsasser Frommigkeit typisch. Zu dieser
gelebten Religiositit passt die Haggada von Coschelsberg. Die Verleger
sind durchaus pragmatisch an die Aufgabe herangegangen und vermuteten,
dass eine erschwingliche und iibersichtliche Ausgabe bei der Kundschaft

ankommen wiirde.

Ein israelischer Nachdruck der «Basel Haggadah» in der Reihe Ju-
daicaTreasures Series hinterlasst dagegen einen ganz anderen Eindruck.134
Der urspriingliche Seitenspiegel ist auf das Format eines reprisentati-
ven Kunstbuchs aufgeblasen, Farben und Schmuckleisten sind erginzt
worden. Mit einem festen Einband versehen ist der Bildband als Gebet-
buch bei Tisch kaum noch handzuhaben. Vor- und Nachwort stellen den

104



S0 AMD I MIRHE DL VED LIRUCTHE AL CJIULIRInD

iber|iveldyes Hergoffen roivd fur melelgur bergebung Der
flinden.

‘\\\w\\‘m\\\\\
’,’ ‘
/ i
%///J

\\‘

o \
lﬂﬂﬂ"w’\
II
WL(W lgl‘ i'\\
/i T mmn I U ',t
lﬂﬂm

"/A

13U} 29 3(1) fage eur:i) I werde vor nun an niche
mebyr von diefdn geroddys des roeinftocEs trincEeny
em/|bif an den tag/da ichs neu trincten oecde mit euicl)/

1011 1{iN N161oa WAFFOVE wateh

Die Pessachfeier von Jesus

Die Bilder, die Coschelsberg und Haas fiir die Haggada auswihlten, waren

hundert Jahre zuvor fiir eine christliche Bibel geschnitten worden. Wahr-
scheinlich befanden sich die Druckstocke in einem der Bestinde anderer
Druckhauser, die Wilhelm Haas Vater und Sohn angekauft hatten.

Die Anecignung von Bildmaterial christlicher Werke fiir jiidische Drucke

tiberrascht nicht. Immer wieder hatten jidische und christliche Ikonogra-
fie gemeinsame Quellen.

Fiir die Wiederverwendung gingen die Herausgeber ausgesprochen prag-
matisch vor, begutachteten das vorhandene Material und suchten sich ei-
nige Szenen zu passenden Textstellen in der Haggada heraus, hier die Dar-
stellung des Letzten Abendmahls im Matthiusevangelium der Lutherbibel,
die 1710 bei Brandmiiller erschienen war.

Biblia, das ist die gantze Heilige Schrifft Altes und Neues Testaments, Basel (J. Brand-
miiller) 1710.
Universititsbibliothek Basel, Eigentum Frey-Grynaeum, Frey-Gryn A T1T 35.




Druck nicht in die elsissische Geschichte, sondern in eine zionistische
Geschichtserzahlung zur angeblich blithenden Gemeinde in der voreman-
zipatorischen Schweiz und zum ersten Kongressort der internationalen
zionistischen Bewegung. «One of the original artwork treasures of the
Jewish European culture in the Enlightenment period, found in its com-
plete form after the Holocaust, brought to Israel [...].» Doch die schop-
ferische Einzigartigkeit der Basler Haggada erhilt hier zu viel des Lobes.
Nicht nur der Text, sogar die Bilder waren abgekupfert. Prijs hat darauf
in seiner ausfithrlichen Katalogisierung schon hingewiesen,!35 aber ich
mochte diesen spannenden Aspekt der materiellen und ikonografischen
Hybriditit nochmals beleuchten.

Die 24 Bilder der Basler Haggada mogen «unique and impressive»!3¢
wirken, wenn wir sie nur mit Vorldufern jidischer Buchkunst vergleichen.
Dem christlichen Publikum zumindest waren die biblischen Szenen damals
schon rechtvertraut. Tatsachlich sind die Druckstocke aus dem Altbestands-
lager der Druckerei reaktiviert worden. Bereits hundert Jahre zuvor hatte
ein Basler Drucker eine Lutherbibel mit derselben Serie an Holzschnitten
ausgeschmiickt, nun kamen sie wieder zur Geltung. Teilweise mussten die
Druckvorlagen dafiir durchs Recycling gehen: gleiches Material — mit an-
derer Bedeutung; gleicher Bildaufbau — mit leichten Retuschen.

Fiir das Titelblatt hatten die Editoren das Motiv Moses vor dem
brennenden Dornbusch ausgesucht (Abb. 23). Die Szene hatte es in den
hundert Jahren zuvor immer ofter auf den Umschlag einer Haggada ge-
schafft. Der kniende Moses funktionierte sozusagen als Etikett einer Hag-
gada. In diesem Fall wie in dem Amsterdamer Vorbild von 1712 lehnte sich
die Darstellung an die Merian-Bibel an. Die Aneignung von Bildmaterial
christlicher Werke fiir jiidische Drucke iiberrascht nicht. Immer wieder
hatte sich — vor allem im Buchdruck — die antike, jiidische und christli-
che Ikonografie iiberschnitten. Die Bibelillustration von Matthius Merian
d.A.von Strassburg (1630) war so verbreitet, dass sie weltweit auch jiidische
Imagination geformt hat, zum Beispiel in der Gestaltgebung des Salomo-
nischen Tempels in Bibeln, auf Teppichen und fiir Misrach-Tafeln.!37

Fiir die Umschlag- und Innendekoration des Textes gaben Haas und
Coschelsberg also 1816 keinen Illustrationsauftrag heraus, sondern bedien-
ten sich an einem Vorratvon Druckstocken, die aus dem frithen 18. Jahrhun-
dert stammten. Fiir die Esterrolle (1806) hatten sie sich schon aus dieser
Serie bedient, nun arbeiteten sie gleich zwei Dutzend Bildmatrizen in den
Text ein. Die Holzdrucke waren erstmals in einer christlichen Lutherbibel
von 1710 bei Brandmiiller in Basel erschienen.!38

Fiir die Wiederverwendung gingen die Herausgeber ausgesprochen
pragmatisch vor, begutachteten das vorhandene Material und suchten nach
passenden Textstellen oder ahnlichem Stoff in der Haggada. Mit Hilfe neuer
Bildunterschriften erhielten einige Illustrationen dann ein neues Sujet.
Der «Ubergang iiber den Jordan» mutierte so zum «Durchzug durch das
Rote Meer».3? Wirklich kiihn ist die Aneignung des neutestamentlichen

106



[25]

Weiterverwendung von Bildern

Im jiidischen Ritusbuch zu Pessach findet 1816 der Holzschnitt zu Jesus
beim Letzten Abendmahl aus der Lutherbibel nochmals Verwendung. Un-
ter der jiidischdeutschen Bildiiberschrift «Die Feier des Uberschreitungs
Opfers» steht die Tischszene mit zwolf Mannern und zwei Bediensteten.
Der zentralen Figur hatte man in der Druckplatte den Heiligenschein ni-
velliert. Die Illuseration ist an der Stelle eingefiigt, wo die Haggada die An-
ordnung der Speisen auf dem Festtisch erklirt und sonst die familidre
Festrunde im zeitgendssischen Gewand zu sehen ist. Der Bezug auf das
christliche Osterfest ist in dieser Einbindung nicht mehr explizit, konnte
aber als Subtext gelesen und gedeutet werden, ein klassischer Fall von An-
eignung und Neubelegung im Kulturkontakt.

Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi, Druck Wilhelm Haas, Herausgeber
Salomon Coschelsberg, Basel 1816.
Universititsbibliothek Basel, UBH FQ 111 7.




Materials (Abb. 25). Ein Holzschnitt zum Letzten Abendmahl von Jesus
und seinen Jiingern wanderte aus dem Matthiusevangelium in die Pessach-
Liturgie. Der zentralen Figur im Bild hatte man dafiir den Heiligenschein
gekappt. Der wichtige Herr sitzt nun vor einer grossen freien Wandfliche.
Die neue Bildunterschrift lautet «Die Feier des Uberschreitungs Opfers»,
eine deutsche Ubersetzung fiir Pessach.

Und um welche «Feier des Uberschreitungsopfers» sollte es sich
eigentlich handeln, die des Volkes Israel bei der Ankunft im Heiligen Land,
die des historischen Juden Jesu oder um das jihrliche jiidische Erinne-
rungsfest im Friihjahr? Die Pessach-Liturgien zeigten an dieser Stelle im
Buch hiufig den Seder, also die Anordnung der Speisen auf dem Festtisch,
die versammelte Grossfamilie und womoglich das nichtjiidische Personal,
also ebenfalls eine Tischszene (Abb. 21—22).

Die hier eingesetzte Szene des Letzten Abendmahls am langen Tisch
war allerdings zu typisch in der Aufstellung der Gefolgsleute rund um die
ruhende Zentralperson, um nicht — mit oder ohne Heiligenschein — an
eine Darstellung von Jesus mit seinen Jiingern zu erinnern. Die Lebens-und
Bildwelten waren kaum so abgeschottet, dass man dem jiidischen Publi-
kum einen Jesus ohne Heiligenschein als einen elsdssischen Familienvater
Dukas oder Bloch prisentieren konnte. Ich denke, die Editoren wussten,
dass sie die alte Bildbedeutung im neuen Kontext nicht ganz l6schen
konnten. Sie akzeptierten den andauernden Kippeffekt im Bild. Die Szene
transportierte nun eine Mehrdeutigkeit von Historie und Gegenwart, von
Oster- und Pessachereignis. Fiir den Juden der Aufklirung war das kein
Widerspruch, eher eine Provokation fiir das christliche pietistische Milieu.

Die jiidische Rezeption des Drucks hat dann nach dem Holocaust
eine iiberraschende Wendung genommen, nicht die jiidische Appropria-
tion einer Mehrheitskultur ist wiederentdeckt worden, sondern angeblich
eigenstindiges Kunsthandwerk. Im Religionsgesprich der Spitaufklirung
hinterliess aber sicherlich die Figur des Jesus als Juden den grosseren
Eindruck unter den Zeitgenossen. Die jiidische Untertitelung christlicher
Ikonografie zeigt kulturelle Nahe und eine angstlose jiidische Position im
Wettstreit der monotheistischen Religionen.

Mendelssohn-Bibel aus Basel

Eine erst kiirzlich entdeckte Verlagsanzeige (Abb. 20) gibt uns neuen Auf-
schluss tiber die Bibeledition von Haas und Coschelsberg. Innerhalb von
funf Jahren, zwischen 1822 und 1827, brachten sie den Tanach, das ent-
spricht dem Alten Testament in christlicher Terminologie, in drei Sprach-
formaten heraus: als zweisprachige Ausgabe, als rein deutsche Ausgabe und
zuletztals hebriischen Urtext.!* Die Drucke sind heute in Bibliotheken in

108



aller Welt anzuschauen. Insbesondere die Biblia Hebraica, von der sofort
3000 Exemplare gezogen wurden, ist vielfach nachgewiesen.

Die Ubersetzungen der biblischen Biicher entnahmen sie dervierzig
Jahre alten Berliner Edition der jiidischen Aufklirer. Wie Mendelssohn
und Kollegen entschieden sich die Basler nochmals fiir Hochdeutsch in
hebriischen Lettern. Jedoch beschrinkten sie sich auf den Urtext und
seine Ubersetzung. Das rabbinische Kommentarwerk entfiel ersatzlos. In
einer ganzen Reihe von Nachdrucken der Mendelssohn-Bibel in Deutsch-
land ist diese Basler Variante eine sehr spite Geburt. Denn die Aufklirer-
Bibel konnte inzwischen sogar schon in gotischer Schrift in Kassel bestellt
werden, und die lateinisch gedruckte Fassung wurde ab den 1820er Jahren
der Standard.!#!

Coschelsberg stellte Urtext und deutsche Ubersetzung in zwei par-
allel laufenden Spalten in direkten Vergleich. Aber nicht nur die Sprachen,
auch zwei Religionen wurden parallel bedient. Wihrend die hebriische
Fassung einem christlichen Leserkreis diente, war die zweisprachige
Fassung — angeblich in einer Erstauflage von 2000'*2 — auf eine jiidische
Leserschaft ausgerichtet.

Tatsachlich jonglierten die Verleger zwischen jiidischen und christ-
lichen Interessen, um beide mit geringem Mehraufwand zu verbinden und
insgesamt zu einer lohnenden Auflagenhohe zu kommen. Die verschiede-
nen Sprachversionen waren von Anfang an aufeinander abgestimmt. Die
einmal gesetzten Kolumnen blieben immer erhalten, ob im ein- oder mehr-
sprachigen Layout. Hilfen zum Vortrag im jiidischen Gottesdienst, wie die
Einteilung der Wochenabschnitte und Angaben zur Intonation, erginzten
den Bibeltext der zweisprachigen Ausgabe nur in einer Randglosse, so dass
die christliche Biblia Hebraica sich einfach herausschilen liess.

Wie kam es aber zu dieser judisch-christlichen Parallelausgabe, und
wie konnte sich Coschelsberg als jidischer Editor und Gewihrsmann
durchsetzen? Ein bisher unbekannter Werbezettel aus dem Hause Haas
aus der Vorbereitungsphase des Projekts gibt nun neuen Aufschluss. Das
judischdeutsche Blatt tauchte erst 2010 in einem Ziircher Familienerbe
auf, das einerseits auf die oberelsissische Rabbinerfamilie Katzenellenbo-
gen und andererseits auf eine Basler Familie zuriickreicht. Mit folgenden
Worten warb vor zweihundert Jahren der Verleger Haas, auch im Namen
Coschelsbergs, um Vorschiisse und Grossabnehmer fiir den geplanten Bi-
beldruck (Abb. 20):

«Ankiindigung

109

Unterzeichneter schmeichelt sich, dem mit Recht schon langst gedusserten Wunsche, —
eine reine jiidisch-deutsche Bibel zu erbalten, — entsprechen zu kinnen.

Obschon zwar mebrere Ausgaben davon, an verschiedenen Orten erschienen sind.
Allein die denselben beigedruckten Kommentaren oder °Auslegung °, verursachten nicht

nur, dass der Preis dem Unbemittelten zu boch zu steben kam, sondern sie schreckten

den Nichtgelebrten ab, sich dieselben anzuschaffen, weil er keinen Gebrauch davon



machen kann. Besonders das weibliche Geschlecht. Und diese sollten doch auch die
Heilige Schriff lesen und versteben lernen.
Da nun in meiner Buchdruckerer, durch Veranstaltung und auf Kosten der loblichen
Bibel=Gesellschaf?, erscheinen wird,
°Fiinf Biicher Mose, Propheten und Hagiographen °
in Gross Oktav Format. Wozu weder Miibe noch Kosten gespart werden. So dass diese
Ausgabe, so wobl auf Korrektheit, als auf typografische Schonbert, Anspruch machen
darf- So ist mir die Begiinstigung zu theil geworden, diesen schonen Satz auch fiir
eigene Rechnung noch gebrauchen zu diirfen.
Es erscheint daber zugleich.
1)  Eine Bibel in Gross Quart Format, gespalten. Ein Spalt enthdlt den ‘Text, der
andere die deutsche Ubersetzung.
2)  Die Ubersetzung obne Texte, in nemlichem Format. |...)
Was die deutsche Ubersetzung anbelangt, so wird von dem beriibmten Mendelsobn die
°Tora® und was von demselben iibersetzt ist, gewdblt. Das Ubrige, nach den besten
neuesten_jiidischen Autoren.
Um diese deutsche Bibel fiir den Nicht-Gelebrten, und fiir das weibliche Geschlecht,
gemein-niitziger zu machen, habe ich diese Buchstaben des alten Jiidischen-Deutsch,
mat einigen Verbesserungen, gewdblt. | ...
Das Ganze erscheint unter der Leitung und Aufsicht meines Freundes Herrn Koschels-

berg.» [Umschrift]

Es ist schon bekannt, dass die Bibelgesellschaft zu Basel die hebriische
Bibel Haas vollstindig abkaufte und eigenstindig vertrieb. Die Gesell-
schaft, eine Untergruppierung der Christentumsgesellschaft von 1804, war
personell der Reformierten Kirche verbunden. Sie verbreitete den Offen-
barungstext unter Christen im Rahmen der Inneren Mission, lieferte aber
auch Buchmaterial fiir die Bekehrungsarbeit an Heiden und Juden. Sara
Janner hat aus ihrem Quellenstudium zu pietistischen und missionarischen
Vereinen in Basel bereits den diplomatischen Aufwand geschildert, mit
dem Haas die Schnittstellen und Varianten seiner Bibel zwischen die-
sen Polen christlicher und jiidischer Tradition vorverhandelte.!*? Nach
Janners Quellenstudium durchkreuzte eine deutsche Parallelausgabe die
Absicht der Bibelgesellschaft, die nur die hebriische Studienausgabe im
Sinn hatte. Als sich herausstellte, dass Haas gleichzeitig eine zweispra-
chige Bibel auf den Markt bringen wollte, fiirchtete man die Konkurrenz
zur christlichen Botschaft und wollte Einfluss auf die deutsche Fassung
nehmen. Der christliche Verein bestand aufeiner christlichen Ubersetzung,
wihrend Haas nichtvon der jiidischen Mendelssohn-Ubersetzung abriickte.
Deshalb distanzierte sich die Bibelgesellschaft von der zweisprachigen und
deutschen Mendelssohn-Ausgabe als «zu jiidisch» und subskribierte nur
die hebriische Ausgabe.!#

Die Verlagsankiindigung fiir den jiidischen Buchhandel mit
Coschelsberg als Korrespondenzadresse spricht offen von der finanziellen
Beteiligung der Bibelgesellschaft und propagiert doch eindeutig die

110



jidischen Studien- und Volksausgaben. Es liegt also nahe, dass nicht die
judischen Partner, sondern die christliche Bibelgesellschaft hier die gros-
seren Kompromisse einging. Ich nehme an, dass die jiidische Gemeinde
selbst das Grossprojekt aufgezaumt hatte. Ein namenloser «vierkopfiger
Verein» sei nimlich laut Quellen der Bibelgesellschaft an den christlichen
Verein herangetreten, um die Beteiligung an einem hebriischen Bibeldruck
anzubieten.'® Die jiidische Gemeinde wire solch ein informeller «Verein»
ohne Rechtsbasis, Salomon Coschelsberg einer ihrer aktiven Vorsteher. Der
franzosische Hilfsrabbiner Katzenellenbogen wohnte damals noch in Basel,
er hatte auch gerade bei Haas veroffentlicht.'*¢ Von seinem Vater Naftali
Katzenellenbogen, Oberrabbiner des Konsistoriums in Haut-Rhin, sollte
die Basler Bibelausgabe dann mit der religiosen Approbation versehen
werden, welche die Mendelssohn-Bibel fiir Juden in Frankreich freigab.!47

Die zweisprachige, ganz hebriisch gesetzte Bibel gehorte somit zur
innerjidischen Publizistik und entsprach den Zukunftsideen des Ober-
rabbiners in Colmar.

Nur fiir Ungelehrte und Frauenzimmer?

«Gemeinniitzig» hiessen die deutschen Publikationen in hebriischem
Zeichensatz im Wortgebrauch der Aufklirung. Ein Mitstreiter von Men-
delssohn, Isaac Euchel, begriindete 1797 jiidischdeutsche Publikationen
mit diesem Argument,'*® und das Duo Haas-Coschelsberg bewarb noch
eine Generation spiter die jidischdeutsche Bibel als «gemeinniitziges»
Unternchmen. Die ungebildete Mehrheit ware am besten in der Alltags-
sprache Deutsch, aber mit der vertrauten, «alten» jiidischen Typografie zu
erreichen. Danach stehen die jiidischdeutschen Drucke aus dem Vormarz
im Auftrag der Volksbildung und Vermittlung historischer Religionsfun-
damente. War es also nur eine Hinwendung der Elite zum illiteraten Volk,
das anders nicht zu erreichen wire? Aber wer sollte diese ungebildete
Allgemeinheit gewesen sein, die besser Deutsch als Hebriisch verstand,
aber dennoch kein deutsch gedrucktes Buch lesen konnte oder wollte?

Das Marketing zur Basler Bibel weist auf einen weiteren Aspekt
der Schriftwahl bei Coschelsberg. Es deutet auf ein autoritir konservati-
ves Anliegen, das wir im Zusammenhang mit institutionellen Interessen
wiederfinden werden (s. 5. Kapitel). Nochmals sehen wir eine sehr inter-
essante Verschiecbung von Medium und Inhalt, diesmal auf der Ebene
der Gattung. Coschelsberg reihte seine deutsche Bibel in eine lange
Tradition der frommen Literatur ein, die sogenannten «Zenne Renne»
oder «Weiberbibeln».

Alle Binde erschienen mit einem Titelblatt mit dem hebriischen
Vers aus Hohelied 3,11: «Geht hinaus und seht, Tochter Zions», der etwas
verschliffen «Zenne Renne ...» lautet. So kiindigten seit zweihundert

III



Jahren Herausgeber eine umgangssprachliche Nacherzihlung des Bibel-
stoffs an. Die jiddische Legendensammlung «Zenne Renne» war im 17.und
18. Jahrhundert sehr beliebt und wird als eine wichtige Quelle religioser
Vorstellungswelt angenommen. Mit der Entschuldigung, dass Frauen die
heilige Sprache nicht lernen und verstehen miissten, konnte eine umgangs-
sprachliche Adaption kanonischer Texte gedeihen. Es ist unbestritten, dass
auch Minner diese Erzihlungen lasen und zur religiosen Orientierung
benotigten, denn Jiddisch liess sich leichter verstehen, selbst wenn in
Hebriisch gebetet und rezitiert wurde. Das Label der Frauenbiicher garan-
tierte dem Kaufer vor allem einen sprachlich wie inhaltlich zuginglichen
Text, weniger eine Einteilung nach Geschlechtern. Daher hatte auch die
kursive Type fiir das Jiddische die Bezeichnung «Weiberdeutsche Schrift»
erhalten, obwohl sie genauso in zweisprachigen Gebetbiichern fiir Minner
Verwendung fand. Generell wurden mit diesem Wortgebrauch hebriischer
Analphabetismus und Bildungsferne dem sozialen Gender «Frau», gleich-
zeitig kanonische Texte und Literatursprache dem sozialen Gender «Mann»
zugeschoben.

Die jidischen Aufklarer distanzierten sich eher von der populiren
Zenne-Renne-Bibel. Schliesslich war sie der Inbegriff einer eigenwilligen
Volksfrommigkeit, von sprachkritischer oder vernunftgeleiteter Quel-
lenauslegung weit entfernt. Auch sprachisthetisch hatten sich hier die
Mundart und ein freier Umgang mit Versatzstiicken von Hebriisch zu
einer —von Reformern geachteten — Melange verbunden. Erst im 20. Jahr-
hundert wandte sich die jiidische Elite mit einem neu erwachten ethnolo-
gischen Interesse wieder diesen Biichern zu. Die Prisidentin des Jiidischen
Frauenbundes Bertha Pappenheim (1859-1936) setzte sich sogar an eine
Ubersetzung der Weiberbibel ins Hochdeutsche. Die Zenne Renne wurde
also im 19. Jahrhundert nicht mehr nachgedruckt, sondern grundlegend
verandert. Die erste moderne Fassung erschien, so der Historiker Julius
Carlebach, 1836 im bayrischen Sulzbach mit neuen erbaulichen Erzihlun-
gen und in Hochdeutsch.!¥

Eine ganz andere Modernisierung dieser erbaulichen Gattung wurde
kurz zuvor in Basel vorgeschlagen: zuriick zum Urtext, ohne rabbinischen
Ballast, in weltlicher Sprache. Die alte Schriftform behilt man bei. Die
modernen Ubersetzer werden (bis auf Mendelssohn im Band Deuterono-
mium) nicht einmal benannt. Wiederum stellt Coschelsberg jiddische und
hochdeutsche Literatur unter eine gemeinsame Klammer und nimmt dem
angeblich revolutioniren deutschen Text damit die Schirfe. Die Texte der
Aufklirer verpackt er in «Weiberbibeln», er nutzt Vertriebswege, Aufmerk-
samkeit und Leserbindung der jiidischdeutschen Schreibweise.

Sichtet man alle Arbeitshinweise des Herausgebers Coschelsberg,
so vermied er jegliche sprachsystematische Opposition zwischen Jiddisch
und Hochdeutsch. Vielmehr behandelte er neue deutsche Ubertragungen
als verbesserte Varianten ilterer Ausgaben. Er erlaubte sich auch kleine
Korrekturen und Erginzungen an den beriithmten Ubersetzungen «ilterer

112



und neuerer Israeliten», so sie das Verstindnis noch erleichtern kénn-
ten.'*? Sowieso alle «Frauenzimmer», aber auch sonstige «Ungelehrte»!s!
bildeten die Zielgruppe seiner leichten Sprache. Das bekannte Schema,
wie in den Jahrhunderten der «Weiberbibel» Bildung mit Gender zu ver-
kniipfen, blieb salonfihig.

Doch gerade die volkspidagogisch herablassende Charakterisierung
des Lesepublikums macht mich auch stutzig ob der Wahl des Mediums.
Weshalb bemiihte man denn fiir ungebildete Schichten weiterhin die
Schriftweise der religiosen Elite? Welchen gemeinniitzigen Vorteil sollte
es haben, eine Alltagssprache in einer Schrift zu lesen, die nicht von der
Umgebungsgesellschaft geteilt wurde? Weshalb produzierte die zweispra-
chige und zweischriftliche Bildungselite Biicher, die den Bildungsfernen
wiederum nur eine innerjidische Schriftvariante anboten?

Insbesondere das Geleitwort zu dem Band der Friihen Propheten
lasst authorchen, das ein «Lehr- und Lese-Buch fiir die Jugend, so viel
moglich, zweckmissig und belehrend» eingerichtet verspricht.!s2 Zumin-
dest die jiidischen Kinder in Basel lernten zu diesem Zeitpunkt schon
jede Sprache im eigenen Schriftsystem, Hebriisch, Latein, Franzosisch,
Deutsch, womdoglich Griechisch.

War es Realititssinn oder Wunschdenken der Coschelsberg-Editio-
nen, dass die Alphabetisierung und Lesckultur der jiidischen Bevolkerung
in hebriischer Schrift stattfinde? Welche junge Generation sollte das sein,
die cher in jiidischdeutschen Heften schmokerte als in einer deutschen
Novelle oder Zeitung? Wessen Handelstochter sollte das sein, die eher
jidischdeutsche Erzihlungen als ein Pariser Modejournal oder das Re-
chenbuch von Fisch studierte?

Wir konnen nicht mehr beurteilen, ob der Herausgeber Coschels-
berg personlich an die Notwendigkeit einer jiidischdeutschen Volksbildung
dachte, sich nach der effektiven Nachfrage im Buchmarkt im Elsass rich-
tete oder eher den Bildungsidealen einer konservativen Konsistoriumsfiih-
rung im Elsass folgte. Zumindest die Lehrer an den jiidischen Dorfschulen
im Oberelsass unterrichteten noch im deutschen Dialekt und benutzten
eher jiidischdeutsche Schreibiibungen und Lesetexte als franzosische.

Die Mendelssohn-Bibel der 1820er Jahre von Haas und Coschels-
berg iibernimmt den Bildungsimpetus und Sprachpurismus der jiidischen
Aufklirer der vorhergehenden Generationen, doch im verinderten Kon-
text grosserer gesellschaftlicher Rechte und Pflichten bekommt die Pflege
der jiidischdeutschen Schreibweise einen sozialkonservativen Zug. Leider
ist tiber die Verbreitung dieser deutschen Drucke nicht viel bekannt, in
staatlichen Bibliotheken sind vorrangig die hebriischen Ausgaben der
christlichen Bibelgesellschaft katalogisiert. Insbesondere die elsissische
Rezeption ist schlecht dokumentiert.

113



Judischdeutsch: ein Trojanisches Pferd fiir Mission

Die Druckerei Haas befand sich Anfang des 19. Jahrhunderts auf einem
weiten Gelinde in der Vorstadt Steinen, Ecke Leonhardsgraben, vis-a-
vis vom Lohnhof. Die heutige Leonhardsstrasse hiess damals nach dem
Missionshaus am anderen Ende der kurzen Verbindungsstrasse. Richtung
Altstadt, ebenfalls nur wenige Schritte entfernt, war die Jiidische Gemeinde
am Heuberg eingemietet. Der Schriftgiesser Haas lag in diesem Stadtge-
fige ungefihr in der Mitte zwischen beiden, hier kreuzten sich die Wege.
Im typografischen Raum tummelten sich die Akteure auf noch engerem
Bereich, denn grundsitzlich offerierte der Schriftgiesser und Drucker al-
len Autoren und Verlegern, in Europa und in der Stadt, seine «reelle und
billige Bedienung».153

Zeichen und Bilder aus einem sozialen und kulturellen Kontext kon-
nen in einem anderen Zusammenhang eine ganz andere Funktion erhalten,
das zeigt nicht nur die Weiterverwendung der christlichen Abbildungen
in einer Pessach-Haggada. Auch die Schriftsprache Jiidischdeutsch, die
wir bisher als exklusiv jiidischen Kommunikationsraum betrachtet haben,
wurde von anderen Akteuren benutzt. Jidische Selbstverortung in der
Moderne traf hier auf christlichen Bekehrungseifer. Die Schriftgiesserei
Haas belieferte vor allem theologische Gesellschaften und christliche Ver-
lage mit den bleiernen Matrizen des hebriischen Alphabets, und deren
Hebraica dienten ganz unterschiedlichen Interessen.

Auch als Verleger betreute Haas Titel der theologischen Fakultit
und hebraische Grammatiken. Eine solche akademische Grammatik eines
Luzerner Theologieprofessors von 1813 war mit einem Anhang zur jidisch-
deutschen Schrift versehen.!>* Dies mag zunichst verwundern. Was konnte
einem zukiinftigen Theologen eine solche Instruktion niitzen? Tatsichlich
stossen wir hier auf eine klassische Disziplin der Theologie und einen der
Urspriinge der sprachwissenschaftlichen Beschiftigung mit Jiddisch.!55
Nicht aus rein philologischem Interesse stellten Theologen die ersten
Worterbiicher des Jiddischen zusammen. Bereits seit dem 17. Jahrhundert
nihrte sich das Interesse an der Sprache aus dem Wunsch, Juden zu be-
kehren. Theologen verfassten sogenannte Missionsgrammatiken fiir das
Konversionsgesprach. Am Institutum Judaicum in Halle verankerte man
Jiddisch im Curriculum der jungen Theologen zur Missionsvorbereitung.!56
Im 19. Jahrhundert wandte sich die Judenmission in der innerjidischen
Schriftform an die Ungetauften. Auch die Basler Mission druckte Offen-
barungstexte in den «Sprachen der Volker», in Amharisch oder Arabisch,
genauso wie in der jidischen Digrafie des Deutschen.

Ein judenmissionarischer Zweig der Christentumsgesellschaft, die
«Baseler Gesellschaft zur Verbreitung des Christenthums unter den Ju-
den», stiitzte sich in der regionalen Arbeit wesentlich auf jidischdeutsche
Druckschriften. Missionslehrer kiimmerten sich sogar um die Weiterfiih-
rung der Schriftvariante im Unterricht. Aus dem Jahr 1835 ist eine Schiiler-

114



arbeit aus dem elsissischen Oberhagenthal erhalten, eine Neujahrskarte in
doppelter Ausfiihrung, lateinische und hebriische Schreibweise desselben
Textes. Laut Notiz des Basler Lehrers wurde der «Neujahrswunsch der
etwa 7 jahrigen Esther Weill an ihren Lehrer Buchstabe fiir Buchstabe
dictiert, und von derselben jidischdeutsch auf nebenstehendes Blatt ge-
schrieben.»'57 Auch die Vereinsberichte aus den 1840er Jahren erwihnen
die Arbeit mit jiidischdeutschen Drucken.!5®

Als Haas und Coschelsberg mit der Bibeledition auf den Marke
kamen, bearbeitete Wilhelm Haas parallel einen Auftrag der Basler Mis-
sionsgesellschaft, den «Versuch iiber das gottliche Ansehen des Neuen
Testaments» von David Bogue, dem geistigen Vater der Londoner Missi-
onsgesellschaft.’®® Der Basler Sekretir der Christentumsgesellschaft hatte
den Trakeat 1808 auf Deutsch herausgebracht, nun wurde die Offenba-
rungslehre zu den Evangelien noch in hebriischen Typen nachgedruckt.
Die Bibeln von Haas und Coschelsberg, die die ansissige Bibelgesellschaft
vorfinanziert hatte, sollten — so die Vereinsprotokolle — unter anderem
«den hin und wieder erwachenden Bediirfnissen der jiidischen Nation»
abhelfen.160

Das Kundenverzeichnis der Firma Haas, die Rangeleien um die
Mendelssohn-Bibel sowie die missionarische Praxis in der Region zeigen,
dass die jiidischdeutsche Schrift nicht mehr die innerjlidischen Diskurse
absicherte. Zwar konnte man heikle Positionen in dieser Druckschrift
verhandeln, ohne dass die allgemeine Offentlichkeit mitlas, aber weder
im Geschiftsleben noch im Religionsgesprich konnte die jiidische Gesell-
schaft sich aufgrund der Sonderschrift unbeobachtet fithlen. Produktion
und Rezeption schieden sich nicht eindeutig an den Grenzen zwischen
Nicht-Juden und Juden. Aus unserer Kenntnis der verschiedenen Akteure
der Basler Hebraica aus dem frithen 19. Jahrhundert miissen wir deswegen
hinter der emphatischen Neubewertung des Jiidischdeutschen,wie Thomas
Kollatz sie vorgenommen hat, ein Fragezeichen anbringen:

«Voriibergehend gelang es der jiidischen Minderbeit in Deutschland im Medium der
Schrift, auch die deutsche Sprache fiir den Binnendiskurs fruchtbar zu machen und
dem Zugriff der nichtjudischen Auflenwelt zu entziehen. Eine selbsthewusste Ver-
einnabmung der Sprache der Mebrbeit, durch die Wiedergabe deutscher Sprache in

bebraischen Lettern. »'6!

Die Ausrichtung auf einen jidischen Leserkreis war zwar gesichert, aber
die beteiligten Autoren und Akteure konnten ebenso aus der christlichen
Ecke kommen. Und mancher Absender nutzte diese Form der Camouf-
lage. Eindrucksvoll zeigt das ein Basler Bindchen «Der Judenfreund» von
1806. Der Titel nimmt einerseits auf den flichendeckenden Erfolg des
Schulbuchs «Der Kinderfreund» Bezug, das der preussische Gutsherr von
Rochow fiir den Unterrichtan Landschulen entworfen hatte (1776),um «die
grosse Liicke zwischen Fibel und Bibel auszufiillen».162 In dhnlichem Stil

115



brachte «Der Judenfreund» von Haas sprachliche und sittliche Ideale unter
einen Hut. Moralische Erzahlungen unterschiedlichen Tons, orientalisch
marchenhaft, heimatnah frithromantisch reihen sich nacheinander. Der
Hinweis «zur Ubung der reinen deutschen Sprache, besonders den Frau-
enzimmern», funktionierte als Genre-Bezeichnung fiir leichte Literatur.
Ein penetranter Erzichungsgedanke zum gesellschaftlichen Idealjuden
verortet das Biichlein eindeutig in der Emanzipationszeit. Ob es aber vom
Elsisser Coschelsberg, einem Missionspfarrer oder vom Drucker Haas
konzipiert war, lisst sich nicht leicht sagen. Die Sprachverbesserung der
Juden ging mit anderen humanistischen, vielleicht auch missionarischen
Anliegen einher. Ich mochte lediglich eine Beteiligung von Coschelsberg
ausschliessen, der sich nachweislich nur fiir religiose und gemeindeorien-
tierte Texte eingesetzt hatte. Ausserdem war ihm wahrscheinlich bekannt,
dass unter demselben Titel «Der Judenfreund» bereits ein judenfeind-
liches Witzebuch die Runde machte, das bald zum dritten Mal in Leipzig
aufgelegt werden sollte. Dieser antisemitische «Judenfreund» arbeitete in
lateinischen Buchstaben, aber unter jiidischem Pseudonym.'®> Am Ober-
rhein wurde das Attribut «Judenfreund» nichtironisch verstanden,sondern
eher von pietistischen Kreisen in Anspruch genommen. Eine intensive,
erdriickende Zuwendung. Die judenmissionarische Gesellschaft firmierte
ab 1831 als «Freunde Israels».

Meines Erachtens war die hebriische Umschrift von deutschen
Missionsschriften in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts nicht mehr
am Alphabetisierungsstand der jidischen Bevolkerung ausgerichtet. Die
Judenmission wollte vielmehr in den kulturellen Raum der jiidischdeut-
schen Publizistik eindringen.

Mediengeschichtliche Einordnung

Der judische Gelehrte Salomon Coschelsberg in Basel zeigte keine Beriih-
rungsingste auf diesem Terrain. Er arbeitete mit einem Verleger zusammen,
der christliche wie jiidische Partner bediente. Coschelsberg redigierte aus-
schliesslich in hebriischer Type. Sein Ehrgeiz richtete sich auf religiose
Standardwerke sowie auf die Verbreitung und orthografische Verbesserung
bereits veroffentlichter hochdeutscher Texte in hebriischen Lettern, von
ithm mit «reines Deutsch» oder «jidisch deutsch» bezeichnet. Fur ihn
scheint die Schreibweise kein Ubergangsphinomen der Spracherziehung
gewesen zu sein, vielmehr der Ausweis einer sprachlichen Modernisierung
des Deutschen neben einer Gelehrtensprache Hebriisch. Hier zeigt sich
eine mogliche Variante der jiidischen Schriftentwicklung, die um 1815 noch
geschiftsfihig war — wohlgemerkt ohne auf eine politische oder religiose
Gruppenbildung abzuzielen. Hilfreich fiir diese anspruchsvolle jiidische
Publizistik war das technische Know-how gepaart mit Experimentierfreude

116



im Druckhaus Haas. Durchgesetzt hat sich dann allerdings die mehrheitli-
che Schreibweise des Deutschen, auch fiir die jiidische Publizistik.

In Coschelsbergs Verstindnis des Jiidischdeutschen bendtigte es
keine Verunglimpfung des Jiddischen und vorhergehender Generationen.
Seine Sprachidentitit mit dem deutschen Standard reichte so weit, dass
er ihn als Weiterentwicklung der jiddischen Alltagssprache und Literatur
deutete. Insofern pries er die Mendelssohniibersetzung einfach als eine
neue Volksbibel, als moderne «Weiberbibel» an.

Sicherlich sind die jiidischdeutschen Drucke aus Basel nur mit Blick
auf die judische Leserschaft im Elsass zu verstehen. Die Zusammenar-
beit des Basler Druckhauses Haas mit dem franzosischen Konsistorium
reichte iiber die aktive Zusammenarbeit mit dem jiidischen Partner vor
Ort hinaus. Im Elsass, auf der Grenze zwischen ideologisch aufgelade-
nen Nationalsprachen, erfiillte das Jiidischdeutsch nochmals eine andere
Funktion als zum Beispiel in Preussen. Franzosische Juden konnten mit
dem augenfilligen Argument des jiidischen Zeichensatzes und einer un-
abhingigen Schrifttradition einfacher als andere Elsdsser am deutschen
Idiom festhalten.

117



77

78
79
80
81

82
83
84
85

86
87

88

89

90
91

92

93

94
95
96

97

98
99

118

Das sogenannte Ma'asse-Buch: Jakob bar Abraham Pollak (Hg.), Eyn shoyn may-
$eh bukh (Basel 1602). Digitalisat der Universititsbibliothek Basel auf dem Portal
http://www.e-rara.ch/; Jean Baumgarten, Le peuple des livres (Paris 2010), S. 264-280;
Clemens P. Sidorko, Basel und der jiddische Buchdruck (1557-1612) (Basel 2014).
Salomon Coschelsberg (Hg.), Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi
(Basel 1816). Herausgeber-Vignette auf dem Innenblatt.

Einen Uberblick zur wissenschaftlichen Debatte um Standardisierungsprozesse ins-
besondere der Schriftsprache bietet Elspafi.

Subskriptionsaufruf von Wilhelm Haas, Basel 1821, JMS 1681.

Der israelische Literaturwissenschaftler Hacohen behandelt die jiidischdeutschen
Drucke als Hybrid-Phinomen, Ran Hacohen, «Germanit be otiot ivriot (Deutsch in
hebriischen Lettern)», in: The Library of the Haskalah (Tel Aviv 2014).

Vgl. Brenner; Braese.

[David Friedlinder], Lesebuch fiir jiidische Kinder (Berlin 1779).

Zur deutschen Ubersetzung des Gebetbuches s. Roemer (1995), S. 84—87.

Zwei Standardwerke zur jiidischen Aufklirung, beide 1960 auf Hebriisch erschienen,
zeigen die unterschiedlichen Ansitze: Schochat (deutsch 2000), behandelt die Zeit
von 1700-1750 als Vorbereitung der Berliner Aufklirungsbewegung. Eliav beginnt
mit seiner Untersuchung der jiidischen Bildungsinstitutionen erst bei Mendelssohn
und Wesseley, vgl. Mordechai Eliav, Jiidische Erzichung in Deutschland im Zeitalter
der Aufklirung und der Emanzipation, hg. von Ingrid Lohman, Jiidische Bildungs-
geschichte in Deutschland (Miinster 2001).

Roemer (1995), S. 44f.

Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe Bd. 15-18, Der Penta-
teuch. Faksimile (Stuttgart-Bad Cannstatt 1990).

Transkription in: Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe
Bd. 19/1—4, Schriften zum Judentum. Pentateuchiibersetzung in deutscher Umschrift
und Pentateuchkommentare in deutscher Ubersetzung (Stuttgart-Bad Cannstatt 1993—
2016).

Helmut Dinse, Die Entwicklung des jiddischen Schrifttums im deutschen Sprach-
gebiet (Stuttgart 1974); Paul Wexler, «Ashkenazic German 1760—1895», International
Journal of the Sociology of Language 30 (1981) und Israel Zinberg, A history of jewish
literature Bd. 7-8 (New York 1975/76).

Roemer (1995).

Vgl. Steven M. Lowenstein, «The complicated language situation of German Jewry,
1760—1914», Studia Rosenthaliana 36 (2002/03).

Die erste jiddische Ubersetzung der Herzenspflichten wurde 1716 in Amsterdam ge-
druckt, s. Thomas Kollatz, «Schrift zwischen Sprachen. Deutsch in hebriischen Let-
tern (1765—1820)», Aschkenas 18/19 (2008/09), S. 352-355; vgl. auch Herbert H. Paper,
«An early case of standard German in Hebrew characters», in: The Field of Yiddish
(New York 1954), S. 143—146.

Marion Aptroot, «In galkhes they do not say so, but the taytsch is as it stands here>.
Notes on the Amsterdam Yiddish Bible Translations by Blitz and Witzenhausen»,
Studia Rosenthaliana 27 (1993).

Roemer (2002), S. 11 £

Vgl. Kollatz zu Publikationsstrategien fiir Deutsch in hebriischen Lettern.

Ein Faksimile mit franzosischer Ubersetzung macht das jiidischdeutsche Original
zuginglich: Simon Schwarzfuchs (Hg.), Le journal révolutionnaire d’Abraham Spire
(Paris 1989).

Zum Beispiel: Moses Philippssohn, Moda“ li-vene binah oder Kinderfreund und Leh-
rer. Ein Lehr- und Lesebuch fiir die Jugend jiidischer Nation und fiir jeden Licbhaber
der hebriischen Sprache (Leipzig 1808).

Kollatz, S. 355-359.

Universititsbibliothek Frankfurt a. M.: Sefer Tehillim. Daitse iberzetzung [...] fun
Mose Dessoi, Basel (Kasselberg) 1825/26, Digitalisat (1999) auf http://sammlungen.
ub.uni-frankfurt.de, urn:nbn:de:hebis:30:2-4117.



100

101

102

103

104

105
106
107
108
109

110
111

112

113

114

115

116

117

118

119

119

Dankschriften von Marx Berr, Strasbourg, Sindice [Fiirsprecher] des Juifs d’Alsace,
24. Aug. 1789, und von Cerf Berr, Versailles, 30. Aug. 1789, in: StABS Kirchenakten Q 1.
Auch die franzosische Nationalversammlung nahm die Aufnahme der Fliichtlinge zur
Kenntnis. Siche auch Achilles Nordmann, Geschichte der Juden in Basel (Basel 1913),
S.70.

Abschrift solch eines Fiirbittengebets vom Vorsinger der Synagoge in Buschweiler
(Althan Nathan), 4. Aug. 1789, in: StABS Kirchenakten Q_1; sowie mit deutscher
Ubersetzung, 12. Aug. 1789, in: StABS Kirchenarchiv S 4 Isracliten 1789.

Gebett, welches ein jeder Vorsinger an jedem heiligen Sabbat nach dem Gebett fiir
den Konig [...] fiir die Wolfart der [...] Stadt Basel [...] zu betten hat, hebriisch und
deutsch, Basel, August 1789; und ebenso fiir die Stadt Miilhausen, Sept. 1789.

Basler Papiermiihle (Hg.), Wilhelm Haas. Sein Tagebuch (Basel 1997), S. 40. Die Erin-
nerungen umfassen nur die erste Lebenshilfte, so dass die spitere Zusammenarbeit
mit Coschelsberg nicht erwihnt ist.

StABS, Kirchenakten Q_1, [Aug. 1789], Etat der Fliichtlinge aus Niederhagenthal. In
einem Nachtrag zu den Haas’schen Hebraica hat Bernhard Prijs noch weitere Ein-
blattdrucke beschrieben, darunter auch ein Gebet fiir den Konig aus dem Jahr 1789,
mit Haim Plotzek als Herausgeber. Dieser Druck ist fiir ein jidisches Publikum be-
stimmt.

Joseph Prijs, Die Basler hebriischen Drucke (Olten 1964), S. 435-472. Ich baue auf
dieser Arbeit auf und weise nur weitere Fundstellen und Nachweise vollstindig aus.
Biografische Angaben nach Alfred Bruckner, Schweizer Stempelschneider und
Schriftgiesser (Basel 1943), S. 84-129.

[Wilhelm Haas, Hg.], Das Gebet des Herrn in 100 Sprachen und Mundarten (Basel
1830).

Martin Mohle, Die Kunstdenkmiler des Kantons Basel-Stadt, Bd. 8, Die Altstadt
von Grossbasel I (Basel 2016), S. 230 ff.

Bennewitz (2008), S. 307-330.

Bennewitz (2008), S. 324 {f.

Niklaus Stettler, Peter Haenger und Robert Labhardt, Baumwolle, Sklaven und Kre-
dite (Basel 2004); Susanne Bennewitz, Ein AuRenseiter handelt. Der Kaufmann Isaac
Dreyfus (1785-1845) in Basel (Gottingen 2014), S. 114124,

Dokumente und Akten zu Familic Coschelsberg im StABS: Adressbiicher der Stadt
Basel; Kirchenakten Q_1; Volkszihlung 1815; Niederlassung/Einwohnerkontrolle
[ohne Signatur] im Weissen Haus, «Auslinder 1836—1845»; Notariatsarchiv Johann
Jacob Vest, 245.11 (Hauskauf 1810); Ragionenbuch; IGB-REG.

Anonymus, Tablettes universelles (Paris 1821), S. 355 f. Die Umbenennung wurde aber
abgelehnt, s. Jean-Philippe Chaumont (Hg.), Dictionnaire biographique des rabbins et
autres ministres du culte israélite (Paris 2007), S. 667.

Vater Moses (Coschel) Hirsch(el), gest. 2.2.1804, und Bruder Meyer Hirsch (alias
Charles Singer / Coschelsberg), siche auch Chaumont.

ADHR, Hégenheim. Registre des noms des juifs, 1808-1811, ebenfalls Unterschrift
der Ehefrau Janet Kroneburg.

Salomon Coschelsberg (Hg.), Sammlung der wichtigsten Verhandlungen bei der
durch ecin kaiserliches Dekret vom 30. Mai 1806 in Paris zusammen berufenen gros-
sen Versammlung der Juden (Basel 1806), Vorwort (online Universititsbibliothek
Frankfurt a. M.).

Vgl. Prijs, Nr. 316, S. 467 f. Das Gebet selbst ist hebriisch, der Titel des Blattes hoch-
deutsch in hebriischen Buchstaben.

Vgl. Roemer (1995). Ein vollstindiger Uberblick zur Mendelssohn-Bibel hingegen bei:
Steven M.Lowenstein, «The Readership of Mendelssohn’s Bible Translation», He-
brew Union College Annual 53 (1982), S. 179-213. Der erste Fiirther Nachdruck der
Mendelssohn-Bibel (1801-1803) fand eine grossere Anzahl von Vorkaufern in Stras-
bourg, siche Bd. 5, 1803, «Nachtrag und Nahmen hinzugekommne Prinumeranden».
Ich danke Eva Grabherr fiir die Kopien der Fiirther Subskribentenlisten.

Vgl. Prijs, Nr. 296, S. 435—-441.



120

121

122
123

124

125
126
127
128
129
130
131
132
133
134

135

136
137

138

139
140

141

142

120

Moses Maimonides, °Acht Kapitel® von Rambam mit der deutschen Ubersetzung
(Basel 1804), Nachdruck der hebriischen Ubersetzung (aus dem Arabischen) von
1484 und eciner anonymen deutschen Ubersetzung, die in Wien sechs Jahre zuvor
erschienen war.

Angelika Linke, Sprachkultur und Biirgertum. Zur Mentalititsgeschichte des
19. Jahrhunderts (Stuttgart 1996), S. 156—159.

Kollatz, S. 358.

Gottfried Selig, Lehrbuch zur griindlichen Erlernung der jiidisch deutschen Sprache
(Leipzig 1792),S. 35 1.

Werner Weinberg, Einleitung zur Pentateuchiibersetzung in deutscher Umschrift, in:
Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe Bd. 9/1, und Reuven
Michael, Einleitung zu Briefwechsel (1761-1785) in deutscher Umschrift, in: Moses
Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe Bd. 20/2.

Prijs, Nr. 310, S. 454.

Kollatz.

Vgl. auch Prijs, Nr. 308.

°Hebriische Ausdriicke® und ®Worter in hebriischer Schreibung® weise ich in Um-
schrift oder Ubersetzung eigens mit Sonderzeichen aus.

Salomon Coschelsberg (Hg.), Seder haggada schel pessach, Basel 1816, S. 1.

Haggada, Offenbach 1795 (vgl. Abb. 21).

Coschelsberg (Basel 1816), S. 25.

Ebd., S. 24.

Rabbiner Israel Meir Levinger, Basler Haggada, Israelitische Gemeinde Basel 1985;
Salomon Koschelsberg / anonymus (Hg.), The Basel Haggadah, Judaica treasures
series, ancient Passover Haggadot (Tel Aviv 1997).

The Basel Haggadah (Tel Aviv 1997). Die Auflage markiert das Jubilium des Ersten
Zionistischen Kongresses in Basel im Jahr 1897.

Prijs, S. 450 £. Die Arbeit von Prijs (1964) konnte in der Standard-Bibliografie von Yaari
noch nicht beriicksichtigt werden, die deswegen noch uninformiert den Basler Druck
als «entirely new in style» lobt, der etwas Neues gegen das allgegenwirtige Bildpro-
gramm der Prager, italienischen und Amsterdamer Haggadot bot, s. Abraham Yaari,
Bibliography of the Passover Haggadah (Jerusalem 1960), S. VIIL. Spitere Bibliogra-
fien ordnen die Basler Haggada dann als «handsome — but derivative» cin, s. Yosef
Hayim Yerushalmi, Haggadah and history (Philadelphia 1975), Nr. 86.

The Basel Haggadah (Tel Aviv / Jerusalem: Shazar, 1997).

Vgl. Falk Wiesemann, «kommt heraus und schaut». Jiidische und christliche Illustra-
tionen zur Bibel in alter Zeit (Ausstellungskatalog) (Essen 2002). Insbesondere zur
Basler Haggada S.110-112.

Vgl. Prijs, S. 451. Prijs nennt hier irrtimlich die Lutherbibel von Friedrich Battier, die
im 18. Jahrhundert mehrmals, mit und ohne Bilder, gedruckt wurde. Die Drucksto-
cke stammen aber aus einer zeitgleichen Ausgabe der Lutherbibel von J. Brandmiiller
(Basel 1710). Die Kiinstlerinitialen C. M. stehen fiir C. Maures.

Prijs bezeichnet diese Vorgehensweise als «Irrtum», S. 451.

Salomon Coschelsberg (Hg.), °Die fiinf Fiinfteile des Gesetzes®. Der Pentateuch
mit der deutschen Ubersetzung von Moses Dessau (Basel 1822); ders. (Hg.), °Ze-
enah uReenah Benot Zion®. Die deutsche Ubersetzung der Tora von dem gelehrten
und beriihmten Moses Dessau [genannt Mendelssohn] (Basel 1822); ders. (Hg.), °Die
fritheren Propheten®. Mit der deutschen Ubersetzung von Meir Obernik und Ahron
Wolfssohn (Basel 1823); ders. (Hg.), °Die Spiteren Propheten®. Mit der deutschen
Ubersetzung (Basel 1825); ders. (Hg.), °Die Schriften®. Mit der deutschen Uber-
setzung von Moses ben Menachem [Mendelssohn], Isaac Eucel, David Friedlinder,
Ahron Wolfssohn, Samuel Detmold (Basel 1827); ders. (Hg.), °Zeenah uReenah
Benot Zion®. Die deutsche Ubersetzung der °Schriften® (Basel 1826); [ders., Hg.|,
“Tora Neviim uKetuvim® Biblia Hebraica (Basel 1827); vgl. Prijs, S. 456—464.

Kollatz, S.362; Steven M. Lowenstein, «The social dynamics of Jewish responses
to Moses Mendelssohn», in: Moses Mendelssohn und die Kreise seiner Wirksamkeit
(Tiibingen 1994), S. 333-348.

Gemiss Protokollen der Bibelgesellschaft, s. Hans Hauzenberger, Basel und die Bibel
(Basel 1996), S. 101.



143

144

145
146

147

148
149

150

151

152

153

154

155

156
157

158

159
160

161
162

163

I2I

Sara Janner, «Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Ein
Forschungsbericht», Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde (2004).
Janner weist darauf hin, dass diese mehrsprachige Ausgabe nach der Drucklegung nie
von den pietistischen Gesellschaften beworben wurde,

Janner, S. 31-81.

Zur Biografie Katzenellenbogen: Mohelbuch Ditisheim, 1823, JMS 266; Prijs S. 454 f.
(Drucke in Hebriisch und Deutsch); Bennewitz (2008), siche Personenregister.

Als Vorlage der deutschen Version diente eine Wiener Ausgabe von 1818, auf die sich
auch die Approbation bezog.

Kollatz, S. 361.

Julius Carlebach, «Family Structure and Jewish Women», in: Revolution and Evolu-
tion 1848 (Tiibingen 1981), S. 165.

°Zeenah uReenah Benot Zion®. Die deutsche Ubersetzung der °Schriften® (Basel
1826), vgl. Prijs, Nr. 313a Ausgabe C.

Ebd.

«Anmerkung an die Leser dieser deutschen Ubersetzung», in: °Die fritheren Prophe-
ten®. Mit der deutschen Ubersetzung von Meir Obernik und Ahron Wolfssohn (Basel
1823), vgl. Prijs, Nr. 313a Ausgabe C.

Zitat aus einer jidischdeutschen Geschiftsempfehlung von Haas, 1816, vgl. Prijs,
Nr. 308*

Grammatica Hebraica [...] methodum legendi scripta Judacorum Germanorum [...],
hg.von Th. A. Dereser, Basel 1813, siche Prijs, Nr. 307.

Aya Elyada, A goy who speaks Yiddish (Stanford 2012).

Sander L. Gilman, Jewish self-hatred (Baltimore 1986), S. 70 £, S. 81; Weinberg, S. 257.
JMS 1175. Dokumente. Korrespondenz des Vereins «Freunde Israel»: Dankbrief von
Esther Weill an Herrn C. Brenner fiir erhaltenen Unterricht in Oberhagenthal, 1. Jan.
1835.

Bericht iiber das Colportage im Elsaf, Straf8burg 1847 [Spendenaufruf]: «Nicht blof3
bei Christen fanden sie [die Kolporteure, S. B.] Absatz ihrer Biicher, sondern auch bei
Juden, die leider das Alte Testament meistens nicht besitzen, und es wurden verschie-
dene Biicher desselben, sonderlich solche, die nicht blof hebraisch waren, sondern
eine deutsche Ubersetzung dabei hatten, durch sie abgesetzt.» In der Vereinszeit-
schrift der Judenmission wurden die Sonderdrucke fiir die jiidische Leserschaft, auch
Evangelien und Neues Testament in deutscher Fassung mit hebriischen Lettern, be-
worben: Der Freund Israels, Bd. I, 1837, S. 135.

David Bogue, Uber das Neue Testament, Basel [1822], nach Prijs, Nr. 312.

Zitiert nach Hauzenberger, S. 100 £, aus den Protokollen der Jahresversammlung von
1821.

Kollatz, S. 366.

Friedrich Eberhard von Rochow, Der Kinderfreund. Ein Lesebuch zum Gebrauch in
Landschulen, Frankfurt a. M. 1776, Vorbericht.

Das Pscudonym lautete Judas Ascher, vgl. Gunnar Och, «Judenwitz». Zur Semantik
eines Stereotyps in der Literaturkritik des Vormirz, in: Forum Vormirz Forschung
Jahrbuch 4 (1998), S. 181 f£.






	Jüdischdeutsche Bücher aus Basel

