Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 196 (2018)

Artikel: Judischdeutsche Drucke und Basler Mundart : judische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 2 (): Vom Aleph Beth zum ABC

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2 (2)







Vom Aleph Beth zum ABC

Schreiben lernen

Die historische Sprachforschung konzentriert sich in der Regel auf den
schriftlichen Niederschlag von Sprache. Erst mit der technischen Ver-
einfachung der Tonaufzeichnung im 20. Jahrhundert entstanden haltbare
Daten, die die Untersuchung von miindlicher Kommunikation in beobach-
teten und unbeobachteten Momenten zulassen. Fiir die Zeit davor miissen
wir uns mit Schrift-, Bild- und Musikquellen begniigen, wenn wir den
Sprachstand oder das Sprachverhalten einer Gruppe analysieren wollen.
Anhand der schriftlichen Quellen konnen wir Annahmen tiber historische
Sprechergruppen, die uns in zeitgendssischen Darstellungen nahegelegt
werden, teilweise Uberpriifen oder gar in Frage stellen. Allerdings ist es
offensichtlich, dass solche geschriebene Sprache immer nur einen kleinen
Ausschnitt von Kommunikation dokumentiert.

Der alltigliche Sprachgebrauch eines Menschen unterscheidet
sich insgesamt wesentlich von seinem schriftlichen Ausdruck. In unse-
rer Selbstwahrnchmung mégen wir eine weitgehende Ubereinstimmung
schriftlicher und miindlicher Kommunikation sehen, aber einer linguis-
tischen Analyse hilt das nicht stand. Zur Probe mag man sich am Abend-
brottisch mit Freunden aufnehmen und die Tonspur abschreiben. Der
neue Text ergibt fir unvorbelastete Leser vielleicht einen Sinn, aber als
Ausweis des eigenen Sprachvermogens mochte man ihn doch nicht der
Nachwelt iiberliefern.

Tendenziell nimmt die Kluft zwischen Sprechen und Schreiben,
Gedankenblitzen und Veroffentlichung in den letzten Jahrzehnten ab.
Eine Schreibform wie Twittern ist zwar in ein hochkomplexes und hier-
archisches Publikationssystem eingebunden, ermoglicht in dieser Maske
allerdings Ausserungen, die sich dem gehauchten Bekenntnis oder ge-
briillten Zorn syntaktisch und lexikalisch anniahern. Gruppensprachen
und Dialekte finden aufgrund dieser Anniherung von miindlicher und
schriftlicher Sprache in der Kommunikation des 21. Jahrhunderts immer
mehr Niederschlag in Buchstaben. Es ist daher sinnvoll, jede Kommuni-
kationssituation zwischen den Polen von Miindlichkeit und Schriftlichkeit
einzuordnen und nicht aus der Unterscheidung zwischen Gesprochenem
und Geschriebenem voreilig zu klassifizieren.

Fir frithere Epochen nehmen wir grundsatzlich mehr Trennschirfe,
eine grossere Distanz dieser beiden Anwendungsbereiche an: Im 19. Jahr-

33



hundert wurde weit weniger schriftlich erledigt, dafiir beim Schreiben ein
enges Korsett mit Stil- und Formatvorstellungen angelegt und auf ein
entsprechendes Training der Schriftlichkeit geachtet.

Wihrend wir heute in einer E-Mail die gestelzten Formeln des
getippten Anschreibens nicht mehr anbringen und selbst eine Gene-
ration, die mit dem Fiiller aufgewachsen ist, sich in Kurzmitteilungen
tiberraschend leger ausdriickt, so lassen wir uns doch beim Schreiben
am Computer systematisch mit Worterbiichern, Schreibregeln und Satz-
spiegeln unter die Arme greifen, bevor wir iiberhaupt einen Gedanken
bis zum Punkt ausformuliert haben. Insofern stellt sich fast wieder die
Situation ein, dass das Schreiben ohne Hilfsmittel, nur mit einem Stift
und einem weissen Blatt ausgestattet, zu einer qualvollen Erfahrung wird.
Wer fiir den postalischen Geburtstagsbrief einen Fiiller herausholt, drgert
sich tiber eingetrocknete Tinte und hadert mit jeder Zeile, die, anstatt
rechtwinklig mit dem Seitenrand abzuschliessen, schlapp nach unten
hangt. Die Handfertigkeit des Schreibens wird je nach Berufsalltag so
selten abgerufen, dass unsere Handschrift ungefihr so ungelenk aussieht
wie die Handschrift vieler Menschen in der ersten Phase der Massenli-
teralisierung zu Anfang des 19. Jahrhunderts. Historische Schriftzeugnisse
spiegeln daher nicht die Sprachkompetenzen einer Gruppe. Eher liefern
sie widerstindige Dokumente der tausend Varianten des Umgangs mit
Stift und Sprache. Zufillige Uberlicferung von Schriftmaterial an ganz
verschiedenen Stellen, ob als Einlegeblatt in einem Buch, als Gekritzel am
Rand einer Preisliste, als Brautbrief im Familienarchiv oder Bittschreiben
im Verwaltungsarchiv, zeigt uns eine Bandbreite von Sprachgebrauch und
individueller Handhabung. Es ist — zumindest auf den ersten Blick — eine
Manifestation von sprachlichem Handeln. Neben den grossen Mustern der
Sprachverinderung zeigen solche Schriftstiicke kleine Schritte innerhalb
dieser Bahnen, kollektive und individuelle Umstellungsprozesse, Verein-
heitlichung und Differenzierung, Lernen und Verlernen.

Im Fall der jiidischen Einwanderer in Basel lasst sich am Schriftver-
mogen ein rascher Lernprozess zeigen: Bereits die Einwanderergeneration
hatte sich darum bemiiht, die deutschen Schriftsitze zu iiben. Thre Kinder
lernten auf Basler Schulen das ABC, so dass sie bald den Eltern in der
Buchfiihrung helfen konnten und im eigenen Berufsleben sprachlich nicht
mehr benachteiligt waren. Besonders interessant ist das Nebeneinander
von Hebriisch, Deutsch und Franzosisch, das auch mit einem Wechsel im
Schriftbild von Fraktur zu Antiqua einherging, denn um 18oo wurden deut-
sche Texte noch in der gebrochenen «altdeutschen» Schrift gedruckt und
geschrieben. Nur Latein, Franzosisch, Englisch und weitere europiische
Sprachen lernte man in der heute iiblichen lateinischen Schreibweise. Die
Sprachen und Schriften mussten zu den Adressaten und Gelegenheiten
passen.Gleichzeitig wechselten Bezeichnungen mit den Konventionen der

Schrift. Ein Jacques unterschrieb als Jaakov ben Mosche meBasel oder als
Jakob Ditisheim oder mit «Schahk» in hebriischer Notation. Mehrere Ge-

34



1 ﬁﬂﬂﬂwﬁ ﬁ ,

mmmﬂﬂﬂm

ISII:IX!N

f.aa;a.mnm,

00 L0 0 0 0
0 ool il sl - i

Hebriische Drucklettern

[4]

hen Lettern stammt nicht aus dem

Dieser gebrauchte Satz an hebriisc

Datums. In der Schublade aus dem

sondern ist neueren

?

19. Jahrhundert

-

ite

hen Buchstaben m

1SC

e

Schriftenschrank einer Druckerei sind die hebra

nem entsprechenden lateinischen Buchstaben und der Ordnungszahl im

hnet gewesen.

1C

hebriischen Alphabet ausgeze

, Herkunft unbekannt, 20. Jahrhundert.

Hebriischer Schriftensatz

JMS 1810.

Jiidisches Museum der Schweiz,




nerationen schrieben in zwei bis drei Handschriften, nimlich hebriischer,
lateinischer und deutscher Kurrent. Und die personliche Unterschrift va-
riierte nicht nur im Zeichen, sondern auch im Wortlaut.

Es ist hilfreich, mit einer Bestandsaufnahme der Schriftpraxis zu
beginnen, um das Zusammenspiel von jiidischem Sprachgebrauch und der
allgemeinen Alphabetisierung zum Ausgangspunkt einer sozialen Sprach-
geschichte zu nehmen. Welche Anliegen und Anforderungen gingen mit
der Massenliteralisierung einher, die jiidische wie andere Zeitgenossen
betrafen? Hat der Sprachwandel in jidischen Gesellschaften vielleicht
mit denselben Normierungsprozessen zu tun, denen Dialektsprecher und
Sprachminderheiten, also die Mehrheit der Bevolkerung, im 19. Jahrhun-
dert ausgesetzt waren? Diese Fragen werden in den weiteren Kapiteln
aufgenommen, motivieren aber auch die detaillierte Untersuchung des
Schrifterwerbs der Juden in der frihen Emanzipationsphase.

Wenn ich bisher vorausgesetzt habe, ein Zettel mit einer Unterschrift
sei ein untrigliches Zeichen fiir einen Menschen, der lesen und schreiben
konnte, so mochte ich schon einen Einwand gegen das vermeintlich Ein-
deutige vorausschicken: Schwarz auf Weiss ist eine Linie auf einem Blatt
erhalten, wenn zufillig ein Biirger zur Beurkundung aufs Amt gebeten
wurde. Aber wir konnen daraus nur vorsichtig schliessen, welche Bedeutung
das historische Individuum dem Schreiben beimass. Hatte die Bittstellerin
einen Schreiber bezahlt? Liessen er oder sie sich die Linien des Eigen-
namens vorzeichnen? Wann unterschrieb eine Frau mit ithrem Vor- und
Nachnamen und wann tibernahm sie die Schriftziige des Mannes, eventuell
erginzt mit dem Hinweis « Wittwe»? Konnte sie dennoch frei schreiben
und mochte sich in anderem Zusammenhang schriftlich ausdriicken?

Nicht nur ist es gewagt, vom Einzelnachweis in amtlichen Unterla-
gen auf die Praxis des Individuums zu schliessen. Wir miissen ausserdem
unsere heutige Bewertung der Schriftfertigkeit und Ausdrucksweise mit
der lokalen Amtspraxis von damals vergleichen, um soziale und kulturelle
Schliisse zu ziehen. Ob eine Unterschrift akzeptabel war oder bloss als
Imitat galt, konnen wir am einzelnen Aktenstiick nicht erkennen.

Die lateinische Alphabetisierung

Anfang des 19. Jahrhunderts kannte die Mehrheit der jiidischen Erwachse-
nen die hebriische Schrift, bevor sie sich die Welt der lateinischen Buchsta-
ben erschloss. Die Alphabetisierung der jiidischen Bevolkerung mochte ich

nur in Hinblick auf die «neuen» Schriften verfolgen, die lateinischen und

deutschen ABCs. Diese lateinische Literalisierung brachte insofern eine

zusitzliche, eine sekundare Alphabetisierung der jiidischen Gesellschaft,
ist aber von der allgemeinen Alphabetisierung in Mitteleuropa im frithen

19. Jahrhundert nicht zu trennen.?¢

36



ABDRUCK

der neu geschnittenen Hebriiischen Schriften

&

aus der Schriftgicsserey von

Wirtnersm Haas 1x Baser.

&

auf Mittel Kegel, oder 14 Puncte.
HWYPIBYDIASIBATITIAAN
b b el ==ba i Bl L B b
NEYYWPEDDIADI BTN E

e e A I

auf Garmond, oder 10 Puncte. :
BT RIDTNDPEDYOIRDI BATINTAAR s
M APt UpE eI Db D BT NIATISE rarsd

frem s
e pyooRIRAN
' auf Nompareil, oder & Puncte,
DESENNN - R yRiDT nOApEEr DIk mANIATIAN
B e — o T £ 8 E T LR BT
’ .R.abz'nisék‘aqf Petit, oder § Puncte.

21D 19107 PeIpIpIndsoRNTIIk
auf 6 Puncte.

10y PLapIswDInlasvpaTash

Deutsch auyf Petit, oder 8 Puncte.
*3AD33 fq(p7 AwIPIDYOINIDIONIAT I

Vocalen und Accente auf 5 Puncte.

PR, e —T

[m : ‘
g -
| Birdenbibliothey |

Hebriische Lettern fiir deutsche Texte

Hier stellte der Basler Schriftenproduzent Haas sein Angebot an neuen
hebriischen Typen vor, die er nach 1789 mit jiidischen Gelehrten in Basel
entworfen hatte.

Die hebriische Quadratschrift (oben, in drei verschiedenen Grossen) stand
fur kanonische und liturgische Abschnitte. Die «Rabinisch»-Variante be-
nutzte man flir hebriische oder aramiische Kommentare. Eine dritte Va-
riante des hebriischen Zeichensatzes diente zum Setzen der jiddischen
oder hochdeutschen Texte. Der Schriftgiesser Haas, der selbst auch hoch-
deutsche Texte in hebriischem Zeichensatz druckte, nannte deswegen die-
sen Font des hebriischen Alphabets «Deutsch» (ganz unten).

Firma Wilhelm Haas Sohn, Einblattdruck, Basel ca. 1804.
Universititsbibliothek Basel, KiAr F VI 46:9.




Viele Minner, weniger Frauen, waren bereits vor der Emanzipationszeit
mit der hebriischen Schrift vertraut, konnten verschiedene Schriften lesen
und benutzten hebriische und jiddische Literatur als kollektive Referenz.
Auch das individuelle Gebet und die moralische Erzahlung verbanden sich
starker als in der christlichen Tradition mit dem habituellen repetitiven
Lesen.?” Im strengen Sinne ist solch ein Schriftumgang zwar nicht mit
einer produktiven Schriftlichkeit gleichzusetzen,?® doch der Prozess der
judischen Massenalphabetisierung liegt damit zeitlich vor dem Kultur-
wandel zur Schriftlichkeit in den europiischen Gesellschaften zwischen
1700 und 1900.

Dennoch ist die Aneignung der Schrift der Mehrheitsgesellschaft
dem allgemeinen Literalisierungsprozess der Moderne in einigen Punkten
vergleichbar. Die sekundire Alphabetisierung der jiidischen Bevolkerung,
ich mochte sie als «sikulare Literalisierung» betiteln, fand im deutsch-
sprachigen Raum zeitgleich mit der Alphabetisierung der meisten Staats-
biirger statt, wahrscheinlich angestossen durch Militirdienst, allgemeine
Schulpflicht und den Ausbau des Verwaltungsstaats. Nicht nur zeitlich,
auch funktional zeigte die sakulare Literalisierung jidischer Bevolkerungs-
gruppen die sozialen Effekte der allgemeinen Alphabetisierung: Mit der
Aneignung der Sprache und Schrift der Verwaltung, der Herrschaft, der
Justiz, des Handels und der Mehrheitskultur konnte sich das Individuum
aus der Abhangigkeit des engeren Sozialverbandes und des Standes losen.
In diesem Sinne trug die Literalisierung wesentlich zur Individualisierung
und Gleichberechtigung des Menschen in der Moderne bei. Dem moder-
nen Staat diente die Durchsetzung der Schriftlichkeit hingegen cher in
eigenem Interesse als Instrument der Herrschaft, der seriellen Verwaltung
des Biirgers und der Ausschopfung aller Ressourcen. Die obrigkeitliche
Spracherziehung der jiidischen Bevolkerung in der frithen Emanzipations-
zeit zielte vor allem auf deren Schriftgebrauch, um sie besser registrieren
und disziplinieren zu konnen. Die Sprachedikte in Vielvilkerstaaten sollten
nicht unbedingt die Aufstiegschancen kultureller Minderheiten, sondern
die staatliche Integritit und Verwaltung aller Volksgruppen fordern.

Beide Aspekte der Alphabetisierung im 18. und 19. Jahrhundert,
staatliche Homogenisierung einerseits und individuelle Ermichtigung
andererseits, sind fiir alle Bevolkerungsgruppen zu veranschlagen.

Signieren: Kreuz, Kringel oder Name

Nach wie vor sind personliche Signaturen in amtlichen Dokumenten der
Gradmesser der Schriftbeherrschung einer historischen Gruppe —schlicht
und einfach, weil haufig nur Unterschriften als Schriftprobe erhalten sind.
Dabei ist die personliche Unterschrift weder ein zuverlassiger noch uni-
versell vergleichbarer noch hinreichender Indikator.? Einerseits ist die

38



[6]

Aleph Beth und ABC

Die hebriische Konsonantenschrift kann mit wenigen Sonderzeichen auch
andere Sprachen lautsprachlich abbilden. Jiddische und spiter hochdeut-
sche Texte sind mit hebriischen Buchstaben geschrieben worden. Im 18.
und 19. Jahrhundert nannte man dies «jiidischdeutsche» Schreibweise.
In einem Geschiftsbuch eines fahrenden Hindlers aus Hégenheim findet
sich ein Blatt mit Schreibiibungen und einer Umschriftentabelle zum Ji-
dischdeutschen. Die hebriischen Buchstaben (von rechts nach links zu
lesen) sind in der Reihenfolge des ABC notiert, das darunter steht. Diese
Lernhilfe zeigt schon moderne franzosische Einfliisse auf die urspriinglich
jiddische Schreibweise, denn ¢ wird mit einem hebriischen scharfen s (wie
fiir citron) und j mit einem hebriischen sch (wie fiir Jalousie) transkribiert.

Geschiftsbuch von [Natan] Lauf, Hégenheim, Dept. Haut-Rhin, ca. 1838—1881.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1593.




Fihigkeit zur personlichen Signatur nicht gleichzusetzen mit aktiver
Schriftlichkeit. Wer drei Kreuze anstatt eines Namens setzte, war wahr-
scheinlich illiterat. Aber deswegen konnte nicht jeder, der einen Schriftzug
hinlegte, lesen und schreiben. Bevor wir statistisch auswerten, miissen
wir kulturelle Unterschiede des Signierens im 18. und beginnenden
19. Jahrhundert in verschiedenen Regionen studieren. Zum Beispiel wich
die generelle Praxis in Frankreich von der in deutschen Lindern ab. Im
franzosischen Rechtsverstindnis entstand eine Unterschrift aus einer per-
sonengebundenen verpflichtenden Rechtshandlung, in anderer Tradition
als blosse Einsetzung eines Namens, ohne dass deshalb der Mensch dieses
Namens selbst eine Feder ziicken musste. Das konnte ein anderer im
Raum an dessen Stelle — und hoffentlich mit dessen Wissen und Einver-
stindnis — tun. In einem Rechtsverstindnis wurde die Unterschrift also als
eine identitatsstiftende und -versichernde Technik trainiert, in anderem
Zusammenhang mag dagegen eine stellvertretende Unterschrift — mit oder
ohne Hinweis auf die eigentliche Hand — biirokratisch gebilligt worden sein.

Das «Kreuz mit den Unterschriften», so der metaphorische Titel
einer vergleichenden Studie von Rainer Prass,3? besteht nun darin, die re-
gionalen Gewohnheiten zum Signieren fiir die Einschatzung des Alphabe-
tisierungsgrads zu beriicksichtigen, denn auch die Varianten zur nament-
lichen Unterschrift, die Kreuze, Kringel oder heutigen Fingerabdriicke,
erfreuten sich unterschiedlicher Beliebtheit. Das Kreuz als Platzhalter
der eigenen Signatur stand in der christlichen Mehrheitsgesellschaft in
Verbindung mit dem christlichen «heiligen» Kreuzeszeichen und belastete
den Christen mit dem Geschmack des Aberglaubens, wie ein zeitgenos-
sisches Lexikon im Zusammenhang mit Unterschriften im Kreditverkehr
bemerkte.3! Wahrend Prass mit dem Wortspiel zum Kreuzchen auf dem
Formular den miihseligen Weg bei der Erforschung christlicher Vergleichs-
gruppen beklagt, stehen fiir jiidische Gruppen weitere oder zumindest
andere Randbedingungen im Raum. Wenn diese Zeichenkorrelation auf
christlicher Seite diskutiert wurde, konnte sich die jiidische Interpretation
in christlicher Umgebung kaum davon freimachen.

Die digitalisierten Zivilstandsregister des 18. und 19. Jahrhunderts
erlauben inzwischen einen unkomplizierten Einblick in regionale Unter-
schriftengewohnheiten ohne aufwendige Fahrten ins Archiv. Zum Beispiel
stellen die Archives Départementales du Haut-Rhin Geburts-, Ehe- und
Sterberegister aus den Biirgermeisterimtern seit Beginn der Zivilverwal-
tung nun online zur Ansicht.

Es ist eindrucksvoll, sie durchzublattern und sich die grosse Varianz
der Federbeherrschung in einem Hauptort des oberelsissischen Juden-
tums anzusehen. Die korperliche und soziale Erfahrung des Nichtschrei-
benkonnens wird selten so bildkriftig, man spiirt beinahe die ungeduldigen
Blicke von Zeugen und Amtskriften, hort das Stithleriicken und Dringeln
um den Folioband, um die Marke des Schreibunkundigen einzuzirkeln und
mit gelaufigen Schriften ringsum zu nivellieren. Wirtschaftlicher Wohl-

40



Familienbriefe

Vor allem Gemeindeunterlagen und private Briefe, weniger die Geschifts-
korrespondenz, sind Mitte des 19. Jahrhunderts noch hiufig in Deutsch

mit hebriischen Buchstaben geschrieben worden. Zumindest im aleman-
nischen Sprachraum, also von Strasbourg bis Hohenems, finden sich dafiir

zahlreiche Beispiele, hier die Brautbriefe eines Basler Kaufmanns, der sei-
ner Verlobten im Elsass schrieb. Generell korrespondierten die beiden in

Franzosisch, doch mit diesem Nachsatz richtete sich der junge Mann an

die Grosseltern seiner Braut und wechselte dafiir in die jiidischdeutsche

Schreibweise.

«Ich gruesse vielmahl Deine lieben Grosseltern Leut und flige gegenwirti-
gem einen Brief von meinen lieben Eltern bei den ich soeben erhielt. Sie

werden sich von der Wahrheit iiberzeugen dass es meinen lieben Eltern viel

Vergniigen macht Dich meine Liebe in Baden-Baden zu sehen. In der an-
genechmen Erwartung Dich baldigst zu sehen gruesst Dich nochmals auf's

Herzlichste

Dein Leopold»

Brief von Leopold Dreyfus (1818-1884) an scine Braut Agathe Sophie Hirsch in Hégen-
heim (Oberelsass), Basel 1842.
Privatarchiv Dreyfus, Basel, X1V.99.




stand und soziales Prestige gingen nicht Hand in Hand mit der «neuen»
Schreibfertigkeit. Insbesondere Lehrer, Vorbeter und Rabbiner konnten
ihren Namen schon malen, hatten jedoch selten feste Anstellung und
Hausbesitz — in Basel nicht einmal gesicherten Aufenthalt.

Schauen wir die Register der franzosischen Gemeinde Hégenheim
bei Basel durch, so bildet sich folgendes Muster heraus: Anfang des 19. Jahr-
hunderts unterzeichneten viele der 1500 Einwohner nicht mit Namen.
Christen malten stattdessen meist ein Kreuz aufs Papier. Die Analphabeten
unter den vierzig Prozent jiidischen Einwohnern hinterliessen eher einen
Kreis, ein N oder einen Strich anstelle des Namens, aber auch Kreuze. Bei
den zivilen Eheurkunden fillt auf, dass um 1800 die Braut sehr hiufig nur
markierte. Ganz anders bei jiidischen Familien, deren zivile Ehevertrige
neben katholischen chronologisch eingeheftet sind: In dieser Gruppe von
staatlichen Urkunden sind alle Namen, auch die der Frauen, ausgeschrie-
ben.Ob deswegen Jiidinnen eher schreiben konnten oder nur ihren Namen
gelibt hatten oder iiblicherweise von einem Mann vertreten wurden, ist
daraus nicht ersichtlich.3?

Unterschriftenlisten des elsiassischen Judentums
von 1808

Fiir die jiidische Sozialgeschichte in der Grossregion bietet das Jahr 1808
ein einheitliches Stichdatum, weil in vielen Herrschaftsgebieten unter fran-
zosischem Einfluss alle jiidischen Einwohner zu einer Namensdeklaration
aufgefordert wurden.?3 Nicht in der Schweiz, aber an ihrem Heimatort
mussten franzosische Frauen und Mianner zum Biirgermeister gehen und
einen ab sofort verbindlichen biirgerlichen Vor- und Zunamen festlegen
(vgl. Abb. 28). Diese Namenslisten von ganzen Familien, Volljahrigen wie
Minderjihrigen, sind vielerorts erhalten und zeigen die Signierfihigkeit
der Volksgruppe im beginnenden 19. Jahrhundert. Auf franzosischen Am-
tern sind in der Regel hebraische, lateinische und altdeutsche Signaturen
akzeptiert worden, so dass fuir das Elsass insgesamt nur noch acht Prozent
der Minner und 38 Prozent der Frauen als Analphabeten eingruppiert
werden.3* Auch fiir Heimatgemeinden der Basler Juden, zum Beispiel Hé-
genheim und Sierentz, sind die amtlichen Unterschriften erhalten, ergeben
jedoch ein anderes Bild: In Hégenheim meldete und unterschrieb ein
Familienvorstand fiir alle unverheirateten Familienmitglieder. Lediglich
Ehefrauen und Witwen, die iibrigens generell den viterlichen Nachnamen
behielten, erschienen selbst auf dem Amt. So ist nur eine iltere Kohorte
der jlidischen Bevolkerung erfasst. Schreibkundige Kinder wurden von
ihren Eltern vertreten, ob diese alphabetisiert waren oder nicht. Eine
Mehrheit von 55 Prozent der Frauen und Minner dieser Elterngeneration
zeigten sich bei diesem Anlass als Analphabeten. Sie malten Kreise, Kreuze,

42



- = rot
S - ..”%9"/"“’“@/;2{4_,
= < w/‘ g .
: B,
. /%J” oy
; b e ngrr;.%,? ;
c?f;b o V‘f e ﬁm?:"b‘ "
/Y""’?‘@J < 4. s
253G, __ Z UMIW"’%’WU

T rya 3
i/ F.’:-n !V,.: e ¢
ﬁ@@?'ﬁq Cpr o ,.’,( (3 o

2 2 (o d
LJP& oin ‘jﬂ "-'3 o
%: JJ" TP gl 0
: »%:: : \‘“f ¢ i T
4
Lo i Db Q"r’-,«g, b[ T D ko
A i =
hasi o 1~ "’""‘f.'f-,(g = \“"rruqqp._.[,
AR I S 1 sae P
S ‘-’/f : D2 i ¥ ;
£ | 7"‘@ =
(b
A st B =

Digrafie
Im elsassischen Judentum zeigt sich eindrucksvoll, dass die Landesspra-
chen Deutsch und Franzosisch zwei unterschiedlichen Alphabeten zuge-

ordnet wurden: Franzosisch las und schrieb man in lateinischer Schrift,
Deutsch jedoch haufig in hebriischer Schrift. Die jiidischdeutsche Schreib-
weise wurde mit Drucken in Basel und im Elsass in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts weiter gefordert und nach orthografischen Gesichtspunk-
ten im Sinne einer Literatursprache verfeinert. So entstand eine Zwei-
schriftigkeit oder Digrafie fiir deutsche Texte im jiidischen Kulturraum.
Die Privatbriefe einer jungen Elsisserin, Tochter der gebildeten Rabbiner-
familie Katzenellenbogen, zeigen die perfekte Beherrschung sowohl des
Franzosischen wie des Deutschen. In der Schriftpraxis unterschied die Hé-
genheimerin strikt zwischen beiden Standardsprachen: Deutsch existiert
in dieser Korrespondenz nur im hebriischen Zeichensatz.

Thre jiidischdeutsche Orthografie entsprach dem neuen Standard, denn sie
verwandte Doppelstriche iiber den Buchstaben, zum Beispiel um die Buch-
staben 4 und i zu transkribieren. Diese Notation ist erst um 1800 von Sprach-
puristen eingefiihrt worden. Vorher orientierte sich die jiddische Schreib-
weise am Lautklang.

Bricfe von Agathe Sophie Hirsch (1823—1883) an ihren Verlobten Leopold Dreyfus in Basel,
Hégenheim 1841/42.
Privatarchiv Dreyfus, Basel, XIV.99.




Striche und Haken, die dann als Beweis der personlichen Deklaration
umkreist und von zwei zusitzlichen Zeugen beglaubigt wurden. Hiufig
konnte der Ehemann eine Unterschrift abliefern, die Ehefrau nicht. Doch
diese Geschlechterverteilung erklirt nicht das gesamte Bild des Analpha-
betismus, denn einige Frauen reihten sich bei den Schriftkundigen ein,
einige Ehemanner fielen heraus. Hebriische Zeichen wurden auf dieser
Mairie nicht anerkannt, sondern ebenfalls als «marque» umkringelt und
beglaubigt.’> Handelte es sich bei diesen wenigen Menschen mit hebrii-
schem Eintrag um funktionale Analphabeten, da sie auch in Hebriisch
nur einen Vornamen schrieben? Weshalb unterschrieb aber keine einzige
Frau mit ihrem hebriischen Namen wie auf den Eheurkunden aus dersel-
ben Ortschaft? Auch wenn Frauen vor allem den religiosen Namen, also
nicht den zivilen Familiennamen, gewohnt waren, hitte dies fiir meinen
Geschmack mehr hergegeben als ein luftiger Kringel.

Die amerikanische Judaistin Paula Hyman suchte Zahlen fiir die
Entwicklung der Alphabetisierung des franzosischen Judentums im
19. Jahrhundert und wertete daftir spatere Eheregister aus Dorfern und
Stadten des Unter-Elsass aus. Sie stellte eine Zunahme der Signierfihigkeit
bei Frauen im Heiratsalter zwischen 1820 und 1860 auf 9o Prozent fest, wih-
rend Minner diesen Anteil bereits 1820 (in hebriischer oder lateinischer
Schrift) erreicht hatten. Auch Hyman sah den oben beschriebenen Einfluss
der neuen Schriftsprache auf die Signierpraxis: In dem Masse, wie in einer
Stadt wie Strasbourg die lateinische Unterschrift als Standard angesehen
wurde, ging die messbare Literalitit der jiidischen Bevolkerung zunichst
zurlick, fiihrte aber in der Mitte des Jahrhunderts zu einer vergleichsweise
friihen Latinisierung, wihrend sich die lateinische Unterschrift auf dem
Land erst viel spiater durchsetzte.

Besonders fiir die dltere Generation scheint die Bewertung nach den
Eheregistern problematisch. Der Anteil der Unterschriften der Brautmiit-
ter entwickelt sich nicht kontinuierlich, sondern nimmt sogar ab.3¢ Wenn
auch die Alphabetisierungsforschung solche Schwankungen kennt und
fiir das 19. Jahrhundert keineswegs eine lineare Zunahme vorausgesetzt
werden soll, miissen wir die Aktenevidenz immer dem Vorbehalt einer
diskriminierenden Amtspraxis unterstellen.

Die Stichprobe des franzosischen Vororts von Basel zeigt: Eine
mehrheitliche Literalisierung der Sundgauer Jiidinnen und Juden um 1800
ist nicht belegt, nicht einmal fiir Hebriisch. Der Prozentsatz der Alphabe-
tisierten entspricht dagegen dem Bevolkerungsdurchschnitt, sofern man
sich fiir diese Zeit in der Soziolinguistik iiberhaupt schon auf quantitative
Aussagen einlasst. Die elsdssischen Unterschriftenlisten lassen keinen wei-
teren Schluss liber einen Umgang mit Schrift in anderen Situationen zu,
dartiber sind sich Linguisten und Historiker einig.



[9]

Jidischdeutsch im 20. Jahrhundert

Im Religionsunterricht in Basel wurde Anfang des 20. Jahrhunderts die ji-
dischdeutsche Schrift noch gelehrt. Die Vokale, die im hebriischen Alpha-
bet kein Zeichen haben, werden mit konsonantischen Platzhaltern wie j

und w angedeutet, teilweise durch Punktierungszeichen unter den Buch-
staben genauer angezeigt. Die Oberlinienpunkte fiir die Umlaute 3 und G

hatten sich nicht durchgesetzt.

Die Schreibiibung von Marguerite Bloch aus dem Jahr 1912 liest sich wort-
wortlich: «Sodom und Gomorrah werden von Gott gestraft. Gern hitte Gott

die Stidte Sodom und Gomorrah mit der Strafe verschont. Aber es befan-
den sich dort nicht einmal 10 brave Menschen. Nur ein Mann lebte in So-
dom, den Gott nicht mit den Stindern umkommen lassen wollte. [...]»

Heft mit Probeschriften einer Klasse von Dr. L. Hausmann, Basel 1912.
Jiidisches Muscum der Schweiz, JMS 1468 (Foto: Dicter Hofer, Basel).




Die Zuwanderer in Basel

Eine serielle Quelle wie die Unterschriften von Braut, Briutigam und El-
tern in den zivilen Eheregistern franzosischer Provenienz steht fiir die
erste Einwanderergeneration in Basel nicht zur Verfigung. Zum einen
registrierten die Basler Kirchen und Amter keine Personenstandsinderung
fir Juden, zum anderen verlangte die Basler Biirokratie nur in wenigen
Fillen personliche Unterschriften. Die franzosische — bereits vorrepu-
blikanische — Kultur des personlichen Attestats hatte im ausgehenden
18. Jahrhundert in Deutschland sowie in Basel noch keine Entsprechung.?
So kommt es, dass die meisten jiidischen Unterschriften auf der franzo-
sischen Botschaft oder im Auftrag von franzosischen Gerichten gesam-
melt wurden. Nur steuerpflichtige Familienoberhaupter traten in diesen
Erklirungen ins Licht. Angestellte der Handelshiuser oder Lehrer und
Kantoren wurden selten aufgerufen. Eine in diesem Sinn umfangreiche
Unterschriftenliste existiert aus dem Jahr 1818. Von neunzehn franzdsi-
schen Steuerpflichtigen signierte nur einer in Hebriisch, und eine Witwe
liess sich von ihrem Sohn vertreten.?® Ein niedergelassener Elsisser in
Liestal stimmte nur miindlich zu, da er wegen des Laubhiittenfestes nicht
schreiben wollte.??

Die jiidischen Immigranten in Basel wahlten in der Regel die lateini-
schen Unterschriften, doch auch hebriische Signaturen wurden anerkannt.
Bei hebriischen Signaturen in amtlichen Dokumenten tritt der Stempel-
charakter des Unterschreibens hervor: Die Namen sind verstiimmel, sie
haben im Laufe des Lebens einige Buchstaben verloren, ohne dass sich
jemand daran storte. Die Amtsleute legten die Unterschrift als rechtskraf-
tige Handlung und niche als lesbaren Namen zu den Akten.

Auch stellvertretende Unterschriften sind noch iiblich: S6hne un-
terschrieben fiir Viter, ein Associé im Namen des Firmenchefs, der Notar
fiir den Klienten. Nicht immer sind solche Allografien, Unterschriften aus
zweiter Hand, gekennzeichnet. Manche Handelsleute versahen dagegen
ihren Namen mit einem charakteristischen Schnoérkel am Ende, dem
Manupropria, der jedem anzeigte, dass hier der Namenstriger personlich
zugestimmt hatte, nicht nur der Prokurist (Abb. 12).

Unterschriften der jiidischen Basler geben uns einen ersten An-
haltspunkt zum aktiven Umgang mit Schriftlichkeit. In dieser sozialen
Gruppe, denn die in Basel aktiven Hindler entstammten der Oberschicht
des elsissischen Judentums, unterschrieb die Mehrheit der Manner und
Frauen personlich, auch von links nach rechts.

46



Richtungswechsel fiir die Unterschrift

Das Lemma der Unterschrift wird in unserem Zusammenhang zum Di-
lemma zweier konkurrierender Schriftwelten: Hebriische und lateinische
Formen der Unterschriften wechselten und mischten sich, ohne dass dar-
aus auf den Sprach- oder Schriftgebrauch der Person geschlossen werden
kann. Von vielen Menschen sind mehrere Varianten der Unterschrift hin-
terlegt. Tendenziell unterschrieben die jiidischen Franzosen amtliche Do-
kumente mit franzosischer und deutscher Signatur und gemeindeinterne
Dokumente in hebriischer Form. Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts sind
im Briefverkehr der Kultusverwaltung hebriische Unterschriften iiblich
gewesen.® Einzelne Fihrungspersonen haben indes schon Anfang des
19. Jahrhunderts ihre lateinische Signatur in jiidischen Gemeindedokumen-
ten hinterlassen, wechselten also nur fiir den Eigennamen am Schluss des
Dokuments die Schreibrichtung (vgl. Abb. 7). Der Kontext formte Namen
und Schrift der Signaturen, und gleichzeitig erhielt die Signatur bereits
einen individuellen Charakter.

Manchmal scheint mir das Gegeneinander der beiden Schreibrich-
tungen eine tragische Komponente zu verraten: den Balanceakt zwischen
zwei Welten, die Suche nach einer zeitgemissen Identitit, den Wechsel
zwischen Konnen und Wollen. Im Privatarchiv einer jiidischen Familie, die
1860 die Zuzugsgenchmigung fiir Basel erhielt, findet sich der deutsche
Brief einer 23-jahrigen Frau an ihren Verlobten aus dem Jahr 1850.4! Die
beiden besuchten sich 6fters zwischen Colmar und Blotzheim, schickten
Grisse tiber Verwandte und mit der Post. Die Braut, offensichtlich aus
gutbiirgerlichem Haus, scheute sich nicht, auch von gesellschaftlicher Zer-
streuung in seiner Abwesenheit zu berichten, denn einen Theaterbesuch
mit Cousinen konne man schlecht refiisieren. Die junge Caroline genoss das
Schreiben als «Unterhaltung» mit ihrem Freund und schitzte die fiihlbare
Nihe durch den Briefverkehr. Selbst auf Besuch bei Verwandten, die sich
Miihe gaben sie zu amiisieren, suchte sie die Intimitit des Liebesbriefes:

«jedoch habe mir mansches Mabl eine Beschdfligung gesucht in meinem Zimmer um
den letztern Brief zu lesen. Ich babe tn als gelesen und zu gemacht und witer aufge-
macht und witer durch lesen und kann sabgen mich sebr gubt befunden wairend im
Lebsen | ...]» [Umschrift]*

Sie schrieb den Text in hebriischer Handschrift, doch den Briefkopf mit
Ortund Anrede hielt sie in Franzosisch und vor allem ihre Unterschrift. Fiir
mein Empfinden ist diese lateinische Rahmung ein harter Wechsel, eine
grafische Distanz zum Fliistern und Tuscheln des Liebesbriefes. Hatte es
im amtlichen Kontext zu lange geheissen, jiidische Frauen konnten nicht
ordentlich unterschreiben, nimlich «signer en lettres vulgaires»? Wollte
die junge Frau dieses Stigma loswerden und verlegte sich deshalb selbst
fir ganz private Mitteilungen auf die franzosische Unterschrift?

47



Wann taugt eine Unterschrift von Frauen
oder Juden?

Die Schreibkunst der Frauen wurde in Verwaltungsvorgingen selten an-
gefragt und ist damit unsichtbarer. Selbst wenn verwitwete Frauen Rechte

und Verbindlichkeiten des Haushaltsvorstandes erfiillen mussten, liessen

sie sich hiufiger als Minner vertreten. Diese Konvention muss keineswegs

der Schreibunfihigkeit der Frau geschuldet sein. Manchmal taucht in

anderem Zusammenhang von derselben Frau doch eine personliche Un-
terschrift auf. Auch in Erbschaftsangelegenheiten liessen sich die jiidischen

Tochter ofters als ithre Briidder von Mannern vertreten. Sie reisten erst gar

nicht zu Teilungsverhandlungen an. Eine komplette Familiengrafologie

lisst sich deshalb selten erstellen.

Auch Baslerinnen unterlagen einer diskriminierenden Wahrneh-
mung. Thre Signatur hatte weniger Bedeutung als die von Minnern. Fol-
gender Einzelfall aus den Zivilgerichtsakten zeigt uns zeitgenossische
Argumente, die ein schriftliches Beweisstiick aushebeln konnten. Wir
erhalten aus dieser Verhandlung ein Profil der Schriftpraxis eines elsas-
sischen Juden und einer vermogenden Baslerin, die mutmasslich einen
gemeinsamen Vertrag unterschrieben hatten.

Nach eigener Aussage hatte Joseph Levy aus Hagenthal im April
1798 — als franzosische Truppen der neuen helvetischen Republik gegen
die Innerschweiz zu Hilfe eilten — Bargeld in Sicherheit bringen wollen.
Er habe der Biirgerin Gysendorfer, inzwischen verstorben, 135 Louisdor
zur Verwahrung nach Basel gebracht. Fiir ihre Bemiihung sollte sie jahrlich
mit zwei fetten Ginsen belohnt werden. Uber die Abmachung stellte Levy
einen Hinterlagsschein aus, den Frau Gysendorfer personlich quittierte,
denn sie war zu dem Zeitpunkt schon Witwe. Sie selbst starb drei Jahre
darauf. Also reichte Levy den Schein beim Zivilgericht ein, um aus dem
Erbe die Nominalsumme zuriickzuerhalten. Ausser der Quittung konnte
Levy allerdings keinen weiteren Nachweis oder Zeugen fiir eine Sparein-
lage beibringen, so dass er die Klage mangels Beweis verlor.

Die Gerichtsverhandlung von 1801 kreiste um mehrere Aspekte der
Verschriftlichung der Vertragskultur und zeigt eindrucksvoll, dass die Gel-
tung der individuellen Unterschrift im Zivilrecht noch wenig etabliert
war. Der Deutungshoheit des Basler Gerichts, wessen Handschrift wann
relevant sei, fiel sowohl die Unterschrift der Frau als auch der Quittungs-
schein des Juden zum Opfer.¥

Dem Entscheid war ein umfangreiches Plidoyer eines Anwalts
vorausgegangen, der den Basler Gerichtsherren bei jeder sich bietenden
Gelegenheit das Misstrauen gegen jidische Parteien aus deren natirli-
cher Verderbtheit, Bosheit und Frechheit ins Herz pflanzte. Wortgewaltig
skizzierte er auch diesen Fall als Meisterstiick der Betriigerei. Solch ein
Bargeld-Depositum sei bei der damaligen Unsicherheit in der Schweiz und
gleichzeitiger Angstlichkeit der Basler Biirgerin ginzlich unwahrscheinlich.

48



Vor allem wiirde grundsatzlich kein Jude, dem Mammon und Wucher ver-
fallen,Geld ohne einen Zinsvorteil hergeben. DerVerteidiger Weiss schloss
eine direkte Geschaftsbeziehung zwischen dem franzésischen Biirger und
der Baslerin aus. Zwei Punkte verstiessen gegen geltendes Recht: Die Frau
hatte nicht ohne ihren Vormund eine solche Verpflichtung eingehen diirfen,
und zweitens sei ohne Unterschrift des Vormunds der Schein nichts wert.
Ohnehin sei die gesamte Handschrift gefilscht:

«[Anwalt Weiss:| So abgeschmackt — unwabrscheinlich, wiedersinnig, dieser er-
dichtete EmpfangsSchein seye, so licherlich der selbe in seinem Juden teutschen Styl —
eben so wieder sprechend, seye solcher, so wobl auf Zeit, Ort, Umstinde, Form und

Unterschrift des Scheins.

Er werde sich ausfiibrlich bemiiben, Schritt wvor Schritt und Stiick vor Stiick, dem

Richter difs alles vorzustellen, um denselben von der Schelmerey dieses Sobnes Israel

zu tiberzeiigen.

Er fange an, bey der Natura, Etnrichtung, Form und Unterschrifl dieses erdichteten

DepositoScheins: schon dieses zeige dafs derselbe von Jiidischen Handen fabricieret

seye, es seye ganz der Jiidisch deutsche Styl, die Manier wie selbige die Schuld Scheine

einrichteten, wenn sie etnem christlichen Schaaf seine Wolle rduben wollten.

Und so wie er zu verldfSig gebort babe, so soll der |...2) Papa des Kldgers, diesen Schein

geschrieben haben, allso daf§ wenn eine Betriigerey zum Vorschein kommt, Vatter und

Sobn gleichen Anteil daran hatten. »*

Judisches Schreiben — worin genau liegen nochmals die Eigenarten? —
ist Betrug. Nicht etwa, weil Rechtschreibfehler den Sinn des Vertrages
verdunkeln, sondern weil die Autoritit des Schreibens dem Juden nicht
zusteht. Wie der Verteidiger weiter ausfiihrte, hitte die Witwe niemals
nur unterschrieben, da sie den ganzen Schein selbst besser aufgesetzt
hitte. Der «Juden teutsche Styl», hier als Bezeichnung fiir einen deutsch
geschriebenen Vertrag, war als Abweichung von der Konvention nicht nur
licherlich, sondern schon bedrohlich. Obwohl der Vertrag keine unsittli-
chen Konditionen vorsah, musste er eine Tauschung sein. Der klagerische
Anwalt Lindemann erwiderte, dass aus dem «Jiidischen Styl» nicht die
Illegalitit des Scheines abgeleitet werden diirfe,

«freylich zeige sich daraus dafS der Verfafler kein Stilisierter Schreiber gewesen,
allein wen alle schlecht Stylisierten Instrumente ungiiltig waren, so wiirde eine
grofle Menge Contracte umgestofsen werden konnen, die Deiitlichkeit wadre eine
Hauptsache, |...).»

Wer schreiben darf und wessen Schrift Autoritit hat, stand als Machtfrage
auch hinter der spiteren Behauptung, dass die Unterschrift der Witwe
nichts gelte. Frau Gysendorfer war nach Aussage aller Beteiligten geiibt in
schriftlichen Angelegenheiten. Der Anwalt der Erben ging sogar von einer
regelrechten Unterschriftsgewohnheit der Verstorbenen aus. Sie habe nie

49



mit Geschlechts- und Taufnamen und Ortsangabe unterschrieben, son-
dern immer nur als «Wittwe Gysendorfer». Auch hitte sie ein deutsches
s und niemals das franzosische oder lateinische geschrieben. Im Vergleich
mit weiteren beigebrachten Unterschriften der Verstorbenen zeigten sich
Differenzen zu ihren iiblichen Bescheinigungen: Niemals hirtte sie die
Versicherung «beken wie obstat» [bekenne den obigen Vertrag| vor ihren
Namen gestellt, «[...] das ist bei BauernWeibern in ihren Unterschriften
tiblich, aber kaum bey einer Dame die eigenhiandich quitieren und sich
dieses tiberfliissigen Anhingsels niemals bedienet». So wie die jiidische
Schrift am Regelverstoss zu erkennen sei, sei die aristokratische Schrift
klar, prazise und lebenslang verlasslich.

Zur doppelten Absicherung des Standpunkts fiihrte Anwalt Weiss
aus, die Frau sei dngstlich, misstrauisch und furchtsam gewesen. Sie
sei schon von ihren weiblichen Charakterziigen her nicht geeignet ge-
wesen, in solch ein Geschift einzuwilligen, und ihre Unterschrift daher
unwahrscheinlich. Und was die weibliche Unentschlossenheit nicht quasi
natiirlich verhinderte, wire durch das Basler Vormundschaftsgesetz aus-
geschlossen: Die Witwe hitte das Risiko einer privaten Geldhinterlage
ohne Zustimmung des Eigentumsverwalters gar nicht eingehen diirfen.
Ohne Unterschrift eines mannlichen Vormunds sei die Unterschrift der
Frau nichts wert.

Das juristische Argument konnte die Basler Gerichtsherren nicht
recht liberzeugen, denn Witwe Gysendorfer hatte von der Regierung
freie Mittelverwaltung erhalten und Geschifte in eigenem Namen ab-
geschlossen. Sie hatte Zinsen aus Kapitalanlagen selbst eingenommen
und quittiert.

In dieser Richtung argumentierte der Anwalt der jiidischen Klager,
der die Verstorbene als Geschiftsfrau in Erinnerung rief. Er konterka-
rierte das Bild der hilfs- und schutzbediirftigen Frau: Levy habe diesen
Notpfennig gerade dieser Basler Biirgerin angetragen,

«in dem er es bey diesen bedenklichen schwankenden Zeiten Niemand anders als einer
thm woblbekanten reichen Wittwe, die Gelter auf Zinsen gebabt anvertrauen wollen.
Denen Biirgern Levy, Vatter und Sobn wdre bekannt gewesen, dafs die Wittwe Gy-
sendorfer immer baares Gelt habe, die Zinsen Threr Capitalien selbst einnebme und
Quuttungen ausstelle und daraufhin hitten Sie keinen Anstand genommen, dieser Ihnen
bekannten recht schaffenen Frauen Ihr Gelt anzuvertrauen, woblwiflend dafs in jedem

Fall, diese Persobn bemittelt genug um es Ibnen wieder zu ersetzen.»

Allein aufgrund der bilateralen Handschrift kam Levy mit seinem Anspruch
vor dem Basler Gericht im Jahr 1801 nicht durch. Die Unterschrift auf
einem Wechsel war in dieser Zeit vor Gericht nicht viel wert, wenn nicht
der Schuldner in Person sich zu diesem Wechsel bekannte oder bei Aus-
stellung der Handschrift bereits ein Notar, Richter oder andere Zeugen
zugezogen worden waren.®

50



[10]

Die Familie Wolf in Basel

Bernhard Wolf (1789-1849) und Babette Meyer (1796—1867) stammten bei-
de aus dem Oberelsass. Sie arbeitete als Schneiderin am Spalenberg, er

im Immobilien- und Warengeschaft als Zwischenhindler ohne eigenen

Laden. Ihre Kinder wuchsen in Basel auf und besuchten die Gemeinde-
schule des Quartiers. Fast alle wihlten kiinstlerische und freie Berufe: die

Tochter in der Mode, die S6hne Elias und Georg in der bildenden Kunst

und im Druckwesen.

Bereits Bernhards Eltern waren 1805 nach Basel eingewandert, so dass Ge-
schwister von ihm ebenfalls in der Stadt wohnten, unter anderem sein jiin-
gerer Bruder Bonifacius, Vorsinger der jidischen Gemeinde.

Es gibt keine geschlossene Uberlieferung zu dieser jiidischen Mittelstands-
familie, doch in einigen 6ffentlichen Sammlungen lassen sich heute Ein-
zelstiicke und Akteneintrige ausfindig machen.

Elias Wolf, der hier seine Eltern in Ol festhielt, machte sich in der Region

als Portratzeichner verdient, kurz bevor die Fotografie die lithografische

Abbildung und Vervielfaltigung abloste. Viele Basler Personlichkeiten des

19. Jahrhunderts sind von Elias Wolf verewigt worden. Seine Genrebilder

zum schweizerischen Militar fanden national Anklang.

Babette und Bernhard Wolf-Meyer, Olgemilde von Elie (Elias) Wolf, 1852 und friiher.
Privatbesitz, Muttenz (Foto: Universititsbibliothek Basel).




Weshalb Levy die Relevanz dieses Schuldscheines falsch eingeschitzt hatte,
bleibt unklar. Ob er eine andere Rechtsprechung gewohnt war, vielleicht

die Offentlichkeit gescheut oder der Tod der Gysendorferin ihn iiberrascht

hatte? Die Pliinderungen jiidischer Hauser in den elsdssischen Dorfern im

Sommer 1789 liessen das Risiko eines Verlustes in anstindigem Gewahrsam

in Basler Mauern vielleicht verhiltnismissig gering erscheinen. Es soll

nicht ausgeschlossen werden, dass die Quittung iiber Bargeld von Levys

Seite gefilscht war. Es gab gentigend Vorbilder fiir falsche Zettel und Un-
terschriften: Der elsdssische Agitator Frangois-Joseph-Antoine Hell sollte

bald eine Flut an falschen Quittungen auslosen. Er rief die verschuldeten

Elsasser auf, im Kampf gegen jiidische Geld- und Pfandleiher zum Griffel

zu greifen und sich einfach Quittungen tber (nicht gezahlte) Zinsen und

Filligkeiten selbst anzufertigen.

Kantonale Vorschriften fiir jiidische Buchhaltung

Am 2. Januar 1810 begann ein jiidischer Hiusermakler, der seit einigen
Jahren in der Stadt arbeitete, ein deutsches Geschiftsjournal (Abb. 14).
Die feierliche Eroffnung lautet:

«Heute dato habe mit gottlicher Hilfe und Beystand diese meine neue Buchbaltung
angefangen. Nachfolgende Debitoren und facturen meiner friibern Geschdflen allbier
ber transportirt, sowie ferners alles ordnungsmafSig allbier eingetragen werden soll. »*6

Ein ernstes Projekt wird gestartet. Auf dem linierten Papier eines Folio-
bandes folgt iiber Jahre eine tibersichtliche Aufstellung von Soll und Haben,
durchgehend professionell und deutsch notiert. Benjamin Wolf gehorte zu
den altesten Basler Immigranten. Bereits Anfang sechzig, ein erfahrener
Unterhindler, der sich auch Notizen machte und quittierte, unmoglich
konnte er aber auf den neuen Standard umschulen. Er beauftragte Schrei-
ber mit der Buchhaltung und erfiillte damit die kantonale Vorschrift: Der
Regierungsrat hatte Juden eine nachvollziehbare Buchhaltung in Deutsch
verordnet.

Erst vor kurzem konnte ich die Herkunft des Manuskripts im
Schweizerischen Wirtschaftsarchiv bestimmen. Neben einem einzigar-
tigen okonomischen Einblick in das Geschiftsfeld der Kommissir- und
Maklerfamilie Wolfzeigt es eine Umsetzung des Spracherziehungsgesetzes
von Basel, die deutsche Buchhaltung bei jiidischen Elsissern.

Eine Sprachgeschichte der jiidischen Bevolkerung wird oftmals aus
Rechtsquellen des 18. und 19. Jahrhunderts abgeleitet. Nach der Logik der
staatlichen Sprachvorschriften, Schul- und Synagogenordnungen pflegten
Juden vorher eine Separatsprache und gaben diese dann auf. Insbesondere
die emanzipatorischen Judengesetze, angefangen mit dem 6sterreichischen

52



[11] Besitzereintrige im Gebetbuch
Der Vater von Bernhard Wolf erwarb kurz vor dem Umzug nach Basel eine
neu aufgelegte Pessach-Haggada aus Fiirth. Es war ein traditioneller, einfa-
cher Druck mit jiddischem Kommentar, der iiber Generationen in der Fa-
milie blieb. Interessant sind die mehrfachen Besitzereintrige. Vater Benja-
min (1749-1825), auch Felix genannt, hat sich in Hebriisch und Deutsch
eingetragen, nicht unbedingt eigenhandig. Das deutsche Exlibris (um 1800)
lautet:
«Dieses heilige OsterBethbuch ist zu gehorig den Biirger und Tubak Fab-
rekant Wolf Felix von Oberhagenthal»
Sein Sohn Bernhard trug sich spater mit jiddischer Handschrift und heb-
riischer Namensform ein: «Diese Hagada gehort °ehrenwertem® Berle °Sohn
von ehrenwertem® Feis Wolf ®aus® Basel» (1815).
In Hebriisch und Jiddisch wurden Dynastie und religiose Gelehrsamkeit
festgehalten, in Deutsch trat die gesellschaftliche Leistung des Individu-
ums in den Vordergrund.

Vorsatzblatt der Haggada, Seder schel Pessach, Firth (Ziirndorfer) 1790.
Universitdtsbibliothek Basel, UBH FA v 27.




Toleranzedikt von 1782 unter Josef I1., propagierten den Sprachwechsel.
Nicht nur Geschiftsunterlagen, auch Kultus und die konfessionellen Bil-
dungseinrichtungen riickten ins Staatsinteresse. Dem Bildungseifer halfen
einige Regierungen zum Beispiel in der Stadt Frankfurt mit drastischen
Sanktionen nach. So mussten jiidische Brautpaare nach manchen Eman-
zipationsgesetzen deutsche Lektiire und deutsche Schulbildung vorfiihren,
um heiraten zu diirfen.*” Kaum zufillig reagierte der Buchmarke mit passen-
den Lernmaterialien fiir die jiidische Leserschaft. In Briinn erschien kurz
nach demTod von JosefII.und zehn Jahre nach dessen Sprachgesetzen eine
«Lebens Beschreibung Josefs I1. Eine historisch-biografische Geschichte»
extra fiir das jidische Publikum, Deutsch in hebriischer Schrift.

Schon vor der Emanzipationszeit erstreckten sich Sprachvorschrif-
ten auf rechtskriftige Dokumente. Meist fiel die Massnahme mit weiteren
Formalisierungen des Handelsbereichs zusammen. Vertrige benotigten
nun eine notarielle Unterschrift oder mussten gar in Kopie hinterlegt
werden. Der Kreis der Unterschriftsberechtigten wurde eingeschrinkt,
und Vertragspapier musste «gestempelt», also mit Vignette der Regierung,
erstanden werden.

Diese Kategorie der Sprachgesetze bediente auch das franzosische
Dekret tiber Jiidisches Gewerbe vom Mirz 1808. Umgangssprachlich erhielt
der kaiserliche Erlass den Beinamen «schindlich», le décret infime, denn
er widerrief keine zwanzig Jahre nach der Gleichberechtigung jiidischer
Franzosen (1791) wesentliche Punkte wie die freie Berufsausiibung und die
freic Wohnsitzwahl. Jiidische Geschiftsleute mussten nun wieder spezielle
Auflagen erfiillen, um sich vom Generalverdacht des unlauteren Gewerbes
zu befreien. In Nachbarstaaten Frankreichs wurde das Dekret nachgeahmt.
Oftmals wurde die rassistische Ausgrenzung von Juden in Niederlassung und
Gewerbe mit detaillierten Vorschriften zur Vertragspraxis gepaart. Auch die
eidgenossischen Regierungen formulierten, sofern sie jiidische Einwohner
hatten oder erwarteten, Sondergesetze zur Handelsbeschrinkung.

Die Basler «Verordnung wegen den Juden» erschien 1809, ein Jahr
nach dem franzosischen «schindlichen» Dekret. Auch diese regulierte das
wirtschaftliche Betitigungsfeld. Sie brachte allerdings nicht nur Nachteile.
So akzeptierte sie erstmals Kredit- und Schuldscheine von Juden als legale
Instrumente.*® Aber dafiir musste die Sprache stimmen:

«6. Alle mit Handelsscheinen versebene Juden sind gebalten, ibre Handelshiicher in
deutscher oder franzosischer Sprache und in guter Ordnung zu fiibren, widrigenfalls
denenselben die Handlungsbefugnif§ zuriickgenommen und thren Biichern im Rechten
keine Beweiskrafl beigelegt werden solle. Bei allfallsigem Zwerfel kann die Vorweisung
der Biicher verlangt werden.»*

Schriftliche Sprachbeherrschung wurde hier im Namen einer staatlichen
Aufsicht und Kontrolle iiber Handel und Schuldverschreibungen gefordert.
Mindestens zweimal ist aufgrund dieses Judengesetzes eine Priifung der

54



[12] Reisepass von Bernhard Wolf
Die personliche Unterschrift ist zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert, je
nach Verwaltungskultur, wichtiger Bestandteil von Vertrigen und Zeugnis-
sen geworden. Signaturenlisten werden fiir die Bestimmung der Alphabe-
tisicrung ciner Gesellschaft herangezogen. Mit einer Erstalphabetisierung
in Hebriisch sah die jiidische Bevolkerung in der amtlichen Buchfiihrung
oft unbeholfen aus. Die ersten jiidischen Immigranten in Basel unterschrie-
ben in der Regel schon lateinisch, doch hebriische Signaturen wurden eben-
falls anerkannt.
Dieser Basler «Reisepass» von 1822, jeweils einige Wochen giiltig, erlaub-
te den Grenziibertritt. Der Kaufmann Bernhard Wolf unterschrieb mit
einem charakeeristischen franzosischen Schriftzug. Der Schnorkel, das Ma-
nupropria, betonte die eigenhandige Signatur. Eine Beschreibung von Ge-
sicht und Korper ersetzten das heute iibliche Ausweisfoto: Bart schwarz,
Gesicht oval.

Reisepass der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Kanton Basel 1822, fiir Bernhard Wolf,
StABS, Privatarchiv PA 541.




Kassenbiicher erfolgt:5° Die erste Kontrolle zeigte, wie unrealistisch die
Verordnung war, und eine weitere fiinf Jahre spiter, dass die Umstellung
der Buchfiihrung noch schleppte. Einige Herren vermerkten frank und
frei, dass sie weder deutsch noch franzésisch schreiben konnten. Andere
gaben an, dass sie in Zukunft ihre Biicher auf Deutsch fiihren oder fithren
lassen wollten. Fiir die hohe Form der Schriftlichkeit mussten Hauslehrer
und Kinder mit guter Ausbildung herangezogen werden. Ein jidischer Wirt
an der Hutgasse, der iiber seinen nebengewerblichen Warenhandel eine
deutsche Rechnungsfilhrung aufnehmen sollte, meldete seine Tochter
als zukiinftige Buchhalterin. Keiner optierte fur die franzosische Variante
der Buchfiihrung.

Die Aufseher iiber die jiidischen Handelsbiicher legten die Mess-
latte hoch: Thnen ging es nicht um einfache Journale oder Hauptbiicher,
sondern um die Kunst der doppelten Buchfiihrung, zwischen Kapital-
und Waren-, zwischen Bar- und Brief-Bestand zu unterscheiden.’! Auch
das feine Hauptbuch von Benjamin Wolf, dessen Praambel ich eingangs
zitierte, entsprach noch nicht der Systematik der Doppik, obwohl es von
Schreibkriften aufgesetzt wurde. Mit wechselnder Hilfe von halbprofes-
sionellen Schreibern konnten die jidischen Einwanderer der ersten Ge-
neration die Anforderungen halbwegs erfiillen. Benjamins Sohn, der das
Geschiftsbuch nach dem Tod des Vaters iibernahm, liess sich ebenfalls bei
dieser Aufgabe helfen. Er war zwar schon ein Kind der Revolution, nimlich
Jahrgang 1789, hatte aber sicherlich noch keine allgemeine Schule besucht.

Neben dieser obligationenrechtlichen Vorschrift von 1809 sind in
Basel keine expliziten Sprachgesetze fiir Juden erlassen worden. Jiidische
Unterrichts- und Gottesdienstsprache kiimmerte den Gesetzgeber nicht,
da die Gemeinde sowieso keine Religions- oder Korperschaftsrechte hatte.

Es ist eine vage Angelegenheit, den Sprachwandel der jlidischen
Gemeinschaft anhand der obrigkeitlichen Handels- und Sprachgesetze
zu rekonstruieren. Auch wenn solche Zwangsmassnahmen als Anstoss fiir
eine Literalisierung dingfest gemacht werden konnen, so sollten wir doch
das Verhiltnis von Gesetz und Praxis nicht tiberschitzen. Gerne iibersieht
man dabei Spracherlasse seit dem 17. Jahrhundert, die die Sprachgewohn-
heiten nicht wesentlich anderten.52 Zum Beispiel waren die Elsisser schon
1784 darauf verpflichtet worden, alle Vertrige in Franzosisch oder elsassi-
scher Umgangssprache abzufassen.

Die Konflikte im Handelsleben zeigen, dass jiidische Handler und
Unternehmer ein grosses Eigeninteresse hatten, die Sprachen und Schriften
der Handelspartner zu beherrschen. Denn die Handelsbeziehungen, die
nicht auf direktem Warentausch, auf direkter Bezahlung in Bargeld oder
einer engen, kontinuierlichen Beziehung beruhten, bauten auf schrift-
liche Abmachungen oder Schuldzettel. Diese Handschriften gehorten im
18. Jahrhundert zum unerlasslichen Instrument einiger jiidischer Berufs-
felder. Noch kurz vor der Helvetik versuchte die Basler Regierung Juden
von Geldleih- und Schuldgeschiften auszuschliessen, indem jeglicher

56



o <l
34;/94(.4‘. s
-
' 4
¥

A

J b

Lo

20

"’/! y{, 9/()1/.?4# i

Vorauszahlung fiir Wein

Dieser Vertrag illustriert die Schriftpraxis im Berufsalltag des Warenhind-

lers Bernhard Wolf.

Im Oktober 1826 zahlte Wolf einem Weinbauern in Grenzach einen Vorschuss
von zwolf Neuen Thalern, wofiir er dann im Winter eine Lieferung Wein
zum amtlich festgesetzten Preis erhalten sollte. Der Kredit ist auf notari-
ellem Papier in deutscher Handschrift festgehalten und von Jakob Herzog

Wechter unterschrieben. Bernhard Wolf machte sich jiddische Notizen auf
dem Vertrag. Auf der hier abgebildeten Riickseite quittierte der badische
Weinbauer, dass nichts mehr zu fordern sei. Dazu finden sich eine lateini-
sche und eine jiddische Beschriftung, «Schein von Wechter in Grenzach»,
sowie der Stempel des heutigen Aufbewahrungsorts im Staatsarchiv.

Schuldschein und Quittung, Jakob Herzog Wechter und Bernhard Wolf in Basel, 1826.

Staatsarchiv Basel-Stadt, Privatarchiv Wolf, PA 541 13 a—c.




schriftlicher Vertrag zwischen Juden und Einheimischen per se ungiiltig

erklirt wurde, egal «von was Art» die Handschrift wire.5? Das heisst, dass

es bereits eine Praxis der schriftlichen Vertrage zwischen jiidischen und

nicht-jiidischen Partnern gab. Wie die Papiere, Formulierungen und Un-
terschriften zustande kamen, ist ein weit vielstimmigerer Prozess, den die

erhaltenen Dokumente kaum spiegeln. Hiufig konnte keiner der Vertrags-
partner einen schriftlichen Vertrag aufsetzen, und man vertraute — gezwun-
genermassen — Schreibern und Notaren.

Ein Hagenthaler Biirger, Jacob Uhlmann, hatte zum Beispiel auf
Handelsreise in Dijon einen «Bekannten» um Hilfe gebeten, der sich
dann doch als unzuverlissiger Schreiber entpuppte. Uhlmann, der aus
Dijon eine Ladung Wein ans Kaufhaus in Basel abschicken wollte, be-
notigte lediglich einen Lieferschein fiir seine Ware. Der Schreiber hatte
sich aber auf dem Lieferschein kurzerhand selbst als Absender und Rech-
nungssteller angegeben. Der Hagenthaler merkte den Betrug ers, als der
Zwischenhindler in Basel ihm den Erl6s des kommissarischen Geschaftes
nicht aushindigte. Hier die Darstellung durch den Rechtsvertreter Weiss
vor dem Basler Gericht:

«vor etniger Zeit habe B.[urger] Ublmann dem B.[irger| Lucas Preiswerk allbier,
eine Quantitit Pieces Wein zum Verkauf anbero gesandt, woriiber thm auch derselbe

richtige Rechnung getragen babe; nachber batte er demselben wieder 37 Pieces zu

dhnlichen Bestimmungen tibermacht, da er aber im franzosischen Schreiben nicht

sebr geiibt, so babe er sich an einen Bekannten, nabmens Lapoton in der Juden gafs
zu Dijon gewendet, um thm den difiortigen Avis Brief zu schreiben; dieser habe nun

sein Zutrauen mifibraucht, und dem B. Preiswerk in dem Avis Brief diesen Wein

fiir den seinigen ausgegeben; Als daber B. Ublmann hiber gekommen und von dem

B. Preiswerck den Erlés fiir diesen thm gesandten Wein einziehen wollen, so habe ihm

dieser erkldrt er konne thm dif$ Gelt nicht berausgeben, bifs er sich mit B.[iirger| Lapo-
ton — den er allein fiir den Eigentiimer desselben erkenne, verstanden babe |...].»5*

Es scheint ein iiblicher Betrugsfall zu sein. Der illiterate Uhlmann — denn
die Umschreibung «im franzosischen Schreiben nicht sehr geiibt» bescho-
nigt, dass er lateinische Handschrift nicht entziffern konnte — wird keines-
wegs zum jiidischen Problemfall erklirt.s Auch der mutmassliche Betriiger
Lapoton in Dijon wird nicht explizit als Jude problematisiert. Uhlmann hat
seinen Schreiber in der Judengasse gesucht, wie jeder Illiterate an einem
fremden Ort auf Empfehlungen von Bekannten zuriickgreift. Nicht nur
vom vermeintlich vertrauenswiirdigen Schreiber in Dijon wird Uhlmanns
Analphabetismus ausgeniitzt, auch der Basler Zwischenhindler ruht sich
zunichst einmal auf den schriftlichen Fakten aus: Er zahlte keinem der
beiden mutmasslichen Lieferanten. Uhlmann hat in seiner Darstellung
darauf Acht gegeben, die Grundlagen der Geschiftsbeziehung zu Herrn

Preiswerk am Kaufhaus herauszuarbeiten. Es lag wohl kein konkreter
Auftrag fiir diese letzte Lieferung vor, aber man hatte sich schon zuvor

58



[14]

Buchhaltung

Eine Kladde im Schweizerischen Wirtschaftsarchiv konnte Benjamin Wolf
(1749-1825) und einem Nachfolger, wahrscheinlich Sohn Bernhard, zuge-
ordnet werden. Die Buchfiihrung ist zu Beginn sehr sorgfiltig und iiber-
sichtlich. Die hiufig wechselnden Handschriften bestirken den Eindruck,
dass professionelle Schreiber die im Kanton vorgeschriebene deutsche

Buchfiihrung fiir den Hindler erledigten, der die lateinische Schrift nicht
ausreichend beherrschte.

In spateren Jahren scheinen die Eintrige hastiger und ohne grosse Erfah-
rung. Doch noch im Juni 1832 findet sich der Kostenpunkt «Gustav Bern-
hard dahier fiir dessen Biicherfiihren das 2te Halbjahr: 16 Fr.». Der in Ba-
sel freiberuflich titige Hauslehrer Bernhard aus Heidenheim sammelte

offensichtlich die Verschreibungen und Quittungen und verzeichnete perio-
disch alle Angaben im Journal, vergleichbar einem heutigen Steuerberater.

Ein anderer Sohn von Benjamin Wolf, Simon, betrieb weniger Aufwand,
um seine Buchhaltung an die eigens fiir Juden formulierten Vorschriften

anzupassen, und war daftir 1815 gebiisst worden.

Die Wolfs vermittelten Boden- und Hauserwerb im Elsass und der Nord-
ostschweiz. Neben dem Immobiliengeschift handelten sie Rohstoffe, zum

Beispiel Kupfer, und Manufakturwaren wie Seidenbinder und Uhren aus

La Chaux-de-Fonds.

Geschiftsbuch von Wolf, Benjamin und Bernhard, 1810-1835.
Schweizerisches Wirtschaftsarchiv, CH SWA HS 119.




giitlich geeinigt. Die Geschaftsbeziehung basierte also im Wesentlichen
auf Miindlichkeit, Vertrauen sowie stetem Aushandeln. Nur der Liefer-
schein, die falsche Handschrift, beeintrichtigte nun den personlichen
Geschaftskontakt. Und sicherlich sprach Preiswerk aus Erfahrung, wenn
er den Lieferschein erst annulliert haben wollte, bevor er sich auf den
plausiblen Handelspartner einliess.

Dieses Beispiel zeigt, dass sich der Grundsatz der Schriftlichkeit in
Geschiftsbereichen auswirkte, die bisher noch ohne schriftliche Vertrige
ausgekommen waren. Es zeigt ausserdem, dass Analphabeten (oder lateini-
sche Analphabeten) zwar am Gross- und Fernhandel beteiligt waren, aber
zusitzliche Risiken eingingen. Und es zeigt, dass das Geschift auf Kosten
der Analphabeten nicht an ethnischen Linien Halt machte.

Die Generation nach 1800, also die Kinder der ersten jiidisch-
elsissischen Einwanderer, war in der Landessprache alphabetisiert. Diese
Schriftfertigkeit kann nicht allein auf die gesetzliche Pflicht zur deutschen
Buchfiihrung zuriickgefiihrt werden. Die vielfaltigen Vorteile einer Lese-
wie Schreibfihigkeit im 6konomischen und sozialen Leben wogen stirker
als eine staatliche Vorschrift. Die schnelle Entwicklung ist eher mit dem
breiten Bildungsangebot in Basel zu erkliren.

Nachteile der alteren Generation im Handels-
verkehr

Die ersten Antragsteller auf eine Zuzugsgenehmigung fiir die Helvetik
fiihlten sich in der lateinischen Schrift nicht zu Hause. Sie schrieben
eher von rechts nach links. Ich stelle hier vier Vertreter dieser um 1750
geborenen Generation vor, um die Bandbreite ihrer Schriftpraxis in unter-
schiedlichen Branchen aufzuzeigen. Nicht nur der neue Wohnort,sondern
auch die zunehmende Biirokratisierung in ihrer franzosischen Heimat
stempelte sie manchmal zu Analphabeten. Sie liessen sich helfen, notfalls
eine Unterschrift vormalen. Da es sowieso iiblich war, fiir den Schrift-
satz offizieller Eingaben und Rekurse einen professionellen Schreiber zu
bemiihen, fillt die abweichende jiidische Schrifttradition in staatlichen
Akten kaum ins Auge. Doch im Wirtschaftsleben, im tiglichen Umgang
mit Nicht-Juden, entstanden dieser Generation selbstindiger Hiandler
erhebliche neue Probleme.

Moses Maus in Liestal
Moses Maus, schitzungsweise Jahrgang 1751, unterschrieb einige eloquente

und forsche Behordenbriefe, doch seine selbstgestalteten Texte sahen
anders aus. Eine Abrechnung mit einem Handelskollegen von 1804 ist

60



[15]

/ ; : '
N/ E?
BAsEL den 1. Marg 1 ¥

d/b‘ﬂWI .@’. K- f;&éu(:;f,

Hin..

o’@uw Yeevwy, vedoymt sohen. & Rues dufwm -vadu-
WW Ksnmben o s HMWW?WW
i i inMMchMwmd Aiamih e s 148
Y me,dv singe ﬁumdnahwamw%mm&mm -

M&wm MWWMWWW#M Bfotaw{«u

Lithograf Georg Wolf

Georg Wolf (1820-1900), ein Sohn von Bernhard und Babette, eroffnete nach
einer Lehre im Druck- und Verlagswesen eine eigene lithografische Werk-
statt in Basel. Das neue Steindruckverfahren machte es moglich, Serien-
drucke grafisch zu gestalten. Georg Wolf leitete die Werkstatt, aber er zeich-
nete und bearbeitete auch eigenhindig Auftrige. Die Texte mussten dann
spiegelverkehrt geschrieben werden, so dass dieser jiidische Elsasser der
dritten Generation Deutsch und Franzosisch wiederum von rechts nach
links schrieb, jedoch mit lateinischem Zeichensatz.

Seine Generation erlebte die politische Gleichstellung der Juden in der
Schweiz. So konnte er trotz seiner Herkunft und Religionszugehorigkeit
Biirgerrechte in Basel-Stadt erhalten. Er liess sich sogar fiir den Grossen
Rat aufstellen und zog als Vertreter der Freisinnigen in das kantonale
Parlament.

Briefkopf der Lithografie-Werkstatt Georg Wolf, Kundenkorrespondenz Basel 1901.
Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 88a ] 15 i.




durchwegs in Jiddisch gehalten: Schrift, Sprache, Eigennamen und Zahlen
bilden einen jiddischen Text.’¢ Eine Reihe vorhergehender Rechnungen
und gemeinsamer Geschifte wurden hier miteinander verrechnet. Auch
von der neuen Vereinbarung «hat jeder einer ein zetel» [Umschrift], den
beide Partner unterschrieben. Auf demselben Schriftstiick quittierten sie
spater wiederum: «hat keiner auf die bemelde zetel niks mehr zu fordern»
[Umschrift]. Nur die Schrift setzte die Schrift ausser Kraft. Diese koha-
rente und geschlossene Autoritit der Schriftstiicke verweist auf eine aus-
gesprochene jiidische Schriftkultur auch fiir den Alltags- und Geschafts-
bereich, wohlgemerkt zu einem Zeitpunkt, als Zivilrechtsstreitigkeiten
von Juden nicht mehr innerjiidisch gelost wurden. Im Zweifelsfall hatten
die Parteien ihre Anspriiche vor einem Friedensrichter oder Zivilgericht
iibersetzt und erlautert.

Leopold Levi, Wirtschaft und Warenhandel

Leopold Levi (1757-1814),%7 der erste erfolgreiche Judenwirt in Basel,
konnte lesen und schreiben. Er bediente Wechselkredite im Warenhan-
del, fiir sich und andere. Seine Wirtsstube in Basel fungierte als verbind-
liche Zahladresse im Handelsverkehr, auch fiir auswirtige Firmen. Die
Mehrzahl seiner Schriftstiicke war in hebriischen Lettern abgefasst. Er
unterschrieb meist als «Leib bar Naftali», auch auf offiziellen franzosischen
Dokumenten.’® Die neuen Alphabete sollten seine Kinder lernen, so gab
er seine Tochter als zukiinftige Buchhalterin an. Er selbst unterzog sich
dieser Miihsal nicht mehr.

Lediglich in zwei Bittschriften findet sich seine Unterschrift in pas-
sender Schrift zur deutschen Petition. Wenn man diese Blitter von nahem
anschaut, sicht man, dass er sich seinen Namen in Bleistift hatte vorzeich-
nen lassen.>® Die Eingaben stammen aus der Krisenzeit des Gaststattenge-
werbes in Basel. Levi verwandte alle Uberzeugungskraft und Rechtswege,
um seine Wirtebewilligung zu erneuern. Es ist symptomatisch, dass Levi
in dieser Notlage keine unnétigen Anhaltspunkte der Differenz geben
wollte. Im Alltagsgeschift mochte die hebriische Unterschrift hinreichen,
aber im Ernstfall empfahl sich die Schreibrichtung der Beamten. Doch
der Streit um seine Zulassung nahm kein Ende, so dass er sich auch in
diesem Verfahren spiter wieder mit seiner eigenen hebriischen Signatur
begniigte.® Hier zeigt sich besonders deutlich die Zuriicksetzung des
hebriisch-literaten Biirgers im Verwaltungsprozess. In der Vielfalt der
giangigen Unterschriften, Kreuze oder Kreise mag solch ein individueller
Schritt vom literalen Selbstverstindnis zum Analphabetismus eines an-
deren Schriftsystems unauffillig sein. Aus der Perspektive und Praxis des
Individuums zeigt sich an diesen vorgemalten Unterschriften allerdings
ein Akt der Selbstiiberwindung,.

62



[16] Werkstitte am Gemsberg
Die erste Werkstitte der Wolfs lag am Gemsberg, hier in einer Aufnahme
zur Bundesfeier 1901 in aussergewohnlichem Fahnenschmuck. Zu diesem
Zeitpunkt war die Druckerei, die «Lichtanstalt», schon an die Elisabethen-
strasse ausgelagert.
Einer der Nachfolger im Geschaft, Bernhard Wolf-Grumbach (1864-1951),
folgte der technischen Entwicklung der Bildverfahren und arbeitete sich
in die Fotografie ein. Sein Fotogeschift, zuletzt an der Freien Strasse,
wurde eine Institution in der Stadt. Bernhard Wolf hat sich auf Architektur-
fotografie spezialisiert und machte die Dokumentation des Miinsters wie
der Profanbauten und stidtischen Strassenziige zu seinem Anliegen.

Gemsberg 9-11, Wohnhaus und Werkstatt Wolf, Basel 1901.
Staatsarchiv Basel-Stadt, Fotoarchiv Wolf, NEG 2339.




Moses Hauser, Wechselhindler und Notabler

Moses Hauser (1750-1836), ein wohlhabender «Rentier», erwarb bereits
1805 Wohneigentum in Basel. Seine Haupttatigkeit war das langfristige
Kreditgeschift mit christlichen und jiidischen Kunden, Grund- wie Bar-
kredit sowie die Abwicklung von Wechselverkehr. Warenhandel betrieb
er nur nebenbei. Der Durmenacher gehorte zu der kleinen Gruppe der
israelitischen Wahlminner im Elsass, also den regionalen Vertretern in der
judischen Verwaltungsbehorde. Er zihlte damit zur wirtschaftlich-politi-
schen Elite, schon bevor er in die Schweiz zog.

Bis auf einige hebriische und deutsche Unterschriften ist sein
Schriftnachlass gering. Nach seinem Tod 1836 in Basel ging seine «Biblio-
thek» — es ist unklar, um was fiir Biicher es sich handelte — an das Rabbinat
von Hégenheim.®! Dieser Punkt seiner Nachlassregelung war der einfachste
und konnte abgeschlossen werden, bevor die Teilung des Erbes insgesamt
geregelt war. Der Wechselhindler Hauser galt als sehr vermégend und hatte
umfangreiche Legate vorgeschen. Wie sich bei der Erbteilung herausstellte,
waren die Legate nicht einfach zu beziehen, da sein Vermogen vorwiegend
aus Hypotheken, Schuld- und Anteilsscheinen bestand, kein liquides Kapi-
tal. Ein Gutachten fiir die Testamentsvollstreckung in Basel beleuchtete die
Vermogensbestinde, also vor allem Schuldtitel aus tiber siebzig Ortschaften
der Umgebung von Basel, iiberwiegend aus dem Elsass. Die Mehrzahl der
Verschreibungen war bereits durch Anfechtungen, Prozesse oder Weiter-
verkauf zu Titeln von zweifelhaftem Wert verfallen. Die Papiere waren also
allein innerhalb eines franzosischen Obligationenrechtes wertvoll und wur-
den daran gemessen, ob sie formal dem Vertragsrecht entsprachen. Das
Gutachten von Alt-Gerichtsprisident Weber ist abschitzig in mehrfachem
Sinn: Nicht nur schitzte er den Wert dieser Erbmasse gering ein, ebenso
die moralische Haltung und das kaufmannische Geschick des verstorbenen
Hauser. Dem Gutachter erschien die Buchhaltung so undurchsichtig und
liickenhaft, dass er vermutete, der Rentier habe selbst den Uberblick iiber
seine rechtsgiiltigen Titel verloren gehabt.

«Aus der Untersuchung geht deutlich bervor, dafl Moses Hauser, der eigentlich keine

Sprache, weder reden noch schreiben, recht konnte, seinen eigenen Vermogenszustand
niemal genau gekannt baben mag, und auch nicht wissen konnte woran er war mit

setnen Schuldnern, daber er oftmals schon bezablte Schulden, oder wor 30 Jabren

ginzlich verlobrene Schulden von neuem zur gerichtlichen Betreibung iibergab, wo-
bei er die ergangenen betrichtlichen Kosten an ihn selbsten tragen mufSte; — dafs er
niemal, wenigstens schon lange nicht mebr, so bemittelt war, als er darfiir angeseben

wurde, [ ...]. »6?

Die Einschitzung des Gutachters ist eine aufschlussreiche Quelle, wenn
wir die Vorurteile iiber Geschiftskultur und diese Form des Kreditge-
schiftes einmal beiseiteschieben. Dass der Jude und Elsisser — beide Zu-

64



ordnungen nimmt der Gutachter nicht explizit in den Mund — als Anal-
phabet diskreditiert wird, als Mensch ohne irgendeine «rechte Sprache»,
illustriert zunichst einmal den engen Sprachbegrift des Basler Juristen.
An mehreren Punkten vollzieht der Gutachter aber fiir uns nach, wie sich
Hauser mit den lateinischen Usancen des obrigkeitlich garantierten Wech-
selgeschiftes behalf:

«Moses Hauser war allerdings ein guter Kund der Hb. Notarien, Advokaten, und
Huuissiers [Gerichtsvollzicher |, denen er gewobnlich seine Schriflen obne Empfangs-
scheine anvertraute, was einige Huissiers sebr gut zu beniitzen wufSten, indem ste
das fiir Hauser eingezogene Geld samt der Schriflen bebielten, so wie es bauptsdchlich
beim _Jager in Blotzheim und Hanger in Landser der Fall war.

Jager batte mebrere Hausersche Schuldtitel in Handen, die ich vor ca. 2 Jabren selbst
geseben babe und auf welchen er iiber 700 fis. Geld eingezogen hatte, die er fiir sich
bebielt und dargegen eine ebenso starke Gegenforderung an Hauser machte, die Letz-
terer freilich bestritt. Allein, Jager bebielt das Geld samt den Schriflen. Jetzt aber hat
mir Jager geantwortet er batte gar keine Hauserschen Schriffen mebr.»%3

Dieswar,so der Basler Richter, selbst im vorinstitutionellen Kreditgeschift
ein uniibliches Verhalten. Der inzwischen Achtzigjihrige hatte auf schrift-
liche Absicherungen verzichtet, damit Kontrolle an Dritte tibertragen und
Rechtsanspriiche verloren. Die mangelhafte lateinische und juristische
Schriftkompetenz machte Hauser in diesem Geschiftsumfeld auf jeden
Fall angreifbar. Wie weit seine Geschiftsbilanz nach sechzig Jahren Be-
rufstatigkeit von der Bilanzierung seiner Posten bei Geschiftspartnern
abwich, war ihm offenbar nicht mehr bewusst geworden.

Naftali Braunschweig, Woll- und Baumwollwaren en détail

Von einem weiteren Einwanderer der ersten Generation, dem Stofthindler
Braunschweig an der Hutgasse, liegt ein eigenhindiges Testament vor.%*
Zwei Jahre vor seinem Tod wollte Naftali Braunschweig (1766—1848) noch
eine Anderung an seinen testamentarischen Verschreibungen vornehmen.
Er hatte zwei behinderte Kinder, die er versorgt wissen wollte. Da den
unverheirateten Tochtern nach seinem Ableben die Ausweisung aus Basel
drohte, wollte er sie nun zusitzlich mit lebenslangem Wohnrecht in einem
Haus im Elsass bedenken.

Er setzte dafiir einen deutschen Text unter dem Titel «Das ist mein
Testament» auf, der das notarielle Testament in Frankreich erginzen sollte.
Er schrieb in hebriischen Buchstaben:

«Ich Naflali Brunschweig 86 sechs und achzik Jar alt Handlsman in Basel wonbaf?
gesunt an Kerber und an Sele mache an mit mein eign Des(tlement gschriben vun
meinr eigne Hant und befele das meine lezten Wille sei sol» [Umschrift] %5

65



Er beachtete die formalen Anforderungen eines rechtskriftigen Testamen-
tes: Nicht nur Ort und Zeit der Handlung, auch Absicht und Freiwilligkeit

sind bezeugt. Er bezog sich auf'seine bisherigen Anordnungen und idnderte

lediglich das Vermachtnis fiir seine Tochter. Die Handschrift ist fliissig, die

Orthografie uniiblich, eher phonetisch inspiriert. Doch taucht keine jiddi-
sche Vokabel auf. Der gestandene Geschiftsmann, wichtigster Steuerzahler

der jiildischen Gemeinde in Basel, wollte ein rechtskriftiges deutsches Do-
kument schreiben, und als solches ist es auch anerkannt worden.

Allerdings musste seine jidischdeutsche Willenserklirung fiir das
Erbteilungsverfahren von einem Juden transkribiert werden, wodurch Feh-
ler entstanden. Das Basler Gericht hatte fiir die Transkription den Lehrer
des Vereins der Judenmission hinzugezogen, den Konvertiten David He-
mann aus Bayern, der seine Aufgabe tatsichlich unparteiisch und ohne
Kenntnis der lokalen Verhiltnisse erledigte. Seine Lesart scheiterte am
«Notariat Girard» in Hégenheim, das er mit «nodrieschiram» transkri-
bierte,und an Braunschweigs Formulierung, die iiberlebende Ehefrau zum
«Meister» ihres Besitzes zu machen. Hier versuchte der Sachverstindige
eine hebriische Vokabel zu erkennen, die den Sinn entstellte.%® In der
Nachlassakte liegen heute noch jiidischdeutsches Original und deutsche
Umschrift beieinander, so dass wir an diesem Beispiel die Grenzen der
innerjlidischen Verstindlichkeit der traditionellen Schreibweise sehen.
Der Sachverstindige lebte zwar auch schon seit einigen Jahren in Basel,
konnte die Schrift seines Nachbarn aber nicht fliissig lesen. Insbesondere
neue Fachausdriicke und franzosische Lexik gaben ihm Ritsel auf, die fiir
uns mit etwas Einblick in den sozialen Kontext zu l6sen sind.

Seinen Kindern hat Naftali Braunschweig eine umfangreiche Aus-
bildung zukommen lassen. In der Anfangszeit der jiidischen Zuwanderung
befand sich eine jiidische Privatschule bei ihm im Haus.%” Seinem Enkel
Leopold, dem er das Geschift iibertrug, bereiteten die iiblichen Sprachen
und Textgattungen des Geschiftsverkehrs gar keine Probleme mehr. Er
arbeitete schon als «Schreiber» in der Firma, wie der Grossvater im Tes-
tament vermerkte.

Erfolg der Kinder in den allgemeinen Schulen

Dieser Leopold Borach (1820-1865), der mit 26 Jahren das Geschift in Basel
weiterfiihren wollte, erfiillte nicht nur fiir seinen hebriisch schreibenden
Grossvater alle Erwartungen, er hatte schon die Erwartungen seiner Lehrer
an der Basler Realschule erfiillt, wenn nicht iibertroffen: Klassenbester
in Franzosisch. Er kam mit einer guten Vorbildung von Elsisser Schulen
nach Basel und besuchte hier bis zu seinem 17. Lebensjahr Realschule
und Gymnasium. Erst nach Abschluss der vorletzten Gymnasialklasse
wechselte er in die Lehre bei seinem Grossvater. Ein tiblicher Weg fiir

66



Kaufleute und Bankiers, denn die letzte Gymnasialklasse absolvierten
eigentlich nur noch angehende Akademiker.%8 Auch sein Cousin Moritz
belegte als Dreizehnjihriger den vierten Platz in der Gesamtklassifikation
seiner Schulklasse und erhielt in Franzosisch die Auszeichnung des Klas-
senbesten. Die gesamten Klassenwertungen wurden damals zum Schul-
jahresende gedrucke, so dass die 6ffentliche Neugierde lesen konnte, wer
wie abschnitt. Ein dritter Cousin besuchte ebenfalls mit Erfolg die Basler
Realschule Anfang der 1830er.

Die Braunschweig-Enkel waren nicht in Basel aufgewachsen, son-
dern als Schulkinder von Colmar und Hégenheim nach Basel gezogen und
lebten als Pensionskinder beim Grossvater und anderen Familien. Die
drei waren kein Sonderfall. Einige Schiiler kamen aus dem Aargau oder
Elsass fiir die Schulausbildung nach Basel und zeigten beste Leistungen
auf den wenigen weiterfithrenden Schulen der Stadt. Aus dem elsissischen
Einzugsbereich nutzten eher jiidische als christliche Kinder diese Chance.
Fiir jiidische Kinder war solch ein Bildungsaufenthalt in der Stadt méoglich,
bevor ihre Familien Zuzugsgesuche stellen konnten. Zeitweise iibertra-
fen daher die Anmeldezahlen fiir hohere Schulen aus den franzosischen
Dorfern am Oberrhein die der jlidischen Stadtkinder.®?

Die einheimischen Familien schitzten die Vorteile einer umfassen-
den Schulbildung in Sprachen, Mathematik, Literatur bis Philosophie erst
recht. Eine gesetzliche «Schulpflicht», die im Kanton nach 1838 langsam
realisiert wurde, brauchte es zur Motivation der jidischen Basler jeden-
falls nicht mehr. Aus der Volkszihlung im Jahr zuvor sehen wir, dass diese
kleine Gruppe, selbstindige Mittelschicht bis Handelsherren, ihre Kinder
auf die ortlichen Schulen schickte. Die Basler Juden ermoglichten Buben
wie Miadchen obendrein eine tiberdurchschnittlich lange Schulzeit, nim-
lich auch die oberen, teils privat finanzierten Klassenstufen. In der wei-
terflihrenden Schule paukten alle gemeinsam franzosische und deutsche
Grammatik und Schonschrift. Viele blieben bis zum 17. Lebensjahr in der
Schule und begannen erst dann eine Berufsausbildung, die Handelslehre
oder das Studium.”®

Bereits die Kinder der ersten Einwanderergeneration lernten in
den allgemeinen Volksschulen, damals den evangelischen Pfarrschulen
der Stadtviertel. Die wenigen Aktenhinweise auf jiidische Privatschulen
oder konfessionell getrennten Unterricht in der Mediationszeit verzerren
unseren Eindruck vom Bildungsverhalten, hier kommen Ausnahmen und
Probleme zur Sprache. Das Bildungsverhalten generell war sehr integra-
tiv, das verraten uns die reguliren Schiilerlisten der allgemeinen Schulen.
Judische Privatlehrer unterrichteten in den Randstunden Religionslehre,
Hebriisch, vielleicht jiidische Geschichte, doch nur in Ausnahmefillen
ein komplettes Parallelprogramm zum allgemeinen Unterricht.

In grosseren jiidischen Gemeinden im Elsass oder in Baden sah
die Schulsituation ganz anders aus. Dort bestanden bereits jiidische
Separatschulen, die im friihen 19. Jahrhundert zunichst beibehalten und

67




nach staatlichem Bildungsziel ausgebaut wurden. In elsissischen Volks-
schulen durfte neben der Landessprache weiterhin im Dialekt unterrichtet
werden, und in jiidischen Dorfschulen wurde diese Alltagssprache sogar
in Hebriisch geschrieben. Das war eine entscheidende Weichenstellung
fiir die unterschiedliche Alphabetisierung der jiidischen Kinder zwischen
Basel und dem Sundgau.

Ubergangsschrift: Hebriisch fiir deutsche Texte

Unter judischen Baslern benoétigte die lateinische Schriftpraxis keinen

Advokaten. Sozusagen alle Familien erméglichten ab 1800 ihren Kindern

die sikulare Alphabetisierung im ABC. Teilweise mogen sie die Vorteile

im Geschifts- und Amtsverkehr gespiirt haben, teilweise werden sie die

lateinische Alphabetisierung als Fortsetzung des eigenen Bildungsweges

gesehen haben. Insbesondere Frauen kamen mit wenig Schriftpraxis in die

Stadt und wollten diese empfindliche Liicke noch im Erwachsenenalter
schliessen. Aus dem Jahr 1822 ist iiberliefert, dass eine dreissigjahrige Mut-
ter aus Lorrach bei ihrer christlichen Nachbarin private Schreibstunden

nahm, nimlich die Ehefrau des Maklers und Handlungskommis Simon

Wolf, Schwiegertochter des weiter oben erwihnten Benjamin Wolf. Die

Kosten dieser privaten «Lektionen» kamen bei einer Schuldabrechnung
zwischen den Nachbarsfamilien zufillig in die Gerichtsakten.”!

Die Adaption deutscher Schrift- und Buchkultur konnte fiir die Bas-
ler Kinder so ziigig und problemlos erfolgen, weil es sich vornehmlich um
einen Schriftwechsel, nicht um einen Sprachwechsel handelte. An einigen
hier zitierten Alltagstexten in hebriischer Schreibweise konnte man schon
erkennen, dass das Alphabet nicht die Sprache eines Dokuments verrit:
Hebriisch, Jiddisch, Alltagssprache oder deutsche Schriftsprache wurden
mit hebriischem Alphabet geschrieben (und gedruckt). In der Epoche von
1760 bis 1870 schrieben Juden Hochdeutsch in Hebriisch oder Latein, je
nach Konnen und Umfeld.”? Fiir dieselbe gesprochene Sprache standen
tiber ein Jahrhundert hinweg zwei Schriftsysteme zur Auswahl, eine ausser-
gewohnliche Digrafie (Abb. 6—9). In dieser Epoche beherrschten manche
beide Schriftformen zur deutschen Sprache, manche nur eine, manche
gar keine. Das Lernen des lateinischen ABC stellte jedenfalls nicht die
kulturelle Tradition in Frage.

In Basel, und das mag im stidtischen Alltag kaum aufgefallen sein,
wurden die beiden Schreibweisen des Deutschen lange praktiziert. Im
19. Jahrhundert lernten die Kinder Deutsch in hebriischer Schreibweise
im Religionsunterricht. Bis ungefihr 1850 behielt die Gemeinde die mehr-
fache Schriftkultur bei; Kassenbiicher, Gemeindeordnungen und Billets
sind von rechts nach links geschrieben. Berithmt geworden ist dieses
«Judischdeutsch» als sogenannte Geheimsprache im Geschiftswesen, da

68



[17]

AT R,

cBmme 3btbttluug

llelmng im vichtig loutivten 2efeu.
£ L

;-Gtab[ : C;tal!, la!n_u-s_mm , Kabu - Eann,
Staat-Stadt,  Saat-fatt, - Mafe- Maffe ,
rathen-Ratten,  Staac- fare,  Schafe- fhaffe,

- behaart-bebaret,  Dafen-bacen, - Hofen-bofen,
Sdoos-Schof,  Rofe - Roffe, Ofen- offen,

~ Gobne- Sonne,  Roslein-Roflein, Reis- Reif,

- Hoble~Hille, Thiie-viivr, Hiite - Hiitte,

_ fiiblen-fiien, veifen-reifen, . Keble- Kelle,

© Ouele- Quelle)  eer-Here,  Veet-Bett,
Specre-Sperre,  reden- -vetten,  ibm-in-Sun,
Stiel-fill,  ibm-im, bieten-bitten,
Kien - Kinn, fchief~ Schiff,  Liche-Lippe,
Gcbwiacr-ecbwmr, -Scbicfer-swiﬁ'cr, wicder-Widder.

% -F ’o :
: Stille - Stelle %aﬂe-ﬁcllc r  Uehbre Ghre,
B ;.‘:!f,Strauge-e’jrmgq fidblen - fieblen,  zbe-Sebe,
 Gile-Seele, - Biiven-Beeren,  Siiven-fieven,
. viden-Rehen,  Oele- Clle, Sihne-Sehne,
 Hijlle- Helle, Bolle-Jelle, Hofe-Hefe,
 Mohre-Meeve,  Fiivf- Fiek, ﬁﬁﬂc-mﬂcyj o
fpiilen - fpiclen,  Geriicht-Gericht, pils
Biibne-Biene,  Kriige - Kriege,
v :prﬁfc Briefe, Stiible- Stiele, ¢
Bilge-Biege, - Biigel- .?,icgcfr )

)

. Qeib-Laib, mem mtaiu, Ecife-ﬁaitef a
Heide- Haide,  tein-Rain, .mtfu%airc; re
Cile-Cule,  Beile- %cutc, o Reil-Keule,

- Gitee- -Cuter, Cier-emer, ©  Feier- scmr,

b nein-newn,  leidyter-Senchter, selg - Bmg,

i | 8 o Sl S N s

i;:'b' ' j : :

Richtige Aussprache

In einem Deutsch-Lesebuch von 1842 ist dem Training der Aussprache eine

eigene Abteilung mit Ubetexten gewidmet. Feine Unterschiede in der Vo-
kalformung und -linge sollten im «Syllabieren und Lautieren» erlernt wer-
den. Die gewihlten Wortpaare der Ubung untermauerten die Idee, dass

die Orthografie des Deutschen den Nuancen der Aussprache konsequent

entspriche,zum Beispiel das Dehnungs-h bei langem Vokal. Damit erbrach-
te der Didaktiker Fisch, selbst Lehrer an einer Basler Schule, neben der

Aufmerksambkeit fiir «richtige» Lautbildung auch gleich den Beweis fiir die

Stringenz der deutschen Schreibkonvention.

Friedrich Fisch, Erstes Lesebuch fiir Kinder von 5 bis 7 Jahren nach der Schreiblese-
methode, Basel 1842.
Universititsbibliothek Basel.




die Familie Rothschild lange die hebriische Kursive im internationalen

Briefverkehr benutzte.”® Sicherlich konnte so eine gewisse Personalisie-
rung und End-to-End-Verschliisselung im Postverkehr (wenn auch nicht

gegeniiber Glaubensgenossen) erreicht werden. Doch sozialgeschichtlich

ist die Beibehaltung der hebriischen Schreibweise weniger als Verschliisse-
lungstechnik denn als Integration zu sehen. In privaten Korrespondenzen

im Oberrheingebiet und in einer Auswertung eines Hohenemser Korpus’

zeigt sich, dass insbesondere mit Riicksicht auf iltere Generationen und

bildungsferne Schichten hebriisch geschrieben wurde. Fiir den Gruss an

die Schwiegereltern-in-spe wechselte der Basler Kaufmann von Franzo-
sisch auf Jiidischdeutsch (Abb. 7). Solange die letzte Generation ohne la-
teinische Alphabetisierung noch aktiv war, konnte mit Jiidischdeutsch in

der Korrespondenz iiber generationelle, nationale und soziale Grenzen

hinweg fast nichts schiefgehen.”

Selbstverstindlich erhielt sich die doppelte Schreibweise des Deut-
schen nicht von selbst, sondern musste trainiert werden. Im Basler Judi-
schen Museum ist noch aus dem Jahr 1912 eine Schiileriibung aus dem
judischen Religionsunterricht bei Dr. Leopold Hausmann erhalten: stan-
darddeutsche Erzihlungen in jiidischdeutscher Orthografie und Schon-
schrift (Abb. 9).7Ob es Zufall ist,dass hier nur Hausaufgaben von Madchen
erhalten sind? Die jiidischdeutsche Schreibweise hatte als Alltagsschrift
fiir populdre Drucke und profane Angelegenheiten schon immer das Label
«Weiberdeutsch» gehabt. Einstmals eine Ausrede, um fiir das sogenannt
ungebildete Geschlechtvon der biblischen Sprache abzuweichen, wurde zu
Anfang des 20. Jahrhunderts das funktionslos gewordene «Weiberdeutsch»
vor allem Frauen unterrichtet. Eine jiidischdeutsche Presse oder Buch-
kultur gab es nicht mehr, lediglich in Familienkorrespondenz kam die
Schriftvariante des Deutschen noch vor. Den Midchen wurde also mit
dieser Schreibiibung vor allem Traditionspflege zugewiesen.

70



26
27
28

29

30
31

32
33

34
35
36
37
38
39

40

41
42

43

45

46
47
48
49

50

51

71

Ernst Hinrichs, «Alphabetisierung. Lesen und Schreiben», in: Macht des Wissens
(Koln 2004).

Robert Bonfil, «Das Lesen in den jiidischen Gemeinden Westeuropas im Mittelalter»,
in: Die Welt des Lesens (Frankfurt a. M. 1999).

Alfred Messerli, Lesen und Schreiben 1700 bis 1900 (Tiibingen 2002), S. 4 ff. zu dem
Begriff «Literacy».

Zum Indikator «Unterschrift» siche Etienne Frangois, «Alphabetisierung und Lese-
fihigkeit in Frankreich und Deutschland um 1800», in: Deutschland und Frankreich
im Zeitalter der Franzosischen Revolution (Frankfurt a. M. 1989).

Reiner Prass, «Das Kreuz mit den Unterschriften. Von der Alphabetisierung zur
Schriftkultur», Historische Anthropologie 9/3 (2001), S. 384—404.

«Unterschrifft eines Wechsels», in: Johann Heinrich Zedler (Hg.), Grosses vollstin-
diges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und Kiinste, Bd. 49 (Halle 1746).
ADHR, 5 E 207, Etat civil: Hégenheim, online unter www.archives.haut-rhin.fr.
Décret impérial du 20 juillet 1808 concernant les Juifs qui n’ont pas de nom de fa-
mille et de prénom fixes.

Paula Hyman, The emancipation of the Jews of Alsace (New Haven 1991), S. 99 und
S. 179.

Fiir Hégenheim: ADHR, 5 E 207/19, Etat civil: Hégenheim, Registre des noms des
juifs 1808—1811.

Hyman, S. 65f und S. 108f.

Prass, S. 402.

StABS, Kirchenakten Q_1, Staatskanzlei Basel, 19. Okt. 1818. Auch hier unterschrei-
ben nicht alle Basler immatrikulierten Juden.

StABS, Kirchenakten Q_1, Bericht der Gemeinde Liestal an das franzésische Konsu-
lat, 22. Okt 1818.

Zum Beispiel die Protestschreiben aus den sundgauischen Dorfern anlasslich der
Umfrage des Zentralkonsistoriums 1846: Protestschreiben aus Oberhagenthal mit
15 Unterschriften: meist hebriisch, LBI N.Y., fol. 203; Protestschreiben aus Nieder-
hagenthal mit 51 Unterschriften: mehrheitlich deutsche und hebriische, wenig fran-
zosische Schrift, LBI N.Y,, fol. 198.

Caroline Braunschweig, geb. Hirz (1827-1897) von Wintzenheim.

Familienarchiv Bloch-Nelken, Basel, Caroline Hirtz an Jacques Braunschweig, Wint-
zenheim 6. Jan. 1850.

StABS, Gerichtsarchiv Protokolle A 225, Kliger Joseph Levy von Hagenthal (alter-
nativ: von Hegenheim) gegen Peter Socin bzw. Jungfrau Ursula (Anna Maria) So-
cin (5. Aug. 1801, 19. Aug. 1801, 21.Okt. 1801, 11. Nov. 1801 und 27. Jan. 1802) und
StABS, Gerichtsarchiv Erginzungsprotokolle Aa, 11.Nov. 1801. Ahnlich gelagerte
Fille hiufen sich in diesen Jahren, s.a. StABS Gerichtsarchiv A 223-226, Gregorius
Schuler Ochsenwirt gegen Samuel Levy von Higenheim, 1799—1802.

StABS, Gerichtsarchiv Erginzungsprotokolle Aa, 11. Nov. 1801, fol. 107-117, Verteidi-
gung von Vertreter Weiss fiir Erben Socin.

Zedler, Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und Kiinste, 49,
«Unterschrifft eines Wechsels», Sp. 2200.

SWA HS 119, Journal von Familie Wolf, fol. 1.

«Neue Stittigkeit und Schutzordnung der Judenschaft zu Frankfurt am Main» (1808)
§ 27 verlangte ein Schulzeugnis iiber gute Fortschritte im Deutschen zur Ehefihig-
keit.

Bennewitz (2008), S. 42.

Sammlung der Gesetze und Beschliisse wie auch der Polizei-Verordnungen des Kan-
tons Basel (Basel 1806). (SGB), Verordnung wegen den Juden, 27. Sept. 1809.

StABS, Kirchenakten Q_1, Verzeichnis der in der Stadt Basel niedergelassenen Fran-
zosischen Juden nebst der Art ihres Handels und Gewerbs, 1809 mit Nachtrigen bis
1815 und StABS, Protokolle E 7.4, Feb. bis Mai 1815.

StABS, Kirchenakten Q_1, Gutachten Brodbeck u. Ginner zur Buchfiihrung von Sa-
muel Wahr [korrekt: Samuel Wahl], 25. Juni 1815. Wahl war wie Samuel Dreyfus und
weitere von der stidtischen Polizei wegen Nachlissigkeit in der Buchfiihrung gestraft
worden, vgl. StABS Protokolle E 7.4, 18. u. 28. April 1815. Beide Geschiftsminner
erklirten, dass sie personlich die Biicher «nicht schreiben» konnten.



52

53

54
55
56
57

58
59

60
61
62
63

64

65
66

67
68

69
70

71
72

73

74

75
76

72

Vgl. Asriel Schochat, Der Ursprung der jiidischen Aufklirung in Deutschland (Frank-
fure a. M. 2000), S. 104 ff.

Judenhandel, 13. Mai 1797, Art. 5, in: Johann Schnell, Rechtsquellen von Basel, Bd. 1,
Basel 1856, Nr. 594; Basel. SGB, 23. Juli 1803 Dekret wegen dem Hausieren der Kri-
mer und Juden.

StABS, Gerichtsarchiv A 224, Citationsbegehren von Jacob Uhlmann, Hagenthal,
1. Okt. 1800.

Der Berufvon Jacob Uhlmann und dass er den Schreiber in der Judengasse von Dijon
suchte, lassen eine jiidische Herkunft vermuten.

JMS 1541, Geschiftsschein von Moses Maus, Basel 1804; StABS, Niederlassung P 1 M,
Moses Maus an Verwaltungskammer Basel, 26. Dez. 1800.

Vgl. Bennewitz (2008), S. 89—96.

StABS, Niederlassung P 1 L, 29. Januar 1800 und weitere.

StABS, Weinakten S 1, Levi an Stadtrat, 6. Juli 1803: lateinische Buchstaben mit
Vorzeichnung; ebd. Levi an Stadtprisident, 21. Okt. 1803: deutsche Unterschrift mit
Vorzeichnung.

StABS, Weinakten S 1, Levi an Stadtrat, 11. Mai 1804.

StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1836: Nr. 186, Moses Hauser von Durmenach, Actum
29. Mirz 1837. Vgl. Bennewitz (2008), S. 209-216.

StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1836: Nr. 186, Bericht von Alt-Gerichtsprisident Weber
an Gerichtsimter der Stadt Basel, 19. Juni 1837.

Ebd.

StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1848: Nr. 167, Braunschweig, Nephtalie von Hegenheim,
Testament von N.Braunschweig 8. Dez. 1846, Basel (Jiidischdeutsche Schrift und
deutsche Transkription von Hemann). )

Ebd., Transkription S.B.

Hemann las, die Ehefrau solle «mschuter» iiber Besitz sein. Da diese Ableitung von
star [Vertrag] sonst nicht belegt noch grammatikalisch sinnvoll ist, ist die Lesung
«Meister» wahrscheinlicher, die der Testamentar im selben Schriftstiick in Bezug
auf den anderen Haupterben verwendet. An der ersten Textstelle sind lediglich die
Vokalzeichen fiir den Diphtong ei beim Wiederansetzen der Feder liberschrieben
worden.

Bennewitz (2008), S. 362.

Gymnasium Promotions-Reden, Basel Bd. 1, 1817-1827. StABS, Verwaltungsdruck-
sachen, A 211, «Collocation der Schiiler des Gymnasii / Gymnasiums» (Basel 1817 ff).
Zum Beispiel von 1825 bis 1838, s. Bennewitz (2008), S. 374.

Vgl. eine detaillierte Darstellung zu Basler Schulpolitik, Ausdifferenzierung der Bil-
dungsinstitute und jiidischem Bildungsverhalten in Bennewitz (2008), S. 359-384.
StABS, Gerichtsarchiv Ab, Simon Wolf gegen Isak Roth Ehefrau, 27. u. 29. Nov. 1822.
Lowenstein pragte hierfiir die Bezeichnung «Deutsch in hebriischen Lettern», Ste-
ven M. Lowenstein, «The Yiddish written word in nineteenth-century Germany», Leo
Baeck Institute Year Book XXIV (1979).

Die Privat- und Geschiftskorrespondenz der Bankiersfamilie liegt heute im Roth-
schild-Archiv in London. Vgl. Jutta Schumacher, «Deutsch in hebriischen Buchsta-
ben als Korrespondenzsprache der Familie Rothschild im 19. Jahrhundert», Judaica
64/1 (2008).

Eva Grabherr, «Multilingualism Among the Jews of Hohenems», Studia Rosentha-
liana 36 (2002) sowie Eva Grabherr, Letters to Hohenems (Diss. University of London
2002). Grabherr hat anhand einer Familienkorrespondenz die Verwendung der he-
briischen Handschrift als kulturelles Widerstandsphinomen, als «inner-jewishness»,
interpretiert. In diesem Textkorpus aus dem Vorarlberg sind Geschiftsbriefe eher la-
teinisch, private Briefe eher jidischdeutsch abgefasst.

Vgl. JMS 758, Geschifts-Briefwechsel von 1836.

JMS 1468 und StABS IGB-REG, O 13 Religionsschule, 1907 ff.



	Vom Aleph Beth zum ABC

