
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 196 (2018)

Artikel: Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart : jüdische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 2 (): Vom Aleph Beth zum ABC

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en






Vom Aleph Beth zum ABC

Schreiben lernen

Die historische Sprachforschung konzentriert sich in der Regel auf den

schriftlichen Niederschlag von Sprache. Erst mit der technischen
Vereinfachung der Tonaufzeichnung im 20.Jahrhundert entstanden haltbare

Daten, die die Untersuchung von mündlicher Kommunikation in beobachteten

und unbeobachteten Momenten zulassen. Für die Zeit davor müssen

wir uns mit Schrift-, Bild- und Musikquellen begnügen, wenn wir den

Sprachstand oder das Sprachverhalten einer Gruppe analysieren wollen.
Anhand der schriftlichen Quellen können wir Annahmen über historische

Sprechergruppen, die uns in zeitgenössischen Darstellungen nahegelegt
werden, teilweise überprüfen oder gar in Frage stellen. Allerdings ist es

offensichtlich, dass solche geschriebene Sprache immer nur einen kleinen
Ausschnitt von Kommunikation dokumentiert.

Der alltägliche Sprachgebrauch eines Menschen unterscheidet
sich insgesamt wesentlich von seinem schriftlichen Ausdruck. In unserer

Selbstwahrnehmung mögen wir eine weitgehende Übereinstimmung
schriftlicher und mündlicher Kommunikation sehen, aber einer linguistischen

Analyse hält das nicht stand. Zur Probe mag man sich am
Abendbrottisch mit Freunden aufnehmen und die Tonspur abschreiben. Der
neue Text ergibt für unvorbelastete Leser vielleicht einen Sinn, aber als

Ausweis des eigenen Sprachvermögens möchte man ihn doch nicht der
Nachwelt überliefern.

Tendenziell nimmt die Kluft zwischen Sprechen und Schreiben,
Gedankenblitzen und Veröffentlichung in den letzten Jahrzehnten ab.

Eine Schreibform wie Twittern ist zwar in ein hochkomplexes und
hierarchisches Publikationssystem eingebunden, ermöglicht in dieser Maske

allerdings Äusserungen, die sich dem gehauchten Bekenntnis oder
gebrüllten Zorn syntaktisch und lexikalisch annähern. Gruppensprachen
und Dialekte finden aufgrund dieser Annäherung von mündlicher und
schriftlicher Sprache in der Kommunikation des 21. Jahrhunderts immer
mehr Niederschlag in Buchstaben. Es ist daher sinnvoll, jede
Kommunikationssituation zwischen den Polen von Mündlichkeit und Schriftlichkeit
einzuordnen und nicht aus der Unterscheidung zwischen Gesprochenem
und Geschriebenem voreilig zu klassifizieren.

Für frühere Epochen nehmen wir grundsätzlich mehrTrennschärfe,
eine grössere Distanz dieser beiden Anwendungsbereiche an: Im 19. Jahr-

33



hundert wurde weit weniger schriftlich erledigt, dafür beim Schreiben ein

enges Korsett mit Stil- und Formatvorstellungen angelegt und auf ein

entsprechendes Training der Schriftlichkeit geachtet.
"Wahrend wir heute in einer E-Mail die gestelzten Formeln des

getippten Anschreibens nicht mehr anbringen und selbst eine

Generation, die mit dem Füller aufgewachsen ist, sich in Kurzmitteilungen
überraschend leger ausdrückt, so lassen wir uns doch beim Schreiben

am Computer systematisch mit Wörterbüchern, Schreibregeln und

Satzspiegeln unter die Arme greifen, bevor wir überhaupt einen Gedanken

bis zum Punkt ausformuliert haben. Insofern stellt sich fast wieder die

Situation ein, dass das Schreiben ohne Hilfsmittel, nur mit einem Stift
und einem weissen Blatt ausgestattet, zu einer qualvollen Erfahrung wird.

Wer für den postalischen Geburtstagsbriefeinen Füller herausholt, ärgert
sich über eingetrocknete Tinte und hadert mit jeder Zeile, die, anstatt

rechtwinklig mit dem Seitenrand abzuschliessen, schlapp nach unten
hängt. Die Flandfertigkeit des Schreibens wird je nach Berufsalltag so

selten abgerufen, dass unsere Handschrift ungefähr so ungelenk aussieht

wie die Handschrift vieler Menschen in der ersten Phase der Massenli-

teralisierung zu Anfang des 19. Jahrhunderts. Historische Schriftzeugnisse

spiegeln daher nicht die Sprachkompetenzen einer Gruppe. Eher liefern
sie widerständige Dokumente der tausend Varianten des Umgangs mit
Stift und Sprache. Zufällige Überlieferung von Schriftmaterial an ganz
verschiedenen Stellen, ob als Einlegeblatt in einem Buch, als Gekritzel am
Rand einer Preisliste, als Brautbrief im Familienarchiv oder Bittschreiben
im Verwaltungsarchiv, zeigt uns eine Bandbreite von Sprachgebrauch und

individueller Handhabung. Es ist - zumindest aufden ersten Blick - eine

Manifestation von sprachlichem Handeln. Neben den grossen Mustern der

Sprachveränderung zeigen solche Schriftstücke kleine Schritte innerhalb
dieser Bahnen, kollektive und individuelle Umstellungsprozesse,
Vereinheitlichung und Differenzierung, Lernen und Verlernen.

Im Fall der jüdischen Einwanderer in Basel lässt sich am Schriftvermögen

ein rascher Lernprozess zeigen: Bereits die Einwanderergeneration
hatte sich darum bemüht, die deutschen Schriftsätze zu üben. Ihre Kinder
lernten auf Basler Schulen das ABC, so dass sie bald den Eltern in der

Buchführung helfen konnten und im eigenen Berufsleben sprachlich nicht
mehr benachteiligt waren. Besonders interessant ist das Nebeneinander

von Hebräisch, Deutsch und Französisch, das auch mit einem Wechsel im
Schriftbild von Fraktur zu Antiqua einherging, denn um 1800 wurden deutsche

Texte noch in der gebrochenen «altdeutschen» Schrift gedruckt und

geschrieben. Nur Latein, Französisch, Englisch und weitere europäische

Sprachen lernte man in der heute üblichen lateinischen Schreibweise. Die

Sprachen und Schriften mussten zu den Adressaten und Gelegenheiten

passen.Gleichzeitigwechselten Bezeichnungen mit den Konventionen der

Schrift. Ein Jacques unterschrieb als Jaakov ben Mosche meBasel oder als

Jakob Ditisheim oder mit «Schahk» in hebräischer Notation. Mehrere Ge-

34



[4] Hebräische Drucklettern
Dieser gebrauchte Satz an hebräischen Lettern stammt nicht aus dem
19. Jahrhundert, sondern ist neueren Datums. In der Schublade aus dem

Schriftenschrank einer Druckerei sind die hebräischen Buchstaben mit
einem entsprechenden lateinischen Buchstaben und der Ordnungszahl im
hebräischen Alphabet ausgezeichnet gewesen.

Hebräischer Schriftensatz, Herkunft unbekannt, 20. Jahrhundert.
Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1810.



nerationen schrieben in zwei bis drei Handschriften, nämlich hebräischer,

lateinischer und deutscher Kurrent. Und die persönliche Unterschrift
variierte nicht nur im Zeichen, sondern auch im Wortlaut.

Es ist hilfreich, mit einer Bestandsaufnahme der Schriftpraxis zu

beginnen, um das Zusammenspiel von jüdischem Sprachgebrauch und der

allgemeinen Alphabetisierung zum Ausgangspunkt einer sozialen

Sprachgeschichte zu nehmen. Welche Anliegen und Anforderungen gingen mit
der Massenliteralisierung einher, die jüdische wie andere Zeitgenossen
betrafen? Hat der Sprachwandel in jüdischen Gesellschaften vielleicht
mit denselben Normierungsprozessen zu tun, denen Dialektsprecher und

Sprachminderheiten, also die Mehrheit der Bevölkerung, im 19. Jahrhundert

ausgesetzt waren? Diese Fragen werden in den weiteren Kapiteln
aufgenommen, motivieren aber auch die detaillierte Untersuchung des

Schrifterwerbs der Juden in der frühen Emanzipationsphase.
Wenn ich bishervorausgesetzt habe, ein Zettel mit einer Unterschrift

sei ein untrügliches Zeichen für einen Menschen, der lesen und schreiben

konnte, so möchte ich schon einen Einwand gegen das vermeintlich
Eindeutige vorausschicken: Schwarz auf Weiss ist eine Linie auf einem Blatt

erhalten, wenn zufallig ein Bürger zur Beurkundung aufs Amt gebeten
wurde.Aberwir können daraus nurvorsichtig schliessen,welche Bedeutung
das historische Individuum dem Schreiben beimass. Hatte die Bittstellerin
einen Schreiber bezahlt? Liessen er oder sie sich die Linien des

Eigennamens vorzeichnen? Wann unterschrieb eine Frau mit ihrem Vor- und
Nachnamen und wann übernahm sie die Schriftzüge des Mannes, eventuell

ergänzt mit dem Hinweis «Wittwe»? Konnte sie dennoch frei schreiben

und mochte sich in anderem Zusammenhang schriftlich ausdrücken?

Nicht nur ist es gewagt, vom Einzelnachweis in amtlichen Unterlagen

auf die Praxis des Individuums zu schliessen. Wir müssen ausserdem

unsere heutige Bewertung der Schriftfertigkeit und Ausdrucksweise mit
der lokalen Amtspraxis von damals vergleichen, um soziale und kulturelle
Schlüsse zu ziehen. Ob eine Unterschrift akzeptabel war oder bloss als

Imitat galt, können wir am einzelnen Aktenstück nicht erkennen.

Die lateinische Alphabetisierung

Anfang des 19. Jahrhunderts kannte die Mehrheit der jüdischen Erwachsenen

die hebräische Schrift, bevor sie sich die Welt der lateinischen Buchstaben

erschloss. DieAlphabetisierung der jüdischen Bevölkerung möchte ich

nur in Hinblick aufdie «neuen» Schriften verfolgen, die lateinischen und
deutschen ABCs. Diese lateinische Literalisierung brachte insofern eine

zusätzliche, eine sekundäre Alphabetisierung der jüdischen Gesellschaft,
ist aber von der allgemeinen Alphabetisierung in Mitteleuropa im frühen

19. Jahrhundert nicht zu trennen.26

36



ABDRUCK
der neu geschnittenen Hebräischen Schriften

aus der Schrihgicsscrcy von

Wilhelm Haas i.x Basel.
..> — +.

auf Mittel Kegel, oder 14 Puncte.

{•nüipxBj^B^DnnrnjüK

auf Garmond, oder 10 Puncte.

!'"'-'Vt>f)7DinBipsssD3BVo'DRnrn53i«
rnm^^nte'böjpsBeaBVs'öT^iiniäaiü

näbrIÏ>< pysbah&ritf
auf Nompareil, oder 6 Puncte.

DfiS^NgN- noiprsjfo:ttî>3,'Dnnmjai<
:•/ "i—inSi—îj^ncoealia

Rabinisch auf Petit, oder S ßunctc.

auf 6 Puncte.

riJOl Vtll»9VV)))l3>VP1)?133i>

Deutsch aifPetit, oder 8 Puncte.

3ÜB55 |'q|P7 HDTj>jDAIOJ0b'Dn!in7ä26

Vocalen und Accente auf S Puncte.

Hirzen feäiietlxfc''

L i

[5] Hebräische Lettern fur deutsche Texte

Hier stellte der Basler Schriftenproduzent Haas sein Angebot an neuen
hebräischen Typen vor, die er nach 1789 mit jüdischen Gelehrten in Basel

entworfen hatte.

Die hebräische Quadratschrift (oben, in drei verschiedenen Grössen) stand

für kanonische und liturgische Abschnitte. Die «Rabinisch»-Variante

benutzte man für hebräische oder aramäische Kommentare. Eine dritte
Variante des hebräischen Zeichensatzes diente zum Setzen der jiddischen
oder hochdeutschen Texte. Der Schriftgiesser Haas, der selbst auch
hochdeutsche Texte in hebräischem Zeichensatz druckte, nannte deswegen diesen

Font des hebräischen Alphabets «Deutsch» (ganz unten).

Firma Wilhelm Haas Sohn, Einblattdruck, Basel ca. 1804.

Universitätsbibliothek Basel, KiAr F VI 46:9.



Viele Männer, weniger Frauen, waren bereits vor der Emanzipationszeit
mit der hebräischen Schriftvertraut, konnten verschiedene Schriften lesen

und benutzten hebräische und jiddische Literatur als kollektive Referenz.

Auch das individuelle Gebet und die moralische Erzählung verbanden sich

stärker als in der christlichen Tradition mit dem habituellen repetitiven
Lesen.27 Im strengen Sinne ist solch ein Schriftumgang zwar nicht mit
einer produktiven Schriftlichkeit gleichzusetzen,28 doch der Prozess der

jüdischen Massenalphabetisierung liegt damit zeitlich vor dem Kulturwandel

zur Schriftlichkeit in den europäischen Gesellschaften zwischen

1700 und 1900.
Dennoch ist die Aneignung der Schrift der Mehrheitsgesellschaft

dem allgemeinen Literalisierungsprozess der Moderne in einigen Punkten

vergleichbar. Die sekundäre Alphabetisierung der jüdischen Bevölkerung,
ich möchte sie als «säkulare Literalisierung» betiteln, fand im
deutschsprachigen Raum zeitgleich mit der Alphabetisierung der meisten Staatsbürger

statt, wahrscheinlich angestossen durch Militärdienst, allgemeine

Schulpflicht und den Ausbau des Verwaltungsstaats. Nicht nur zeitlich,
auch funktional zeigte die säkulare Literalisierung jüdischer Bevölkerungsgruppen

die sozialen Effekte der allgemeinen Alphabetisierung: Mit der

Aneignung der Sprache und Schrift der Verwaltung, der Herrschaft, der

Justiz, des Handels und der Mehrheitskultur konnte sich das Individuum
aus der Abhängigkeit des engeren Sozialverbandes und des Standes lösen.

In diesem Sinne trug die Literalisierung wesentlich zur Individualisierung
und Gleichberechtigung des Menschen in der Moderne bei. Dem modernen

Staat diente die Durchsetzung der Schriftlichkeit hingegen eher in

eigenem Interesse als Instrument der Herrschaft, der seriellenVerwaltung
des Bürgers und der Ausschöpfung aller Ressourcen. Die obrigkeitliche
Spracherziehung der jüdischen Bevölkerung in der frühen Emanzipationszeit

zielte vor allem auf deren Schriftgebrauch, um sie besser registrieren
und disziplinieren zu können. Die Sprachedikte inVielvölkerstaaten sollten
nicht unbedingt die Aufstiegschancen kultureller Minderheiten, sondern
die staatliche Integrität und Verwaltung aller Volksgruppen fordern.

Beide Aspekte der Alphabetisierung im 18. und 19. Jahrhundert,
staatliche Homogenisierung einerseits und individuelle Ermächtigung
andererseits, sind für alle Bevölkerungsgruppen zu veranschlagen.

Signieren: Kreuz, Kringel oder Name

Nach wie vor sind persönliche Signaturen in amtlichen Dokumenten der
Gradmesser der Schriftbeherrschung einer historischen Gruppe - schlicht
und einfach, weil häufig nur Unterschriften als Schriftprobe erhalten sind.

Dabei ist die persönliche Unterschrift weder ein zuverlässiger noch
universell vergleichbarer noch hinreichender Indikator.29 Einerseits ist die

38



[6] Aleph Beth und ABC
Die hebräische Konsonantenschrift kann mit wenigen Sonderzeichen auch

andere Sprachen lautsprachlich abbilden. Jiddische und später hochdeutsche

Texte sind mit hebräischen Buchstaben geschrieben worden. Im 18.

und 19. Jahrhundert nannte man dies «jüdischdeutsche» Schreibweise.

In einem Geschäftsbuch eines fahrenden Händlers aus Hégenheim findet

sich ein Blatt mit Schreibübungen und einer Umschriftentabelle zum
Jüdischdeutschen. Die hebräischen Buchstaben (von rechts nach links zu

lesen) sind in der Reihenfolge des ABC notiert, das darunter steht. Diese

Lernhilfe zeigt schon moderne französische Einflüsse aufdie ursprünglich

jiddische Schreibweise, denn c wird mit einem hebräischen scharfen s (wie

für citron) und j mit einem hebräischen sch (wie fürJalousie) transkribiert.

Geschäftsbuch von [Natan] Lauf, Hégenheim, Dept. Haut-Rhin, ca. 1838-1881.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1593.



Fähigkeit zur persönlichen Signatur nicht gleichzusetzen mit aktiver
Schriftlichkeit. Wer drei Kreuze anstatt eines Namens setzte, war
wahrscheinlich illiterat. Aber deswegen konnte nicht jeder, der einen Schriftzug
hinlegte, lesen und schreiben. Bevor wir statistisch auswerten, müssen

wir kulturelle Unterschiede des Signierens im 18. und beginnenden

19. Jahrhundert in verschiedenen Regionen studieren. Zum Beispiel wich
die generelle Praxis in Frankreich von der in deutschen Ländern ab. Im
französischen Rechtsverständnis entstand eine Unterschrift aus einer

personengebundenen verpflichtenden Rechtshandlung, in anderer Tradition
als blosse Einsetzung eines Namens, ohne dass deshalb der Mensch dieses

Namens selbst eine Feder zücken musste. Das konnte ein anderer im
Raum an dessen Stelle - und hoffentlich mit dessen Wissen und
Einverständnis — tun. In einem Rechtsverständnis wurde die Unterschrift also als

eine identitätsstiftende und -versichernde Technik trainiert, in anderem

Zusammenhang mag dagegen eine stellvertretende Unterschrift-mit oder
ohne Hinweis aufdie eigentliche Hand—bürokratisch gebilligtworden sein.

Das «Kreuz mit den Unterschriften», so der metaphorische Titel
einer vergleichenden Studie von Rainer Prass,30 besteht nun darin, die
regionalen Gewohnheiten zum Signieren für die Einschätzung des

Alphabetisierungsgrads zu berücksichtigen, denn auch die Varianten zur namentlichen

Unterschrift, die Kreuze, Kringel oder heutigen Fingerabdrücke,
erfreuten sich unterschiedlicher Beliebtheit. Das Kreuz als Platzhalter
der eigenen Signatur stand in der christlichen Mehrheitsgesellschaft in
Verbindung mit dem christlichen «heiligen» Kreuzeszeichen und belastete

den Christen mit dem Geschmack des Aberglaubens, wie ein zeitgenössisches

Lexikon im Zusammenhang mit Unterschriften im Kreditverkehr
bemerkte.31 Während Prass mit dem Wortspiel zum Kreuzchen auf dem
Formular den mühseligen Weg bei der Erforschung christlicherVergleichsgruppen

beklagt, stehen fiir jüdische Gruppen weitere oder zumindest
andere Randbedingungen im Raum. Wenn diese Zeichenkorrelation auf
christlicher Seite diskutiertwurde, konnte sich die jüdische Interpretation
in christlicher Umgebung kaum davon freimachen.

Die digitalisierten Zivilstandsregister des 18. und 19.Jahrhunderts
erlauben inzwischen einen unkomplizierten Einblick in regionale
Unterschriftengewohnheiten ohne aufwendige Fahrten ins Archiv. Zum Beispiel
stellen die Archives Départementales du Haut-Rhin Geburts-, Ehe- und
Sterberegister aus den Bürgermeisterämtern seit Beginn der Zivilverwaltung

nun online zur Ansicht.
Es ist eindrucksvoll, sie durchzublättern und sich die grosseVarianz

der Federbeherrschung in einem Hauptort des oberelsässischen Judentums

anzusehen. Die körperliche und soziale Erfahrung des Nichtschreibenkönnens

wird selten so bildkräftig, man spürt beinahe die ungeduldigen
Blicke von Zeugen und Amtskräften, hört das Stühlerücken und Drängeln
um den Folioband, um die Marke des Schreibunkundigen einzuzirkeln und
mit geläufigen Schriften ringsum zu nivellieren. Wirtschaftlicher Wohl-

40



Familienbriefe
Vor allem Gemeindeunterlagen und private Briefe, weniger die
Geschäftskorrespondenz, sind Mitte des 19. Jahrhunderts noch häufig in Deutsch
mit hebräischen Buchstaben geschrieben worden. Zumindest im alemannischen

Sprachraum, also von Strasbourg bis Hohenems, finden sich dafür
zahlreiche Beispiele, hier die Brautbriefe eines Basler Kaufmanns, der seiner

Verlobten im Elsass schrieb. Generell korrespondierten die beiden in
Französisch, doch mit diesem Nachsatz richtete sich der junge Mann an
die Grosseltern seiner Braut und wechselte dafür in die jüdischdeutsche
Schreibweise.

«Ich gruesse vielmahl Deine lieben Grosseltern Leut und füge gegenwärtigem

einen Briefvon meinen lieben Eltern bei den ich soeben erhielt. Sie

werden sich von der Wahrheit überzeugen dass es meinen lieben Eltern viel

Vergnügen macht Dich meine Liebe in Baden-Baden zu sehen. In der

angenehmen Erwartung Dich baldigst zu sehen gruesst Dich nochmals auf's
Herzlichste
Dein Leopold»

Brief von Leopold Dreyfus (1818-1884) an seine Braut Agathe Sophie Hirsch in Hégen-
heira (Oberelsass), Basel 1842.

Privatarchiv Dreyfus, Basel, XIV.99.



stand und soziales Prestige gingen nicht Hand in Hand mit der «neuen»

Schreibfertigkeit. Insbesondere Lehrer, Vorbeter und Rabbiner konnten
ihren Namen schön malen, hatten jedoch selten feste Anstellung und
Hausbesitz - in Basel nicht einmal gesicherten Aufenthalt.

Schauen wir die Register der französischen Gemeinde Hégenheim
bei Basel durch, so bildet sich folgendes Muster heraus: Anfang des 19.

Jahrhunderts unterzeichneten viele der 1500 Einwohner nicht mit Namen.

Christen malten stattdessen meist ein Kreuz aufs Papier. Die Analphabeten

unter den vierzig Prozent jüdischen Einwohnern hinterliessen eher einen

Kreis, ein N oder einen Strich anstelle des Namens, aber auch Kreuze. Bei

den zivilen Eheurkunden fallt auf, dass um 1800 die Braut sehr häufig nur
markierte. Ganz anders bei jüdischen Familien, deren zivile Eheverträge
neben katholischen chronologisch eingeheftet sind: In dieser Gruppe von
staatlichen Urkunden sind alle Namen, auch die der Frauen, ausgeschrieben.

Ob deswegenJüdinnen eher schreiben konnten oder nur ihren Namen

geübt hatten oder üblicherweise von einem Mann vertreten wurden, ist
daraus nicht ersichtlich.32

Unterschriftenlisten des elsässischen Judentums
von 1808

Für die jüdische Sozialgeschichte in der Grossregion bietet das Jahr 1808

ein einheitliches Stichdatum,weil in vielen Herrschaftsgebieten unter
französischem Einfluss alle jüdischen Einwohner zu einer Namensdeklaration

aufgefordert wurden.33 Nicht in der Schweiz, aber an ihrem Heimatort
mussten französische Frauen und Männer zum Bürgermeister gehen und
einen ab sofort verbindlichen bürgerlichen Vor- und Zunamen festlegen
(vgl. Abb. 28). Diese Namenslisten von ganzen Familien, Volljährigen wie

Minderjährigen, sind vielerorts erhalten und zeigen die Signierfähigkeit
der Volksgruppe im beginnenden 19. Jahrhundert. Auf französischen Ämtern

sind in der Regel hebräische, lateinische und altdeutsche Signaturen
akzeptiert worden, so dass für das Elsass insgesamt nur noch acht Prozent
der Männer und 38 Prozent der Frauen als Analphabeten eingruppiert
werden.34 Auch für Heimatgemeinden der Basler Juden, zum Beispiel
Hégenheim und Sierentz, sind die amtlichen Unterschriften erhalten, ergeben

jedoch ein anderes Bild: In Hégenheim meldete und unterschrieb ein
Familienvorstand für alle unverheirateten Familienmitglieder. Lediglich
Ehefrauen und "Witwen, die übrigens generell den väterlichen Nachnamen

behielten, erschienen selbst auf dem Amt. So ist nur eine ältere Kohorte
der jüdischen Bevölkerung erfasst. Schreibkundige Kinder wurden von
ihren Eltern vertreten, ob diese alphabetisiert waren oder nicht. Eine
Mehrheit von 55 Prozent der Frauen und Männer dieser Elterngeneration
zeigten sich bei diesemAnlass als Analphabeten. Sie malten Kreise, Kreuze,

42



[8] Digrafie
Im elsässischen Judentum zeigt sich eindrucksvoll, dass die Landessprachen

Deutsch und Französisch zwei unterschiedlichen Alphabeten
zugeordnet wurden: Französisch las und schrieb man in lateinischer Schrift,
Deutsch jedoch häufig in hebräischer Schrift. Die jüdischdeutsche Schreibweise

wurde mit Drucken in Basel und im Elsass in der ersten Hälfte des

19.Jahrhunderts weiter gefördert und nach orthografischen Gesichtspunkten

im Sinne einer Literatursprache verfeinert. So entstand eine Zwei-
schrifligkeit oder Digrafie für deutsche Texte im jüdischen Kulturraum.
Die Privatbriefe einer jungen Elsässerin, Tochter der gebildeten Rabbinerfamilie

Katzenellenbogen, zeigen die perfekte Beherrschung sowohl des

Französischen wie des Deutschen. In der Schriftpraxis unterschied die Hé-

genheimerin strikt zwischen beiden Standardsprachen: Deutsch existiert
in dieser Korrespondenz nur im hebräischen Zeichensatz.

Ihre jüdischdeutsche Orthografie entsprach dem neuen Standard, denn sie

verwandte Doppelstriche über den Buchstaben, zum Beispiel um die
Buchstaben ä und ü zu transkribieren. Diese Notation ist erst um 1800 von
Sprachpuristen eingeführt worden. Vorher orientierte sich die jiddische Schreibweise

am Lautklang.

Briefe von Agathe Sophie Hirsch (1823-1883) an ihren Verlobten Leopold Dreyfus in Basel,

Hégenheim 1841/42.
Privatarchiv Dreyfus, Basel, XIV.99.



Striche und Haken, die dann als Beweis der persönlichen Deklaration
umkreist und von zwei zusätzlichen Zeugen beglaubigt wurden. Häufig
konnte der Ehemann eine Unterschrift abliefern, die Ehefrau nicht. Doch
diese Geschlechterverteilung erklärt nicht das gesamte Bild des

Analphabetismus, denn einige Frauen reihten sich bei den Schriftkundigen ein,
einige Ehemänner fielen heraus. Hebräische Zeichen wurden auf dieser

Mairie nicht anerkannt, sondern ebenfalls als «marque» umkringelt und

beglaubigt.35 Handelte es sich bei diesen wenigen Menschen mit hebräischem

Eintrag um funktionale Analphabeten, da sie auch in Hebräisch

nur einen Vornamen schrieben? Weshalb unterschrieb aber keine einzige
Frau mit ihrem hebräischen Namen wie auf den Eheurkunden aus derselben

Ortschaft? Auch wenn Frauen vor allem den religiösen Namen, also

nicht den zivilen Familiennamen, gewohnt waren, hätte dies fiir meinen

Geschmack mehr hergegeben als ein luftiger Kringel.
Die amerikanische Judaistin Paula Hyman suchte Zahlen für die

Entwicklung der Alphabetisierung des französischen Judentums im

19. Jahrhundert und wertete dafür spätere Eheregister aus Dörfern und
Städten des Unter-Elsass aus. Sie stellte eine Zunahme der Signierfähigkeit
bei Frauen im Heiratsalter zwischen 1820 und i860 auf90 Prozent fest, während

Männer diesen Anteil bereits 1820 (in hebräischer oder lateinischer

Schrift) erreicht hatten.Auch Hyman sah den oben beschriebenen Einfluss
der neuen Schriftsprache aufdie Signierpraxis: In dem Masse, wie in einer
Stadt wie Strasbourg die lateinische Unterschrift als Standard angesehen

wurde, ging die messbare Literalität der jüdischen Bevölkerung zunächst

zurück, führte aber in der Mitte desJahrhunderts zu einer vergleichsweise
frühen Latinisierung, während sich die lateinische Unterschrift auf dem

Land erst viel später durchsetzte.

Besonders für die ältere Generation scheint die Bewertung nach den

Eheregistern problematisch. Der Anteil der Unterschriften der Brautmütter

entwickelt sich nicht kontinuierlich, sondern nimmt sogar ab.36 Wenn
auch die Alphabetisierungsforschung solche Schwankungen kennt und
für das 19.Jahrhundert keineswegs eine lineare Zunahme vorausgesetzt
werden soll, müssen wir die Aktenevidenz immer dem Vorbehalt einer
diskriminierenden Amtspraxis unterstellen.

Die Stichprobe des französischen Vororts von Basel zeigt: Eine
mehrheitliche Literalisierung der SundgauerJüdinnen undJuden um 1800

ist nicht belegt, nicht einmal für Hebräisch. Der Prozentsatz der Alphabetisierten

entspricht dagegen dem Bevölkerungsdurchschnitt, sofern man
sich für diese Zeit in der Soziolinguistik überhaupt schon aufquantitative
Aussagen einlässt. Die elsässischen Unterschriftenlisten lassen keinen
weiteren Schluss über einen Umgang mit Schrift in anderen Situationen zu,
darüber sind sich Linguisten und Historiker einig.

44



m
// °/// ?j//t ^ I

iù± yjfc)
(fr£ &_//& °p£,'3J£3 Z;? / o

Jj 3k'bj/c j-(^)/ù ^Cjf^2% 6/V ^fc^^/ci

j * fUrjpfc Cj,j /oys> p^f '/yyy ' ^Jj-y /./
/j "'v /»* ?J J'/j-Hs y c*» ,* -> t

jL.P/J^ /r/fc h*3j?} /r? W Ij/j ùfc(
^ J=£'.

h/C^/«j./iTf/// /ïofcf jrk
PU ?]ïë/t jï3 /w/i2 fP&y <r T'* '"'"J
(jèjÊ? <r<->/z c =/» 't r?#.s->t£ o/tj 6/i f~ .*pt?£j
l*>7/t>éJ'i ,2.^/i 3Jt i>3 *>/(.j f7)s>r ßf/c

?j//t A>j -») h ^z) p;j / 6é?;j ^r<5, /fé. H (/J-

,/r^n-r-^ ^-vMP^/I tCA; s Ä/ .- p'/iJ
i2?/c ><t(in(L: 3jr /))/i„<->}& fc>?2 bi-T^ïj
lUJ'i Créjr irn '.q -/'* -pJJiw />M {rj/cj

w

[9] Jüdischdeutsch im 20.Jahrhundert
Im Religionsunterricht in Basel wurde Anfang des 20.Jahrhunderts die
jüdischdeutsche Schrift noch gelehrt. Die Vokale, die im hebräischen Alphabet

kein Zeichen haben, werden mit konsonantischen Platzhaltern wie j

und w angedeutet, teilweise durch Punktierungszeichen unter den
Buchstaben genauer angezeigt. Die Oberlinienpunkte für die Umlaute ä und ü
hatten sich nicht durchgesetzt.
Die Schreibübung von Marguerite Bloch aus demJahr 1912 liest sich
wortwörtlich: «Sodom und Gomorrah werden von Gott gestraft. Gern hätte Gott
die Städte Sodom und Gomorrah mit der Strafe verschont. Aber es befanden

sich dort nicht einmal 10 brave Menschen. Nur ein Mann lebte in
Sodom, den Gott nicht mit den Sündern umkommen lassen wollte. [...]»

Heft mit Probeschriften einer Klasse von Dr. L. Hausmann, Basel 1912.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1468 (Foto: Dieter Hofer, Basel).



Die Zuwanderer in Basel

Eine serielle Quelle wie die Unterschriften von Braut, Bräutigam und

Eltern in den zivilen Eheregistern französischer Provenienz steht für die

erste Einwanderergeneration in Basel nicht zur Verfugung. Zum einen

registrierten die Basler Kirchen und Ämter keine Personenstandsänderung

für Juden, zum anderen verlangte die Basler Bürokratie nur in wenigen

Fällen persönliche Unterschriften. Die französische - bereits
vorrepublikanische - Kultur des persönlichen Attestats hatte im ausgehenden
18.Jahrhundert in Deutschland sowie in Basel noch keine Entsprechung.37

So kommt es, dass die meisten jüdischen Unterschriften auf der
französischen Botschaft oder im Auftrag von französischen Gerichten gesammelt

wurden. Nur steuerpflichtige Familienoberhäupter traten in diesen

Erklärungen ins Licht. Angestellte der Handelshäuser oder Lehrer und

Kantoren wurden selten aufgerufen. Eine in diesem Sinn umfangreiche
Unterschriftenliste existiert aus dem Jahr 1818. Von neunzehn französischen

Steuerpflichtigen signierte nur einer in Hebräisch, und eine Witwe

liess sich von ihrem Sohn vertreten.38 Ein niedergelassener Elsässer in
Liestal stimmte nur mündlich zu, da er wegen des Laubhüttenfestes nicht
schreiben wollte.39

Die jüdischen Immigranten in Basel wählten in der Regel die lateinischen

Unterschriften, doch auch hebräische Signaturen wurden anerkannt.

Bei hebräischen Signaturen in amtlichen Dokumenten tritt der
Stempelcharakter des Unterschreibens hervor: Die Namen sind verstümmelt, sie

haben im Laufe des Lebens einige Buchstaben verloren, ohne dass sich

jemand daran störte. Die Amtsleute legten die Unterschrift als rechtskräftige

Handlung und nicht als lesbaren Namen zu den Akten.
Auch stellvertretende Unterschriften sind noch üblich: Söhne

unterschrieben für Väter, ein Associé im Namen des Firmenchefs, der Notar
für den Klienten. Nicht immer sind solche Allografien, Unterschriften aus

zweiter Hand, gekennzeichnet. Manche Handelsleute versahen dagegen

ihren Namen mit einem charakteristischen Schnörkel am Ende, dem

Manupropria, der jedem anzeigte, dass hier der Namensträger persönlich
zugestimmt hatte, nicht nur der Prokurist (Abb. 12).

Unterschriften der jüdischen Basler geben uns einen ersten

Anhaltspunkt zum aktiven Umgang mit Schriftlichkeit. In dieser sozialen

Gruppe, denn die in Basel aktiven Händler entstammten der Oberschicht
des elsässischen Judentums, unterschrieb die Mehrheit der Männer und

Frauen persönlich, auch von links nach rechts.

46



Richtungswechsel fïir die Unterschrift

Das Lemma der Unterschrift wird in unserem Zusammenhang zum
Dilemma zweier konkurrierender Schriftwelten: Hebräische und lateinische
Formen der Unterschriften wechselten und mischten sich, ohne dass daraus

aufden Sprach- oder Schriftgebrauch der Person geschlossen werden
kann. Von vielen Menschen sind mehrere Varianten der Unterschrift
hinterlegt. Tendenziell unterschrieben die jüdischen Franzosen amtliche
Dokumente mit französischer und deutscher Signatur und gemeindeinterne
Dokumente in hebräischer Form. Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts sind
im Briefverkehr der Kultusverwaltung hebräische Unterschriften üblich
gewesen.40 Einzelne Führungspersonen haben indes schon Anfang des

19.Jahrhunderts ihre lateinische Signatur in jüdischen Gemeindedokumenten

hinterlassen, wechselten also nur für den Eigennamen am Schluss des

Dokuments die Schreibrichtung (vgl. Abb. 7). Der Kontext formte Namen
und Schrift der Signaturen, und gleichzeitig erhielt die Signatur bereits
einen individuellen Charakter.

Manchmal scheint mir das Gegeneinander der beiden Schreibrichtungen

eine tragische Komponente zu verraten: den Balanceakt zwischen
zwei Welten, die Suche nach einer zeitgemässen Identität, den Wechsel
zwischen Können und Wollen. Im Privatarchiv einer jüdischen Familie, die
i860 die Zuzugsgenehmigung für Basel erhielt, findet sich der deutsche
Brief einer 23-jährigcn Frau an ihren Verlobten aus dem Jahr 1850.41 Die
beiden besuchten sich öfters zwischen Colmar und Blotzheim, schickten
Grüsse über Verwandte und mit der Post. Die Braut, offensichtlich aus

gutbürgerlichem Haus, scheute sich nicht, auch von gesellschaftlicher
Zerstreuung in seiner Abwesenheit zu berichten, denn einen Theaterbesuch
mitCousinen könne man schlecht refüsieren. Die junge Caroline genoss das

Schreiben als «Unterhaltung» mit ihrem Freund und schätzte die fühlbare
Nähe durch den Briefverkehr. Selbst auf Besuch bei Verwandten, die sich
Mühe gaben sie zu amüsieren, suchte sie die Intimität des Liebesbriefes:

«jedoch habe mir mansches Mahl eine Beschäftigung gesucht in meinem Zimmer um
dein letztern Briefzu lesen. Ich habe in als gelesen und zu gemacht und iciter
aufgemacht und uoiter durch lesen und kann sahgen mich sehr guht befunden märend im
Lehsen f...]» [Umschrift]42

Sie schrieb den Text in hebräischer Handschrift, doch den Briefkopf mit
Ort und Anrede hielt sie in Französisch und vor allem ihre Unterschrift. Für
mein Empfinden ist diese lateinische Rahmung ein harter Wechsel, eine

grafische Distanz zum Flüstern und Tuscheln des Liebesbriefes. Hatte es

im amtlichen Kontext zu lange geheissen, jüdische Frauen könnten nicht
ordentlich unterschreiben, nämlich «signer en lettres vulgaires»? Wollte
die junge Frau dieses Stigma loswerden und verlegte sich deshalb selbst
für ganz private Mitteilungen auf die französische Unterschrift?

47



Wann taugt eine Unterschrift von Frauen

oderJuden?

Die Schreibkunst der Frauen wurde in Verwaltungsvorgängen selten

angefragt und ist damit unsichtbarer. Selbst wenn verwitwete Frauen Rechte

und Verbindlichkeiten des Haushaltsvorstandes erfüllen mussten, Hessen

sie sich häufiger als Männer vertreten. Diese Konvention muss keineswegs

der Schreibunfähigkeit der Frau geschuldet sein. Manchmal taucht in
anderem Zusammenhang von derselben Frau doch eine persönliche
Unterschrift auf.Auch in Erbschaftsangelegenheiten Hessen sich die jüdischen
Töchter öfters als ihre Brüder von Männern vertreten. Sie reisten erst gar
nicht zu Teilungsverhandlungen an. Eine komplette Familiengrafologie
lässt sich deshalb selten erstellen.

Auch Baslerinnen unterlagen einer diskriminierenden Wahrnehmung.

Ihre Signatur hatte weniger Bedeutung als die von Männern.
Folgender Einzelfall aus den Zivilgerichtsakten zeigt uns zeitgenössische

Argumente, die ein schriftliches Beweisstück aushebeln konnten. Wir
erhalten aus dieser Verhandlung ein Profil der Schriftpraxis eines elsäs-

sischen Juden und einer vermögenden Baslerin, die mutmasslich einen

gemeinsamen Vertrag unterschrieben hatten.

Nach eigener Aussage hatte Joseph Levy aus Hagenthal im April
1798 - als französische Truppen der neuen helvetischen Republik gegen
die Innerschweiz zu Hilfe eilten - Bargeld in Sicherheit bringen wollen.
Er habe der Bürgerin Gysendörfer, inzwischen verstorben, 135 Louisdor

zurVerwahrung nach Basel gebracht. Für ihre Bemühung sollte sie jährlich
mit zwei fetten Gänsen belohnt werden. Uber die Abmachung stellte Levy
einen Hinterlagsschein aus, den Frau Gysendörfer persönlich quittierte,
denn sie war zu dem Zeitpunkt schon Witwe. Sie selbst starb drei Jahre
darauf. Also reichte Levy den Schein beim Zivilgericht ein, um aus dem

Erbe die Nominalsumme zurückzuerhalten. Ausser der Quittung konnte

Levy allerdings keinen weiteren Nachweis oder Zeugen für eine Spareinlage

beibringen, so dass er die Klage mangels Beweis verlor.

Die Gerichtsverhandlung von 1801 kreiste um mehrere Aspekte der

Verschriftlichung der Vertragskultur und zeigt eindrucksvoll, dass die

Geltung der individuellen Unterschrift im Zivilrecht noch wenig etabliert

war. Der Deutungshoheit des Basler Gerichts, wessen Handschrift wann
relevant sei, fiel sowohl die Unterschrift der Frau als auch der Quittungsschein

des Juden zum Opfer.43

Dem Entscheid war ein umfangreiches Plädoyer eines Anwalts

vorausgegangen, der den Basler Gerichtsherren bei jeder sich bietenden

Gelegenheit das Misstrauen gegen jüdische Parteien aus deren natürlicher

Verderbtheit, Bosheit und Frechheit ins Herz pflanzte. Wortgewaltig
skizzierte er auch diesen Fall als Meisterstück der Betrügerei. Solch ein

Bargeld-Depositum sei bei der damaligen Unsicherheit in der Schweiz und

gleichzeitigerÄngstlichkeit der Basler Bürgerin gänzlich unwahrscheinlich.

48



Vor allem würde grundsätzlich kein Jude, dem Mammon und Wucher
verfallen, Geld ohne einen Zinsvorteil hergeben. DerVerteidiger Weiss schloss

eine direkte Geschäftsbeziehung zwischen dem französischen Bürger und
der Baslerin aus. Zwei Punkte verstiessen gegen geltendes Recht: Die Frau
hätte nicht ohne ihrenVormund eine solcheVerpflichtung eingehen dürfen,
und zweitens sei ohne Unterschrift des Vormunds der Schein nichts wert.
Ohnehin sei die gesamte Handschrift gefälscht:

«[Anwalt Weiss:] So abgeschmackt — unwahrscheinlich, wiedersinnig, dieser

erdichtete Empfangsschein seye, so lächerlich der selbe in seinemJuden teutschen Styl -
eben so "wieder sprechend, seye solcher, so wohl aufZeit, Ort, Umstände, Form und

Unterschrift des Scheins.

Er "werde sich ausfuhrlich bemühen, Schritt vor Schritt und Stück vor Stück, dem

Richter diß alles vorzustellen, um denselben von der Schelmerey dieses Sohnes Israel

zu überzeügen.

Erfange an, bey der Natura, Einrichtung, Form und Unterschrift dieses erdichteten

DepositoScheins: schon dieses zeige daß derselbe von Jüdischen Händen fabricieret

seye, es seye ganz derJüdisch deutsche Styl, die Manier wie selbige die Schuld Scheine

einrichteten, wenn sie einem christlichen Schaafseine Wolle räuben wollten.

Undso wie erzu verläßiggehört habe, so soll der [...?] Papa des Klägers, diesen Schein

geschrieben haben, allso daß wenn eine Betrügerey zum Vorschein kommt, Vatter und

Sohn gleichen Anteil daran hätten. »44

Jüdisches Schreiben - worin genau liegen nochmals die Eigenarten? -
ist Betrug. Nicht etwa, weil Rechtschreibfehler den Sinn des Vertrages

verdunkeln, sondern weil die Autorität des Schreibens dem Juden nicht
zusteht. Wie der Verteidiger weiter ausführte, hätte die Witwe niemals

nur unterschrieben, da sie den ganzen Schein selbst besser aufgesetzt
hätte. Der «Juden teutsche Styl», hier als Bezeichnung für einen deutsch

geschriebenen Vertrag, war als Abweichung von der Konvention nicht nur
lächerlich, sondern schon bedrohlich. Obwohl der Vertrag keine unsittlichen

Konditionen vorsah, musste er eine Täuschung sein. Der klägerische
Anwalt Lindemann erwiderte, dass aus dem «Jüdischen Styl» nicht die

Illegalität des Scheines abgeleitet werden dürfe,

«freylich zeige sich daraus daß der Verfaßer kein Stilisierter Schreiber gewesen,

allein wen alle schlecht Stylisierten Instrumente ungültig wären, so würde eine

große Menge Contracte umgestoßen werden können, die Deütlichkeit wäre eine

Hauptsache, [...].»

Wer schreiben darfund wessen Schrift Autorität hat, stand als Machtfrage
auch hinter der späteren Behauptung, dass die Unterschrift der Witwe
nichts gelte. Frau Gysendörfer war nach Aussage aller Beteiligten geübt in
schriftlichen Angelegenheiten. Der Anwalt der Erben ging sogar von einer

regelrechten Unterschriftsgewohnheit der Verstorbenen aus. Sie habe nie

49



mit Geschlechts- und Taufnamen und Ortsangabe unterschrieben,
sondern immer nur als «Wittwe Gysendörfer». Auch hätte sie ein deutsches

s und niemals das französische oder lateinische geschrieben. Im Vergleich
mit weiteren beigebrachten Unterschriften derVerstorbenen zeigten sich

Differenzen zu ihren üblichen Bescheinigungen: Niemals hätte sie die

Versicherung «beken wie obstat» [bekenne den obigen Vertrag] vor ihren
Namen gestellt, «[...] das ist bei BauernWeibern in ihren Unterschriften

üblich, aber kaum bey einer Dame die eigenhändich quitieren und sich

dieses überflüssigen Anhängsels niemals bedienet». So wie die jüdische
Schrift am Regelverstoss zu erkennen sei, sei die aristokratische Schrift
klar, präzise und lebenslang verlässlich.

Zur doppelten Absicherung des Standpunkts führte Anwalt Weiss

aus, die Frau sei ängstlich, misstrauisch und furchtsam gewesen. Sie

sei schon von ihren weiblichen Charakterzügen her nicht geeignet

gewesen, in solch ein Geschäft einzuwilligen, und ihre Unterschrift daher
unwahrscheinlich. Und was die weibliche Unentschlossenheit nicht quasi

natürlich verhinderte, wäre durch das Basler Vormundschaftsgesetz
ausgeschlossen: Die Witwe hätte das Risiko einer privaten Geldhinterlage
ohne Zustimmung des Eigentumsverwalters gar nicht eingehen dürfen.
Ohne Unterschrift eines männlichen Vormunds sei die Unterschrift der

Frau nichts wert.
Das juristische Argument konnte die Basler Gerichtsherren nicht

recht überzeugen, denn Witwe Gysendörfer hatte von der Regierung
freie Mittelverwaltung erhalten und Geschäfte in eigenem Namen

abgeschlossen. Sie hatte Zinsen aus Kapitalanlagen selbst eingenommen
und quittiert.

In dieser Richtung argumentierte der Anwalt der jüdischen Kläger,
der die Verstorbene als Geschäftsfrau in Erinnerung rief. Er konterkarierte

das Bild der hilfs- und schutzbedürftigen Frau: Levy habe diesen

Notpfennig gerade dieser Basler Bürgerin angetragen,

«in dem er es bey diesen bedenklichen schwankenden Zeiten Niemand anders als einer

ihm wohlbekanten reichen Wittwe, die Gelter aufZinsen gehabt anvertrauen wollen.

Denen Bürgern Levy, Vatter und Sohn wäre bekannt gewesen, daß die Wittrwe

Gysendörfer immer baares Gelt habe, die Zinsen Ihrer Capitalien selbst einnehme und

Quittungen ausstelle unddaraufhin hätten Sie keinenAnstandgenommen, dieserIhnen

bekannten rechtschaffenen Frauen IhrGeltanzuvertrauen,wohlwißend daß injedem

Fall, diese Persohn bemittelt genug um es Ihnen wieder zu ersetzen. »

Allein aufgrund der bilateralen Handschrift kam Levy mit seinemAnspruch
vor dem Basler Gericht im Jahr 1801 nicht durch. Die Unterschrift auf
einem Wechsel war in dieser Zeit vor Gericht nicht viel wert, wenn nicht
der Schuldner in Person sich zu diesem Wechsel bekannte oder bei

Ausstellung der Handschrift bereits ein Notar, Richter oder andere Zeugen

zugezogen worden waren.45

50



[10] Die Familie Wolf in Basel

Bernhard Wolf(1789-1849) und Babette Meyer (1796-1867) stammten beide

aus dem Oberelsass. Sie arbeitete als Schneiderin am Spalenberg, er
im Immobilien- und Warengeschäft als Zwischenhändler ohne eigenen
Laden. Ihre Kinder wuchsen in Basel auf und besuchten die Gemeindeschule

des Quartiers. Fast alle wählten künstlerische und freie Berufe: die
Tochter in der Mode, die Söhne Elias und Georg in der bildenden Kunst
und im Druckwesen.

Bereits Bernhards Eltern waren 1805 nach Basel eingewandert, so dass

Geschwister von ihm ebenfalls in der Stadt wohnten, unter anderem sein

jüngerer Bruder Bonifacius, Vorsinger der jüdischen Gemeinde.
Es gibt keine geschlossene Überlieferung zu dieser jüdischen Mittelstandsfamilie,

doch in einigen öffentlichen Sammlungen lassen sich heute
Einzelstücke und Akteneinträge ausfindig machen.

Elias Wolf, der hier seine Eltern in Öl festhielt, machte sich in der Region
als Porträtzeichner verdient, kurz bevor die Fotografie die lithografische
Abbildung und Vervielfältigung ablöste. Viele Basler Persönlichkeiten des

19. Jahrhunderts sind von Elias Wolfverewigt worden. Seine Genrebilder

zum schweizerischen Militär fanden national Anklang.

Babette und Bernhard Wolf-Meyer, Ölgemälde von Ehe (Elias) Wolf, 1852 und früher.
Privatbesitz, Muttenz (Foto: Universitätsbibliothek Basel).

I



Weshalb Levy die Relevanz dieses Schuldscheines falsch eingeschätzt hatte,
bleibt unklar. Ob er eine andere Rechtsprechung gewohnt war, vielleicht
die Öffentlichkeit gescheut oder derTod der Gysendörferin ihn überrascht
hatte? Die Plünderungen jüdischer Häuser in den elsässischen Dörfern im
Sommer 1789 Hessen das Risiko einesVerlustes in anständigem Gewahrsam

in Basler Mauern vielleicht verhältnismässig gering erscheinen. Es soll
nicht ausgeschlossen werden, dass die Quittung über Bargeld von Levys
Seite gefälscht war. Es gab genügend Vorbilder für falsche Zettel und
Unterschriften: Der elsässische Agitator François-Joseph-Antoine Hell sollte
bald eine Flut an falschen Quittungen auslösen. Er rief die verschuldeten
Elsässer auf, im Kampfgegen jüdische Geld- und Pfandleiher zum Griffel
zu greifen und sich einfach Quittungen über (nicht gezahlte) Zinsen und

Fälligkeiten selbst anzufertigen.

Kantonale Vorschriften fur jüdische Buchhaltung

Am 2.Januar 1810 begann ein jüdischer Häusermakler, der seit einigen
Jahren in der Stadt arbeitete, ein deutsches Geschäftsjournal (Abb. 14).

Die feierliche Eröffnung lautet:

«Heute dato habe mit göttlicher Hilfe und Beystand diese meine neue Buchhaltung

angefangen. Nachfolgende Debitoren undfacturen meinerfrühern Geschäften allhier
her transportirt, so wieferners alles ordnungsmäßig allhier eingetragen werden soll. »46

Ein ernstes Projekt wird gestartet. Auf dem linierten Papier eines
Foliobandes folgt überJahre eine übersichtlicheAufstellungvon Soll und Haben,
durchgehend professionell und deutsch notiert. Benjamin Wolfgehörte zu
den ältesten Basler Immigranten. Bereits Anfang sechzig, ein erfahrener

Unterhändler, der sich auch Notizen machte und quittierte, unmöglich
konnte er aber auf den neuen Standard umschulen. Er beauftragte Schreiber

mit der Buchhaltung und erfüllte damit die kantonale Vorschrift: Der
Regierungsrat hatte Juden eine nachvollziehbare Buchhaltung in Deutsch
verordnet.

Erst vor kurzem konnte ich die Herkunft des Manuskripts im
Schweizerischen Wirtschaftsarchiv bestimmen. Neben einem einzigartigen

ökonomischen Einblick in das Geschäftsfeld der Kommissär- und
Maklerfamilie Wolfzeigt es eine Umsetzung des Spracherziehungsgesetzes

von Basel, die deutsche Buchhaltung bei jüdischen Elsässern.

Eine Sprachgeschichte der jüdischen Bevölkerung wird oftmals aus

Rechtsquellen des 18. und 19.Jahrhunderts abgeleitet. Nach der Logik der
staatlichen Sprachvorschriften, Schul- und Synagogenordnungen pflegten
Juden vorher eine Separatsprache und gaben diese dann auf. Insbesondere
die emanzipatorischenJudengesetze, angefangen mit dem österreichischen

52



[11] Besitzereinträge im Gebetbuch

DerVater von Bernhard Wolferwarb kurz vor dem Umzug nach Basel eine

neu aufgelegte Pessach-Haggada aus Fürth. Es war ein traditioneller, einfacher

Druck mit jiddischem Kommentar, der über Generationen in der
Familie blieb. Interessant sind die mehrfachen Besitzereinträge. Vater Benjamin

(1749-1825), auch Felix genannt, hat sich in Hebräisch und Deutsch

eingetragen, nicht unbedingt eigenhändig. Das deutsche Exlibris (um 1800)

lautet:
«Dieses heilige OsterBethbuch ist zu gehörig den Bürger und Tubak Fab-

rekant Wolf Felix von Oberhagenthal»
Sein Sohn Bernhard trug sich später mit jiddischer Handschrift und
hebräischer Namensform ein: «Diese Hagada gehört "ehrenwertem0 Berle "Sohn

von ehrenwertem" Feis Wolf "aus" Basel» (1815).

In Hebräisch und Jiddisch wurden Dynastie und religiöse Gelehrsamkeit

festgehalten, in Deutsch trat die gesellschaftliche Leistung des Individuums

in den Vordergrund.

Vorsatzblatt der Haggada, Seder schel Pessaeh, Fürth (Zürndorfer) 1790.

Universitätsbibliothek Basel, UBH FA v 27.



Toleranzedikt von 1782 unter Josef II., propagierten den Sprachwechsel.
Nicht nur Geschäftsunterlagen, auch Kultus und die konfessionellen

Bildungseinrichtungen rückten ins Staatsinteresse. Dem Bildungseifer halfen

einige Regierungen zum Beispiel in der Stadt Frankfurt mit drastischen
Sanktionen nach. So mussten jüdische Brautpaare nach manchen
Emanzipationsgesetzen deutsche Lektüre und deutsche Schulbildung vorführen,
um heiraten zu dürfen.47 Kaum zufallig reagierte der Buchmarkt mit passenden

Lernmaterialien für die jüdische Leserschaft. In Brünn erschien kurz
nach demTod vonJosefII. und zehnJahre nach dessen Sprachgesetzen eine
«Lebens Beschreibung Josefs II. Eine historisch-biografische Geschichte»

extra für das jüdische Publikum, Deutsch in hebräischer Schrift.
Schon vor der Emanzipationszeit erstreckten sich Sprachvorschriften

aufrechtskräftige Dokumente. Meist fiel die Massnahme mit weiteren

Formalisierungen des Handelsbereichs zusammen. Verträge benötigten
nun eine notarielle Unterschrift oder mussten gar in Kopie hinterlegt
werden. Der Kreis der Unterschriftsberechtigten wurde eingeschränkt,
und Vertragspapier musste «gestempelt», also mit Vignette der Regierung,
erstanden werden.

Diese Kategorie der Sprachgesetze bediente auch das französische

Dekret überJüdisches Gewerbe vom März 1808. Umgangssprachlich erhielt
der kaiserliche Erlass den Beinamen «schändlich», le décret infame, denn

er widerrief keine zwanzig Jahre nach der Gleichberechtigung jüdischer
Franzosen (1791) wesentliche Punkte wie die freie Berufsausübung und die
freie "Wohnsitzwahl.Jüdische Geschäftsleute mussten nun wieder spezielle
Auflagen erfüllen, um sich vom Generalverdacht des unlauteren Gewerbes

zu befreien. In Nachbarstaaten Frankreichs wurde das Dekret nachgeahmt.
Oftmals wurde die rassistische AusgrenzungvonJuden in Niederlassung und
Gewerbe mit detaillierten Vorschriften zurVertragspraxis gepaart. Auch die

eidgenössischen Regierungen formulierten, sofern sie jüdische Einwohner
hatten oder erwarteten, Sondergesetze zur Handelsbeschränkung.

Die Basler «Verordnung wegen den Juden» erschien 1809, ein Jahr
nach dem französischen «schändlichen» Dekret.Auch diese regulierte das

wirtschaftliche Betätigungsfeld. Sie brachte allerdings nicht nur Nachteile.
So akzeptierte sie erstmals Kredit- und Schuldscheine vonJuden als legale
Instrumente.48 Aber dafür musste die Sprache stimmen:

«6. Alle mit Handelsscheinen verseheneJuden sind gehalten, ihre Handelsbücher in
deutscher oderfranzösischer Sprache und in guter Ordnung zuführen, widrigenfalls
denenselben die Handlungsbefugnifizurückgenommen und ihren Büchern im Rechten

keine Beweiskraftbeigelegtwerden solle. Beiallfallsigem Zweifelkann die Vorweisung

der Bücher verlang werden. »49

Schriftliche Sprachbeherrschung wurde hier im Namen einer staatlichen
Aufsicht und Kontrolle über Handel und Schuldverschreibungen gefordert.
Mindestens zweimal ist aufgrund dieses Judengesetzes eine Prüfung der

54



—'''

Satt,^/-^/'
(^$t..^':'
StfonS. 3!|(^n

4

y ^«4

-4^

„-„fi Reffen ju ®c5cus»M) ""
proo. *-»" u

unî> 5^
11tlfctm acreb()nlic()cn 3>Wl

©tgefxn in Sofet Den

x

WÊ

Reisepass von Bernhard Wolf
Die persönliche Unterschrift ist zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert, je
nach Verwaltungskultur, wichtiger Bestandteil von Verträgen und Zeugnissen

geworden. Signaturenlisten werden für die Bestimmung der Alphabetisierung

einer Gesellschaft herangezogen. Mit einer Erstalphabetisierung
in Hebräisch sah die jüdische Bevölkerung in der amtlichen Buchführung
oft unbeholfen aus. Die ersten jüdischen Immigranten in Basel unterschrieben

in der Regel schon lateinisch, doch hebräische Signaturen wurden ebenfalls

anerkannt.

Dieser Basler «Reisepass» von 1822, jeweils einige Wochen gültig, erlaubte

den Grenzübertritt. Der Kaufmann Bernhard Wolf unterschrieb mit
einem charakteristischen französischen Schriftzug. Der Schnörkel, das Ma-

nupropria, betonte die eigenhändige Signatur. Eine Beschreibung von
Gesicht und Körper ersetzten das heute übliche Ausweisfoto: Bart schwarz,
Gesicht oval.

Reisepass der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Kanton Basel 1822, fur Bernhard Wolf.
StABS, Privatarchiv PA 541.



Kassenbücher erfolgt:50 Die erste Kontrolle zeigte, wie unrealistisch die

Verordnung war, und eine weitere fünfJahre später, dass die Umstellung
der Buchführung noch schleppte. Einige Herren vermerkten frank und

frei, dass sie weder deutsch noch französisch schreiben könnten. Andere

gaben an, dass sie in Zukunft ihre Bücher aufDeutsch fuhren oder führen

lassen wollten. Für die hohe Form der Schriftlichkeit mussten Hauslehrer

und Kinder mit guterAusbildung herangezogenwerden. Ein jüdischer Wirt
an der Hutgasse, der über seinen nebengewerblichen Warenhandel eine

deutsche Rechnungsführung aufnehmen sollte, meldete seine Tochter
als zukünftige Buchhalterin. Keiner optierte für die französische Variante

der Buchführung.
Die Aufseher über die jüdischen Handelsbücher legten die Messlatte

hoch: Ihnen ging es nicht um einfache Journale oder Hauptbücher,
sondern um die Kunst der doppelten Buchführung, zwischen Kapital-
und Waren-, zwischen Bar- und Brief-Bestand zu unterscheiden.51 Auch
das feine Hauptbuch von Benjamin Wolf, dessen Präambel ich eingangs

zitierte, entsprach noch nicht der Systematik der Doppik, obwohl es von
Schreibkräften aufgesetzt wurde. Mit wechselnder Hilfe von halbprofessionellen

Schreibern konnten die jüdischen Einwanderer der ersten
Generation die Anforderungen halbwegs erfüllen. Benjamins Sohn, der das

Geschäftsbuch nach dem Tod des Vaters übernahm, liess sich ebenfalls bei

dieser Aufgabe helfen. Erwar zwar schon ein Kind der Revolution, nämlich

Jahrgang 1789, hatte aber sicherlich noch keine allgemeine Schule besucht.

Neben dieser obligationenrechtlichen Vorschrift von 1809 sind in
Basel keine expliziten Sprachgesetze für Juden erlassen worden. Jüdische
Unterrichts- und Gottesdienstsprache kümmerte den Gesetzgeber nicht,
da die Gemeinde sowieso keine Religions- oder Körperschaftsrechte hatte.

Es ist eine vage Angelegenheit, den Sprachwandel der jüdischen
Gemeinschaft anhand der obrigkeitlichen Handels- und Sprachgesetze

zu rekonstruieren. Auch wenn solche Zwangsmassnahmen als Anstoss für
eine Literalisierung dingfest gemacht werden können, so sollten wir doch
das Verhältnis von Gesetz und Praxis nicht überschätzen. Gerne übersieht

man dabei Spracherlasse seit dem 17. Jahrhundert, die die Sprachgewohnheiten

nicht wesentlich änderten.52 Zum Beispiel waren die Elsässer schon

1784 daraufverpflichtet worden, alle Verträge in Französisch oder elsässi-

scher Umgangssprache abzufassen.

Die Konflikte im Handelsleben zeigen, dass jüdische Händler und
Unternehmer ein grosses Eigeninteresse hatten, die Sprachen und Schriften
der Handelspartner zu beherrschen. Denn die Handelsbeziehungen, die

nicht auf direktem Warentausch, auf direkter Bezahlung in Bargeld oder

einer engen, kontinuierlichen Beziehung beruhten, bauten auf schriftliche

Abmachungen oder Schuldzettel. Diese Handschriften gehörten im
18. Jahrhundert zum unerlässlichen Instrument einiger jüdischer Berufsfelder.

Noch kurz vor der Helvetik versuchte die Basler Regierung Juden

von Geldleih- und Schuldgeschäften auszuschliessen, indem jeglicher

56



[13] Vorauszahlung für Wein

Dieser Vertrag illustriert die Schriftpraxis im Berufsalltag des Warenhändlers

Bernhard Wolf.

Im Oktober 1826 zahlte Wolfeinem Weinbauern in Grenzach einenVorschuss

von zwölf Neuen Thalern, wofür er dann im Winter eine Lieferung Wein

zum amtlich festgesetzten Preis erhalten sollte. Der Kredit ist auf notariellem

Papier in deutscher Handschrift festgehalten und vonJakob Herzog
Wechter unterschrieben. Bernhard Wolfmachte sich jiddische Notizen auf
dem Vertrag. Auf der hier abgebildeten Rückseite quittierte der badische

Weinbauer, dass nichts mehr zu fordern sei. Dazu finden sich eine lateinische

und eine jiddische Beschriftung, «Schein von Wechter in Grenzach»,
sowie der Stempel des heutigen Aufbewahrungsorts im Staatsarchiv.

Schuldschein und Quittung, Jakob Herzog Wechter und Bernhard Wolf in Basel, 1826.
Staatsarchiv Basel-Stadt, Privatarchiv Wolf, PA 541 13 a-c.



schriftlicher Vertrag zwischen Juden und Einheimischen per se ungültig
erklärt wurde, egal «von was Art» die Handschrift wäre.53 Das heisst, dass

es bereits eine Praxis der schriftlichen Verträge zwischen jüdischen und

nicht-jüdischen Partnern gab. Wie die Papiere, Formulierungen und
Unterschriften zustande kamen, ist ein weit vielstimmigerer Prozess, den die

erhaltenen Dokumente kaum spiegeln. Häufig konnte keiner der Vertragspartner

einen schriftlichenVertrag aufsetzen, und man vertraute - gezwun-

genermassen - Schreibern und Notaren.

Ein Hagenthaler Bürger, Jacob Uhlmann, hatte zum Beispiel auf
Handelsreise in Dijon einen «Bekannten» um Hilfe gebeten, der sich

dann doch als unzuverlässiger Schreiber entpuppte. Uhlmann, der aus

Dijon eine Ladung Wein ans Kaufhaus in Basel abschicken wollte,
benötigte lediglich einen Lieferschein für seine Ware. Der Schreiber hatte

sich aber auf dem Lieferschein kurzerhand selbst als Absender und

Rechnungssteiler angegeben. Der Hagenthaler merkte den Betrug erst, als der

Zwischenhändler in Basel ihm den Erlös des kommissarischen Geschäftes

nicht aushändigte. Hier die Darstellung durch den Rechtsvertreter Weiss

vor dem Basler Gericht:

«vor einiger Zeit habe Äjurger] Uhlmann dem fifürger] Lucas Preiswerk allhier,

eine Quantität Pieces Wein zum Verkaufanhero gesandt, worüber ihm auch derselbe

richtige Rechnung getragen habe; nachher hätte er demselben wieder 37 Pieces zu

ähnlichen Bestimmungen Übermacht, da er aber im französischen Schreiben nicht

sehr geübt, so habe er sich an einen Bekannten, nahmens Lapoton in derJuden gaß

zu Dijon gewendet, um ihm den dißörtigen Avis Briefzu schreiben; dieser habe nun

sein Zutrauen mißbraucht, und dem B. Preiswerk in dem Avis Briefdiesen Wein

für den seinigen ausgegeben; Als daher B. Uhlmann hiher gekommen und von dem

B. Preiswerck den Erlösfür diesen ihm gesandten Wein einziehen wollen, so habe ihm

dieser erklärt er könne ihm diß Gelt nicht herausgeben, biß er sich mitB. [ürger] Lapoton

— den er alleinfür den Eigentümer desselben erkenne, verstanden habe [...]. »54

Es scheint ein üblicher Betrugsfall zu sein. Der illiterate Uhlmann — denn

die Umschreibung «im französischen Schreiben nicht sehr geübt» beschönigt,

dass er lateinische Handschrift nicht entziffern konnte — wird keineswegs

zum jüdischen Problemfall erklärt.55 Auch der mutmassliche Betrüger

Lapoton in Dijon wird nicht explizit alsJude problematisiert. Uhlmann hat

seinen Schreiber in der Judengasse gesucht, wie jeder Illiterate an einem

fremden Ort auf Empfehlungen von Bekannten zurückgreift. Nicht nur
vom vermeintlich vertrauenswürdigen Schreiber in Dijon wird Uhlmanns

Analphabetismus ausgenützt, auch der Basler Zwischenhändler ruht sich

zunächst einmal auf den schriftlichen Fakten aus: Er zahlte keinem der

beiden mutmasslichen Lieferanten. Uhlmann hat in seiner Darstellung
darauf Acht gegeben, die Grundlagen der Geschäftsbeziehung zu Herrn
Preiswerk am Kaufhaus herauszuarbeiten. Es lag wohl kein konkreter
Auftrag für diese letzte Lieferung vor, aber man hatte sich schon zuvor

58



[14] Buchhaltung
Eine Kladde im Schweizerischen Wirtschaftsarchiv konnte Benjamin Wolf
(1749-1825) und einem Nachfolger, wahrscheinlich Sohn Bernhard,
zugeordnet werden. Die Buchführung ist zu Beginn sehr sorgfältig und
übersichtlich. Die häufig wechselnden Handschriften bestärken den Eindruck,
dass professionelle Schreiber die im Kanton vorgeschriebene deutsche

Buchführung für den Händler erledigten, der die lateinische Schrift nicht
ausreichend beherrschte.

In späteren Jahren scheinen die Einträge hastiger und ohne grosse Erfahrung.

Doch noch im Juni 1832 findet sich der Kostenpunkt «Gustav Bernhard

dahier für dessen Bücherführen das 2te Halbjahr: 16 Fr.». Der in Basel

freiberuflich tätige Hauslehrer Bernhard aus Heidenheim sammelte
offensichtlich dieVerschreibungen und Quittungen und verzeichnete periodisch

alle Angaben im Journal, vergleichbar einem heutigen Steuerberater.

Ein anderer Sohn von Benjamin Wolf, Simon, betrieb weniger Aufwand,
um seine Buchhaltung an die eigens für Juden formulierten Vorschriften

anzupassen, und war dafür 1815 gebüsst worden.
Die Wolfs vermittelten Boden- und Hauserwerb im Elsass und der
Nordostschweiz. Neben dem Immobiliengeschäft handelten sie Rohstoffe, zum
Beispiel Kupfer, und Manufakturwaren wie Seidenbänder und Uhren aus
La Chaux-de-Fonds.

Geschäftsbuch von Wolf, Benjamin und Bernhard, 1810-1835.
Schweizerisches Wirtschaftsarchiv, CH SWA HS 119.



gütlich geeinigt. Die Geschäftsbeziehung basierte also im Wesentlichen

auf Mündlichkeit, Vertrauen sowie stetem Aushandeln. Nur der
Lieferschein, die falsche Handschrift, beeinträchtigte nun den persönlichen
Geschäftskontakt. Und sicherlich sprach Preiswerk aus Erfahrung, wenn

er den Lieferschein erst annulliert haben wollte, bevor er sich auf den

plausiblen Handelspartner einliess.

Dieses Beispiel zeigt, dass sich der Grundsatz der Schriftlichkeit in
Geschäftsbereichen auswirkte, die bisher noch ohne schriftliche Verträge

ausgekommen waren. Es zeigt ausserdem, dass Analphabeten (oder lateinische

Analphabeten) zwar am Gross- und Fernhandel beteiligt waren, aber

zusätzliche Risiken eingingen. Und es zeigt, dass das Geschäft aufKosten
der Analphabeten nicht an ethnischen Linien Halt machte.

Die Generation nach 1800, also die Kinder der ersten jüdisch-
elsässischen Einwanderer, war in der Landessprache alphabetisiert. Diese

Schriftfertigkeit kann nicht allein aufdie gesetzliche Pflicht zur deutschen

Buchführung zurückgeführt werden. Die vielfältigen Vorteile einer Lese-

wie Schreibfähigkeit im ökonomischen und sozialen Leben wogen stärker

als eine staatliche Vorschrift. Die schnelle Entwicklung ist eher mit dem

breiten Bildungsangebot in Basel zu erklären.

Nachteile der älteren Generation im Handelsverkehr

Die ersten Antragsteller auf eine Zuzugsgenehmigung für die Helvetik
fühlten sich in der lateinischen Schrift nicht zu Hause. Sie schrieben
eher von rechts nach links. Ich stelle hier vier Vertreter dieser um 1750

geborenen Generation vor, um die Bandbreite ihrer Schriftpraxis in
unterschiedlichen Branchen aufzuzeigen. Nicht nur der neue Wohnort, sondern

auch die zunehmende Bürokratisierung in ihrer französischen Heimat
stempelte sie manchmal zu Analphabeten. Sie liessen sich helfen, notfalls
eine Unterschrift vormalen. Da es sowieso üblich war, für den Schriftsatz

offizieller Eingaben und Rekurse einen professionellen Schreiber zu

bemühen, fallt die abweichende jüdische Schrifttradition in staatlichen

Akten kaum ins Auge. Doch im Wirtschaftsleben, im täglichen Umgang
mit Nicht-Juden, entstanden dieser Generation selbständiger Händler
erhebliche neue Probleme.

Moses Maus in Liestal

Moses Maus, schätzungsweiseJahrgang 1751, unterschrieb einige eloquente
und forsche Behördenbriefe, doch seine selbstgestalteten Texte sahen

anders aus. Eine Abrechnung mit einem Handelskollegen von 1804 ist

60



UTMSGRAPMIE^

(GEGRÜNDET
'^000QDg^îV!f3' i>v OOOOOOOOOL'

TELEPHON
NT 285S

-KVwSs £}\ K >/rS<iU"s*

tSt&i

^OfatHws^oJrt $'À -who o-v^i-Jwv4- -WW i-w

/vviä' -'''ri'tîU&e ys. ^WwiC^-v /swvd, -ww.

Ato&xytw t-wîkffrw -fva^w -^^Avfcr äf&if $vizw

'fyvw&aCv -tv.-.'.^z to -wwfw ouô '^mwvcot- «(jfeMiw,- -vvtwt'
ailev $tw{teto*n Mtob ytwMek, jS^vwM. ^Jijtufew J&slvteUcwft

-Ü^-VwG—V -Of^-mM-wit-W -OVVX ijUo-WVct»^/ -nÄO-^-5^0 4 i2A--/ fy ffitiyt

[15] LithografGeorg Wolf
Georg Wolf(1820-1900), ein Sohn von Bernhard und Babette, eröffnete nach

einer Lehre im Druck- und Verlagswesen eine eigene lithograßsche Werkstatt

in Basel. Das neue Steindruckverfahren machte es möglich, Seriendrucke

grafisch zu gestalten. Georg Wolf leitete die Werkstatt, aber er zeichnete

und bearbeitete auch eigenhändig Aufträge. Die Texte mussten dann

spiegelverkehrt geschrieben werden, so dass dieser jüdische Elsässer der
dritten Generation Deutsch und Französisch wiederum von rechts nach

links schrieb, jedoch mit lateinischem Zeichensatz.

Seine Generation erlebte die politische Gleichstellung der Juden in der
Schweiz. So konnte er trotz seiner Herkunft und Religionszugehörigkeit
Bürgerrechte in Basel-Stadt erhalten. Er liess sich sogar für den Grossen

Rat aufstellen und zog als Vertreter der Freisinnigen in das kantonale
Parlament.

Briefkopf der Lithografie-Werkstatt Georg Wolf, Kundenkorrespondenz Basel 1901.

Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 88a J 15 i.



durchwegs inJiddisch gehalten: Schrift, Sprache, Eigennamen und Zahlen
bilden einen jiddischen Text.56 Eine Reihe vorhergehender Rechnungen
und gemeinsamer Geschäfte wurden hier miteinander verrechnet. Auch

von der neuen Vereinbarung «hat jeder einer ein zetel» [Umschrift], den

beide Partner unterschrieben. Aufdemselben Schriftstück quittierten sie

später wiederum: «hat keiner auf die bemeide zetel niks mehr zu fordern»

[Umschrift]. Nur die Schrift setzte die Schrift ausser Kraft. Diese kohärente

und geschlossene Autorität der Schriftstücke verweist auf eine

ausgesprochene jüdische Schriftkultur auch für den Alltags- und Geschäftsbereich,

wohlgemerkt zu einem Zeitpunkt, als Zivilrechtsstreitigkeiten
von Juden nicht mehr innerjüdisch gelöst wurden. Im Zweifelsfall hätten
die Parteien ihre Ansprüche vor einem Friedensrichter oder Zivilgericht
übersetzt und erläutert.

Leopold Levi, Wirtschaft und Warenhandel

Leopold Levi (1757-1814),57 der erste erfolgreiche Judenwirt in Basel,

konnte lesen und schreiben. Er bediente Wechselkredite im Warenhandel,

für sich und andere. Seine Wirtsstube in Basel fungierte als verbindliche

Zahladresse im Handelsverkehr, auch für auswärtige Firmen. Die
Mehrzahl seiner Schriftstücke war in hebräischen Lettern abgefasst. Er
unterschrieb meist als « Leib bar Naflali », auch aufoffiziellen französischen

Dokumenten.58 Die neuen Alphabete sollten seine Kinder lernen, so gab

er seine Tochter als zukünftige Buchhalterin an. Er selbst unterzog sich

dieser Mühsal nicht mehr.

Lediglich in zwei Bittschriften findet sich seine Unterschrift in
passender Schrift zur deutschen Petition. Wenn man diese Blätter von nahem

anschaut, sieht man, dass er sich seinen Namen in Bleistift hatte vorzeichnen

lassen.59 Die Eingaben stammen aus der Krisenzeit des Gaststättengewerbes

in Basel. Levi verwandte alle Überzeugungskraft und Rechtswege,

um seine Wirtebewilligung zu erneuern. Es ist symptomatisch, dass Levi
in dieser Notlage keine unnötigen Anhaltspunkte der Differenz geben
wollte. Im Alltagsgeschäft mochte die hebräische Unterschrift hinreichen,
aber im Ernstfall empfahl sich die Schreibrichtung der Beamten. Doch
der Streit um seine Zulassung nahm kein Ende, so dass er sich auch in
diesem Verfahren später wieder mit seiner eigenen hebräischen Signatur
begnügte.60 Hier zeigt sich besonders deutlich die Zurücksetzung des

hebräisch-literaten Bürgers im Verwaltungsprozess. In der Vielfalt der

gängigen Unterschriften, Kreuze oder Kreise mag solch ein individueller
Schritt vom literalen Selbstverständnis zum Analphabetismus eines
anderen Schriftsystems unauffällig sein. Aus der Perspektive und Praxis des

Individuums zeigt sich an diesen vorgemalten Unterschriften allerdings
ein Akt der Selbstüberwindung.

62



[16] Werkstätte am Gemsberg
Die erste Werkstätte der Wolfs lag am Gemsberg, hier in einer Aufnahme

zur Bundesfeier 1901 in aussergewöhnlichem Fahnenschmuck. Zu diesem

Zeitpunkt war die Druckerei, die «Lichtanstalt», schon an die Elisabethen-

strasse ausgelagert.
Einer der Nachfolger im Geschäft, Bernhard Wolf-Grumbach (1864-1951),
folgte der technischen Entwicklung der Bildverfahren und arbeitete sich

in die Fotografie ein. Sein Fotogeschäft, zuletzt an der Freien Strasse,
wurde eine Institution in der Stadt. Bernhard Wolfhat sich aufArchitekturfotografie

spezialisiert und machte die Dokumentation des Münsters wie

der Profanbauten und städtischen Strassenzüge zu seinem Anliegen.

Gemsberg 9-11, Wohnhaus und Werkstatt Wolf, Basel 1901.

Staatsarchiv Basel-Stadt, Fotoarchiv Wolf, NEG 2339.



Moses Hauser, "Wechselhändler und Notabler

Moses Hauser (1750-1836), ein wohlhabender «Rentier», erwarb bereits

1805 Wohneigentum in Basel. Seine Haupttätigkeit war das langfristige

Kreditgeschäft mit christlichen und jüdischen Kunden, Grund- wie
Barkredit sowie die Abwicklung von Wechselverkehr. Warenhandel betrieb

er nur nebenbei. Der Durmenacher gehörte zu der kleinen Gruppe der

israelitischen Wahlmänner im Elsass, also den regionalenVertretern in der

jüdischen Verwaltungsbehörde. Er zählte damit zur wirtschaftlich-politischen

Elite, schon bevor er in die Schweiz zog.
Bis auf einige hebräische und deutsche Unterschriften ist sein

Schriftnachlass gering. Nach seinem Tod 1836 in Basel ging seine «Bibliothek»

— es ist unklar, um was für Bücher es sich handelte - an das Rabbinat

von Hégenheim.61 Dieser Punkt seiner Nachlassregelungwar der einfachste

und konnte abgeschlossen werden, bevor die Teilung des Erbes insgesamt

geregelt war. Der Wechselhändler Hauser galt als sehr vermögend und hatte

umfangreiche Legate vorgesehen. Wie sich bei der Erbteilung herausstellte,

waren die Legate nicht einfach zu beziehen, da sein Vermögen vorwiegend

aus Hypotheken, Schuld- und Anteilsscheinen bestand, kein liquides Kapital.

Ein Gutachten für dieTestamentsvollstreckung in Basel beleuchtete die

Vermögensbestände, also vor allem Schuldtitel aus über siebzig Ortschaften

der Umgebung von Basel, überwiegend aus dem Elsass. Die Mehrzahl der

Verschreibungen war bereits durch Anfechtungen, Prozesse oder
Weiterverkauf zu Titeln von zweifelhaftem Wert verfallen. Die Papiere waren also

allein innerhalb eines französischen Obligationenrechtes wertvoll und wurden

daran gemessen, ob sie formal dem Vertragsrecht entsprachen. Das

Gutachten von Alt-Gerichtspräsident Weber ist abschätzig in mehrfachem

Sinn: Nicht nur schätzte er den Wert dieser Erbmasse gering ein, ebenso

die moralische Haltung und das kaufmännische Geschick des verstorbenen

Hauser. Dem Gutachter erschien die Buchhaltung so undurchsichtig und

lückenhaft, dass er vermutete, der Rentier habe selbst den Überblick über

seine rechtsgültigen Titel verloren gehabt.

«Aus der Untersuchung geht deutlich hervor, daß Moses Hauser, der eigentlich keine

Sprache, 'weder reden noch schreiben, recht konnte, seinen eigenen Vermögenszustand

niemal genau gekannt haben mag, und auch nicht 'wissen konnte woran er war mit
seinen Schuldnern, daher er oftmals schon bezahlte Schulden, oder vor joJahren

gänzlich verlohrene Schulden von neuem zur gerichtlichen Betreibung übergab, wobei

er die ergangenen beträchtlichen Kosten an ihn selbsten tragen mußte; - daß er

niemal, wenigstens schon lange nicht mehr, so bemittelt war, als er darfür angesehen

wurde, [...]. »62

Die Einschätzung des Gutachters ist eine aufschlussreiche Quelle, wenn
wir die Vorurteile über Geschäftskultur und diese Form des Kreditgeschäftes

einmal beiseiteschieben. Dass der Jude und Elsässer — beide Zu-

64



Ordnungen nimmt der Gutachter nicht explizit in den Mund - als

Analphabet diskreditiert wird, als Mensch ohne irgendeine «rechte Sprache»,
illustriert zunächst einmal den engen Sprachbegriff des Basler Juristen.
An mehreren Punkten vollzieht der Gutachter aber für uns nach, wie sich

Hauser mit den lateinischen Usancen des obrigkeitlich garantierten
Wechselgeschäftes behalf:

«Moses Hauser luar allerdings ein guter Kund der Hb. Notarien, Advokaten, und

Huissiers [Gerichtsvollzieher], denen ergewöhnlich seine Schriften ohne Empfangsscheine

anvertraute, was einige Huissiers sehr gut zu benützen wußten, indem sie

dasfarHauser eingezogene Geld samt der Schriften behielten, so wie es hauptsächlich

beimJäger in Blotzheim undHanger in Landser der Fall war.

Jäger hatte mehrere Hausersche Schuldtitel in Händen, die ich vor ca. 2Jahren selbst

gesehen habe und aufwelchen er über yoofrs. Geld eingezogen batte, die erfür sich

behielt und dargegen eine ebenso starke Gegenforderung an Hauser machte, die Letzterer

freilich bestritt. Allein,Jäger behielt das Geld samt den Schriften.Jetzt aber hat

mirJäger geantwortet er hätte gar keine Hauserschen Schriften mehr. »63

Dies war, so der Basler Richter, selbst im vorinstitutionellen Kreditgeschäft
ein unübliches Verhalten. Der inzwischen Achtzigjährige hatte auf schriftliche

Absicherungen verzichtet, damit Kontrolle an Dritte übertragen und

Rechtsansprüche verloren. Die mangelhafte lateinische und juristische
Schriftkompetenz machte Hauser in diesem Geschäftsumfeld auf jeden
Fall angreifbar. Wie weit seine Geschäftsbilanz nach sechzig Jahren
Berufstätigkeit von der Bilanzierung seiner Posten bei Geschäftspartnern
abwich, war ihm offenbar nicht mehr bewusst geworden.

Naftali Braunschweig, Woll- und Baumwollwaren en détail

Von einem weiteren Einwanderer der ersten Generation, dem Stoffhändler

Braunschweig an der Hutgasse, liegt ein eigenhändiges Testament vor.64

ZweiJahre vor seinem Tod wollte Naftali Braunschweig (1766-1848) noch
eine Änderung an seinen testamentarischen Verschreibungen vornehmen.
Er hatte zwei behinderte Kinder, die er versorgt wissen wollte. Da den

unverheirateten Töchtern nach seinem Ableben die Ausweisung aus Basel

drohte,wollte er sie nun zusätzlich mit lebenslangem Wohnrecht in einem
Haus im Elsass bedenken.

Er setzte dafür einen deutschen Text unter demTitel «Das ist mein
Testament» auf, der das notarielle Testament in Frankreich ergänzen sollte.

Er schrieb in hebräischen Buchstaben:

«Ich Naftali Brunschweig 86 sechs und achzikJar alt Handlsman in Basel wonhaft

gesunt an Kerber und an Sele mache an mit mein eign Des[t]ement gschriben vun
meinr eigne Hant und befeie das meine lezten Wille sei soi» [Umschrift]65

65



Er beachtete die formalen Anforderungen eines rechtskräftigen Testamentes:

Nicht nur Ort und Zeit der Handlung, auch Absicht und Freiwilligkeit
sind bezeugt. Er bezog sich aufseine bisherigen Anordnungen und änderte

lediglich dasVermächtnis fur seine Tochter. Die Handschrift ist flüssig, die

Orthografie unüblich, eher phonetisch inspiriert. Doch taucht keine jiddische

Vokabel auf. Der gestandene Geschäftsmann,wichtigster Steuerzahler
der jüdischen Gemeinde in Basel, wollte ein rechtskräftiges deutsches
Dokument schreiben, und als solches ist es auch anerkannt worden.

Allerdings musste seine jüdischdeutsche Willenserklärung für das

Erbteilungsverfahren von einem Juden transkribiert werden, wodurch Fehler

entstanden. Das Basler Gericht hatte für die Transkription den Lehrer
des Vereins der Judenmission hinzugezogen, den Konvertiten David He-

mann aus Bayern, der seine Aufgabe tatsächlich unparteiisch und ohne

Kenntnis der lokalen Verhältnisse erledigte. Seine Lesart scheiterte am
«Notariat Girard» in Hégenheim, das er mit «nodrieschiram» transkribierte,

und an Braunschweigs Formulierung, die überlebende Ehefrau zum
«Meister» ihres Besitzes zu machen. Hier versuchte der Sachverständige
eine hebräische Vokabel zu erkennen, die den Sinn entstellte.66 In der
Nachlassakte liegen heute noch jüdischdeutsches Original und deutsche

Umschrift beieinander, so dass wir an diesem Beispiel die Grenzen der

innerjüdischen Verständlichkeit der traditionellen Schreibweise sehen.

Der Sachverständige lebte zwar auch schon seit einigen Jahren in Basel,

konnte die Schrift seines Nachbarn aber nicht flüssig lesen. Insbesondere

neue Fachausdrücke und französische Lexik gaben ihm Rätsel auf, die für
uns mit etwas Einblick in den sozialen Kontext zu lösen sind.

Seinen Kindern hat Naftali Braunschweig eine umfangreiche
Ausbildung zukommen lassen. In der Anfangszeit der jüdischen Zuwanderung
befand sich eine jüdische Privatschule bei ihm im Haus.67 Seinem Enkel

Leopold, dem er das Geschäft übertrug, bereiteten die üblichen Sprachen
und Textgattungen des Geschäftsverkehrs gar keine Probleme mehr. Er
arbeitete schon als «Schreiber» in der Firma, wie der Grossvater im
Testament vermerkte.

Erfolg der Kinder in den allgemeinen Schulen

Dieser Leopold Borach (1820-1865), der mit 26Jahren das Geschäft in Basel

weiterfuhren wollte, erfüllte nicht nur für seinen hebräisch schreibenden

Grossvater alle Erwartungen, er hatte schon die Erwartungen seiner Lehrer

an der Basler Realschule erfüllt, wenn nicht übertroffen: Klassenbester

in Französisch. Er kam mit einer guten Vorbildung von Elsässer Schulen
nach Basel und besuchte hier bis zu seinem 17. Lebensjahr Realschule
und Gymnasium. Erst nach Abschluss der vorletzten Gymnasialklasse
wechselte er in die Lehre bei seinem Grossvater. Ein üblicher Weg für

66



Kaufleute und Bankiers, denn die letzte Gymnasialklasse absolvierten
eigentlich nur noch angehende Akademiker.68 Auch sein Cousin Moritz
belegte als Dreizehnjähriger den vierten Platz in der Gesamtklassifikation
seiner Schulklasse und erhielt in Französisch die Auszeichnung des
Klassenbesten. Die gesamten Klassenwertungen wurden damals zum
Schuljahresende gedruckt, so dass die öffentliche Neugierde lesen konnte, wer
wie abschnitt. Ein dritter Cousin besuchte ebenfalls mit Erfolg die Basler
Realschule Anfang der 1830er.

Die Braunschweig-Enkel waren nicht in Basel aufgewachsen,
sondern als Schulkinder von Colmar und Hégenheim nach Basel gezogen und
lebten als Pensionskinder beim Grossvater und anderen Familien. Die
drei waren kein Sonderfall. Einige Schüler kamen aus dem Aargau oder
Elsass für die Schulausbildung nach Basel und zeigten beste Leistungen
aufden wenigen weiterführenden Schulen der Stadt.Aus dem elsässischen

Einzugsbereich nutzten eher jüdische als christliche Kinder diese Chance.

Für jüdische Kinder war solch ein Bildungsaufenthalt in der Stadt möglich,
bevor ihre Familien Zuzugsgesuche stellen konnten. Zeitweise übertrafen

daher die Anmeldezahlen für höhere Schulen aus den französischen
Dörfern am Oberrhein die der jüdischen Stadtkinder.69

Die einheimischen Familien schätzten die Vorteile einer umfassenden

Schulbildung in Sprachen, Mathematik, Literatur bis Philosophie erst
recht. Eine gesetzliche «Schulpflicht», die im Kanton nach 1838 langsam
realisiert wurde, brauchte es zur Motivation der jüdischen Basler jedenfalls

nicht mehr. Aus der Volkszählung im Jahr zuvor sehen wir, dass diese

kleine Gruppe, selbständige Mittelschicht bis Handelsherren, ihre Kinder
auf die örtlichen Schulen schickte. Die BaslerJuden ermöglichten Buben
wie Mädchen obendrein eine überdurchschnittlich lange Schulzeit, nämlich

auch die oberen, teils privat finanzierten Klassenstufen. In der
weiterführenden Schule paukten alle gemeinsam französische und deutsche
Grammatik und Schönschrift.Viele blieben bis zum 17. Lebensjahr in der
Schule und begannen erst dann eine Berufsausbildung, die Handelslehre
oder das Studium.70

Bereits die Kinder der ersten Einwanderergeneration lernten in
den allgemeinen Volksschulen, damals den evangelischen Pfarrschulen
der Stadtviertel. Die wenigen Aktenhinweise auf jüdische Privatschulen
oder konfessionell getrennten Unterricht in der Mediationszeit verzerren
unseren Eindruck vom Bildungsverhalten, hier kommen Ausnahmen und
Probleme zur Sprache. Das Bildungsverhalten generell war sehr integra-
tiv, das verraten uns die regulären Schülerlisten der allgemeinen Schulen.

Jüdische Privatlehrer unterrichteten in den Randstunden Religionslehre,
Hebräisch, vielleicht jüdische Geschichte, doch nur in Ausnahmefällen
ein komplettes Parallelprogramm zum allgemeinen Unterricht.

In grösseren jüdischen Gemeinden im Elsass oder in Baden sah

die Schulsituation ganz anders aus. Dort bestanden bereits jüdische
Separatschulen, die im frühen 19.Jahrhundert zunächst beibehalten und

67



nach staatlichem Bildungsziel ausgebaut wurden. In elsässischen
Volksschulen durfte neben der Landessprache weiterhin im Dialekt unterrichtet
werden, und in jüdischen Dorfschulen wurde diese Alltagssprache sogar
in Hebräisch geschrieben. Das war eine entscheidende Weichenstellung
für die unterschiedliche Alphabetisierung der jüdischen Kinder zwischen
Basel und dem Sundgau.

Übergangsschrift: Hebräisch für deutsche Texte

Unter jüdischen Baslern benötigte die lateinische Schriftpraxis keinen
Advokaten. Sozusagen alle Familien ermöglichten ab 1800 ihren Kindern
die säkulare Alphabetisierung im ABC. Teilweise mögen sie die Vorteile
im Geschäfts- und Amtsverkehr gespürt haben, teilweise werden sie die

lateinische Alphabetisierung als Fortsetzung des eigenen Bildungsweges
gesehen haben. Insbesondere Frauen kamen mitwenig Schriftpraxis in die
Stadt und wollten diese empfindliche Lücke noch im Erwachsenenalter
schliessen. Aus dem Jahr 1822 ist überliefert, dass eine dreissigjährige Mutter

aus Lörrach bei ihrer christlichen Nachbarin private Schreibstunden

nahm, nämlich die Ehefrau des Maklers und Handlungskommis Simon
Wolf, Schwiegertochter des weiter oben erwähnten Benjamin Wolf. Die
Kosten dieser privaten «Lektionen» kamen bei einer Schuldabrechnung
zwischen den Nachbarsfamilien zufällig in die Gerichtsakten.71

Die Adaption deutscher Schrift- und Buchkultur konnte für die Basler

Kinder so zügig und problemlos erfolgen, weil es sich vornehmlich um
einen Schriftwechsel, nicht um einen Sprachwechsel handelte. An einigen
hier zitierten Alltagstexten in hebräischer Schreibweise konnte man schon

erkennen, dass das Alphabet nicht die Sprache eines Dokuments verrät:

Hebräisch,Jiddisch, Alltagssprache oder deutsche Schriftsprache wurden
mit hebräischem Alphabet geschrieben (und gedruckt). In der Epoche von
1760 bis 1870 schrieben Juden Hochdeutsch in Hebräisch oder Latein, je
nach Können und Umfeld.72 Für dieselbe gesprochene Sprache standen
über einJahrhundert hinweg zwei Schriftsysteme zur Auswahl, eine ausser-

gewöhnliche Digrafie (Abb. 6-9). In dieser Epoche beherrschten manche
beide Schriftformen zur deutschen Sprache, manche nur eine, manche

gar keine. Das Lernen des lateinischen ABC stellte jedenfalls nicht die
kulturelle Tradition in Frage.

In Basel, und das mag im städtischen Alltag kaum aufgefallen sein,
wurden die beiden Schreibweisen des Deutschen lange praktiziert. Im
19. Jahrhundert lernten die Kinder Deutsch in hebräischer Schreibweise
im Religionsunterricht. Bis ungefähr 1850 behielt die Gemeinde die mehrfache

Schriftkultur bei; Kassenbücher, Gemeindeordnungen und Billets
sind von rechts nach links geschrieben. Berühmt geworden ist dieses

«Jüdischdeutsch» als sogenannte Geheimsprache im Geschäftswesen, da

68



JJmfitf JU>tl)ttlung.
Hebung im richtig loutirtcn Siefen.

©tabl-Stall,
Staat-Stabt,
ratben-SRatten,
bebaart-bebam,
ScbooP-Scbofj,
Sobne - Sonn«,
£i>ble-ipoll<,
füllen - füllen /
ûueble-fluette,
Speer«-Sperre,
Stiel-(Ii« /
Äien-Äinn,
Scbroijer-Scbroibet,

labm-Samm,
Saat-fatt,
Staar- (larr,
£afeu - baefen,
Slofe - Stoffe,
Slitëletn-Sîofileilt,
£bür-bürr,
reifen-reifen,
§eer-£err,
reben-retten,
ipm-im,
febief- Schiff,

ftnfm - fantt,
OTafie-SOlaffe,
Scbafe- febaffe,
ipafen- baffen,
Öfen-offen,
SHeid-SJlcig,

£üte- ^ütte,
Äeble-ÄeUe,
S3eet-95ett,

ibn-in-3fmt/
bieten-bitten,
Siebe-Sippe,

Schiefer-Schiffer/ n)icbcr-2Bibber.

Ställe - Stelle,
Stränge-Strenge,
Säle-Seele,
rächen-Stechen,
hätte -ipeUe,
9J?öhre-SOleere,

fptilen-fpielcn,
S5übne-»iene,
prüfe-»riefe,
3üge-Siege,

î.
Säne-^eHe,
fläblen-fleblen,
»ären-S5eeren,
Öele-Slle,
3otte-3elle,
»flrfl-Sirff,
©erücht-Oericht,
Äräge-Äriege,
Stühle-Stiele,
3üget-Siegel,

Siebte Gbtc,
Säbe-3ebe,
Süben-fieben,
Sobne-Scbne,
häfe-hefe,
Äüfie-Äifle,
brütten-»riüen,
fübit-Äien,
$büre-!Ebiere,
Sünfel-®infel.

Scib-fiaib,
heibe-hflibe,
Sile-gule,
Siter-(guter,
nein-neun,

Ii.

mein-SJlimt,
rein - Main,
»eile - »eule,
eier-euer,
leicbter-Seucbter,

Seite-Saite,
SSkife-SSJaife,
Äeil-Äeule,
gciet-Jeuer,
ieig-3eug,

l.

[17] Richtige Aussprache
In einem Deutsch-Lesebuch von 1842 ist demTraining der Aussprache eine

eigene Abteilung mit Ubetexten gewidmet. Feine Unterschiede in der

Vokalformung und -länge sollten im «Syllabieren und Lautieren» erlernt werden.

Die gewählten Wortpaare der Übung untermauerten die Idee, dass

die Orthografie des Deutschen den Nuancen der Aussprache konsequent
entspräche, zum Beispiel das Dehnungs-h bei langem Vokal. Damit erbrachte

der Didaktiker Fäsch, selbst Lehrer an einer Basler Schule, neben der

Aufmerksamkeit für «richtige» Lautbildung auch gleich den Beweis für die

Stringenz der deutschen Schreibkonvention.

Friedrich Fäsch, Erstes Lesebuch für Kinder von S bis 7 Jahren nach der Schreiblesemethode,

Basel 1842.

Universitätsbibliothek Basel.



die Familie Rothschild lange die hebräische Kursive im internationalen
Briefverkehr benutzte.73 Sicherlich konnte so eine gewisse Personalisierung

und End-to-End-Verschlüsselung im Postverkehr (wenn auch nicht
gegenüber Glaubensgenossen) erreicht werden. Doch sozialgeschichtlich
ist die Beibehaltung der hebräischen Schreibweise weniger als

Verschlüsselungstechnik denn als Integration zu sehen. In privaten Korrespondenzen
im Oberrheingebiet und in einerAuswertung eines Hohenemser Korpus74

zeigt sich, dass insbesondere mit Rücksicht auf ältere Generationen und

bildungsferne Schichten hebräisch geschrieben wurde. Für den Gruss an
die Schwiegereltern-in-spe wechselte der Basler Kaufmann von Französisch

aufJüdischdeutsch (Abb. 7). Solange die letzte Generation ohne
lateinische Alphabetisierung noch aktiv war, konnte mit Jüdischdeutsch in
der Korrespondenz über generationelle, nationale und soziale Grenzen

hinweg fast nichts schiefgehen.75

Selbstverständlich erhielt sich die doppelte Schreibweise des Deutschen

nicht von selbst, sondern musste trainiert werden. Im Basler
Jüdischen Museum ist noch aus dem Jahr 1912 eine Schülerübung aus dem

jüdischen Religionsunterricht bei Dr. Leopold Hausmann erhalten:
standarddeutsche Erzählungen in jüdischdeutscher Orthografie und Schönschrift

(Abb. 9).76 Ob es Zufall ist, dass hier nur Hausaufgaben von Mädchen
erhalten sind? Die jüdischdeutsche Schreibweise hatte als Alltagsschrift
für populäre Drucke und profane Angelegenheiten schon immer das Label
«Weiberdeutsch» gehabt. Einstmals eine Ausrede, um für das sogenannt
ungebildete Geschlechtvon der biblischen Sprache abzuweichen,wurde zu
Anfang des 20.Jahrhunderts das funktionslos gewordene «Weiberdeutsch»

vor allem Frauen unterrichtet. Eine jüdischdeutsche Presse oder
Buchkultur gab es nicht mehr, lediglich in Familienkorrespondenz kam die
Schriftvariante des Deutschen noch vor. Den Mädchen wurde also mit
dieser Schreibübung vor allem Traditionspflege zugewiesen.

70



26 Ernst Hinrichs, «Alphabetisierung. Lesen und Schreiben», in: Macht des Wissens

(Köln 2004).
27 Robert Bonfil, «Das Lesen in den jüdischen Gemeinden Westeuropas im Mittelalter»,

in: Die Welt des Lesens (Frankfurt a.M. 1999).
28 Alfred Messerli, Lesen und Schreiben 1700 bis 1900 (Tübingen 2002), S. 4 ff. zu dem

Begriff«Literacy».
29 Zum Indikator «Unterschrift» siehe Etienne François, «Alphabetisierung und Lese¬

fähigkeit in Frankreich und Deutschland um 1800», in: Deutschland und Frankreich
im Zeitalter der Französischen Revolution (Frankfurt a.M. 1989).

30 Reiner Prass, «Das Kreuz mit den Unterschriften. Von der Alphabetisierung zur
Schriftkultur», Historische Anthropologie 9/3 (2001), S. 384-404.

31 «Unterschrift! eines Wechsels», in: Johann Heinrich Zedier (Hg.), Grosses vollstän¬

diges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und Künste, Bd. 49 (Halle 1746).

32 ADHR, 5 E 207, État civil: Hégenheim, online unter www.archives.haut-rhin.fr.
33 Décret impérial du 20 juillet 1808 concernant les Juifs qui n'ont pas de nom de fa¬

mille et de prénom fixes.
34 Paula Hyman, The emancipation of the Jews ofAlsace (New Haven 1991), S. 99 und

S. 179.

35 Für Hégenheim: ADHR, 5 E 207/19, État civil: Hégenheim, Registre des noms des

juifs 1808-1811.
36 Hyman, S. 65 f. und S. 108 f.

37 Prass, S. 402.

38 StABS, Kirchenakten Q_l, Staatskanzlei Basel, 19. Okt. 1818. Auch hier unterschrei¬
ben nicht alle Basler immatrikulierten Juden.

39 StABS, Kirchenakten Q_l, Bericht der Gemeinde Liestal an das französische Konsu¬

lat, 22. Okt 1818.

40 Zum Beispiel die Protestschreiben aus den sundgauischen Dörfern anlässlich der

Umfrage des Zentralkonsistoriums 1846: Protestschreiben aus Oberhagenthal mit
15 Unterschriften: meist hebräisch, LBI N.Y., fol. 203; Protestschreiben aus Nieder-
hagenthal mit 51 Unterschriften: mehrheitlich deutsche und hebräische, wenig
französische Schrift, LBI N.Y., fol. 198.

41 Caroline Braunschweig, geb. Hirz (1827-1897) von Wintzenheim.
42 Familienarchiv Bloch Nelken, Basel, Caroline Hirtz an Jacques Braunschweig, Wint¬

zenheim 6. Jan. 1850.

43 StABS, Gerichtsarchiv Protokolle A 225, Kläger Joseph Levy von Hagenthal (alter¬
nativ: von Hegenheim) gegen Peter Socin bzw. Jungfrau Ursula (Anna Maria) So-

cin (5.Aug. 1801, 19.Aug. 1801, 21.Okt. 1801, 11.Nov. 1801 und 27.Jan. 1802) und
StABS, Gerichtsarchiv Ergänzungsprotokolle Aa, 11. Nov. 1801. Ähnlich gelagerte
Fälle häufen sich in diesen Jahren, s.a. StABS Gerichtsarchiv A 223-226, Gregorius
Schuler Ochsenwirt gegen Samuel Levy von Hägenheim, 1799-1802.

44 StABS, Gerichtsarchiv Ergänzungsprotokolle Aa, 11. Nov. 1801, fol. 107-117, Verteidi¬

gung von Vertreter Weiss für Erben Socin.
45 Zedier, Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und Künste, 49,

«Unterschrifft eines Wechsels», Sp. 2200.

46 SWA HS 119, Journal von Familie Wolf, fol. 1.

47 «Neue Stättigkeit und Schutzordnung der Judenschaft zu Frankfurt am Main» (1808)
§ 27 verlangte ein Schulzeugnis über gute Fortschritte im Deutschen zur Ehefähigkeit.

48 Bennewitz (2008), S. 42.

49 Sammlung der Gesetze und Beschlüsse wie auch der Polizei-Verordnungen des Kan¬

tons Basel (Basel 1806). (S G B), Verordnung wegen den Juden, 27. Sept. 1809.

50 StABS, Kirchenakten Q_l, Verzeichnis der in der Stadt Basel niedergelassenen Fran¬

zösischen Juden nebst der Art ihres Handels und Gewerbs, 1809 mit Nachträgen bis
1815 und StABS, Protokolle E 7.4, Feb. bis Mai 1815.

51 StABS, Kirchenakten Q__l, Gutachten Brodbeck u. Gänner zur Buchführung von Sa¬

muel Wahr [korrekt: Samuel Wahl], 25. Juni 1815. Wahl war wie Samuel Dreyfus und
weitere von der städtischen Polizei wegen Nachlässigkeit in der Buchführung gestraft
worden, vgl. StABS Protokolle E 7.4, 18. u. 28. April 1815. Beide Geschäftsmänner

erklärten, dass sie persönlich die Bücher «nicht schreiben» könnten.

71



52 Vgl. Asriel Schochat, Der Ursprung der jüdischen Aufklärung in Deutschland (Frank¬

furt a.M. 2000), S. 104 ff.

53 Judenhandel, 13. Mai 1797, Art. 5, in: Johann Schnell, Rechtsquellen von Basel, Bd. 1,

Basel 1856, Nr. 594; Basel. SGB, 23.Juli 1803 Dekret wegen dem Hausieren der Krämer

und Juden.
54 StABS, Gerichtsarchiv A 224, Citationsbegehren von Jacob Uhlmann, Hagenthal,

l.Okt. 1800.

55 Der BerufvonJacob Uhlmann und dass er den Schreiber in derJudengasse von Dijon
suchte, lassen eine jüdische Herkunft vermuten.

56 JMS 1541, Geschäftsschein von Moses Maus, Basel 1804; StABS, Niederlassung P 1 M,
Moses Maus an Verwaltungskammer Basel, 26. Dez. 1800.

57 Vgl. Bennewitz (2008), S. 89-96.
58 StABS, Niederlassung P 1 L, 29.Januar 1800 und weitere.

59 StABS, Weinakten S 1, Levi an Stadtrat, 6.Juli 1803: lateinische Buchstaben mit
Vorzeichnung; ebd. Levi an Stadtpräsident, 21. Okt. 1803: deutsche Unterschrift mit
Vorzeichnung.

60 StABS, Weinakten S 1, Levi an Stadtrat, 11. Mai 1804.

61 StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1836: Nr. 186, Moses Hauser von Durmenach, Actum
29. März 1837. Vgl. Bennewitz (2008), S. 209-216.

62 StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1836: Nr. 186, Bericht von Alt-Gerichtspräsident Weber

an Gerichtsämter der Stadt Basel, 19. Juni 1837.

63 Ebd.
64 StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1848: Nr. 167, Braunschweig, Nephtalie von Hegenheim,

Testament von N.Braunschweig 8.Dez. 1846, Basel (Jüdischdeutsche Schrift und
deutsche Transkription von Hemann).

65 Ebd., Transkription S. B.

66 Hemann las, die Ehefrau solle «mschuter» über Besitz sein. Da diese Ableitung von
star [Vertrag] sonst nicht belegt noch grammatikalisch sinnvoll ist, ist die Lesung
«Meister» wahrscheinlicher, die der Testamentar im selben Schriftstück in Bezug
auf den anderen Haupterben verwendet. An der ersten Textstelle sind lediglich die

Vokalzeichen für den Diphtong ei beim Wiederansetzen der Feder überschrieben
worden.

67 Bennewitz (2008), S. 362.

68 Gymnasium Promotions-Reden, Basel Bd. 1, 1817—1827. StABS, Verwaltungsdruck¬
sachen, A 211, «Collocation der Schüler des Gymnasii / Gymnasiums» (Basel 1817 ff).

69 Zum Beispiel von 1825 bis 1838, s. Bennewitz (2008), S. 374.

70 Vgl. eine detaillierte Darstellung zu Basler Schulpolitik, Ausdifferenzierung der Bil¬

dungsinstitute und jüdischem Bildungsverhalten in Bennewitz (2008), S. 359-384.
71 StABS, Gerichtsarchiv Ab, Simon Wolf gegen Isak Roth Ehefrau, 27. u. 29. Nov. 1822.

72 Lowenstein prägte hierfür die Bezeichnung «Deutsch in hebräischen Lettern», Ste¬

ven M. Lowenstein, «The Yiddish written word in nineteenth-century Germany», Leo
Baeck Institute Year Book XXIV (1979).

73 Die Privat- und Geschäftskorrespondenz der Bankiersfamilie liegt heute im Roth¬

schild-Archiv in London. Vgl. Jutta Schumacher, «Deutsch in hebräischen Buchstaben

als Korrespondenzsprache der Familie Rothschild im 19. Jahrhundert», Judaica
64/1 (2008).

74 Eva Grabherr, «Multilingualism Among the Jews of Hohenems», Studia Rosentha-

liana 36 (2002) sowie Eva Grabherr, Letters to Hohenems (Diss. University ofLondon
2002). Grabherr hat anhand einer Familienkorrespondenz die Verwendung der
hebräischen Handschrift als kulturelles Widerstandsphänomen, als «inner-jewishness»,

interpretiert. In diesem Textkorpus aus dem Vorarlberg sind Geschäftsbriefe eher
lateinisch, private Briefe eher jüdischdeutsch abgefasst.

75 Vgl.JMS 758, Geschäfts-Briefwechsel von 1836.

76 JMS 1468 und StABS IGB-REG, O 13 Religionsschule, 1907 ff.

72


	Vom Aleph Beth zum ABC

