
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 196 (2018)

Artikel: Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart : jüdische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 1 (): Einführung oder vier Reiseberichte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1(K)





Einführung oder vier Reiseberichte

Sprache als gesuchtes Merkmal einer Gruppe

Diskussionen über Amtssprachen, Unterrichtssprachen und die sprachliche

Integration von Migranten füllen nicht erst heute die ersten Seiten
der Tageszeitungen. In ähnlicher Reihung verknüpften Intellektuelle vor
zweihundert Jahren politische und kulturelle Ziele mit der Sprachenfrage.

Die Empfindlichkeit für vornehme oder bäurische, für eigene oder
fremde Sprache entzündete sich dabei nicht unbedingt an sprachstrukturellen

Merkmalen. Kleidung, Körperhaltung, Betonung oder Lautstärke
können - heute wie damals -wesentlich beeinflussen, ob uns eine Sprache
unpassend oder anders erscheint. Schon kleinste Abweichungen in der
Vokalisierung oder Grammatik von dem, was ich für eine bestimmte
Kommunikationssituation als «normal» empfinde, können meine Neugier
fesseln: weshalb schaut er mir nicht in die Augen weshalb spricht sie mit
mir Hochdeutsch..., woher kenne ich diesen schwermütig nasalen Klang?

UnserVerständnis von Gruppensprachen und Sprachzugehörigkeit
ist sozial trainiert und dabei hochsensibel.Jedenfalls nehmen wir
Sprachunterschiede — oder im kulturwissenschaftlichen Ausdruck «cultural
boundaries» - oftmals so ernst wie Sprachgrenzen und -hindernisse, also

«cultural borders». Die Soziolinguistik, die sich um Sprache als soziales

Verhalten kümmert, lässt daher aus systematischen Gründen sogar die

Unterscheidung zwischen Sprache und Fremdsprache ganz fallen, wenn
eine Kommunikationssituation beschrieben wird.

Schon 1811 hat der Theologe und alemannische Mundartdichter
Johann Peter Hebel einen ähnlichen Hinweis gegeben, nämlich mit der
literarischen Miniatur über den ZundelFrieder auf der Flucht aus dem
Zuchthaus.1 Aufseinem Weg ins Ausland musste der Frieder eine badische
Grenzstadt passieren, deren Tore entsprechend gut bemannt waren.

«und als schon aufallen Straßen Steckbriefe voran flogen, gelangte er Abends noch

unbeschrieen an ein Städtlein an der Gränze. Als ihn hier die Schildwache

anhalten zeolite, wer er sey, und wie er hieße, und was er im Schilde führe; <Könnt
ihr polnisch?>fragte herzhaft der Frieder die Schildwache. Die Schildwache sagt:

<Ausländisch kann ich ein wenigja! Aber polnisches bin ich noch nicht darunter

gewahr wordene

< Wenn das ist, > sagte der Frieder, <so werden wir uns schlecht gegeneinander explici-

ren können. Ob kein Offizier oder Wachtmeister am Thor sey?> Die Schildwache holt

15



den Thorwächter, es sey ein Polack an dem Schlagbaum, gegen den sie sich schlecht

expliciren könne. Der Thorwächter kam zwar, entschuldigte sich aber [...] <es wird
im ganzen Städtel schwerlichjemand seyn, der capabel wäre, es zu dollmetschen. >»

Nach kurzem Abwägen und Austausch von Freundlichkeiten einigte man

sich, dass der Frieder am besten nicht lange verweile, sondern die Stadt

passiere. Es reichte ihm noch für die Aufbesserung seines Speiseplans,

denn der Zuchthäusler schnappte sich unterwegs eine - bekanntlich
schnatternde - Gans am Hals und versteckte sie unterm Mantel. Es war

ihm wichtig,

«einer Gans, die sich aufder Gasse verspätet hatte, ein paargute Lehren zu geben. <In

euch Gänse>, sagte er, <ist keine Zucht zu bringen. Ihr gehört, wenns Abend ist, ins

Haus oder unter guteAufsicht. >»

Den Söldner imTorhäuschen am anderen Ende der Stadt herrschte er mit
einem selbstbewussten «Werda?» an und konnte so problemlos ins Freie

ziehen. Der Dichter Hebel überspitzt die Tatsache, dass man nicht sein

muss, als wen man sich ausruft. So entkommt der Zuchthäusler, gewitzt
oder intuitiv, dem Fahndungsraster.

Mit Sprachhandeln werden Vorurteile und Stereotype abgerufen.

Zuhören und Verstehen sind von Konvention und Autorität verstellt. Der
Historiker Peter Burke wählte daher für sein Buch über Sprachen und
Gesellschaften in der Frühen Neuzeit den provokanten Titel «Wörter
machen Leute».2 Unter dieser Prämisse möchte ich in diesem Buch jüdisches

Sprechen und Schreiben um 1800 vorstellen, als historische Annäherung

an soziale Phänomene.

Amtliche und wissenschaftliche Bekanntmachungen zu Beginn der

Moderne über «die» Sprache «der» Juden sind zahllos. Wir können uns

in historischen Wörterbüchern, ästhetischen Traktaten und alten

Zollordnungen über solche Klassifikationen informieren. Die Frage ist, ob wir
daraus mehr über die historische Sprachpraxis einer Minderheit oder über
das Sprachideal einer angenommenen Mehrheit erfahren. DerVerdacht ist,
dass der Wunsch, Unterschiede zu entdecken (die dann Gesellschaften Sinn

und Zusammenhalt verleihen), meist so stark war, dass die Suche danach

in jedem Fall fruchtete. Diese Differenzerfahrung ist für sich genommen
eine historische Tatsache, denn sie wurde so erlebt. Sie sollte uns aber

nicht dazu verleiten, deswegen diese Differenzen zu objektivieren, zu

dramatisieren oder zu unüberwindlichen Hürden auszubauen.

Ich möchte am Beispiel der jüdischen Bevölkerung in Basel

aufzeigen, wie viele unterschiedliche Kontexte des Redens und Schreibens

wir finden können und welche Nuancen, Zuordnungen und
Sprecheridentitäten sich abwechselten. Den ideologischen Diskurs über Sprache

können wir dabei nicht ausblenden. Sprachverwendung lässt sich nicht

von gesellschaftlicher Bewertung und Sprecheridentitäten ablösen. Aber

16



[1] Körpersprache
Haltung, Gesten und Mimik sind ein wesentlicher Teil unserer Kommunikation.

Oftmals konzentriert sich die historische Sprachforschung allein
aufWortschatz, Grammatik und Lautung, um Sprechergruppen zu
charakterisieren. Für die Ausbildung des bürgerlichen Sprachideals sind aber
zunächst die begleitenden Merkmale der Lautsprache wie Körperhaltung und
Lautstärke wichtig gewesen. Erst im 19. Jahrhundert feilte man am
gesprochenen Wort und trainierte Schriftsprache für die freie Rede. Dieses Basler

Blatt,wahrscheinlich von Hieronymus Hess, karikiert Standesunterschiede

und persönlichen Habitus in der Kommunikation.

Hieronymus Hess (oder Umkreis), Zwei Herren im Gespräch, Bleistift.
Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Geschenk Marie-Christine Wackernagel-

Burckhardt, Basel (Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Bühler).



wir werden Unterschiede feststellen zwischen dem Gerede über jüdische

Sprache einerseits und der Kommunikation mit jüdischen Menschen

in einem regionalen und individuellen Zusammenhang andererseits. Es

brauchte weit seltener einen bezahlten Dolmetscher, als die politische
Debatte vermuten lässt, weder für den selbsternannten «Polaken» Zundel-

Frieder, noch für «den Juden».
Ich konzentriere mich auf den Zeitraum von der Französischen

Revolution bis zum Jahr 1850, als in Basel unter Teilnahme der Stadtprominenz

die Synagoge am Heuberg eingeweiht wurde. In dieser Epoche von
der Helvetik bis zur Gründung des Bundesstaats formierte sich erstmals

in der Neuzeit in Basel eine jüdische Gemeinde, fast ausschliesslich aus

Zuzügern aus dem Elsass. In ganz Europa veränderte sich die politische
und damit kulturelle Situation für jüdische Bevölkerungsgruppen durch
den Beginn der Gleichstellung und bürgerlichen Akzeptanz. Neben den

zäh verhandelten Themen der jüdischen Berufsstruktur und des «alten»

Glaubens stand, als drittes, die besondere Sprache der «ebräischen Na-

zion» auf dem Prüfstand.3

"Während in dem grammatischen Wörterbuch von Johann Christoph

Adelung noch 1796 unter dem Stichwort «Jüdisch» als gesichertes
Wissen verbreitet wurde: «Jüdisch-Deutsch, die verderbte hebräische und

mit Deutsch vermischte Sprache der heutigen Juden»,4 bescheinigte man

fünfzig, sechzig Jahre später mehrheitlich, dass jüdische Nachbarn durch

keine besondere Sprache mehr auffielen. Seit den grossen Kultusreformen
der 1840er Jahre galt sogar im Gottesdienst, auf jeden Fall für die Predigt,
Deutsch als Standard. Bei der Einweihungsfeier der Basler Synagoge 1850

lauschten die Honoratioren der Stadt einer rhetorisch überzeugenden

Ansprache eines Rabbiners und «althebräischen Gesängen» des israelitischen

Chores aus Frankreich.5

Jüdische Literatur, Unterrichts- wie Familiensprache hätten sich
danach innerhalb einer Phase von drei bis vier Generationen den
Kontaktsprachen angeglichen und damit eine soziale wie kulturelle Integration
ermöglicht. Auch dies ist bereits eine Interpretation, denn aus Sicht der

historischen Forschung zur Sprachstandardisierung wäre es logischer,
die Veränderung beim Sprachkontakt selbst zu beobachten, also als ein

Ergebnis von gemeinsamen sozialen Räumen und nicht als Vorleistung
und Eintrittsbillett zur bürgerlichen Gesellschaft. Eine schematische

Spracherziehung, wie sie der Linguist Higgins im Musical My Fair Lady
an seiner Versuchsperson durchexerziert, ist nämlich nicht nur für Eliza
Doolittle von dürftigem Erfolg gekrönt.6Jedenfalls aus Sicht der heutigen

Sprachwissenschaft gelten solche Top-down-Modelle nicht mehr als

hinreichende Erklärung für neue Sprachstile und Homogenisierung.7
Wie und weshalb die jüdische Bevölkerung eine Kompetenz in den

Orts- und Amtssprachen erwarb, untersuche ich daher im zweiten Kapitel
an derAlphabetisierung und der Schreibkompetenz. Die jüdische Religion
und Kultur ist eindeutig schriftbasiert, insofern gehörten Grundkennt-

18



nisse der hebräischen Schrift schon vor dem 19. Jahrhundert zum Bildungsstandard

jüdischer Männer. Doch die allgemeine Literalisierung in der
lateinischen Schrift fand für diese Bevölkerungsgruppe parallel zu der der
Bevölkerungsmehrheit erst in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts statt.8

Im nächsten Kapitel stelle ich einenAbschnitt der jüdischen Geistesund

Literaturgeschichte vor: die jüdische Aufklärungsbewegung mit ihrem
Wunsch nach gelehrten und poetischen Sprachen.9 Wichtige Bücher dieser
Phase der Spätaufklärung sind ausgerechnet im - aus jüdischer Perspektive

— abgelegenen Basel produziert worden. Das klingt unwahrscheinlich,
ist aber in Fachbibliotheken weltweit zu bewundern. Ein Colmarer Einwanderer

startete dafür eine Kooperation mit dem Druckhaus Haas.An diesem

Verlagsprogramm sehen wir die enorme Bedeutung der hebräischen Schrift,
die noch im 19.Jahrhundert für deutsche Texte verwandt wurde.

Anschliessend wechseln wir vom Verlagshaus auf die Strasse, von
der Schriftlichkeit zur Mündlichkeit. Wir verlassen den innerjüdischen
Kommunikationsraum und hören uns die Unterhaltung im städtischen

Alltag an. Hier trafen Mundart, andere Eigenarten, sogar Unhöflichkeiten
aufeinander. Es ist besonders aufschlussreich, die politische Bedeutung,
die man damals dem Baseldeutschen zuschrieb, in die Untersuchung der
ethnischen Dialektgruppe einzubeziehen.

Im fünften Kapitel nehmen wir schliesslich die Perspektive der
jüdischen Menschen ein, die wie jeder in der Region mit mehreren Sprachen
lebten. Je nach Situation reagierten sie auf die Nationalsprache Französisch,

den alemannischen Dialekt, eine Warenlieferung aus Leipzig oder
die neue Pariser Vorschrift zur Rezitation in der Synagoge. In dieser Vielfalt

von sprachlichem Handeln werden neben den nationalen Paradigmen
andere Motive und Werte deutlich. Insofern erlaubt diese Fallgeschichte
zur Sprachsituation in Basel auch eine Korrektur der jüdischen Sprachgeschichte

des 18. und 19. Jahrhunderts, wie sie häufig in Überblickswerken
skizziert wird. Wir beobachten nicht das Aufgeben einer Sprache für eine

andere, keine Assimilation einer Minderheit durch eine Mehrheit, sondern

parallele und vielschichtige Prozesse, sowohl gesellschaftliche wie linguistische.

Die nationalromantische Idee von natürlichen Sprachidentitäten
sollte uns nun bei der Untersuchung historischerVerhältnisse nicht mehr
im Weg stehen.10

Die Bewertungen einer Sprache können weit auseinanderliegen,
wenn ein Linguist nach objektiven Kriterien, ein Sprecherkollektiv nach
den Merkmalen eigener und fremder Sprache oder ein Individuum nach

seiner Kompetenz gefragt wird. Und oft bewerten wir nicht das, was wir
hören, sondern was wir an Körperkontakt fühlen und an Stirnrunzeln
sehen (Abb. 1-3). Oder wir hören, wie im folgenden Beispiel, die Umwelt
lauter als den Menschen:

Eine junge Thurgauerin reiste 1864 für ein Familienfest nach Baselland

und füllte zwei Wochen mit Exkursionen. Auch eine Tagesfahrt ins
Elsass stand auf dem Programm, um einmal Frankreich und gleich auch

19



eine jüdische Siedlung zu erleben. «Ich wollte gar gerne einmal ein ganzes

Dorfvoller Jüdlach sehen», schrieb sie in einem langen Reisebericht.11

Die Landjuden versprachen ihr wohl mehr Lokalkolorit als die jüdischen
Städter auf Schweizer Seite. Nach langer Kutschenfahrt kam die kleine
Partie in Hagenthal an, wurde erstmal in einer (christlichen) Gaststube

versorgt und über die Juden, «die überall die Gleichen sind», orientiert.

«Wir wollten ein bisschen selber sehen und einen Gang durch das Dorfmachen. Eine

gerade Strasseführte durch dasselbe hinabparallel mit einem Bache, der ivon Gänsen

wimmelte. Ganze Züge Federvieh stolzierten aufder Strasse, umschnatterten die

Häuser. Grosse Gänsefamilien badeten im Bache oderflogen einem Kind entgegen, das

sie lockte.Alte undjungeJüdlach sassen vorden Häusern, Kinder, alte undjunge Weiber

standen herum mit Nichtstun oder mit Stricken beschäftig. Keines verleugnete seinen

Ursprung,je älter das Gesicht,je mehr das Fremde darin ausgedrückt war. Von dem

grossen Putze, den die Weiber alle Schabbis entfalten, konnte man nur den Schmutz

sehen. Wir waren im Elsass, im Vaterland der Gänse, wir waren in Hagenthal und

gafften dieJuden an und sie uns.»

Zumindest entging der Touristin nicht die Komik der Situation, und dies

kratzt ein wenig am brutalen Ernst der Stereotypen, die die Thurgauerin
mitbrachte. Bei solch einer Betrachtung der Indigenen aufAbstand konnte

es schwerlich zu einer Verständigung kommen. Insofern eine unergiebige
Quelle zur Sprache der Juden, kein Merkmal, kein Klang? Doch, denn

wir hören die Gänse schnattern. Als die beiden Frauen umkehren wollten,

versperrten ihnen sogar noch zwei «Gänse-Kerle» den Weg, sie mussten

regelrecht flüchten. Schnattern und Lällen folgte ihnen. Erzählung und

Gespräch gab es dann erst wieder im (christlichen) Wirtshaus.

Die Gänse, schon in Hebels Geschichte vom ZundelFrieder die
letzten zuchtlosen Krachmacher aufder Strasse, füllen die Sprachlosigkeit,
die die sehr vorsichtige Annäherung an den jüdischen Fremden hinterlässt.

Ein trauriges Dokument für die grosse kulturelle Sprachbarriere noch

1864, kurz vor der Volksabstimmung über die Zulassung von Juden zum
Schweizer Bürgerrecht.

Ich hoffe, mit diesem Buch zu jüdischer Geschichte in Basel die

Fremdheit und das Schnattern zu vertreiben und stattdessen einige
verständliche Worte zu platzieren.12

Das alteWorterbuchvon 1796 des deutschen Grammatikers Adelung
lege ich dafür am besten zur Seite. Es gab nämlich noch ganz andere

Wortdeutungen für «Jüdisch-Deutsch», nicht nur «verderbt» und «vermischt».

20



[2] Sprachhandeln

Sprechen ist nicht nur Mitteilung, sondern auch Handlung. Besonders

deutlich wird dies in Situationen wie Verhandlungen, bei Zusicherungen
oder Beleidigungen. Oftmals begleiten und ergänzen Gesten das gesprochene

Wort. In stark ritualisierten Sprachhandlungen wie dem Eid oder

dem Vertragsabschluss gilt das Wort nur in Zusammenhang mit der

Geste. Im Bild wird die Kommunikation immer als körperliche Interaktion

charakterisiert, hier zwischen zwei Männern auf dem Land beim
Kuhhandel. Im 17. und 18.Jahrhundert kultivierte das städtische Bürgertum
eine eigene Sprachkultur, weites Gestikulieren galt meist als unpassend.

Marquard F. D. Wocher, Marché entre deux Païsans Suisses, Aquatinta 1785.

Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Schenkung H. Albert Steiger-Bay, Basel

(Foto: Martin P. Bühler).



Städtisches Judentum im Dreiländereck

Mit dem Zuzug von Elsässern während der Helvetik und Mediation, also

ab 1798, kam es erstmals in der Neuzeit wieder zu einer jüdischen
Bevölkerung im Kanton Basel.13 Die Mehrheit der jüdischen Einwanderer

zog in die Stadt, denn sie waren Kaufleute, schätzten den "Wirtschaftsstandort

sowie sichere Warenmagazine und ein städtisches Wechselrecht.

Da bereits mit Beginn der Restauration (1815) die meisten Kantone die

Einwanderung von Juden wieder erschwerten - so auch Basel -, konnte
die jüdische Gemeinde sich nicht entwickeln. Im Gegenteil, die
Stadtregierung wünschte sogar die vollständige Revidierung der konfessionsneutralen

Bevölkerungspolitik und verschickte Ausweisungsbescheide.
Die Kinder erhielten keine Bleibegenehmigung, auf Ausnahmeregelungen

konnten nur abhängig Beschäftigte und Religionslehrer hoffen. Im
frühen 19. Jahrhundert, als europaweit die Gleichstellung radikal oder
schrittweise umgesetzt wurde, war die Lage hier frustrierend, besonders

im Vergleich mit den Nachbarstaaten Frankreich und Grossherzogtum
Baden. Dort wurden Juden als Staatsbürger mit Wahlrecht und Stimme
anerkannt. Der Kanton Basel verweigerte ihnen jedoch schon Aufenthalt,
Gewerbe und Wohnung - ohne Ansehen der Person und ihrer Biografie.
Im Zuge der Verfassungsverhandlungen 1848 erhielten erstmals jüdische
«Basler», denn so nenne ich alle Einwohner und Schulkinder der Stadt,
unbesehen, ob sie Stadtbürger, Landbürger, Schweizer oder Katholische

waren, eine bedingungslose Niederlassung.Aufeine weitere Entspannung
hoffend, richteten die Basler Familien einen neuen Synagogenraum ein.
Rein demografisch konnte es auch nur einen Aufschwung geben, denn
die Gemeinde zählte damals nur 13 Haushalte mit insgesamt hundert
Erwachsenen und Kindern auf 26 000 Einwohner. Mit der Schweizer

Judenemanzipation 1866 änderte sich die Rechtslage vollständig, und im
generellen Stadtwachstum entstand eine grössere jüdische Bevölkerungsgruppe

vor allem aus der Region. Schon 1868 wurde die heutige Synagoge
an der Leimenstrasse gebaut.

Die ersten Zuzüger und ihre Nachkommen behielten die französische

Staatsbürgerschaft. Die Geburten wurden auf dem französischen
Konsulat oder in der elsässischen Heimatgemeinde gemeldet. Die Söhne
nahmen am Losverfahren zum Militärdienst teil. Viele Töchter heirateten
nach Frankreich, einige Familien kehrten Basel den Rücken für Colmar
und Strasbourg.

Die Religionsfreiheit konnte weitgehend gelebt werden, obwohl
der Kult in Basel erst 1866 offiziell zugelassen wurde. Viele Aufgaben der

Religionsgemeinde schulterten die Familien im Rahmen eines privaten
Vereins, doch hatte die Gemeinde keinen amtlichen Rabbiner, kein
Prozessionsrecht und keinen Friedhof. Diese inoffizielle Gottesdienstgemeinde
führte - wie andere Westschweizer Gemeinden - ein Schattendasein am
Rande der französischen Kultusorganisation. Insofern müssen wir die

22



jüdischen Stadtbewohner immer auch als Expats ihrer Heimatdörfer im
französischen Sundgau betrachten, zum Beispiel als Hégenheimer und

Hagenthaler, in religiöser wie staatsbürgerlicher Hinsicht.
Erstaunlich problemlos verlief die wirtschaftliche und kulturelle

Integration am neuen Wohnort. Die zweite und dritte Generation konnte

meist schon ohne Diskussion am Schul- und Vereinsleben teilnehmen
und wurde für Handels- und Kreditkonsortien angefragt. So erhielten die

ersten jüdischen Schulkinder der Stadt dann auch Abonnements für die

Lesegesellschaft am Münsterplatz, obwohl die Statuten dieses Aufklärer-
Vereins die Zeitungs- und Buchlektüre nur für Stadtbürger vorsahen.14

Verallgemeinerungen sind jedoch bei der kleinen Gruppe, zudem

einer ökonomischen Elite, gar nicht hilfreich. Auch eine regelrechte
Vertreibung jüdischer Mieter von den Nachbarn aus der Spalenvorstadt (1813)

gehörte zur Erfahrung vor Ort, war aber aus dem harmonisierenden Rückblick

der Heimatgeschichtsschreibung verloren gegangen.15 Leider haben

wir keine Selbstzeugnisse dieser ersten Generationen in Basel, jedenfalls
keine Tagebücher, Memoiren oder Briefkonvolute. Insofern müssen wir
uns mit einem Gruppenpuzzle begnügen, das jederzeit durch einen
Einzelfund neue Kontur erhalten könnte.

Für die Sprachgeschichte ist die Konstellation in Basel aus drei

Gründen besonders aufschlussreich. Erstens lief die jüdische Gemeinde

in Basel von 1803 bis zur Kultusfreiheit 1866 sozusagen unter dem Radar

der Konfessionalisierung. Die typische staatliche Aufsicht über die

geduldeten Religionskörperschaften entfiel, da die Existenz der Konfession

rechtlich und ordnungspolitisch ignoriert wurde. Damit entfiel auch die

Aushandlung der Religions- und Unterrichtssprache zwischen Staat und

Minderheitengruppe.
Zweitens verkörpert die jüdische Bevölkerung im Dreiländereck die

Verschränkungen zwischen deutscher und französischer Orientierung.
Neben den Musterbildern von «französischem Judentum» und «deutschem

Judentum» können wir so Entwicklungen sehen, die nicht nur nationaler

Zugehörigkeit geschuldet sind oder diese Logik sogar in Frage stellen.

Solche transnationalen Austauschprozesse und Positionen am Rande

werden heute in der Geschichtswissenschaft untersucht, um generelle

Entwicklungen, Widersprüche und Ungleichzeitigkeiten zu erklären.

Drittens bildet die Region einen aussergewöhnlichen Dialektraum

für die Zeit der jüdischen Verbürgerlichung und Urbanisierung. In
der Stadtgesellschaft spielte der Dialekt im Alltag und im politischen
Selbstverständnis eine grosse Rolle. Er trug zu einer positiven nationalen

Identitätsbildung bei, obwohl Baseldeutsch näher beim Alemannisch von
Schwarzwald, Rheintal und Vogesen liegt als bei den Dialektvarianten der

nächsten schweizerdeutschen Kantone. Wir können also davon ausgehen,

dass die gängigen Forderungen zur sprachlichen Integration von Ausländern

hier anders vorgetragen werden mussten. Tatsächlich hilft uns die

Vielfalt von gesprochenen und geschriebenen Dialekten und Sprachen in

23



der Region vor allem dabei, die Unterschiede zwischen Theorie und Praxis,

zwischen ästhetischem Anspruch und sprachlicher Kommunikation
leichter wahrzunehmen. Das Reden über die richtige und gute Sprache

liegt oftmals weit ab von der brauchbaren, gebrauchten und geliebten
Muttersprache. So wie sich viele Zeitgenossen berufen fühlten, «jüdisches
Sprechen» zu beurteilen, zu verbessern und zu reglementieren, sehen wir
auch den Sprachgebrauch «der Basler» unter Kritik von Puristen,
Pädagogen und Weltreisenden des 19. Jahrhunderts. Immerhin, so bescheinigte
1781 ein Berner Bildungspolitiker, sei Basel ein reger Treffpunkt vieler
Nationen, die Städter sprachbegabt und das Baseldeutsch nicht ganz so

verderbt wie die anderen Deutschschweizer Varianten. Nur das Französische

werde sehr schlecht behandelt, warnte Johann Rudolf Sinner in
seinem französischen Reiseführer durch die Schweiz:

«Ceux qui aiment à rencontrer beaucoup de monde, ne peuvent manquer de se plaire
en ce lieu [Hotel Drei Könige], où chaquejour on voit des étrangers de toutes les

nations, äroù Von parle quelquefois dans la même heure cinq ou six langues différentes.

L'allemand des Baslois, moins corrompu que celui des autres Suisses, est un dialecte

particulier. Chaque ville de la Suisse a le sien, &le croit plus beau que celui des autres.

Mais les Allemands, accoutumés à une langue pure &élégante, sont presqu'également

étrangers dans toutes.

On remarque que les Baslois, quoique voisins de la France, ont de la peine à se défaire

d'une très-mauvaise prononciation. Il est rare d'en trouver qui ne disent <moue> au

lieu de <moi>, &<soue> au lieu de <soi>.»u

Linguistische Mehrsprachigkeit, Jiddisch,
jüdischdeutsche Schrift

In diesem Buch werde ich nur wenig zusammentragen können, wie
«Jiddisch» um 1800 in Basel klang. Einerseits bin ich keine Dialektologin,
andererseits ist die Beweislage dafür zu dünn. Doch bereits zum Einstieg
schlage ich vor, sich von der Gleichung «Juden sprachen Jiddisch» zu
verabschieden. Selbst eine exklusiv jüdische Sprache kann - historisch
gesehen - nicht die einzige Umgangssprache gewesen sein, sobald wir
einen Menschen oder eine Gruppe in verschiedenen Lebenslagen betrachten.
Ohne eine theoretische Einführung in Code-Switching, Code-Mixing und
mediale Diglossie durcharbeiten zu müssen, können wir dies an einem
anschaulichen Beispiel feststellen, nochmals einem Reisebericht, diesmal

über die schweizerischen Judendörfer im heutigen Aargau.

ImJahr 1794verfasste ein selbsternannter Experte ausAffoltern eine
Landeskunde der Grafschaft Baden, nachdem er die Taler durchwandert,
die Felder begutachtet und die Einheimischen interviewt hatte. Auf die

jüdischen Einwohner des Surbtals warf der reisende Pfarrer einen sehr

24



[3] Darstellung jüdischer Sprecher
Wenn in historischen Texten von «jüdischem» Sprechen die Rede ist, bleibt
zunächst einmal offen, ob eine jiddische Mundart oder ein anderer Aspekt
der Kommunikation auffiel.

In dieserwenig schmeichelhaften Darstellung einer jüdischen Gruppe wird
mit den sprachpragmatischen Anteilen der Rede gearbeitet: Handzeichen,
Berührung und Blickrichtung.
DieVorzeichnung für dieseTonfigurengruppe, um 1840 beliebte Dekorationsware

in Süddeutschland, stammte von Hieronymus Hess. Der Basler Zeichner

war für seine manchmal liebevollen, manchmal scharfen Karikaturen
seiner Zeitgenossen bekannt. Seine jüdischen Sujets unterstützten Stereotype,

die in den grobenVervielfältigungen aus Zizenhausen bedrohliche Züge
bekommen, wie hier in einer Dreiergruppe um einen Ziegenbock.

Anton Sohn, Bockhandel (nach H. Hess), Zizenhausen 1830-1850.
Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1150 (Foto: Bennewitz).



skeptischen Blick.17 Er fürchtete den «industriosen Juden» vor allem als

ökonomischen Gegenpart zur Agrarbevölkerung. Doch bei aller
Fremdenangst liess er sich von Bildung und Ritus positiv überraschen. Seine

Darstellung wird häufig zitiert, um aufdasJiddische derJuden aufSchweizer

Gebiet hinzuweisen: «Ihre jüdisch deutsche Sprache redten sie unter
sich, sehr verständlich hingegen mit uns. »18 Die jüdischen Anwohner von
Endingen und Lengnau hätten danach eine «eigene» Sprache, die heute
als Westjiddisch klassifiziert wird. Florence Guggenheim, eine Wieder-
entdeckerin des Jiddischen nach dem Zweiten Weltkrieg, folgte diesem

historischen Hinweis und sicherte noch in den 1960erJahren sprachliche
Sondermerkmale mitTonaufnahmen. InternationaleJiddisten folgten dem

Phänomen, so dass die «Schweizer Judendörfer» auf der Landkarte der

späten Jiddismen fest verankert sind. Im Nachwort werde ich kurz schildern,

welche wissenschaftliche Richtung der engagierten Linguistik sich

gezielt für diese Überbleibsel einer jüdischen Sprachfamilie interessierte.
Pfarrer Maurer, der Berichterstatter des ausgehenden 18. Jahrhunderts,

war fair genug uns mitzuteilen, wie er sich selbst mit den
Dorfbewohnern verständigt hatte: in einer gemeinsamen Sprache, ganz
problemlos. Seine jüdischen Auskunftspersonen wechselten also zwischen
zwei Sprachvarianten, reagierten auf den Besucher mit einem regionalen
Standard. In soziolinguistischer Beschreibung wäre das ein Code-Switching,

vergleichbar dem Wechsel zwischen Jugendsprache und Schulsprache

oder dem Wechsel von Dialekt zu Standard.Jiddisch hätte danach nur
eine gruppenbildende Funktion wie ein Ortsdialekt. Beeindruckt zeigte
sich Maurer von der Schulbildung derJungen in Endingen, die Hebräisch
fliessend lasen und übersetzten. Im Nachbarort Lengnau seien die
jüdischen Schulmeister weniger erfolgreich, sie

«betreiben vornemlich die Sprachkenntniß und das Lesen der hebräischen Bibel, allein

mit ungleichem Erfolg.Die Weiber haben deutsche Bibeln mit hebräischen Charakteren

[Buchstaben], den Knaben häng} etwas mehr an. Einiche lasen in der hebräischen

Sprache, und übersezten mit einicher Fertigkeit. Die Uhr der Kirche schlägt allen

drey Confessionen. [,..]»19

Hebräisch ist also nur mitVorbehalt als jüdische Gruppensprache anzusehen,
da die Mehrheit der Frauen keinen aktiven Anteil daran hatte. Hingegen
ist die hebräische Schrift für Hebräisch wie Deutsch im Gebrauch gewesen.
Was dasJiddische eigentlich ausmachte, Grammatik, Wörter, Beugung oder

Aussprache, erfahren wir von unserem historischen Gewährsmann nicht.
Der Schweizer Spätaufklärer brauchte unter anderem den Dialekt als

Anhaltspunkt, um den jüdischen Untertanenvon anderen zu unterscheiden.

« Wir hatten uns tiefdie Idee derselben [der Juden] eingedrückt, denn es ist nicht nur
die mehr städtische Kleidung, die von der antiquen der übrigen Dorfbewohner so

sehr absticht, oder Bart und Dialekt, oder die sichtbare Bereitwilligkeit zu schachern,

26



welche denJud kenntlich macht. Die Façon desfeinern Gesichts, und der Ausdruck

von Schlauheit und Betriebsamkeit, welche die Augen und Geberden verrathen, der

ganze Cörperbau sticht gemeiniglich von dem schwehrfalligen, ehrlichen und simplen
Aussehn des Bauen sehr ab. »20

So nimmt der Autor Sprache und Gebärden in den Katalog der
unveränderlichen Kennzeichen auf, unter die auch die urbanere Mode und der

Körperbau fallen. Die gesellschaftliche Konstruktion von sprachlicher
Identität — diesmal aus der Fremdbeschreibung — wird hier vorgeführt.
Immerhin warnte der Autor noch, dass der ein oder andere Jude den
Passanten täuschen und einen «am Pflug graugewordnen Schweyzerbauern»
spielen könne.21 Sprachcodes sind weniger absolut als relativ zu bewerten.

Sprachvarietäten können als Verständigungsbarrieren oder Differenzen
erlebt und funktionalisiertwerden. Grundsätzlich, und das hältMaurer fest,
wechseln wir in unserer Kommunikation ständig zwischen verschiedenen

Sprachvarietäten, von Familie zu Öffentlichkeit, von Kirche zu Club, von
Distanz zu Nähe.

Knapp zweihundert Jahre später berichtete die Ethnologin
Guggenheim von einer weiteren Bedeutungsveränderung des Jiddischen im
Surbtal:

« UnterjüdischenJugendlichen aus dem Surbtal ist auch der Brauch aufgekommen,

durch Einfügung von willkürlich gewählten hebräischen Ausdrücken ihrJiddisch zu
ihrer < Geheimsprache > zu machen, die aber bald auch von christlichen Kameraden

übernommen wurde. [Fussnote:] So erzählten mir Nichtjuden in Endingen, daß sie

im Militärdienst zusammen Jiddisch> sprechen, um von andern Kameraden nicht

verstanden zu werden.»21

Aus einer überregionalen jüdischen Sprache ist so ein überkonfessioneller
Ortsdialekt geworden.

Ich verwende das Adjektiv «jüdischdeutsch» im Folgenden nicht
mehr im Sinne der Aufklärer und Sprachpuristen als Sprachbezeichnung
für Westjiddisch oder jüdische Besonderheiten.23 Ich verwende «jüdischdeutsch»

nur noch für die jüdischeTypografie, nämlich deutscheVarietäten
mit hebräischen Buchstaben zu notieren, die Maurer in seinem Reisebericht
ebenfalls erwähnte.24

Für mich ist diese historische Schreibweise ein Schlüssel, um die

jüdische Sprachsituation um 1800 zu analysieren. In der gesamten
Periode, die hier vorgestellt wird, schrieben und lasen Juden Deutsch mit
lateinischem oder hebräischem Alphabet. Ähnlich wie bei der Umstellung
des Türkischen auf lateinische Schrift in den kemalistischen Reformen

1928 oder wie die grafische Grenze zwischen kyrillischem Serbisch und
lateinischem Kroatisch, zog der Schriftwechsel eine scharfe Linie, während

die sprachliche Veränderung des Jiddischen zum Standarddeutschen

nur graduell zu bestimmen ist. Erst wenn wir diese mediale Dimension

27



von Sprache hinzunehmen, können wir soziale und kulturelle Prozesse

präzisieren, die in der historischen Debatte nicht ausdrücklich verhandelt
wurden.

Schweizer Lesern sollte der Bedeutungswechsel, der mit einem
solchen Zeichenwechsel einhergeht, einleuchten. Im Schweizerdeutschen ist
man daran gewöhnt, beim "Wechsel von mündlicher zu schriftlicher Form
auch die Sprache anzupassen: in der Unterhaltung Mundart, im geschriebenen

Text Standard. Die Linguisten bezeichnen diesen Sprachwechsel

entlang des gewählten Mediums als «mediale Diglossie». Die Verfremdung,
die entsteht, wenn wir gehörtes oder gedachtes Sprechen aufschreiben, ist
verblüffend.25 Mundartautoren erproben diesen freien Raum, in dem die
Silben und Dehnungen sich ungebändigt aus dem Zeichensatz bedienen
dürfen. Selbst für Muttersprachler fühlt es sich jedoch wie eine
Karussellfahrt an, die Texte von Autoren wie Martin Frank zu entschlüsseln.
Das Publikum entscheidet sich eher für den Genuss der Lesung oder der
Performance der Spoken-word-Autoren. Ähnlich können wir uns die
grafischen Verwerfungen für Juden im 19.Jahrhundert vorstellen, einerseits
der traditionell jüdischdeutsch geschriebene Text und andererseits der

neue Text im ABC. Gleichzeitig ist Zweischriftigkeit heute aufgrund der

digitalen Kommunikationsmedien ein Alltagsphänomen. Hebräische und
arabische Kurznachrichten, insbesondere Dialekte, leuchten in verschiedenen

Alphabeten auf dem Smartphone.

28



1 Carl Pietzcker, zu Hause, aber daheim nicht. Hebelstudien (Würzburg 2010), S. 45-69.
2 Englische Erstveröffentlichung als Peter Burke, Languages and communities in early

modern Europe (Cambridge 2004).
3 Vgl. die sozialpolitische Schrift des jüdischen Hamburger Pädagogen Anton Rée, Die

Sprachverhältnisse der heutigen Juden, im Interesse der Gegenwart und mit besondrer

Rücksicht aufVolkserziehung (Hamburg 1844).
4 Johann Christoph Adelung, «Jüdisch», Lemma in: Versuch eines vollständigen gram¬

matisch-kritischen Wörterbuches der Hochdeutschen Mundart (Leipzig 1796).
5 Basler Zeitung, 5. Sept. 1850, Schweizerische National-Zeitung, 5. Sept. 1850; Moses

Nordmann, Rede gehalten bei der Einweihung des Israelitischen Gebethauses in Basel,
4. Sept. 1850 (Basel 1850); vgl. Susanne Bennewitz, Basler Juden - französische Bürger.

Migration und Alltag einer jüdischen Gemeinde im frühen 19. Jahrhundert (Basel
2008), S. 131-138.

6 Vgl. Mi-Cha Flubacher, Integration durch Sprache - die Sprache der Integration.
Eine kritische Diskursanalyse zur Rolle der Sprache in der Schweizer und Basler

Integrationspolitik 1998-2008 (Göttingen 2014).
7 Stephan Eispaß, Sprachgeschichte von unten. Untersuchungen zum geschriebenen

Alltagsdeutsch im 19. Jahrhundert (Tubingen 2005); Utz Maas, Was ist deutsch? Die
Entwicklung der sprachlichen Verhältnisse in Deutschland (München 2012); Markus
Gasser, Emilie Buri und Annina Fischer, «Sprachkontinuität und Mechanismen des

Sprachwandels», in: Historischer Atlas der Region Basel (Basel 2010).
8 Wichtige Beiträge zur Sozialgeschichte jüdischen Sprachwandels, s. Peter Freimark,

«Sprachverhalten und Assimilation. Die Situation der Juden in Norddeutschland in
der ersten Hälfte des 19.Jahrhunderts», Saeculum 31/3 (1980); Steven M. Lowen-
stein,The Berlin Jewish Community (New York 1994); Nils H. Roemer, Tradition und
Akkulturation. Zum Sprachwandel der Juden in Deutschland zur Zeit der Haskalah
(Münster 1995); Simone Lässig, Jüdische Wege ins Bürgertum (Göttingen 2004).

9 Vgl. David Jan Sorkin, The transformation of German Jewry, 1780-1840 (New York
1987); Michael Brenner (Hg.), Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebräisch
und Jiddisch von der Aufklärung bis ins 20.Jahrhundert (Göttingen 2002); Aschkenas.
Zeitschrift für Geschichte und Kultur der Juden 18-19 (2008).

10 Nils H. Roemer, «Sprachverhältnisse und Identität der Juden in Deutschland im
18.Jahrhundert», in: Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt (Göttingen 2002);
Stephan Braese, Eine europäische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden
1760-1930 (Göttingen 2010); Shlomo Berger u.a. (Hg.), Studia Rosenthaliana 36,
Nr. Speaking Jewish - Jewish Speak. Multilingualism in Western Ashkenazic culture
(2002).

11 Lisette Stähelin, Hochzeit in Benken 1864. Ein zeitgenössischer Bericht (Liestal
1999), S. 37-40.

12 Diese Monografie beruht auf dem unveröffentlichten Kapitel «Sprachwandel und
Literalität» meiner Dissertation «Basel lernen. Das jüdische Leben in der Stadt im
frühen 19. Jahrhundert» (Diss. Universität Basel 2005). Während ich dort das Thema
als Position innerhalb der historisch-judaistischen Forschungsdiskussion entwickelte,
stelle ich nun die allgemein interessanten Aspekte der Stadt- und Migrationsgeschichte

vor, ohne die Bedenken der akademischen Debatte explizit aufzunehmen.
Eine methodische und wissenschaftsgeschichtliche Darlegung in Susanne Bennewitz,

«Jüdische Sprache und Schrift zwischen Nationalsprachen und Dialekten. Eine
soziolinguistische Darstellung zur Entwicklung im 19. Jahrhundert am Oberrhein»,
Alemannisches Jahrbuch 55/56 (2010).

13 Heiko Haumann (Hg.), AchtJahrhunderteJuden in Basel (Basel 2005); Juden in Basel

im 19. und 20.Jahrhundert. Vorurteil und Lebenswirklichkeit, Bd. 104, Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde (2004).

14 Zur Vergesellschaftung siehe Bennewitz (2008), Kapitel «Teilnahme und Differenz»;
zur Lesegesellschaft S. 388-391.

15 Ebd., S. 276-284.
16 Jean Rodolphe Sinner, Voyage historique et littéraire dans la Suisse occidentale

(Neuchâtel 1781), S. 54.

29



17 Hans RudolfMaurer, Kleine Reisen im Schweizerland. Beyträge zur Topographie und
Geschichte desselben (Zürich 1794), Kap. 25-28, davon ist das besonders gehässige
26. Kapitel ein Wiederabdruck von Hans Rudolf Maurer, «Beytrag zur Topographie
von (Ober-)Baden in der Schweitz. Die Juden», Helvetischer Calender (1786). Wie
beim Protestanten Friedrich Nicolai ist für diese Reiseliteratur der Aufklärer die
Konstruktion religiöser Stammescharaktere auffallig, vgl. Lucian Hölscher, Geschichte der
protestantischen Frömmigkeit in Deutschland (München 2005), S. 232—238.

18 Maurer (1794), S. 184.

19 Ebd., S. 183 f.

20 Ebd., S. 168.

21 Ebd., S. 176.

22 Florence Guggenheim-Grünberg, «Die Surbtaler Pferdehändlersprache», Zeitschrift
für deutsche Philologie 100, Sonderheft Jiddisch (1981), S. 46.

23 «Jüdischdeutsch» ist in diesem Fall kein Attribut der Sprache und keine sprachsys¬
tematische Klassifikation. Im 19. und 20.Jahrhundert wurde der Begriff teilweise als

abwertende Sprachbezeichnung benutzt, um Jiddisch als dialektale Abweichung des

Deutschen zu degradieren.Jeffrey A. Grossman, The discourse on Yiddish in Germany
from the enlightenment to the Second Empire (Rochester 2000); Werner Weinberg,
«Die Bezeichnung Jüdischdeutsch. Eine Neubewertung», Zeitschrift für deutsche

Philologie 100 (1981).
24 Vgl. Shlomo Z. Berger, «Jüdisch-Deutsch as a Written Dialect ofYiddish in the Nether¬

lands», Studia Rosenthaliana 41 (2009). Der Begriff «jüdischdeutsche» Schreibweise
scheint mir analytisch sinnvoller als «Deutsch in hebräischen Lettern», da die reine
Schriftklassifikation keine Bewertung der Sprache zwischen Standard und Varietät

impliziert. Weitere Fachbegriffe: Ashkenazic German oder Ketav Ivri.
25 Simon Aeberhard, «Zur Kenntlichkeit verfremden. Die Berndeutschtexte von Mar¬

tin Frank», in: dialÄktik (Zürich 2014), S. 207.

30


	Einführung oder vier Reiseberichte

