Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 196 (2018)

Artikel: Judischdeutsche Drucke und Basler Mundart : judische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

Kapitel: 1 (): EinfGhrung oder vier Reiseberichte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1(X)







Einfiihrung oder vier Reiseberichte

Sprache als gesuchtes Merkmal einer Gruppe

Diskussionen iiber Amtssprachen, Unterrichtssprachen und die sprach-
liche Integration von Migranten fiillen nicht erst heute die ersten Seiten
der Tageszeitungen. In dhnlicher Reihung verkntipften Intellektuelle vor
zweihundert Jahren politische und kulturelle Ziele mit der Sprachen-
frage. Die Empfindlichkeit fiir vornehme oder baurische, fiir eigene oder
fremde Sprache entziindete sich dabei nicht unbedingt an sprachstruktu-
rellen Merkmalen. Kleidung, Korperhaltung, Betonung oder Lautstirke
konnen — heute wie damals —wesentlich beeinflussen, ob uns eine Sprache
unpassend oder anders erscheint. Schon kleinste Abweichungen in der
Vokalisierung oder Grammatik von dem, was ich fiir eine bestimmte Kom-
munikationssituation als «normal» empfinde, konnen meine Neugier fes-
seln: weshalb schaut er mir nicht in die Augen ..., weshalb spricht sie mit
mir Hochdeutsch ..., woher kenne ich diesen schwermiitig nasalen Klang?

Unser Verstandnis von Gruppensprachen und Sprachzugehorigkeit
ist sozial trainiert und dabei hochsensibel. Jedenfalls nehmen wir Sprach-
unterschiede — oder im kulturwissenschaftlichen Ausdruck «cultural
boundaries» — oftmals so ernst wie Sprachgrenzen und -hindernisse, also
«cultural borders». Die Soziolinguistik, die sich um Sprache als soziales
Verhalten kiimmert, lisst daher aus systematischen Griinden sogar die
Unterscheidung zwischen Sprache und Fremdsprache ganz fallen, wenn
eine Kommunikationssituation beschrieben wird.

Schon 1811 hat der Theologe und alemannische Mundartdichter
Johann Peter Hebel einen dhnlichen Hinweis gegeben, nimlich mit der
literarischen Miniatur iiber den ZundelFrieder auf der Flucht aus dem
Zuchthaus.! Auf seinem Weg ins Ausland musste der Frieder eine badische
Grenzstadt passieren, deren Tore entsprechend gut bemannt waren.

I5

«und als schon auf allen Straflen Steckbriefe voran flogen, gelangte er Abends noch
unbeschrieen an ein Stidilein an der Grinze. Als thn bier die Schildwache an-
balten wollte, wer er sey, und wie er biefle, und was er im Schilde fiibre; <Konnt
thr polnisch?> fragte berzhaff der Frieder die Schildwache. Die Schildwache sagt:
<Auslandisch kann ich ein wenig ja! Aber polnisches bin ich noch nicht darunter
gewabr worden.»

<Wenn das 1st,» sagte der Frieder, <so werden wir uns schlecht gegeneinander explici-
ren konnen. Ob kein Offizter oder Wachtmeister am Thor sey?> Die Schildwache holt



den Thorwdchter, es sey ein Polack an dem Schlagbaum, gegen den sie sich schlecht
expliciren konne. Der Thorwdchter kam zwar, entschuldigte sich aber [ ...] <es wird
itm ganzen Stadtel schwerlich jemand seyn, der capabel ware, es zu dollmetschen.>»

Nach kurzem Abwigen und Austausch von Freundlichkeiten einigte man
sich, dass der Frieder am besten nicht lange verweile, sondern die Stadt
passiere. Es reichte ihm noch fiir die Aufbesserung seines Speiseplans,
denn der Zuchthiusler schnappte sich unterwegs eine — bekanntlich
schnatternde — Gans am Hals und versteckte sie unterm Mantel. Es war
ihm wichtig,

«etner Gans, die sich auf der Gasse verspdtet batte, ein paar gute Lebren zu geben. <In
euch Gdnse>, sagte er, <ist ketne Zucht zu bringen. Ihr gebort, wenns Abend ist, ins

Haus oder unter gute Aufsicht.»»

Den Soldner im Torhduschen am anderen Ende der Stadt herrschte er mit
einem selbstbewussten «Werda?» an und konnte so problemlos ins Freie
zichen. Der Dichter Hebel iiberspitzt die Tatsache, dass man nicht sein
muss, als wen man sich ausruft. So entkommt der Zuchthiusler, gewitzt
oder intuitiv, dem Fahndungsraster.

Mit Sprachhandeln werden Vorurteile und Stereotype abgerufen.
Zuhoren und Verstehen sind von Konvention und Autoritit verstellt. Der
Historiker Peter Burke wihlte daher fiir sein Buch iiber Sprachen und
Gesellschaften in der Frithen Neuzeit den provokanten Titel «Worter ma-
chen Leute».2 Unter dieser Primisse mochte ich in diesem Buch jiidisches
Sprechen und Schreiben um 1800 vorstellen, als historische Anniherung
an soziale Phinomene.

Amtliche und wissenschaftliche Bekanntmachungen zu Beginn der
Moderne tiber «die» Sprache «der» Juden sind zahllos. Wir konnen uns
in historischen Worterbiichern, isthetischen Traktaten und alten Zoll-
ordnungen tiber solche Klassifikationen informieren. Die Frage ist, ob wir
daraus mehr iiber die historische Sprachpraxis einer Minderheit oder tiber
das Sprachideal einer angenommenen Mehrheit erfahren. Der Verdacht ist
dass der Wunsch, Unterschiede zu entdecken (die dann Gesellschaften Sinn
und Zusammenbhalt verleihen), meist so stark war, dass die Suche danach
in jedem Fall fruchtete. Diese Differenzerfahrung ist fiir sich ggnommen
eine historische Tatsache, denn sie wurde so erlebt. Sie sollte uns aber
nicht dazu verleiten, deswegen diese Differenzen zu objektivieren, zu
dramatisieren oder zu uniiberwindlichen Hiirden auszubauen.

Ich mochte am Beispiel der jiidischen Bevolkerung in Basel auf-
zeigen, wie viele unterschiedliche Kontexte des Redens und Schreibens
wir finden konnen und welche Nuancen, Zuordnungen und Sprecher-
identititen sich abwechselten. Den ideologischen Diskurs iiber Sprache
konnen wir dabei nicht ausblenden. Sprachverwendung lasst sich nicht
von gesellschaftlicher Bewertung und Sprecheridentititen ablosen. Aber

b

16



(1]

Korpersprache

Haltung, Gesten und Mimik sind ein wesentlicher Teil unserer Kommuni-
kation. Oftmals konzentriert sich die historische Sprachforschung allein
auf Wortschatz, Grammatik und Lautung, um Sprechergruppen zu charak-
terisieren. Fiir die Ausbildung des biirgerlichen Sprachideals sind aber zu-
nichst die begleitenden Merkmale der Lautsprache wie Korperhaltung und
Lautstirke wichtig gewesen. Erst im 19. Jahrhundert feilte man am gespro-
chenen Wort und trainierte Schriftsprache fiir die freie Rede. Dieses Bas-
ler Blatt, wahrscheinlich von Hieronymus Hess, karikiert Standesunterschie-
de und personlichen Habitus in der Kommunikation.

Hieronymus Hess (oder Umkreis), Zwei Herren im Gesprich, Bleistift.
Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Geschenk Marie-Christine Wackernagel-
Burckhardt, Basel (Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Biihler).




wir werden Unterschiede feststellen zwischen dem Gerede tiber jiidische

Sprache cinerseits und der Kommunikation mit jiidischen Menschen

in einem regionalen und individuellen Zusammenhang andererseits. Es

brauchte weit seltener einen bezahlten Dolmetscher, als die politische

Debatte vermuten lisst, weder fiir den selbsternannten «Polaken» Zundel-
Frieder, noch fiir «den Juden».

Ich konzentriere mich auf den Zeitraum von der Franzosischen
Revolution bis zum Jahr 1850, als in Basel unter Teilnahme der Stadtpro-
minenz die Synagoge am Heuberg eingeweiht wurde. In dieser Epoche von
der Helvetik bis zur Griindung des Bundesstaats formierte sich erstmals
in der Neuzeit in Basel eine jiidische Gemeinde, fast ausschliesslich aus
Zuzigern aus dem Elsass. In ganz Europa verinderte sich die politische
und damit kulturelle Situation fiir jiidische Bevolkerungsgruppen durch
den Beginn der Gleichstellung und biirgerlichen Akzeptanz. Neben den
zih verhandelten Themen der jidischen Berufsstruktur und des «alten»
Glaubens stand, als drittes, die besondere Sprache der «ebriischen Na-
zion» auf dem Priifstand.?

Wihrend in dem grammatischen Worterbuch von Johann Chris-
toph Adelung noch 1796 unter dem Stichwort «Jiidisch» als gesichertes
Wissen verbreitet wurde: «Jiidisch-Deutsch, die verderbte hebriische und
mit Deutsch vermischte Sprache der heutigen Juden»,* bescheinigte man
funfzig, sechzig Jahre spater mehrheitlich, dass judische Nachbarn durch
keine besondere Sprache mehr auffielen. Seit den grossen Kultusreformen
der 1840er Jahre galt sogar im Gottesdienst, auf jeden Fall fiir die Predigt,
Deutsch als Standard. Bei der Einweihungsfeier der Basler Synagoge 1850
lauschten die Honoratioren der Stadt einer rhetorisch iiberzeugenden
Ansprache eines Rabbiners und «althebriischen Gesingen» des israeliti-
schen Chores aus Frankreich.’

Judische Literatur, Unterrichts- wie Familiensprache hitten sich
danach innerhalb einer Phase von drei bis vier Generationen den Kontakt-
sprachen angeglichen und damit eine soziale wie kulturelle Integration
ermoglicht. Auch dies ist bereits eine Interpretation, denn aus Sicht der
historischen Forschung zur Sprachstandardisierung wire es logischer,
die Verinderung beim Sprachkontakt selbst zu beobachten, also als ein
Ergebnis von gemeinsamen sozialen Raumen und nicht als Vorleistung
und Eintrittsbillett zur biirgerlichen Gesellschaft. Eine schematische
Spracherzichung, wie sie der Linguist Higgins im Musical My Fair Lady
an seiner Versuchsperson durchexerziert, ist nimlich nicht nur fiir Eliza
Doolittle von diirftigem Erfolg gekront.® Jedenfalls aus Sicht der heutigen
Sprachwissenschaft gelten solche Top-down-Modelle nicht mehr als hin-
reichende Erklirung fiir neue Sprachstile und Homogenisierung.’

Wie und weshalb die jiidische Bevolkerung eine Kompetenz in den
Orts- und Amtssprachen erwarb, untersuche ich daher im zweiten Kapitel
an der Alphabetisierung und der Schreibkompetenz. Die jiidische Religion
und Kultur ist eindeutig schriftbasiert, insofern gehorten Grundkennt-

18



nisse der hebriischen Schrift schon vor dem 19. Jahrhundert zum Bildungs-
standard judischer Minner. Doch die allgemeine Literalisierung in der
lateinischen Schrift fand fiir diese Bevolkerungsgruppe parallel zu der der
Bevolkerungsmehrheit erst in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts statt.®

Im nachsten Kapitel stelle ich einen Abschnitt der jiidischen Geistes-
und Literaturgeschichte vor: die jiidische Aufklirungsbewegung mit ihrem
Wunsch nach gelehrten und poetischen Sprachen.? Wichtige Biicher dieser
Phase der Spataufklirung sind ausgerechnet im — aus jiidischer Perspek-
tive — abgelegenen Basel produziert worden. Das klingt unwahrscheinlich,
ist aber in Fachbibliotheken weltweit zu bewundern. Ein Colmarer Einwan-
derer startete dafiir eine Kooperation mit dem Druckhaus Haas.An diesem
Verlagsprogramm sehen wir die enorme Bedeutung der hebriischen Schrift,
die noch im 19. Jahrhundert fiir deutsche Texte verwandt wurde.

Anschliessend wechseln wir vom Verlagshaus auf die Strasse, von
der Schriftlichkeit zur Miindlichkeit. Wir verlassen den innerjiidischen
Kommunikationsraum und horen uns die Unterhaltung im stidtischen
Alltag an. Hier trafen Mundart, andere Eigenarten, sogar Unhoflichkeiten
aufeinander. Es ist besonders aufschlussreich, die politische Bedeutung,
die man damals dem Baseldeutschen zuschrieb, in die Untersuchung der
ethnischen Dialektgruppe einzubezichen.

Im flinften Kapitel nehmen wir schliesslich die Perspektive der jii-
dischen Menschen ein, die wie jeder in der Region mit mehreren Sprachen
lebten. Je nach Situation reagierten sie auf die Nationalsprache Franzo-
sisch, den alemannischen Dialekt, eine Warenlieferung aus Leipzig oder
die neue Pariser Vorschrift zur Rezitation in der Synagoge. In dieser Viel-
falt von sprachlichem Handeln werden neben den nationalen Paradigmen
andere Motive und Werte deutlich. Insofern erlaubt diese Fallgeschichte
zur Sprachsituation in Basel auch eine Korrektur der jidischen Sprachge-
schichte des 18. und 19. Jahrhunderts, wie sie hiufig in Uberblickswerken
skizziert wird. Wir beobachten nicht das Aufgeben einer Sprache fiir eine
andere, keine Assimilation einer Minderheit durch eine Mehrheit, sondern
parallele und vielschichtige Prozesse, sowohl gesellschaftliche wie linguis-
tische. Die nationalromantische Idee von natiirlichen Sprachidentititen
sollte uns nun bei der Untersuchung historischer Verhiltnisse nicht mehr
im Weg stehen,!?

Die Bewertungen einer Sprache kénnen weit auseinanderliegen,
wenn ein Linguist nach objektiven Kriterien, ein Sprecherkollektiv nach
den Merkmalen eigener und fremder Sprache oder ein Individuum nach
seiner Kompetenz gefragt wird. Und oft bewerten wir nicht das, was wir
horen, sondern was wir an Korperkontakt fiihlen und an Stirnrunzeln
sehen (Abb. 1—3). Oder wir horen, wie im folgenden Beispiel, die Umwelt
lauter als den Menschen:

Eine junge Thurgauerin reiste 1864 fiir ein Familienfest nach Basel-
land und fiillte zwei Wochen mit Exkursionen. Auch eine Tagesfahrt ins
Elsass stand auf dem Programm, um einmal Frankreich und gleich auch

19



eine judische Siedlung zu erleben. «Ich wollte gar gerne einmal ein ganzes
Dorf voller Jiidlach sehen», schrieb sie in einem langen Reisebericht.!!
Die Landjuden versprachen ihr wohl mehr Lokalkolorit als die jiidischen
Stadter auf Schweizer Seite. Nach langer Kutschenfahrt kam die kleine
Partie in Hagenthal an, wurde erstmal in einer (christlichen) Gaststube
versorgt und tiber die Juden, «die tiberall die Gleichen sind», orientiert.

«Wir wollten ein bisschen selber seben und einen Gang durch das Dorf machen. Eine
gerade Strasse fiibrte durch dasselbe binab parallel mit esnem Bache, der von Gansen
wimmelte. Ganze Ziige Federvieb stolzierten auf der Strasse, umschnatterten die
Hauser. Grosse Gansefamilien badeten im Bache oder flogen einem Kind entgegen, das
ste lockte. Alte und junge Jiidlach sassen vor den Hausern, Kinder, alte und junge Weiber
standen berum mit Nichtstun oder mit Stricken beschaftigr. Keines verleugnete seinen
Ursprung, je dlter das Gesicht, je mebr das Fremde darin ausgedriickt war. Von dem
grossen Putze, den die Weiber alle Schabbis entfalten, konnte man nur den Schmutz
seben. Wir waren tm Elsass, im Vaterland der Génse, wir waren in Hagenthal und

gaffien die Juden an und sie uns.»

Zumindest entging der Touristin nicht die Komik der Situation, und dies
kratzt ein wenig am brutalen Ernst der Stereotypen, die die Thurgauerin
mitbrachte. Bei solch einer Betrachtung der Indigenen auf Abstand konnte
es schwerlich zu einer Verstindigung kommen. Insofern eine unergiebige
Quelle zur Sprache der Juden, kein Merkmal, kein Klang? Doch, denn
wir horen die Ganse schnattern. Als die beiden Frauen umkehren wollten,
versperrten ihnen sogar noch zwei «Ginse-Kerle» den Weg, sie mussten
regelrecht fliichten. Schnattern und Lillen folgte ihnen. Erzihlung und
Gesprich gab es dann erst wieder im (christlichen) Wirtshaus.

Die Ginse, schon in Hebels Geschichte vom ZundelFrieder die
letzten zuchtlosen Krachmacher auf der Strasse, fiillen die Sprachlosigkeit,
die die sehrvorsichtige Anniherung an den jiidischen Fremden hinterlisst.
Ein trauriges Dokument fiir die grosse kulturelle Sprachbarriere noch
1864, kurz vor der Volksabstimmung tiber die Zulassung von Juden zum
Schweizer Biirgerrecht.

Ich hoffe, mit diesem Buch zu jiidischer Geschichte in Basel die
Fremdheit und das Schnattern zu vertreiben und stattdessen einige ver-
standliche Worte zu platzieren.!?

Dasalte Worterbuch von 1796 des deutschen Grammatikers Adelung
lege ich dafiir am besten zur Seite. Es gab namlich noch ganz andere Wort-
deutungen fiir «Jidisch-Deutsch», nicht nur «verderbt» und «vermischt».

20



(2]

Sprachhandeln

Sprechen ist nicht nur Mitteilung, sondern auch Handlung. Besonders
deutlich wird dies in Situationen wie Verhandlungen, bei Zusicherungen
oder Beleidigungen. Oftmals begleiten und erginzen Gesten das gespro-
chene Wort. In stark ritualisierten Sprachhandlungen wie dem Eid oder
dem Vertragsabschluss gilt das Wort nur in Zusammenhang mit der
Geste. Im Bild wird die Kommunikation immer als korperliche Interakei-
on charakterisiert, hier zwischen zwei Mannern auf dem Land beim Kuh-
handel. Im 17. und 18. Jahrhundert kultivierte das stidtische Biirgertum
eine eigene Sprachkultur, weites Gestikulieren galt meist als unpassend.

Marquard F. D. Wocher, Marché entre deux Paisans Suisses, Aquatinta 1785.
Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Schenkung H. Albert Steiger-Bay, Basel
(Foto: Martin P.Biihler).




Stadtisches Judentum im Dreilandereck

Mit dem Zuzug von Elsdssern wihrend der Helvetik und Mediation, also
ab 1798, kam es erstmals in der Neuzeit wieder zu einer jiidischen Be-
volkerung im Kanton Basel.l3 Die Mehrheit der jiidischen Einwanderer
zog in die Stadt, denn sie waren Kaufleute, schitzten den Wirtschafts-
standort sowie sichere Warenmagazine und ein stidtisches Wechselrecht.
Da bereits mit Beginn der Restauration (1815) die meisten Kantone die
Einwanderung von Juden wieder erschwerten — so auch Basel —, konnte
die jiidische Gemeinde sich nicht entwickeln. Im Gegenteil, die Stadt-
regierung wiinschte sogar die vollstindige Revidierung der konfessions-
neutralen Bevolkerungspolitik und verschickte Ausweisungsbescheide.
Die Kinder erhielten keine Bleibegenehmigung, auf Ausnahmeregelun-
gen konnten nur abhiangig Beschiftigte und Religionslehrer hoffen. Im
frithen 19. Jahrhundert, als europaweit die Gleichstellung radikal oder
schrittweise umgesetzt wurde, war die Lage hier frustrierend, besonders
im Vergleich mit den Nachbarstaaten Frankreich und Grossherzogtum
Baden. Dort wurden Juden als Staatsbiirger mit Wahlrecht und Stimme
anerkannt. Der Kanton Basel verweigerte ihnen jedoch schon Aufenthalt,
Gewerbe und Wohnung — ohne Ansehen der Person und ihrer Biografie.
Im Zuge der Verfassungsverhandlungen 1848 erhielten erstmals jiidische
«Basler», denn so nenne ich alle Einwohner und Schulkinder der Stadt,
unbesehen, ob sie Stadtbiirger, Landbiirger, Schweizer oder Katholische
waren, eine bedingungslose Niederlassung. Auf eine weitere Entspannung
hoffend, richteten die Basler Familien einen neuen Synagogenraum ein.
Rein demografisch konnte es auch nur einen Aufschwung geben, denn
die Gemeinde zihlte damals nur 13 Haushalte mit insgesamt hundert
Erwachsenen und Kindern auf 26 ooo Einwohner. Mit der Schweizer
Judenemanzipation 1866 inderte sich die Rechtslage vollstindig, und im
generellen Stadtwachstum entstand eine grossere jiidische Bevolkerungs-
gruppe vor allem aus der Region. Schon 1868 wurde die heutige Synagoge
an der Leimenstrasse gebaut.

Die ersten Zuziiger und ihre Nachkommen behielten die franzo-
sische Staatsbiirgerschaft. Die Geburten wurden auf dem franzosischen
Konsulat oder in der elsissischen Heimatgemeinde gemeldet. Die Sohne
nahmen am Losverfahren zum Militirdienst teil. Viele Tochter heirateten
nach Frankreich, einige Familien kehrten Basel den Riicken fiir Colmar
und Strasbourg.

Die Religionsfreiheit konnte weitgehend gelebt werden, obwohl
der Kult in Basel erst 1866 offiziell zugelassen wurde. Viele Aufgaben der
Religionsgemeinde schulterten die Familien im Rahmen eines privaten
Vereins, doch hatte die Gemeinde keinen amtlichen Rabbiner, kein Prozes-
sionsrecht und keinen Friedhof. Diese inoffizielle Gottesdienstgemeinde
fiihrte — wie andere Westschweizer Gemeinden — ein Schattendasein am
Rande der franzosischen Kultusorganisation. Insofern miissen wir die

22



judischen Stadtbewohner immer auch als Expats ihrer Heimatdorfer im
franzo6sischen Sundgau betrachten, zum Beispiel als Hégenheimer und
Hagenthaler, in religioser wie staatsbiirgerlicher Hinsicht.

Erstaunlich problemlos verlief die wirtschaftliche und kulturelle
Integration am neuen Wohnort. Die zweite und dritte Generation konnte
meist schon ohne Diskussion am Schul- und Vereinsleben teilnehmen
und wurde fiir Handels- und Kreditkonsortien angefragt. So erhielten die
ersten jiidischen Schulkinder der Stadt dann auch Abonnements fiir die
Lesegesellschaft am Miinsterplatz, obwohl die Statuten dieses Aufklirer-
Vereins die Zeitungs- und Buchlektiire nur fir Stadtbiirger vorsahen.!*

Verallgemeinerungen sind jedoch bei der kleinen Gruppe, zudem
einer 6konomischen Elite, gar nicht hilfreich. Auch eine regelrechte Ver-
treibung jiidischer Mieter von den Nachbarn aus der Spalenvorstadt (1813)
gehorte zur Erfahrung vor Ort, war aber aus dem harmonisierenden Riick-
blick der Heimatgeschichtsschreibung verloren gegangen.!* Leider haben
wir keine Selbstzeugnisse dieser ersten Generationen in Basel, jedenfalls
keine Tagebiicher, Memoiren oder Briefkonvolute. Insofern miissen wir
uns mit einem Gruppenpuzzle begniigen, das jederzeit durch einen Ein-
zelfund neue Kontur erhalten konnte.

Fiir die Sprachgeschichte ist die Konstellation in Basel aus drei
Griinden besonders aufschlussreich. Erstens lief die jiidische Gemeinde
in Basel von 1803 bis zur Kultusfreiheit 1866 sozusagen unter dem Radar
der Konfessionalisierung. Die typische staatliche Aufsicht tiber die ge-
duldeten Religionskorperschaften entfiel, da die Existenz der Konfession
rechtlich und ordnungspolitisch ignoriert wurde. Damit entfiel auch die
Aushandlung der Religions- und Unterrichtssprache zwischen Staat und
Minderheitengruppe.

Zweitens verkorpert die jiidische Bevolkerung im Dreilindereck die
Verschrinkungen zwischen deutscher und franzosischer Orientierung. Ne-
ben den Musterbildern von «franzdsischem Judentum» und «deutschem
Judentum» kénnen wir so Entwicklungen sehen, die nicht nur nationaler
Zugehorigkeit geschuldet sind oder diese Logik sogar in Frage stellen.
Solche transnationalen Austauschprozesse und Positionen am Rande
werden heute in der Geschichtswissenschaft untersucht, um generelle
Entwicklungen, Widerspriiche und Ungleichzeitigkeiten zu erklaren.

Drittens bildet die Region einen aussergewohnlichen Dialekt-
raum fiir die Zeit der jiidischen Verbiirgerlichung und Urbanisierung. In
der Stadtgesellschaft spielte der Dialekt im Alltag und im politischen
Selbstverstindnis eine grosse Rolle. Er trug zu einer positiven nationalen
Identititsbildung bei, obwohl Baseldeutsch niher beim Alemannisch von
Schwarzwald, Rheintal und Vogesen liegt als bei den Dialektvarianten der
nachsten schweizerdeutschen Kantone. Wir konnen also davon ausgehen,
dass die giangigen Forderungen zur sprachlichen Integration von Auslin-
dern hier anders vorgetragen werden mussten. Tatsichlich hilft uns die
Vielfalt von gesprochenen und geschriebenen Dialekten und Sprachen in

23



der Region vor allem dabei, die Unterschiede zwischen Theorie und Pra-
xis, zwischen dsthetischem Anspruch und sprachlicher Kommunikation
leichter wahrzunehmen. Das Reden tiber die richtige und gute Sprache
liegt oftmals weit ab von der brauchbaren, gebrauchten und geliebten
Muttersprache. So wie sich viele Zeitgenossen berufen fiihlten, «jiidisches
Sprechen» zu beurteilen, zu verbessern und zu reglementieren, sehen wir
auch den Sprachgebrauch «der Basler» unter Kritik von Puristen, Pida-
gogen und Weltreisenden des 19. Jahrhunderts. Immerhin, so bescheinigte
1781 ein Berner Bildungspolitiker, sei Basel ein reger Treffpunkt vieler
Nationen, die Stidter sprachbegabt und das Baseldeutsch nicht ganz so
verderbt wie die anderen Deutschschweizer Varianten. Nur das Franzo-
sische werde sehr schlecht behandelt, warnte Johann Rudolf Sinner in
seinem franzosischen Reisefiihrer durch die Schweiz:

«Ceux qui arment a rencontrer beaucoup de monde, ne peuvent manguer de se plaire
en ce lieu [Hotel Drei Konige|, o# chaque jour on voit des etrangers de toutes les
nations, & on ’on parle quelquefois dans la méme beure cing ou six langues différentes.
Lallemand des Baslois, moins corrompu que celui des autres Sutsses, est un dialecte
particulier. Chaque ville de la Suisse a le sien, & le croit plus beau que celui des autres.
Mais les Allemands, accoutumés a une langue pure & élegante, sont presqu’également
étrangers dans toutes.

On remarque que les Baslois, quoique voisins de la France, ont de la peine a se defaire
d’une tres-mauvaise prononciation. 1l est rare d’en trouver qui ne disent <moue> au
lieu de <mo1>, &5°<soue> au lieu de <so1>.»16

Linguistische Mehrsprachigkeit, Jiddisch,
judischdeutsche Schrift

In diesem Buch werde ich nur wenig zusammentragen konnen, wie «Jid-
disch» um 1800 in Basel klang. Einerseits bin ich keine Dialektologin,
andererseits ist die Beweislage dafiir zu diinn. Doch bereits zum Einstieg
schlage ich vor, sich von der Gleichung «Juden sprachen Jiddisch» zu
verabschieden. Selbst eine exklusiv jiidische Sprache kann — historisch
gesehen — nicht die einzige Umgangssprache gewesen sein, sobald wir ei-
nen Menschen oder eine Gruppe in verschiedenen Lebenslagen betrachten.
Ohne eine theoretische Einfiihrung in Code-Switching, Code-Mixing und
mediale Diglossie durcharbeiten zu miissen, konnen wir dies an einem
anschaulichen Beispiel feststellen, nochmals einem Reisebericht, diesmal
tiber die schweizerischen Judendorfer im heutigen Aargau.

Im Jahr 1794 verfasste ein selbsternannter Experte aus Affoltern eine
Landeskunde der Grafschaft Baden, nachdem er die Tiler durchwandert,
die Felder begutachtet und die Einheimischen interviewt hatte. Auf die
judischen Einwohner des Surbtals warf der reisende Pfarrer einen sehr

24



Darstellung jiidischer Sprecher

Wenn in historischen Texten von «jiidischem» Sprechen die Rede ist, bleibt
zundchst einmal offen, ob eine jiddische Mundart oder ein anderer Aspekt
der Kommunikation auffiel.

In dieser wenig schmeichelhaften Darstellung einer jiidischen Gruppe wird
mit den sprachpragmatischen Anteilen der Rede gearbeitet: Handzeichen,
Beriihrung und Blickrichtung.

DieVorzeichnung fiir diese Tonfigurengruppe, um 1840 beliebte Dekorations-
ware in Stiddeutschland, stammte von Hieronymus Hess. Der Basler Zeich-
ner war fiir seine manchmal liebevollen, manchmal scharfen Karikaturen
seiner Zeitgenossen bekannt. Seine jiidischen Sujets unterstiitzten Stereo-
type, die in den groben Vervielfiltigungen aus Zizenhausen bedrohliche Ziige
bekommen, wie hier in einer Dreiergruppe um einen Ziegenbock.

Anton Sohn, Bockhandel (nach H. Hess), Zizenhausen 1830—1850.
Judisches Museum der Schweiz, JMS 1150 (Foto: Bennewitz).




skeptischen Blick.'” Er fiirchtete den «industriosen Juden» vor allem als
okonomischen Gegenpart zur Agrarbevolkerung. Doch bei aller Frem-
denangst liess er sich von Bildung und Ritus positiv iiberraschen. Seine
Darstellung wird haufig zitiert, um auf das Jiddische der Juden auf Schwei-
zer Gebiet hinzuweisen: «Ihre jiidisch deutsche Sprache redten sie unter
sich, sehr verstindlich hingegen mit uns.»!® Die jidischen Anwohner von
Endingen und Lengnau hitten danach eine «eigene» Sprache, die heute
als Westjiddisch klassifiziert wird. Florence Guggenheim, eine Wieder-
entdeckerin des Jiddischen nach dem Zweiten Weltkrieg, folgte diesem
historischen Hinweis und sicherte noch in den 1960er Jahren sprachliche
Sondermerkmale mit Tonaufnahmen. Internationale Jiddisten folgten dem
Phinomen, so dass die «Schweizer Judendorfer» auf der Landkarte der
spaten Jiddismen fest verankert sind. Im Nachwort werde ich kurz schil-
dern, welche wissenschaftliche Richtung der engagierten Linguistik sich
gezielt fiir diese Uberbleibsel einer jiidischen Sprachfamilie interessierte.

Pfarrer Maurer, der Berichterstatter des ausgehenden 18. Jahrhun-
derts, war fair genug uns mitzuteilen, wie er sich selbst mit den Dorf-
bewohnern verstindigt hatte: in einer gemeinsamen Sprache, ganz pro-
blemlos. Seine jidischen Auskunftspersonen wechselten also zwischen
zwei Sprachvarianten, reagierten auf den Besucher mit einem regionalen
Standard. In soziolinguistischer Beschreibung wire das ein Code-Swit-
ching, vergleichbar dem Wechsel zwischen Jugendsprache und Schulspra-
che oder dem Wechsel von Dialekt zu Standard. Jiddisch hitte danach nur
eine gruppenbildende Funktion wie ein Ortsdialekt. Beeindruckt zeigte
sich Maurer von der Schulbildung der Jungen in Endingen, die Hebriisch
fliessend lasen und tbersetzten. Im Nachbarort Lengnau seien die jidi-
schen Schulmeister weniger erfolgreich, sie

«betrethen vornemlich die Sprachkenntnif und das Lesen der bebriischen Bibel, allein

mit ungleichem Erfolg. Die Weiber haben deutsche Bibeln mit hebrdischen Charakteren
[Buchstaben], den Knaben hingt etwas mebr an. Einiche lasen in der bebrdischen
Sprache, und iibersezten mit einicher Fertigkeit. Die Ubr der Kirche schligt allen
drey Confessionen. |...]»"?

Hebriisch ist also nur mit Vorbehalt als jiidische Gruppensprache anzusehen,
da die Mehrheit der Frauen keinen aktiven Anteil daran hatte. Hingegen
ist die hebriische Schrift fiir Hebriisch wie Deutsch im Gebrauch gewesen.
Was das Jiddische eigentlich ausmachte, Grammatik, Worter, Beugung oder
Aussprache, erfahren wir von unserem historischen Gewihrsmann nicht.
Der Schweizer Spataufklirer brauchte unter anderem den Dialekt als
Anhaltspunke, um den jiidischen Untertanen von anderen zu unterscheiden.

«Wir batten uns tief die Idee derselben [der Juden| eingedriickt, denn es ist nicht nur
die mebr stadtische Kleidung, die von der antiquen der iibrigen Dorfbewobner so
sebr absticht, oder Bart und Dialekt, oder die sichtbare Bereitwilligkeit zu schachern,

26



welche den Jud kenntlich macht. Die Facon des feinern Gesichts, und der Ausdruck
von Schlaubeit und Betriebsamkeit, welche die Augen und Geberden verrathen, der
ganze Corperbau sticht gemeiniglich von dem schwebrfilligen, ebrlichen und simplen

Aussebn des Bauers sebr ab.»2°

So nimmt der Autor Sprache und Gebirden in den Katalog der unverin-
derlichen Kennzeichen auf, unter die auch die urbanere Mode und der
Korperbau fallen. Die gesellschaftliche Konstruktion von sprachlicher
Identitit — diesmal aus der Fremdbeschreibung — wird hier vorgefiihrt.
Immerhin warnte der Autor noch, dass der ein oder andere Jude den Pas-
santen tiuschen und einen «am Pflug graugewordnen Schweyzerbauern»
spielen konne.?! Sprachcodes sind weniger absolut als relativ zu bewerten.
Sprachvarietiten konnen als Verstindigungsbarrieren oder Differenzen
erlebt und funktionalisiert werden. Grundsitzlich, und das hilt Maurer fest,
wechseln wir in unserer Kommunikation stindig zwischen verschiedenen
Sprachvarietiten, von Familie zu Offentlichkeit, von Kirche zu Club, von
Distanz zu Nihe.

Knapp zweihundert Jahre spiter berichtete die Ethnologin Gug-
genheim von einer weiteren Bedeutungsverinderung des Jiddischen im
Surbtal:

«Unter jiidischen _Jugendlichen aus dem Surbtal ist auch der Brauch aufgekommen

durch Einfiigung von willkiirlich gewdblten bebrdischen Ausdriicken thr Jiddisch zu
threr «Gebermsprache> zu machen, die aber bald auch von christlichen Kameraden
tbernommen wurde. [Fussnote:| So erziblten mir Nichtjuden in Endingen, daf sie
1m Militdrdienst zusammen < Jiddisch> sprechen, um von andern Kameraden nicht

werstanden zu werden. »??

Aus einer iiberregionalen jiidischen Sprache ist so ein tiberkonfessioneller
Ortsdialekt geworden.

Ich verwende das Adjektiv «jiidischdeutsch» im Folgenden nicht
mehr im Sinne der Aufklirer und Sprachpuristen als Sprachbezeichnung
fir Westjiddisch oder jiidische Besonderheiten.2? Ich verwende «jlidisch-
deutsch» nur noch fiir die jiidische Typografie, nimlich deutsche Varietiten
mit hebriischen Buchstaben zu notieren, die Maurer in seinem Reisebericht
ebenfalls erwihnte.

Fiir mich ist diese historische Schreibweise ein Schliissel, um die
judische Sprachsituation um 1800 zu analysieren. In der gesamten Pe-
riode, die hier vorgestellt wird, schrieben und lasen Juden Deutsch mit
lateinischem oder hebriischem Alphabet. Ahnlich wie bei der Umstellung
des Tiirkischen auf lateinische Schrift in den kemalistischen Reformen
1928 oder wie die grafische Grenze zwischen kyrillischem Serbisch und
lateinischem Kroatisch, zog der Schriftwechsel eine scharfe Linie, wih-
rend die sprachliche Verinderung des Jiddischen zum Standarddeutschen
nur graduell zu bestimmen ist. Erst wenn wir diese mediale Dimension

27



von Sprache hinzunehmen, konnen wir soziale und kulturelle Prozesse
prazisieren, die in der historischen Debatte nicht ausdriicklich verhandelt
wurden.

Schweizer Lesern sollte der Bedeutungswechsel, der mit einem sol-
chen Zeichenwechsel einhergeht, einleuchten. Im Schweizerdeutschen ist
man daran gewohnt, beim Wechsel von miindlicher zu schriftlicher Form
auch die Sprache anzupassen: in der Unterhaltung Mundart, im geschrie-
benen Text Standard. Die Linguisten bezeichnen diesen Sprachwechsel
entlang des gewihlten Mediums als «mediale Diglossie». Die Verfremdung,
die entsteht, wenn wir gehortes oder gedachtes Sprechen aufschreiben, ist
verbliiffend.?> Mundartautoren erproben diesen freien Raum, in dem die
Silben und Dehnungen sich ungebindigt aus dem Zeichensatz bedienen
diirfen. Selbst fiir Muttersprachler fiihlt es sich jedoch wie eine Karus-
sellfahrt an, die Texte von Autoren wie Martin Frank zu entschliisseln.
Das Publikum entscheidet sich eher fiir den Genuss der Lesung oder der
Performance der Spoken-word-Autoren. Ahnlich kénnen wir uns die gra-
fischen Verwerfungen fiir Juden im 19. Jahrhundert vorstellen, einerseits
der traditionell jiidischdeutsch geschriebene Text und andererseits der
neue Text im ABC. Gleichzeitig ist Zweischriftigkeit heute aufgrund der
digitalen Kommunikationsmedien ein Alltagsphinomen. Hebraische und
arabische Kurznachrichten, insbesondere Dialekte, leuchten in verschie-
denen Alphabeten auf dem Smartphone.

28



10

11

12

13

14

15

Carl Pietzcker, zu Hause, aber daheim nicht. Hebelstudien (Wiirzburg 2010), S. 45-69.
Englische Erstveroffentlichung als Peter Burke, Languages and communities in early
modern Europe (Cambridge 2004).

Vgl. die sozialpolitische Schrift des jiidischen Hamburger Pidagogen Anton Rée, Die
Sprachverhiltnisse der heutigen Juden, im Interesse der Gegenwart und mit beson-
drer Riicksicht auf Volkserziehung (Hamburg 1844).

Johann Christoph Adelung, «Jiidisch», Lemma in: Versuch eines vollstindigen gram-
matisch-kritischen Worterbuches der Hochdeutschen Mundart (Leipzig 1796).
Basler Zeitung, 5. Sept. 1850, Schweizerische National-Zeitung, 5. Sept. 1850; Moses
Nordmann, Rede gehalten bei der Einweihung des Israelitischen Gebethauses in Basel,
4. Sept. 1850 (Basel 1850); vgl. Susanne Bennewitz, Basler Juden — franzosische Biir-
ger. Migration und Alltag einer jiidischen Gemeinde im frithen 19. Jahrhundert (Basel
2008), S. 131-138.

Vgl. Mi-Cha Flubacher, Integration durch Sprache — die Sprache der Integration.
Eine krtische Diskursanalyse zur Rolle der Sprache in der Schweizer und Basler
Integrationspolitik 19982008 (Gottingen 2014).

Stephan Elspaf}, Sprachgeschichte von unten. Untersuchungen zum geschriebenen
Alltagsdeutsch im 19. Jahrhundert (Tibingen 2005); Utz Maas, Was ist deutsch? Die
Entwicklung der sprachlichen Verhiltnisse in Deutschland (Miinchen 2012); Markus
Gasser, Emilie Buri und Annina Fischer, «Sprachkontinuitit und Mechanismen des
Sprachwandels», in: Historischer Atlas der Region Basel (Basel 2010).

Wichtige Beitrige zur Sozialgeschichte judischen Sprachwandels, s. Peter Freimark,
«Sprachverhalten und Assimilation. Die Situation der Juden in Norddeutschland in
der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts», Sacculum 31/3 (1980); Steven M. Lowen-
stein, The Berlin Jewish Community (New York 1994); Nils H. Roemer, Tradition und
Akkulturation. Zum Sprachwandel der Juden in Deutschland zur Zeit der Haskalah
(Miinster 1995); Simone Lissig, Jiidische Wege ins Biirgertum (Gottingen 2004).

Vgl. David Jan Sorkin, The transformation of German Jewry, 17801840 (New York
1987); Michael Brenner (Hg.), Judische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebriisch
und Jiddisch von der Aufklirung bis ins 20. Jahrhundert (Gottingen 2002); Aschkenas.
Zeitschrift fiir Geschichte und Kultur der Juden 18-19 (2008).

Nils H.Roemer, «Sprachverhiltnisse und Identitit der Juden in Deutschland im
18. Jahrhundert», in: Jiidische Sprachen in deutscher Umwelt (Gottingen 2002);
Stephan Braese, Eine europdische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden
1760-1930 (Gottingen 2010); Shlomo Berger u.a. (Hg.), Studia Rosenthaliana 36,
Nr. Speaking Jewish — Jewish Speak. Multilingualism in Western Ashkenazic culture
(2002).

Lisette Stihelin, Hochzeit in Benken 1864. Ein zeitgenossischer Bericht (Liestal
1999), S. 37—40.

Diese Monografie beruht auf dem unveroffentlichten Kapitel «Sprachwandel und
Literalitit» meiner Dissertation «Basel lernen. Das jlidische Leben in der Stadt im
frithen 19. Jahrhundert» (Diss. Universitit Basel 2005). Wihrend ich dort das Thema
als Position innerhalb der historisch-judaistischen Forschungsdiskussion entwickelte,
stelle ich nun die allgemein interessanten Aspekte der Stadt- und Migrationsge-
schichte vor, ohne die Bedenken der akademischen Debatte explizit aufzunehmen.
Eine methodische und wissenschaftsgeschichtliche Darlegung in Susanne Benne-
witz, «Jiidische Sprache und Schrift zwischen Nationalsprachen und Dialekten. Eine
soziolinguistische Darstellung zur Entwicklung im 19. Jahrhundert am Oberrhein»,
Alemannisches Jahrbuch 55/56 (2010).

Heiko Haumann (Hg.), Acht Jahrhunderte Juden in Basel (Basel 2005); Juden in Basel
im 19.und 20.Jahrhundert. Vorurteil und Lebenswirklichkeit, Bd. 104, Basler Zeit-
schrift fiir Geschichte und Altertumskunde (2004).

Zur Vergesellschaftung siche Bennewitz (2008), Kapitel «Teilnahme und Differenz»;
zur Lesegesellschaft S. 388-391.

Ebd., S. 276-284.

16 Jean Rodolphe Sinner, Voyage historique et littéraire dans la Suisse occidentale

29

(Neuchatel 1781), S. 54.



17

18
19
20
21
22

23

24

25

30

Hans Rudolf Maurer, Kleine Reisen im Schweizerland. Beytrige zur Topographie und

Geschichte desselben (Ziirich 1794), Kap. 25-28, davon ist das besonders gehissige

26. Kapitel ein Wiederabdruck von Hans Rudolf Maurer, «Beytrag zur Topographie

von (Ober-)Baden in der Schweitz. Die Juden», Helvetischer Calender (1786). Wie

beim Protestanten Friedrich Nicolai ist fiir diese Reiseliteratur der Aufklirer die Kon-
struktion religioser Stammescharaktere auffillig, vgl. Lucian Holscher, Geschichte der
protestantischen Frommigkeit in Deutschland (Miinchen 2005), S. 232-238.

Maurer (1794), S. 184.

Ebd., S.183f.

Ebd,, S. 168.

Ebd,, S. 176.

Florence Guggenheim-Griinberg, «Die Surbtaler Pferdehindlersprache», Zeitschrift
fur deutsche Philologie 100, Sonderheft Jiddisch (1981), S. 46.

«Jiidischdeutsch» ist in diesem Fall kein Attribut der Sprache und keine sprachsys-
tematische Klassifikation. Im 19. und 20. Jahrhundert wurde der Begriff teilweise als

abwertende Sprachbezeichnung benutzt, um Jiddisch als dialektale Abweichung des

Deutschen zu degradieren. Jeffrey A. Grossman, The discourse on Yiddish in Germany
from the enlightenment to the Second Empire (Rochester 2000); Werner Weinberg,
«Die Bezeichnung Jidischdeutsch. Eine Neubewertung», Zeitschrift fiir deutsche

Philologie 100 (1981).

Vgl. Shlomo Z. Berger, «Jiidisch-Deutsch as a Written Dialect of Yiddish in the Nether-
lands», Studia Rosenthaliana 41 (2009). Der Begriff «jiidischdeutsche» Schreibweise

scheint mir analytisch sinnvoller als «Deutsch in hebriischen Lettern», da die reine

Schriftklassifikation keine Bewertung der Sprache zwischen Standard und Varietit

impliziert. Weitere Fachbegriffe: Ashkenazic German oder Ketav Ivri.

Simon Aeberhard, «Zur Kenntlichkeit verfremden. Die Berndeutschtexte von Mar-
tin Frank», in: dialAktik (Ziirich 2014), S. 207.



	Einführung oder vier Reiseberichte

