Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 196 (2018)

Artikel: Judischdeutsche Drucke und Basler Mundart : judische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en







Susanne Bennewitz

Judischdeutsche Drucke und Basler Mundart

Judische Sprachen in Basel zu Beginn der Emanzipation

196. Neujahrsblatt fiir das Jahr 2018
Herausgegeben von der Gesellschatft fiir das Gute

und Gemeinniitzige Basel

Schwabe Verlag






Kollegen in Bibliotheken, Museen und Archiven haben mir
die Sichtung von materiellen wie immateriellen Quellen erst
einmal ermoglicht. Freunde und Mentoren haben mich
ausserdem bei meiner Arbeit unterstiitzt und das Ergebnis
verbessert. Hoffentlich habe ich mich bereits bei allen
bedankt.

Das Buch mochte ich den Kindern widmen, die sich

mit mir angefreundet haben, obwohl ich nicht ihre gewohnte
Sprache oder jedenfalls komisch gesprochen habe:

Oakley, Tilden, Jasper, Sofia, Maya, Helen, Ethan, Matthias,
Julie und Alexandra.






Inhaltsverzeichnis

ZumGeleit ..., 9
1. Einfiihrung oder vier Reiseberichte .......... 13
Sprache als gesuchtes Merkmal einer Gruppe ............... 15
Stadtisches Judentum im Dreilandereck ................... 22
Linguistische Mehrsprachigkeit, Jiddisch,

judischdeutsche Schrift . . ... .. ... .. . i 24
2.Vom Aleph Beth zum ABC.................... 31
ST SN IBPIETY e s s 0 5 0 95 5 6065 0 0 30 06 90 3 40 0 K 6 0 4 O O 33
D lateinischic Alplalietislering .« cosonvenvssasmusonpeas 36
Signieren: Kreuz, Kringel oder Name ..................... 38
Unterschriftenlisten des elsissischen Judentums von 1808 . .. .. 42
Die Zuvanderer B BaSEl. 55, 65 6 % 505 % 5 o w5k 0 508 510 5 ok 80k 0 08 5 46
Richtungswechsel fiir die Unterschrift . ... .cvovvvinsnvosnss 47
Wann taugt eine Unterschrift von Frauen oder Juden?. .. ...... 48
Kantonale Vorschriften fiir jiidische Buchhaltung ............ 52
Nachteile der ilteren Generation im Handelsverkehr ......... 60
Erfolg der Kinder in den allgemeinen Schulen .............. 66
Ubergangsschrift: Hebriisch fiir deutsche Texte ............. 68
3. Judischdeutsche Bilicher aus Basel ........... 73
Die neue Literatur der judischen Aufklarung ............... 76
Der jidischdeutsche Pentateuch von Mendelssohn .......... 78
Bibeliibersetzung in weltliche Sprachen ................... 79
Die Wahl des Zeichensatzes: Hebraisch oder Latein ......... 8o
Die biblischen Psalmen als deutscher Lyrikband ............ 82
Basel 1789: Ein Typograf und Revolutionsfliichtlinge ......... 88
Wilhelm Haas junior: Schriftschneider und Politiker ......... 89
Salomon Coschelsberg: Stoffe und Bicher ,.....c0uiensssss 91
Politik und religiose Reform ausgedeutscht fiir Elsdsser .. .. ... 94
Judischdeutsche Orthografie, perfektioniert in Basel ......... 95

Eine handliche Haggada fiir Pessach ...................... 100



Holzschnitte der Lutherbibel in der Haggada ............... 104

Mendelssohn-Bibel aus Basel ............................ 108
Nur fiir Ungelehrte und Frauenzimmer? ................... II1
Judischdeutsch: ein Trojanisches Pferd fiir Mission . . ......... 114
Mediengeschichtliche Einordnung . ....................... 116

4. Schnuure und Loose. Register des Redens 12

Digleke- 315 SOROIERE  « o 10 5e w50 0 55 570 5505 55 5.5 5 5 5505 5 mom o e 126
Mundart im Gegenwind von Schriftsprache

und Nationalisierung . ............ ... .. ..ciiiieeeennn... 126
«das sogenannte Baseldeutsche beibehalten und in wie fern?». .. 127
Aussagen vor den Schranken des Gerichts .................. 128
SCNINPEWOTECT = 5 566 55 55 5 55 5d e mw € e ma e s o mim o 3 0 8 5 130
JLACIVCTL & 5 51056562 00 005 8 550,06 9 05 e e o 5 o 131
Dialelkte Aot AUSIROAET « o s 50 0 6 56 5055 5 5 5.8 % 50k 551 0 b w0 0 om 132
Piccederésistance. .. .......oiiiiniiin i 134
Geschrei oder Wohlklang im Gottesdienst . ................. 135
Hebriische Ausdriicke imAlltag . ......................... 138
5. Sprachen zwischen Nationen ................. 141
Volkssprachen ......... .. ..o 143
Der Biirgereid 1791 auf die Franzosische Verfassung .......... 145
Sprachgrenze zwischen Sefarden und Aschkenasen .......... 146
Das Elsisser Idiom und die jiidische Kultusbehorde . ........ 148
Rabbiner Nordmann: Akademiker, Sozialreformer und Poet ... 150
Portugiesischer Ritus fiir die ganze Nation ................. 152
Colmarer Kultusbehorde arbeitet in Jiidischdeutsch . ......... 153
Bruderschaften und private Vereine ....................... 155
Schriften der Basler Synagogengemeinde .................. 157
Hebriisch in Ritus und Brauchtum ....................... 159
Ein Citoyen verewigt sich im Gebetbuch ................... 160
6.Epilog ... 165
Seitenverkehrt ......... .. ... . 167
Konserviertes Jiddisch des Surbtal und Elsass . . ............. 168
Blickwinkel der internationalen Jiddistik . .................. 172
Transkriptionsregeln ............... ... .. ... ... ... ..... 173
Ein Basler Dialektsprecher im YIVO-Studio. ................ 174
Was machteinen Namenaus? ............................ 176

Literaturverzeichnis ............... .. .. ... ... .. 181



Zum Geleit

In der bald 200-jihrigen Geschichte der Neujahrsblitter der GGG gab es
immer wieder Zeiten, in denen die Frage gestellt wurde: Ist eine solche
Publikation noch zeitgemiss? Gibt es eine Leserschaft fiir sie? Miisste
ihr Charakter nach fiinfzig, hundert oder hundertfiinfzig Jahren nicht
verandert werden? Ein paar tiefer greifende Verinderungen fanden denn
auch statt: Das Blatt fiir die Jugend wurde zu einem Heft fiir die Jugend,
das Heft fiir die Jugend zu einem Heft fir Erwachsene. Das Heftchen zu
einem Buch. Die weiteren Verinderungen waren vor allem technischer
und asthetischer Natur. Farbbilder hielten Einzug, Illustrationen wurden
haufiger. Die Entwicklung der digitalen Technik wiirde es heute erlauben,
Inhalte nur noch elektronisch zur Verfiigung zu stellen. Auf der anderen
Seite ist der Tod des Buches alles andere als gewiss.

Auch die Arbeit der Kommission hat sich immer wieder verandert.
Zeiten, in denen die Kommission aus einer Vielzahl von Manuskripten
das Passendste und Beste auswihlen konnte, wechselten ab mit Auftra-
gen an Autorinnen und Autoren, bestimmte Themen zu behandeln, die
als besonders wiinschenswert oder aktuell betrachtet wurden. Manchmal,
gliicklicherweise eher selten, wurde ein Manuskript im letzten Moment
zuriickgezogen oder es war schwierig, ein geeignetes von der richtigen
Qualitit zu finden. Oder wir fanden fiir unsere Wunschthemen einfach
keine geeigneten Bearbeiter. Der Auftrag, sich um die «Forderung der
Geschichtskenntnisse iiber Basel», wie er auf der Webseite der GGG zu-
sammengefasst wird, konnte aber immer wieder erfiillt werden.

Ein Problem hat sich in all den Jahren, in denen wir uns mit den
Neujahrsblittern beschiftige haben, nie gestellt: Mangel an moglichen
Inhalten. Auch in den Quellen finden wir keine Hinweise darauf, dass sich
die Kommissionsmitglieder je dariiber beklagt hitten, dass alles schon
erforscht, aufbereitet und publiziert sei. Natiirlich hat jede Zeit ihre ecigene
Sicht auf Vergangenes, und so betrachtet sind auch mehrfache Bearbei-
tungen bestimmter Themen sinnvoll. Aber es gibt auch nach 195 Binden
Themenkreise, die vollig neu sind.

Mit ihrer Arbeit iiber «Jlidischdeutsche Drucke und Basler Mundart —
Judische Sprachen in Basel zu Beginn der Emanzipation» eroffnet uns
Susanne Bennewitz den Blick auf Fragestellungen, die so bisher noch nie
im Rahmen unserer Neujahrsblitter behandelt wurden. Unsere gemein-
same Kultur ist und wird auch von Zuwanderern getragen und gestaltet.



Susanne Bennewitz interessiert sich in ihrer Forschung zur Geschichte

der Juden in unserer Region hier besonders fiir Kommunikation, also die

Gestaltung von Beziehungen, sei es in der Familie, sei es in einer sozia-
len Gruppe, einer Religionsgruppe, in einem Stadtviertel oder zwischen

Regierung und Biirger. «Jiidische Sprachen» meint in diesem integrativen

Ansatz, dass wir innerhalb einer spezifischen Gruppe Sondersprachen fest-
stellen konnen, aber immer auch iiber Grenzen hinweg kommuniziert

wird, also gemeinsame Sprachen entstehen. Dieses Thema ist in einer

Region, in der nicht nur eine Vielzahl von Dialekten, sondern auch zwei

Sprachkulturen aufeinanderstossen, besonders interessant. Zudem ist die

erste Hilfte des 19. Jahrhunderts eine Zeit der Umwilzung, nicht nur im

rein politischen Sinne, sondern auch in der Bildungsgeschichte. Der sich

langsam etablierende Verwaltungsstaat verwaltet seine Biirger auch iiber
deren Alphabetisierung. Gleichzeitig — und Susanne Bennewitz zeigt das

sehr schon — ermichtigt das Schreibenkénnen den einzelnen Biirger, und

immer mehr auch die einzelne Biirgerin.

Wie nun die jiidische Bevolkerung, die sich nicht nur in mehreren Sprachen,
sondern auch in zwei verschiedenen Schriftsystemen bewegt, auf diese He-
rausforderungen und Moglichkeiten reagiert, wird von Susanne Bennewitz

anhand von vielen, zum Teil zum ersten Mal auf diese Fragestellungen hin

ausgewerteten Quellen untersucht. Wer unterschreibt wann wie und mit

welchem Namen? Dem hebriischen, dem jiddischen oder dem deutschen?

Und tut er dies in hebriischer oder lateinischer Schrift? Von links nach

rechts oder von rechts nach links? Wie wird ein Liecbesbrief geschrieben?

Und was bedeutet die Wahl der Sprache fiir einen Menschen, der in beiden

Sprach- und Schriftwelten zuhause ist? Wie schlagen sich die Bemiihun-
gen um eine systematisierte Orthografie im deutschen Schriftgebrauch

auf die Schreibungen deutscher Sprache in hebriischen Lettern nieder?

In einem Kapitel befasst sich die Autorin mit einschligiger Buchproduktion

in Basel — eine eigene, hochst interessante Kulturgeschichte mit neuen

Erkenntnissen.

Ebenso aufmerksam sichtet Susanne Bennewitz die Quellen im Hinblick

auf die soziale Zuordnung von Sprachen. Wenn Kommunikation im Alltag

und Sprachpolitik auch eine Hauptrolle spielen, so scheinen im Hinter-
grund auch andere Geschichten auf: Frauengeschichte, Alltagsgeschichte,
Bildungsgeschichte, Geschichte der Vorurteile und Stereotypen und

vieles mehr. Stets liest die Autorin ihre Quellen auch gegen den Strich

und hinterfragt iibliche Interpretationen. Und immer lisst sie uns dahinter
die Menschen sehen: den Hindler, der nicht schreiben kann und deshalb

tibervorteilt wird, den jungen Verliebten, der den zukiinftigen Schwieger-
eltern gefallen will, die lachende Babette Bloch.

Die Kapitel werden von einer Erzihlung in Bildern begleitet: Wer
will, kann zuerst einmal die Thematik in Bildern verfolgen. Die Autorin

10



hat mit ihrer Auswahl und den kundigen Erklirungen dazu nicht nur einen
Einstieg in das Thema, sondern auch einen Blick in eine wenig bekannte
grafische Welt ermoglicht.

Die Kommission dankt Susanne Bennewitz ganz herzlich dafiir,
dass sie ihre Forschung mit dieser sorgfiltig recherchierten und klar dar-
gestellten Untersuchung fiir die Leser und Leserinnen des Neujahrsblatts
zuginglich gemacht hat.

Doris Tranter
Prisidentin der Kommission zum GGG Neujahrsblatt

II






1(X)







Einfiihrung oder vier Reiseberichte

Sprache als gesuchtes Merkmal einer Gruppe

Diskussionen iiber Amtssprachen, Unterrichtssprachen und die sprach-
liche Integration von Migranten fiillen nicht erst heute die ersten Seiten
der Tageszeitungen. In dhnlicher Reihung verkntipften Intellektuelle vor
zweihundert Jahren politische und kulturelle Ziele mit der Sprachen-
frage. Die Empfindlichkeit fiir vornehme oder baurische, fiir eigene oder
fremde Sprache entziindete sich dabei nicht unbedingt an sprachstruktu-
rellen Merkmalen. Kleidung, Korperhaltung, Betonung oder Lautstirke
konnen — heute wie damals —wesentlich beeinflussen, ob uns eine Sprache
unpassend oder anders erscheint. Schon kleinste Abweichungen in der
Vokalisierung oder Grammatik von dem, was ich fiir eine bestimmte Kom-
munikationssituation als «normal» empfinde, konnen meine Neugier fes-
seln: weshalb schaut er mir nicht in die Augen ..., weshalb spricht sie mit
mir Hochdeutsch ..., woher kenne ich diesen schwermiitig nasalen Klang?

Unser Verstandnis von Gruppensprachen und Sprachzugehorigkeit
ist sozial trainiert und dabei hochsensibel. Jedenfalls nehmen wir Sprach-
unterschiede — oder im kulturwissenschaftlichen Ausdruck «cultural
boundaries» — oftmals so ernst wie Sprachgrenzen und -hindernisse, also
«cultural borders». Die Soziolinguistik, die sich um Sprache als soziales
Verhalten kiimmert, lisst daher aus systematischen Griinden sogar die
Unterscheidung zwischen Sprache und Fremdsprache ganz fallen, wenn
eine Kommunikationssituation beschrieben wird.

Schon 1811 hat der Theologe und alemannische Mundartdichter
Johann Peter Hebel einen dhnlichen Hinweis gegeben, nimlich mit der
literarischen Miniatur iiber den ZundelFrieder auf der Flucht aus dem
Zuchthaus.! Auf seinem Weg ins Ausland musste der Frieder eine badische
Grenzstadt passieren, deren Tore entsprechend gut bemannt waren.

I5

«und als schon auf allen Straflen Steckbriefe voran flogen, gelangte er Abends noch
unbeschrieen an ein Stidilein an der Grinze. Als thn bier die Schildwache an-
balten wollte, wer er sey, und wie er biefle, und was er im Schilde fiibre; <Konnt
thr polnisch?> fragte berzhaff der Frieder die Schildwache. Die Schildwache sagt:
<Auslandisch kann ich ein wenig ja! Aber polnisches bin ich noch nicht darunter
gewabr worden.»

<Wenn das 1st,» sagte der Frieder, <so werden wir uns schlecht gegeneinander explici-
ren konnen. Ob kein Offizter oder Wachtmeister am Thor sey?> Die Schildwache holt



den Thorwdchter, es sey ein Polack an dem Schlagbaum, gegen den sie sich schlecht
expliciren konne. Der Thorwdchter kam zwar, entschuldigte sich aber [ ...] <es wird
itm ganzen Stadtel schwerlich jemand seyn, der capabel ware, es zu dollmetschen.>»

Nach kurzem Abwigen und Austausch von Freundlichkeiten einigte man
sich, dass der Frieder am besten nicht lange verweile, sondern die Stadt
passiere. Es reichte ihm noch fiir die Aufbesserung seines Speiseplans,
denn der Zuchthiusler schnappte sich unterwegs eine — bekanntlich
schnatternde — Gans am Hals und versteckte sie unterm Mantel. Es war
ihm wichtig,

«etner Gans, die sich auf der Gasse verspdtet batte, ein paar gute Lebren zu geben. <In
euch Gdnse>, sagte er, <ist ketne Zucht zu bringen. Ihr gebort, wenns Abend ist, ins

Haus oder unter gute Aufsicht.»»

Den Soldner im Torhduschen am anderen Ende der Stadt herrschte er mit
einem selbstbewussten «Werda?» an und konnte so problemlos ins Freie
zichen. Der Dichter Hebel iiberspitzt die Tatsache, dass man nicht sein
muss, als wen man sich ausruft. So entkommt der Zuchthiusler, gewitzt
oder intuitiv, dem Fahndungsraster.

Mit Sprachhandeln werden Vorurteile und Stereotype abgerufen.
Zuhoren und Verstehen sind von Konvention und Autoritit verstellt. Der
Historiker Peter Burke wihlte daher fiir sein Buch iiber Sprachen und
Gesellschaften in der Frithen Neuzeit den provokanten Titel «Worter ma-
chen Leute».2 Unter dieser Primisse mochte ich in diesem Buch jiidisches
Sprechen und Schreiben um 1800 vorstellen, als historische Anniherung
an soziale Phinomene.

Amtliche und wissenschaftliche Bekanntmachungen zu Beginn der
Moderne tiber «die» Sprache «der» Juden sind zahllos. Wir konnen uns
in historischen Worterbiichern, isthetischen Traktaten und alten Zoll-
ordnungen tiber solche Klassifikationen informieren. Die Frage ist, ob wir
daraus mehr iiber die historische Sprachpraxis einer Minderheit oder tiber
das Sprachideal einer angenommenen Mehrheit erfahren. Der Verdacht ist
dass der Wunsch, Unterschiede zu entdecken (die dann Gesellschaften Sinn
und Zusammenbhalt verleihen), meist so stark war, dass die Suche danach
in jedem Fall fruchtete. Diese Differenzerfahrung ist fiir sich ggnommen
eine historische Tatsache, denn sie wurde so erlebt. Sie sollte uns aber
nicht dazu verleiten, deswegen diese Differenzen zu objektivieren, zu
dramatisieren oder zu uniiberwindlichen Hiirden auszubauen.

Ich mochte am Beispiel der jiidischen Bevolkerung in Basel auf-
zeigen, wie viele unterschiedliche Kontexte des Redens und Schreibens
wir finden konnen und welche Nuancen, Zuordnungen und Sprecher-
identititen sich abwechselten. Den ideologischen Diskurs iiber Sprache
konnen wir dabei nicht ausblenden. Sprachverwendung lasst sich nicht
von gesellschaftlicher Bewertung und Sprecheridentititen ablosen. Aber

b

16



(1]

Korpersprache

Haltung, Gesten und Mimik sind ein wesentlicher Teil unserer Kommuni-
kation. Oftmals konzentriert sich die historische Sprachforschung allein
auf Wortschatz, Grammatik und Lautung, um Sprechergruppen zu charak-
terisieren. Fiir die Ausbildung des biirgerlichen Sprachideals sind aber zu-
nichst die begleitenden Merkmale der Lautsprache wie Korperhaltung und
Lautstirke wichtig gewesen. Erst im 19. Jahrhundert feilte man am gespro-
chenen Wort und trainierte Schriftsprache fiir die freie Rede. Dieses Bas-
ler Blatt, wahrscheinlich von Hieronymus Hess, karikiert Standesunterschie-
de und personlichen Habitus in der Kommunikation.

Hieronymus Hess (oder Umkreis), Zwei Herren im Gesprich, Bleistift.
Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Geschenk Marie-Christine Wackernagel-
Burckhardt, Basel (Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Biihler).




wir werden Unterschiede feststellen zwischen dem Gerede tiber jiidische

Sprache cinerseits und der Kommunikation mit jiidischen Menschen

in einem regionalen und individuellen Zusammenhang andererseits. Es

brauchte weit seltener einen bezahlten Dolmetscher, als die politische

Debatte vermuten lisst, weder fiir den selbsternannten «Polaken» Zundel-
Frieder, noch fiir «den Juden».

Ich konzentriere mich auf den Zeitraum von der Franzosischen
Revolution bis zum Jahr 1850, als in Basel unter Teilnahme der Stadtpro-
minenz die Synagoge am Heuberg eingeweiht wurde. In dieser Epoche von
der Helvetik bis zur Griindung des Bundesstaats formierte sich erstmals
in der Neuzeit in Basel eine jiidische Gemeinde, fast ausschliesslich aus
Zuzigern aus dem Elsass. In ganz Europa verinderte sich die politische
und damit kulturelle Situation fiir jiidische Bevolkerungsgruppen durch
den Beginn der Gleichstellung und biirgerlichen Akzeptanz. Neben den
zih verhandelten Themen der jidischen Berufsstruktur und des «alten»
Glaubens stand, als drittes, die besondere Sprache der «ebriischen Na-
zion» auf dem Priifstand.?

Wihrend in dem grammatischen Worterbuch von Johann Chris-
toph Adelung noch 1796 unter dem Stichwort «Jiidisch» als gesichertes
Wissen verbreitet wurde: «Jiidisch-Deutsch, die verderbte hebriische und
mit Deutsch vermischte Sprache der heutigen Juden»,* bescheinigte man
funfzig, sechzig Jahre spater mehrheitlich, dass judische Nachbarn durch
keine besondere Sprache mehr auffielen. Seit den grossen Kultusreformen
der 1840er Jahre galt sogar im Gottesdienst, auf jeden Fall fiir die Predigt,
Deutsch als Standard. Bei der Einweihungsfeier der Basler Synagoge 1850
lauschten die Honoratioren der Stadt einer rhetorisch iiberzeugenden
Ansprache eines Rabbiners und «althebriischen Gesingen» des israeliti-
schen Chores aus Frankreich.’

Judische Literatur, Unterrichts- wie Familiensprache hitten sich
danach innerhalb einer Phase von drei bis vier Generationen den Kontakt-
sprachen angeglichen und damit eine soziale wie kulturelle Integration
ermoglicht. Auch dies ist bereits eine Interpretation, denn aus Sicht der
historischen Forschung zur Sprachstandardisierung wire es logischer,
die Verinderung beim Sprachkontakt selbst zu beobachten, also als ein
Ergebnis von gemeinsamen sozialen Raumen und nicht als Vorleistung
und Eintrittsbillett zur biirgerlichen Gesellschaft. Eine schematische
Spracherzichung, wie sie der Linguist Higgins im Musical My Fair Lady
an seiner Versuchsperson durchexerziert, ist nimlich nicht nur fiir Eliza
Doolittle von diirftigem Erfolg gekront.® Jedenfalls aus Sicht der heutigen
Sprachwissenschaft gelten solche Top-down-Modelle nicht mehr als hin-
reichende Erklirung fiir neue Sprachstile und Homogenisierung.’

Wie und weshalb die jiidische Bevolkerung eine Kompetenz in den
Orts- und Amtssprachen erwarb, untersuche ich daher im zweiten Kapitel
an der Alphabetisierung und der Schreibkompetenz. Die jiidische Religion
und Kultur ist eindeutig schriftbasiert, insofern gehorten Grundkennt-

18



nisse der hebriischen Schrift schon vor dem 19. Jahrhundert zum Bildungs-
standard judischer Minner. Doch die allgemeine Literalisierung in der
lateinischen Schrift fand fiir diese Bevolkerungsgruppe parallel zu der der
Bevolkerungsmehrheit erst in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts statt.®

Im nachsten Kapitel stelle ich einen Abschnitt der jiidischen Geistes-
und Literaturgeschichte vor: die jiidische Aufklirungsbewegung mit ihrem
Wunsch nach gelehrten und poetischen Sprachen.? Wichtige Biicher dieser
Phase der Spataufklirung sind ausgerechnet im — aus jiidischer Perspek-
tive — abgelegenen Basel produziert worden. Das klingt unwahrscheinlich,
ist aber in Fachbibliotheken weltweit zu bewundern. Ein Colmarer Einwan-
derer startete dafiir eine Kooperation mit dem Druckhaus Haas.An diesem
Verlagsprogramm sehen wir die enorme Bedeutung der hebriischen Schrift,
die noch im 19. Jahrhundert fiir deutsche Texte verwandt wurde.

Anschliessend wechseln wir vom Verlagshaus auf die Strasse, von
der Schriftlichkeit zur Miindlichkeit. Wir verlassen den innerjiidischen
Kommunikationsraum und horen uns die Unterhaltung im stidtischen
Alltag an. Hier trafen Mundart, andere Eigenarten, sogar Unhoflichkeiten
aufeinander. Es ist besonders aufschlussreich, die politische Bedeutung,
die man damals dem Baseldeutschen zuschrieb, in die Untersuchung der
ethnischen Dialektgruppe einzubezichen.

Im flinften Kapitel nehmen wir schliesslich die Perspektive der jii-
dischen Menschen ein, die wie jeder in der Region mit mehreren Sprachen
lebten. Je nach Situation reagierten sie auf die Nationalsprache Franzo-
sisch, den alemannischen Dialekt, eine Warenlieferung aus Leipzig oder
die neue Pariser Vorschrift zur Rezitation in der Synagoge. In dieser Viel-
falt von sprachlichem Handeln werden neben den nationalen Paradigmen
andere Motive und Werte deutlich. Insofern erlaubt diese Fallgeschichte
zur Sprachsituation in Basel auch eine Korrektur der jidischen Sprachge-
schichte des 18. und 19. Jahrhunderts, wie sie hiufig in Uberblickswerken
skizziert wird. Wir beobachten nicht das Aufgeben einer Sprache fiir eine
andere, keine Assimilation einer Minderheit durch eine Mehrheit, sondern
parallele und vielschichtige Prozesse, sowohl gesellschaftliche wie linguis-
tische. Die nationalromantische Idee von natiirlichen Sprachidentititen
sollte uns nun bei der Untersuchung historischer Verhiltnisse nicht mehr
im Weg stehen,!?

Die Bewertungen einer Sprache kénnen weit auseinanderliegen,
wenn ein Linguist nach objektiven Kriterien, ein Sprecherkollektiv nach
den Merkmalen eigener und fremder Sprache oder ein Individuum nach
seiner Kompetenz gefragt wird. Und oft bewerten wir nicht das, was wir
horen, sondern was wir an Korperkontakt fiihlen und an Stirnrunzeln
sehen (Abb. 1—3). Oder wir horen, wie im folgenden Beispiel, die Umwelt
lauter als den Menschen:

Eine junge Thurgauerin reiste 1864 fiir ein Familienfest nach Basel-
land und fiillte zwei Wochen mit Exkursionen. Auch eine Tagesfahrt ins
Elsass stand auf dem Programm, um einmal Frankreich und gleich auch

19



eine judische Siedlung zu erleben. «Ich wollte gar gerne einmal ein ganzes
Dorf voller Jiidlach sehen», schrieb sie in einem langen Reisebericht.!!
Die Landjuden versprachen ihr wohl mehr Lokalkolorit als die jiidischen
Stadter auf Schweizer Seite. Nach langer Kutschenfahrt kam die kleine
Partie in Hagenthal an, wurde erstmal in einer (christlichen) Gaststube
versorgt und tiber die Juden, «die tiberall die Gleichen sind», orientiert.

«Wir wollten ein bisschen selber seben und einen Gang durch das Dorf machen. Eine
gerade Strasse fiibrte durch dasselbe binab parallel mit esnem Bache, der von Gansen
wimmelte. Ganze Ziige Federvieb stolzierten auf der Strasse, umschnatterten die
Hauser. Grosse Gansefamilien badeten im Bache oder flogen einem Kind entgegen, das
ste lockte. Alte und junge Jiidlach sassen vor den Hausern, Kinder, alte und junge Weiber
standen berum mit Nichtstun oder mit Stricken beschaftigr. Keines verleugnete seinen
Ursprung, je dlter das Gesicht, je mebr das Fremde darin ausgedriickt war. Von dem
grossen Putze, den die Weiber alle Schabbis entfalten, konnte man nur den Schmutz
seben. Wir waren tm Elsass, im Vaterland der Génse, wir waren in Hagenthal und

gaffien die Juden an und sie uns.»

Zumindest entging der Touristin nicht die Komik der Situation, und dies
kratzt ein wenig am brutalen Ernst der Stereotypen, die die Thurgauerin
mitbrachte. Bei solch einer Betrachtung der Indigenen auf Abstand konnte
es schwerlich zu einer Verstindigung kommen. Insofern eine unergiebige
Quelle zur Sprache der Juden, kein Merkmal, kein Klang? Doch, denn
wir horen die Ganse schnattern. Als die beiden Frauen umkehren wollten,
versperrten ihnen sogar noch zwei «Ginse-Kerle» den Weg, sie mussten
regelrecht fliichten. Schnattern und Lillen folgte ihnen. Erzihlung und
Gesprich gab es dann erst wieder im (christlichen) Wirtshaus.

Die Ginse, schon in Hebels Geschichte vom ZundelFrieder die
letzten zuchtlosen Krachmacher auf der Strasse, fiillen die Sprachlosigkeit,
die die sehrvorsichtige Anniherung an den jiidischen Fremden hinterlisst.
Ein trauriges Dokument fiir die grosse kulturelle Sprachbarriere noch
1864, kurz vor der Volksabstimmung tiber die Zulassung von Juden zum
Schweizer Biirgerrecht.

Ich hoffe, mit diesem Buch zu jiidischer Geschichte in Basel die
Fremdheit und das Schnattern zu vertreiben und stattdessen einige ver-
standliche Worte zu platzieren.!?

Dasalte Worterbuch von 1796 des deutschen Grammatikers Adelung
lege ich dafiir am besten zur Seite. Es gab namlich noch ganz andere Wort-
deutungen fiir «Jidisch-Deutsch», nicht nur «verderbt» und «vermischt».

20



(2]

Sprachhandeln

Sprechen ist nicht nur Mitteilung, sondern auch Handlung. Besonders
deutlich wird dies in Situationen wie Verhandlungen, bei Zusicherungen
oder Beleidigungen. Oftmals begleiten und erginzen Gesten das gespro-
chene Wort. In stark ritualisierten Sprachhandlungen wie dem Eid oder
dem Vertragsabschluss gilt das Wort nur in Zusammenhang mit der
Geste. Im Bild wird die Kommunikation immer als korperliche Interakei-
on charakterisiert, hier zwischen zwei Mannern auf dem Land beim Kuh-
handel. Im 17. und 18. Jahrhundert kultivierte das stidtische Biirgertum
eine eigene Sprachkultur, weites Gestikulieren galt meist als unpassend.

Marquard F. D. Wocher, Marché entre deux Paisans Suisses, Aquatinta 1785.
Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Schenkung H. Albert Steiger-Bay, Basel
(Foto: Martin P.Biihler).




Stadtisches Judentum im Dreilandereck

Mit dem Zuzug von Elsdssern wihrend der Helvetik und Mediation, also
ab 1798, kam es erstmals in der Neuzeit wieder zu einer jiidischen Be-
volkerung im Kanton Basel.l3 Die Mehrheit der jiidischen Einwanderer
zog in die Stadt, denn sie waren Kaufleute, schitzten den Wirtschafts-
standort sowie sichere Warenmagazine und ein stidtisches Wechselrecht.
Da bereits mit Beginn der Restauration (1815) die meisten Kantone die
Einwanderung von Juden wieder erschwerten — so auch Basel —, konnte
die jiidische Gemeinde sich nicht entwickeln. Im Gegenteil, die Stadt-
regierung wiinschte sogar die vollstindige Revidierung der konfessions-
neutralen Bevolkerungspolitik und verschickte Ausweisungsbescheide.
Die Kinder erhielten keine Bleibegenehmigung, auf Ausnahmeregelun-
gen konnten nur abhiangig Beschiftigte und Religionslehrer hoffen. Im
frithen 19. Jahrhundert, als europaweit die Gleichstellung radikal oder
schrittweise umgesetzt wurde, war die Lage hier frustrierend, besonders
im Vergleich mit den Nachbarstaaten Frankreich und Grossherzogtum
Baden. Dort wurden Juden als Staatsbiirger mit Wahlrecht und Stimme
anerkannt. Der Kanton Basel verweigerte ihnen jedoch schon Aufenthalt,
Gewerbe und Wohnung — ohne Ansehen der Person und ihrer Biografie.
Im Zuge der Verfassungsverhandlungen 1848 erhielten erstmals jiidische
«Basler», denn so nenne ich alle Einwohner und Schulkinder der Stadt,
unbesehen, ob sie Stadtbiirger, Landbiirger, Schweizer oder Katholische
waren, eine bedingungslose Niederlassung. Auf eine weitere Entspannung
hoffend, richteten die Basler Familien einen neuen Synagogenraum ein.
Rein demografisch konnte es auch nur einen Aufschwung geben, denn
die Gemeinde zihlte damals nur 13 Haushalte mit insgesamt hundert
Erwachsenen und Kindern auf 26 ooo Einwohner. Mit der Schweizer
Judenemanzipation 1866 inderte sich die Rechtslage vollstindig, und im
generellen Stadtwachstum entstand eine grossere jiidische Bevolkerungs-
gruppe vor allem aus der Region. Schon 1868 wurde die heutige Synagoge
an der Leimenstrasse gebaut.

Die ersten Zuziiger und ihre Nachkommen behielten die franzo-
sische Staatsbiirgerschaft. Die Geburten wurden auf dem franzosischen
Konsulat oder in der elsissischen Heimatgemeinde gemeldet. Die Sohne
nahmen am Losverfahren zum Militirdienst teil. Viele Tochter heirateten
nach Frankreich, einige Familien kehrten Basel den Riicken fiir Colmar
und Strasbourg.

Die Religionsfreiheit konnte weitgehend gelebt werden, obwohl
der Kult in Basel erst 1866 offiziell zugelassen wurde. Viele Aufgaben der
Religionsgemeinde schulterten die Familien im Rahmen eines privaten
Vereins, doch hatte die Gemeinde keinen amtlichen Rabbiner, kein Prozes-
sionsrecht und keinen Friedhof. Diese inoffizielle Gottesdienstgemeinde
fiihrte — wie andere Westschweizer Gemeinden — ein Schattendasein am
Rande der franzosischen Kultusorganisation. Insofern miissen wir die

22



judischen Stadtbewohner immer auch als Expats ihrer Heimatdorfer im
franzo6sischen Sundgau betrachten, zum Beispiel als Hégenheimer und
Hagenthaler, in religioser wie staatsbiirgerlicher Hinsicht.

Erstaunlich problemlos verlief die wirtschaftliche und kulturelle
Integration am neuen Wohnort. Die zweite und dritte Generation konnte
meist schon ohne Diskussion am Schul- und Vereinsleben teilnehmen
und wurde fiir Handels- und Kreditkonsortien angefragt. So erhielten die
ersten jiidischen Schulkinder der Stadt dann auch Abonnements fiir die
Lesegesellschaft am Miinsterplatz, obwohl die Statuten dieses Aufklirer-
Vereins die Zeitungs- und Buchlektiire nur fir Stadtbiirger vorsahen.!*

Verallgemeinerungen sind jedoch bei der kleinen Gruppe, zudem
einer 6konomischen Elite, gar nicht hilfreich. Auch eine regelrechte Ver-
treibung jiidischer Mieter von den Nachbarn aus der Spalenvorstadt (1813)
gehorte zur Erfahrung vor Ort, war aber aus dem harmonisierenden Riick-
blick der Heimatgeschichtsschreibung verloren gegangen.!* Leider haben
wir keine Selbstzeugnisse dieser ersten Generationen in Basel, jedenfalls
keine Tagebiicher, Memoiren oder Briefkonvolute. Insofern miissen wir
uns mit einem Gruppenpuzzle begniigen, das jederzeit durch einen Ein-
zelfund neue Kontur erhalten konnte.

Fiir die Sprachgeschichte ist die Konstellation in Basel aus drei
Griinden besonders aufschlussreich. Erstens lief die jiidische Gemeinde
in Basel von 1803 bis zur Kultusfreiheit 1866 sozusagen unter dem Radar
der Konfessionalisierung. Die typische staatliche Aufsicht tiber die ge-
duldeten Religionskorperschaften entfiel, da die Existenz der Konfession
rechtlich und ordnungspolitisch ignoriert wurde. Damit entfiel auch die
Aushandlung der Religions- und Unterrichtssprache zwischen Staat und
Minderheitengruppe.

Zweitens verkorpert die jiidische Bevolkerung im Dreilindereck die
Verschrinkungen zwischen deutscher und franzosischer Orientierung. Ne-
ben den Musterbildern von «franzdsischem Judentum» und «deutschem
Judentum» kénnen wir so Entwicklungen sehen, die nicht nur nationaler
Zugehorigkeit geschuldet sind oder diese Logik sogar in Frage stellen.
Solche transnationalen Austauschprozesse und Positionen am Rande
werden heute in der Geschichtswissenschaft untersucht, um generelle
Entwicklungen, Widerspriiche und Ungleichzeitigkeiten zu erklaren.

Drittens bildet die Region einen aussergewohnlichen Dialekt-
raum fiir die Zeit der jiidischen Verbiirgerlichung und Urbanisierung. In
der Stadtgesellschaft spielte der Dialekt im Alltag und im politischen
Selbstverstindnis eine grosse Rolle. Er trug zu einer positiven nationalen
Identititsbildung bei, obwohl Baseldeutsch niher beim Alemannisch von
Schwarzwald, Rheintal und Vogesen liegt als bei den Dialektvarianten der
nachsten schweizerdeutschen Kantone. Wir konnen also davon ausgehen,
dass die giangigen Forderungen zur sprachlichen Integration von Auslin-
dern hier anders vorgetragen werden mussten. Tatsichlich hilft uns die
Vielfalt von gesprochenen und geschriebenen Dialekten und Sprachen in

23



der Region vor allem dabei, die Unterschiede zwischen Theorie und Pra-
xis, zwischen dsthetischem Anspruch und sprachlicher Kommunikation
leichter wahrzunehmen. Das Reden tiber die richtige und gute Sprache
liegt oftmals weit ab von der brauchbaren, gebrauchten und geliebten
Muttersprache. So wie sich viele Zeitgenossen berufen fiihlten, «jiidisches
Sprechen» zu beurteilen, zu verbessern und zu reglementieren, sehen wir
auch den Sprachgebrauch «der Basler» unter Kritik von Puristen, Pida-
gogen und Weltreisenden des 19. Jahrhunderts. Immerhin, so bescheinigte
1781 ein Berner Bildungspolitiker, sei Basel ein reger Treffpunkt vieler
Nationen, die Stidter sprachbegabt und das Baseldeutsch nicht ganz so
verderbt wie die anderen Deutschschweizer Varianten. Nur das Franzo-
sische werde sehr schlecht behandelt, warnte Johann Rudolf Sinner in
seinem franzosischen Reisefiihrer durch die Schweiz:

«Ceux qui arment a rencontrer beaucoup de monde, ne peuvent manguer de se plaire
en ce lieu [Hotel Drei Konige|, o# chaque jour on voit des etrangers de toutes les
nations, & on ’on parle quelquefois dans la méme beure cing ou six langues différentes.
Lallemand des Baslois, moins corrompu que celui des autres Sutsses, est un dialecte
particulier. Chaque ville de la Suisse a le sien, & le croit plus beau que celui des autres.
Mais les Allemands, accoutumés a une langue pure & élegante, sont presqu’également
étrangers dans toutes.

On remarque que les Baslois, quoique voisins de la France, ont de la peine a se defaire
d’une tres-mauvaise prononciation. 1l est rare d’en trouver qui ne disent <moue> au
lieu de <mo1>, &5°<soue> au lieu de <so1>.»16

Linguistische Mehrsprachigkeit, Jiddisch,
judischdeutsche Schrift

In diesem Buch werde ich nur wenig zusammentragen konnen, wie «Jid-
disch» um 1800 in Basel klang. Einerseits bin ich keine Dialektologin,
andererseits ist die Beweislage dafiir zu diinn. Doch bereits zum Einstieg
schlage ich vor, sich von der Gleichung «Juden sprachen Jiddisch» zu
verabschieden. Selbst eine exklusiv jiidische Sprache kann — historisch
gesehen — nicht die einzige Umgangssprache gewesen sein, sobald wir ei-
nen Menschen oder eine Gruppe in verschiedenen Lebenslagen betrachten.
Ohne eine theoretische Einfiihrung in Code-Switching, Code-Mixing und
mediale Diglossie durcharbeiten zu miissen, konnen wir dies an einem
anschaulichen Beispiel feststellen, nochmals einem Reisebericht, diesmal
tiber die schweizerischen Judendorfer im heutigen Aargau.

Im Jahr 1794 verfasste ein selbsternannter Experte aus Affoltern eine
Landeskunde der Grafschaft Baden, nachdem er die Tiler durchwandert,
die Felder begutachtet und die Einheimischen interviewt hatte. Auf die
judischen Einwohner des Surbtals warf der reisende Pfarrer einen sehr

24



Darstellung jiidischer Sprecher

Wenn in historischen Texten von «jiidischem» Sprechen die Rede ist, bleibt
zundchst einmal offen, ob eine jiddische Mundart oder ein anderer Aspekt
der Kommunikation auffiel.

In dieser wenig schmeichelhaften Darstellung einer jiidischen Gruppe wird
mit den sprachpragmatischen Anteilen der Rede gearbeitet: Handzeichen,
Beriihrung und Blickrichtung.

DieVorzeichnung fiir diese Tonfigurengruppe, um 1840 beliebte Dekorations-
ware in Stiddeutschland, stammte von Hieronymus Hess. Der Basler Zeich-
ner war fiir seine manchmal liebevollen, manchmal scharfen Karikaturen
seiner Zeitgenossen bekannt. Seine jiidischen Sujets unterstiitzten Stereo-
type, die in den groben Vervielfiltigungen aus Zizenhausen bedrohliche Ziige
bekommen, wie hier in einer Dreiergruppe um einen Ziegenbock.

Anton Sohn, Bockhandel (nach H. Hess), Zizenhausen 1830—1850.
Judisches Museum der Schweiz, JMS 1150 (Foto: Bennewitz).




skeptischen Blick.'” Er fiirchtete den «industriosen Juden» vor allem als
okonomischen Gegenpart zur Agrarbevolkerung. Doch bei aller Frem-
denangst liess er sich von Bildung und Ritus positiv iiberraschen. Seine
Darstellung wird haufig zitiert, um auf das Jiddische der Juden auf Schwei-
zer Gebiet hinzuweisen: «Ihre jiidisch deutsche Sprache redten sie unter
sich, sehr verstindlich hingegen mit uns.»!® Die jidischen Anwohner von
Endingen und Lengnau hitten danach eine «eigene» Sprache, die heute
als Westjiddisch klassifiziert wird. Florence Guggenheim, eine Wieder-
entdeckerin des Jiddischen nach dem Zweiten Weltkrieg, folgte diesem
historischen Hinweis und sicherte noch in den 1960er Jahren sprachliche
Sondermerkmale mit Tonaufnahmen. Internationale Jiddisten folgten dem
Phinomen, so dass die «Schweizer Judendorfer» auf der Landkarte der
spaten Jiddismen fest verankert sind. Im Nachwort werde ich kurz schil-
dern, welche wissenschaftliche Richtung der engagierten Linguistik sich
gezielt fiir diese Uberbleibsel einer jiidischen Sprachfamilie interessierte.

Pfarrer Maurer, der Berichterstatter des ausgehenden 18. Jahrhun-
derts, war fair genug uns mitzuteilen, wie er sich selbst mit den Dorf-
bewohnern verstindigt hatte: in einer gemeinsamen Sprache, ganz pro-
blemlos. Seine jidischen Auskunftspersonen wechselten also zwischen
zwei Sprachvarianten, reagierten auf den Besucher mit einem regionalen
Standard. In soziolinguistischer Beschreibung wire das ein Code-Swit-
ching, vergleichbar dem Wechsel zwischen Jugendsprache und Schulspra-
che oder dem Wechsel von Dialekt zu Standard. Jiddisch hitte danach nur
eine gruppenbildende Funktion wie ein Ortsdialekt. Beeindruckt zeigte
sich Maurer von der Schulbildung der Jungen in Endingen, die Hebriisch
fliessend lasen und tbersetzten. Im Nachbarort Lengnau seien die jidi-
schen Schulmeister weniger erfolgreich, sie

«betrethen vornemlich die Sprachkenntnif und das Lesen der bebriischen Bibel, allein

mit ungleichem Erfolg. Die Weiber haben deutsche Bibeln mit hebrdischen Charakteren
[Buchstaben], den Knaben hingt etwas mebr an. Einiche lasen in der bebrdischen
Sprache, und iibersezten mit einicher Fertigkeit. Die Ubr der Kirche schligt allen
drey Confessionen. |...]»"?

Hebriisch ist also nur mit Vorbehalt als jiidische Gruppensprache anzusehen,
da die Mehrheit der Frauen keinen aktiven Anteil daran hatte. Hingegen
ist die hebriische Schrift fiir Hebriisch wie Deutsch im Gebrauch gewesen.
Was das Jiddische eigentlich ausmachte, Grammatik, Worter, Beugung oder
Aussprache, erfahren wir von unserem historischen Gewihrsmann nicht.
Der Schweizer Spataufklirer brauchte unter anderem den Dialekt als
Anhaltspunke, um den jiidischen Untertanen von anderen zu unterscheiden.

«Wir batten uns tief die Idee derselben [der Juden| eingedriickt, denn es ist nicht nur
die mebr stadtische Kleidung, die von der antiquen der iibrigen Dorfbewobner so
sebr absticht, oder Bart und Dialekt, oder die sichtbare Bereitwilligkeit zu schachern,

26



welche den Jud kenntlich macht. Die Facon des feinern Gesichts, und der Ausdruck
von Schlaubeit und Betriebsamkeit, welche die Augen und Geberden verrathen, der
ganze Corperbau sticht gemeiniglich von dem schwebrfilligen, ebrlichen und simplen

Aussebn des Bauers sebr ab.»2°

So nimmt der Autor Sprache und Gebirden in den Katalog der unverin-
derlichen Kennzeichen auf, unter die auch die urbanere Mode und der
Korperbau fallen. Die gesellschaftliche Konstruktion von sprachlicher
Identitit — diesmal aus der Fremdbeschreibung — wird hier vorgefiihrt.
Immerhin warnte der Autor noch, dass der ein oder andere Jude den Pas-
santen tiuschen und einen «am Pflug graugewordnen Schweyzerbauern»
spielen konne.?! Sprachcodes sind weniger absolut als relativ zu bewerten.
Sprachvarietiten konnen als Verstindigungsbarrieren oder Differenzen
erlebt und funktionalisiert werden. Grundsitzlich, und das hilt Maurer fest,
wechseln wir in unserer Kommunikation stindig zwischen verschiedenen
Sprachvarietiten, von Familie zu Offentlichkeit, von Kirche zu Club, von
Distanz zu Nihe.

Knapp zweihundert Jahre spiter berichtete die Ethnologin Gug-
genheim von einer weiteren Bedeutungsverinderung des Jiddischen im
Surbtal:

«Unter jiidischen _Jugendlichen aus dem Surbtal ist auch der Brauch aufgekommen

durch Einfiigung von willkiirlich gewdblten bebrdischen Ausdriicken thr Jiddisch zu
threr «Gebermsprache> zu machen, die aber bald auch von christlichen Kameraden
tbernommen wurde. [Fussnote:| So erziblten mir Nichtjuden in Endingen, daf sie
1m Militdrdienst zusammen < Jiddisch> sprechen, um von andern Kameraden nicht

werstanden zu werden. »??

Aus einer iiberregionalen jiidischen Sprache ist so ein tiberkonfessioneller
Ortsdialekt geworden.

Ich verwende das Adjektiv «jiidischdeutsch» im Folgenden nicht
mehr im Sinne der Aufklirer und Sprachpuristen als Sprachbezeichnung
fir Westjiddisch oder jiidische Besonderheiten.2? Ich verwende «jlidisch-
deutsch» nur noch fiir die jiidische Typografie, nimlich deutsche Varietiten
mit hebriischen Buchstaben zu notieren, die Maurer in seinem Reisebericht
ebenfalls erwihnte.

Fiir mich ist diese historische Schreibweise ein Schliissel, um die
judische Sprachsituation um 1800 zu analysieren. In der gesamten Pe-
riode, die hier vorgestellt wird, schrieben und lasen Juden Deutsch mit
lateinischem oder hebriischem Alphabet. Ahnlich wie bei der Umstellung
des Tiirkischen auf lateinische Schrift in den kemalistischen Reformen
1928 oder wie die grafische Grenze zwischen kyrillischem Serbisch und
lateinischem Kroatisch, zog der Schriftwechsel eine scharfe Linie, wih-
rend die sprachliche Verinderung des Jiddischen zum Standarddeutschen
nur graduell zu bestimmen ist. Erst wenn wir diese mediale Dimension

27



von Sprache hinzunehmen, konnen wir soziale und kulturelle Prozesse
prazisieren, die in der historischen Debatte nicht ausdriicklich verhandelt
wurden.

Schweizer Lesern sollte der Bedeutungswechsel, der mit einem sol-
chen Zeichenwechsel einhergeht, einleuchten. Im Schweizerdeutschen ist
man daran gewohnt, beim Wechsel von miindlicher zu schriftlicher Form
auch die Sprache anzupassen: in der Unterhaltung Mundart, im geschrie-
benen Text Standard. Die Linguisten bezeichnen diesen Sprachwechsel
entlang des gewihlten Mediums als «mediale Diglossie». Die Verfremdung,
die entsteht, wenn wir gehortes oder gedachtes Sprechen aufschreiben, ist
verbliiffend.?> Mundartautoren erproben diesen freien Raum, in dem die
Silben und Dehnungen sich ungebindigt aus dem Zeichensatz bedienen
diirfen. Selbst fiir Muttersprachler fiihlt es sich jedoch wie eine Karus-
sellfahrt an, die Texte von Autoren wie Martin Frank zu entschliisseln.
Das Publikum entscheidet sich eher fiir den Genuss der Lesung oder der
Performance der Spoken-word-Autoren. Ahnlich kénnen wir uns die gra-
fischen Verwerfungen fiir Juden im 19. Jahrhundert vorstellen, einerseits
der traditionell jiidischdeutsch geschriebene Text und andererseits der
neue Text im ABC. Gleichzeitig ist Zweischriftigkeit heute aufgrund der
digitalen Kommunikationsmedien ein Alltagsphinomen. Hebraische und
arabische Kurznachrichten, insbesondere Dialekte, leuchten in verschie-
denen Alphabeten auf dem Smartphone.

28



10

11

12

13

14

15

Carl Pietzcker, zu Hause, aber daheim nicht. Hebelstudien (Wiirzburg 2010), S. 45-69.
Englische Erstveroffentlichung als Peter Burke, Languages and communities in early
modern Europe (Cambridge 2004).

Vgl. die sozialpolitische Schrift des jiidischen Hamburger Pidagogen Anton Rée, Die
Sprachverhiltnisse der heutigen Juden, im Interesse der Gegenwart und mit beson-
drer Riicksicht auf Volkserziehung (Hamburg 1844).

Johann Christoph Adelung, «Jiidisch», Lemma in: Versuch eines vollstindigen gram-
matisch-kritischen Worterbuches der Hochdeutschen Mundart (Leipzig 1796).
Basler Zeitung, 5. Sept. 1850, Schweizerische National-Zeitung, 5. Sept. 1850; Moses
Nordmann, Rede gehalten bei der Einweihung des Israelitischen Gebethauses in Basel,
4. Sept. 1850 (Basel 1850); vgl. Susanne Bennewitz, Basler Juden — franzosische Biir-
ger. Migration und Alltag einer jiidischen Gemeinde im frithen 19. Jahrhundert (Basel
2008), S. 131-138.

Vgl. Mi-Cha Flubacher, Integration durch Sprache — die Sprache der Integration.
Eine krtische Diskursanalyse zur Rolle der Sprache in der Schweizer und Basler
Integrationspolitik 19982008 (Gottingen 2014).

Stephan Elspaf}, Sprachgeschichte von unten. Untersuchungen zum geschriebenen
Alltagsdeutsch im 19. Jahrhundert (Tibingen 2005); Utz Maas, Was ist deutsch? Die
Entwicklung der sprachlichen Verhiltnisse in Deutschland (Miinchen 2012); Markus
Gasser, Emilie Buri und Annina Fischer, «Sprachkontinuitit und Mechanismen des
Sprachwandels», in: Historischer Atlas der Region Basel (Basel 2010).

Wichtige Beitrige zur Sozialgeschichte judischen Sprachwandels, s. Peter Freimark,
«Sprachverhalten und Assimilation. Die Situation der Juden in Norddeutschland in
der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts», Sacculum 31/3 (1980); Steven M. Lowen-
stein, The Berlin Jewish Community (New York 1994); Nils H. Roemer, Tradition und
Akkulturation. Zum Sprachwandel der Juden in Deutschland zur Zeit der Haskalah
(Miinster 1995); Simone Lissig, Jiidische Wege ins Biirgertum (Gottingen 2004).

Vgl. David Jan Sorkin, The transformation of German Jewry, 17801840 (New York
1987); Michael Brenner (Hg.), Judische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebriisch
und Jiddisch von der Aufklirung bis ins 20. Jahrhundert (Gottingen 2002); Aschkenas.
Zeitschrift fiir Geschichte und Kultur der Juden 18-19 (2008).

Nils H.Roemer, «Sprachverhiltnisse und Identitit der Juden in Deutschland im
18. Jahrhundert», in: Jiidische Sprachen in deutscher Umwelt (Gottingen 2002);
Stephan Braese, Eine europdische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden
1760-1930 (Gottingen 2010); Shlomo Berger u.a. (Hg.), Studia Rosenthaliana 36,
Nr. Speaking Jewish — Jewish Speak. Multilingualism in Western Ashkenazic culture
(2002).

Lisette Stihelin, Hochzeit in Benken 1864. Ein zeitgenossischer Bericht (Liestal
1999), S. 37—40.

Diese Monografie beruht auf dem unveroffentlichten Kapitel «Sprachwandel und
Literalitit» meiner Dissertation «Basel lernen. Das jlidische Leben in der Stadt im
frithen 19. Jahrhundert» (Diss. Universitit Basel 2005). Wihrend ich dort das Thema
als Position innerhalb der historisch-judaistischen Forschungsdiskussion entwickelte,
stelle ich nun die allgemein interessanten Aspekte der Stadt- und Migrationsge-
schichte vor, ohne die Bedenken der akademischen Debatte explizit aufzunehmen.
Eine methodische und wissenschaftsgeschichtliche Darlegung in Susanne Benne-
witz, «Jiidische Sprache und Schrift zwischen Nationalsprachen und Dialekten. Eine
soziolinguistische Darstellung zur Entwicklung im 19. Jahrhundert am Oberrhein»,
Alemannisches Jahrbuch 55/56 (2010).

Heiko Haumann (Hg.), Acht Jahrhunderte Juden in Basel (Basel 2005); Juden in Basel
im 19.und 20.Jahrhundert. Vorurteil und Lebenswirklichkeit, Bd. 104, Basler Zeit-
schrift fiir Geschichte und Altertumskunde (2004).

Zur Vergesellschaftung siche Bennewitz (2008), Kapitel «Teilnahme und Differenz»;
zur Lesegesellschaft S. 388-391.

Ebd., S. 276-284.

16 Jean Rodolphe Sinner, Voyage historique et littéraire dans la Suisse occidentale

29

(Neuchatel 1781), S. 54.



17

18
19
20
21
22

23

24

25

30

Hans Rudolf Maurer, Kleine Reisen im Schweizerland. Beytrige zur Topographie und

Geschichte desselben (Ziirich 1794), Kap. 25-28, davon ist das besonders gehissige

26. Kapitel ein Wiederabdruck von Hans Rudolf Maurer, «Beytrag zur Topographie

von (Ober-)Baden in der Schweitz. Die Juden», Helvetischer Calender (1786). Wie

beim Protestanten Friedrich Nicolai ist fiir diese Reiseliteratur der Aufklirer die Kon-
struktion religioser Stammescharaktere auffillig, vgl. Lucian Holscher, Geschichte der
protestantischen Frommigkeit in Deutschland (Miinchen 2005), S. 232-238.

Maurer (1794), S. 184.

Ebd., S.183f.

Ebd,, S. 168.

Ebd,, S. 176.

Florence Guggenheim-Griinberg, «Die Surbtaler Pferdehindlersprache», Zeitschrift
fur deutsche Philologie 100, Sonderheft Jiddisch (1981), S. 46.

«Jiidischdeutsch» ist in diesem Fall kein Attribut der Sprache und keine sprachsys-
tematische Klassifikation. Im 19. und 20. Jahrhundert wurde der Begriff teilweise als

abwertende Sprachbezeichnung benutzt, um Jiddisch als dialektale Abweichung des

Deutschen zu degradieren. Jeffrey A. Grossman, The discourse on Yiddish in Germany
from the enlightenment to the Second Empire (Rochester 2000); Werner Weinberg,
«Die Bezeichnung Jidischdeutsch. Eine Neubewertung», Zeitschrift fiir deutsche

Philologie 100 (1981).

Vgl. Shlomo Z. Berger, «Jiidisch-Deutsch as a Written Dialect of Yiddish in the Nether-
lands», Studia Rosenthaliana 41 (2009). Der Begriff «jiidischdeutsche» Schreibweise

scheint mir analytisch sinnvoller als «Deutsch in hebriischen Lettern», da die reine

Schriftklassifikation keine Bewertung der Sprache zwischen Standard und Varietit

impliziert. Weitere Fachbegriffe: Ashkenazic German oder Ketav Ivri.

Simon Aeberhard, «Zur Kenntlichkeit verfremden. Die Berndeutschtexte von Mar-
tin Frank», in: dialAktik (Ziirich 2014), S. 207.



2 (2)







Vom Aleph Beth zum ABC

Schreiben lernen

Die historische Sprachforschung konzentriert sich in der Regel auf den
schriftlichen Niederschlag von Sprache. Erst mit der technischen Ver-
einfachung der Tonaufzeichnung im 20. Jahrhundert entstanden haltbare
Daten, die die Untersuchung von miindlicher Kommunikation in beobach-
teten und unbeobachteten Momenten zulassen. Fiir die Zeit davor miissen
wir uns mit Schrift-, Bild- und Musikquellen begniigen, wenn wir den
Sprachstand oder das Sprachverhalten einer Gruppe analysieren wollen.
Anhand der schriftlichen Quellen konnen wir Annahmen tiber historische
Sprechergruppen, die uns in zeitgendssischen Darstellungen nahegelegt
werden, teilweise Uberpriifen oder gar in Frage stellen. Allerdings ist es
offensichtlich, dass solche geschriebene Sprache immer nur einen kleinen
Ausschnitt von Kommunikation dokumentiert.

Der alltigliche Sprachgebrauch eines Menschen unterscheidet
sich insgesamt wesentlich von seinem schriftlichen Ausdruck. In unse-
rer Selbstwahrnchmung mégen wir eine weitgehende Ubereinstimmung
schriftlicher und miindlicher Kommunikation sehen, aber einer linguis-
tischen Analyse hilt das nicht stand. Zur Probe mag man sich am Abend-
brottisch mit Freunden aufnehmen und die Tonspur abschreiben. Der
neue Text ergibt fir unvorbelastete Leser vielleicht einen Sinn, aber als
Ausweis des eigenen Sprachvermogens mochte man ihn doch nicht der
Nachwelt iiberliefern.

Tendenziell nimmt die Kluft zwischen Sprechen und Schreiben,
Gedankenblitzen und Veroffentlichung in den letzten Jahrzehnten ab.
Eine Schreibform wie Twittern ist zwar in ein hochkomplexes und hier-
archisches Publikationssystem eingebunden, ermoglicht in dieser Maske
allerdings Ausserungen, die sich dem gehauchten Bekenntnis oder ge-
briillten Zorn syntaktisch und lexikalisch anniahern. Gruppensprachen
und Dialekte finden aufgrund dieser Anniherung von miindlicher und
schriftlicher Sprache in der Kommunikation des 21. Jahrhunderts immer
mehr Niederschlag in Buchstaben. Es ist daher sinnvoll, jede Kommuni-
kationssituation zwischen den Polen von Miindlichkeit und Schriftlichkeit
einzuordnen und nicht aus der Unterscheidung zwischen Gesprochenem
und Geschriebenem voreilig zu klassifizieren.

Fir frithere Epochen nehmen wir grundsatzlich mehr Trennschirfe,
eine grossere Distanz dieser beiden Anwendungsbereiche an: Im 19. Jahr-

33



hundert wurde weit weniger schriftlich erledigt, dafiir beim Schreiben ein
enges Korsett mit Stil- und Formatvorstellungen angelegt und auf ein
entsprechendes Training der Schriftlichkeit geachtet.

Wihrend wir heute in einer E-Mail die gestelzten Formeln des
getippten Anschreibens nicht mehr anbringen und selbst eine Gene-
ration, die mit dem Fiiller aufgewachsen ist, sich in Kurzmitteilungen
tiberraschend leger ausdriickt, so lassen wir uns doch beim Schreiben
am Computer systematisch mit Worterbiichern, Schreibregeln und Satz-
spiegeln unter die Arme greifen, bevor wir iiberhaupt einen Gedanken
bis zum Punkt ausformuliert haben. Insofern stellt sich fast wieder die
Situation ein, dass das Schreiben ohne Hilfsmittel, nur mit einem Stift
und einem weissen Blatt ausgestattet, zu einer qualvollen Erfahrung wird.
Wer fiir den postalischen Geburtstagsbrief einen Fiiller herausholt, drgert
sich tiber eingetrocknete Tinte und hadert mit jeder Zeile, die, anstatt
rechtwinklig mit dem Seitenrand abzuschliessen, schlapp nach unten
hangt. Die Handfertigkeit des Schreibens wird je nach Berufsalltag so
selten abgerufen, dass unsere Handschrift ungefihr so ungelenk aussieht
wie die Handschrift vieler Menschen in der ersten Phase der Massenli-
teralisierung zu Anfang des 19. Jahrhunderts. Historische Schriftzeugnisse
spiegeln daher nicht die Sprachkompetenzen einer Gruppe. Eher liefern
sie widerstindige Dokumente der tausend Varianten des Umgangs mit
Stift und Sprache. Zufillige Uberlicferung von Schriftmaterial an ganz
verschiedenen Stellen, ob als Einlegeblatt in einem Buch, als Gekritzel am
Rand einer Preisliste, als Brautbrief im Familienarchiv oder Bittschreiben
im Verwaltungsarchiv, zeigt uns eine Bandbreite von Sprachgebrauch und
individueller Handhabung. Es ist — zumindest auf den ersten Blick — eine
Manifestation von sprachlichem Handeln. Neben den grossen Mustern der
Sprachverinderung zeigen solche Schriftstiicke kleine Schritte innerhalb
dieser Bahnen, kollektive und individuelle Umstellungsprozesse, Verein-
heitlichung und Differenzierung, Lernen und Verlernen.

Im Fall der jiidischen Einwanderer in Basel lasst sich am Schriftver-
mogen ein rascher Lernprozess zeigen: Bereits die Einwanderergeneration
hatte sich darum bemiiht, die deutschen Schriftsitze zu iiben. Thre Kinder
lernten auf Basler Schulen das ABC, so dass sie bald den Eltern in der
Buchfiihrung helfen konnten und im eigenen Berufsleben sprachlich nicht
mehr benachteiligt waren. Besonders interessant ist das Nebeneinander
von Hebriisch, Deutsch und Franzosisch, das auch mit einem Wechsel im
Schriftbild von Fraktur zu Antiqua einherging, denn um 18oo wurden deut-
sche Texte noch in der gebrochenen «altdeutschen» Schrift gedruckt und
geschrieben. Nur Latein, Franzosisch, Englisch und weitere europiische
Sprachen lernte man in der heute iiblichen lateinischen Schreibweise. Die
Sprachen und Schriften mussten zu den Adressaten und Gelegenheiten
passen.Gleichzeitig wechselten Bezeichnungen mit den Konventionen der

Schrift. Ein Jacques unterschrieb als Jaakov ben Mosche meBasel oder als
Jakob Ditisheim oder mit «Schahk» in hebriischer Notation. Mehrere Ge-

34



1 ﬁﬂﬂﬂwﬁ ﬁ ,

mmmﬂﬂﬂm

ISII:IX!N

f.aa;a.mnm,

00 L0 0 0 0
0 ool il sl - i

Hebriische Drucklettern

[4]

hen Lettern stammt nicht aus dem

Dieser gebrauchte Satz an hebriisc

Datums. In der Schublade aus dem

sondern ist neueren

?

19. Jahrhundert

-

ite

hen Buchstaben m

1SC

e

Schriftenschrank einer Druckerei sind die hebra

nem entsprechenden lateinischen Buchstaben und der Ordnungszahl im

hnet gewesen.

1C

hebriischen Alphabet ausgeze

, Herkunft unbekannt, 20. Jahrhundert.

Hebriischer Schriftensatz

JMS 1810.

Jiidisches Museum der Schweiz,




nerationen schrieben in zwei bis drei Handschriften, nimlich hebriischer,
lateinischer und deutscher Kurrent. Und die personliche Unterschrift va-
riierte nicht nur im Zeichen, sondern auch im Wortlaut.

Es ist hilfreich, mit einer Bestandsaufnahme der Schriftpraxis zu
beginnen, um das Zusammenspiel von jiidischem Sprachgebrauch und der
allgemeinen Alphabetisierung zum Ausgangspunkt einer sozialen Sprach-
geschichte zu nehmen. Welche Anliegen und Anforderungen gingen mit
der Massenliteralisierung einher, die jiidische wie andere Zeitgenossen
betrafen? Hat der Sprachwandel in jidischen Gesellschaften vielleicht
mit denselben Normierungsprozessen zu tun, denen Dialektsprecher und
Sprachminderheiten, also die Mehrheit der Bevolkerung, im 19. Jahrhun-
dert ausgesetzt waren? Diese Fragen werden in den weiteren Kapiteln
aufgenommen, motivieren aber auch die detaillierte Untersuchung des
Schrifterwerbs der Juden in der frihen Emanzipationsphase.

Wenn ich bisher vorausgesetzt habe, ein Zettel mit einer Unterschrift
sei ein untrigliches Zeichen fiir einen Menschen, der lesen und schreiben
konnte, so mochte ich schon einen Einwand gegen das vermeintlich Ein-
deutige vorausschicken: Schwarz auf Weiss ist eine Linie auf einem Blatt
erhalten, wenn zufillig ein Biirger zur Beurkundung aufs Amt gebeten
wurde. Aber wir konnen daraus nur vorsichtig schliessen, welche Bedeutung
das historische Individuum dem Schreiben beimass. Hatte die Bittstellerin
einen Schreiber bezahlt? Liessen er oder sie sich die Linien des Eigen-
namens vorzeichnen? Wann unterschrieb eine Frau mit ithrem Vor- und
Nachnamen und wann tibernahm sie die Schriftziige des Mannes, eventuell
erginzt mit dem Hinweis « Wittwe»? Konnte sie dennoch frei schreiben
und mochte sich in anderem Zusammenhang schriftlich ausdriicken?

Nicht nur ist es gewagt, vom Einzelnachweis in amtlichen Unterla-
gen auf die Praxis des Individuums zu schliessen. Wir miissen ausserdem
unsere heutige Bewertung der Schriftfertigkeit und Ausdrucksweise mit
der lokalen Amtspraxis von damals vergleichen, um soziale und kulturelle
Schliisse zu ziehen. Ob eine Unterschrift akzeptabel war oder bloss als
Imitat galt, konnen wir am einzelnen Aktenstiick nicht erkennen.

Die lateinische Alphabetisierung

Anfang des 19. Jahrhunderts kannte die Mehrheit der jiidischen Erwachse-
nen die hebriische Schrift, bevor sie sich die Welt der lateinischen Buchsta-
ben erschloss. Die Alphabetisierung der jiidischen Bevolkerung mochte ich

nur in Hinblick auf die «neuen» Schriften verfolgen, die lateinischen und

deutschen ABCs. Diese lateinische Literalisierung brachte insofern eine

zusitzliche, eine sekundare Alphabetisierung der jiidischen Gesellschaft,
ist aber von der allgemeinen Alphabetisierung in Mitteleuropa im frithen

19. Jahrhundert nicht zu trennen.?¢

36



ABDRUCK

der neu geschnittenen Hebriiischen Schriften

&

aus der Schriftgicsserey von

Wirtnersm Haas 1x Baser.

&

auf Mittel Kegel, oder 14 Puncte.
HWYPIBYDIASIBATITIAAN
b b el ==ba i Bl L B b
NEYYWPEDDIADI BTN E

e e A I

auf Garmond, oder 10 Puncte. :
BT RIDTNDPEDYOIRDI BATINTAAR s
M APt UpE eI Db D BT NIATISE rarsd

frem s
e pyooRIRAN
' auf Nompareil, oder & Puncte,
DESENNN - R yRiDT nOApEEr DIk mANIATIAN
B e — o T £ 8 E T LR BT
’ .R.abz'nisék‘aqf Petit, oder § Puncte.

21D 19107 PeIpIpIndsoRNTIIk
auf 6 Puncte.

10y PLapIswDInlasvpaTash

Deutsch auyf Petit, oder 8 Puncte.
*3AD33 fq(p7 AwIPIDYOINIDIONIAT I

Vocalen und Accente auf 5 Puncte.

PR, e —T

[m : ‘
g -
| Birdenbibliothey |

Hebriische Lettern fiir deutsche Texte

Hier stellte der Basler Schriftenproduzent Haas sein Angebot an neuen
hebriischen Typen vor, die er nach 1789 mit jiidischen Gelehrten in Basel
entworfen hatte.

Die hebriische Quadratschrift (oben, in drei verschiedenen Grossen) stand
fur kanonische und liturgische Abschnitte. Die «Rabinisch»-Variante be-
nutzte man flir hebriische oder aramiische Kommentare. Eine dritte Va-
riante des hebriischen Zeichensatzes diente zum Setzen der jiddischen
oder hochdeutschen Texte. Der Schriftgiesser Haas, der selbst auch hoch-
deutsche Texte in hebriischem Zeichensatz druckte, nannte deswegen die-
sen Font des hebriischen Alphabets «Deutsch» (ganz unten).

Firma Wilhelm Haas Sohn, Einblattdruck, Basel ca. 1804.
Universititsbibliothek Basel, KiAr F VI 46:9.




Viele Minner, weniger Frauen, waren bereits vor der Emanzipationszeit
mit der hebriischen Schrift vertraut, konnten verschiedene Schriften lesen
und benutzten hebriische und jiddische Literatur als kollektive Referenz.
Auch das individuelle Gebet und die moralische Erzahlung verbanden sich
starker als in der christlichen Tradition mit dem habituellen repetitiven
Lesen.?” Im strengen Sinne ist solch ein Schriftumgang zwar nicht mit
einer produktiven Schriftlichkeit gleichzusetzen,?® doch der Prozess der
judischen Massenalphabetisierung liegt damit zeitlich vor dem Kultur-
wandel zur Schriftlichkeit in den europiischen Gesellschaften zwischen
1700 und 1900.

Dennoch ist die Aneignung der Schrift der Mehrheitsgesellschaft
dem allgemeinen Literalisierungsprozess der Moderne in einigen Punkten
vergleichbar. Die sekundire Alphabetisierung der jiidischen Bevolkerung,
ich mochte sie als «sikulare Literalisierung» betiteln, fand im deutsch-
sprachigen Raum zeitgleich mit der Alphabetisierung der meisten Staats-
biirger statt, wahrscheinlich angestossen durch Militirdienst, allgemeine
Schulpflicht und den Ausbau des Verwaltungsstaats. Nicht nur zeitlich,
auch funktional zeigte die sakulare Literalisierung jidischer Bevolkerungs-
gruppen die sozialen Effekte der allgemeinen Alphabetisierung: Mit der
Aneignung der Sprache und Schrift der Verwaltung, der Herrschaft, der
Justiz, des Handels und der Mehrheitskultur konnte sich das Individuum
aus der Abhangigkeit des engeren Sozialverbandes und des Standes losen.
In diesem Sinne trug die Literalisierung wesentlich zur Individualisierung
und Gleichberechtigung des Menschen in der Moderne bei. Dem moder-
nen Staat diente die Durchsetzung der Schriftlichkeit hingegen cher in
eigenem Interesse als Instrument der Herrschaft, der seriellen Verwaltung
des Biirgers und der Ausschopfung aller Ressourcen. Die obrigkeitliche
Spracherziehung der jiidischen Bevolkerung in der frithen Emanzipations-
zeit zielte vor allem auf deren Schriftgebrauch, um sie besser registrieren
und disziplinieren zu konnen. Die Sprachedikte in Vielvilkerstaaten sollten
nicht unbedingt die Aufstiegschancen kultureller Minderheiten, sondern
die staatliche Integritit und Verwaltung aller Volksgruppen fordern.

Beide Aspekte der Alphabetisierung im 18. und 19. Jahrhundert,
staatliche Homogenisierung einerseits und individuelle Ermichtigung
andererseits, sind fiir alle Bevolkerungsgruppen zu veranschlagen.

Signieren: Kreuz, Kringel oder Name

Nach wie vor sind personliche Signaturen in amtlichen Dokumenten der
Gradmesser der Schriftbeherrschung einer historischen Gruppe —schlicht
und einfach, weil haufig nur Unterschriften als Schriftprobe erhalten sind.
Dabei ist die personliche Unterschrift weder ein zuverlassiger noch uni-
versell vergleichbarer noch hinreichender Indikator.? Einerseits ist die

38



[6]

Aleph Beth und ABC

Die hebriische Konsonantenschrift kann mit wenigen Sonderzeichen auch
andere Sprachen lautsprachlich abbilden. Jiddische und spiter hochdeut-
sche Texte sind mit hebriischen Buchstaben geschrieben worden. Im 18.
und 19. Jahrhundert nannte man dies «jiidischdeutsche» Schreibweise.
In einem Geschiftsbuch eines fahrenden Hindlers aus Hégenheim findet
sich ein Blatt mit Schreibiibungen und einer Umschriftentabelle zum Ji-
dischdeutschen. Die hebriischen Buchstaben (von rechts nach links zu
lesen) sind in der Reihenfolge des ABC notiert, das darunter steht. Diese
Lernhilfe zeigt schon moderne franzosische Einfliisse auf die urspriinglich
jiddische Schreibweise, denn ¢ wird mit einem hebriischen scharfen s (wie
fiir citron) und j mit einem hebriischen sch (wie fiir Jalousie) transkribiert.

Geschiftsbuch von [Natan] Lauf, Hégenheim, Dept. Haut-Rhin, ca. 1838—1881.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1593.




Fihigkeit zur personlichen Signatur nicht gleichzusetzen mit aktiver
Schriftlichkeit. Wer drei Kreuze anstatt eines Namens setzte, war wahr-
scheinlich illiterat. Aber deswegen konnte nicht jeder, der einen Schriftzug
hinlegte, lesen und schreiben. Bevor wir statistisch auswerten, miissen
wir kulturelle Unterschiede des Signierens im 18. und beginnenden
19. Jahrhundert in verschiedenen Regionen studieren. Zum Beispiel wich
die generelle Praxis in Frankreich von der in deutschen Lindern ab. Im
franzosischen Rechtsverstindnis entstand eine Unterschrift aus einer per-
sonengebundenen verpflichtenden Rechtshandlung, in anderer Tradition
als blosse Einsetzung eines Namens, ohne dass deshalb der Mensch dieses
Namens selbst eine Feder ziicken musste. Das konnte ein anderer im
Raum an dessen Stelle — und hoffentlich mit dessen Wissen und Einver-
stindnis — tun. In einem Rechtsverstindnis wurde die Unterschrift also als
eine identitatsstiftende und -versichernde Technik trainiert, in anderem
Zusammenhang mag dagegen eine stellvertretende Unterschrift — mit oder
ohne Hinweis auf die eigentliche Hand — biirokratisch gebilligt worden sein.

Das «Kreuz mit den Unterschriften», so der metaphorische Titel
einer vergleichenden Studie von Rainer Prass,3? besteht nun darin, die re-
gionalen Gewohnheiten zum Signieren fiir die Einschatzung des Alphabe-
tisierungsgrads zu beriicksichtigen, denn auch die Varianten zur nament-
lichen Unterschrift, die Kreuze, Kringel oder heutigen Fingerabdriicke,
erfreuten sich unterschiedlicher Beliebtheit. Das Kreuz als Platzhalter
der eigenen Signatur stand in der christlichen Mehrheitsgesellschaft in
Verbindung mit dem christlichen «heiligen» Kreuzeszeichen und belastete
den Christen mit dem Geschmack des Aberglaubens, wie ein zeitgenos-
sisches Lexikon im Zusammenhang mit Unterschriften im Kreditverkehr
bemerkte.3! Wahrend Prass mit dem Wortspiel zum Kreuzchen auf dem
Formular den miihseligen Weg bei der Erforschung christlicher Vergleichs-
gruppen beklagt, stehen fiir jiidische Gruppen weitere oder zumindest
andere Randbedingungen im Raum. Wenn diese Zeichenkorrelation auf
christlicher Seite diskutiert wurde, konnte sich die jiidische Interpretation
in christlicher Umgebung kaum davon freimachen.

Die digitalisierten Zivilstandsregister des 18. und 19. Jahrhunderts
erlauben inzwischen einen unkomplizierten Einblick in regionale Unter-
schriftengewohnheiten ohne aufwendige Fahrten ins Archiv. Zum Beispiel
stellen die Archives Départementales du Haut-Rhin Geburts-, Ehe- und
Sterberegister aus den Biirgermeisterimtern seit Beginn der Zivilverwal-
tung nun online zur Ansicht.

Es ist eindrucksvoll, sie durchzublattern und sich die grosse Varianz
der Federbeherrschung in einem Hauptort des oberelsissischen Juden-
tums anzusehen. Die korperliche und soziale Erfahrung des Nichtschrei-
benkonnens wird selten so bildkriftig, man spiirt beinahe die ungeduldigen
Blicke von Zeugen und Amtskriften, hort das Stithleriicken und Dringeln
um den Folioband, um die Marke des Schreibunkundigen einzuzirkeln und
mit gelaufigen Schriften ringsum zu nivellieren. Wirtschaftlicher Wohl-

40



Familienbriefe

Vor allem Gemeindeunterlagen und private Briefe, weniger die Geschifts-
korrespondenz, sind Mitte des 19. Jahrhunderts noch hiufig in Deutsch

mit hebriischen Buchstaben geschrieben worden. Zumindest im aleman-
nischen Sprachraum, also von Strasbourg bis Hohenems, finden sich dafiir

zahlreiche Beispiele, hier die Brautbriefe eines Basler Kaufmanns, der sei-
ner Verlobten im Elsass schrieb. Generell korrespondierten die beiden in

Franzosisch, doch mit diesem Nachsatz richtete sich der junge Mann an

die Grosseltern seiner Braut und wechselte dafiir in die jiidischdeutsche

Schreibweise.

«Ich gruesse vielmahl Deine lieben Grosseltern Leut und flige gegenwirti-
gem einen Brief von meinen lieben Eltern bei den ich soeben erhielt. Sie

werden sich von der Wahrheit iiberzeugen dass es meinen lieben Eltern viel

Vergniigen macht Dich meine Liebe in Baden-Baden zu sehen. In der an-
genechmen Erwartung Dich baldigst zu sehen gruesst Dich nochmals auf's

Herzlichste

Dein Leopold»

Brief von Leopold Dreyfus (1818-1884) an scine Braut Agathe Sophie Hirsch in Hégen-
heim (Oberelsass), Basel 1842.
Privatarchiv Dreyfus, Basel, X1V.99.




stand und soziales Prestige gingen nicht Hand in Hand mit der «neuen»
Schreibfertigkeit. Insbesondere Lehrer, Vorbeter und Rabbiner konnten
ihren Namen schon malen, hatten jedoch selten feste Anstellung und
Hausbesitz — in Basel nicht einmal gesicherten Aufenthalt.

Schauen wir die Register der franzosischen Gemeinde Hégenheim
bei Basel durch, so bildet sich folgendes Muster heraus: Anfang des 19. Jahr-
hunderts unterzeichneten viele der 1500 Einwohner nicht mit Namen.
Christen malten stattdessen meist ein Kreuz aufs Papier. Die Analphabeten
unter den vierzig Prozent jiidischen Einwohnern hinterliessen eher einen
Kreis, ein N oder einen Strich anstelle des Namens, aber auch Kreuze. Bei
den zivilen Eheurkunden fillt auf, dass um 1800 die Braut sehr hiufig nur
markierte. Ganz anders bei jiidischen Familien, deren zivile Ehevertrige
neben katholischen chronologisch eingeheftet sind: In dieser Gruppe von
staatlichen Urkunden sind alle Namen, auch die der Frauen, ausgeschrie-
ben.Ob deswegen Jiidinnen eher schreiben konnten oder nur ihren Namen
gelibt hatten oder iiblicherweise von einem Mann vertreten wurden, ist
daraus nicht ersichtlich.3?

Unterschriftenlisten des elsiassischen Judentums
von 1808

Fiir die jiidische Sozialgeschichte in der Grossregion bietet das Jahr 1808
ein einheitliches Stichdatum, weil in vielen Herrschaftsgebieten unter fran-
zosischem Einfluss alle jiidischen Einwohner zu einer Namensdeklaration
aufgefordert wurden.?3 Nicht in der Schweiz, aber an ihrem Heimatort
mussten franzosische Frauen und Mianner zum Biirgermeister gehen und
einen ab sofort verbindlichen biirgerlichen Vor- und Zunamen festlegen
(vgl. Abb. 28). Diese Namenslisten von ganzen Familien, Volljahrigen wie
Minderjihrigen, sind vielerorts erhalten und zeigen die Signierfihigkeit
der Volksgruppe im beginnenden 19. Jahrhundert. Auf franzosischen Am-
tern sind in der Regel hebraische, lateinische und altdeutsche Signaturen
akzeptiert worden, so dass fuir das Elsass insgesamt nur noch acht Prozent
der Minner und 38 Prozent der Frauen als Analphabeten eingruppiert
werden.3* Auch fiir Heimatgemeinden der Basler Juden, zum Beispiel Hé-
genheim und Sierentz, sind die amtlichen Unterschriften erhalten, ergeben
jedoch ein anderes Bild: In Hégenheim meldete und unterschrieb ein
Familienvorstand fiir alle unverheirateten Familienmitglieder. Lediglich
Ehefrauen und Witwen, die iibrigens generell den viterlichen Nachnamen
behielten, erschienen selbst auf dem Amt. So ist nur eine iltere Kohorte
der jlidischen Bevolkerung erfasst. Schreibkundige Kinder wurden von
ihren Eltern vertreten, ob diese alphabetisiert waren oder nicht. Eine
Mehrheit von 55 Prozent der Frauen und Minner dieser Elterngeneration
zeigten sich bei diesem Anlass als Analphabeten. Sie malten Kreise, Kreuze,

42



- = rot
S - ..”%9"/"“’“@/;2{4_,
= < w/‘ g .
: B,
. /%J” oy
; b e ngrr;.%,? ;
c?f;b o V‘f e ﬁm?:"b‘ "
/Y""’?‘@J < 4. s
253G, __ Z UMIW"’%’WU

T rya 3
i/ F.’:-n !V,.: e ¢
ﬁ@@?'ﬁq Cpr o ,.’,( (3 o

2 2 (o d
LJP& oin ‘jﬂ "-'3 o
%: JJ" TP gl 0
: »%:: : \‘“f ¢ i T
4
Lo i Db Q"r’-,«g, b[ T D ko
A i =
hasi o 1~ "’""‘f.'f-,(g = \“"rruqqp._.[,
AR I S 1 sae P
S ‘-’/f : D2 i ¥ ;
£ | 7"‘@ =
(b
A st B =

Digrafie
Im elsassischen Judentum zeigt sich eindrucksvoll, dass die Landesspra-
chen Deutsch und Franzosisch zwei unterschiedlichen Alphabeten zuge-

ordnet wurden: Franzosisch las und schrieb man in lateinischer Schrift,
Deutsch jedoch haufig in hebriischer Schrift. Die jiidischdeutsche Schreib-
weise wurde mit Drucken in Basel und im Elsass in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts weiter gefordert und nach orthografischen Gesichtspunk-
ten im Sinne einer Literatursprache verfeinert. So entstand eine Zwei-
schriftigkeit oder Digrafie fiir deutsche Texte im jiidischen Kulturraum.
Die Privatbriefe einer jungen Elsisserin, Tochter der gebildeten Rabbiner-
familie Katzenellenbogen, zeigen die perfekte Beherrschung sowohl des
Franzosischen wie des Deutschen. In der Schriftpraxis unterschied die Hé-
genheimerin strikt zwischen beiden Standardsprachen: Deutsch existiert
in dieser Korrespondenz nur im hebriischen Zeichensatz.

Thre jiidischdeutsche Orthografie entsprach dem neuen Standard, denn sie
verwandte Doppelstriche iiber den Buchstaben, zum Beispiel um die Buch-
staben 4 und i zu transkribieren. Diese Notation ist erst um 1800 von Sprach-
puristen eingefiihrt worden. Vorher orientierte sich die jiddische Schreib-
weise am Lautklang.

Bricfe von Agathe Sophie Hirsch (1823—1883) an ihren Verlobten Leopold Dreyfus in Basel,
Hégenheim 1841/42.
Privatarchiv Dreyfus, Basel, XIV.99.




Striche und Haken, die dann als Beweis der personlichen Deklaration
umkreist und von zwei zusitzlichen Zeugen beglaubigt wurden. Hiufig
konnte der Ehemann eine Unterschrift abliefern, die Ehefrau nicht. Doch
diese Geschlechterverteilung erklirt nicht das gesamte Bild des Analpha-
betismus, denn einige Frauen reihten sich bei den Schriftkundigen ein,
einige Ehemanner fielen heraus. Hebriische Zeichen wurden auf dieser
Mairie nicht anerkannt, sondern ebenfalls als «marque» umkringelt und
beglaubigt.’> Handelte es sich bei diesen wenigen Menschen mit hebrii-
schem Eintrag um funktionale Analphabeten, da sie auch in Hebriisch
nur einen Vornamen schrieben? Weshalb unterschrieb aber keine einzige
Frau mit ihrem hebriischen Namen wie auf den Eheurkunden aus dersel-
ben Ortschaft? Auch wenn Frauen vor allem den religiosen Namen, also
nicht den zivilen Familiennamen, gewohnt waren, hitte dies fiir meinen
Geschmack mehr hergegeben als ein luftiger Kringel.

Die amerikanische Judaistin Paula Hyman suchte Zahlen fiir die
Entwicklung der Alphabetisierung des franzosischen Judentums im
19. Jahrhundert und wertete daftir spatere Eheregister aus Dorfern und
Stadten des Unter-Elsass aus. Sie stellte eine Zunahme der Signierfihigkeit
bei Frauen im Heiratsalter zwischen 1820 und 1860 auf 9o Prozent fest, wih-
rend Minner diesen Anteil bereits 1820 (in hebriischer oder lateinischer
Schrift) erreicht hatten. Auch Hyman sah den oben beschriebenen Einfluss
der neuen Schriftsprache auf die Signierpraxis: In dem Masse, wie in einer
Stadt wie Strasbourg die lateinische Unterschrift als Standard angesehen
wurde, ging die messbare Literalitit der jiidischen Bevolkerung zunichst
zurlick, fiihrte aber in der Mitte des Jahrhunderts zu einer vergleichsweise
friihen Latinisierung, wihrend sich die lateinische Unterschrift auf dem
Land erst viel spiater durchsetzte.

Besonders fiir die dltere Generation scheint die Bewertung nach den
Eheregistern problematisch. Der Anteil der Unterschriften der Brautmiit-
ter entwickelt sich nicht kontinuierlich, sondern nimmt sogar ab.3¢ Wenn
auch die Alphabetisierungsforschung solche Schwankungen kennt und
fiir das 19. Jahrhundert keineswegs eine lineare Zunahme vorausgesetzt
werden soll, miissen wir die Aktenevidenz immer dem Vorbehalt einer
diskriminierenden Amtspraxis unterstellen.

Die Stichprobe des franzosischen Vororts von Basel zeigt: Eine
mehrheitliche Literalisierung der Sundgauer Jiidinnen und Juden um 1800
ist nicht belegt, nicht einmal fiir Hebriisch. Der Prozentsatz der Alphabe-
tisierten entspricht dagegen dem Bevolkerungsdurchschnitt, sofern man
sich fiir diese Zeit in der Soziolinguistik iiberhaupt schon auf quantitative
Aussagen einlasst. Die elsdssischen Unterschriftenlisten lassen keinen wei-
teren Schluss liber einen Umgang mit Schrift in anderen Situationen zu,
dartiber sind sich Linguisten und Historiker einig.



[9]

Jidischdeutsch im 20. Jahrhundert

Im Religionsunterricht in Basel wurde Anfang des 20. Jahrhunderts die ji-
dischdeutsche Schrift noch gelehrt. Die Vokale, die im hebriischen Alpha-
bet kein Zeichen haben, werden mit konsonantischen Platzhaltern wie j

und w angedeutet, teilweise durch Punktierungszeichen unter den Buch-
staben genauer angezeigt. Die Oberlinienpunkte fiir die Umlaute 3 und G

hatten sich nicht durchgesetzt.

Die Schreibiibung von Marguerite Bloch aus dem Jahr 1912 liest sich wort-
wortlich: «Sodom und Gomorrah werden von Gott gestraft. Gern hitte Gott

die Stidte Sodom und Gomorrah mit der Strafe verschont. Aber es befan-
den sich dort nicht einmal 10 brave Menschen. Nur ein Mann lebte in So-
dom, den Gott nicht mit den Stindern umkommen lassen wollte. [...]»

Heft mit Probeschriften einer Klasse von Dr. L. Hausmann, Basel 1912.
Jiidisches Muscum der Schweiz, JMS 1468 (Foto: Dicter Hofer, Basel).




Die Zuwanderer in Basel

Eine serielle Quelle wie die Unterschriften von Braut, Briutigam und El-
tern in den zivilen Eheregistern franzosischer Provenienz steht fiir die
erste Einwanderergeneration in Basel nicht zur Verfigung. Zum einen
registrierten die Basler Kirchen und Amter keine Personenstandsinderung
fir Juden, zum anderen verlangte die Basler Biirokratie nur in wenigen
Fillen personliche Unterschriften. Die franzosische — bereits vorrepu-
blikanische — Kultur des personlichen Attestats hatte im ausgehenden
18. Jahrhundert in Deutschland sowie in Basel noch keine Entsprechung.?
So kommt es, dass die meisten jiidischen Unterschriften auf der franzo-
sischen Botschaft oder im Auftrag von franzosischen Gerichten gesam-
melt wurden. Nur steuerpflichtige Familienoberhaupter traten in diesen
Erklirungen ins Licht. Angestellte der Handelshiuser oder Lehrer und
Kantoren wurden selten aufgerufen. Eine in diesem Sinn umfangreiche
Unterschriftenliste existiert aus dem Jahr 1818. Von neunzehn franzdsi-
schen Steuerpflichtigen signierte nur einer in Hebriisch, und eine Witwe
liess sich von ihrem Sohn vertreten.?® Ein niedergelassener Elsisser in
Liestal stimmte nur miindlich zu, da er wegen des Laubhiittenfestes nicht
schreiben wollte.??

Die jiidischen Immigranten in Basel wahlten in der Regel die lateini-
schen Unterschriften, doch auch hebriische Signaturen wurden anerkannt.
Bei hebriischen Signaturen in amtlichen Dokumenten tritt der Stempel-
charakter des Unterschreibens hervor: Die Namen sind verstiimmel, sie
haben im Laufe des Lebens einige Buchstaben verloren, ohne dass sich
jemand daran storte. Die Amtsleute legten die Unterschrift als rechtskraf-
tige Handlung und niche als lesbaren Namen zu den Akten.

Auch stellvertretende Unterschriften sind noch iiblich: S6hne un-
terschrieben fiir Viter, ein Associé im Namen des Firmenchefs, der Notar
fiir den Klienten. Nicht immer sind solche Allografien, Unterschriften aus
zweiter Hand, gekennzeichnet. Manche Handelsleute versahen dagegen
ihren Namen mit einem charakteristischen Schnoérkel am Ende, dem
Manupropria, der jedem anzeigte, dass hier der Namenstriger personlich
zugestimmt hatte, nicht nur der Prokurist (Abb. 12).

Unterschriften der jiidischen Basler geben uns einen ersten An-
haltspunkt zum aktiven Umgang mit Schriftlichkeit. In dieser sozialen
Gruppe, denn die in Basel aktiven Hindler entstammten der Oberschicht
des elsissischen Judentums, unterschrieb die Mehrheit der Manner und
Frauen personlich, auch von links nach rechts.

46



Richtungswechsel fiir die Unterschrift

Das Lemma der Unterschrift wird in unserem Zusammenhang zum Di-
lemma zweier konkurrierender Schriftwelten: Hebriische und lateinische
Formen der Unterschriften wechselten und mischten sich, ohne dass dar-
aus auf den Sprach- oder Schriftgebrauch der Person geschlossen werden
kann. Von vielen Menschen sind mehrere Varianten der Unterschrift hin-
terlegt. Tendenziell unterschrieben die jiidischen Franzosen amtliche Do-
kumente mit franzosischer und deutscher Signatur und gemeindeinterne
Dokumente in hebriischer Form. Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts sind
im Briefverkehr der Kultusverwaltung hebriische Unterschriften iiblich
gewesen.® Einzelne Fihrungspersonen haben indes schon Anfang des
19. Jahrhunderts ihre lateinische Signatur in jiidischen Gemeindedokumen-
ten hinterlassen, wechselten also nur fiir den Eigennamen am Schluss des
Dokuments die Schreibrichtung (vgl. Abb. 7). Der Kontext formte Namen
und Schrift der Signaturen, und gleichzeitig erhielt die Signatur bereits
einen individuellen Charakter.

Manchmal scheint mir das Gegeneinander der beiden Schreibrich-
tungen eine tragische Komponente zu verraten: den Balanceakt zwischen
zwei Welten, die Suche nach einer zeitgemissen Identitit, den Wechsel
zwischen Konnen und Wollen. Im Privatarchiv einer jiidischen Familie, die
1860 die Zuzugsgenchmigung fiir Basel erhielt, findet sich der deutsche
Brief einer 23-jahrigen Frau an ihren Verlobten aus dem Jahr 1850.4! Die
beiden besuchten sich 6fters zwischen Colmar und Blotzheim, schickten
Grisse tiber Verwandte und mit der Post. Die Braut, offensichtlich aus
gutbiirgerlichem Haus, scheute sich nicht, auch von gesellschaftlicher Zer-
streuung in seiner Abwesenheit zu berichten, denn einen Theaterbesuch
mit Cousinen konne man schlecht refiisieren. Die junge Caroline genoss das
Schreiben als «Unterhaltung» mit ihrem Freund und schitzte die fiihlbare
Nihe durch den Briefverkehr. Selbst auf Besuch bei Verwandten, die sich
Miihe gaben sie zu amiisieren, suchte sie die Intimitit des Liebesbriefes:

«jedoch habe mir mansches Mabl eine Beschdfligung gesucht in meinem Zimmer um
den letztern Brief zu lesen. Ich babe tn als gelesen und zu gemacht und witer aufge-
macht und witer durch lesen und kann sabgen mich sebr gubt befunden wairend im
Lebsen | ...]» [Umschrift]*

Sie schrieb den Text in hebriischer Handschrift, doch den Briefkopf mit
Ortund Anrede hielt sie in Franzosisch und vor allem ihre Unterschrift. Fiir
mein Empfinden ist diese lateinische Rahmung ein harter Wechsel, eine
grafische Distanz zum Fliistern und Tuscheln des Liebesbriefes. Hatte es
im amtlichen Kontext zu lange geheissen, jiidische Frauen konnten nicht
ordentlich unterschreiben, nimlich «signer en lettres vulgaires»? Wollte
die junge Frau dieses Stigma loswerden und verlegte sich deshalb selbst
fir ganz private Mitteilungen auf die franzosische Unterschrift?

47



Wann taugt eine Unterschrift von Frauen
oder Juden?

Die Schreibkunst der Frauen wurde in Verwaltungsvorgingen selten an-
gefragt und ist damit unsichtbarer. Selbst wenn verwitwete Frauen Rechte

und Verbindlichkeiten des Haushaltsvorstandes erfiillen mussten, liessen

sie sich hiufiger als Minner vertreten. Diese Konvention muss keineswegs

der Schreibunfihigkeit der Frau geschuldet sein. Manchmal taucht in

anderem Zusammenhang von derselben Frau doch eine personliche Un-
terschrift auf. Auch in Erbschaftsangelegenheiten liessen sich die jiidischen

Tochter ofters als ithre Briidder von Mannern vertreten. Sie reisten erst gar

nicht zu Teilungsverhandlungen an. Eine komplette Familiengrafologie

lisst sich deshalb selten erstellen.

Auch Baslerinnen unterlagen einer diskriminierenden Wahrneh-
mung. Thre Signatur hatte weniger Bedeutung als die von Minnern. Fol-
gender Einzelfall aus den Zivilgerichtsakten zeigt uns zeitgenossische
Argumente, die ein schriftliches Beweisstiick aushebeln konnten. Wir
erhalten aus dieser Verhandlung ein Profil der Schriftpraxis eines elsas-
sischen Juden und einer vermogenden Baslerin, die mutmasslich einen
gemeinsamen Vertrag unterschrieben hatten.

Nach eigener Aussage hatte Joseph Levy aus Hagenthal im April
1798 — als franzosische Truppen der neuen helvetischen Republik gegen
die Innerschweiz zu Hilfe eilten — Bargeld in Sicherheit bringen wollen.
Er habe der Biirgerin Gysendorfer, inzwischen verstorben, 135 Louisdor
zur Verwahrung nach Basel gebracht. Fiir ihre Bemiihung sollte sie jahrlich
mit zwei fetten Ginsen belohnt werden. Uber die Abmachung stellte Levy
einen Hinterlagsschein aus, den Frau Gysendorfer personlich quittierte,
denn sie war zu dem Zeitpunkt schon Witwe. Sie selbst starb drei Jahre
darauf. Also reichte Levy den Schein beim Zivilgericht ein, um aus dem
Erbe die Nominalsumme zuriickzuerhalten. Ausser der Quittung konnte
Levy allerdings keinen weiteren Nachweis oder Zeugen fiir eine Sparein-
lage beibringen, so dass er die Klage mangels Beweis verlor.

Die Gerichtsverhandlung von 1801 kreiste um mehrere Aspekte der
Verschriftlichung der Vertragskultur und zeigt eindrucksvoll, dass die Gel-
tung der individuellen Unterschrift im Zivilrecht noch wenig etabliert
war. Der Deutungshoheit des Basler Gerichts, wessen Handschrift wann
relevant sei, fiel sowohl die Unterschrift der Frau als auch der Quittungs-
schein des Juden zum Opfer.¥

Dem Entscheid war ein umfangreiches Plidoyer eines Anwalts
vorausgegangen, der den Basler Gerichtsherren bei jeder sich bietenden
Gelegenheit das Misstrauen gegen jidische Parteien aus deren natirli-
cher Verderbtheit, Bosheit und Frechheit ins Herz pflanzte. Wortgewaltig
skizzierte er auch diesen Fall als Meisterstiick der Betriigerei. Solch ein
Bargeld-Depositum sei bei der damaligen Unsicherheit in der Schweiz und
gleichzeitiger Angstlichkeit der Basler Biirgerin ginzlich unwahrscheinlich.

48



Vor allem wiirde grundsatzlich kein Jude, dem Mammon und Wucher ver-
fallen,Geld ohne einen Zinsvorteil hergeben. DerVerteidiger Weiss schloss
eine direkte Geschaftsbeziehung zwischen dem franzésischen Biirger und
der Baslerin aus. Zwei Punkte verstiessen gegen geltendes Recht: Die Frau
hatte nicht ohne ihren Vormund eine solche Verpflichtung eingehen diirfen,
und zweitens sei ohne Unterschrift des Vormunds der Schein nichts wert.
Ohnehin sei die gesamte Handschrift gefilscht:

«[Anwalt Weiss:| So abgeschmackt — unwabrscheinlich, wiedersinnig, dieser er-
dichtete EmpfangsSchein seye, so licherlich der selbe in seinem Juden teutschen Styl —
eben so wieder sprechend, seye solcher, so wobl auf Zeit, Ort, Umstinde, Form und

Unterschrift des Scheins.

Er werde sich ausfiibrlich bemiiben, Schritt wvor Schritt und Stiick vor Stiick, dem

Richter difs alles vorzustellen, um denselben von der Schelmerey dieses Sobnes Israel

zu tiberzeiigen.

Er fange an, bey der Natura, Etnrichtung, Form und Unterschrifl dieses erdichteten

DepositoScheins: schon dieses zeige dafs derselbe von Jiidischen Handen fabricieret

seye, es seye ganz der Jiidisch deutsche Styl, die Manier wie selbige die Schuld Scheine

einrichteten, wenn sie etnem christlichen Schaaf seine Wolle rduben wollten.

Und so wie er zu verldfSig gebort babe, so soll der |...2) Papa des Kldgers, diesen Schein

geschrieben haben, allso daf§ wenn eine Betriigerey zum Vorschein kommt, Vatter und

Sobn gleichen Anteil daran hatten. »*

Judisches Schreiben — worin genau liegen nochmals die Eigenarten? —
ist Betrug. Nicht etwa, weil Rechtschreibfehler den Sinn des Vertrages
verdunkeln, sondern weil die Autoritit des Schreibens dem Juden nicht
zusteht. Wie der Verteidiger weiter ausfiihrte, hitte die Witwe niemals
nur unterschrieben, da sie den ganzen Schein selbst besser aufgesetzt
hitte. Der «Juden teutsche Styl», hier als Bezeichnung fiir einen deutsch
geschriebenen Vertrag, war als Abweichung von der Konvention nicht nur
licherlich, sondern schon bedrohlich. Obwohl der Vertrag keine unsittli-
chen Konditionen vorsah, musste er eine Tauschung sein. Der klagerische
Anwalt Lindemann erwiderte, dass aus dem «Jiidischen Styl» nicht die
Illegalitit des Scheines abgeleitet werden diirfe,

«freylich zeige sich daraus dafS der Verfafler kein Stilisierter Schreiber gewesen,
allein wen alle schlecht Stylisierten Instrumente ungiiltig waren, so wiirde eine
grofle Menge Contracte umgestofsen werden konnen, die Deiitlichkeit wadre eine
Hauptsache, |...).»

Wer schreiben darf und wessen Schrift Autoritit hat, stand als Machtfrage
auch hinter der spiteren Behauptung, dass die Unterschrift der Witwe
nichts gelte. Frau Gysendorfer war nach Aussage aller Beteiligten geiibt in
schriftlichen Angelegenheiten. Der Anwalt der Erben ging sogar von einer
regelrechten Unterschriftsgewohnheit der Verstorbenen aus. Sie habe nie

49



mit Geschlechts- und Taufnamen und Ortsangabe unterschrieben, son-
dern immer nur als «Wittwe Gysendorfer». Auch hitte sie ein deutsches
s und niemals das franzosische oder lateinische geschrieben. Im Vergleich
mit weiteren beigebrachten Unterschriften der Verstorbenen zeigten sich
Differenzen zu ihren iiblichen Bescheinigungen: Niemals hirtte sie die
Versicherung «beken wie obstat» [bekenne den obigen Vertrag| vor ihren
Namen gestellt, «[...] das ist bei BauernWeibern in ihren Unterschriften
tiblich, aber kaum bey einer Dame die eigenhiandich quitieren und sich
dieses tiberfliissigen Anhingsels niemals bedienet». So wie die jiidische
Schrift am Regelverstoss zu erkennen sei, sei die aristokratische Schrift
klar, prazise und lebenslang verlasslich.

Zur doppelten Absicherung des Standpunkts fiihrte Anwalt Weiss
aus, die Frau sei dngstlich, misstrauisch und furchtsam gewesen. Sie
sei schon von ihren weiblichen Charakterziigen her nicht geeignet ge-
wesen, in solch ein Geschift einzuwilligen, und ihre Unterschrift daher
unwahrscheinlich. Und was die weibliche Unentschlossenheit nicht quasi
natiirlich verhinderte, wire durch das Basler Vormundschaftsgesetz aus-
geschlossen: Die Witwe hitte das Risiko einer privaten Geldhinterlage
ohne Zustimmung des Eigentumsverwalters gar nicht eingehen diirfen.
Ohne Unterschrift eines mannlichen Vormunds sei die Unterschrift der
Frau nichts wert.

Das juristische Argument konnte die Basler Gerichtsherren nicht
recht liberzeugen, denn Witwe Gysendorfer hatte von der Regierung
freie Mittelverwaltung erhalten und Geschifte in eigenem Namen ab-
geschlossen. Sie hatte Zinsen aus Kapitalanlagen selbst eingenommen
und quittiert.

In dieser Richtung argumentierte der Anwalt der jiidischen Klager,
der die Verstorbene als Geschiftsfrau in Erinnerung rief. Er konterka-
rierte das Bild der hilfs- und schutzbediirftigen Frau: Levy habe diesen
Notpfennig gerade dieser Basler Biirgerin angetragen,

«in dem er es bey diesen bedenklichen schwankenden Zeiten Niemand anders als einer
thm woblbekanten reichen Wittwe, die Gelter auf Zinsen gebabt anvertrauen wollen.
Denen Biirgern Levy, Vatter und Sobn wdre bekannt gewesen, dafs die Wittwe Gy-
sendorfer immer baares Gelt habe, die Zinsen Threr Capitalien selbst einnebme und
Quuttungen ausstelle und daraufhin hitten Sie keinen Anstand genommen, dieser Ihnen
bekannten recht schaffenen Frauen Ihr Gelt anzuvertrauen, woblwiflend dafs in jedem

Fall, diese Persobn bemittelt genug um es Ibnen wieder zu ersetzen.»

Allein aufgrund der bilateralen Handschrift kam Levy mit seinem Anspruch
vor dem Basler Gericht im Jahr 1801 nicht durch. Die Unterschrift auf
einem Wechsel war in dieser Zeit vor Gericht nicht viel wert, wenn nicht
der Schuldner in Person sich zu diesem Wechsel bekannte oder bei Aus-
stellung der Handschrift bereits ein Notar, Richter oder andere Zeugen
zugezogen worden waren.®

50



[10]

Die Familie Wolf in Basel

Bernhard Wolf (1789-1849) und Babette Meyer (1796—1867) stammten bei-
de aus dem Oberelsass. Sie arbeitete als Schneiderin am Spalenberg, er

im Immobilien- und Warengeschaft als Zwischenhindler ohne eigenen

Laden. Ihre Kinder wuchsen in Basel auf und besuchten die Gemeinde-
schule des Quartiers. Fast alle wihlten kiinstlerische und freie Berufe: die

Tochter in der Mode, die S6hne Elias und Georg in der bildenden Kunst

und im Druckwesen.

Bereits Bernhards Eltern waren 1805 nach Basel eingewandert, so dass Ge-
schwister von ihm ebenfalls in der Stadt wohnten, unter anderem sein jiin-
gerer Bruder Bonifacius, Vorsinger der jidischen Gemeinde.

Es gibt keine geschlossene Uberlieferung zu dieser jiidischen Mittelstands-
familie, doch in einigen 6ffentlichen Sammlungen lassen sich heute Ein-
zelstiicke und Akteneintrige ausfindig machen.

Elias Wolf, der hier seine Eltern in Ol festhielt, machte sich in der Region

als Portratzeichner verdient, kurz bevor die Fotografie die lithografische

Abbildung und Vervielfaltigung abloste. Viele Basler Personlichkeiten des

19. Jahrhunderts sind von Elias Wolf verewigt worden. Seine Genrebilder

zum schweizerischen Militar fanden national Anklang.

Babette und Bernhard Wolf-Meyer, Olgemilde von Elie (Elias) Wolf, 1852 und friiher.
Privatbesitz, Muttenz (Foto: Universititsbibliothek Basel).




Weshalb Levy die Relevanz dieses Schuldscheines falsch eingeschitzt hatte,
bleibt unklar. Ob er eine andere Rechtsprechung gewohnt war, vielleicht

die Offentlichkeit gescheut oder der Tod der Gysendorferin ihn iiberrascht

hatte? Die Pliinderungen jiidischer Hauser in den elsdssischen Dorfern im

Sommer 1789 liessen das Risiko eines Verlustes in anstindigem Gewahrsam

in Basler Mauern vielleicht verhiltnismissig gering erscheinen. Es soll

nicht ausgeschlossen werden, dass die Quittung iiber Bargeld von Levys

Seite gefilscht war. Es gab gentigend Vorbilder fiir falsche Zettel und Un-
terschriften: Der elsdssische Agitator Frangois-Joseph-Antoine Hell sollte

bald eine Flut an falschen Quittungen auslosen. Er rief die verschuldeten

Elsasser auf, im Kampf gegen jiidische Geld- und Pfandleiher zum Griffel

zu greifen und sich einfach Quittungen tber (nicht gezahlte) Zinsen und

Filligkeiten selbst anzufertigen.

Kantonale Vorschriften fiir jiidische Buchhaltung

Am 2. Januar 1810 begann ein jiidischer Hiusermakler, der seit einigen
Jahren in der Stadt arbeitete, ein deutsches Geschiftsjournal (Abb. 14).
Die feierliche Eroffnung lautet:

«Heute dato habe mit gottlicher Hilfe und Beystand diese meine neue Buchbaltung
angefangen. Nachfolgende Debitoren und facturen meiner friibern Geschdflen allbier
ber transportirt, sowie ferners alles ordnungsmafSig allbier eingetragen werden soll. »*6

Ein ernstes Projekt wird gestartet. Auf dem linierten Papier eines Folio-
bandes folgt iiber Jahre eine tibersichtliche Aufstellung von Soll und Haben,
durchgehend professionell und deutsch notiert. Benjamin Wolf gehorte zu
den altesten Basler Immigranten. Bereits Anfang sechzig, ein erfahrener
Unterhindler, der sich auch Notizen machte und quittierte, unmoglich
konnte er aber auf den neuen Standard umschulen. Er beauftragte Schrei-
ber mit der Buchhaltung und erfiillte damit die kantonale Vorschrift: Der
Regierungsrat hatte Juden eine nachvollziehbare Buchhaltung in Deutsch
verordnet.

Erst vor kurzem konnte ich die Herkunft des Manuskripts im
Schweizerischen Wirtschaftsarchiv bestimmen. Neben einem einzigar-
tigen okonomischen Einblick in das Geschiftsfeld der Kommissir- und
Maklerfamilie Wolfzeigt es eine Umsetzung des Spracherziehungsgesetzes
von Basel, die deutsche Buchhaltung bei jiidischen Elsissern.

Eine Sprachgeschichte der jiidischen Bevolkerung wird oftmals aus
Rechtsquellen des 18. und 19. Jahrhunderts abgeleitet. Nach der Logik der
staatlichen Sprachvorschriften, Schul- und Synagogenordnungen pflegten
Juden vorher eine Separatsprache und gaben diese dann auf. Insbesondere
die emanzipatorischen Judengesetze, angefangen mit dem 6sterreichischen

52



[11] Besitzereintrige im Gebetbuch
Der Vater von Bernhard Wolf erwarb kurz vor dem Umzug nach Basel eine
neu aufgelegte Pessach-Haggada aus Fiirth. Es war ein traditioneller, einfa-
cher Druck mit jiddischem Kommentar, der iiber Generationen in der Fa-
milie blieb. Interessant sind die mehrfachen Besitzereintrige. Vater Benja-
min (1749-1825), auch Felix genannt, hat sich in Hebriisch und Deutsch
eingetragen, nicht unbedingt eigenhandig. Das deutsche Exlibris (um 1800)
lautet:
«Dieses heilige OsterBethbuch ist zu gehorig den Biirger und Tubak Fab-
rekant Wolf Felix von Oberhagenthal»
Sein Sohn Bernhard trug sich spater mit jiddischer Handschrift und heb-
riischer Namensform ein: «Diese Hagada gehort °ehrenwertem® Berle °Sohn
von ehrenwertem® Feis Wolf ®aus® Basel» (1815).
In Hebriisch und Jiddisch wurden Dynastie und religiose Gelehrsamkeit
festgehalten, in Deutsch trat die gesellschaftliche Leistung des Individu-
ums in den Vordergrund.

Vorsatzblatt der Haggada, Seder schel Pessach, Firth (Ziirndorfer) 1790.
Universitdtsbibliothek Basel, UBH FA v 27.




Toleranzedikt von 1782 unter Josef I1., propagierten den Sprachwechsel.
Nicht nur Geschiftsunterlagen, auch Kultus und die konfessionellen Bil-
dungseinrichtungen riickten ins Staatsinteresse. Dem Bildungseifer halfen
einige Regierungen zum Beispiel in der Stadt Frankfurt mit drastischen
Sanktionen nach. So mussten jiidische Brautpaare nach manchen Eman-
zipationsgesetzen deutsche Lektiire und deutsche Schulbildung vorfiihren,
um heiraten zu diirfen.*” Kaum zufillig reagierte der Buchmarke mit passen-
den Lernmaterialien fiir die jiidische Leserschaft. In Briinn erschien kurz
nach demTod von JosefII.und zehn Jahre nach dessen Sprachgesetzen eine
«Lebens Beschreibung Josefs I1. Eine historisch-biografische Geschichte»
extra fiir das jidische Publikum, Deutsch in hebriischer Schrift.

Schon vor der Emanzipationszeit erstreckten sich Sprachvorschrif-
ten auf rechtskriftige Dokumente. Meist fiel die Massnahme mit weiteren
Formalisierungen des Handelsbereichs zusammen. Vertrige benotigten
nun eine notarielle Unterschrift oder mussten gar in Kopie hinterlegt
werden. Der Kreis der Unterschriftsberechtigten wurde eingeschrinkt,
und Vertragspapier musste «gestempelt», also mit Vignette der Regierung,
erstanden werden.

Diese Kategorie der Sprachgesetze bediente auch das franzosische
Dekret tiber Jiidisches Gewerbe vom Mirz 1808. Umgangssprachlich erhielt
der kaiserliche Erlass den Beinamen «schindlich», le décret infime, denn
er widerrief keine zwanzig Jahre nach der Gleichberechtigung jiidischer
Franzosen (1791) wesentliche Punkte wie die freie Berufsausiibung und die
freic Wohnsitzwahl. Jiidische Geschiftsleute mussten nun wieder spezielle
Auflagen erfiillen, um sich vom Generalverdacht des unlauteren Gewerbes
zu befreien. In Nachbarstaaten Frankreichs wurde das Dekret nachgeahmt.
Oftmals wurde die rassistische Ausgrenzung von Juden in Niederlassung und
Gewerbe mit detaillierten Vorschriften zur Vertragspraxis gepaart. Auch die
eidgenossischen Regierungen formulierten, sofern sie jiidische Einwohner
hatten oder erwarteten, Sondergesetze zur Handelsbeschrinkung.

Die Basler «Verordnung wegen den Juden» erschien 1809, ein Jahr
nach dem franzosischen «schindlichen» Dekret. Auch diese regulierte das
wirtschaftliche Betitigungsfeld. Sie brachte allerdings nicht nur Nachteile.
So akzeptierte sie erstmals Kredit- und Schuldscheine von Juden als legale
Instrumente.*® Aber dafiir musste die Sprache stimmen:

«6. Alle mit Handelsscheinen versebene Juden sind gebalten, ibre Handelshiicher in
deutscher oder franzosischer Sprache und in guter Ordnung zu fiibren, widrigenfalls
denenselben die Handlungsbefugnif§ zuriickgenommen und thren Biichern im Rechten
keine Beweiskrafl beigelegt werden solle. Bei allfallsigem Zwerfel kann die Vorweisung
der Biicher verlangt werden.»*

Schriftliche Sprachbeherrschung wurde hier im Namen einer staatlichen
Aufsicht und Kontrolle iiber Handel und Schuldverschreibungen gefordert.
Mindestens zweimal ist aufgrund dieses Judengesetzes eine Priifung der

54



[12] Reisepass von Bernhard Wolf
Die personliche Unterschrift ist zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert, je
nach Verwaltungskultur, wichtiger Bestandteil von Vertrigen und Zeugnis-
sen geworden. Signaturenlisten werden fiir die Bestimmung der Alphabe-
tisicrung ciner Gesellschaft herangezogen. Mit einer Erstalphabetisierung
in Hebriisch sah die jiidische Bevolkerung in der amtlichen Buchfiihrung
oft unbeholfen aus. Die ersten jiidischen Immigranten in Basel unterschrie-
ben in der Regel schon lateinisch, doch hebriische Signaturen wurden eben-
falls anerkannt.
Dieser Basler «Reisepass» von 1822, jeweils einige Wochen giiltig, erlaub-
te den Grenziibertritt. Der Kaufmann Bernhard Wolf unterschrieb mit
einem charakeeristischen franzosischen Schriftzug. Der Schnorkel, das Ma-
nupropria, betonte die eigenhandige Signatur. Eine Beschreibung von Ge-
sicht und Korper ersetzten das heute iibliche Ausweisfoto: Bart schwarz,
Gesicht oval.

Reisepass der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Kanton Basel 1822, fiir Bernhard Wolf,
StABS, Privatarchiv PA 541.




Kassenbiicher erfolgt:5° Die erste Kontrolle zeigte, wie unrealistisch die
Verordnung war, und eine weitere fiinf Jahre spiter, dass die Umstellung
der Buchfiihrung noch schleppte. Einige Herren vermerkten frank und
frei, dass sie weder deutsch noch franzésisch schreiben konnten. Andere
gaben an, dass sie in Zukunft ihre Biicher auf Deutsch fiihren oder fithren
lassen wollten. Fiir die hohe Form der Schriftlichkeit mussten Hauslehrer
und Kinder mit guter Ausbildung herangezogen werden. Ein jidischer Wirt
an der Hutgasse, der iiber seinen nebengewerblichen Warenhandel eine
deutsche Rechnungsfilhrung aufnehmen sollte, meldete seine Tochter
als zukiinftige Buchhalterin. Keiner optierte fur die franzosische Variante
der Buchfiihrung.

Die Aufseher iiber die jiidischen Handelsbiicher legten die Mess-
latte hoch: Thnen ging es nicht um einfache Journale oder Hauptbiicher,
sondern um die Kunst der doppelten Buchfiihrung, zwischen Kapital-
und Waren-, zwischen Bar- und Brief-Bestand zu unterscheiden.’! Auch
das feine Hauptbuch von Benjamin Wolf, dessen Praambel ich eingangs
zitierte, entsprach noch nicht der Systematik der Doppik, obwohl es von
Schreibkriften aufgesetzt wurde. Mit wechselnder Hilfe von halbprofes-
sionellen Schreibern konnten die jidischen Einwanderer der ersten Ge-
neration die Anforderungen halbwegs erfiillen. Benjamins Sohn, der das
Geschiftsbuch nach dem Tod des Vaters iibernahm, liess sich ebenfalls bei
dieser Aufgabe helfen. Er war zwar schon ein Kind der Revolution, nimlich
Jahrgang 1789, hatte aber sicherlich noch keine allgemeine Schule besucht.

Neben dieser obligationenrechtlichen Vorschrift von 1809 sind in
Basel keine expliziten Sprachgesetze fiir Juden erlassen worden. Jiidische
Unterrichts- und Gottesdienstsprache kiimmerte den Gesetzgeber nicht,
da die Gemeinde sowieso keine Religions- oder Korperschaftsrechte hatte.

Es ist eine vage Angelegenheit, den Sprachwandel der jlidischen
Gemeinschaft anhand der obrigkeitlichen Handels- und Sprachgesetze
zu rekonstruieren. Auch wenn solche Zwangsmassnahmen als Anstoss fiir
eine Literalisierung dingfest gemacht werden konnen, so sollten wir doch
das Verhiltnis von Gesetz und Praxis nicht tiberschitzen. Gerne iibersieht
man dabei Spracherlasse seit dem 17. Jahrhundert, die die Sprachgewohn-
heiten nicht wesentlich anderten.52 Zum Beispiel waren die Elsisser schon
1784 darauf verpflichtet worden, alle Vertrige in Franzosisch oder elsassi-
scher Umgangssprache abzufassen.

Die Konflikte im Handelsleben zeigen, dass jiidische Handler und
Unternehmer ein grosses Eigeninteresse hatten, die Sprachen und Schriften
der Handelspartner zu beherrschen. Denn die Handelsbeziehungen, die
nicht auf direktem Warentausch, auf direkter Bezahlung in Bargeld oder
einer engen, kontinuierlichen Beziehung beruhten, bauten auf schrift-
liche Abmachungen oder Schuldzettel. Diese Handschriften gehorten im
18. Jahrhundert zum unerlasslichen Instrument einiger jiidischer Berufs-
felder. Noch kurz vor der Helvetik versuchte die Basler Regierung Juden
von Geldleih- und Schuldgeschiften auszuschliessen, indem jeglicher

56



o <l
34;/94(.4‘. s
-
' 4
¥

A

J b

Lo

20

"’/! y{, 9/()1/.?4# i

Vorauszahlung fiir Wein

Dieser Vertrag illustriert die Schriftpraxis im Berufsalltag des Warenhind-

lers Bernhard Wolf.

Im Oktober 1826 zahlte Wolf einem Weinbauern in Grenzach einen Vorschuss
von zwolf Neuen Thalern, wofiir er dann im Winter eine Lieferung Wein
zum amtlich festgesetzten Preis erhalten sollte. Der Kredit ist auf notari-
ellem Papier in deutscher Handschrift festgehalten und von Jakob Herzog

Wechter unterschrieben. Bernhard Wolf machte sich jiddische Notizen auf
dem Vertrag. Auf der hier abgebildeten Riickseite quittierte der badische
Weinbauer, dass nichts mehr zu fordern sei. Dazu finden sich eine lateini-
sche und eine jiddische Beschriftung, «Schein von Wechter in Grenzach»,
sowie der Stempel des heutigen Aufbewahrungsorts im Staatsarchiv.

Schuldschein und Quittung, Jakob Herzog Wechter und Bernhard Wolf in Basel, 1826.

Staatsarchiv Basel-Stadt, Privatarchiv Wolf, PA 541 13 a—c.




schriftlicher Vertrag zwischen Juden und Einheimischen per se ungiiltig

erklirt wurde, egal «von was Art» die Handschrift wire.5? Das heisst, dass

es bereits eine Praxis der schriftlichen Vertrage zwischen jiidischen und

nicht-jiidischen Partnern gab. Wie die Papiere, Formulierungen und Un-
terschriften zustande kamen, ist ein weit vielstimmigerer Prozess, den die

erhaltenen Dokumente kaum spiegeln. Hiufig konnte keiner der Vertrags-
partner einen schriftlichen Vertrag aufsetzen, und man vertraute — gezwun-
genermassen — Schreibern und Notaren.

Ein Hagenthaler Biirger, Jacob Uhlmann, hatte zum Beispiel auf
Handelsreise in Dijon einen «Bekannten» um Hilfe gebeten, der sich
dann doch als unzuverlissiger Schreiber entpuppte. Uhlmann, der aus
Dijon eine Ladung Wein ans Kaufhaus in Basel abschicken wollte, be-
notigte lediglich einen Lieferschein fiir seine Ware. Der Schreiber hatte
sich aber auf dem Lieferschein kurzerhand selbst als Absender und Rech-
nungssteller angegeben. Der Hagenthaler merkte den Betrug ers, als der
Zwischenhindler in Basel ihm den Erl6s des kommissarischen Geschaftes
nicht aushindigte. Hier die Darstellung durch den Rechtsvertreter Weiss
vor dem Basler Gericht:

«vor etniger Zeit habe B.[urger] Ublmann dem B.[irger| Lucas Preiswerk allbier,
eine Quantitit Pieces Wein zum Verkauf anbero gesandt, woriiber thm auch derselbe

richtige Rechnung getragen babe; nachber batte er demselben wieder 37 Pieces zu

dhnlichen Bestimmungen tibermacht, da er aber im franzosischen Schreiben nicht

sebr geiibt, so babe er sich an einen Bekannten, nabmens Lapoton in der Juden gafs
zu Dijon gewendet, um thm den difiortigen Avis Brief zu schreiben; dieser habe nun

sein Zutrauen mifibraucht, und dem B. Preiswerk in dem Avis Brief diesen Wein

fiir den seinigen ausgegeben; Als daber B. Ublmann hiber gekommen und von dem

B. Preiswerck den Erlés fiir diesen thm gesandten Wein einziehen wollen, so habe ihm

dieser erkldrt er konne thm dif$ Gelt nicht berausgeben, bifs er sich mit B.[iirger| Lapo-
ton — den er allein fiir den Eigentiimer desselben erkenne, verstanden babe |...].»5*

Es scheint ein iiblicher Betrugsfall zu sein. Der illiterate Uhlmann — denn
die Umschreibung «im franzosischen Schreiben nicht sehr geiibt» bescho-
nigt, dass er lateinische Handschrift nicht entziffern konnte — wird keines-
wegs zum jiidischen Problemfall erklirt.s Auch der mutmassliche Betriiger
Lapoton in Dijon wird nicht explizit als Jude problematisiert. Uhlmann hat
seinen Schreiber in der Judengasse gesucht, wie jeder Illiterate an einem
fremden Ort auf Empfehlungen von Bekannten zuriickgreift. Nicht nur
vom vermeintlich vertrauenswiirdigen Schreiber in Dijon wird Uhlmanns
Analphabetismus ausgeniitzt, auch der Basler Zwischenhindler ruht sich
zunichst einmal auf den schriftlichen Fakten aus: Er zahlte keinem der
beiden mutmasslichen Lieferanten. Uhlmann hat in seiner Darstellung
darauf Acht gegeben, die Grundlagen der Geschiftsbeziehung zu Herrn

Preiswerk am Kaufhaus herauszuarbeiten. Es lag wohl kein konkreter
Auftrag fiir diese letzte Lieferung vor, aber man hatte sich schon zuvor

58



[14]

Buchhaltung

Eine Kladde im Schweizerischen Wirtschaftsarchiv konnte Benjamin Wolf
(1749-1825) und einem Nachfolger, wahrscheinlich Sohn Bernhard, zuge-
ordnet werden. Die Buchfiihrung ist zu Beginn sehr sorgfiltig und iiber-
sichtlich. Die hiufig wechselnden Handschriften bestirken den Eindruck,
dass professionelle Schreiber die im Kanton vorgeschriebene deutsche

Buchfiihrung fiir den Hindler erledigten, der die lateinische Schrift nicht
ausreichend beherrschte.

In spateren Jahren scheinen die Eintrige hastiger und ohne grosse Erfah-
rung. Doch noch im Juni 1832 findet sich der Kostenpunkt «Gustav Bern-
hard dahier fiir dessen Biicherfiihren das 2te Halbjahr: 16 Fr.». Der in Ba-
sel freiberuflich titige Hauslehrer Bernhard aus Heidenheim sammelte

offensichtlich die Verschreibungen und Quittungen und verzeichnete perio-
disch alle Angaben im Journal, vergleichbar einem heutigen Steuerberater.

Ein anderer Sohn von Benjamin Wolf, Simon, betrieb weniger Aufwand,
um seine Buchhaltung an die eigens fiir Juden formulierten Vorschriften

anzupassen, und war daftir 1815 gebiisst worden.

Die Wolfs vermittelten Boden- und Hauserwerb im Elsass und der Nord-
ostschweiz. Neben dem Immobiliengeschift handelten sie Rohstoffe, zum

Beispiel Kupfer, und Manufakturwaren wie Seidenbinder und Uhren aus

La Chaux-de-Fonds.

Geschiftsbuch von Wolf, Benjamin und Bernhard, 1810-1835.
Schweizerisches Wirtschaftsarchiv, CH SWA HS 119.




giitlich geeinigt. Die Geschaftsbeziehung basierte also im Wesentlichen
auf Miindlichkeit, Vertrauen sowie stetem Aushandeln. Nur der Liefer-
schein, die falsche Handschrift, beeintrichtigte nun den personlichen
Geschaftskontakt. Und sicherlich sprach Preiswerk aus Erfahrung, wenn
er den Lieferschein erst annulliert haben wollte, bevor er sich auf den
plausiblen Handelspartner einliess.

Dieses Beispiel zeigt, dass sich der Grundsatz der Schriftlichkeit in
Geschiftsbereichen auswirkte, die bisher noch ohne schriftliche Vertrige
ausgekommen waren. Es zeigt ausserdem, dass Analphabeten (oder lateini-
sche Analphabeten) zwar am Gross- und Fernhandel beteiligt waren, aber
zusitzliche Risiken eingingen. Und es zeigt, dass das Geschift auf Kosten
der Analphabeten nicht an ethnischen Linien Halt machte.

Die Generation nach 1800, also die Kinder der ersten jiidisch-
elsissischen Einwanderer, war in der Landessprache alphabetisiert. Diese
Schriftfertigkeit kann nicht allein auf die gesetzliche Pflicht zur deutschen
Buchfiihrung zuriickgefiihrt werden. Die vielfaltigen Vorteile einer Lese-
wie Schreibfihigkeit im 6konomischen und sozialen Leben wogen stirker
als eine staatliche Vorschrift. Die schnelle Entwicklung ist eher mit dem
breiten Bildungsangebot in Basel zu erkliren.

Nachteile der alteren Generation im Handels-
verkehr

Die ersten Antragsteller auf eine Zuzugsgenehmigung fiir die Helvetik
fiihlten sich in der lateinischen Schrift nicht zu Hause. Sie schrieben
eher von rechts nach links. Ich stelle hier vier Vertreter dieser um 1750
geborenen Generation vor, um die Bandbreite ihrer Schriftpraxis in unter-
schiedlichen Branchen aufzuzeigen. Nicht nur der neue Wohnort,sondern
auch die zunehmende Biirokratisierung in ihrer franzosischen Heimat
stempelte sie manchmal zu Analphabeten. Sie liessen sich helfen, notfalls
eine Unterschrift vormalen. Da es sowieso iiblich war, fiir den Schrift-
satz offizieller Eingaben und Rekurse einen professionellen Schreiber zu
bemiihen, fillt die abweichende jiidische Schrifttradition in staatlichen
Akten kaum ins Auge. Doch im Wirtschaftsleben, im tiglichen Umgang
mit Nicht-Juden, entstanden dieser Generation selbstindiger Hiandler
erhebliche neue Probleme.

Moses Maus in Liestal
Moses Maus, schitzungsweise Jahrgang 1751, unterschrieb einige eloquente

und forsche Behordenbriefe, doch seine selbstgestalteten Texte sahen
anders aus. Eine Abrechnung mit einem Handelskollegen von 1804 ist

60



[15]

/ ; : '
N/ E?
BAsEL den 1. Marg 1 ¥

d/b‘ﬂWI .@’. K- f;&éu(:;f,

Hin..

o’@uw Yeevwy, vedoymt sohen. & Rues dufwm -vadu-
WW Ksnmben o s HMWW?WW
i i inMMchMwmd Aiamih e s 148
Y me,dv singe ﬁumdnahwamw%mm&mm -

M&wm MWWMWWW#M Bfotaw{«u

Lithograf Georg Wolf

Georg Wolf (1820-1900), ein Sohn von Bernhard und Babette, eroffnete nach
einer Lehre im Druck- und Verlagswesen eine eigene lithografische Werk-
statt in Basel. Das neue Steindruckverfahren machte es moglich, Serien-
drucke grafisch zu gestalten. Georg Wolf leitete die Werkstatt, aber er zeich-
nete und bearbeitete auch eigenhindig Auftrige. Die Texte mussten dann
spiegelverkehrt geschrieben werden, so dass dieser jiidische Elsasser der
dritten Generation Deutsch und Franzosisch wiederum von rechts nach
links schrieb, jedoch mit lateinischem Zeichensatz.

Seine Generation erlebte die politische Gleichstellung der Juden in der
Schweiz. So konnte er trotz seiner Herkunft und Religionszugehorigkeit
Biirgerrechte in Basel-Stadt erhalten. Er liess sich sogar fiir den Grossen
Rat aufstellen und zog als Vertreter der Freisinnigen in das kantonale
Parlament.

Briefkopf der Lithografie-Werkstatt Georg Wolf, Kundenkorrespondenz Basel 1901.
Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 88a ] 15 i.




durchwegs in Jiddisch gehalten: Schrift, Sprache, Eigennamen und Zahlen
bilden einen jiddischen Text.’¢ Eine Reihe vorhergehender Rechnungen
und gemeinsamer Geschifte wurden hier miteinander verrechnet. Auch
von der neuen Vereinbarung «hat jeder einer ein zetel» [Umschrift], den
beide Partner unterschrieben. Auf demselben Schriftstiick quittierten sie
spater wiederum: «hat keiner auf die bemelde zetel niks mehr zu fordern»
[Umschrift]. Nur die Schrift setzte die Schrift ausser Kraft. Diese koha-
rente und geschlossene Autoritit der Schriftstiicke verweist auf eine aus-
gesprochene jiidische Schriftkultur auch fiir den Alltags- und Geschafts-
bereich, wohlgemerkt zu einem Zeitpunkt, als Zivilrechtsstreitigkeiten
von Juden nicht mehr innerjiidisch gelost wurden. Im Zweifelsfall hatten
die Parteien ihre Anspriiche vor einem Friedensrichter oder Zivilgericht
iibersetzt und erlautert.

Leopold Levi, Wirtschaft und Warenhandel

Leopold Levi (1757-1814),%7 der erste erfolgreiche Judenwirt in Basel,
konnte lesen und schreiben. Er bediente Wechselkredite im Warenhan-
del, fiir sich und andere. Seine Wirtsstube in Basel fungierte als verbind-
liche Zahladresse im Handelsverkehr, auch fiir auswirtige Firmen. Die
Mehrzahl seiner Schriftstiicke war in hebriischen Lettern abgefasst. Er
unterschrieb meist als «Leib bar Naftali», auch auf offiziellen franzosischen
Dokumenten.’® Die neuen Alphabete sollten seine Kinder lernen, so gab
er seine Tochter als zukiinftige Buchhalterin an. Er selbst unterzog sich
dieser Miihsal nicht mehr.

Lediglich in zwei Bittschriften findet sich seine Unterschrift in pas-
sender Schrift zur deutschen Petition. Wenn man diese Blitter von nahem
anschaut, sicht man, dass er sich seinen Namen in Bleistift hatte vorzeich-
nen lassen.>® Die Eingaben stammen aus der Krisenzeit des Gaststattenge-
werbes in Basel. Levi verwandte alle Uberzeugungskraft und Rechtswege,
um seine Wirtebewilligung zu erneuern. Es ist symptomatisch, dass Levi
in dieser Notlage keine unnétigen Anhaltspunkte der Differenz geben
wollte. Im Alltagsgeschift mochte die hebriische Unterschrift hinreichen,
aber im Ernstfall empfahl sich die Schreibrichtung der Beamten. Doch
der Streit um seine Zulassung nahm kein Ende, so dass er sich auch in
diesem Verfahren spiter wieder mit seiner eigenen hebriischen Signatur
begniigte.® Hier zeigt sich besonders deutlich die Zuriicksetzung des
hebriisch-literaten Biirgers im Verwaltungsprozess. In der Vielfalt der
giangigen Unterschriften, Kreuze oder Kreise mag solch ein individueller
Schritt vom literalen Selbstverstindnis zum Analphabetismus eines an-
deren Schriftsystems unauffillig sein. Aus der Perspektive und Praxis des
Individuums zeigt sich an diesen vorgemalten Unterschriften allerdings
ein Akt der Selbstiiberwindung,.

62



[16] Werkstitte am Gemsberg
Die erste Werkstitte der Wolfs lag am Gemsberg, hier in einer Aufnahme
zur Bundesfeier 1901 in aussergewohnlichem Fahnenschmuck. Zu diesem
Zeitpunkt war die Druckerei, die «Lichtanstalt», schon an die Elisabethen-
strasse ausgelagert.
Einer der Nachfolger im Geschaft, Bernhard Wolf-Grumbach (1864-1951),
folgte der technischen Entwicklung der Bildverfahren und arbeitete sich
in die Fotografie ein. Sein Fotogeschift, zuletzt an der Freien Strasse,
wurde eine Institution in der Stadt. Bernhard Wolf hat sich auf Architektur-
fotografie spezialisiert und machte die Dokumentation des Miinsters wie
der Profanbauten und stidtischen Strassenziige zu seinem Anliegen.

Gemsberg 9-11, Wohnhaus und Werkstatt Wolf, Basel 1901.
Staatsarchiv Basel-Stadt, Fotoarchiv Wolf, NEG 2339.




Moses Hauser, Wechselhindler und Notabler

Moses Hauser (1750-1836), ein wohlhabender «Rentier», erwarb bereits
1805 Wohneigentum in Basel. Seine Haupttatigkeit war das langfristige
Kreditgeschift mit christlichen und jiidischen Kunden, Grund- wie Bar-
kredit sowie die Abwicklung von Wechselverkehr. Warenhandel betrieb
er nur nebenbei. Der Durmenacher gehorte zu der kleinen Gruppe der
israelitischen Wahlminner im Elsass, also den regionalen Vertretern in der
judischen Verwaltungsbehorde. Er zihlte damit zur wirtschaftlich-politi-
schen Elite, schon bevor er in die Schweiz zog.

Bis auf einige hebriische und deutsche Unterschriften ist sein
Schriftnachlass gering. Nach seinem Tod 1836 in Basel ging seine «Biblio-
thek» — es ist unklar, um was fiir Biicher es sich handelte — an das Rabbinat
von Hégenheim.®! Dieser Punkt seiner Nachlassregelung war der einfachste
und konnte abgeschlossen werden, bevor die Teilung des Erbes insgesamt
geregelt war. Der Wechselhindler Hauser galt als sehr vermégend und hatte
umfangreiche Legate vorgeschen. Wie sich bei der Erbteilung herausstellte,
waren die Legate nicht einfach zu beziehen, da sein Vermogen vorwiegend
aus Hypotheken, Schuld- und Anteilsscheinen bestand, kein liquides Kapi-
tal. Ein Gutachten fiir die Testamentsvollstreckung in Basel beleuchtete die
Vermogensbestinde, also vor allem Schuldtitel aus tiber siebzig Ortschaften
der Umgebung von Basel, iiberwiegend aus dem Elsass. Die Mehrzahl der
Verschreibungen war bereits durch Anfechtungen, Prozesse oder Weiter-
verkauf zu Titeln von zweifelhaftem Wert verfallen. Die Papiere waren also
allein innerhalb eines franzosischen Obligationenrechtes wertvoll und wur-
den daran gemessen, ob sie formal dem Vertragsrecht entsprachen. Das
Gutachten von Alt-Gerichtsprisident Weber ist abschitzig in mehrfachem
Sinn: Nicht nur schitzte er den Wert dieser Erbmasse gering ein, ebenso
die moralische Haltung und das kaufmannische Geschick des verstorbenen
Hauser. Dem Gutachter erschien die Buchhaltung so undurchsichtig und
liickenhaft, dass er vermutete, der Rentier habe selbst den Uberblick iiber
seine rechtsgiiltigen Titel verloren gehabt.

«Aus der Untersuchung geht deutlich bervor, dafl Moses Hauser, der eigentlich keine

Sprache, weder reden noch schreiben, recht konnte, seinen eigenen Vermogenszustand
niemal genau gekannt baben mag, und auch nicht wissen konnte woran er war mit

setnen Schuldnern, daber er oftmals schon bezablte Schulden, oder wor 30 Jabren

ginzlich verlobrene Schulden von neuem zur gerichtlichen Betreibung iibergab, wo-
bei er die ergangenen betrichtlichen Kosten an ihn selbsten tragen mufSte; — dafs er
niemal, wenigstens schon lange nicht mebr, so bemittelt war, als er darfiir angeseben

wurde, [ ...]. »6?

Die Einschitzung des Gutachters ist eine aufschlussreiche Quelle, wenn
wir die Vorurteile iiber Geschiftskultur und diese Form des Kreditge-
schiftes einmal beiseiteschieben. Dass der Jude und Elsisser — beide Zu-

64



ordnungen nimmt der Gutachter nicht explizit in den Mund — als Anal-
phabet diskreditiert wird, als Mensch ohne irgendeine «rechte Sprache»,
illustriert zunichst einmal den engen Sprachbegrift des Basler Juristen.
An mehreren Punkten vollzieht der Gutachter aber fiir uns nach, wie sich
Hauser mit den lateinischen Usancen des obrigkeitlich garantierten Wech-
selgeschiftes behalf:

«Moses Hauser war allerdings ein guter Kund der Hb. Notarien, Advokaten, und
Huuissiers [Gerichtsvollzicher |, denen er gewobnlich seine Schriflen obne Empfangs-
scheine anvertraute, was einige Huissiers sebr gut zu beniitzen wufSten, indem ste
das fiir Hauser eingezogene Geld samt der Schriflen bebielten, so wie es bauptsdchlich
beim _Jager in Blotzheim und Hanger in Landser der Fall war.

Jager batte mebrere Hausersche Schuldtitel in Handen, die ich vor ca. 2 Jabren selbst
geseben babe und auf welchen er iiber 700 fis. Geld eingezogen hatte, die er fiir sich
bebielt und dargegen eine ebenso starke Gegenforderung an Hauser machte, die Letz-
terer freilich bestritt. Allein, Jager bebielt das Geld samt den Schriflen. Jetzt aber hat
mir Jager geantwortet er batte gar keine Hauserschen Schriffen mebr.»%3

Dieswar,so der Basler Richter, selbst im vorinstitutionellen Kreditgeschift
ein uniibliches Verhalten. Der inzwischen Achtzigjihrige hatte auf schrift-
liche Absicherungen verzichtet, damit Kontrolle an Dritte tibertragen und
Rechtsanspriiche verloren. Die mangelhafte lateinische und juristische
Schriftkompetenz machte Hauser in diesem Geschiftsumfeld auf jeden
Fall angreifbar. Wie weit seine Geschiftsbilanz nach sechzig Jahren Be-
rufstatigkeit von der Bilanzierung seiner Posten bei Geschiftspartnern
abwich, war ihm offenbar nicht mehr bewusst geworden.

Naftali Braunschweig, Woll- und Baumwollwaren en détail

Von einem weiteren Einwanderer der ersten Generation, dem Stofthindler
Braunschweig an der Hutgasse, liegt ein eigenhindiges Testament vor.%*
Zwei Jahre vor seinem Tod wollte Naftali Braunschweig (1766—1848) noch
eine Anderung an seinen testamentarischen Verschreibungen vornehmen.
Er hatte zwei behinderte Kinder, die er versorgt wissen wollte. Da den
unverheirateten Tochtern nach seinem Ableben die Ausweisung aus Basel
drohte, wollte er sie nun zusitzlich mit lebenslangem Wohnrecht in einem
Haus im Elsass bedenken.

Er setzte dafiir einen deutschen Text unter dem Titel «Das ist mein
Testament» auf, der das notarielle Testament in Frankreich erginzen sollte.
Er schrieb in hebriischen Buchstaben:

«Ich Naflali Brunschweig 86 sechs und achzik Jar alt Handlsman in Basel wonbaf?
gesunt an Kerber und an Sele mache an mit mein eign Des(tlement gschriben vun
meinr eigne Hant und befele das meine lezten Wille sei sol» [Umschrift] %5

65



Er beachtete die formalen Anforderungen eines rechtskriftigen Testamen-
tes: Nicht nur Ort und Zeit der Handlung, auch Absicht und Freiwilligkeit

sind bezeugt. Er bezog sich auf'seine bisherigen Anordnungen und idnderte

lediglich das Vermachtnis fiir seine Tochter. Die Handschrift ist fliissig, die

Orthografie uniiblich, eher phonetisch inspiriert. Doch taucht keine jiddi-
sche Vokabel auf. Der gestandene Geschiftsmann, wichtigster Steuerzahler

der jiildischen Gemeinde in Basel, wollte ein rechtskriftiges deutsches Do-
kument schreiben, und als solches ist es auch anerkannt worden.

Allerdings musste seine jidischdeutsche Willenserklirung fiir das
Erbteilungsverfahren von einem Juden transkribiert werden, wodurch Feh-
ler entstanden. Das Basler Gericht hatte fiir die Transkription den Lehrer
des Vereins der Judenmission hinzugezogen, den Konvertiten David He-
mann aus Bayern, der seine Aufgabe tatsichlich unparteiisch und ohne
Kenntnis der lokalen Verhiltnisse erledigte. Seine Lesart scheiterte am
«Notariat Girard» in Hégenheim, das er mit «nodrieschiram» transkri-
bierte,und an Braunschweigs Formulierung, die iiberlebende Ehefrau zum
«Meister» ihres Besitzes zu machen. Hier versuchte der Sachverstindige
eine hebriische Vokabel zu erkennen, die den Sinn entstellte.%® In der
Nachlassakte liegen heute noch jiidischdeutsches Original und deutsche
Umschrift beieinander, so dass wir an diesem Beispiel die Grenzen der
innerjlidischen Verstindlichkeit der traditionellen Schreibweise sehen.
Der Sachverstindige lebte zwar auch schon seit einigen Jahren in Basel,
konnte die Schrift seines Nachbarn aber nicht fliissig lesen. Insbesondere
neue Fachausdriicke und franzosische Lexik gaben ihm Ritsel auf, die fiir
uns mit etwas Einblick in den sozialen Kontext zu l6sen sind.

Seinen Kindern hat Naftali Braunschweig eine umfangreiche Aus-
bildung zukommen lassen. In der Anfangszeit der jiidischen Zuwanderung
befand sich eine jiidische Privatschule bei ihm im Haus.%” Seinem Enkel
Leopold, dem er das Geschift iibertrug, bereiteten die iiblichen Sprachen
und Textgattungen des Geschiftsverkehrs gar keine Probleme mehr. Er
arbeitete schon als «Schreiber» in der Firma, wie der Grossvater im Tes-
tament vermerkte.

Erfolg der Kinder in den allgemeinen Schulen

Dieser Leopold Borach (1820-1865), der mit 26 Jahren das Geschift in Basel
weiterfiihren wollte, erfiillte nicht nur fiir seinen hebriisch schreibenden
Grossvater alle Erwartungen, er hatte schon die Erwartungen seiner Lehrer
an der Basler Realschule erfiillt, wenn nicht iibertroffen: Klassenbester
in Franzosisch. Er kam mit einer guten Vorbildung von Elsisser Schulen
nach Basel und besuchte hier bis zu seinem 17. Lebensjahr Realschule
und Gymnasium. Erst nach Abschluss der vorletzten Gymnasialklasse
wechselte er in die Lehre bei seinem Grossvater. Ein tiblicher Weg fiir

66



Kaufleute und Bankiers, denn die letzte Gymnasialklasse absolvierten
eigentlich nur noch angehende Akademiker.%8 Auch sein Cousin Moritz
belegte als Dreizehnjihriger den vierten Platz in der Gesamtklassifikation
seiner Schulklasse und erhielt in Franzosisch die Auszeichnung des Klas-
senbesten. Die gesamten Klassenwertungen wurden damals zum Schul-
jahresende gedrucke, so dass die 6ffentliche Neugierde lesen konnte, wer
wie abschnitt. Ein dritter Cousin besuchte ebenfalls mit Erfolg die Basler
Realschule Anfang der 1830er.

Die Braunschweig-Enkel waren nicht in Basel aufgewachsen, son-
dern als Schulkinder von Colmar und Hégenheim nach Basel gezogen und
lebten als Pensionskinder beim Grossvater und anderen Familien. Die
drei waren kein Sonderfall. Einige Schiiler kamen aus dem Aargau oder
Elsass fiir die Schulausbildung nach Basel und zeigten beste Leistungen
auf den wenigen weiterfithrenden Schulen der Stadt. Aus dem elsissischen
Einzugsbereich nutzten eher jiidische als christliche Kinder diese Chance.
Fiir jiidische Kinder war solch ein Bildungsaufenthalt in der Stadt méoglich,
bevor ihre Familien Zuzugsgesuche stellen konnten. Zeitweise iibertra-
fen daher die Anmeldezahlen fiir hohere Schulen aus den franzosischen
Dorfern am Oberrhein die der jlidischen Stadtkinder.®?

Die einheimischen Familien schitzten die Vorteile einer umfassen-
den Schulbildung in Sprachen, Mathematik, Literatur bis Philosophie erst
recht. Eine gesetzliche «Schulpflicht», die im Kanton nach 1838 langsam
realisiert wurde, brauchte es zur Motivation der jidischen Basler jeden-
falls nicht mehr. Aus der Volkszihlung im Jahr zuvor sehen wir, dass diese
kleine Gruppe, selbstindige Mittelschicht bis Handelsherren, ihre Kinder
auf die ortlichen Schulen schickte. Die Basler Juden ermoglichten Buben
wie Miadchen obendrein eine tiberdurchschnittlich lange Schulzeit, nim-
lich auch die oberen, teils privat finanzierten Klassenstufen. In der wei-
terflihrenden Schule paukten alle gemeinsam franzosische und deutsche
Grammatik und Schonschrift. Viele blieben bis zum 17. Lebensjahr in der
Schule und begannen erst dann eine Berufsausbildung, die Handelslehre
oder das Studium.”®

Bereits die Kinder der ersten Einwanderergeneration lernten in
den allgemeinen Volksschulen, damals den evangelischen Pfarrschulen
der Stadtviertel. Die wenigen Aktenhinweise auf jiidische Privatschulen
oder konfessionell getrennten Unterricht in der Mediationszeit verzerren
unseren Eindruck vom Bildungsverhalten, hier kommen Ausnahmen und
Probleme zur Sprache. Das Bildungsverhalten generell war sehr integra-
tiv, das verraten uns die reguliren Schiilerlisten der allgemeinen Schulen.
Judische Privatlehrer unterrichteten in den Randstunden Religionslehre,
Hebriisch, vielleicht jiidische Geschichte, doch nur in Ausnahmefillen
ein komplettes Parallelprogramm zum allgemeinen Unterricht.

In grosseren jiidischen Gemeinden im Elsass oder in Baden sah
die Schulsituation ganz anders aus. Dort bestanden bereits jiidische
Separatschulen, die im friihen 19. Jahrhundert zunichst beibehalten und

67




nach staatlichem Bildungsziel ausgebaut wurden. In elsissischen Volks-
schulen durfte neben der Landessprache weiterhin im Dialekt unterrichtet
werden, und in jiidischen Dorfschulen wurde diese Alltagssprache sogar
in Hebriisch geschrieben. Das war eine entscheidende Weichenstellung
fiir die unterschiedliche Alphabetisierung der jiidischen Kinder zwischen
Basel und dem Sundgau.

Ubergangsschrift: Hebriisch fiir deutsche Texte

Unter judischen Baslern benoétigte die lateinische Schriftpraxis keinen

Advokaten. Sozusagen alle Familien erméglichten ab 1800 ihren Kindern

die sikulare Alphabetisierung im ABC. Teilweise mogen sie die Vorteile

im Geschifts- und Amtsverkehr gespiirt haben, teilweise werden sie die

lateinische Alphabetisierung als Fortsetzung des eigenen Bildungsweges

gesehen haben. Insbesondere Frauen kamen mit wenig Schriftpraxis in die

Stadt und wollten diese empfindliche Liicke noch im Erwachsenenalter
schliessen. Aus dem Jahr 1822 ist iiberliefert, dass eine dreissigjahrige Mut-
ter aus Lorrach bei ihrer christlichen Nachbarin private Schreibstunden

nahm, nimlich die Ehefrau des Maklers und Handlungskommis Simon

Wolf, Schwiegertochter des weiter oben erwihnten Benjamin Wolf. Die

Kosten dieser privaten «Lektionen» kamen bei einer Schuldabrechnung
zwischen den Nachbarsfamilien zufillig in die Gerichtsakten.”!

Die Adaption deutscher Schrift- und Buchkultur konnte fiir die Bas-
ler Kinder so ziigig und problemlos erfolgen, weil es sich vornehmlich um
einen Schriftwechsel, nicht um einen Sprachwechsel handelte. An einigen
hier zitierten Alltagstexten in hebriischer Schreibweise konnte man schon
erkennen, dass das Alphabet nicht die Sprache eines Dokuments verrit:
Hebriisch, Jiddisch, Alltagssprache oder deutsche Schriftsprache wurden
mit hebriischem Alphabet geschrieben (und gedruckt). In der Epoche von
1760 bis 1870 schrieben Juden Hochdeutsch in Hebriisch oder Latein, je
nach Konnen und Umfeld.”? Fiir dieselbe gesprochene Sprache standen
tiber ein Jahrhundert hinweg zwei Schriftsysteme zur Auswahl, eine ausser-
gewohnliche Digrafie (Abb. 6—9). In dieser Epoche beherrschten manche
beide Schriftformen zur deutschen Sprache, manche nur eine, manche
gar keine. Das Lernen des lateinischen ABC stellte jedenfalls nicht die
kulturelle Tradition in Frage.

In Basel, und das mag im stidtischen Alltag kaum aufgefallen sein,
wurden die beiden Schreibweisen des Deutschen lange praktiziert. Im
19. Jahrhundert lernten die Kinder Deutsch in hebriischer Schreibweise
im Religionsunterricht. Bis ungefihr 1850 behielt die Gemeinde die mehr-
fache Schriftkultur bei; Kassenbiicher, Gemeindeordnungen und Billets
sind von rechts nach links geschrieben. Berithmt geworden ist dieses
«Judischdeutsch» als sogenannte Geheimsprache im Geschiftswesen, da

68



[17]

AT R,

cBmme 3btbttluug

llelmng im vichtig loutivten 2efeu.
£ L

;-Gtab[ : C;tal!, la!n_u-s_mm , Kabu - Eann,
Staat-Stadt,  Saat-fatt, - Mafe- Maffe ,
rathen-Ratten,  Staac- fare,  Schafe- fhaffe,

- behaart-bebaret,  Dafen-bacen, - Hofen-bofen,
Sdoos-Schof,  Rofe - Roffe, Ofen- offen,

~ Gobne- Sonne,  Roslein-Roflein, Reis- Reif,

- Hoble~Hille, Thiie-viivr, Hiite - Hiitte,

_ fiiblen-fiien, veifen-reifen, . Keble- Kelle,

© Ouele- Quelle)  eer-Here,  Veet-Bett,
Specre-Sperre,  reden- -vetten,  ibm-in-Sun,
Stiel-fill,  ibm-im, bieten-bitten,
Kien - Kinn, fchief~ Schiff,  Liche-Lippe,
Gcbwiacr-ecbwmr, -Scbicfer-swiﬁ'cr, wicder-Widder.

% -F ’o :
: Stille - Stelle %aﬂe-ﬁcllc r  Uehbre Ghre,
B ;.‘:!f,Strauge-e’jrmgq fidblen - fieblen,  zbe-Sebe,
 Gile-Seele, - Biiven-Beeren,  Siiven-fieven,
. viden-Rehen,  Oele- Clle, Sihne-Sehne,
 Hijlle- Helle, Bolle-Jelle, Hofe-Hefe,
 Mohre-Meeve,  Fiivf- Fiek, ﬁﬁﬂc-mﬂcyj o
fpiilen - fpiclen,  Geriicht-Gericht, pils
Biibne-Biene,  Kriige - Kriege,
v :prﬁfc Briefe, Stiible- Stiele, ¢
Bilge-Biege, - Biigel- .?,icgcfr )

)

. Qeib-Laib, mem mtaiu, Ecife-ﬁaitef a
Heide- Haide,  tein-Rain, .mtfu%airc; re
Cile-Cule,  Beile- %cutc, o Reil-Keule,

- Gitee- -Cuter, Cier-emer, ©  Feier- scmr,

b nein-newn,  leidyter-Senchter, selg - Bmg,

i | 8 o Sl S N s

i;:'b' ' j : :

Richtige Aussprache

In einem Deutsch-Lesebuch von 1842 ist dem Training der Aussprache eine

eigene Abteilung mit Ubetexten gewidmet. Feine Unterschiede in der Vo-
kalformung und -linge sollten im «Syllabieren und Lautieren» erlernt wer-
den. Die gewihlten Wortpaare der Ubung untermauerten die Idee, dass

die Orthografie des Deutschen den Nuancen der Aussprache konsequent

entspriche,zum Beispiel das Dehnungs-h bei langem Vokal. Damit erbrach-
te der Didaktiker Fisch, selbst Lehrer an einer Basler Schule, neben der

Aufmerksambkeit fiir «richtige» Lautbildung auch gleich den Beweis fiir die

Stringenz der deutschen Schreibkonvention.

Friedrich Fisch, Erstes Lesebuch fiir Kinder von 5 bis 7 Jahren nach der Schreiblese-
methode, Basel 1842.
Universititsbibliothek Basel.




die Familie Rothschild lange die hebriische Kursive im internationalen

Briefverkehr benutzte.”® Sicherlich konnte so eine gewisse Personalisie-
rung und End-to-End-Verschliisselung im Postverkehr (wenn auch nicht

gegeniiber Glaubensgenossen) erreicht werden. Doch sozialgeschichtlich

ist die Beibehaltung der hebriischen Schreibweise weniger als Verschliisse-
lungstechnik denn als Integration zu sehen. In privaten Korrespondenzen

im Oberrheingebiet und in einer Auswertung eines Hohenemser Korpus’

zeigt sich, dass insbesondere mit Riicksicht auf iltere Generationen und

bildungsferne Schichten hebriisch geschrieben wurde. Fiir den Gruss an

die Schwiegereltern-in-spe wechselte der Basler Kaufmann von Franzo-
sisch auf Jiidischdeutsch (Abb. 7). Solange die letzte Generation ohne la-
teinische Alphabetisierung noch aktiv war, konnte mit Jiidischdeutsch in

der Korrespondenz iiber generationelle, nationale und soziale Grenzen

hinweg fast nichts schiefgehen.”

Selbstverstindlich erhielt sich die doppelte Schreibweise des Deut-
schen nicht von selbst, sondern musste trainiert werden. Im Basler Judi-
schen Museum ist noch aus dem Jahr 1912 eine Schiileriibung aus dem
judischen Religionsunterricht bei Dr. Leopold Hausmann erhalten: stan-
darddeutsche Erzihlungen in jiidischdeutscher Orthografie und Schon-
schrift (Abb. 9).7Ob es Zufall ist,dass hier nur Hausaufgaben von Madchen
erhalten sind? Die jiidischdeutsche Schreibweise hatte als Alltagsschrift
fiir populdre Drucke und profane Angelegenheiten schon immer das Label
«Weiberdeutsch» gehabt. Einstmals eine Ausrede, um fiir das sogenannt
ungebildete Geschlechtvon der biblischen Sprache abzuweichen, wurde zu
Anfang des 20. Jahrhunderts das funktionslos gewordene «Weiberdeutsch»
vor allem Frauen unterrichtet. Eine jiidischdeutsche Presse oder Buch-
kultur gab es nicht mehr, lediglich in Familienkorrespondenz kam die
Schriftvariante des Deutschen noch vor. Den Midchen wurde also mit
dieser Schreibiibung vor allem Traditionspflege zugewiesen.

70



26
27
28

29

30
31

32
33

34
35
36
37
38
39

40

41
42

43

45

46
47
48
49

50

51

71

Ernst Hinrichs, «Alphabetisierung. Lesen und Schreiben», in: Macht des Wissens
(Koln 2004).

Robert Bonfil, «Das Lesen in den jiidischen Gemeinden Westeuropas im Mittelalter»,
in: Die Welt des Lesens (Frankfurt a. M. 1999).

Alfred Messerli, Lesen und Schreiben 1700 bis 1900 (Tiibingen 2002), S. 4 ff. zu dem
Begriff «Literacy».

Zum Indikator «Unterschrift» siche Etienne Frangois, «Alphabetisierung und Lese-
fihigkeit in Frankreich und Deutschland um 1800», in: Deutschland und Frankreich
im Zeitalter der Franzosischen Revolution (Frankfurt a. M. 1989).

Reiner Prass, «Das Kreuz mit den Unterschriften. Von der Alphabetisierung zur
Schriftkultur», Historische Anthropologie 9/3 (2001), S. 384—404.

«Unterschrifft eines Wechsels», in: Johann Heinrich Zedler (Hg.), Grosses vollstin-
diges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und Kiinste, Bd. 49 (Halle 1746).
ADHR, 5 E 207, Etat civil: Hégenheim, online unter www.archives.haut-rhin.fr.
Décret impérial du 20 juillet 1808 concernant les Juifs qui n’ont pas de nom de fa-
mille et de prénom fixes.

Paula Hyman, The emancipation of the Jews of Alsace (New Haven 1991), S. 99 und
S. 179.

Fiir Hégenheim: ADHR, 5 E 207/19, Etat civil: Hégenheim, Registre des noms des
juifs 1808—1811.

Hyman, S. 65f und S. 108f.

Prass, S. 402.

StABS, Kirchenakten Q_1, Staatskanzlei Basel, 19. Okt. 1818. Auch hier unterschrei-
ben nicht alle Basler immatrikulierten Juden.

StABS, Kirchenakten Q_1, Bericht der Gemeinde Liestal an das franzésische Konsu-
lat, 22. Okt 1818.

Zum Beispiel die Protestschreiben aus den sundgauischen Dorfern anlasslich der
Umfrage des Zentralkonsistoriums 1846: Protestschreiben aus Oberhagenthal mit
15 Unterschriften: meist hebriisch, LBI N.Y., fol. 203; Protestschreiben aus Nieder-
hagenthal mit 51 Unterschriften: mehrheitlich deutsche und hebriische, wenig fran-
zosische Schrift, LBI N.Y,, fol. 198.

Caroline Braunschweig, geb. Hirz (1827-1897) von Wintzenheim.

Familienarchiv Bloch-Nelken, Basel, Caroline Hirtz an Jacques Braunschweig, Wint-
zenheim 6. Jan. 1850.

StABS, Gerichtsarchiv Protokolle A 225, Kliger Joseph Levy von Hagenthal (alter-
nativ: von Hegenheim) gegen Peter Socin bzw. Jungfrau Ursula (Anna Maria) So-
cin (5. Aug. 1801, 19. Aug. 1801, 21.Okt. 1801, 11. Nov. 1801 und 27. Jan. 1802) und
StABS, Gerichtsarchiv Erginzungsprotokolle Aa, 11.Nov. 1801. Ahnlich gelagerte
Fille hiufen sich in diesen Jahren, s.a. StABS Gerichtsarchiv A 223-226, Gregorius
Schuler Ochsenwirt gegen Samuel Levy von Higenheim, 1799—1802.

StABS, Gerichtsarchiv Erginzungsprotokolle Aa, 11. Nov. 1801, fol. 107-117, Verteidi-
gung von Vertreter Weiss fiir Erben Socin.

Zedler, Grosses vollstindiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und Kiinste, 49,
«Unterschrifft eines Wechsels», Sp. 2200.

SWA HS 119, Journal von Familie Wolf, fol. 1.

«Neue Stittigkeit und Schutzordnung der Judenschaft zu Frankfurt am Main» (1808)
§ 27 verlangte ein Schulzeugnis iiber gute Fortschritte im Deutschen zur Ehefihig-
keit.

Bennewitz (2008), S. 42.

Sammlung der Gesetze und Beschliisse wie auch der Polizei-Verordnungen des Kan-
tons Basel (Basel 1806). (SGB), Verordnung wegen den Juden, 27. Sept. 1809.

StABS, Kirchenakten Q_1, Verzeichnis der in der Stadt Basel niedergelassenen Fran-
zosischen Juden nebst der Art ihres Handels und Gewerbs, 1809 mit Nachtrigen bis
1815 und StABS, Protokolle E 7.4, Feb. bis Mai 1815.

StABS, Kirchenakten Q_1, Gutachten Brodbeck u. Ginner zur Buchfiihrung von Sa-
muel Wahr [korrekt: Samuel Wahl], 25. Juni 1815. Wahl war wie Samuel Dreyfus und
weitere von der stidtischen Polizei wegen Nachlissigkeit in der Buchfiihrung gestraft
worden, vgl. StABS Protokolle E 7.4, 18. u. 28. April 1815. Beide Geschiftsminner
erklirten, dass sie personlich die Biicher «nicht schreiben» konnten.



52

53

54
55
56
57

58
59

60
61
62
63

64

65
66

67
68

69
70

71
72

73

74

75
76

72

Vgl. Asriel Schochat, Der Ursprung der jiidischen Aufklirung in Deutschland (Frank-
fure a. M. 2000), S. 104 ff.

Judenhandel, 13. Mai 1797, Art. 5, in: Johann Schnell, Rechtsquellen von Basel, Bd. 1,
Basel 1856, Nr. 594; Basel. SGB, 23. Juli 1803 Dekret wegen dem Hausieren der Kri-
mer und Juden.

StABS, Gerichtsarchiv A 224, Citationsbegehren von Jacob Uhlmann, Hagenthal,
1. Okt. 1800.

Der Berufvon Jacob Uhlmann und dass er den Schreiber in der Judengasse von Dijon
suchte, lassen eine jiidische Herkunft vermuten.

JMS 1541, Geschiftsschein von Moses Maus, Basel 1804; StABS, Niederlassung P 1 M,
Moses Maus an Verwaltungskammer Basel, 26. Dez. 1800.

Vgl. Bennewitz (2008), S. 89—96.

StABS, Niederlassung P 1 L, 29. Januar 1800 und weitere.

StABS, Weinakten S 1, Levi an Stadtrat, 6. Juli 1803: lateinische Buchstaben mit
Vorzeichnung; ebd. Levi an Stadtprisident, 21. Okt. 1803: deutsche Unterschrift mit
Vorzeichnung.

StABS, Weinakten S 1, Levi an Stadtrat, 11. Mai 1804.

StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1836: Nr. 186, Moses Hauser von Durmenach, Actum
29. Mirz 1837. Vgl. Bennewitz (2008), S. 209-216.

StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1836: Nr. 186, Bericht von Alt-Gerichtsprisident Weber
an Gerichtsimter der Stadt Basel, 19. Juni 1837.

Ebd.

StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1848: Nr. 167, Braunschweig, Nephtalie von Hegenheim,
Testament von N.Braunschweig 8. Dez. 1846, Basel (Jiidischdeutsche Schrift und
deutsche Transkription von Hemann). )

Ebd., Transkription S.B.

Hemann las, die Ehefrau solle «mschuter» iiber Besitz sein. Da diese Ableitung von
star [Vertrag] sonst nicht belegt noch grammatikalisch sinnvoll ist, ist die Lesung
«Meister» wahrscheinlicher, die der Testamentar im selben Schriftstiick in Bezug
auf den anderen Haupterben verwendet. An der ersten Textstelle sind lediglich die
Vokalzeichen fiir den Diphtong ei beim Wiederansetzen der Feder liberschrieben
worden.

Bennewitz (2008), S. 362.

Gymnasium Promotions-Reden, Basel Bd. 1, 1817-1827. StABS, Verwaltungsdruck-
sachen, A 211, «Collocation der Schiiler des Gymnasii / Gymnasiums» (Basel 1817 ff).
Zum Beispiel von 1825 bis 1838, s. Bennewitz (2008), S. 374.

Vgl. eine detaillierte Darstellung zu Basler Schulpolitik, Ausdifferenzierung der Bil-
dungsinstitute und jiidischem Bildungsverhalten in Bennewitz (2008), S. 359-384.
StABS, Gerichtsarchiv Ab, Simon Wolf gegen Isak Roth Ehefrau, 27. u. 29. Nov. 1822.
Lowenstein pragte hierfiir die Bezeichnung «Deutsch in hebriischen Lettern», Ste-
ven M. Lowenstein, «The Yiddish written word in nineteenth-century Germany», Leo
Baeck Institute Year Book XXIV (1979).

Die Privat- und Geschiftskorrespondenz der Bankiersfamilie liegt heute im Roth-
schild-Archiv in London. Vgl. Jutta Schumacher, «Deutsch in hebriischen Buchsta-
ben als Korrespondenzsprache der Familie Rothschild im 19. Jahrhundert», Judaica
64/1 (2008).

Eva Grabherr, «Multilingualism Among the Jews of Hohenems», Studia Rosentha-
liana 36 (2002) sowie Eva Grabherr, Letters to Hohenems (Diss. University of London
2002). Grabherr hat anhand einer Familienkorrespondenz die Verwendung der he-
briischen Handschrift als kulturelles Widerstandsphinomen, als «inner-jewishness»,
interpretiert. In diesem Textkorpus aus dem Vorarlberg sind Geschiftsbriefe eher la-
teinisch, private Briefe eher jidischdeutsch abgefasst.

Vgl. JMS 758, Geschifts-Briefwechsel von 1836.

JMS 1468 und StABS IGB-REG, O 13 Religionsschule, 1907 ff.



3(2)




-ll

ll = N
= 5 -‘
-IIII-L”.II.. - Lll"ull =



Judischdeutsche Biicher aus Basel

Anfang des 19. Jahrhunderts erschienen bei der Druckerei Haas auf dem
Kohlenberg einige jiidische Biicher und Gelegenheitsdrucke. Die Drucke
bilden kein einheitliches Verlagsprogramm. Gebetbiicher und traditionelle
Handbiicher zum Schichten stehen neben Bibel-Ubersetzungen der Ber-
liner Aufklirer, einer Pessach-Haggada und moralischer Literatur. Fast
alles sind Klassiker beziehungsweise Nachdrucke, also auf den ersten Blick
nichts Besonderes fiir eine Stadt des Buchdrucks und der Judaica. Fiir
die judische Literaturgeschichte ist der Druckort Basel mit ganz ande-
ren Meilensteinen verbunden: der Talmudausgabe bei Ambrosius Froben
(1578) oder einer altjiddischen Legendensammlung, die hier 1602 erstmals
kompiliert wurde und eine literarische Gattung begriindete.””

Das Projekt des Verlags Haas aus der Anfangszeit der jiidischen
Gemeinde ist kultur- und mediengeschichtlich eine hochst spannende
Angelegenheit. Nicht der Text, sondern die Machart, nicht die Singularitit,
sondern die Mehrdeutigkeit der Biicher sind faszinierend. Die Verleger
arbeiteten an der visuellen Gestaltung und einer verbesserten Rechtschrei-
bung der Texte. Die sprachlichen und asthetischen Anspriiche einer jiidi-
schen Regionalelite trafen dabei — mehr oder minder zufillig — auf einen
experimentierfreudigen Handwerker und Unternehmer. Die gegenseitige
Bedingtheit, nicht nur von «the media» und «the message», sondern
auch von Angebot und Absatz méchte ich an dieser Epoche des Basler
Buchdrucks schildern. Wir bekommen einen Einblick in die Werkstatt des
Buchmarktes und einen Einblick in die veristelten Prozesse sogenannter
Modernisierung, nun nicht mehr auf der Ebene der individuellen Alphabe-
tisierung, sondern auf der Ebene der grafischen Normsetzung. In einer Vi-
gnette auf dem Innenumschlag der Basler Pessach-Liturgie (1816) heisst es:

«Duese Seder-Haggada ist zwar nur einfach obne Pirusch [Kommentar|, allein die
darauf verwendete Sorgfalt, Korrektheit, und durchaus mit grofien Buchstaben ge-
druckt, auch mit einer Menge passender Bildern geziert, verschaffen dieser Ausgabe
gewif$ den Vorzug.» [Umschrift]’8

Zugegeben, der Basler Innovationsvorschlag fand nicht gentigend Publi-
kum und verlief im Sande einer stirkeren Bewegung. Denn die Spezialitit
von Haas und seinem jiidischen Partner Coschelsberg, deutsche Uberset-

zungen in hebriischen Lettern, konnte sich langfristig nicht durchsetzen.
Die jiidische Publizistik wechselte zur selben Zeit fiir hochdeutsche Texte

75



zu lateinischen Typen und 6ffnete damit die exklusiv jiidische Lesehalle.
Haas und Coschelsberg hatten sich auf die Vervollkommnung einer aus-
laufenden Buchgattung kapriziert. Wer sich nur fiir Erfolgsgeschichten
interessiert, kann dieses Kapitel daher tiberschlagen.

Wer sich fragt, wie Vereinheitlichungsprozesse ablaufen, weshalb ein
Standard nicht von einer Elite erfunden und durchgesetzt wird und wie
viele Anlidufe zu sogenannten Standardsprachen in Vergessenheit geraten,
findet hier ein Beispiel (Abb. 20).7°

«Wer auf diese Bibel pranumerieren, oder Prinumerationen sammeln will, wendet
sich gefalligst, in frankierten Briefen,an Herren Schlomo Koschelsberg, Handels-Mann
tn Basel. Oder an den Buch-Drucker und Verleger Wilbelm Haas» [Umschrift]3

Der christliche Schriftgiesser Haas arbeitete mit elsissischen Gelehrten
und Kaufleuten zusammen. Manchmal iibernahm sogar das israelitische
Konsistorium in Strasbourg direkt die Druckkosten. Aber nicht alle
Haas-Ausgaben wurden von Juden und fiir Juden betreut. Auch das Basler
christliche Missionswerk arbeitete mit Deutsch in hebriischen Buchsta-
ben und liess bei Haas drucken. Wir lernen also Produkte der Spitauf-
klirung kennen, die fiir sich Muster an Eindeutigkeit und Klarheit sein
sollen. Sie kommen aber bereits als Kippbild daher, denn es wurde nicht
immer klar, wer fiir wen schrieb, wer mit wessen Zeichen operierte. Die
postmoderne Terminologie hat dafiir den Begriff der Hybriditit eingefiihrt.
Ich mochte hier nur darauf hinweisen, dass solche Unschirfen und neuen
Mischformen eine allgemeine und keineswegs destruktive Erscheinung im
historischen wie aktuellen Kulturkontakt sind.8!

Die neue Literatur der jidischen Aufklirung

Bevor wir das publizistische Experiment in Basel anschauen, mochte ich
eine kurze Orientierung zur Aufklirungsbewegung im westeuropiischen
Judentum vorausschicken.

Der prominenteste Vertreter der «Haskala» (hebriisch fiir Aufkli-
rung) lebte in Preussen: Moses Mendelssohn (Dessau 1729 — Berlin 1786).
Von Beruf Kaufmann und im Seidengeschift sicherlich ein Konkurrent
der Basler Seidenfabrikanten, beschiftigte sich der Berliner nebenbei mit
Philosophie, Religion, Naturwissenschaft und politischen Tagesfragen.
Er publizierte als philosophischer Schriftsteller, intervenierte mit staats-
rechtlichen Essays und kommentierte kanonische Werke jiidischer Lehre
und Praxis in rabbinischer Tradition. Ein Universalgenie.

In der deutschen Literaturgeschichte figurierte er lange nur im
Schattenriss: Er sei fiir Gotthold Ephraim Lessing das reale Vorbild zum
Nathan dem Weisen gewesen, also ein Schlichter im Wettstreit der Reli-

76



gionen und Inbegriff einer ausgleichenden humanitiren Aufklirung. Moses
Mendelssohn hat aber selbst zur Literaturgeschichte beigetragen, indem
er eine deutsche Ubersetzung der Psalmen und der Fiinf Biicher Mose
erarbeitete (1780—1783). Inzwischen ist seine eminente Bedeutung fiir die
judische Religions- und Kulturgeschichte auch in Gesamtdarstellungen der
europdischen Aufklirung festgehalten. Der jiidische Denker behandelte die
grossen Fragen der Aufklarung, das Gegenspiel von Religion und Vernunft,
den Abgleich von Religionspraxis einer Gemeinschaft und Aufgaben in
einer multikonfessionellen Gesellschaft.

In unserem Zusammenhang ist entscheidend, dass er innerjidi-
sche Fragen in deutscher Sprache behandelte und damit die weltliche
Sprache als jiidische Sprache adelte. Er war damit nicht der einzige und
erste Vertreter der jlidischen Aufklirung:3? Weitere Wegmarken sind die
Griindung der jiidischen Freischule in Berlin im Jahr 1778, fiir die das erste
deutsche Unterrichtsbuch konzipiert wurde,® oder die Einfiihrung des
zweisprachigen Gebetbuchs fiir den Hamburger Tempel im Jahr 1819.84

Die Berliner Bibel, an der Moses Mendelssohn als Ubersetzer, Kom-
mentator und Herausgeber mitwirkte, dient heute als Orientierungspunkt
fiir die Sprachgeschichte. Der Beginn des deutschsprachigen Judentums
wird haufig an diesem Gemeinschaftswerk festgemacht. In einer konser-
vativen oder zionistisch orientierten Geschichtsschreibung gilt Mendels-
sohns Tora-Ubersetzung, also der Fiinf Biicher Mose, sogar als Verstoss
gegen die Tradition, da er die Umgangssprache Deutsch zur jiidischen
Religionssprache erhob.

Es ist richtig, dass Deutsch die jiddische Sondersprache im deutsch-
sprachigen Raum hundert Jahre nach Mendelssohns Tod vollstindig abge-
16st hatte, als Umgangssprache und als Schriftsprache. Nur die einsetzende
Zuwanderung aus Osteuropa und damit eine andere Form des Jiddischen,
die Alltagssprache Ostjiddisch aus slawischen Gegenden, brachte die ji-
dische Sondersprache wieder in deutsche oder Schweizer Stidte. Auch in
Liturgie und Theologie, fiir Wissenschaft und Dichtung hatte in unserer
Region Deutsch das Hebriische weitgehend abgelost.

Sofern man die Berliner Haskala als Bruch mit der Tradition gleich-
setzen mochte — eine Einschitzung, die sich vor allem aus den epochen-
tibergreifenden Werken des Historikers Jacob Katz (1904-1998) ergibt —,
steht die Sprachpolitik der Berliner am Anfang eines gewaltigen Verande-
rungsprozesses. Je mehr wir jedoch die voremanzipatorische Entwicklung
einer 6konomischen und wissenschaftlichen Elite beriicksichtigen, desto
mehr riickt die jiidische Sprachenvielfalt vor 1770 in das Blickfeld. Dieser
Weg wird in der jidischen Geistesgeschichte nun seit ungefihr fiinfzig
Jahren verfolgt und verdringt langsam das konfrontative und zionistisch
gepragte Geschichtsbild der Post-Holocaust-Periode.

Juden beherrschten danach bereits im 18. Jahrhundert die deutsche,
franzosische oder hollindische Sprache, was ihnen einen wirtschaftlichen
und kulturellen Austausch mit der nicht-jidischen Umwelt ermoglichte.

77



Weltliche Bildung gehorte genauso wie Mehrsprachigkeit bereits im
18. Jahrhundert zu den jiidischen Bildungszielen. Die erste Gruppe jii-
discher Zeitungsleser, die sich mit Geburts- und Todesanzeigen in der
deutschsprachigen Offentlichkeit meldeten, waren vielleicht die Abon-
nenten des preussischen Intelligenzblattes um 1727, also zum Zeitpunkt
der Geburt Mendelssohns.3¢ Auch die bereits erwiahnte Spracherziehung
der staatlichen Emanzipationspolitik in Osterreich und in den deutschen
Staaten fillt in die Lebenszeit von Moses Mendelssohn. Ein innerjiidischer
Umbewertungsprozess der Sprachen ist daher von ausserjiidischen Uber-
legungen zur gesellschaftlichen Funktion von Sprachen nicht zu trennen.
Aber gerade diese ethnische Trennlinie zwischen Gesellschaften sollte
im Ideal der Aufklirung nicht mehr alle Lebensbereiche durchziehen.
Mendelssohn sprach und dachte als Kind seiner Zeit und arbeitete im
Verbund mit anderen jlidischen Philosophen und Pidagogen. Diese Elite
konnte keineswegs eine neue Gemeinschaftssprache erzwingen, sondern
war ihrerseits auf verstindige Leser angewiesen.

Der jiidischdeutsche Pentateuch von Mendelssohn

Das harte Kriterium der Sprache verliert zudem an Kontur, wenn wir das
Etikett «deutsche Bibeliibersetzung» bei Moses Mendelssohn vorsichtig
ablosen. Erstens kommt darunter eine eigenwillige Buchform zum Vor-
schein, die wir zunidchst einmal nicht als «deutsche» Publikation katalo-
gisieren wiirden: Der Form nach ist es ein sehr traditionelles hebriisches
Buch. Zweitens ist eine deutsche Sprachfassung der jiidischen Bibel keine
ganz neue Idee. Es existierten schon Vorlaufer einer Bibel fiir Juden in
Alltagssprache.

Zunichst einmal zu Aufbau und Zeichensatz dieser deutschen Bibel
von Mendelssohn: Die Ubersetzung des Aufklirers kam als ausgesprochen
judisches Buch zur Welt.8” Obwohl in deutscher Sprache, konnten die
wenigsten von uns diese Fassung der Schopfungsgeschichte lesen, denn
das gesamte Buch ist in hebriischer Schrift gesetzt (vgl. Abb. 5).88 Ein
hebriischsprachiges Vorwort von Mendelssohn leitet die Ausgabe ein. Die
Bibeliibersetzung findet sich dann lediglich als Begleittext zum hebrii-
schen Original unter weiteren hebriischen Kommentaren zeitgenossischer
Gelehrter. Auch der mittelalterliche Standard-Kommentar von Schlomo
ben Jizchak (genannt Raschi, 1040-1105) wird zu jedem Vers zitiert. Men-
delssohn kommentiert dann wiederum die Gedanken dieses pragenden
Gelehrten aus Worms auf jeder Buchseite.

Das Layout hilt also das klassische Format einer rabbinischen
Kommentarsammlung ein, die jeweils eine Partitur der Lehrmeinungen
mehrerer Generationen zum Studium ausbreitet. Mendelssohn und Kol-
legen edierten so die gesamte jlidische Bibel. Diese neue Edition konnte

78



nur fiir jiidische Leser und wenige christliche Theologen bestimmt sein.
Andere hitten schon Schwierigkeiten gehabt, die wenigen Zeilen hebrii-
scher Quadratschrift mit deutschem Wortlaut ausfindig zu machen.

Bibeliibersetzung in weltliche Sprachen

Ist der formale Auftritt also cher traditionell, inwiefern ist dann die Sprach-
wahl revolutionir? Die binnenjiidische Sprache Jiddisch, die zunichst der

heiligen Schriftsprache Hebriisch untergeordnet war, erschien im r7. und

18. Jahrhundert in mehreren Lebensbereichen auch als Literatursprache.
Religiose Werke sowie weltliche Dichtung erhielten eine jiddische Uber-
setzung,und neue Abhandlungen erschienen nun exklusivin der jiidischen

Umgangssprache.? Nils Romer stellt eine kontinuierliche Aufwertung des

jiddischen Dialekts zu einer jidischen Literatursprache fest, die die ex-
klusive Rolle des Hebriischen unterlief.%0

Wann genau diese Sprache als allgemeines Deutsch im Sinne der
regionalen Umgebungssprache verstanden wurde oder wie lange sie noch
einen eigenen Dialekt der jidischen Bevolkerung abbilden sollte, ist da-
gegen schwer zu bestimmen.”! Die historischen Sprachbezeichnungen in
hebriischer Schrift helfen dabei kaum weiter. Zum Beispiel ist das Adjektiv
«jiddisch» in dieser Schreibweise ununterscheidbar von «jiidisch», denn
im hebriischen Zeichensatz stand der identische Buchstabe fiir die Laute
iund .

Einen Anhaltspunkt fiir ein neues Sprachbewusstsein der Uber-
setzer erhalten wir, wenn eine altere jiddische Fassung beibehalten und
daneben eine neue Variante des Standarddeutschen gesetzt wurde. Zum
Beispiel erschienen 1765 die «Herzenspflichten» des andalusischen Autors
Bachia Ibn Paquda in einer dreisprachigen Fassung. Das arabische Original
aus dem 11. Jahrhundert konnte der Leser nun auf Hebriisch, Jiddisch und
Deutsch vergleichen. Hierzu hatte Moses Steinhard das mittelalterliche
Werk der Ethik in «unsre deutsche Muttersprach», so schrieb er im Vor-
wort, neu ubertragen. Diese Muttersprache des Fiirther Rabbinersohns
klassifizieren wir heute in Wortwahl und Stil als Hochdeutsch.9?

Bereits bevor die Berliner Maskilim (hebriisch fiir Aufklirer) zwi-
schen 1780 und 1783 den Pentateuch, Propheten und Schriften in Deutsch
herausbrachten, hatten sich andere Autoren in der Tradition der Volks-
bibeln an die Arbeit gemacht, den heiligen Text in eine weltliche Hoch-
sprache zu bringen.

Mediengeschichtlich iibernahmen solche mehrsprachigen Ausgaben
die Aufgabe, den heiligen Text, nimlich die schriftliche Offenbarung Gottes,
in gelaufigen Worten zu vermitteln. Schon hundert Jahre vor Mendelssohn
wurden in Amsterdam zwei Bibeliibersetzungen angefertigt, die sogar los-
gelost vom hebriischen Urtext vertrieben wurden. Zwei Autoren, Josel

79



von Witzenhausen und Jekutiel Blitz, wetteiferten mit ihren parallelen
Bibeliibersetzungen nicht einfach um die beste Alltagssprache, sondern
arbeiteten fiir das Ziel, mit einer artifiziellen Sprache, der «laschon asch-
kenas» (Sprache Deutsch), die Judenheit von Amsterdam bis Wilna zu ver-
binden. Marion Aptroot hat die beiden Amsterdamer Bibeliibersetzungen
mit jiddischen und christlichen Vorlagen sprachsystematisch verglichen
und festgestellt, dass sich beide vor allem am Luthertext und der Staten-
vertaling, der ersten offiziellen niederlindischen Bibeliibertragung, orien-
tierten. Blitz entfernte sich dabei so weit von den bekannten jiddischen
Bibelfassungen, dass sein Text von ungebildeten jiidischen Zeitgenossen
im Ko6nigreich Polen nicht mehr verstanden werden konnte.%

Heute betont man diesen Vorlauf zur Berliner Aufklarungsliteratur
und zur Handhabung des Hochdeutschen um 1780, nachdem lange Zeit die
revolutionare Tat Mendelssohns herausgestrichen worden war, zum Nut-
zen oder zum Verderben des Judentums —je nach Ideologie. Zum einen war
also Schriftdeutsch fiir gebildete Juden lingst keine Fremdsprache mehr,
und zum anderen waren schon vorher Gelehrte und Verleger angetreten,
um dem Lesepublikum mustergiiltige Fassungen in der Landessprache
anzubieten. Die Sprachentwicklung der jidischen Bevolkerungsgrup-
pen zur allgemeinen Kontaktsprache wird in dieser soziolinguistischen
Perspektive eingingiger, dann «hat die jiddische Sprache nicht nur als
Schriftsprache im 17. und 18. Jahrhundert kontinuierlich an Bedeutung
gewonnen, sondern gleichzeitig auch eine langsame Angleichung an das
zeitgenossische Deutsch vollzogen. Vor diesem Hintergrund erscheint
Mendelssohns Bibeliibersetzung als Teil eines Entwicklungsstranges und
nicht als radikaler Neubeginn.»%*

Die Wahl des Zeichensatzes: Hebriisch oder Latein

Im Gegensatz zur Sprache bietet das Schriftzeichen ein hirteres, ein bi-
nires Kriterium. Der Wechsel des Alphabets von Hebriisch zu Latein (fiir
Deutsch) ist schnell erkennbar und durchschlagend: Die Leserichtung
andert auf links nach rechts, der Buchriicken wandert auf die andere Seite.
Ein frommer Mensch legt ein heiliges Buch, zum Beispiel ein Gebetbuch,
nicht verkehrt herum auf den Tisch, das ist ein Sakrileg. Wo ist aber hinten
und vorne bei einem Buch mit zwei Leserichtungen? Der Wechsel des
Alphabets kann also die Form und die Handhabung des Buches verindern.

Private, sogar wissenschaftliche Bibliotheken sind hiufig auf eine
Schrifttype beschrinkt, denn selbst Fachleute und Kataloge, selbst digitale
Systeme scheitern an der Grenziiberschreitung zwischen zwei Schriftriu-
men. Neben den technischen Hiirden, die sich mit Training und Ehrgeiz
bewiltigen lassen, trennen kulturelle und 6konomische Hiirden verschie-
dene Schriftriume.

8o



[18]

Wilhelm Haas (1766—1838)

An der Leonhardstrasse 1 lag das Anwesen der Firma Haas. Wilhelm Haas

Sohn iibernahm nach der Franzosischen Revolution die Leitung des

Unternehmens, da sein Vater mit politischen Aufgaben absorbiert war.
Erfolgreich kombinierte Haas die Schriftgiesserei mit Druck- und Verlags-
arbeit. Mit den Schriftsatzen fiir den Bleisatz lateinischer, griechischer,
kyrillischer oder hebriischer Schriften belieferte er Schweizer und aus-
lindische Druckereien. Wie sein Vater ein aktiver Hauptmann, Grossrat

und schliesslich Basler Stadtrat, zog er sich schon 1830 aus dem Geschift

zurlick. Seine Sohne verkauften die Firma. Weltruhm erlangte der Name

Haas’sche Schriftgiesserei erst in den 1950er Jahren mit der Schrift Hel-
vetica der Nachfolgefirma in Miinchenstein.

Wilhelm Haas-Decker, Olportrit von unbekannt, um 1820.
Museum Basler Papiermiihle, Schweizerisches Museum fiir Papier, Schrift und Druck.
Archiv der Haas’schen Schriftgiesserei A. G., Miinchenstein.




Uber den Wechsel zur «deutschen» Schrift — so der Wortgebrauch im

19. Jahrhundert — haben die jiidischen Aufklirer viel debattiert, weniger
in philosophischen Abhandlungen, dafiir aber in Verhandlungen mit dem

Verleger. Wiirde ein dusserlich deutsches Biichlein von den jiidischen Le-
sern bestellt? Konnte die Einbusse an jiidischem Publikum, das hebriische

Typen gewohnt war, mit Interesse von nichtjidischer Seite wettgemacht

werden? Sollte man sein biirgerliches und religioses Selbstverstindnis auch

in der Medienwelt der Mehrheitsgesellschaft prisentieren, sich in diese

Offentlichkeit einschreiben, oder sollte man radikale Ansichten lieber in

traditionellem Gewand kleiden, um moglichst viele Glaubensgenossen zu

erreichen? Die Frage des medialen Echoraums, die wir heute als Kommu-
nikationsproblem im Web 2.0 diskutieren, stellte sich hier aufkleiner Skala

fiir die jiidischen Publizisten im westlichen Europa. Der Inhalt konnte sich

von der Form losen, aber die Form lenkte die Rezeption.?

Ab 1780 experimentierten politisch wie religios orientierte Publi-
zisten in Europa mit allen drei Schriftsprachen: Hebriisch, Deutsch in
Hebriisch und der Landessprache. Streitschriften, Gutachten und aktuelle
Nachrichten wurden je nach gewiinschtem Verbreitungsgrad anders gesetzt.
Im lothringischen Metz erschien wihrend der Franzosischen Revolution
eine deutsche Zeitung in hebriischem Satz. Der Journalist Abraham Spire
berichtete in dieser Form wochentlich aus der Pariser Nationalversammlung
fiir die jiidische Offentlichkeit von Lothringen und Elsass.’ Eine eher elitire
Zeitschrift der jiidischen Dichter und Denker, «Ha-Me’assef» (1783—1811),
sollte dagegen das Hebriische in der jiidischen Publizistik stirken. Jedoch
erschienen auch hier Beitrage und Beilagen in den anderen Schriftsprachen.
In Dessau, dem Geburtsort von Mendelssohn, legte der Pidagoge David
Frinkel eine vollstindig deutsche «Zeitschrift zur Beforderung der Kultur
und Humanitit unter der jiidischen Nation» auf, «Sulamith» (1806—1843).
Die Pidagogen zogen nach und entwickelten Lesebiicher in allen drei
Schriftsprachen fiir die Jugend und alle Lernbegierigen.’

Die biblischen Psalmen als deutscher Lyrikband

Moses Mendelssohn hat zu dieser Entwicklung einen ganz entscheidenden
Beitrag geleistet, indem er die biblischen Psalmen nicht nur in deutscher
Sprache, sondern als deutsches Buch veroffentlichte (1783). Er war zu die-
sem Zeitpunkt schon in deutschen Medien aufgetreten, als Naturgelehrter,
Politiker, Literaturkritiker und Dichter. Aber eine deutsche Ubertragung
der hebriischen Psalmen wie ein neues Werk der Dichtkunst zu drucken,
war eine kleine Revolution. Er wihlte sogar das Papier und die Druck-
type nach dem Vorbild einer zeitgenossischen Lyrik-Anthologie aus. In
asthetischer wie sinnlicher Hinsicht sollte dieses Werk das allgemeine
Publikum durch jiidische Poesie, nimlich die Konig Davids, beeindrucken.

82



[19]

»

S

gl
e Sekerih’ 25209

,:?9."-", S S H =2 g |
% TAND DER ‘e \3rt b Simmentafp N Jlmmed A &
ﬁ;};ﬁt;’t g st § 2P

i

T

AV

UGELY

Schinhaufen

-2 Sorgenloff
L \ ==y _ 7 [ B ===
l ST & : £t
= DER ( JUGEND ‘Rochnback)~Drd
= 4 - Mannefinn ‘O

bt S

5 o R )

2

AP Rl IR R A& R

Drucktechnik bei Haas

Wilhelm Haas Vater (1741-1800) hatte bereits mit der Erfindung einer ei-
sernen Handpresse fiir Aufsehen gesorgt, der Sohn verbesserte die Produkt-
qualitit mit einer Papierglittmaschine. In ihrem eigentlichen Metier, Schrift-
entwurf und Satztechnik, haben beide viel experimentiert und auch neue
Verfahren durchgesetzt. Zum Beispiel hatte Haas Vater 1776 ein Verfahren
zum modularen Aufbau von Landkarten in Druckplatten entwickelt, die
bis dahin als Holzschnitt oder Kupferstichbilder eingefiigt wurden. Der
Sohn fiihrte diesen Gedanken weiter und konnte so kostengiinstig Karten
liefern und stetig anpassen. Das kam den neuen Bediirfnissen des Verwal-

tungsstaates entgegen.

Die Fantasielandschaft zum «Reich der Liebe» ist dagegen eine spielerische

Anwendung des Landkartensatzes aus normierten Bildelementen.

Neuer Versuch des Landcharten Satzes von Wilhelm Haas, in: F.D. Ring, Reise in dem

Reiche der Liebe, Basel (Haas) 1791, Anhang.
Universititsbibliothek Heidelberg.




UMSCHRIFT DES WERBEBLATTS

Ankiindigung

Unterzeichneter schmeichelt sich, dem mit Recht schon lingst gedus-
serten Wunsche, — eine reine jiidisch-deutsche Bibel zu erhalten, — ent-
sprechen zu konnen.

Obschon zwar mehrere Ausgaben davon, an verschiedenen Orten erschie-
nen sind. Allein die denselben beigedruckten Kommentaren oder °Pi-
ruschim® (hebr. Auslegung), verursachten nicht nur, dass der Preis dem

Unbemittelten zu hoch zu stehen kam, sondern sie schreckten den Nicht-
gelehrten ab, sich dieselben anzuschaffen, weil er keinen Gebrauch davon

machen kann. Besonders das weibliche Geschlecht. Und diese sollten doch

auch die Heilige Schrift lesen und verstehen lernen.

Da nun in meiner Buchdruckerei, durch Veranstaltung und auf Kosten der
lI6blichen Bibel=Gesellschaft, erscheinen wird,

°Tora Neviim uKetuvim®
(hebr. Funf Biicher Mose, Propheten und Hagiographen)

in Gross Oktav Format. Wozu weder Miihe noch Kosten gespart werden. So

dass diese Ausgabe, so wohl auf Korrektheit, als auf typografische Schon-
heit, Anspruch machen darf. So ist mir die Begiinstigung zu theil geworden,
diesen schonen Satz auch fiir eigene Rechnung noch gebrauchen zu diirfen.

Es erscheint daher zugleich.

1) Eine Bibel in Gross Quart Format, gespalten. Ein Spalt enthilt den
Text, der andere die deutsche Ubersetzung.

2) Die Ubersetzung ohne Texte, in nemlichem Format.
Was die deutsche Ubersetzung anbelangt, so wird von dem beriihmten

Mendelsohn die °Tora® und was von demselben iibersetzt ist, gewihlt.
Das Ubrige, nach den besten neuesten jiidischen Autoren.




'f mwm 35,
l;vﬁm,‘} 31 ,‘é

: ._,-)_v i) :pﬁﬁumb& p:l.m’?"z’s
i o8 0IVIHIYT - ;

| m&nwmmcpwswn _ 791 13 Mﬂﬁﬂ%%ﬁ *BW
i el 7LD it gt s SET BTN
o -cpw prjm; DU /LIS ,hﬁzwv :

™ !”!ﬁﬁwm " ”9”""” '”'f”P o [’li TG
o e *"wwii'fﬁﬁmmmm =

— -ﬂmﬁ pnlmu ;m mcpsu i

[20a] Werbeblatt des Verlags Wilhelm Haas fiir die zweisprachige Bibelausgabe

Einblattdruck, Basel 1821, Vorderseite.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1681.




UMSCHRIFT DES WERBEBLATTS

Um diese deutsche Bibel fiir den Nicht-Gelehrten, und fiir das weibliche
Geschlecht, gemein-niitziger zu machen, habe ich diese Buchstaben des
alten Jidischen-Deutsch, mit einigen Verbesserungen, gewihlt. Die tibrigen
Bemerkungen, werden einst in einer Vor-Rede erscheinen.

Das Ganze erscheint unter der Leitung und Aufsicht meines Freundes
Herrn Koschelsberg.

Um diese schone Bibel sich leicht anschaffen zu konnen, so habe den
Preis, fir diejenigen, die in Zeit von 6 Monaten darauf prinumerieren,
den Bogen zu 4 Kreuzer angesetzt.

Welche zu 10 Bogen weis abgeliefert werden.

Und zum Beweise, dass mich bei dieser Unternehmung, mehr guter Wille
als Eigennutz leitet, so gebe ich jedem Prinumeranten-Sammler

von 15 Exemplar 5 Prozent Abzug
von 25 —- 10 — —
von 50 — 1§ — —
und von 100 und mehr 20 — —

Auf geglittetem Papier, kostet die Lieferung von 10 Bogen 8 Kreuzer mehr,
ohne Abzug. Diese kleine Preis-Erh6hung wird wenig abschrecken, wenn
man sieht, wie viel das Buch dadurch an Schonheit und Dauerhaftigkeit
gewinnt.

Basel im Monat Oktober, im Jahr 1821

Wer auf diese Bibel prinumerieren, oder Prinumerationen sammlen will,
wendet sich gefilligst, in frankierten Briefen,

an Herrn Salomo Koschelsberg, Handels-Mann in Basel.
oder an den Buch-Drucker und Verleger, Wilhelm Haas:

Adresse auf deutsch,
an Herrn Salomon Koschelsberg, Handelsmann. oder
an den Buchdruker Wilhelm Haas, in Basel.




B 7305 ,pomquwmqm’ {m':» IWOYT 9077 pm
T 3367 /(936013 29PI3-puay3 v udvleyy y3low o8
| 223D [YRIV U7 [y7e (30l O37 (¥IBOLSIT Y07
P fj»;.upw‘m Tﬁﬁﬁ‘i?*‘?“ - BiABI3 4 (¥330Yey3.
s 92wy .wm’-mﬁ 'm»n 1 Loxs

Sy syo anps RTINS
z.:waﬁbxbﬁp [ DY73MD

gsmpmﬁ ﬁ‘»{gp‘ﬁﬁ&m 03 73 Jy03 v2w Yo7 PIB
B340 S4B 13 [ 197 /(9397 YD 7D (7 Y188
*:ﬁﬁs‘t.vﬁif 93D 415 (V3T (37 1 IIIINIID QKT
| Wlﬁ‘tﬁfﬁ’bﬁﬁ o j.v:lﬂ 1043 .v:lmr

"*‘-’”-rl-’mm’ﬂwl?:m 53057 et ‘ru 67 /v0m1vT pl5 7218
=19 PYIY T Y393 1+ 0307 Praavavs ol Sl Sveis
= @iimwws 5 ‘>mnn.vop.v 15 (D ulmwwmmu

: : 10 S 25“@
SAE - 150 D R
120" w»msm}mo 8o 2T

a3 10 mﬁ inf'wﬁ’i w7 mngp ,w:un pwom&iﬂ: Pl
i ';"'_;aam.vmxsanw yaip ¥or7 34336 vanp NI mﬁ"ﬂp o R
= “IW&? ='fl OHT D1/ O (514 (301 / [IpIOLH TN TN
< 03323 OUPRUDETINT T LAWY 5

.:k‘n;:ﬂznp& sown ps Syona

‘l-\’ﬁ&’hQﬁmzmn ‘aﬂg HIYIIMID hu’z Y07 q'm Il
;pb"): wp:wﬁ I8 uo:vl D3 7 0372300 I [l

lsonz s g ol !;nyaa‘%wnp 5w 37
5 :Dm u&yﬂﬁ% :w;.vb.vb 706 aspmql; 197 (8 9978
s %reﬁhuf beatfa‘;“-;’jf,_ e

"_ “ m?ismmm %trbeﬁu .imas, in szsafel.

SR

[20b] Riickseite des Werbeblatts fiir die zweisprachige Bibelausgabe

Einblattdruck, Basel 1821.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1681.




Damit stiess er ein Tor zu einer neuen jiidischen Buchkultur auf. Den

Erfolg sollte er selbst nicht mehr erleben. Die Ausgabe floppte. Zu seinen

Lebzeiten erschien dann noch eine Ausgabe in hebriischen Lettern, und

erst diese erreichte ein Dutzend Auflagen. In Jiidischdeutsch oder «la-
schon aschkenas» wurde Mendelssohn von seinen jidischen Zeitgenossen

gelesen.?8 Erst die folgenden Generationen lasen Hochdeutsch auch aus

lateinisch-deutschen Biichern.

An der grafischen Wegscheide zwischen lateinischen und hebrai-
schen Drucken bewegen sich die Basler Drucke aus dem friihen 19. Jahr-
hundert. Nicht die Sprachform, sondern die grafische Gestaltung stand zur
Debatte. Vierzig Jahre nach dem deutschen Druck der Psalmen von Moses
Mendelssohn — und lingst waren deutsche Ausgaben tiblich geworden —
legte man in Basel genau diesen Text nochmals in hebriischer Typografie
auf. Ein Digitalisat aus der Judaica-Sammlung der Frankfurter Universitats-
bibliothek steht heute zum Durchblittern fiir jeden zur Verfiigung. Uber
den Katalog ist es allerdings schwer zu finden, denn in der Entzifferung sind
die tiblichen Verzerrungen passiert: Mendelssohn von Dessau ist nur noch
ein «Mose Dessoi» und der Herausgeber ein unbekannter «Kasselberg»,
den wir als Salomon Coschelsberg von Basel kennen.

Basel 1789: Ein Typograf und Revolutions-
fliichtlinge

Die Gastfreundschaft gegeniiber den jiidischen Fliichtlingen aus dem
Sundgau im Revolutionssommer 1789 hat der Stadt Basel aus Nah und
Fern Lob eingetragen.!® Die elsissischen Gemeinden schrieben sofort ein
Bittgebet fiir die Biirger von Basel und Miilhausen, das im Samstagsgottes-
dienst an das iibliche Gebet fiir Konig und Regierung anschloss: «Hebrii-
sches Gebet der Juden in dem benachbarten Sundgau fiir die Einwohner
von Basel, von welchen sie, da sie von den aufrithrischen Bauern vertrieben
worden, liebreich aufgenommen wurden.» Der Basler Regierung schickten
sie eine Abschrift zu.!%! Wenig Tage spiter kam eine gedruckte Fassung
der Dankeshymne in Umlauf und kiindete damit von der Nothilfe der
eidgenossischen Stidte.!%2 Gleichzeitig bewarb dieses Einzelblatt eine
neue Geschiftsidee eines Basler Druckers. Der Schriftgiesser Wilhelm
Haas gab just in diesen Wochen seinen Einstand als Basler Druckherr mit
einem Postulatschmaus und kurbelte nach ausgedehnten Bildungsreisen
den Familienbetrieb in Basel wieder an. In seinen Lebenserinnerungen
beschrieb Haas junior, wie er auf die Spezialitit Hebraica gekommen war:

«Die in Frankreich ausgebrochenen Unruben batten zur Folge dafs tm Elsas die Juden
verjagt wurden, davon ein grofer Theil sich nach Basel fliichtete. Da mein Hinterbaus,
wo die Thurneisische Druckerey gewesen war, leer war, nabm ich einige Familien

88



dieser Ungliicklichen darin auf; besonders Gelebrte und Rabiner von Hagenthal mit
dem dortigen Vorsinger Heiman Plotzk. Mit diesen Leuten fieng ich an, die hebrdischen
Buchstaben zu bearbeiten und gravierte eine neue bebriische Schrifl in Folge dieser
Unterhaltungen, zu welchen spdter noch einige kleinere und grofiere durch einen

Graveur Ammann in Schafbausen verfertigen lieff. »103

Die Episode ist nett erzihle, greift aber doch etwas kurz. Tatsichlich ist im
Fliichtlingsbericht zum August 1789 zu lesen, dass von den siebenhundert
Asylanten zwolf bei «Has-Haubtman» untergekommen seien, ein Schul-
meister mit Frau und der Vorsinger Blotz mit grosser Familie und weitere
Studenten.!** Aber neben dem Zufall bedurfte es noch weiterer Umstinde:
Haas hatte zum Beispiel noch hebriische Typensitze aus der Werkstatt
von Pistorius zur Hand, mit denen er zunichst einmal starten konnte.

Generell hatte der hebriaische Buchdruck eine noble Tradition in
Basel, sowohl in der christlich-humanistischen als auch in der jiidischen
Literaturgeschichte, so dass zum technischen Fundus und Know-how
auch das Giitesiegel Basel vorhanden war. Wilhelm Haas hatte verwandt-
schaftliche Verbindung zu Verlegern in Colmar. Es ist daher wohl kein
Zufall, dass 1804 der Jude Salomon Coschelsberg von Colmar nach Basel
zog und hier als Herausgeber und Verleger die eigentlich produktive Phase
des hebriischen Drucks einleitete. Fiir Coschelsberg, sonst Tuch- und
Manufakturwarenhandler, war diese Titigkeit ein Nebenerwerb. Auch in
der Haas’schen Druckerei und Schriftgiesserei waren hebriische Typen
nur ein Set neben vielen anderen. Doch die zweisprachige Bibeledition
der Jahre 1822 bis 1827 entwickelte sich zu einer grossen Unternchmung
mit mehrfachen Auflagen.

Mit der Einquartierung der jiidischen Fliichtlinge im leeren Hinter-
haus von Haas bei gleichzeitig leeren Auftragsbiichern des jungen Druckers
begann eine eigenwillige Episode des jiidischen Buchdrucks. Bibliogra-
fisch ist sie bereits mit detektivischer Sorgfalt von Joseph und Bernhard
Prijs erschlossen worden.!% Mich interessiert nun diese publizistische
Vision zu Beginn des 19. Jahrhunderts im Kontext der Mehrsprachigkeit
im Dreilindereck.

Wilhelm Haas junior: Schriftschneider und Politiker

Haas hat schon als Kind in den Werkstitten des Vaters erste Arbeitsschritte
des Schriftdesigners und Drucktechnikers lernen diirfen. Bevor er die
Fithrung in der Schriftgiesserei Haas iibernahm, ging er auf Gesellen- und
Auslandsjahre nach Colmar und Berlin sowie Geschiftsreisen nach Russ-
land und Italien.!%® Nicht nur in technischer und wirtschaftlicher Hin-
sicht haben ihn diese Auslandsjahre weitergebracht, sie zeigen auch eine
gute Zusammenarbeit mit den internationalen Ablegern der Buchdrucker

89



Decker aus Basel. Wihrend seines Aufenthalts in Berlin heiratete er die
Tochter des preussischen Hofbuchdruckers Georg Jacob Decker, der aus
Basel ausgewandert war.

Vierzig Jahre lang, von der Revolutionszeit bis 1830, leitete Wil-
helm Haas Sohn (Abb. 18) das Basler Unternehmen. Das Wohnhaus mit
Werkstitten und Girten erstreckte sich zwischen Kohlenberg und Stei-
nengraben auf einem riesigen Gelinde. Heute teilen sich diese Parzelle
das Gymnasium und die Sekundarschule Leonhard mit Sporthalle, ein
Universititsinstitut, ein Hotel und weitere Bauten.

Wilhelm Haas-Decker (1766-1838) bewarb sich gleich um eine offizi-
elle Zulassung zur Basler Druckerzunft, so dass er als Verleger und Drucker
tatig werden konnte. Die Kernaufgabe von Haas blieb die Produktion
von Typen fiir den klassischen Letternsatz fiir andere Druckereien. Die
Schriftgiesserei entwickelte neue Schriften und belieferte Druckhiuser
im In- und Ausland mit allen Varianten von Alphabeten, Zeilenabstinden,
Akzenten, Kapitilchen und Fettdruck, also der Auswahl von Zeichenma-
terial, das wir inzwischen tagtiglich aus der Meniileiste des Textverarbei-
tungsprogramms bunt kombinieren. Auch die Vorliufer der Emoticons
gehorten zum Angebot, das von dem Schriftenreichtum und Stempelvorrat
mehrerer iibernommener Druckwerkstitten zehrte.

Zur Industricausstellung 1830, die die «Gesellschaft fiir das Gute
und Gemeinniitzige» in Basel organisierte, zeigte die Firma Haas die
ganze Palette des Schriftenlagers: Sie publizierte das Gebet Vater Unser
in hundert Sprachen und Schriften. «Malayisch», «Allemanisch» und Ara-
bisch sind nur drei dieser Sprachvarianten, mit denen Haas Druckereien
ausstatten konnte.!%7 Fiir Typografie und Druckverfahren suchten Haas
Vater wie Sohn immer neue Losungen. Sie entwickelten zum Beispiel
ein Verfahren fiir den Einsatz von beweglichen Lettern im Kartensatz.
Bis dahin waren Landkarten immer als Holzschnitte oder Kupferstiche
en bloc eingefiigt worden. Mit einem modularen Aufbau von Landkar-
ten auf Druckplatten konnten sie nun eine Basiskarte liefern und stetig
erganzen, anpassen oder auch iibersetzen (Abb. 19). In seiner Funktion
als Hauptmann gelang es Haas-Decker sogar, dem Feldherrn Bonaparte
bei einem Aufenthalt in Basel eine Landkartenprobe personlich zu iiber-
reichen. Sowohl im modernen Verwaltungsstaat als auch fiir imperiale
Weltbeschreibungen waren solch effektive Wege des Kartendrucks ein
zentrales Anliegen. Doch der Franzose brach bald darauf zum Agypten-
Feldzug auf, so dass die Arbeitsprobe von Haas wohl unter die Rider
geriet. Jedenfalls ist Haas fiir die franzosische Enzyklopidie «Beschrei-
bung Agyptens», die aus diesem wissenschaftlich begleiteten Vormarsch
entstand, nicht angefragt worden.

In dieser Reihe von technischen Experimenten und Geschiftsideen
sind auch die Hebraica-Angebote von Haas zu sehen. Neben Landkarten,
Notenblittern und Schmuckvignetten biirstete er auch die hebriischen
Datensitze des Hauses auf. Aus der Zusammenarbeit mit jiidischen Fach-

90



leuten und Schriftenstechern wie Ulrich Amman von Schafthausen legte
er um 1800 eine neue Schrift vor, die theologische wie talmudische Buch-
projekte ermoglichte (Abb. s).

Haas-Decker ging sofort nach der Ubernahme des viterlichen
Betriebs auf jiidische Fachleute und Auftraggeber fiir Hebraica zu. Zum
wichtigsten Partner in dieser Sparte wurde ihm Salomon Coschelsberg.
Leider sind die Firmenbiicher aus diesen Jahren nicht mehr erhalten.

Kurz nach dem Wegzug Coschelsbergs iibergab Haas die Firma an
seine Sohne. Zur Gewerbeschau der GGG von 1830 veranlasste er noch
die fulminante Werbebroschiire der hundert Sprachen, dann wechselte er
ganz in die Politik. Als Basler Stadtrat verstarb Haas 1838. Die Firma Haas
betreute danach noch Hebraica, aber nur fiir christliche und akademische
Auftraggeber.

Salomon Coschelsberg: Stoffe und Biicher

Die Fassade der Schneidergasse 26 in Basel ist heute noch so schmal wie
vor zweihundert Jahren, als Coschelsbergs dort wohnten. Das Haus fligt
sich in den Hiuserblock am Altstadthang ein, die Zimmer nach hinten
sogar enger zulaufend. Viel Platz war nicht im Haus zum Marbach. Heute
ist die Liegenschaft mit dem Nachbarhaus vereint, so dass die Zimmer —
nach unserem Massstab — wieder bewohnbar werden.!%8 Auch die Strasse
ist seitdem deutlich verbreitert, so dass die Fenster in den unteren Eta-
gen Licht ins Haus bringen. Wahrscheinlich hatte der Tuchhindler Sa-
lomon Coschelsberg ein kleines Kontor im Erdgeschoss, wo wir heute
aus einem bunten Sortiment an Accessoires auswihlen konnen. Damals
gab es noch kein tiefgezogenes Schaufenster, das einen Einblick von der
Strasse zugelassen hitte. Laut Basler Adressbuch prisentierte der Elsis-
ser Kaufmann dem interessierten Kunden englische und schweizerische
Manufakturwaren, also industriell gewebte Meterware. Der Laden lag
nicht schlecht, neben Handwerkern, Kolonial-, Eisen- und Stoffgeschif-
ten. Coschelsberg durfte en gros und en détail verkaufen, bediente die
einheimische Laufkundschaft mit den neuesten Mustern aus St. Gallen
und aus dem Ausland. Wer zum Stoff noch einen Schneider benétigte,
konnte sich gleich von der Tochter des Hauses, einer gelernten Modistin,
die Masse nechmen lassen.

Von 1804 bis 1836 lebte die kleine Familie Coschelsberg in ihrem
Haus an der Schneidergasse, durchaus unauffillig. Wie die meisten der
elsiassisch-jiidischen Familien im Stoffimport und -export titig, hatte
Coschelsberg vergleichsweise wenig handelsrechtliche Probleme vor den
stadtischen Kammern oder dem Zivilrichter zu kliren. Aktenkundig wurde
er fast nur in seinen Funktionen fiir die jiidische Gemeinde, in der er wohl
immer eine Aufgabe tibernahm, ob als Kassenflihrer oder Vorstand. Die

91



judischen Familien in der Stadt organisierten sich als inofhizielle Kor-
perschaft, um im kleinen Rahmen Gottesdienst, Religionsunterricht und
religionsgesetzliche Standards zu gewihrleisten. Coschelsberg wandte
sich zum Beispiel an die Stadtverwaltung, wenn der neue Kantor keine
Zuzugsgenchmigung erhielt, oder er erliuterte die gemeindeinterne Kos-
tenverteilung, wenn ein Mitglied ausscherte und sich bei der Obrigkeit
iber die jidischen Steuern beschwerte. Der Tuchhindler Coschelsberg
gehorte also zur Laienfiihrung der elsdssischen Diasporagemeinde, nicht
zum religiosen Personal von Lehrern oder Vorbetern. Manchmal wurde
er vorgeschickt, um in Auseinandersetzungen um Religionsvorschriften
die judische Position vor Gericht zu erlautern.!” Einmal musste er zum
Beispiel die Zitronat-Zitronen fiir das Laubhiittenfest an den Kolonialwa-
renhandler Preiswerk zuriickgehen lassen. Die Lieferung aus Genua sollte
den jiidischen Vorschriften fiir den Etrog, einer rituellen Fruchtgabe zum
Laubhiittenfest, gentligen und hatte dies in den Jahren zuvor auch immer
getan. Aber im Jahr 1823 meldeten die Rabbiner der Gegend Bedenken an.
Die diesjahrigen Zitronen entsprichen nicht der halachischen Beschrei-
bung und sollten von Gemeinden und Familien nicht verwendet werden.
Coschelsberg musste als Hauptabnehmer dieser «jiidischen Zedernliefe-
rung» fiir die Gemeinden der Region den komplizierten Sachverhalt vor
dem Zivilgericht erlautern.!10

Schon im Jahr der Kaiserkronung Napoleons (1804) hatte sich Salo-
mon Coschelsberg von seinem Geburtsort Wintzenheim bei Colmar nach
Basel umgemeldet. Es war eine spannende, vielleicht auch lukrative Zeit
fir den Textilhandel an den Staatsgrenzen. Die kriegfiihrenden Nationen
benotigten unablissig Ausriistung fiirs Militir, die Nachfrage nach strapa-
zierfahigen Stoffen war daher hoch. Die Stoff- wie Getreide- und Pferde-
hindler der Region versorgten beide Koalitionen mit Material. Zusitzlich
schafften die prohibitiven Zolle und schliesslich die offizielle Kontinental-
sperre Frankreichs gegen englische Waren einen regen Schmuggelverkehr
iber Wasser- und Landwege. Das Dreilindereck um Basel mit dem gut
passierbaren Rhein und einer uniibersichtlichen Grenze im kleinteiligen
Jura spielte eine wichtige Rolle fiir die weitere Belieferung des franzosi-
schen Marktes mit auslindischen Waren.!!! Wenige Grosshindler gaben
den Textilhandel auf, als die franzosische Regierung Strafverfolgung die-
ses Gewerbes in der Schweiz durchsetzte. Grundsitzlich behielt Basel
im 19. Jahrhundert die zentrale Rolle fiir Schweizer Im- und Export von
Baumwoll- und Seidenfabrikaten.

Es ist daher nicht iiberraschend, dass sich Coschelsberg mit seiner
Firma in Basel gut etablierte, insbesondere da er bei seiner Niederlassung
in der Schweiz schon auf viele Jahre Geschiftserfahrung in Frankreich
aufbauen konnte.

Die Motive fiir den Wegzug der Familie nach vier Jahrzehnten waren
nicht wirtschaftlicher Natur, das zeigen die stidtischen Unterlagen sehr
gut: Nach dem Tod seiner Ehefrau im Jahr 1835 beantragte der Witwer eine

92



standige Aufenthaltsgenehmigung fiir seine erwachsene Tochter. Esther,
das einzige Kind, war hier zur Welt gekommen und aufgewachsen, sie
trug als Schneiderin zum Lebensunterhalt bei. Die Aufenthaltsgesetze
fir Juden in der Stadt erlaubten unselbstindigen Kindern den Aufenthalt
bei den Eltern, nicht aber verheirateten Kindern. Die Regierung verfolgte
auch in diesem Fall die harte Linie gegen die jiidische Bevolkerung und
gewahrte keine Ausnahme. Die Eheringe waren allerdings schon bei einem
Goldschmied ausgesucht, also verkauften Vater, Tochter und Schwieger-
sohn-in-spe das Haus und zogen nach Frankreich.!!2

Was hat dieser Tuchhiandler Coschelsberg mit jiidischem Buchdruck
in Basel zu tun? Halten wir uns an die stidtischen Verwaltungsakten und
Personenregister, war Salomon Coschelsberg einzig und allein im Waren-
handel tatig. Erst wenn man die Basler Verlags- und Druckverzeichnisse
durchgeht, stosst man auf eine andere Seite dieser Personlichkeit: Heraus-
geber und Verleger. Er iibersetzte, edierte, finanzierte und vertrieb Biicher
und Kleinformate. Namentlich wird er auf den Titelblittern der Drucke
bei Haas in Basel erwihnt. Leider ist er nie in ein tiberregionales Judaica-
oder Verlegerverzeichnis eingegangen, so dass ihn die Bibliothekskataloge
weltweit bisher nicht gut identifizieren. Weitere Unscharfen bei der Ver-
zeichnung von hebriischen Biichern lassen die historische Personlichkeit
verschwinden, so figuriert er selbst in vorbildlichen Schweizer Katalogen
mit grossartigen Sammelbestinden historischer Drucke manchmal unter
Loschelsberg, manchmal unter Kasselsberg oder Shlomoh Vints’enheim.
Der heutige bibliografische Normeintrag fiir ihn ist Kashilsberg, nach
dem israelischen Nachdruck der Haggada von 1997, oder Salomon von
Wintzenheim, nach dem frithesten Druck von 1804.

Tatsachlich benutzte Coschelsberg, um 1769 geboren, im Laufe sei-
nes Lebens mehrere Namen. Er kam als Salomon Hirsch oder Salomon
Coschel, abgeleitet von dem Vatersnamen Jekutiel, nach Basel. Auf den
franzosischen Erlass von 1808 hin bestimmte er den Nachnamen «Co-
schelzberg», wihrend nahe Verwandte von ihm sich bei der Gelegenheit
mit «Hirschfeld» und «Singer» eintrugen. Ein Jahrzehnt spater einigte
sich die Grossfamilie auf «Coschelsberg» als Nachnamen und ehrte damit
sicherlich den Basler Verwandten, der gerade zahlende Abnehmer fiir die
deutsch-hebriische Bibelausgabe suchte.!!?

Uber die Herkunft und Bildung des jiidischen Verlegers ist bisher
wohl wegen dieser Namensvarianten nichts bekannt gewesen. Er stammte
aus einer elsissischen Gelehrtenfamilie, sein Vater war bis zu seinem Tod
1804 Kantor der Gemeinde Wintzenheim bei Colmar gewesen. Sein Bruder
Charles Singer versah das Vorsingeramt in Hagenthal-le-Bas, ebenfalls ein
theologisch interessanter Ort, da dort an einer Talmudschule Gelehrte
und Studenten zusammentrafen. Von diesem Basler Vorort wechselte der
Bruder dann 1804 nach Colmar und beerbte den Vater im Kantorenamt
der Konsistorialsynagoge, gerade als sein Bruder von dort nach Basel
umzog.'#

93



Dice feine franzosische Unterschrift des gebildeten Salomon Coschelsberg
stach unter denen seiner Altersgenossen in Basel hervor.!’s Alles Weitere
iiber diesen ungewohnlichen Kaufmann in Basel miissen wir seinen An-
merkungen als Herausgeber den einzelnen Publikationen entnehmen.

Schon in einem der ersten gemeinsamen Binde mit Haas platzierte
der Elsasser ein vornehmes Understatement:

«...] aus Freundschafl fiir Herrn Haas, babe ich demselben versprochen, die Korrektur

dieses Werks, soviel es mir meine Kenninisse und Krdfle erlauben, zu tibernebmen. ..
Da ich aber zu diesem Geschaft teils meine Schwdcbe fiible, teils dffers wenig Zeit dazu

habe, so bitte ich zum Voraus um giitige Nachsicht. » [Umschrift]'16

Glaubt man Experten wie Joseph Prijs, so sind die Coschelsberg-Drucke
intensiv und informiert redigiert worden. Die Korrektoren der Bibelaus-
gabe leisteten fast fehlerfreie Arbeit. Die Fachkenntnisse von Coschelsberg
hat die Nachwelt also nie angezweifelt.

Von 1804 bis 1827 betreute und vertrieb er hebriische Drucke bei
Haas in Basel, dariiber hinaus ist keine Verlegertitigkeit bekannt.

Politik und religiose Reform ausgedeutscht
fur Elsasser

Eine interessante politische Publikation steht am Anfang der Verlagsarbeit
von Coschelsberg und Haas in Basel: In der Griindungsphase der jiidischen
Kultusbehorde in Frankreich brachten sie ein Brevier zu den aktuellen Er-
eignissen in Paris heraus, die «SSammlung der wichtigsten Verhandlungen bei
der|[...] 1806 in Paris zusammenberufenen groflen Versammlung der Juden».
Die Tagungsprotokolle und Rundschreiben kamen sozusagen als jiidische
Sonderzeitung kurz vor der konstituierenden Sitzung im Dezember 1806
heraus. Haas (und namenlose Partner) erwirkeen fiir das Bulletin die Ge-
nechmigung mehrerer elsissischer Rabbiner, auch des franzosischen Ober-
rabbiners Sinzheim aus Strasbourg. Dies verlieh der Veréffentlichung den
Charakter einer offiziellen Unterrichtung der Elsisser Juden-Gemeinden.
Die franzosischen Verhandlungen und Beschliisse wurden hierfiir ins
Deutsche iibersetzt, aber in hebriischen Lettern gesetzt. Die allerletzte
jidischdeutsche Publikation bei Haas finanzierte ebenfalls das franzosische
judische Konsistorium, das «Gebet um Abwendung der Cholera» von 1832.117
Es sind hebriische Drucke mit hochdeutschen und hebriischen
Texten fiir ein elsassisches Publikum. Sie zeigen einen kleinen Ausschnitt
aus der verdeckten deutschsprachigen Orientierung des elsdssischen Ju-
dentums im frithen 19. Jahrhundert. Die Basler Drucke richteten sich vor
allem an Kiufer im Ausland, im Elsass und vielleicht in Stiddeutschland,
wihrend die Abnehmer in der Schweiz zahlenmissig unbedeutend waren.

94



Die Drucke von Coschelsberg, die eine wichtige Briicke zur elsissischen
und siiddeutschen Rezeption der jlidischen Aufklirung bauten, sind bis-
her in der Forschung noch gar nicht beriicksichtigt worden. Die ideenge-
schichtliche Forschung konzentrierte sich auf die Verbreitung der preus-
sischen Editionen, anstatt Nachdrucke im stiiddeutschen Raum ebenfalls
auszuwerten.'!'8 Entdecken wir also einen Spitausliufer der innerjiidischen
Reform an der jiidischen Peripherie.

Zum Zeitpunke der Basler Drucklegung bargen die deutschen Texte
keinen revolutioniren Ziindstoff mehr, auch nicht fiir das Berlin-ferne
Judentum. Die Brisanz lag weniger im Inhalt, sondern im Buch: in der
Gestaltung des Textes, dem Layout, der Ilustrierung und der Bedeutung,
die der Herausgeber mit auf den Weg gab. Diese Anteile sind wichtige
Elemente der Lesepraxis, die sich aus der Bewerbung, Darbietung und dann
den Lektiregewohnheiten zusammensetzt. Hierzu mochte ich zunichst
die Stimme des Herausgebers —vermutlich immer Coschelsberg — zitieren,
die in Untertiteln, Vorworten und Anmerkungen den Blick auf das Novum
dieser Drucke lenkt: Sie sollten eine Augenweide sein.

Judischdeutsche Orthografie, perfektioniert in
Basel

Nach zehn Jahren ohne jiidische Drucke erschien 1804 — der Tuchhind-
ler Coschelsberg war gerade in der Stadt angekommen — ein Werbeblatt
von Wilhelm Haas, um eine neue hebriische Schriftart vorzufiihren. Als
Schriftdesigner und -giesser musste Haas die Verlage in aller Welt moti-
vieren, seine Bleilettern im Setzkasten zu bestellen. Erst im 20. Jahrhun-
dert hat der Font «Helvetica» (1956) der Firma Haas tatsichlich einen
Welterfolg beschert. Die Schrift aus Miinchenstein ist seitdem im Bleisatz
millionenfach vervielfiltigt worden. Als digitaler Font ist sie in heutigen
Textverarbeitungsprogrammen ubiquitir.

Der neue Vorschlag einer Hebraica-Drucktype von 1804 bestand
genau genommen aus drei grafischen Umsetzungen: erstens einem Stan-
dard-Alphabet in mehreren Grossen (Quadratur oder Quadratschrift), zwei-
tens einem runderen Alphabet namens «Rabinisch» und drittens einem
fastserifenlosen Alphabet namens «Deutsch» (Abb. 5).1? Fiir das ungetibte
Auge sind die Unterschiede der drei Fonts nicht leicht zu erkennen. Fiir
den jidischen Leser strukturierten sie die Buchseiten in Textblocke ver-
schiedener Heiligkeit, Herkunft und Jahrhunderte. Der hebriische oder
aramiische Urtext wurde gross, vielleicht sogar zentral, mit der heute noch
tiblichen Quadratschrift gesetzt. Kommentare von Rabbinen, teilweise
selbst schon mit kanonischem Status, gruppierten sich um den Originaltext.
Diese weichere Schrift nannte man daher rabbinisch oder Kursive. Am Fuss
der Seite waren die Ubersetzungen untergebracht, mit nochmals anderer

95



Drucktype.Die Umgangssprache stand in « Weiberdeutschen» Lettern oder
kurz «jiidischem» Font. Im Matrizenzettel von Haas ist der dritte Font fir
weltliche Sprache nun direkt mit «deutsch» angezeigt (Abb. 5). Ein klarer
Hinweis auf das Programm der Basler Kooperation mit Coschelsberg: Die
Zweisprachigkeit Hebriisch / Deutsch der jiidischen Aufklirung und die
neue Schriftsprache Hochdeutsch in hebriischem Zeichensatz sollten
weiterentwickelt werden.

Wihrend Haas dafiir an den Lettern feilte, kiimmerte sich ein jiidi-
scher Lektor, wahrscheinlich Coschelsberg selbst, um die Orthografie des
Deutschen. Im ersten gemeinsamen Buch heisst es im Vorwort:

«Dieses Werklein erscheint dermalen vorziiglich als eine Probe von neu geschnitte-
nen Schriffen, bei welchen besonders darauf geachtet worden, die einander abnlichen
Buchstaben wobl zu unterscherden, und das Ganze in deutliche dem Auge angenebme
Harmonie zu vereinigen. Bei der durchaus verbesserten Ubersetzung, welche so viel
als moglich Seite auf Seite passt, sind alle Worte vollstandig mit allen Vokalen ausgesezt,
und die reine Mundart beobachtet worden, daber die Vokalen X mit denen ¥, ¥, 8,
unterschieden sind; welches zwar bereits in anderen Werken schon angenommen ist;
neuer ist in diesem, die Verbindung IR [fir au| an statt der sonst iiblichen 'R als der
deutschen Aussprache angemessener, angenommen worden, wie auch zur Bestimmung

des doppelten © ist dasselbe mit einem © verseben.» [Umschrift]| 20

Tatsachlich nennt der Verleger hier seinen einzigen originaren Beitrag zum
Buch, denn alle Texte, inklusive deutscher Ubersetzung, waren bereits
anderswo publiziert. Coschelsberg beschrinkte den Ehrgeiz allein auf die
systematische Schriftkorrektur des deutschen Textes, ansonsten anderte
und erginzte er kein Wort. Fiir sein deutsches Vorwort in hebriischen
Buchstaben, sozusagen die Programmatik des Verlags, wihlte er sogar die
Quadratschrift, die sonst nur fiir kanonischen Text verwandt wurde, also
Verbindlichkeit und Bedeutung unterlegte.

Die judischdeutsche Schreibweise sollte moglichst prignant den
Klang im Deutschen codieren. Wihrend die dltere Schreibweise des Jiddi-
schen mehrere Vokale mit dem gleichen konsonantischen Ersatzzeichen
anzeigte, wurden jetzt diakritische Zeichen zur Hilfe genommen, die
keinen Zweifel zwischen o, a oder i erlaubten. Die «Punktierung» mit
zusatzlichen Unterstrichen und -punkten hatte man im 18. Jahrhundert nur
im Hebriischen fiir die heiligen Offenbarungstexte verwandt. Die Punk-
tierung des Jiidischdeutschen half nun erstmals, um den Zeichenvorrat
von 22 Zeichen an das deutsche Alphabet mit 30 Zeichen anzugleichen.
Spiter empfahl sich diese Prizisierung im Druck fiir Wortneuschopfun-
gen und Fremdworter. Die Generation von Coschelsberg experimentierte
erstmalig mit dieser Schreibweise. Teilweise arbeitete der Basler hier in
Ubereinstimmung mit Zeitgenossen, teilweise waren seine Vorschlige so
ausgefallen, dass wir sie in keinem anderen Verlag wiederfinden und sie
auch in Basel wieder aufgegeben wurden.

96



In der historischen Forschung ist dem Wunsch nach einer Orthografie
des Judischdeutschen noch nicht viel Aufmerksamkeit geschenkt wor-
den. Dabei ist diese Rechtschreibbewegung kein marginales Phinomen,
denn auch unter den «deutschen» Sprachphilosophen entwickelte sich
zu dieser Zeit erstmals das Verlangen nach einem orthografischen Sys-
tem. Friedrich Gottlieb Klopstock fand eindeutige Laut-Graphem-Bezie-
hungen erheblich fiir den dsthetischen Wert einer Sprache. Er beurteilte
die «Reinheit» einer Sprache auch nach deren Schreibweise.!2! Teilweise
speiste sich zeitgendssische Kritik an der jlidischdeutschen Schriftform
allein aus diesem dsthetischen Grundsatz. In einer Epoche, die Sprache
als natiirlichen Ausdruck von Charakter und Gedanke sah, wiinschte man
eine essentielle Ubereinstimmung zwischen Zeichen und Bedeutung, eine
logische Entsprechung von Graphem und Phonem (Abb. 17). Benutzte man
nun einen alternativen Zeichensatz, ein sogenannt fremdes Alphabet fiir
die deutsche Sprache, so stachen die Abweichungen automatisch als Fehler
ins Auge. Zum Beispiel beklagte der jiidische Aufklirer Isaak Euchel, der
personlich die jiidischdeutsche Publizistik forderte, dass die Schreibkon-
vention des Deutschen nie konsequent in hebriischen Lettern umzuset-
zen wire.'?? Die Kommentare christlicher Philologen trugen zu diesem
Minderwertigkeitsgefiihl bei. Insbesondere die jiidische Schreibweise der
Vokale, Umlaute und Doppelvokale mit dem kleinen Arsenal von Platzhal-
tern im hebraischen Alphabet konnte die Worter bis zur Unkenntlichkeit
vereinfachen. Die Zuteilung von Platzhaltern zu Vokallauten im jiidisch-
deutschen Schreibsystem folgte zudem noch der Aussprache des Jiddischen
im 17. Jahrhundert, nicht der Einteilung im lateinisch-deutschen Alphabet.
Der Autor eines «Lehrbuch zur griindlichen Erlernung der jidisch deut-
schen Sprache» (1792) fiir christliche Kaufleute lobte die Verbesserung
der judischen Schreibweise in «neueren Schriften» an mehreren Stellen,
vorzugsweise die «heutige», differenziertere Buchstabenwahl. Er hob hervor,
dass die zeitgenossischen Juden sich «in ihrer Schreiberey mehrentheils
nach unserer deutschen Aussprache richten» und sich sogar angewohn-
ten, Konsonanten wie x und y anzuzeigen. «Das tz haben zwar die Juden
eigentlich auch nicht, allein in ihren neuern Biichern und Schriften, wo
sie sich in Ansehung der Orthografie schon etwas mehr nach uns richten,
setzen sie wirklich den Buchstaben Thess vor das schlechte Zadick, als:
Prinitz | ...}, Plagz [ ...] #1253

Neben dieser dsthetischen und systematischen Kritik an jiidisch-
deutscher Schrift, die vom herabschitzigen Diskurs tiber jiidisches Spre-
chen und Denken kaum zu trennen ist, sind die damaligen Bemiihungen
jidischer Philologen und Pidagogen um eine eigene Orthografie wenig
bekannt. Lediglich die Ausformung der Schreibweise bei Mendelssohn
ist gut untersucht. Zumindest fiir die Bibeliibersetzung hatte der Ber-
liner an eine phonetisch orientierte Orthografie gedacht, hielt diese aber
selbst nicht konsequent ein. Dafiir ist den Neuheiten der Berliner Maski-
lim-Schriften manchmal der Berliner Dialekt abzulesen.!24

97



In Sprachwerken und Schulbiichern um 1800 beschiftigten sich bereits

mehrere jiidische Autoren mit der richtigen und schonen Schreibweise

des Hochdeutschen in Hebriisch. Manchmal stand die Sprecherzichung

der jiidischen Bevolkerung im Vordergrund. Die Schreibweise sollte die

hannoveranische und deswegen «hochdeutsche» Aussprache fordern.
Unterschied man — wie Coschelsberg das vorschlug — im Schriftbild zwi-
schen au und iu, so konnten dialektale Varianten besser kontrolliert wer-
den. Die Rechtschreibung machte schon beim Lesen auf die gewiinschte

Lautformung der gesprochenen Sprache aufmerksam. Das Lehr- und

Lesebuch von Moses Philippssohn (Dessau 1808) erklirte das Vokalisie-
ren der Buchstaben so, dass beim Einpauken des Aleph-Beth gleich fiir
beide Sprachen, Hebriisch und Deutsch, der gewiinschte Sprachklang

trainiert wurde.

Auch Coschelsberg hat eine hebriische Lesefibel mit einer Auflage
von 2500 Exemplaren bei Haas drucken lassen. Leider ist bis heute kein
einziges Exemplar in Bibliotheken aufgetaucht.!? Die Reformer wollten
also mit einer ausdifferenzierten Schriftnorm die dialektale Aussprache
der Allgemeinheit korrigieren — wiederum ein Anliegen, das sie mit den
Pidagogen anderer Schulen teilten (Abb. 17).

Dariiber hinaus suchte Coschelsberg die Vollkommenheit des
Zeichensystems. Sein dsthetisches Ziel, auch im Jidischdeutschen ein
Doppel-s vom scharfen s der Frakturschrift zu unterscheiden, zeigt eine
grafische Orientierung am Zeichensatz der Frakeur. Seine Ausgaben soll-
ten die grammatikalischen und grafischen Besonderheiten der deutschen
Schriftsprache beriicksichtigen. Die Schriftreform ging also iiber die Ar-
beit am Sprachklang hinaus. In der Maimonides-Ausgabe baute der Basler
Herausgeber auch Abkiirzungen wie «z.Bs.» und «u.s.w.» in hebriischen
Lettern nach.

Uns mag heute die Orientierung an der deutschen Rechtschreibung
unangenchm aufstossen, da sie einer Anpassungsforderung der Mehrheits-
gesellschaft zu entsprechen scheint. Nehmen wir aber die Erwartungen der
judischen Akteure in ihrer Epoche ernst, so erscheint ein sehr selbstbe-
wusstes Projekt am Horizont: Die Alltagssprache, mit der Juden ihre recht-
liche, wissenschaftliche und 6konomische Position in der wachsenden
biirgerlichen Gesellschaft tagtaglich bewiesen, sollte als eigene jiidische
Schriftsprache beibehalten und in gleicher Weise wie das Deutsche zu
einer «reinen» Hochsprache kultiviert werden. Wahrend Thomas Kollatz
bereits daraufhingewiesen hat,welchen selbstbestimmten medialen Raum
die judischdeutsche Schrift fiir zeitgenossische Themen eroffnete,!26 zei-
gen die Basler Drucke ein bildungsbiirgerliches Ziel. Die jiidischdeutsche
Schriftform diente nicht nur als Kriicke auf dem Entwicklungsweg zwi-
schen alten und neuen Volkssprachen, sondern barg selbst das Potential,
eine moderne Hochsprache zu werden. Jidischdeutsch sollte in diesem
Selbstverstindnis kein Zwischenspiel bleiben, sondern eine veredelte
Schriftsprache des biirgerlichen Judentums werden.

08



[21]

e s p (IS g * s 13 03 B8 i+ janp
§YORIOY [ 10 0P 1308 A P3P pLIMINN LW Brer

TN o

W M
Ll i

|

Lo g

250 TR ' | 8 )
e Wi - podi 953 s o (03 poripnd o )
% ¥ % lgﬁ” ¢ (C3PH PaNB] 1 v finBy o R s

&

Die Festrunde zu Pessach

Mit einem gemeinsamen Abendessen und der liturgischen Lesung der Ret-
tungsgeschichte des jiidischen Volkes feiert man Pessach. Bereits in mittel-
alterlichen Handschriften sind einzelne Szenen der Geschichtserzihlung

wie die Zehn Plagen Agyptens illustriert. Sogar die Pessachfeier selbst wur-
de dargestellt. So erhielten die rituellen Anweisungen des Gebetbuchs, der
sogenannten Haggada, mehr Bedeutung. Seit dem 18. Jahrhundert verzier-
te man gedruckte Haggadot mit Abbildungen. Hiufig wurde die Familie

bei Gebet, Weingenuss und Unterhaltung gezeigt. Diese Ausgabe der jii-
dischen Aufklirung von 1795 stellt eine zeitgendssische Familie am gedeck-
ten Tisch vor. Mutter und Vater lesen und segnen.

Haggada mit der deutschen Ubersetzung von Joel Brill Loewe (Berlin 1785), Druck evtl.
Offenbach, evtl. Berlin, 1795.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1513 (Foto: Dieter Hofer, Basel).




In simtlichen Buchausgaben, an denen Coschelsberg beteiligt war, fin-
den wir Nachbesserungen der Rechtschreibung, innovative Losungsvor-
schlige und kleine Experimente zur Integration verschiedener grafischer
Traditionen.

Eine handliche Haggada fiir Pessach

Erst nach den Befreiungskriegen 1816 kooperierten Haas und Coschelsberg
wieder fiir ein grosseres Projekt. Nachdem sie zehn Jahre zuvor schon
ein umfangreiches Gebetbuch und eine gedruckte Schriftrolle (!) fiir das
Purimfest herausgebracht hatten, sollte nun das populirste Buch zum
judischen Ritus tiberhaupt angegangen werden, die Haggada. Die Haggada
ist die historische Erzihlung zum Auszug aus Agypten, die an den Pes-
sachabenden zuhause beim Festmahl gemeinsam gelesen und diskutiert
wird. Die Haggada enthilt auch Gebete und Brauchtum, zum Beispiel
Anweisungen zu den Speisen. Damit ist die Haggada eine verhaltnismassig
schmale Liturgie zu einem ausgesprochen freudigen Anlass und ist pra-
destiniert fir aktuelle Anklinge, zum Beispiel in der Bildauswahl. Dieses
Festtagsbuch gehorte zur Grundausstattung eines jiidischen Hausstands,
auch in einfachen Verhiltnissen. Die Haggada war allgemeiner verbreitet
als die silberne Chanukkalampe oder gar eine private Bibel. Auf vielen
aschkenasischen Darstellungen aus der Neuzeit sehen wir den Idealfall,
dass Frauen wie Minner eigene Exemplare vor sich auf dem Tisch liegen
haben (Abb. 21—22). Fiir eine Haggada konnte es sich rentieren, eine hohe
Auflage anzusetzen, aber nur, wenn man sich dafiir eine ansprechende
Aufmachung des kanonischen Textes einfallen liess.

Die Basler Haggada von 18161?7 zeigt sich uns als eine Volksaus-
gabe: broschiert, schwarzweiss auf gewohnlichem Papier, mit gut gefiill-
tem Seitenspiegel, so dass am Ende das Bandchen leicht in der Hand
liegt. Doch schon der Umschlag tiberrascht mit Zierkunst aus dem
Bleisatz von Haas, eine Kaskade von geometrischen und organischen
Mustern. Insgesamt operierte der Setzer in diesem schmalen Band mit
zehnverschiedenen Typen von Zierleisten fiir Trennlinien, Rahmen und
Deckblitter. Das Titelblatt fingt den Blick mit einer biblischen Szene
und dem plakativen hebriischen Titel: Die Ordnung der Erzihlung
von Pessach mit deutscher Ubersetzung (Abb. 23). Es fiihrt die Namen,
Orts- und Jahresangaben ganz in hebraischer Buchtradition an, nur zwei
Zeilen in kursivem Font vermelden in Jiidischdeutsch: «Vortrag auf
die beiden ersten Abende °Pessach®1?8, ins Deutsche iibersetzt und
mit Anmerkungen versehen» [Umschrift]. Die vielen Holzschnitte im
Heftchen haben eine ganz besondere Vorgeschichte; zu der interkultu-
rellen Bildsprache komme ich weiter unten. Bleiben wir zunachst bei
Coschelsbergs Spracharbeit.

100



22]

Die Pessachfeier in der Volkskunst

Das Motiv der Pessachfeier taucht nicht nur in der Haggada selber auf, son-
dern ebenso auf Schmuck- und Gebrauchsgegenstinden, Textilien und Ge-
schirren. Dieser gravierte Zinnteller aus dem Elsass diente die meiste Zeit
des Jahres zum Schmuck, auf dem Pessachtisch vielleicht auch als Speisen-
platte. Die detailreiche Darstellung der Festrunde betont die Pessach-Hag-
gada, die vor der Hausherrin auf dem Tisch liegt.

Sederteller, Zinn, Mulhouse 18. Jh.
Jiidisches Museum der Schweiz, JMS 130 (Foto: Dieter Hofer, Basel).




Fiir die Haggada verwandte Coschelsberg eine beriihmte Ubersetzung der

preussischen Aufklirer, die deutsche Fassung von Joel Loewe (genannt
Brill), die erstmals 1785 in der Berliner Jiidischen Freischule herausgegeben

und seitdem schon einige Male iibernommen worden war (Abb. 21). Dass

Coschelsberg den Namen des bekannten Ubersetzers verschwieg, war eher
uniiblich. Angaben der gelehrten Quellen gehorten eigentlich zum guten

Ausweis auf einem Titelblatt. Wollte er die Berliner Quellen nicht nennen,
wollte er Urheberrechten ausweichen oder einfach den populiren Charak-
ter nicht unterlaufen? Jedenfalls versah er das Schriftdeutsch in diesem

jiidischen Buch nicht mit dem Markenzeichen der Haskala. Damit vermied

er auch eine unnotige ideologische Provokation, die mancherorts mit der

Berliner Fassung assoziiert wurde. Mit der zeitgemissen Sprache kamen

schliesslich auch Auslegungen in Umlauf] gegen die sich eine religiose

Orthodoxie formierte. In Basel wihlte man also eine hochdeutsche und

liberale Ubersetzung, aber bewarb dies nicht als religioses Modernisie-
rungspaket, nur als dsthetische Verbesserung.

Coschelsbergs Beitrag lag wiederum in der Klarheit der Textanord-
nung: Urtext mit sparsamem Kommentar, Ubersetzung und Bilder. Der
hebriische Text bildete das Zentrum,womit der Urtext fiir die gemeinsame
Lesung nahegelegt wurde (anders als bei zweisprachigen Ausgaben mit glei-
cher Gewichtung, wie sie nun tiblich sind). Deutsch diente hier zum besse-
ren Verstindnis des Hebriischen. Nur an einer Stelle — wir sind noch bei
den Vorbereitungen zum Festmahl in der Kiiche —wird die Alltagssprache
als Gebetssprache empfohlen: «Und es ist eine °mizva® [religiose Pflicht]
dass die dazu bestimmte °beracha® [Segnung] in Gegenwart der Kochin,
und in der ihr verstindlichen Sprache gesprochen wird.» [Umschrift]!2?
Die Frage, ob die gemeinsame Feier dieses Erinnerungsfestes mit Frauen,
Kindern und Ungebildeten nicht iiberhaupt die Umgangssprache auch fiir
den Ritus verlange, ist auf die Kochin, die durchaus Christin sein konnte,
eingeschrinkt. In einer Offenbacher Haggada, die ebenfalls die Brill-Uber-
setzung benutzte, wurde dagegen schon haufiger Deutsch als Ritussprache
vorgeschlagen. Man solle alle aramidischen Spriiche der Haggada wieder
in «allgemeinverstindlicher» Sprache sagen, da auch Aramiisch seinerzeit
nur die Umgangssprache gewesen sei.!30

Besonders bemerkenswert flir unsere Frage der Wertung und Bezie-
hung der verschiedenen Sprachen ist folgende Sprachkritik von Coschels-
berg, die sich an einem einzigen gemischten Satz in der traditionellen
Liturgie entziindete. Nur einmal springt die Haggada ins Jiddische, beim
Gebetsaufruf zum abschliessenden Tischsegen: «°rabotai® [hebriisch:
meine Herren] wir wollen benschen [jiddisch: segnen]».13!

Viele Herausgeber der Epoche besprachen diese Unstimmigkeit und
vermerkten, dass hier ein Satz in laschon aschkenas (hebriisch: deutsche
Sprache) zur Liturgie gehore. Auch Coschelsberg respektierte und erklarte
den Volksbrauch, dass der Vorbeter an dieser Stelle «in einer vermischten
hebriischen und altdeutschen Sprache»!3? zum Gebet aufrufe. Er iiber-

102



[23] Die Basler Haggada

Der Kaufmann Salomon Coschelsberg an der Schneidergasse entwarf 1816

eine neue handliche Haggada. Er erginzte die hebriische Festtagsliturgie

mit einer Ubersetzung des Aufklirers Joel Brill Loewe (vgl. Abb. 21), wie

schon das Titelblatt in hebriischen Buchstaben verrit: «Vortrag auf die bei-
den ersten Abende Pesach, ins Deutsche iibersezt und mit Anmerkungen

versehen» [Umschrift].

Die Szene mit Moses vor dem brennenden Dornbusch war seit einer

Amsterdamer Ausgabe von 1712 zu einem beliebten Motiv fiir den Umschlag

der Haggada geworden.

Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi, Druck Wilhelm Haas, Herausgeber
Salomon Coschelsberg, Basel 1816.
Universititsbibliothek Basel, UBH FQ III 7.




setzte «benschen» ins Standarddeutsch mit dem etymologisch verwandten
«benedeien».

Ganz nebenbei schlug Coschelsberg aber auch einen neuen Termi-
nus fiir die alte jiidische Binnensprache vor, es sei «Altdeutsch». Diese
Wortschopfung verbindet Tradition und Moderne, das jiidische Idiom der
letzten Jahrhunderte mit dem jiidischen Idiom der Gegenwart. In seiner
Begrifflichkeit ist das Schriftdeutsch der Aufklirungszeit die moderne
Variante einer in die Jahre gekommenen Sprache. Aus von Juden gespro-
chenem Altdeutsch entsteht von Juden gesprochenes Neudeutsch.

Die Sprachbezeichnung von Coschelsberg weist auf ein selten
benanntes Selbstverstindnis der historischen Akteure in der Emanzipa-
tionszeit. Die Entwicklung der jiidischen Alltagssprache ist danach keine
Entfernung vom Eigenen fiir etwas Fremdes, sondern ein historischer
Sprachentwicklungsprozess parallel zu den Kontaktsprachen.

Die Haggada hat seitdem unter allen Werken von Haas & Co-
schelsberg am meisten Beachtung gefunden, unter anderem in zwei
Nachdrucken.!33

Holzschnitte der Lutherbibel in der Haggada

Liegt die leicht vergilbte Haggada von Coschelsberg & Haas heute in einer
Vitrine zwischen anderen Ritusgegenstinden zum Pessachfest, dann fillt
sie zwischen Sedertellern und kolorierten Prachtausgaben nicht unbedingt

ins Auge. Sie steht eher fiir die Zeremonialkultur des Landjudentums, das

mehrheitlich ohne Augsburger Silber und samtbeschlagene Gebetbiicher
auskam. Das Jiidische Museum in Basel verfiigt aufgrund der frithen Sam-
meltitigkeit von Volkskundlern und einer spezifischen Ausrichtung auf
die Lebensweise der Landjuden zwischen Colmar und Hohenems — also

jenseits der oft dargestellten hofischen und biirgerlichen Elite — tiber

eine seltene Kollektion von Judaica. Sie stammen aus der Region, Hobby-
arbeiten ersetzen gestempelte Silberschmiedearbeiten. Die Torakronen,
aus Papier- und Seidenblumen gebastelt, oder die aus Blech gebogenen

Chanukkalampen sind fiir diese Elsasser Frommigkeit typisch. Zu dieser
gelebten Religiositit passt die Haggada von Coschelsberg. Die Verleger
sind durchaus pragmatisch an die Aufgabe herangegangen und vermuteten,
dass eine erschwingliche und iibersichtliche Ausgabe bei der Kundschaft

ankommen wiirde.

Ein israelischer Nachdruck der «Basel Haggadah» in der Reihe Ju-
daicaTreasures Series hinterlasst dagegen einen ganz anderen Eindruck.134
Der urspriingliche Seitenspiegel ist auf das Format eines reprisentati-
ven Kunstbuchs aufgeblasen, Farben und Schmuckleisten sind erginzt
worden. Mit einem festen Einband versehen ist der Bildband als Gebet-
buch bei Tisch kaum noch handzuhaben. Vor- und Nachwort stellen den

104



S0 AMD I MIRHE DL VED LIRUCTHE AL CJIULIRInD

iber|iveldyes Hergoffen roivd fur melelgur bergebung Der
flinden.

‘\\\w\\‘m\\\\\
’,’ ‘
/ i
%///J

\\‘

o \
lﬂﬂﬂ"w’\
II
WL(W lgl‘ i'\\
/i T mmn I U ',t
lﬂﬂm

"/A

13U} 29 3(1) fage eur:i) I werde vor nun an niche
mebyr von diefdn geroddys des roeinftocEs trincEeny
em/|bif an den tag/da ichs neu trincten oecde mit euicl)/

1011 1{iN N161oa WAFFOVE wateh

Die Pessachfeier von Jesus

Die Bilder, die Coschelsberg und Haas fiir die Haggada auswihlten, waren

hundert Jahre zuvor fiir eine christliche Bibel geschnitten worden. Wahr-
scheinlich befanden sich die Druckstocke in einem der Bestinde anderer
Druckhauser, die Wilhelm Haas Vater und Sohn angekauft hatten.

Die Anecignung von Bildmaterial christlicher Werke fiir jiidische Drucke

tiberrascht nicht. Immer wieder hatten jidische und christliche Ikonogra-
fie gemeinsame Quellen.

Fiir die Wiederverwendung gingen die Herausgeber ausgesprochen prag-
matisch vor, begutachteten das vorhandene Material und suchten sich ei-
nige Szenen zu passenden Textstellen in der Haggada heraus, hier die Dar-
stellung des Letzten Abendmahls im Matthiusevangelium der Lutherbibel,
die 1710 bei Brandmiiller erschienen war.

Biblia, das ist die gantze Heilige Schrifft Altes und Neues Testaments, Basel (J. Brand-
miiller) 1710.
Universititsbibliothek Basel, Eigentum Frey-Grynaeum, Frey-Gryn A T1T 35.




Druck nicht in die elsissische Geschichte, sondern in eine zionistische
Geschichtserzahlung zur angeblich blithenden Gemeinde in der voreman-
zipatorischen Schweiz und zum ersten Kongressort der internationalen
zionistischen Bewegung. «One of the original artwork treasures of the
Jewish European culture in the Enlightenment period, found in its com-
plete form after the Holocaust, brought to Israel [...].» Doch die schop-
ferische Einzigartigkeit der Basler Haggada erhilt hier zu viel des Lobes.
Nicht nur der Text, sogar die Bilder waren abgekupfert. Prijs hat darauf
in seiner ausfithrlichen Katalogisierung schon hingewiesen,!35 aber ich
mochte diesen spannenden Aspekt der materiellen und ikonografischen
Hybriditit nochmals beleuchten.

Die 24 Bilder der Basler Haggada mogen «unique and impressive»!3¢
wirken, wenn wir sie nur mit Vorldufern jidischer Buchkunst vergleichen.
Dem christlichen Publikum zumindest waren die biblischen Szenen damals
schon rechtvertraut. Tatsachlich sind die Druckstocke aus dem Altbestands-
lager der Druckerei reaktiviert worden. Bereits hundert Jahre zuvor hatte
ein Basler Drucker eine Lutherbibel mit derselben Serie an Holzschnitten
ausgeschmiickt, nun kamen sie wieder zur Geltung. Teilweise mussten die
Druckvorlagen dafiir durchs Recycling gehen: gleiches Material — mit an-
derer Bedeutung; gleicher Bildaufbau — mit leichten Retuschen.

Fiir das Titelblatt hatten die Editoren das Motiv Moses vor dem
brennenden Dornbusch ausgesucht (Abb. 23). Die Szene hatte es in den
hundert Jahren zuvor immer ofter auf den Umschlag einer Haggada ge-
schafft. Der kniende Moses funktionierte sozusagen als Etikett einer Hag-
gada. In diesem Fall wie in dem Amsterdamer Vorbild von 1712 lehnte sich
die Darstellung an die Merian-Bibel an. Die Aneignung von Bildmaterial
christlicher Werke fiir jiidische Drucke iiberrascht nicht. Immer wieder
hatte sich — vor allem im Buchdruck — die antike, jiidische und christli-
che Ikonografie iiberschnitten. Die Bibelillustration von Matthius Merian
d.A.von Strassburg (1630) war so verbreitet, dass sie weltweit auch jiidische
Imagination geformt hat, zum Beispiel in der Gestaltgebung des Salomo-
nischen Tempels in Bibeln, auf Teppichen und fiir Misrach-Tafeln.!37

Fiir die Umschlag- und Innendekoration des Textes gaben Haas und
Coschelsberg also 1816 keinen Illustrationsauftrag heraus, sondern bedien-
ten sich an einem Vorratvon Druckstocken, die aus dem frithen 18. Jahrhun-
dert stammten. Fiir die Esterrolle (1806) hatten sie sich schon aus dieser
Serie bedient, nun arbeiteten sie gleich zwei Dutzend Bildmatrizen in den
Text ein. Die Holzdrucke waren erstmals in einer christlichen Lutherbibel
von 1710 bei Brandmiiller in Basel erschienen.!38

Fiir die Wiederverwendung gingen die Herausgeber ausgesprochen
pragmatisch vor, begutachteten das vorhandene Material und suchten nach
passenden Textstellen oder ahnlichem Stoff in der Haggada. Mit Hilfe neuer
Bildunterschriften erhielten einige Illustrationen dann ein neues Sujet.
Der «Ubergang iiber den Jordan» mutierte so zum «Durchzug durch das
Rote Meer».3? Wirklich kiihn ist die Aneignung des neutestamentlichen

106



[25]

Weiterverwendung von Bildern

Im jiidischen Ritusbuch zu Pessach findet 1816 der Holzschnitt zu Jesus
beim Letzten Abendmahl aus der Lutherbibel nochmals Verwendung. Un-
ter der jiidischdeutschen Bildiiberschrift «Die Feier des Uberschreitungs
Opfers» steht die Tischszene mit zwolf Mannern und zwei Bediensteten.
Der zentralen Figur hatte man in der Druckplatte den Heiligenschein ni-
velliert. Die Illuseration ist an der Stelle eingefiigt, wo die Haggada die An-
ordnung der Speisen auf dem Festtisch erklirt und sonst die familidre
Festrunde im zeitgendssischen Gewand zu sehen ist. Der Bezug auf das
christliche Osterfest ist in dieser Einbindung nicht mehr explizit, konnte
aber als Subtext gelesen und gedeutet werden, ein klassischer Fall von An-
eignung und Neubelegung im Kulturkontakt.

Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi, Druck Wilhelm Haas, Herausgeber
Salomon Coschelsberg, Basel 1816.
Universititsbibliothek Basel, UBH FQ 111 7.




Materials (Abb. 25). Ein Holzschnitt zum Letzten Abendmahl von Jesus
und seinen Jiingern wanderte aus dem Matthiusevangelium in die Pessach-
Liturgie. Der zentralen Figur im Bild hatte man dafiir den Heiligenschein
gekappt. Der wichtige Herr sitzt nun vor einer grossen freien Wandfliche.
Die neue Bildunterschrift lautet «Die Feier des Uberschreitungs Opfers»,
eine deutsche Ubersetzung fiir Pessach.

Und um welche «Feier des Uberschreitungsopfers» sollte es sich
eigentlich handeln, die des Volkes Israel bei der Ankunft im Heiligen Land,
die des historischen Juden Jesu oder um das jihrliche jiidische Erinne-
rungsfest im Friihjahr? Die Pessach-Liturgien zeigten an dieser Stelle im
Buch hiufig den Seder, also die Anordnung der Speisen auf dem Festtisch,
die versammelte Grossfamilie und womoglich das nichtjiidische Personal,
also ebenfalls eine Tischszene (Abb. 21—22).

Die hier eingesetzte Szene des Letzten Abendmahls am langen Tisch
war allerdings zu typisch in der Aufstellung der Gefolgsleute rund um die
ruhende Zentralperson, um nicht — mit oder ohne Heiligenschein — an
eine Darstellung von Jesus mit seinen Jiingern zu erinnern. Die Lebens-und
Bildwelten waren kaum so abgeschottet, dass man dem jiidischen Publi-
kum einen Jesus ohne Heiligenschein als einen elsdssischen Familienvater
Dukas oder Bloch prisentieren konnte. Ich denke, die Editoren wussten,
dass sie die alte Bildbedeutung im neuen Kontext nicht ganz l6schen
konnten. Sie akzeptierten den andauernden Kippeffekt im Bild. Die Szene
transportierte nun eine Mehrdeutigkeit von Historie und Gegenwart, von
Oster- und Pessachereignis. Fiir den Juden der Aufklirung war das kein
Widerspruch, eher eine Provokation fiir das christliche pietistische Milieu.

Die jiidische Rezeption des Drucks hat dann nach dem Holocaust
eine iiberraschende Wendung genommen, nicht die jiidische Appropria-
tion einer Mehrheitskultur ist wiederentdeckt worden, sondern angeblich
eigenstindiges Kunsthandwerk. Im Religionsgesprich der Spitaufklirung
hinterliess aber sicherlich die Figur des Jesus als Juden den grosseren
Eindruck unter den Zeitgenossen. Die jiidische Untertitelung christlicher
Ikonografie zeigt kulturelle Nahe und eine angstlose jiidische Position im
Wettstreit der monotheistischen Religionen.

Mendelssohn-Bibel aus Basel

Eine erst kiirzlich entdeckte Verlagsanzeige (Abb. 20) gibt uns neuen Auf-
schluss tiber die Bibeledition von Haas und Coschelsberg. Innerhalb von
funf Jahren, zwischen 1822 und 1827, brachten sie den Tanach, das ent-
spricht dem Alten Testament in christlicher Terminologie, in drei Sprach-
formaten heraus: als zweisprachige Ausgabe, als rein deutsche Ausgabe und
zuletztals hebriischen Urtext.!* Die Drucke sind heute in Bibliotheken in

108



aller Welt anzuschauen. Insbesondere die Biblia Hebraica, von der sofort
3000 Exemplare gezogen wurden, ist vielfach nachgewiesen.

Die Ubersetzungen der biblischen Biicher entnahmen sie dervierzig
Jahre alten Berliner Edition der jiidischen Aufklirer. Wie Mendelssohn
und Kollegen entschieden sich die Basler nochmals fiir Hochdeutsch in
hebriischen Lettern. Jedoch beschrinkten sie sich auf den Urtext und
seine Ubersetzung. Das rabbinische Kommentarwerk entfiel ersatzlos. In
einer ganzen Reihe von Nachdrucken der Mendelssohn-Bibel in Deutsch-
land ist diese Basler Variante eine sehr spite Geburt. Denn die Aufklirer-
Bibel konnte inzwischen sogar schon in gotischer Schrift in Kassel bestellt
werden, und die lateinisch gedruckte Fassung wurde ab den 1820er Jahren
der Standard.!#!

Coschelsberg stellte Urtext und deutsche Ubersetzung in zwei par-
allel laufenden Spalten in direkten Vergleich. Aber nicht nur die Sprachen,
auch zwei Religionen wurden parallel bedient. Wihrend die hebriische
Fassung einem christlichen Leserkreis diente, war die zweisprachige
Fassung — angeblich in einer Erstauflage von 2000'*2 — auf eine jiidische
Leserschaft ausgerichtet.

Tatsachlich jonglierten die Verleger zwischen jiidischen und christ-
lichen Interessen, um beide mit geringem Mehraufwand zu verbinden und
insgesamt zu einer lohnenden Auflagenhohe zu kommen. Die verschiede-
nen Sprachversionen waren von Anfang an aufeinander abgestimmt. Die
einmal gesetzten Kolumnen blieben immer erhalten, ob im ein- oder mehr-
sprachigen Layout. Hilfen zum Vortrag im jiidischen Gottesdienst, wie die
Einteilung der Wochenabschnitte und Angaben zur Intonation, erginzten
den Bibeltext der zweisprachigen Ausgabe nur in einer Randglosse, so dass
die christliche Biblia Hebraica sich einfach herausschilen liess.

Wie kam es aber zu dieser judisch-christlichen Parallelausgabe, und
wie konnte sich Coschelsberg als jidischer Editor und Gewihrsmann
durchsetzen? Ein bisher unbekannter Werbezettel aus dem Hause Haas
aus der Vorbereitungsphase des Projekts gibt nun neuen Aufschluss. Das
judischdeutsche Blatt tauchte erst 2010 in einem Ziircher Familienerbe
auf, das einerseits auf die oberelsissische Rabbinerfamilie Katzenellenbo-
gen und andererseits auf eine Basler Familie zuriickreicht. Mit folgenden
Worten warb vor zweihundert Jahren der Verleger Haas, auch im Namen
Coschelsbergs, um Vorschiisse und Grossabnehmer fiir den geplanten Bi-
beldruck (Abb. 20):

«Ankiindigung

109

Unterzeichneter schmeichelt sich, dem mit Recht schon langst gedusserten Wunsche, —
eine reine jiidisch-deutsche Bibel zu erbalten, — entsprechen zu kinnen.

Obschon zwar mebrere Ausgaben davon, an verschiedenen Orten erschienen sind.
Allein die denselben beigedruckten Kommentaren oder °Auslegung °, verursachten nicht

nur, dass der Preis dem Unbemittelten zu boch zu steben kam, sondern sie schreckten

den Nichtgelebrten ab, sich dieselben anzuschaffen, weil er keinen Gebrauch davon



machen kann. Besonders das weibliche Geschlecht. Und diese sollten doch auch die
Heilige Schriff lesen und versteben lernen.
Da nun in meiner Buchdruckerer, durch Veranstaltung und auf Kosten der loblichen
Bibel=Gesellschaf?, erscheinen wird,
°Fiinf Biicher Mose, Propheten und Hagiographen °
in Gross Oktav Format. Wozu weder Miibe noch Kosten gespart werden. So dass diese
Ausgabe, so wobl auf Korrektheit, als auf typografische Schonbert, Anspruch machen
darf- So ist mir die Begiinstigung zu theil geworden, diesen schonen Satz auch fiir
eigene Rechnung noch gebrauchen zu diirfen.
Es erscheint daber zugleich.
1)  Eine Bibel in Gross Quart Format, gespalten. Ein Spalt enthdlt den ‘Text, der
andere die deutsche Ubersetzung.
2)  Die Ubersetzung obne Texte, in nemlichem Format. |...)
Was die deutsche Ubersetzung anbelangt, so wird von dem beriibmten Mendelsobn die
°Tora® und was von demselben iibersetzt ist, gewdblt. Das Ubrige, nach den besten
neuesten_jiidischen Autoren.
Um diese deutsche Bibel fiir den Nicht-Gelebrten, und fiir das weibliche Geschlecht,
gemein-niitziger zu machen, habe ich diese Buchstaben des alten Jiidischen-Deutsch,
mat einigen Verbesserungen, gewdblt. | ...
Das Ganze erscheint unter der Leitung und Aufsicht meines Freundes Herrn Koschels-

berg.» [Umschrift]

Es ist schon bekannt, dass die Bibelgesellschaft zu Basel die hebriische
Bibel Haas vollstindig abkaufte und eigenstindig vertrieb. Die Gesell-
schaft, eine Untergruppierung der Christentumsgesellschaft von 1804, war
personell der Reformierten Kirche verbunden. Sie verbreitete den Offen-
barungstext unter Christen im Rahmen der Inneren Mission, lieferte aber
auch Buchmaterial fiir die Bekehrungsarbeit an Heiden und Juden. Sara
Janner hat aus ihrem Quellenstudium zu pietistischen und missionarischen
Vereinen in Basel bereits den diplomatischen Aufwand geschildert, mit
dem Haas die Schnittstellen und Varianten seiner Bibel zwischen die-
sen Polen christlicher und jiidischer Tradition vorverhandelte.!*? Nach
Janners Quellenstudium durchkreuzte eine deutsche Parallelausgabe die
Absicht der Bibelgesellschaft, die nur die hebriische Studienausgabe im
Sinn hatte. Als sich herausstellte, dass Haas gleichzeitig eine zweispra-
chige Bibel auf den Markt bringen wollte, fiirchtete man die Konkurrenz
zur christlichen Botschaft und wollte Einfluss auf die deutsche Fassung
nehmen. Der christliche Verein bestand aufeiner christlichen Ubersetzung,
wihrend Haas nichtvon der jiidischen Mendelssohn-Ubersetzung abriickte.
Deshalb distanzierte sich die Bibelgesellschaft von der zweisprachigen und
deutschen Mendelssohn-Ausgabe als «zu jiidisch» und subskribierte nur
die hebriische Ausgabe.!#

Die Verlagsankiindigung fiir den jiidischen Buchhandel mit
Coschelsberg als Korrespondenzadresse spricht offen von der finanziellen
Beteiligung der Bibelgesellschaft und propagiert doch eindeutig die

110



jidischen Studien- und Volksausgaben. Es liegt also nahe, dass nicht die
judischen Partner, sondern die christliche Bibelgesellschaft hier die gros-
seren Kompromisse einging. Ich nehme an, dass die jiidische Gemeinde
selbst das Grossprojekt aufgezaumt hatte. Ein namenloser «vierkopfiger
Verein» sei nimlich laut Quellen der Bibelgesellschaft an den christlichen
Verein herangetreten, um die Beteiligung an einem hebriischen Bibeldruck
anzubieten.'® Die jiidische Gemeinde wire solch ein informeller «Verein»
ohne Rechtsbasis, Salomon Coschelsberg einer ihrer aktiven Vorsteher. Der
franzosische Hilfsrabbiner Katzenellenbogen wohnte damals noch in Basel,
er hatte auch gerade bei Haas veroffentlicht.'*¢ Von seinem Vater Naftali
Katzenellenbogen, Oberrabbiner des Konsistoriums in Haut-Rhin, sollte
die Basler Bibelausgabe dann mit der religiosen Approbation versehen
werden, welche die Mendelssohn-Bibel fiir Juden in Frankreich freigab.!47

Die zweisprachige, ganz hebriisch gesetzte Bibel gehorte somit zur
innerjidischen Publizistik und entsprach den Zukunftsideen des Ober-
rabbiners in Colmar.

Nur fiir Ungelehrte und Frauenzimmer?

«Gemeinniitzig» hiessen die deutschen Publikationen in hebriischem
Zeichensatz im Wortgebrauch der Aufklirung. Ein Mitstreiter von Men-
delssohn, Isaac Euchel, begriindete 1797 jiidischdeutsche Publikationen
mit diesem Argument,'*® und das Duo Haas-Coschelsberg bewarb noch
eine Generation spiter die jidischdeutsche Bibel als «gemeinniitziges»
Unternchmen. Die ungebildete Mehrheit ware am besten in der Alltags-
sprache Deutsch, aber mit der vertrauten, «alten» jiidischen Typografie zu
erreichen. Danach stehen die jiidischdeutschen Drucke aus dem Vormarz
im Auftrag der Volksbildung und Vermittlung historischer Religionsfun-
damente. War es also nur eine Hinwendung der Elite zum illiteraten Volk,
das anders nicht zu erreichen wire? Aber wer sollte diese ungebildete
Allgemeinheit gewesen sein, die besser Deutsch als Hebriisch verstand,
aber dennoch kein deutsch gedrucktes Buch lesen konnte oder wollte?

Das Marketing zur Basler Bibel weist auf einen weiteren Aspekt
der Schriftwahl bei Coschelsberg. Es deutet auf ein autoritir konservati-
ves Anliegen, das wir im Zusammenhang mit institutionellen Interessen
wiederfinden werden (s. 5. Kapitel). Nochmals sehen wir eine sehr inter-
essante Verschiecbung von Medium und Inhalt, diesmal auf der Ebene
der Gattung. Coschelsberg reihte seine deutsche Bibel in eine lange
Tradition der frommen Literatur ein, die sogenannten «Zenne Renne»
oder «Weiberbibeln».

Alle Binde erschienen mit einem Titelblatt mit dem hebriischen
Vers aus Hohelied 3,11: «Geht hinaus und seht, Tochter Zions», der etwas
verschliffen «Zenne Renne ...» lautet. So kiindigten seit zweihundert

III



Jahren Herausgeber eine umgangssprachliche Nacherzihlung des Bibel-
stoffs an. Die jiddische Legendensammlung «Zenne Renne» war im 17.und
18. Jahrhundert sehr beliebt und wird als eine wichtige Quelle religioser
Vorstellungswelt angenommen. Mit der Entschuldigung, dass Frauen die
heilige Sprache nicht lernen und verstehen miissten, konnte eine umgangs-
sprachliche Adaption kanonischer Texte gedeihen. Es ist unbestritten, dass
auch Minner diese Erzihlungen lasen und zur religiosen Orientierung
benotigten, denn Jiddisch liess sich leichter verstehen, selbst wenn in
Hebriisch gebetet und rezitiert wurde. Das Label der Frauenbiicher garan-
tierte dem Kaufer vor allem einen sprachlich wie inhaltlich zuginglichen
Text, weniger eine Einteilung nach Geschlechtern. Daher hatte auch die
kursive Type fiir das Jiddische die Bezeichnung «Weiberdeutsche Schrift»
erhalten, obwohl sie genauso in zweisprachigen Gebetbiichern fiir Minner
Verwendung fand. Generell wurden mit diesem Wortgebrauch hebriischer
Analphabetismus und Bildungsferne dem sozialen Gender «Frau», gleich-
zeitig kanonische Texte und Literatursprache dem sozialen Gender «Mann»
zugeschoben.

Die jidischen Aufklarer distanzierten sich eher von der populiren
Zenne-Renne-Bibel. Schliesslich war sie der Inbegriff einer eigenwilligen
Volksfrommigkeit, von sprachkritischer oder vernunftgeleiteter Quel-
lenauslegung weit entfernt. Auch sprachisthetisch hatten sich hier die
Mundart und ein freier Umgang mit Versatzstiicken von Hebriisch zu
einer —von Reformern geachteten — Melange verbunden. Erst im 20. Jahr-
hundert wandte sich die jiidische Elite mit einem neu erwachten ethnolo-
gischen Interesse wieder diesen Biichern zu. Die Prisidentin des Jiidischen
Frauenbundes Bertha Pappenheim (1859-1936) setzte sich sogar an eine
Ubersetzung der Weiberbibel ins Hochdeutsche. Die Zenne Renne wurde
also im 19. Jahrhundert nicht mehr nachgedruckt, sondern grundlegend
verandert. Die erste moderne Fassung erschien, so der Historiker Julius
Carlebach, 1836 im bayrischen Sulzbach mit neuen erbaulichen Erzihlun-
gen und in Hochdeutsch.!¥

Eine ganz andere Modernisierung dieser erbaulichen Gattung wurde
kurz zuvor in Basel vorgeschlagen: zuriick zum Urtext, ohne rabbinischen
Ballast, in weltlicher Sprache. Die alte Schriftform behilt man bei. Die
modernen Ubersetzer werden (bis auf Mendelssohn im Band Deuterono-
mium) nicht einmal benannt. Wiederum stellt Coschelsberg jiddische und
hochdeutsche Literatur unter eine gemeinsame Klammer und nimmt dem
angeblich revolutioniren deutschen Text damit die Schirfe. Die Texte der
Aufklirer verpackt er in «Weiberbibeln», er nutzt Vertriebswege, Aufmerk-
samkeit und Leserbindung der jiidischdeutschen Schreibweise.

Sichtet man alle Arbeitshinweise des Herausgebers Coschelsberg,
so vermied er jegliche sprachsystematische Opposition zwischen Jiddisch
und Hochdeutsch. Vielmehr behandelte er neue deutsche Ubertragungen
als verbesserte Varianten ilterer Ausgaben. Er erlaubte sich auch kleine
Korrekturen und Erginzungen an den beriithmten Ubersetzungen «ilterer

112



und neuerer Israeliten», so sie das Verstindnis noch erleichtern kénn-
ten.'*? Sowieso alle «Frauenzimmer», aber auch sonstige «Ungelehrte»!s!
bildeten die Zielgruppe seiner leichten Sprache. Das bekannte Schema,
wie in den Jahrhunderten der «Weiberbibel» Bildung mit Gender zu ver-
kniipfen, blieb salonfihig.

Doch gerade die volkspidagogisch herablassende Charakterisierung
des Lesepublikums macht mich auch stutzig ob der Wahl des Mediums.
Weshalb bemiihte man denn fiir ungebildete Schichten weiterhin die
Schriftweise der religiosen Elite? Welchen gemeinniitzigen Vorteil sollte
es haben, eine Alltagssprache in einer Schrift zu lesen, die nicht von der
Umgebungsgesellschaft geteilt wurde? Weshalb produzierte die zweispra-
chige und zweischriftliche Bildungselite Biicher, die den Bildungsfernen
wiederum nur eine innerjidische Schriftvariante anboten?

Insbesondere das Geleitwort zu dem Band der Friihen Propheten
lasst authorchen, das ein «Lehr- und Lese-Buch fiir die Jugend, so viel
moglich, zweckmissig und belehrend» eingerichtet verspricht.!s2 Zumin-
dest die jiidischen Kinder in Basel lernten zu diesem Zeitpunkt schon
jede Sprache im eigenen Schriftsystem, Hebriisch, Latein, Franzosisch,
Deutsch, womdoglich Griechisch.

War es Realititssinn oder Wunschdenken der Coschelsberg-Editio-
nen, dass die Alphabetisierung und Lesckultur der jiidischen Bevolkerung
in hebriischer Schrift stattfinde? Welche junge Generation sollte das sein,
die cher in jiidischdeutschen Heften schmokerte als in einer deutschen
Novelle oder Zeitung? Wessen Handelstochter sollte das sein, die eher
jidischdeutsche Erzihlungen als ein Pariser Modejournal oder das Re-
chenbuch von Fisch studierte?

Wir konnen nicht mehr beurteilen, ob der Herausgeber Coschels-
berg personlich an die Notwendigkeit einer jiidischdeutschen Volksbildung
dachte, sich nach der effektiven Nachfrage im Buchmarkt im Elsass rich-
tete oder eher den Bildungsidealen einer konservativen Konsistoriumsfiih-
rung im Elsass folgte. Zumindest die Lehrer an den jiidischen Dorfschulen
im Oberelsass unterrichteten noch im deutschen Dialekt und benutzten
eher jiidischdeutsche Schreibiibungen und Lesetexte als franzosische.

Die Mendelssohn-Bibel der 1820er Jahre von Haas und Coschels-
berg iibernimmt den Bildungsimpetus und Sprachpurismus der jiidischen
Aufklirer der vorhergehenden Generationen, doch im verinderten Kon-
text grosserer gesellschaftlicher Rechte und Pflichten bekommt die Pflege
der jiidischdeutschen Schreibweise einen sozialkonservativen Zug. Leider
ist tiber die Verbreitung dieser deutschen Drucke nicht viel bekannt, in
staatlichen Bibliotheken sind vorrangig die hebriischen Ausgaben der
christlichen Bibelgesellschaft katalogisiert. Insbesondere die elsissische
Rezeption ist schlecht dokumentiert.

113



Judischdeutsch: ein Trojanisches Pferd fiir Mission

Die Druckerei Haas befand sich Anfang des 19. Jahrhunderts auf einem
weiten Gelinde in der Vorstadt Steinen, Ecke Leonhardsgraben, vis-a-
vis vom Lohnhof. Die heutige Leonhardsstrasse hiess damals nach dem
Missionshaus am anderen Ende der kurzen Verbindungsstrasse. Richtung
Altstadt, ebenfalls nur wenige Schritte entfernt, war die Jiidische Gemeinde
am Heuberg eingemietet. Der Schriftgiesser Haas lag in diesem Stadtge-
fige ungefihr in der Mitte zwischen beiden, hier kreuzten sich die Wege.
Im typografischen Raum tummelten sich die Akteure auf noch engerem
Bereich, denn grundsitzlich offerierte der Schriftgiesser und Drucker al-
len Autoren und Verlegern, in Europa und in der Stadt, seine «reelle und
billige Bedienung».153

Zeichen und Bilder aus einem sozialen und kulturellen Kontext kon-
nen in einem anderen Zusammenhang eine ganz andere Funktion erhalten,
das zeigt nicht nur die Weiterverwendung der christlichen Abbildungen
in einer Pessach-Haggada. Auch die Schriftsprache Jiidischdeutsch, die
wir bisher als exklusiv jiidischen Kommunikationsraum betrachtet haben,
wurde von anderen Akteuren benutzt. Jidische Selbstverortung in der
Moderne traf hier auf christlichen Bekehrungseifer. Die Schriftgiesserei
Haas belieferte vor allem theologische Gesellschaften und christliche Ver-
lage mit den bleiernen Matrizen des hebriischen Alphabets, und deren
Hebraica dienten ganz unterschiedlichen Interessen.

Auch als Verleger betreute Haas Titel der theologischen Fakultit
und hebraische Grammatiken. Eine solche akademische Grammatik eines
Luzerner Theologieprofessors von 1813 war mit einem Anhang zur jidisch-
deutschen Schrift versehen.!>* Dies mag zunichst verwundern. Was konnte
einem zukiinftigen Theologen eine solche Instruktion niitzen? Tatsichlich
stossen wir hier auf eine klassische Disziplin der Theologie und einen der
Urspriinge der sprachwissenschaftlichen Beschiftigung mit Jiddisch.!55
Nicht aus rein philologischem Interesse stellten Theologen die ersten
Worterbiicher des Jiddischen zusammen. Bereits seit dem 17. Jahrhundert
nihrte sich das Interesse an der Sprache aus dem Wunsch, Juden zu be-
kehren. Theologen verfassten sogenannte Missionsgrammatiken fiir das
Konversionsgesprach. Am Institutum Judaicum in Halle verankerte man
Jiddisch im Curriculum der jungen Theologen zur Missionsvorbereitung.!56
Im 19. Jahrhundert wandte sich die Judenmission in der innerjidischen
Schriftform an die Ungetauften. Auch die Basler Mission druckte Offen-
barungstexte in den «Sprachen der Volker», in Amharisch oder Arabisch,
genauso wie in der jidischen Digrafie des Deutschen.

Ein judenmissionarischer Zweig der Christentumsgesellschaft, die
«Baseler Gesellschaft zur Verbreitung des Christenthums unter den Ju-
den», stiitzte sich in der regionalen Arbeit wesentlich auf jidischdeutsche
Druckschriften. Missionslehrer kiimmerten sich sogar um die Weiterfiih-
rung der Schriftvariante im Unterricht. Aus dem Jahr 1835 ist eine Schiiler-

114



arbeit aus dem elsissischen Oberhagenthal erhalten, eine Neujahrskarte in
doppelter Ausfiihrung, lateinische und hebriische Schreibweise desselben
Textes. Laut Notiz des Basler Lehrers wurde der «Neujahrswunsch der
etwa 7 jahrigen Esther Weill an ihren Lehrer Buchstabe fiir Buchstabe
dictiert, und von derselben jidischdeutsch auf nebenstehendes Blatt ge-
schrieben.»'57 Auch die Vereinsberichte aus den 1840er Jahren erwihnen
die Arbeit mit jiidischdeutschen Drucken.!5®

Als Haas und Coschelsberg mit der Bibeledition auf den Marke
kamen, bearbeitete Wilhelm Haas parallel einen Auftrag der Basler Mis-
sionsgesellschaft, den «Versuch iiber das gottliche Ansehen des Neuen
Testaments» von David Bogue, dem geistigen Vater der Londoner Missi-
onsgesellschaft.’®® Der Basler Sekretir der Christentumsgesellschaft hatte
den Trakeat 1808 auf Deutsch herausgebracht, nun wurde die Offenba-
rungslehre zu den Evangelien noch in hebriischen Typen nachgedruckt.
Die Bibeln von Haas und Coschelsberg, die die ansissige Bibelgesellschaft
vorfinanziert hatte, sollten — so die Vereinsprotokolle — unter anderem
«den hin und wieder erwachenden Bediirfnissen der jiidischen Nation»
abhelfen.160

Das Kundenverzeichnis der Firma Haas, die Rangeleien um die
Mendelssohn-Bibel sowie die missionarische Praxis in der Region zeigen,
dass die jiidischdeutsche Schrift nicht mehr die innerjlidischen Diskurse
absicherte. Zwar konnte man heikle Positionen in dieser Druckschrift
verhandeln, ohne dass die allgemeine Offentlichkeit mitlas, aber weder
im Geschiftsleben noch im Religionsgesprich konnte die jiidische Gesell-
schaft sich aufgrund der Sonderschrift unbeobachtet fithlen. Produktion
und Rezeption schieden sich nicht eindeutig an den Grenzen zwischen
Nicht-Juden und Juden. Aus unserer Kenntnis der verschiedenen Akteure
der Basler Hebraica aus dem frithen 19. Jahrhundert miissen wir deswegen
hinter der emphatischen Neubewertung des Jiidischdeutschen,wie Thomas
Kollatz sie vorgenommen hat, ein Fragezeichen anbringen:

«Voriibergehend gelang es der jiidischen Minderbeit in Deutschland im Medium der
Schrift, auch die deutsche Sprache fiir den Binnendiskurs fruchtbar zu machen und
dem Zugriff der nichtjudischen Auflenwelt zu entziehen. Eine selbsthewusste Ver-
einnabmung der Sprache der Mebrbeit, durch die Wiedergabe deutscher Sprache in

bebraischen Lettern. »'6!

Die Ausrichtung auf einen jidischen Leserkreis war zwar gesichert, aber
die beteiligten Autoren und Akteure konnten ebenso aus der christlichen
Ecke kommen. Und mancher Absender nutzte diese Form der Camouf-
lage. Eindrucksvoll zeigt das ein Basler Bindchen «Der Judenfreund» von
1806. Der Titel nimmt einerseits auf den flichendeckenden Erfolg des
Schulbuchs «Der Kinderfreund» Bezug, das der preussische Gutsherr von
Rochow fiir den Unterrichtan Landschulen entworfen hatte (1776),um «die
grosse Liicke zwischen Fibel und Bibel auszufiillen».162 In dhnlichem Stil

115



brachte «Der Judenfreund» von Haas sprachliche und sittliche Ideale unter
einen Hut. Moralische Erzahlungen unterschiedlichen Tons, orientalisch
marchenhaft, heimatnah frithromantisch reihen sich nacheinander. Der
Hinweis «zur Ubung der reinen deutschen Sprache, besonders den Frau-
enzimmern», funktionierte als Genre-Bezeichnung fiir leichte Literatur.
Ein penetranter Erzichungsgedanke zum gesellschaftlichen Idealjuden
verortet das Biichlein eindeutig in der Emanzipationszeit. Ob es aber vom
Elsisser Coschelsberg, einem Missionspfarrer oder vom Drucker Haas
konzipiert war, lisst sich nicht leicht sagen. Die Sprachverbesserung der
Juden ging mit anderen humanistischen, vielleicht auch missionarischen
Anliegen einher. Ich mochte lediglich eine Beteiligung von Coschelsberg
ausschliessen, der sich nachweislich nur fiir religiose und gemeindeorien-
tierte Texte eingesetzt hatte. Ausserdem war ihm wahrscheinlich bekannt,
dass unter demselben Titel «Der Judenfreund» bereits ein judenfeind-
liches Witzebuch die Runde machte, das bald zum dritten Mal in Leipzig
aufgelegt werden sollte. Dieser antisemitische «Judenfreund» arbeitete in
lateinischen Buchstaben, aber unter jiidischem Pseudonym.'®> Am Ober-
rhein wurde das Attribut «Judenfreund» nichtironisch verstanden,sondern
eher von pietistischen Kreisen in Anspruch genommen. Eine intensive,
erdriickende Zuwendung. Die judenmissionarische Gesellschaft firmierte
ab 1831 als «Freunde Israels».

Meines Erachtens war die hebriische Umschrift von deutschen
Missionsschriften in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts nicht mehr
am Alphabetisierungsstand der jidischen Bevolkerung ausgerichtet. Die
Judenmission wollte vielmehr in den kulturellen Raum der jiidischdeut-
schen Publizistik eindringen.

Mediengeschichtliche Einordnung

Der judische Gelehrte Salomon Coschelsberg in Basel zeigte keine Beriih-
rungsingste auf diesem Terrain. Er arbeitete mit einem Verleger zusammen,
der christliche wie jiidische Partner bediente. Coschelsberg redigierte aus-
schliesslich in hebriischer Type. Sein Ehrgeiz richtete sich auf religiose
Standardwerke sowie auf die Verbreitung und orthografische Verbesserung
bereits veroffentlichter hochdeutscher Texte in hebriischen Lettern, von
ithm mit «reines Deutsch» oder «jidisch deutsch» bezeichnet. Fur ihn
scheint die Schreibweise kein Ubergangsphinomen der Spracherziehung
gewesen zu sein, vielmehr der Ausweis einer sprachlichen Modernisierung
des Deutschen neben einer Gelehrtensprache Hebriisch. Hier zeigt sich
eine mogliche Variante der jiidischen Schriftentwicklung, die um 1815 noch
geschiftsfihig war — wohlgemerkt ohne auf eine politische oder religiose
Gruppenbildung abzuzielen. Hilfreich fiir diese anspruchsvolle jiidische
Publizistik war das technische Know-how gepaart mit Experimentierfreude

116



im Druckhaus Haas. Durchgesetzt hat sich dann allerdings die mehrheitli-
che Schreibweise des Deutschen, auch fiir die jiidische Publizistik.

In Coschelsbergs Verstindnis des Jiidischdeutschen bendtigte es
keine Verunglimpfung des Jiddischen und vorhergehender Generationen.
Seine Sprachidentitit mit dem deutschen Standard reichte so weit, dass
er ihn als Weiterentwicklung der jiddischen Alltagssprache und Literatur
deutete. Insofern pries er die Mendelssohniibersetzung einfach als eine
neue Volksbibel, als moderne «Weiberbibel» an.

Sicherlich sind die jiidischdeutschen Drucke aus Basel nur mit Blick
auf die judische Leserschaft im Elsass zu verstehen. Die Zusammenar-
beit des Basler Druckhauses Haas mit dem franzosischen Konsistorium
reichte iiber die aktive Zusammenarbeit mit dem jiidischen Partner vor
Ort hinaus. Im Elsass, auf der Grenze zwischen ideologisch aufgelade-
nen Nationalsprachen, erfiillte das Jiidischdeutsch nochmals eine andere
Funktion als zum Beispiel in Preussen. Franzosische Juden konnten mit
dem augenfilligen Argument des jiidischen Zeichensatzes und einer un-
abhingigen Schrifttradition einfacher als andere Elsdsser am deutschen
Idiom festhalten.

117



77

78
79
80
81

82
83
84
85

86
87

88

89

90
91

92

93

94
95
96

97

98
99

118

Das sogenannte Ma'asse-Buch: Jakob bar Abraham Pollak (Hg.), Eyn shoyn may-
$eh bukh (Basel 1602). Digitalisat der Universititsbibliothek Basel auf dem Portal
http://www.e-rara.ch/; Jean Baumgarten, Le peuple des livres (Paris 2010), S. 264-280;
Clemens P. Sidorko, Basel und der jiddische Buchdruck (1557-1612) (Basel 2014).
Salomon Coschelsberg (Hg.), Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi
(Basel 1816). Herausgeber-Vignette auf dem Innenblatt.

Einen Uberblick zur wissenschaftlichen Debatte um Standardisierungsprozesse ins-
besondere der Schriftsprache bietet Elspafi.

Subskriptionsaufruf von Wilhelm Haas, Basel 1821, JMS 1681.

Der israelische Literaturwissenschaftler Hacohen behandelt die jiidischdeutschen
Drucke als Hybrid-Phinomen, Ran Hacohen, «Germanit be otiot ivriot (Deutsch in
hebriischen Lettern)», in: The Library of the Haskalah (Tel Aviv 2014).

Vgl. Brenner; Braese.

[David Friedlinder], Lesebuch fiir jiidische Kinder (Berlin 1779).

Zur deutschen Ubersetzung des Gebetbuches s. Roemer (1995), S. 84—87.

Zwei Standardwerke zur jiidischen Aufklirung, beide 1960 auf Hebriisch erschienen,
zeigen die unterschiedlichen Ansitze: Schochat (deutsch 2000), behandelt die Zeit
von 1700-1750 als Vorbereitung der Berliner Aufklirungsbewegung. Eliav beginnt
mit seiner Untersuchung der jiidischen Bildungsinstitutionen erst bei Mendelssohn
und Wesseley, vgl. Mordechai Eliav, Jiidische Erzichung in Deutschland im Zeitalter
der Aufklirung und der Emanzipation, hg. von Ingrid Lohman, Jiidische Bildungs-
geschichte in Deutschland (Miinster 2001).

Roemer (1995), S. 44f.

Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe Bd. 15-18, Der Penta-
teuch. Faksimile (Stuttgart-Bad Cannstatt 1990).

Transkription in: Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe
Bd. 19/1—4, Schriften zum Judentum. Pentateuchiibersetzung in deutscher Umschrift
und Pentateuchkommentare in deutscher Ubersetzung (Stuttgart-Bad Cannstatt 1993—
2016).

Helmut Dinse, Die Entwicklung des jiddischen Schrifttums im deutschen Sprach-
gebiet (Stuttgart 1974); Paul Wexler, «Ashkenazic German 1760—1895», International
Journal of the Sociology of Language 30 (1981) und Israel Zinberg, A history of jewish
literature Bd. 7-8 (New York 1975/76).

Roemer (1995).

Vgl. Steven M. Lowenstein, «The complicated language situation of German Jewry,
1760—1914», Studia Rosenthaliana 36 (2002/03).

Die erste jiddische Ubersetzung der Herzenspflichten wurde 1716 in Amsterdam ge-
druckt, s. Thomas Kollatz, «Schrift zwischen Sprachen. Deutsch in hebriischen Let-
tern (1765—1820)», Aschkenas 18/19 (2008/09), S. 352-355; vgl. auch Herbert H. Paper,
«An early case of standard German in Hebrew characters», in: The Field of Yiddish
(New York 1954), S. 143—146.

Marion Aptroot, «In galkhes they do not say so, but the taytsch is as it stands here>.
Notes on the Amsterdam Yiddish Bible Translations by Blitz and Witzenhausen»,
Studia Rosenthaliana 27 (1993).

Roemer (2002), S. 11 £

Vgl. Kollatz zu Publikationsstrategien fiir Deutsch in hebriischen Lettern.

Ein Faksimile mit franzosischer Ubersetzung macht das jiidischdeutsche Original
zuginglich: Simon Schwarzfuchs (Hg.), Le journal révolutionnaire d’Abraham Spire
(Paris 1989).

Zum Beispiel: Moses Philippssohn, Moda“ li-vene binah oder Kinderfreund und Leh-
rer. Ein Lehr- und Lesebuch fiir die Jugend jiidischer Nation und fiir jeden Licbhaber
der hebriischen Sprache (Leipzig 1808).

Kollatz, S. 355-359.

Universititsbibliothek Frankfurt a. M.: Sefer Tehillim. Daitse iberzetzung [...] fun
Mose Dessoi, Basel (Kasselberg) 1825/26, Digitalisat (1999) auf http://sammlungen.
ub.uni-frankfurt.de, urn:nbn:de:hebis:30:2-4117.



100

101

102

103

104

105
106
107
108
109

110
111

112

113

114

115

116

117

118

119

119

Dankschriften von Marx Berr, Strasbourg, Sindice [Fiirsprecher] des Juifs d’Alsace,
24. Aug. 1789, und von Cerf Berr, Versailles, 30. Aug. 1789, in: StABS Kirchenakten Q 1.
Auch die franzosische Nationalversammlung nahm die Aufnahme der Fliichtlinge zur
Kenntnis. Siche auch Achilles Nordmann, Geschichte der Juden in Basel (Basel 1913),
S.70.

Abschrift solch eines Fiirbittengebets vom Vorsinger der Synagoge in Buschweiler
(Althan Nathan), 4. Aug. 1789, in: StABS Kirchenakten Q_1; sowie mit deutscher
Ubersetzung, 12. Aug. 1789, in: StABS Kirchenarchiv S 4 Isracliten 1789.

Gebett, welches ein jeder Vorsinger an jedem heiligen Sabbat nach dem Gebett fiir
den Konig [...] fiir die Wolfart der [...] Stadt Basel [...] zu betten hat, hebriisch und
deutsch, Basel, August 1789; und ebenso fiir die Stadt Miilhausen, Sept. 1789.

Basler Papiermiihle (Hg.), Wilhelm Haas. Sein Tagebuch (Basel 1997), S. 40. Die Erin-
nerungen umfassen nur die erste Lebenshilfte, so dass die spitere Zusammenarbeit
mit Coschelsberg nicht erwihnt ist.

StABS, Kirchenakten Q_1, [Aug. 1789], Etat der Fliichtlinge aus Niederhagenthal. In
einem Nachtrag zu den Haas’schen Hebraica hat Bernhard Prijs noch weitere Ein-
blattdrucke beschrieben, darunter auch ein Gebet fiir den Konig aus dem Jahr 1789,
mit Haim Plotzek als Herausgeber. Dieser Druck ist fiir ein jidisches Publikum be-
stimmt.

Joseph Prijs, Die Basler hebriischen Drucke (Olten 1964), S. 435-472. Ich baue auf
dieser Arbeit auf und weise nur weitere Fundstellen und Nachweise vollstindig aus.
Biografische Angaben nach Alfred Bruckner, Schweizer Stempelschneider und
Schriftgiesser (Basel 1943), S. 84-129.

[Wilhelm Haas, Hg.], Das Gebet des Herrn in 100 Sprachen und Mundarten (Basel
1830).

Martin Mohle, Die Kunstdenkmiler des Kantons Basel-Stadt, Bd. 8, Die Altstadt
von Grossbasel I (Basel 2016), S. 230 ff.

Bennewitz (2008), S. 307-330.

Bennewitz (2008), S. 324 {f.

Niklaus Stettler, Peter Haenger und Robert Labhardt, Baumwolle, Sklaven und Kre-
dite (Basel 2004); Susanne Bennewitz, Ein AuRenseiter handelt. Der Kaufmann Isaac
Dreyfus (1785-1845) in Basel (Gottingen 2014), S. 114124,

Dokumente und Akten zu Familic Coschelsberg im StABS: Adressbiicher der Stadt
Basel; Kirchenakten Q_1; Volkszihlung 1815; Niederlassung/Einwohnerkontrolle
[ohne Signatur] im Weissen Haus, «Auslinder 1836—1845»; Notariatsarchiv Johann
Jacob Vest, 245.11 (Hauskauf 1810); Ragionenbuch; IGB-REG.

Anonymus, Tablettes universelles (Paris 1821), S. 355 f. Die Umbenennung wurde aber
abgelehnt, s. Jean-Philippe Chaumont (Hg.), Dictionnaire biographique des rabbins et
autres ministres du culte israélite (Paris 2007), S. 667.

Vater Moses (Coschel) Hirsch(el), gest. 2.2.1804, und Bruder Meyer Hirsch (alias
Charles Singer / Coschelsberg), siche auch Chaumont.

ADHR, Hégenheim. Registre des noms des juifs, 1808-1811, ebenfalls Unterschrift
der Ehefrau Janet Kroneburg.

Salomon Coschelsberg (Hg.), Sammlung der wichtigsten Verhandlungen bei der
durch ecin kaiserliches Dekret vom 30. Mai 1806 in Paris zusammen berufenen gros-
sen Versammlung der Juden (Basel 1806), Vorwort (online Universititsbibliothek
Frankfurt a. M.).

Vgl. Prijs, Nr. 316, S. 467 f. Das Gebet selbst ist hebriisch, der Titel des Blattes hoch-
deutsch in hebriischen Buchstaben.

Vgl. Roemer (1995). Ein vollstindiger Uberblick zur Mendelssohn-Bibel hingegen bei:
Steven M.Lowenstein, «The Readership of Mendelssohn’s Bible Translation», He-
brew Union College Annual 53 (1982), S. 179-213. Der erste Fiirther Nachdruck der
Mendelssohn-Bibel (1801-1803) fand eine grossere Anzahl von Vorkaufern in Stras-
bourg, siche Bd. 5, 1803, «Nachtrag und Nahmen hinzugekommne Prinumeranden».
Ich danke Eva Grabherr fiir die Kopien der Fiirther Subskribentenlisten.

Vgl. Prijs, Nr. 296, S. 435—-441.



120

121

122
123

124

125
126
127
128
129
130
131
132
133
134

135

136
137

138

139
140

141

142

120

Moses Maimonides, °Acht Kapitel® von Rambam mit der deutschen Ubersetzung
(Basel 1804), Nachdruck der hebriischen Ubersetzung (aus dem Arabischen) von
1484 und eciner anonymen deutschen Ubersetzung, die in Wien sechs Jahre zuvor
erschienen war.

Angelika Linke, Sprachkultur und Biirgertum. Zur Mentalititsgeschichte des
19. Jahrhunderts (Stuttgart 1996), S. 156—159.

Kollatz, S. 358.

Gottfried Selig, Lehrbuch zur griindlichen Erlernung der jiidisch deutschen Sprache
(Leipzig 1792),S. 35 1.

Werner Weinberg, Einleitung zur Pentateuchiibersetzung in deutscher Umschrift, in:
Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe Bd. 9/1, und Reuven
Michael, Einleitung zu Briefwechsel (1761-1785) in deutscher Umschrift, in: Moses
Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe Bd. 20/2.

Prijs, Nr. 310, S. 454.

Kollatz.

Vgl. auch Prijs, Nr. 308.

°Hebriische Ausdriicke® und ®Worter in hebriischer Schreibung® weise ich in Um-
schrift oder Ubersetzung eigens mit Sonderzeichen aus.

Salomon Coschelsberg (Hg.), Seder haggada schel pessach, Basel 1816, S. 1.

Haggada, Offenbach 1795 (vgl. Abb. 21).

Coschelsberg (Basel 1816), S. 25.

Ebd., S. 24.

Rabbiner Israel Meir Levinger, Basler Haggada, Israelitische Gemeinde Basel 1985;
Salomon Koschelsberg / anonymus (Hg.), The Basel Haggadah, Judaica treasures
series, ancient Passover Haggadot (Tel Aviv 1997).

The Basel Haggadah (Tel Aviv 1997). Die Auflage markiert das Jubilium des Ersten
Zionistischen Kongresses in Basel im Jahr 1897.

Prijs, S. 450 £. Die Arbeit von Prijs (1964) konnte in der Standard-Bibliografie von Yaari
noch nicht beriicksichtigt werden, die deswegen noch uninformiert den Basler Druck
als «entirely new in style» lobt, der etwas Neues gegen das allgegenwirtige Bildpro-
gramm der Prager, italienischen und Amsterdamer Haggadot bot, s. Abraham Yaari,
Bibliography of the Passover Haggadah (Jerusalem 1960), S. VIIL. Spitere Bibliogra-
fien ordnen die Basler Haggada dann als «handsome — but derivative» cin, s. Yosef
Hayim Yerushalmi, Haggadah and history (Philadelphia 1975), Nr. 86.

The Basel Haggadah (Tel Aviv / Jerusalem: Shazar, 1997).

Vgl. Falk Wiesemann, «kommt heraus und schaut». Jiidische und christliche Illustra-
tionen zur Bibel in alter Zeit (Ausstellungskatalog) (Essen 2002). Insbesondere zur
Basler Haggada S.110-112.

Vgl. Prijs, S. 451. Prijs nennt hier irrtimlich die Lutherbibel von Friedrich Battier, die
im 18. Jahrhundert mehrmals, mit und ohne Bilder, gedruckt wurde. Die Drucksto-
cke stammen aber aus einer zeitgleichen Ausgabe der Lutherbibel von J. Brandmiiller
(Basel 1710). Die Kiinstlerinitialen C. M. stehen fiir C. Maures.

Prijs bezeichnet diese Vorgehensweise als «Irrtum», S. 451.

Salomon Coschelsberg (Hg.), °Die fiinf Fiinfteile des Gesetzes®. Der Pentateuch
mit der deutschen Ubersetzung von Moses Dessau (Basel 1822); ders. (Hg.), °Ze-
enah uReenah Benot Zion®. Die deutsche Ubersetzung der Tora von dem gelehrten
und beriihmten Moses Dessau [genannt Mendelssohn] (Basel 1822); ders. (Hg.), °Die
fritheren Propheten®. Mit der deutschen Ubersetzung von Meir Obernik und Ahron
Wolfssohn (Basel 1823); ders. (Hg.), °Die Spiteren Propheten®. Mit der deutschen
Ubersetzung (Basel 1825); ders. (Hg.), °Die Schriften®. Mit der deutschen Uber-
setzung von Moses ben Menachem [Mendelssohn], Isaac Eucel, David Friedlinder,
Ahron Wolfssohn, Samuel Detmold (Basel 1827); ders. (Hg.), °Zeenah uReenah
Benot Zion®. Die deutsche Ubersetzung der °Schriften® (Basel 1826); [ders., Hg.|,
“Tora Neviim uKetuvim® Biblia Hebraica (Basel 1827); vgl. Prijs, S. 456—464.

Kollatz, S.362; Steven M. Lowenstein, «The social dynamics of Jewish responses
to Moses Mendelssohn», in: Moses Mendelssohn und die Kreise seiner Wirksamkeit
(Tiibingen 1994), S. 333-348.

Gemiss Protokollen der Bibelgesellschaft, s. Hans Hauzenberger, Basel und die Bibel
(Basel 1996), S. 101.



143

144

145
146

147

148
149

150

151

152

153

154

155

156
157

158

159
160

161
162

163

I2I

Sara Janner, «Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Ein
Forschungsbericht», Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde (2004).
Janner weist darauf hin, dass diese mehrsprachige Ausgabe nach der Drucklegung nie
von den pietistischen Gesellschaften beworben wurde,

Janner, S. 31-81.

Zur Biografie Katzenellenbogen: Mohelbuch Ditisheim, 1823, JMS 266; Prijs S. 454 f.
(Drucke in Hebriisch und Deutsch); Bennewitz (2008), siche Personenregister.

Als Vorlage der deutschen Version diente eine Wiener Ausgabe von 1818, auf die sich
auch die Approbation bezog.

Kollatz, S. 361.

Julius Carlebach, «Family Structure and Jewish Women», in: Revolution and Evolu-
tion 1848 (Tiibingen 1981), S. 165.

°Zeenah uReenah Benot Zion®. Die deutsche Ubersetzung der °Schriften® (Basel
1826), vgl. Prijs, Nr. 313a Ausgabe C.

Ebd.

«Anmerkung an die Leser dieser deutschen Ubersetzung», in: °Die fritheren Prophe-
ten®. Mit der deutschen Ubersetzung von Meir Obernik und Ahron Wolfssohn (Basel
1823), vgl. Prijs, Nr. 313a Ausgabe C.

Zitat aus einer jidischdeutschen Geschiftsempfehlung von Haas, 1816, vgl. Prijs,
Nr. 308*

Grammatica Hebraica [...] methodum legendi scripta Judacorum Germanorum [...],
hg.von Th. A. Dereser, Basel 1813, siche Prijs, Nr. 307.

Aya Elyada, A goy who speaks Yiddish (Stanford 2012).

Sander L. Gilman, Jewish self-hatred (Baltimore 1986), S. 70 £, S. 81; Weinberg, S. 257.
JMS 1175. Dokumente. Korrespondenz des Vereins «Freunde Israel»: Dankbrief von
Esther Weill an Herrn C. Brenner fiir erhaltenen Unterricht in Oberhagenthal, 1. Jan.
1835.

Bericht iiber das Colportage im Elsaf, Straf8burg 1847 [Spendenaufruf]: «Nicht blof3
bei Christen fanden sie [die Kolporteure, S. B.] Absatz ihrer Biicher, sondern auch bei
Juden, die leider das Alte Testament meistens nicht besitzen, und es wurden verschie-
dene Biicher desselben, sonderlich solche, die nicht blof hebraisch waren, sondern
eine deutsche Ubersetzung dabei hatten, durch sie abgesetzt.» In der Vereinszeit-
schrift der Judenmission wurden die Sonderdrucke fiir die jiidische Leserschaft, auch
Evangelien und Neues Testament in deutscher Fassung mit hebriischen Lettern, be-
worben: Der Freund Israels, Bd. I, 1837, S. 135.

David Bogue, Uber das Neue Testament, Basel [1822], nach Prijs, Nr. 312.

Zitiert nach Hauzenberger, S. 100 £, aus den Protokollen der Jahresversammlung von
1821.

Kollatz, S. 366.

Friedrich Eberhard von Rochow, Der Kinderfreund. Ein Lesebuch zum Gebrauch in
Landschulen, Frankfurt a. M. 1776, Vorbericht.

Das Pscudonym lautete Judas Ascher, vgl. Gunnar Och, «Judenwitz». Zur Semantik
eines Stereotyps in der Literaturkritik des Vormirz, in: Forum Vormirz Forschung
Jahrbuch 4 (1998), S. 181 f£.






4 (7)







Schnuure und Loose. Register des Redens

Als Haas und Coschelsberg die zweisprachige Bibel 1827 abgeschlossen
hatten, tobte in Basel gerade wieder ein Verfassungsstreit: Benotigt ein
Staat, hier also der Kanton, eine fiir alle verbindliche Religion, und kénnen
daher nur Biirger derselben Konfession ein Gemeinwesen tragen? Oder
konnten eventuell auch Katholiken, Juden, Methodisten und andere Fremde
aufgenommen, sprich eingebiirgert werden?

EinTheologieprofessor bezog Stellung fiir die antiliberale Fraktion
die meinte, dass nur bei gemeinsamer Herkunft aller Einwohner, nur mit
Angehorigen einer einzigen Kirche das Chaos im Staat zu vermeiden sein.
Speziell gegen die Integration von Juden fiihrte der anerkannte Bibelwis-
senschaftler Wilhelm De Wette an, sie fligten sich nicht in die europiischen
Volker und «selbst ihre Sprache behilt immer einen fremden Anklang», 164
De Wette lebte noch nicht so lange wie Coschelsberg in der Stadt, wurde
allerdings im Gegensatz zum jiidischen Bibelkenner kurz darauf einge-
biirgert. Unter Baslern war er wahrscheinlich an seinem thiiringischen

?

Akzent herauszuhoren. Dennoch traute er sich, jiidisches Sprechen als
politisches Argument gegen die Juden in der Stadt vorzubringen. An
wen dachte er dabei? Konnte er jiidisch-alemannische Aussprache am
Spalenberg vom Dialekt der Dalbe unterscheiden? Was horten denn die
cinheimischen Basler bei ihren jiidischen Nachbarn heraus? Bestitigte
sich das Argument des Akademikers in ihren Alltagserfahrungen, oder
nahmens sie die stereotype Beschreibung fiir die eines gedachten Fremden,
eines abstrakten Juden?

In diesem Kapitel steht die Sprache beziechungsweise das Reden als
soziales Erkennungszeichen auf dem Priifstand. In der pragmatisch orien-
tierten Linguistik interessieren Sprachhandlung und die soziale Bewertung
sprachlicher Merkmale. Unabhingig von Sprachfamilien und objektiv mess-
baren Kriterien konnen sich Kommunikationsformen und Sprachcodes
einer Gruppe herausbilden. Die Selbst- und Fremdeinschitzung der Spre-
cher beruht nicht nur auf sprachlicher Kompetenz, sondern hingt ebenso
davon ab, wie man in Ausdrucksweise, Korperhaltung und Umgangsform
auf bestimmte Situationen reagiert (Abb. 1—3).

Aber neben allen moglicherweise messbaren Unterschieden ist es
oftmals aufschlussreicher, nach den Griinden zu fragen, von wem und wes-
halb tiberhaupt ein Unterschied empfunden und artikuliert wurde. Wie in
der Basler Verfassungsfrage schligt hiufig die symbolische Bedeutung am
heftigsten auf die Stimme beziehungsweise auf das Gehor.

125



Dialekt als Soziolekt

Eine Fortsetzungsgeschichte in einem stidtischen Unterhaltungsmagazin
handelt von einem braven Hausvater mit Pantoffeln und Pudel:

«Vater Mezer |...] gebort zu den ebrenfesten Biirgern der Stadt Basel, die obne das
grofse Wort zu fiibren, bei mafSigem Auskommen, bei mittlern Jabren und fester Ge-
sundbert, thren stillen Wandel nach AufSen fiibren, in deren Innern aber es immer
aufgerdumt ist [...). Vater Meier ist zwar kein Burger von uralten Geschlechtern, von
denen Wurstisens Chronik meldet, sondern stammt von unten am Rbein berauf, was
man ihm noch am Dialekte anbirt, der bie und da einen pfilzischen Brocken unter
das sonst gelaufige Baseldeutsch mischt; aber schon als junger Mann trat er in einem
baselschen Handelshaus in Dienste und bat seither durch Fleif§ und Sparsamkeit sich

eine gewisse Selbststandigkeit erworben |...]. »165

Ein guter Biirger und ein guter Basler soweit das Bemiihen reicht, nur
wer genau «zueloost», schmeckt die Kindertage in der Pfalz noch heraus.
Auch dies eine fiktionale Figur, aber sie verweist auf den hohen Wert des
Ortsdialekts im Jahr 1836 fiir die stadtbiirgerliche Identitit.

Die Dialektsituation ist bis heute in der Deutschschweiz fiir die
Gemeinschaftsbildung in vielen Handlungsfeldern zentral. Geografische
Dialektvarianten werden gesprochen und besprochen. Oftmals ist das in-
dividuelle Bewusstsein, einem bestimmten Dialekt zu entsprechen, sogar
grosser, als die Anwendung im Alltag zeigt. Doch insbesondere in Basel
konnen sogar innerstadtische Dialektvarianten objektiv in der tiglichen
Kommunikation registriert werden.

Mundart im Gegenwind von Schriftsprache
und Nationalisierung

Die Standardisierung des Deutschen im 19. Jahrhundert verlief im eidge-
nossischen Raum anders als zum Beispiel in Preussen oder Norddeutsch-
land. Das zeigt die heutige Situation eindeutig, da Lebendigkeit und Wert-
schitzung der Lokalsprachen in der Schweiz ungebrochen sind. Doch

welche Einstellungen und Massnahmen, also welche Sprachpolitik die

Standardisierung in der Deutschschweiz abfederte, ist weniger bekannt.166

Die Reiseberichte der deutschen Romantiker, die sich an dem Dialektstolz

der Helvetier ergotzten, weisen darauf hin, dass bereits im friithen 19. Jahr-
hundert die Mundart eine andere Alltagsfunktion hatte als in nordlichen

Staaten. Dem Dialektgebrauch hing keine soziale Zuordnung von gehobe-
nem oder niederem Ton, von unverbindlich oder amtlich, von geschliffen

oder ungeschliffener Sprache an.In jeder Form der Miindlichkeit gehorten

Mundarten zu einer lokalen, standesiibergreifenden Gemeinschaft.

126



Wenn Professor de Wette fiir die Zukunft des Kantons Basel einen sprach-
lichen Gleichklang forderte, so beschiftigte sich ein einheimischer Autor
ein Jahr spater in einer Basler Kulturzeitschrift detaillierter mit der Frage,
wie in Zukunft in der Stadt gesprochen und geschrieben werden solle, wann

Mundart und wann gebildete Sprache. Der programmatische Aufsatz ist

ein sehr frithes Beispiel einer sprachpolitischen Entscheidung fiir einen

schweizerischen, einen «republikanischen» Sonderweg in der Sprach-
asthetik des biirgerlichen Zeitalters.'” Der Autor Karl Rudolf Hagenbach,
der sich nur anonym zu Wort meldete, machte tibrigens unter seinem

Mentor De Wette an der Basler theologischen Fakultit Karriere und war

bereits ausserordentlicher Professor des Kirchenrechts.

«das sogenannte Baseldeutsche beibehalten
und in wie fern?»

Hagenbach tibertitelte seinen Beitrag in den Basler Mitteilungen zur For-
derung des Gemeinwohls: «Einige Gedanken iiber das Baseldeutsch oder
<sollen wir in unserer Umgangssprache das sogenannte Baseldeutsche
beibehalten und in wie fern?>»1% Der Akademiker lotete in jeder Hin-
sicht Schrift- gegen Lokalsprache aus. Grammatikalisch und lexikalisch
sei keine klare Uberlegenheit festzustellen, selbst iiber den gefilligeren
Klang der einen oder anderen Variante konne man sich streiten,

«wiewobl doch immerbin der allemannische Dialekt bei der Vermeidung der starken
Gutturallaute einem Fremden gentefSbarer vorkommen muf§ als das rauere Deutsch
der Ziircher, ungefabr so, wie thm auch der Markgrifer besser mundet, als der sonst
ebrenwerthe Seewein der letztern. »'%

Wichtig sei allein der soziale Aspekt der Sprache, denn die schweizerische
Biirgerschaft wolle Standesunterschiede nicht betonen. Zeichen des repu-
blikanischen Geistes sei die eine gemeinsame Sprache, und der Gebildete
miisse sich daher nach dem «untersten» (Stand!) richten.

«Wenn es zur Erbaltung der Freiheit und des Republikanismus von grofier Wichtigkert

ist, dafs alle Biirger eines Gemeinwesens derselben Sprache sich bedienen, so ist klar,
dafs die Beibebaltung einer gemeinsamen Spracheigenthiimlichkeit (Idiom) in den

gewobnlichen Geschaflen so lange als republikanische Sitte geschatzt werden mufs, als

nicht das reine Biirger- und Hochdeutsche allgemeine Volkssprache, auch des untersten

Volkes geworden ist. »'7°

Ausserdem sei die Umgangssprache geselliger. Auf der anderen Seite be-
hindere die sprachliche Einheit im Kleinen den foderalen Verband: Je-
der Kanton, jede Stadt habe die eigene Mundart, und der Austausch mit

127



Fremden sei erst recht gehemmt. Diese Kommunikation miisse von der
Oberschicht geleistet werden. Und so zerfillt auch die republikanische
Sprachgleichheit in ein hierarchisches System von Interessen und Habitus.
Der Gebildete und der Kirchenmann tragen hier eine Verantwortung fiir
die «reindeutsche» Aussprache und die tigliche Spracherziehung:

«Gerade dadurch, dafd die bobern Stande zu den niedern sich berablassen in der ihnen
gewobnten Sprache, konnen sie dieselbe vor ganzlicher Entartung und dem Herabsin-
ken ins Robe und Gemeine bewabren, das allen platten Pobelsprachen anbangt. »'"!

Das Biirgertum — tiber Bildung und Minnlichkeit definiert — zeichnet sich
durch einen gepflegten Lokaldialekt und die Schrift- und Sprachbeherr-
schung des tiberregionalen Standards aus. Das Volk soll dagegen lediglich
den Unterschied von Schrift und Rede lernen. Staatsbiirgerliche Raison
verlangt ein reprisentatives Baseldeutsch als verbindliche Gruppensprache.

Einen anderen Eindruck hinterlisst ein ABC-Buch fiir Basler Schul-
kinder aus den ersten Jahren der allgemeinen Schulpflicht.!”? Die Pida-
gogen verankerten das «laut- und tonrichtige Lesen» im Unterricht und
trainierten bei den ersten Lesetibungen die hochdeutsche Aussprache
anhand ausgetiiftelter Wortpaare (Abb. 17). Wenn der Theologe Hagenbach
von einem etwas feineren Baseldeutsch getraumt hatte, dass zum Beispiel
das schlechtlautende «bés» und «ibel» sich zu den feineren Umlauten
«bos» und «iibel» entwickle, so wollte er damit nicht die Schulkinder
qualen. «Ein Anders ist es, das, was dem Gebildeten geldufig und natiir-
lich seyn soll, an dem Volk selbst erkiinsteln und auch dieses zur feinern
Aussprache nothigen zu wollen.»173

Wir miissen fiir die historische Kommunikationssituation also von
einer territorialen Sprachidentitit ausgehen. Der Ortsdialekt blieb die
jeweilige Hauptsprache und der soziale Sinn auf Regionalismen gepolt. Die
Polyphonie anderer Herkunftsdialekte gehorte ebenfalls zum Alltag. Bei so
viel Aufmerksamkeit fiir lokale Sprachkonventionen ist es verbliiffend, wie
selten in Quellen zur Alltagskommunikation die Juden in Basel als fremde
Sprecher erwahnt werden. Zwar stammten die jidischen Einwanderer aus
der naheren Region, aber sollten sie nicht mit einer eigenen Gruppenspra-
che aufgefallen sein, mit dialektalen oder anderen Eigenheiten?

Aussagen vor den Schranken des Gerichts

Eine ergiebige Quelle zur miindlichen Kommunikation liefern Gerichts-
protokolle.

Die Protokolle des Zivilgerichts und seiner Vorinstanzen halten
Sprachhandeln fest. Erstens ist das Sprechen im Gericht protokolliert,
also Anklage und Verteidigung, Rechtfertigung und Zeugenaussage. Zwei-

128



tens kommt Sprachhandeln als Ursache eines Streits zur Vorlage. So sind
zum Beispiel zahlreiche Ehrklagen zwischen und innerhalb ethnischer
Gruppen vor den Gerichten ausgetragen worden. Auch in anderen Kon-
flikten spielte das Sprechen als Teil der Handlung — zum Beispiel eines
Leihvertrags, eines Viehtauschs, eines Immobiliengeschifts oder einer
Schligerei — eine wesentliche Rolle und gehorte zur Beweisaufnahme. Je
nach Gerichtsinstanz traten die Streitparteien personlich auf.

Natiirlich liefern die Protokollbiicher des 19. Jahrhunderts keine
genaue Transkription einer vergangenen Sprechsituation. Meist sind die
heute vorliegenden Texte sogar spitere Bearbeitungen von Mitschriften,
die den Verlauf der Verhandlung fiir die Abheftung im Jahresband straff-
ten.!”* Manchmal wihlte der Gerichtsschreiber sogar die indirekte Rede
anstatt wortlicher Rede, um Hoheit und Kontrolle des Dokuments anzu-
zeigen. Aussprache, syntaktische oder pragmatische Auffilligkeiten von
einem Metzger aus Solothurn oder einem Schiffer aus Kleinhiiningen sind
nicht zwingend notiert.

In Bezug auf judisches Sprechen vor den Schranken des Gerichts
ist in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts keine hohe Sensibilitit fest-
zustellen. Einheimische Juden standen vor Gericht selbst Rede und Ant-
wort, aber nur selten hielt ein Gerichtsschreiber eine besondere Diktion
einer jidischen Partei fest. Selbst die Fluchworte, mit denen eine jiidische
Magd aus Buschwiller von ihrer Arbeitgeberin in Basel vor die Tiir gesetzt
wurde, sind ohne Zeichen der sprachlichen Irritation protokolliert. Im
Fall des Dienstbotengerichts ist von keiner grossen Uberarbeitung der
Niederschrift auszugehen, denn dieser Richter schrieb eigenhindig mit,
wihrend er zwischen den Kontrahenten im Raum, Magd und Dienstherr,
schlichtete:!7s

«Rosina Woog von Buschweiler trug vor{,] die Frau [Dienstherrin] babe sie beissen
zum Teiiffel geben und weil solches schon zu verschiedenen mablen gescheben, so seye

ste nun fort].| allen
der Mann habe sie nicht wollen geben lassen
dem ungeacht seye sie aber doch fort].]

Samuel Braunschweig erwiederte, die Frau,| die in Unlaun gewesen|,] babe sie

zur Kiiche

binaufs geschiickt{,| die weil ste die Tochter auch zu denen Kiichengeschdflen anzieben

wolle, er habe gesagt|,| sie wolle bleiben|,) allein sie habe sich nicht
daran gekobrt und seye fort.» [Schiedsspruch]'76

Jiddisches und hebriisches Vokabular wurde nur im Bereich von Syna-
goge, Gemeinde und Gottesdienst notiert und blieb wie andere Fachter-
minologie uniibersetzt. Die Gerichtsakten konstruieren keinen jlidischen
Soziolekt und referieren keine Fille, bei denen jiidisches Sprechen selbst
zum Gegenstand der Diskussion wurde. Weder beriefen sich elsdssische
und Basler Juden vor Gericht auf Kommunikationsprobleme, Missver-

129



stindnisse oder Sprachbarrieren, noch identifizierten Christen Juden tiber
Sprechen oder fanden sie darin unzuverlissig. Ganz selten erwihnten Zeu-
gen, dass Juden eine separate Sprache benutzten. So erinnerte sich ein
Kaufmann, in dessen Kontor sich zwei schlecht gelaunte einheimische
Juden begegnet waren, «nachdem sie zuerst jiidisch mit einander geredt,
zuletzt auf deutsch Betriiger u. Spitzbub genannt».1” Jiidische Mehrspra-
chigkeit fiihrte aber unter den Einwohnern Basels zu keinen Konflikten,
die einer rechtlichen Klirung bedurft hitten.

Schimpfworter

Kommt es zu Beleidigung und Verleumdung, fallt nicht nur das gespro-
chene Wort, sondern die ganze Situation ins Gewicht. Ob in einer Kneipe,
im Laden oder auf der Strasse, beziehungsweise in welcher Lautstirke und
mit welcher Reichweite in wessen Beisein gestritten wird, verindert die
Bedeutung der Redehandlung. Sie ist immer gesellschaftlich ritualisiert,
und die Rede iiber den Streit unterliegt nochmals einer Formalisierung.
In der Protokollierung von Ehr- und Schimpfhindeln wurde besonders
wortgetreu gearbeitet, denn es wurde nach den gefallenen Ausdriicken
entschieden. Die zitierten Schimpfreden sind dennoch konventionell,
ganz selten originell. Man beschimpfte sich, ob christlich oder jiidisch,
mit «Grobian», «Flegel», «Strassenriuber» oder «Berner Hure».1”8 Bei
«Spitzbueb», « Lump», «Schelm», «Schuft» oder «Schurke» war bereits
die hochste Reizstufe erreicht. Von der ging es zum nachsten Zivilrichter
oder zur Handgreiflichkeit weiter.

Horen wir noch einmal zu, welche Schimpfworte am Spalenberg
hin- und hergeflogen waren, nach dem Bericht zweier Elsisser Hindler,
die sich vor dem korrektionellen Gericht wiedertrafen.

«Diedisheim babe gesagt: Ich will dir etwas sagen. — was? Leck mir tn A... Darauf:

Hab ich etwas mit Dir, du Vollzapf?»

Darauf habe Diedisheim das obligate «Schelm» geboten. Doch der kor-
rigierte hier den geschilderten Wortabtausch:

«nach «Vollzapf> babe er [Diedisheim)| entgegnet: dass er [der Gegner Levaillant]
bei Imbof Beck einst ein Halbbatzen Laible genommen obne zu bezablen; ebenso
hab derselbe ein Messerlein genommen, weswegen er ihm Messerlidieb gesagt, so sage

man thm allgemein.»7°

Es fillt schon auf, wenn von einer Billardrunde im Kaffechaus berichtet
wurde, der junge Ulmann sei vom Angestellten von Pattegay in Franzosisch
herausgefordert worden, nimlich mit «cochon, grande béte etc.».180

130



Insbesondere Prisentation und Schlichtung solcher innerjiidischen Kon-
flikte vor dem Basler Gericht sind fiir mich ein Indiz, dass fiir und von

Juden keine gruppenspezifische Kommunikation angenommen wurde. Wie

hatte sonst ein stidtisches Richtergremium iiber einen Wortstreit zwischen

zwei Juden in der Basler Synagoge entscheiden sollen, wenn nicht alle

Beteiligten — Streitparteien wie Richter — ein gemeinsames Verstindnis

der Kommunikation und Sprache voraussetzten?!8! Auch ein jidischer

Viehhiandler liess sich lieber fiir die Ehrbeleidigung eines Handelspartners

bestrafen, anstatt sich mit einem sprachlichen Missverstindnis oder seiner

unbeholfenen Ausdrucksweise herauszureden.

Lachen

Zwischen «Lachen» und «Verlachen» oder «Auslachen» konnen Welten
liegen. Das ist weniger davon abhingig, wie dieses Lachen klingt, ob es
poltert, briillt, schneidet, gluckst, kitzelt oder melodids den Stimmumfang
durchstreift. Die Bedeutung des Lachens entsteht nicht aus dem Klang,
sondern aus der sozialen Funktion. Es kann — sprachlos — eine Unterhal-
tung gut erganzen oder es kann zum Zeichen der Verweigerung der Rede
werden. Wer lacht, lachen muss oder lachen kann, verlisst sich nicht auf
seine Worte oder hat keine Worte parat, verlegt sich auf ein stirkeres
oder ein schwicheres Mittel der Auseinandersetzung. Unter der Vielzahl
der wirtschaftlichen und kulturellen Probleme, die in jiidisch-christlichen
Konfrontationen vor Gericht aufgerollt wurden, fiel mir hiufiger die Er-
wihnung des Lachens auf. Lachen als jiidische Handlung, als Verletzung
des Gegeniibers oder als Vermeidung eines zielfithrenden Gesprichs. Le-
diglich als Erweiterung zu dem generellen Befund, dass es keine ausge-
prigte Wahrnehmung der jiidischen Anwohner als fremde Sprecher gab,
mochte ich auf diesen Sonderfall des Sprachhandelns hinweisen.

Frau Bonner und Jungfrau Babette Bloch, die Tochter des jiidischen
Pferdehindlers am Kuttelgasslein, kriegten sich iiber eine Geringfuigigkeit
in die Haare: Babette spritzte beim Fensterblumengiessen die Nachbarin
im unteren Geschoss nass, oder — wie die Begossene zu Protokoll gab —
man habe ihr stinkendes Wasser auf den Kopf geschiittet. Die beiden
Frauen konnten sich iiber den Vorfall nicht giitlich verstindigen, denn
Jungfrau Bloch hat man «blos lachen gesehen».!82

Babettes Vater hatte sich drei Jahre vorher im Stall des Hotel Drei
Konige mit dem Kutscher Bertrand gestritten, und es wire beinahe zur
Schligerei gekommen. Der Kutscher verlor die Fassung. Vor Gericht
schilderte er den letzten Ausloser in einer gereizten Beziehung: Er hatte
dem Pferdehindler lingst verboten, ihn im Stall aufzusuchen. Der Pfer-
dehindler hatte ihn wie alle anderen betrogen. An sich sei ihm der Bloch
sogar noch Geld schuldig gewesen, aber der habe ihn nur ausgelacht.!83

131



Das Lachen ist — wie das Schweigen — eine Sonderform der Kommunika-
tion. Lachen kann eine Antwort sein oder eine Aussage, es kann Sympathie
oder das Gegenteil ausdriicken, es kann Macht oder Ohnmacht signali-
sieren. In den hier zitierten Fallen fanden die Zeugen das Lachen vollig
unangemessen. Ein oft beschriebener Konflikt entstand aus einer lingeren
Vertragsbezichung, zum Beispiel einem Kredit, die nicht einvernehmlich
aufgelost werden konnte. Der Punkt der Eskalation wird vom christlichen
Part jeweils so wahrgenommen, dass sein Gegeniiber das Anliegen nicht
aufgriff, stattdessen lachte und davonging. Ob das sprachliche Mittel des
Lachens oder Auslachens gezielt und sprachmachtig eingesetzt wurde, ist
dabei fraglich. Es fithrte jedenfalls nicht zum Erfolg, eher zum Wieder-
sehen vor Gericht. Mir scheint im Lachen noch ein jiidischer Soziolekt
durchzuschimmern und die Unfihigkeit,in allen Lebenslagen eine gemein-
same Sprache zu finden. Diese Form der Abweichung im Sprachhandeln
hatte unter Umstinden einen hohen Einfluss auf die Wahrnehmung einer
bestimmten Sprechergruppe, lisst sich aber eben nur aus dem sozialen
Geschehen abschitzen, nicht aus den Unterschieden der Worterbiicher.

Dialekte der Auslander

Bisher haben wir nur die Kommunikation zwischen Anwohnern betrachtet.
Man kannte sich personlich oder wusste wenigstens, aus welcher Familie,
welchem Laden oder welchem Dorf der Gesprichspartner stammte und
in welcher Gaststube er notfalls wieder aufzustobern wire. Ein vollstindig
anderes Bild eines jiidischen Soziolekts ergibt sich, wenn wir nur die Bewer-
tungen versammeln, die einem Durchreisenden, einem Unbekannten oder
gar Kriminellen galten. In diesen Fillen gehorten sprachliche Kennzeichen
neben den dusseren Erkennungsmerkmalen zum Repertoire der Beschrei-
bung: Die Sprache diente wie Haartracht, Kleidung und Beruf zur Einsor-
tierung eines Unbekannten. Insbesondere in den Kriminalprozessakten
sind solche Wahrnehmungskategorien ausformuliert. Zusitzlich spielte
judische Sprache als Fremdsprache und damit Geheimcode eine wichtige
Rolle, wenn das Zusammentreffen schon vom Verdacht tiberschattet war.

Eine sehr engagierte Zeugenaussage iiber einen Taschendiebstahl
auf dem Liestaler Markt zeigt mustergultig eine solche Stigmatisierung
tiber Sprache. In dem engen Treiben auf dem Markt des Landstidtchens
war eine Person durch Dringeln und Korperkontakt aufgefallen. Der Un-
bekannte habe Trunkenheit simuliert,um seinem Gewerbe als Taschendieb
nachzugehen.

«[...] kaum war aber der Hégler einige Schritte voran, so kam die nemliche Manns-
person, die Fory friiber schon geseben, trunken durch die Leute sich drangen, wieder
von oben berab durch die Leute, und beyde Hande vor sich bin streckend drangte

132



sich derselbe auch bey Hagler vorbey, in diesem Augenblick verspiirte der Higler
eine starke Beriibrung in der Gegend des linken Gilet Tischleins, worin derselbe

i exnem weifS und blau ge|...| Sdcklein Sechs und Dreissig Brabinder Thaler bey
sich getragen, auf der Stelle griffen nach diesem Sdcklein und mangelte dasselbe, rief
setnem Tochtermann_Jorin zu, mein Geld ist mir genommen worden, Fried, lueg, der
so erst trunken gegangen, bats, worauf der Jorin denselben verfolgt, gepackt, und weil
er seine Hand in der rechten Rocktasche gebalten, fragte, was er da in seinem Sack

babe, worauf dieser Mensch, den man nun an der Sprache als einen_Juden erkannte,
erwiedert, meine Hand, worauf der Jorin denselben aufgefordert sein Hand aus dem

Sack zu thun, dessen er sich aber geweigert, nun nabm der Jorin seinem Schwdber den

Stock aus den Handen, und drobte damit auf den Juden drein zu schlagen, [ ...]»'8+

Wir miissen uns in der dichten Konstellation von Namen und Verwandten
auf dem Liestaler Viehmarkt nicht zurechtfinden, um zu erkennen, dass
einer vor allem als Namenloser und «gianzlich Unbekannter» auffiel. Es
brauchte nur noch einen Verlust, um den Verdichtigen dafiir zu bestim-
men, und es brauchte nur zwei Worte, um ihn als Juden zu identifizie-
ren. Erstaunlicherweise bemiihte sich der Berichterstatter nicht einmal,
der Sprachevidenz auch ein jiidisches Merkmal beizumischen, obwohl er
andere als Dialektsprecher zitierte. War es selbstverstindlich, dass ein
Jude zu erkennen war, sobald er den Mund aufmachte? War es der Klang,
die Vokalisierung, die Knappheit oder das Hochdeutsche an den Worten
«meine Hand»? Dies Fallbeispiel zeigt die soziale Bedeutung von Sprache
in der Vorurteilswahrnehmung.

Da, wo die Bezichung auf Unsicherheit und Fremdheit beruhte,
bot sich die sprachliche Abweichung als erstes Ordnungsinstrument an,
obwohl dieses Kriterium in der alltiglichen Nahbeziehung nicht wichtig
war. Interessant sind in diesem Zusammenhang Urteile von einheimischen
Juden tiber auswirtige Juden. Sie betonten das Frinkische oder das Hes-
sische, also die geografische Herkunft des Fremden, wenn andere Zeugen
nur das Jidische heraushorten. So auch bei «Abraham Isaac», der 1825
wegen mehrerer Kleiderdiebstihle aus Basler Kommoden verhaftet wor-
den war. Im Haus von Notar Bernoulli hatte man ihn noch im Hausflur mit
Diebesgut auf dem Arm erwischt, aber fiir den Diebstahl im Sommerhaus
von Debary in Kleinbasel gab es keine Zeugen. Verdichtigerweise passte
die Kappe, die am Tatort unter der Kommode gefunden worden war, exakt
auf den Kopf des Festgenommenen, und

«In der Nachbarschafl babe jemand eine Person zur Hausthiire berausgeben geseben,
die Kleider auf dem Arm gebabt, und der Rbeinbriicke zugegangen, dem Anseben nach

sey es emn_Jude gewesen. Nahere Auskunfl aber mangle bieriiber. »'55
Noch bei niherem Hinsehen war es schwierig, die Personalien des In-

haftierten festzulegen. Er wollte ein Jude aus dem elsissischen Kembs
sein, aber seine Wohnadresse war erfunden, und der eigens aus Kembs

133



angereiste Vorsteher der jiidischen Gemeinde kannte den Menschen nicht.
Schliesslich sollte der Basler Judenwirt von der Hutgasse den Verdichtigen
anschauen und zuordnen. Auch er kannte den Herrn im Gefingnis noch
nicht. Er gehore wohl zu den «fremden Zugvogeln», solche Juden logierten
nichtin seiner Wirtschaft, «derselbe sey seines Erachtens nicht aus hiesiger
Gegend — der Sprache nach scheine ihm[,] es mochte derselbe aus der
Gegend von Mainz oder Griinstadt seyn».186

Fiir jiidische Zeitgenossen bot die geografische Dialektvarianz des
Fremden eine Orientierung. Fiir andere Ermittler iibertonte die Kategorie
«judisch» alle anderen Assoziationen der Mundartenvarianz. Der Sozial-
historiker Jacob Toury machte ebenfalls die Beobachtung, dass unbekannte
Dialekte bei jidischen Sprechern als judische Sprache registriert wurden,
obwohl es sich um entfernte Regionaldialekte handelte.!87

Wer sich darauf verliess, zu horen, mit wem er es zu tun hatte, war
naiv oder betrog sich selbst. Um diese Binsenweisheit herum schrieb auch
der alemannische Dichter Johann Peter Hebel seine Kalendergeschich-
ten, die allerdings Sympathie fiir fremde Vogel und Uberlebenskiinstler
verstromten.

Piece de résistance

In den Betrugsfillen vor dem Basler Gericht kamen dementsprechend Spra-
che und Sprachverstellung als Instrument zur Verhandlung. Der eine lich

sich Geld gegen ein schlechtes Pfand, der andere verkaufte blecherne Ringe

fir goldene Ringe. Hauptsache, man legte eine falsche Spur. Die Schau-
spielkunst gehorte zum Betrugsgeschift. Eine geliehene Sprachidentitit

unterstrich dabei Verkleidung und Erzihlung. So fand sich in einer Wirts-
stube in Binningen in einer friedlichen Phase der Koalitionskriege ein ar-
mer blessierter Soldat ein, der seinen letzten Besitz verpfinden wollte. Mit

Interesse fiir das Schicksal des versprengten Russen und auch fiir seine Ware

scharten sich die Binninger um ihn und besprachen den letzten Schmuck,
den der arme Teufel zu versetzen hatte. Als alle Dorfler sich einig waren,

«dafl diese Sachen ja kein Gold seyen, babe dieser Jud, der vorber gebrochen Deiitsch
gesprochen, in vollkommenem _Jiidischen Dialect gesagt, — Nu ich weifS selbst nicht
was es 151.»188

Die Maskerade fiel mit der Sprache. Der Hehler gab das Spiel auf und
entpuppte sich, indem er vom gebrochenen Deutsch des Auslinders in
den vertrauten Dialekt der Gegend wechselte.

Von einer jiidischen Binnensprache als piéce de résistance, als
unverstindliche Geheimsprache oder Storfaktor in der miindlichen
Kommunikation ist nicht viel iiberliefert. Natiirlich wurden bei Kriminal-

134



verbrechen die Verdachtigen auf Schriften und Zettel abgesucht und —
sofern diese Hebriisch geschrieben waren — zur Ubersetzung gegeben.
Aber die fremde Schrift enthielt keine geheime Botschaft, nichts von
Bedeutung.!

Ein Prager Jude berichtete nach einer Geldentwendung in einem
Handelshaus am Miinsterplatz, dass er sich dafiir spontan mit Leuten
aus der Gegend zusammengetan hitte und sie sich erst, als sie schon
im Kontor der Handlung Merian standen, «auf Hebriisch» iiber den Ta-
schenspielertrick verstindigt hitten.!? Das ist eine ritselhafte Ausnahme,
denn es gibt weiter keine Anhaltspunkte, dass eine internationale jiidische
Separatsprache in der Kommunikation in Basel eine Rolle spielte (oder
existierte). Es ist hingegen bekannt, dass Rotwelsch und Gaunersprachen
von Zeitgenossen hiufig in dieselbe Kategorie wie «Hebraisch» oder «Jii-
disch» gesteckt wurden.!?!

Geschrei oder Wohlklang im Gottesdienst

In geradezu klassischer Judentums-Krittelei erregte sich Johannes Lin-
der (1790-1853), zweiter Pfarrer am Basler Miinster, iiber den jiidischen
Gottesdienst. Es sei eine Veranstaltung ohne Wiirde und Besinnung.
Obersthelfer Linder, der sich hiufig in der lokalen Presse tiber Ungliu-
bige und Sozialisten erregte, veroffentlichte 1847 im Intelligenzblatt eine
lingere Abhandlung zum jiidischen Sittenverfall und zum baldigen Sieg
der christlichen Botschaft. Rabbiner Moses Nordmann erwiderte im sel-
ben Blatt, Pfarrer Linder biss zuriick, so dass es zu einem Schlagabtausch
in einer Basler Zeitung kam.!?? Der Pfarrer gehorte zu den provokativen
Missionstheologen und zog als solcher und auch ansonsten dogmatischer
Pietist ebenso scharf gegen chemalige Weggenossen zu Felde. Rabbiner
Nordmann verabschiedete sich daher mit folgendem Kommentar aus der
Judenfreund-Debatte, unangenehm beriihrt von dem feindlichen Klima:

«Ene ernsthafle, freimiithige Besprechung, in einem dfffentlichen Zeitungsblatt, zwi-
schen einem christlichen und einem jiidischen Religionslebrer iiber die Grundsdtze
threr gegenseitigen Glaubenslebren, ist auch fiir uns_Juden, freilich in einem erwas
andern Sinn, als unser Gegner es ausspricht, eine erfreuliche Erscheinung der Zeit.
Daese Besprechung ist jedoch nur dann von Werth, so dieselbe nur in der hobern Re-
gion der Prinzipienfragen sich beweget und frei von aller Bitterkeit gefiibrt wird, In
diesem Stnn glaube ich in meiner Widerlegung, welche das Intelligenzblatt Nro. 161
der Ocffentlichkert iibergeben, gesprochen zu haben. Obne der christlichen Religion
zu nabe zu treten, obne deren Dogmen oder Gebrauche anzugreifen, habe ich mich
beschrinkt, die Lebren meier Religion gegen die Angriffe der Proselytenmacher zu
vertheidigen, den allgemein verkannten Werth des_Judenthums dem Christenthum

gegeniiber in sein wabres Licht zu stellen.

135



Hat auch mein Gegner mir in demselben Stnn geantwortet? | ...| Nach dieser unserer
Erwiderung erkliren wir biermit die Discussion unsererseits geschlossen und beendet,

indem die Fortfiibrung eines solchen Wortstreites, nach unserer Ansicht, zu keinem
Zweck fiibren kann.»%3

Weitere Personen wollten die Religionsdebatte auswalzen, so dass sie im
Schweighauser’schen Verlag nachgedruckt wurde. Es war eine der wenigen
Zeitungsdebatten, die die jiidische Bevolkerung als Religionsgemeinschaft
in den Blickpunkt riickte, denn meist drehte sich in Basel alles um Wirt-
schaft und Politik, wenn Juden verhandelt wurden.

Der Missionar Linder fiihrte bekannte antisemitische Topoi an, die
ich nicht wiederholen mochte. Fiir uns ist interessant, wie er jiidisches
Sprechen auf den Punkt brachte:

«Wenn man aber in einer grofSeren Synagoge wie in Amsterdam, das undsthetische,
wtderliche, furchtbare Geschrei der Vorbeter gehort, wenn man den ganzen jidischen

Kultus ein Paar Mal miigemacht hat, so kann man da wabrlich <kein Anbeten im

Geist, des einigen unkdrperlichen Gottes» finden.

Einsender machte einst esnem redlichen Juden die Bemerkung, dafs es ja schon einem

gemeinen Menschen gegentiber unanstindig wdre, thm seine Bitten so plappernd und

larmend worzutragen. Der Mann wurde betroffen, und sagte: Er wolle seinen Rab-
biner dariiber vernebmen. Beim wdchsten Zusammenkommen wurde er befragt, was

denn der Rabbiner geantwortet babe? <Ja, biefs es, er bat gesagt: Unser Gott ist ein

lustiger Gott; da braucht man nicht so langsam zu machen; es muf§ lustig bergeben!>
Ist das eine Antwort2»1%4

Zunichst einmal unternimmt der Miinsterpfarrer eine Gedankenreise
bis nach Holland, um die Fremdheit der jidischen Sprache zu erleben.
Es bleibt offen, ob er dort eine Gemeinde mit spanischem Ritus oder
eine Gemeinde rheinischer Tradition besucht hatte, die in Liturgie und
Aussprache weit auseinanderlagen. Selbst die jiidischen Gottesdienste im
Elsass variierten von Dorf zu Dorf, obwohl alle Gemeinden zur Gruppe
der mitteleuropiischen Juden gehorten: manche ohne, manche schon mit
Chor; manche ohne, manche noch mit Versteigerung der Ehrendienste
im Gottesdienst. Gerade in diesem Sommer sah sich Rabbiner Nordmann
wegen liturgischer Reformen in seiner Hégenheimer Dorfsynagoge den
Hasstiraden eines Kollegen ausgesetzt.

Pfarrer Linder verallgemeinerte einfach seinen Eindruck auf Juden
in toto und den Basler Gottesdienst. Bereits als Alltagskommunikation
sei diese Art des Redens ungehorig. Linder storten Eigenheiten, die sich
aus Lautstirke, Redegeschwindigkeit und Intonation ergeben. Diese un-
gewohnten Redeformen — nicht Sprache, sondern Pragmatik — verband
er mit dsthetischen und moralischen Werten. Solch ein Zeitzeugnis lisst
sich leicht verwechseln mit den oft zitierten Charakterisierungen des ji-
dischen «Jargons» im 19. Jahrhundert, obwohl hier nur das Hebriisch des

136



Gottesdienstes kommentiert wurde. Es scheint, als hitte es Linder kaum be-
kiimmert, ob der Gottesdienst in Hebriisch oder Deutsch gehalten wurde,
so lange Rhythmus und Tonlage nicht mit seiner Frommigkeitssprache

libereinstimmten. Der Pfarrer verhandelte hier den stimmlichen Wohlklang

und zitierte Anstandsregeln des 18. Jahrhunderts,um Trennlinien zwischen

christlicher und jiidischer Gottesbeziehung zu ziehen. Die Kategorien von

«wahrer» oder «gottlicher» Sprache des Ritus wurden vermieden, denn

mit der Offenbarungssprache, dem Hebriischen, konnte das Deutsche so

oder so nicht konkurrieren. Nur in den aussersprachlichen Elementen des

Anstandsdiskurses liessen sich eindeutige Bewertungen finden. Angelika

Linke hatin einer grundlegenden Arbeit zum biirgerlichen Sprachideal des

19. Jahrhunderts solche Bedeutungsverschiebung in der Sprachbewertung

herausgearbeitet, wie «dsthetische» und «reine» Sprache zu verstehen seien:

«So bezieht sich der durchgehend viel benutzte Begriff der <Reinheit> im

Anstandsdiskurs des 18. und auch noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts

in erster Linie auf den Klang der Stimme, auf die harmonische Qualitit

des sogenannten «Sprachtons>, wihrend er sich in der zweiten Hilfte des

19. Jahrhunderts praktisch ausschliesslich auf die Einhaltung der hoch-
deutschen Aussprachenorm und damit auf grosstmogliche Dialektfreiheit

bezieht.»1%

Mit guter Aussprache kann einmal eine demiitige Tonlage, spiter der
Vokalstand im Wort gemeint sein. Beides dient den symbolischen Rangord-
nungen, die iiber Habitus und Sprachkultur immer bedient werden konnen.
Doch macht es uns nochmals deutlicher, dass aus einer sozialen Charak-
terisierung einer Sprachgruppe keineswegs automatisch auf Sprachvarie-
taten im heutigen linguistischen Sinn geschlossen werden kann.

Vielmehr zeigt dieser Ausfall von Pfarrer Linder gegen jidische
Stimmen im Gottesdienst, dass Sprache selten in Sachfunktion, gerne
aber mit symbolischer Potenz zum Thema erhoben wird. Die Emporung
iiber fehlende Sprachkiinste diente hier,um nochmals mit Angelika Linke
zu sprechen, «der Konstruktion und Inszenierung symbolischer Ordnun-
gen».1% Einen vergleichbaren Ausfall eines Basler Zeitgenossen gegen
judische Alltagsrede in der Stadt habe ich nicht gefunden.

Linder war ein Extremist, er soll hier nicht fir die Reformierte
Kirche Basels stehen, denn er vertrat theologisch wie kulturell eine or-
thodoxe Aussenseiterposition. Er brachte mehr Zeit damit zu, christliche
Irrginger zu mahnen und die Reformierte Kirche zu sezieren, als das
Judentum zu retten. Einige Jahre zuvor hatte sich Linder iiber eine an-
dere Form der Entwiirdigung des Gottesdienstes vollmundig emport. Er
hatte einen reformierten Gottesdienst mit Miannerchorbegleitung erleben
miissen, auch dies wohl eine zu frohliche und laute Veranstaltung fiir sei-
nen Geschmack. Man entgegnete ihm deutlich aus kirchlichen Kreisen,
dass es unterschiedliche Erwartungen an Gottesdienstmusik gebe und
nicht alle den «geist- und seelenlosen» Choralgesang der Frommen als
«Erweckung» erlebten.!?

137



Ubrigens waren sich Rabbiner Nordmann und Pfarrer Linder wenigstens
in der Wahl des Portritisten einig. Elias Wolf, ein Basler Jude, hielt von
beiden einen Eindruck fiir die Nachwelt fest. So sehen wir sie heute in
biografischen Online-Lexika.

Hebriische Ausdriicke im Alltag

Sprachen und Kulturen stehen nicht unverinderlich und getrennt ne-
beneinander, jede Konstellation bringt wieder Originires zutage. Manche
Entwicklungen wirken einseitig und miihselig, manche zum vielseitigen
Vorteil und lebendig. Wem vor wenigen Jahren «twittern» und «halal»
noch leere Fremdworte waren, der benutzt sie heute selbstverstindlich.
Fremde Lexik wird gelernt und gemeistert, das zeigt sich vor allem an der
wachsenden Kompetenz der Richter, Sekretire und Notare in Basel zu
Anfang des 19. Jahrhunderts. Hebriische Begriffe wurden zunichst nach
Horensagen in die deutschen Protokolle iibernommen. Die Eindeutschung
zum Beispiel der jiidischen Feiertage setzte erst ein, als die Fremdwoérter
schon Teil der Umgangssprache waren. Zunichst lernte man die neuen
benachbarten Lebenswelten in der jiidischen Terminologie kennen. Ein
Brief eines Basler Notars, der hiufig fiir jidische Klienten arbeitete, zeigt
diesen Umgang mit neu erlernten Worten. Im Beibrief zu einem Nach-
lassinventar, das er nach einem jiidischen Todesfall fiir die stidtische
Verwaltung aufgenommen hatte, schilderte er die Situation der pl6tzlich
verwaisten Geschwister. Nicht beildufig, sondern ganz bewusst flocht er
die jidischen Ausdriicke der Trauerzeremonie in seinen Bericht ein, um
Nihe zu den Menschen und Abliufen zu signalisieren:

«Hochgeebrter Herr!

138

Ich ward beute in das Haus der Trauer berufen wo [...?] Macht die Mutter dabin
gerafl — die Lampe brannte u der dltere Sobn mit dem Talith bekleidet, mit den
Gldulbigen Psalmen sang, die sich versamelt batten — wie es zu geschebn pflegt des
abends tm Hause gliubiger Israeliten; der Rabbiner Nathan [Kantor Nathan
Schuster, S.B.] trat so eben ins Haus als ich Nazarener eitrat; — schon glaubte
1ch Shit [?] sagen oder Katisch lesen zu miifien oder fiir die bais bamitudie min-
1en Katesch sagen zu sollen, oder fiir das Licht in der Synagoge brennen zu lafien
Sorge tragen zu miifien oder die Thetlung nach choze chelig Socher vornebmen zu
diirfen — als ich vernabm — ich sey berufen von Ioblicher Gerichtsschreiberey, das
aufgenommene Inventar |..2] zu beziehen — die Taxen zu bezablen, die Siegel
Eriiffnung zu bewerckstelligen u. dann bey Beborde zu bitten dafi Sie — die Kinder
in 3. Monaten oder friiher alles verkaufen diirfen, weil ihre Gewerbshewillegung
aufhire. Ich bitte Sie nun das In-ventar anzufert] ... u. mir dann zu bebenden damir
wch das iibrige besorgen kann

Mat aller Achtung |...]»198



Wahrscheinlich richtete sich der ironische Effekt dieses Textes gegen die
Stupiditit des Basler Fremdengesetzes. Der Notar, der seit drei Jahrzehn-
ten fiir jidische Einwohner arbeitete, unterstrich die Absurditit, dass
ein jiidischer Haushalt in der Stadt aufgeldst werden musste, weil die
Eltern mit helvetischen Niederlassungspapieren verstorben waren. Indem
der Notar sogar das Religionsvokabular iibernahm, verwies er galant auf
die Moglichkeiten gegenseitiger Offnung und die lange Vertrautheit mit
seinen Klienten, fiir die er nun die Ausreiseformalititen erledigen musste.

Nur fiir wenige Bereiche im Alltag wurde — wie in diesem Beispiel —
ein jildischer Soziolekt zitiert. Generell unterschied man jiidische Einwoh-
ner und Pendler schon im frithen 19. Jahrhundert nicht mehr anhand ihrer
Sprache oder Aussprache von den anderen Einheimischen. «Jiidische»
Auffilligkeit konkretisierte sich noch am hiufigsten in den aussersprach-
lichen Anteilen des Redens wie Lachen und Gestikulieren (Abb. 3). Etwas
sucht man in den Basler Zeitzeugnissen vergeblich: das Hochsprachen-
syndrom. In anderen Dialektregionen, zum Beispiel in Norddeutschland,
tauchte im 19. Jahrhundert der Vorwurfauf, die Juden wiirden ihre Jiddisch-
keit hinter einer besonders hochgestochenen Standardsprache verstecken.
Von solch einer Uberkompensation ist in den Quellen zum Basler Alltag
nichts zu finden. Aber nach dem Selbstverstindnis der Stadtbiirger hitte
die Uberkompensation auch nicht im Hochdeutschen, sondern in einem
ausgeprigten Ortsdialekt miinden miissen. Der republikanische Biirger
redet Baseldeutsch, um niemanden auszuschliessen! Dafiir brachten die
elsissischen Einwanderer die besten Vorbedingungen mit, denn Sprachen
und Mundarten verbreiten sich ohne Pass und Schultafel.

139



164

165
166

167

168

169
170
171
172

173
174

175

176
177

178
179
180
181

182
183
184
185
186
187

188
189
190
191
192
193
194
195
196

197
198

140

Wilhelm Martin Leberecht De Wette, «Uber das Verhiltnis der Kirche zum Staate.
Eine Vorlesung», Wissenschaftliche Zeitschrift herausgegeben von Lehrern der Ba-
seler Hochschule 5/2 (1827), S. 10. Zur Verfassungsdiskussion vgl. Bennewitz (2008),
S. 46-47, S.110-112.

Anonymus, «Die Chrischonakirche», Der Wanderer in der Schweiz 2 (1836).
Stefan Sonderegger, «Aspekte einer Sprachgeschichte der deutschen Schweiz»,
in: Sprachgeschichte (Berlin 2003), S. 2861f.

In der Sekundirliteratur wird meist auf einen Aufsatz von Morikofer von 1838
verwiesen, der die entstehende Diglossie zwischen Schriftdeutsch und Miind-
lichkeit diskutierte.

[Karl Rudolf Hagenbach], «Einige Gedanken iiber das Baseldeutsch oder <sol-
len wir in unserer Umgangssprache das sogenannte Baseldeutsche beibehalten
und in wie fern?», Baslerische Mittheilungen zur Forderung des Gemeinwohls 5
(1828), S.111-119; 6, S. 121-129.

Ebd., S. 119.

Ebd., S. 112.

Ebd., S.114.

Friedrich Fisch, Erstes Lesebuch fiir Kinder von 5 bis 7 Jahren nach der Schreib-
lesemethode (Basel 1842).

[Hagenbach], S. 127 und S. 125.

Vgl. Winfried Schulze (Hg.), Ego-Dokumente. Anniherung an den Menschen in
der Geschichte (Berlin 1996); Gerd Schwerhoff, Aktenkundig und gerichtsnoto-
risch. Einfiihrung in die Historische Kriminalititsforschung (Tiibingen 1999).
Der Dienstbotenrichter nahm Klage und Gegenrede auf, traf einen Schieds-
spruch und protokollierte gleichzeitig im Konjunktiv der indirekten Rede.
StABS, GA'Y, 1, Rosina Woog / Samuel Braunschweig, 4. Aug. 1807.

StABS, GA DD 11, Jakob Braunschweig / Raphael Braunschweig von Blotzheim,
£ 64 (1835/36).

StABS, DD 11, 1836.

StABS, GA DD 16, Levaillant / Diedisheim, 7. Juli 1841.

StABS, GA DD 14, Uhlmann / Hauser, 13. Juli 1839.

Vgl. Bennewitz (2008), S. 191-193, und weitere Gerichtsverhandlung: StABS, GA
DD11, Bloch / Levaillant, 1836.

StABS, GA DD 12, Bloch / Bonner, 13. Sept. 1837.

StABS, GA DD 9, Bloch / Bertrand, 1834.

StABS, GA CC 17, Moses Abraham von Buschweiler, 23. Aug. 1823.

StABS, GA CC 18, Aussage Debary-Sarasin, 5. Feb. 1825.

StABS, GA CC 18, Abraham Isaac, 19. Feb. 1825.

Jacob Toury, «Die Sprache als Problem der jiidischen Einordnung im deutschen
Kulturraum», in: Gegenseitige Einfliisse deutscher und jiidischer Kultur ... (Tel
Aviv 1982), S. 85.

StABS, GA CC 10, Lion Guggenheim von Lumschweiler, 1811. Aussage Schliissel-
wirt Binningen, 11. Mirz 1811.

StABS, GA CC 12, Josef Jonas von Oberhagenthal, 1816; GA CC 1, Giinzburger,
13. April 1798.

StABS, GA CC 13, August Hermann, ein Jud von Prag in B6hmen, Verhorbericht
29. Juni 1816.

Vgl. Helmut Reinicke, Gaunerwirtschaft. Die erstaunlichen Abenteuer hebrii-
scher Spitzbuben in Deutschland (Berlin 1983).

Allgemeines Intelligenzblatt der Stadt Basel, Nr.155, Nr. 161, Nr.174-176,
NT. 189 (1847).

Ebd., Nr. 189, 12. Aug. 1847.

Ebd., Nr. 175, 27. Juli 1847.

Linke, S. 159.

Ebd., S. 1.

Avisblatt, Juni 1842; Tagblatt der Stadt Basel, Juni 1842.

StABS, GA PP 1, Sara Pattagay, 1839, Nr. 244. Beibrief zum Inventar, Notar Dietz
namens der Familie Pattegay an Gerichtsschreiber Schneider, Basel 26. Nov. 1839.



5 ()




"

i




Sprachen zwischen Nationen

Volkssprachen

Auch wenn es an Verstindigung nicht mangelte, standen die jidischen
Europier im 19. Jahrhundert unter dem besonderen Verdacht, sich die
Alltagssprachen nur angelernt zu haben, aber deswegen keine dieser Spra-
chen richtig und im Kern ihres Wesens zu beherrschen. Das hing vor allem
damit zusammen, dass im 19. Jahrhundert die Nationalstaaten mit einer
ethnischen und kulturellen Zusammengehorigkeit untermauert wurden.
Dem Vaterland verliech dann zum Beispiel eine gemeinsame Mutterspra-
che die Melodie. Bereits die Aufklarung hat dieses nationale Sprachideal
ausformuliert. In Herders Sprachphilosophie verbanden sich biologische
Anlagen mit sprachlichem Laut. In der Romantik bekam die National-
sprache einen metaphysischen Status, so dass sich schliesslich entlang
des Rheins nicht mehr zwei Armeen, sondern Franzosisch und Deutsch
gegeniiberstanden. Oder wie die israelische Historikerin Shulamit Volkov
resiimiert: «Eine fremde Sprache zu sprechen, erklirte Herder, hie}, ein
kiinstliches Leben zu fiihren, den spontanen, instinktiven Urspriingen
einer Person entfremdet zu sein. Nur eine einzige Sprache ist nach Schlei-
ermacher fest einem Individuum eingepflanzt. Nur einer gehort er ganz
und gar, wie viele andere er auch spiter lernen mag. Fichte bearbeitete
und betonte die politischen Folgerungen dieser Position, und am bekann-
testen ist noch zweifellos Arndts Definition des deutschen Vaterlandes
als der Ort, wo allein «die deutsche Zunge klingt>.»'*? Wie konnte auf
dieser Folie aber ein judischer Mensch einsortiert werden, der einerseits
einer hebriischen Religion folgte, also nach Herder der urspriinglichen
Einheit von Erwihlung, Volk und biblischer Poesie entstammte, und an-
dererseits «fremde» Sprachen benutzte? Weniger die Frage der sprach-
lichen Fihigkeiten als die Glaubwiirdigkeit einer sprachlichen Identitit
wurde zu der grossen politischen Herausforderung fiir Juden in Europa.
Der Begriff «Assimilation» bezeichnet dieses Dilemma bis heute, denn er
unterstellt, dass eine Verinderung der Lebensart und -ziele nicht eigenen
Motiven folgt, sondern eine Angleichung an gesetzte Ideale einer anderen
Gemeinschaft bedeutet. Genau in diesem Sinne wurde in der Emanzipa-
tionszeit die sprachliche und wirtschaftliche Anpassung der Juden an die
Mehrheitsgesellschaft zur Bedingung erhoben, und genau in diesem Sinne
der «Assimilation» als Selbstaufgabe wurden riickblickend viele Verinde-
rungen jiidischen Lebens im 19. Jahrhundert interpretiert. Die Wertung

143



von «eigener» und «fremder», von echter versus vorgetiuschter Sprache
schwingt heute haufig noch mit, wenn wir sprachliche Verinderungen von
Individuen und Gruppen beschreiben. Und eine tiefgreifende Verinde-
rung der Sprachgewohnheiten der Juden in Europa in dieser Epoche ist
unbestreitbar. Geht es aber nur um eine Ubernahme der Sprachen der
anderen oder vielleicht eher um einen Ausbau eigener Kommunikations-
und Handlungsmoglichkeiten, iiber neue Kompetenzen, neue Medien
und neuen Wortschatz? Gaben allein die nationalen Erwartungen und
der rechtliche Anpassungsdruck den Ansporn? Wirkten nicht vielmehr
soziale, kulturelle und liberale Ambitionen als Triebfedern?

Nun scheint eine auf Basel konzentrierte Untersuchung ungeeignet,
diese Fragen zu bearbeiten, denn hier lockte weder die Aussicht auf recht-
liche Anerkennung noch wurde eine virtuelle Nationalsprache als Messlatte
fir alle angepriesen. Ein pragmatisches Nebeneinander von Idiom und
Schriftsprache, eine alltigliche Diglossie oder gar Zweisprachigkeit — so
deuten einige Linguisten den Alltag zwischen Dialekt und Standard in
der Deutschschweiz — ist bis heute die Regel.

Aber gerade aus einer Randlage zu den nationalen Paradigmen des
deutschen und franzosischen Judentums gewinnen wir eine analytische
Freiheit, konnen wir unsere Aufmerksamkeit neu ausrichten und scheinbar
automatische Abliufe auf den Priifstand stellen. Die Basler Juden waren
politisch und kulturell in die nationalen Narrative Europas eingebunden.
Verlassen wir also die begrenzte Binnenperspektive stidtischer Kommuni-
kation und schauen die jiidischen Basler in ihren kulturellen und institutio-
nellen Beziehungen iiber Stadtmauer oder Kantonsgrenze hinweg an. Als
Militirpflichtige und Steuerzahler — zum Beispiel fiir den jiidischen Kul-
tus — wurden sie in franzésischen Ministerien gefiihrt. Aus Wien konnten
sie die neuesten Partituren von Salomon Sulzer fiir die romantische Musik
im Gottesdienst bestellen. In Italien absolvierten sie ihre kiinstlerische
Ausbildung, in Heidelberg konnte man sich auch als Jude gut an der Uni-
versitit einschreiben. Selbst wenn wir uns auf den engen Lebensausschnitt
von Religionsgemeinde und konfessioneller Praxis beschrinken, ergibt sich
hier ein breites Spektrum von Sprach- und Schriftkombinationen.

Habe ich in den bisherigen Kapiteln die rasche Entwicklung von
ciner Generation zur anderen oder gar die unauffillige Akklimatisierung
in einer Sprachgemeinschaft in den Vordergrund gestellt, so soll nun die
Mehrsprachigkeit und das Nebeneinander verschiedener Sprachen und
Standards plastischer werden. Diese soziale Vielsprachigkeit muss vom
Einzelnen nicht als Biirde empfunden worden sein, denn sie erlaubte
die Verbindung von Gemeinschaft mit Individualisierung, von Tradition
mit Neuem. Kontinuititen durchziehen hier das Zeitalter von Revolution,
Emanzipation und «Régénération» des Judentums.

Die Franzosisierung des Elsass und damit auch der jiidischen Selbst-
verwaltung, Kultur und Bildung steht im Mittelpunkt dieses Kapitels. Auch
die Auslandsfranzosen in Basel reagierten darauf.

144



Der Biirgereid 1791 auf die Franzosische Verfassung

Fast ausnahmslos hatten die Basler Juden vor 1866 franzosische Papiere.
Die Generation der Immigranten hatte in den Sundgauer Gemeinden Hé-
genheim, Sierentz oder Hagenthal erstmalig einen Eid auf eine Staatsver-
fassung abgelegt. Die Nationalversammlung hatte seit ihrer Konstituierung
lange dariiber diskutiert und erst im September 1791 der Biirgerfihigkeit
dieser Elsisser und Lothringer zugestimmt. Doch die Abzeichnung durch
den Konig liess nochmals aufsich warten.20 Dann waren die Lokalbehorden
an der Reihe, den Biirgereid der Juden einzufordern, beziehungsweise die
judischen Dorfbewohner, sich beim Biirgermeister zu registrieren. Keiner
wusste recht seinen Einsatz. Die Biirgereide wurden mal kollektiv, mal indi-
viduell zwischen Dezember 1791 und April 1792 geleistet. Die Hégenheimer
waren also nicht die Letzten und nicht die Ersten, als sie im Februar 1792 den
Schultheissen dazu dringten, ihren Eid auf Nation, Verfassung und Koénig
anzunehmen und sie als Biirger des Konigreichs Frankreich einzutragen.

Der letzte Akt der Einbiirgerung der Elsisser Juden, diesmal in
der Szenerie der lokalen Machtstube, war keine einfache Veranstaltung.
Vielmehr wurden alle Komplikationen noch einmal durchgesprochen. Le-
sen wir das Protokoll der Einbiirgerungszeremonie in Hégenheim, am
Sonntag vor der Fastenzeit. Da Details des Eids der jiidischen Minner des
Ortes strittig waren, ist die Prozedur ausfiihrlich beschrieben und vom
Schultheissen nur unter Vorbehalt anerkannt worden.

«Sind auf der Gemeindestube von Hegenheim die nachgemelten Judenvon Hier, Welche
vorgebracht, der massen Ste inbalt schluess der national Versammlung, und gesetz vom

27. Herbstmonat, und 13. Wintermonat 1791 prothokoliert den 29. Dez. Willens umb

Siir Ein franc. und active biirger zu werden, den darin Vorgeschriebenen biirger Eyd,
so durch die franzosische Reichs Verfassung |...) folgender Maasen Vorgeschrieben, Ich

schwore der Naziun, dem Gesetz, dem Konig treii zu sein, und die in denne Jabren

1789, 1790 u. 1791. vor der Konstituterenden NazionalVersammlung dekretierten

Konstitution des Konigs Reichs, nach allen meinen Kraeflen aufrecht zu Erbalten. Zu

thune, und zu schworen, Auf welche Requisition, Wir Meyer. von jedem [?] Juden [?)

abgenobmen also:

[Namensliste von 81 Personen]

tiber welches alles Wir diesen ProcesVerbal aufgesetzt, Jedoch mit Vorbebalt, und an-
merkung, dassweilen Ein Jeder gesagter Juden, bey setnem abgelegten Eyd, den Huet,
und Kapen, nit bat von dem Haubt thuen wollen. und die Hiund aufbeben. mit

sagen daf$ Es wieder Ihr gesez. So solle Ibr Eyd Schrwubr fiir nichtig angeseben sein,
wenn der Willen des Gesezes wdre, daf§ Ste gesagten Eyd Zufolg unseren Gebrauch

hitten ablegen sollen.»?0!

Der Staatsvertreter flihlte sich unzureichend informiert und war unsicher,
welchen Anspruch des Nationalstaats er einfordern sollte: Reichte die
Eidesformel oder miissten auch die Handlungsabfolgen der christlichen

145



Beeidigung eingehalten werden? Hut ab oder Hut auf, Hand hoch oder
runter, wo ist die Regieanweisung?

Solche zihe Verhandlungen zum Interessenabgleich von Staatsrecht
und konfessioneller Autonomie bei der Einbiirgerung auf Gemeindeebene
waren cher ungewohnlich. Einzig aus Bischheim bei Strasbourg, Sitz des
Oberrabbinats und grosste jiidische Gemeinde in Bas-Rhin, ist die gleiche
Diskussion um Kopfbedeckung und Handschwur iiberliefert, die sogar der
Distriktverwaltung vorgetragen wurde.202 Die Nationalversammlung hatte
einen neuen Zivileid vorgesehen, der mit keiner religiosen Gesinnung in
Konflikt stand. Den Hégenheimer Parteien, die sich untereinander aufeine
Form einigten, ist deswegen keine personliche Kampfeslust anzulasten.
Schliesslich gehorten Eid und Schwur traditionell zum Objekt christlicher
Machtdemonstration. 1809 ist der Eid «more judaico», der auch in Basel
noch exerziert wurde,am Colmarer Gericht sogarwieder eingefithrt worden.
Eine speziell fiir Juden verlingerte Schwurformel und ein Handgeliibde auf
die Tora machten den Korpereid im Gericht noch im 19. Jahrhundert zu
einer diskriminierenden Angelegenheit. Insofern war die Verunsicherung
des Biirgermeisters in Hégenheim bei dieser neuen Prozedur nicht aus
der Luft gegriffen und das Selbstbewusstsein der Juden im Dorf, einen
entchrenden Schwur zu verweigern, bemerkenswert.203

Fraglos war hingegen fiir Christen wie Juden im Dorf, dass der
Schwur in deutscher Sprache abzulegen sei. Eingebettet in ein vorwie-
gend deutschsprachiges Gemeindeprotokollbuch wird der in der Verfas-
sung genannte Zivileid in deutscher Ubersetzung zitiert. Die ersten Worte
der judischen Birger der franzosischen Gemeinde fielen deutsch aus, sie
schworen auf den franzosischen Konig in Deutsch.

Alle anderen bekannten Berichte der Biirgeraufnahme der Elsisser
und Lothringer Juden zitieren die Schwurformel in Franzosisch.2* Die
neue Sprache bereitete andernorts die meisten Probleme, denn nicht alle
Juden hitten das Franzosisch verstanden und nicht alle Neubiirger hitten
eine eigenhindige Unterschrift leisten konnen, die manchmal ausserdem
verlangt wurde. In Dijon, wo sich ein bis zwei Jahre zuvor jidische Kauf-
leute aus Hagenthal angesiedelt hatten, mussten die Mianner auf eine deut-
sche Bibel schworen, um dem franzésischen Eid Nachdruck zu verleihen.

Sprachgrenze zwischen Sefarden und Aschkenasen

Die neue Biirger- und Verwaltungssprache, die tibrigens zur Zeit der
Franzosischen Revolution nur ein Drittel aller franzosischen Unterta-
nen aktiv beherrschte, hat nicht alle Juden in Frankreich mit gleicher
Wucht iiberrumpelt. Auf franzosischem Staatsgebiet, wie auch in den
Niederlanden oder in Hamburg, lebten zwei weitgehend getrennte jiidi-
sche Gruppen, die sefardischen (spanischen) und die aschkenasischen

146



(deutschen) Juden. Die geografische Zuordnung leitet sich aus den Sied-
lungsgebieten und Gelehrtenschulen im frithen Mittelalter ab. Nach der
Vertreibung der Juden aus dem spanischen Reich 1492 entstanden sefardi-
sche Exilgemeinden im 6stlichen Mittelmeerraum und in Handelsstidten
weltweit, bis nach Altona und Amsterdam. Die sogenannten deutschen
Juden waren hingegen lingst nicht mehr in den frinkischen und rheini-
schen Stiadten zu finden,sondern seit den Kreuzziigen in lindliche Gebiete
und vor allem nach Osten ausgewichen. In manchen Stidten formierten
sich aus beiden Gruppen separate Gemeinden, da sich die Familien wirt-
schaftlich und kulturell stark unterschieden. Zu Beginn der franzosischen
Judenemanzipation lebten in Paris und an der Atlantikkiiste sefardische
Familien. Sie waren franzosischsprachig und pflegten eine Aussprache des
Hebriischen, die sich im heutigen Ivrit durchgesetzt hat.2> Die grosse
Mehrheitder franzosischen Juden lebte vor der Revolution ausschliesslich
im Elsass und in Lothringen und gehorte der aschkenasischen nord-
europaischen Tradition an mit einer deutschen Alltagssprache und der
dunkleren weichen Aussprache des Hebriischen, die heute nicht mehr
gelehrt wird. Die Vogesen bildeten die romanisch-deutsche Sprachgrenze,
so dass Franzosischkenntnisse bei Juden in Lothringen bereits fiir das
7. und 18. Jahrhundert haufiger erwihnt werden, fiir die Judenschaft im
Elsass aber selten belegt sind. Bis zur Franzosischen Revolution wurde
das Alemannische im Elsass vom Landesherrn nicht in Frage gestellt.
Die elsissischen Behorden praktizierten seit dem Westfilischen Frie-
den den Ausgleich zwischen Verwaltungs- und Regionalsprache.??6 Auch
Hebraisch, die Rechtssprache der jiidischen Korporation, konnte ver-
waltungstechnisch integriert werden. Im Ancien Régime galten jiidische
Eheabsprachen auch gegeniiber Dritten, wenn die Vertrige direkt nach
der Hochzeit einem Notar iiberreicht wurden. So gaben die jidischen
Gemeinden im 18. Jahrhundert Tausende von Ehevertrigen in notarielle
Obhut, wo sie als hebriische Urkunden ohne Kommentar abgeheftet
wurden. Nur einzelne Notare haben sich die wichtigsten Daten auch in
Franzosisch exzerpiert.2?7

Die Situation inderte sich wihrend der jakobinischen und kaiser-
lichen Herrschaft nur in der Theorie schlagartig. Die Zielvorgabe lautete
nun, die deutschen Dialekte vollstindig und in allen Funktionen durch
Franzosisch zu ersetzen. Doch die Umstellung des Volksschulwesens
nahm Jahrzehnte in Anspruch. Wihrend sich Franzosisch als hohere Bil-
dungssprache ab 1808 behauptete, kam es in den Volksschulen zunachst
pflichtmissig zum Zuge. Zwischen 1833 und 1850 ist ein Anstieg der Zwei-
sprachigkeit — zumindest in den Volksschulen des Departements Bas-
Rhin — nachzuweisen. In Literatur, Publizistik, Wissenschaft und Kultus
blieb die deutsche Hochsprache weiterhin prisent. Zwischen 1800 und 1850
war die Sprachsituation also weiterhin indifferent. Mit sprachpolitischen
Massnahmen unterstrich der Staat zentrale Anliegen, doch regionale Be-
diirfnisse und Identititen schmilerten deren Wirksamkeit.208

147



Im nationalen Bildungsdiskurs geriet die alemannische Mundart dabei als

unpatriotische Sprache in Misskredit. Schliesslich wurde das Elsissische

von franzdsischen und deutschen Philologen gleichermassen mit Verach-
tung gestraft. Im Staatskalender des oberelsassischen Regierungsbezirks

von 1804 wird die Sprachsituation folgendermassen beurteilt:

«Un allemand corrompu est ’idiome des babitans de la plaine. Le francais est le
langage de tous ceux qui ont perfectionné leurs connaissances par I’étude ou par les
voyages: depuis la révolution, 'usage en est trés-répandu dans le Département. Dans
les arrondissemens [sic| au Sud du Haut-Rbin, on parle un patois composé de mots
celtiques, latins, tudesques et francais. Les cantons qui touchent au Département des
Vosges, ont un patois Lorrain de méme origine que le précédent, mais qui differe de
canton @ canton, et quelquefois de village a village. La grande quantité de lettres

gutturales en rend la prononciation trés-rude. »*%

Die zeitgenossischen Kritikpunkte am Dialeke sind uns aus der Abwer-
tung des Jiddischen seltsam vertraut: verderbt, Sprache der Ungebildeten,
Mischsprache und ein unangenehmer, rauer Ton. Die jiidische Sprache
selbst erregte dagegen in der elsassischen Sprachdebatte des 19. Jahrhun-
derts wenig Aufmerksamkeit.

Der Biirgereid in Hégenheim schuf einen symbolisch hochbela-
denen Moment, in dem die Gleichsetzung von Judenemanzipation und
Franzosisierung vollig unter den Tisch fiel. Die regionalen Sprachgemein-
schaften waren fiir die jiidische Sondersituation mitunter entscheidender
als nationale Diskurse. In der behordlichen Zweisprachigkeit im Osten der
Republik stachen die jlidischen Biirger nicht sonderlich heraus.

Erst als die Bildung wieder konfessionalisiert wurde und damit
auch die jiidische Kultus- und Schulverwaltung in die Verantwortung
ruckte, wurde die Franzosisierung des aschkenasischen Judentums ein
Sonderthema. In den 1830er Jahren kimmte man dann nicht nur weltliche
Sprache, sondern gleich auch die Ritussprache nach Pariser Muster, also
den Traditionen der sefardischen Juden.

Das Elsisser Idiom und die jiidische Kultusbehorde

Das israelitische Konsistorium entstand 1808 als zentrale Kirchenverwal-
tung der judischen Biirger Frankreichs auf Wunsch Napoleons.?!? Das
Konsistorium kann als Symbol der Authebung der jiidischen Gemeindeau-
tonomie geschen werden. Diejlidische Einwohnerschaft sollte modernisiert
werden und sich anpassen. Dieses Projekt unter dem Titel «Régénération»
fiihrte von Anfang an die Sprachassimilation auf der Traktandenliste.2!!
So sah zumindest die zionistisch beeinflusste Geschichtsschreibung nach
dem Holocaust den Zusammenhang zwischen Franzosischer Revolution,

148



rechtlicher Gleichstellung und kultureller Integration. Der illusionistische

Weg der Assimilation an eine franzdsische Identitat sollte zwangsliufig in

die Epoche des noch gewaltigeren Antisemitismus miinden. In den letzten

dreissig Jahren haben sich neben dieser Deutung andere Stimmen Gehor

verschafft, die vielschichtige Entwicklungen nebeneinander stehen lassen,
die franzosische wie jiidische Milieus parallel betrachten und Uberschnei-
dungen wie Gemeinsamkeiten betonen. Statt des Bildes einer einseitigen

Beschleunigung in eine Sackgasse ergibt sich dann eher eine differenzierte

Landkarte mit einem neuen Wegenetz, das von vielen ersehnt wurde, das

einige Koordinatenpunkte erstmals miteinander verband und dadurch

fir alle Teilnehmer zu einer Verinderung und Ausweitung des Radius’
fiihrte.?!2 Ebenso wie in der deutschen Diskussion verbanden sich mit der

Nationalsprache Vorteile von Biirgerlichkeit, Bildung, staatlicher Mitwir-
kung und religioser Modernisierung.

Die ersten Ziele der jiidischen Reorganisation legte die vornehmlich
mit Laien besetzte Versammlung von 1806, der sogenannte Grand Sanhé-
drin, aus. Zum Beispiel wurde fiir zukiinftige Rabbiner franzdsische Staats-
angehorigkeit vorgeschrieben, Kenntnisse des Hebriischen, der klassi-
schen Sprachen sowie des Franzosischen. Letzteres sollte aber erst ab
1820 gepriift werden. Die Pariser Deputierten waren sich der zweispra-
chigen Ausgangssituation sehr bewusst. Anfangs unterstanden auch die
annektierten linksrheinischen Gebiete mit Krefeld, Trier und Koblenz
noch dem Konsistorium,wo an einen sofortigen Sprachwechsel gar nicht zu
denken war. Ein Oberrabbiner im Pariser Prasidium, der aus dem Rheinland
stammte, beherrschte selbst das Franzosische angeblich nur mangelhaft
und predigte weiterhin im «Jargon».213Von dem elsissischen Oberrabbiner
Katzenellenbogen, der bis 1823 in Colmar amtete, sind nur deutsche Pre-
digten tiberliefert. Wihrend der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts blieb
die Diskrepanz zwischen der Sprachsituation im Elsass und den Sprach-
normen des Konsistoriums bestehen, was an vielen Erlassen und neuen
Schulordnungen abzulesen ist. Ohne Zweifel behielten die Elsdsser in den
Grundschulen, in der Rabbinerausbildung und in der Predigt Deutsch als
Hauptsprache bis 1850 (vgl. Abb. 8). Fiir den Schulunterricht wurde eigens
eine deutsche Ubersetzung des neuen franzésischen Katechismus von
Samuel Cahen gedruckt.?!* Noch 1848 gab die «Consistorial-Gesellschaft
der guten Biicher» in Strasbourg ein deutsches Andachtsbuch fiir «israeli-
tische Frauenzimmer» heraus.?!’ Selbst reformorientierte jiidische Intellek-
tuelle artikulierten sich in Deutsch, zum Beispiel in der deutsch-franzdosi-
schen Zeitschrift «La Régénération — die Wiedergeburt» (1836/37).

Es ist irrefiihrend, den «Jargon», der den ostfranzosischen Juden
in zeitgenossischen Quellen vorgeworfen wird, mit unserem heutigen Ver-
standnis von jiddischer Sprache gleichzusetzen. Aus Pariser Perspektive
stand der Elsisser Dialekt, egal von welcher Konfession und in wessen
Haus, im Gegensatz zur Amts- und Literatursprache. Ob es sich hierbei
um eine jildische Sondersprache oder einen anderen Ortsdialekt handelte,

149



war auf dieser Skala einerlei. Schlimmer noch, deutsche Bildung und lite-
rarische Orientierung wurden nicht geschitzt, und die deutschjiidische
Schriftvariante zum Beispiel aus dem Basler Verlag Haas passte in keine
neue Pariser Bibliothek. Die schriftsprachlichen Bildungsbemiihungen
in der deutschen Hochsprache wurden daher schlicht unter altmodi-
schem Idiom subsumiert. Wenn Olry Terquem, ein jiidischer Reformer,
die schleppende Umwandlung der Talmudschule von Metz (1821-1829) in
ein neues Rabbinerseminar nach nationalen Vorstellungen beklagte und
die jiidische Sprache des Unterrichts kritisierte, so entziindete sich diese
Kritik vor allem an der Verwendung der deutschen Sprache.?16

Ein Vergleich zur allgemeinen Sprachsituation im Elsass riickt die
jidischen Bildungsbemiihungen nimlich in ein anderes Licht: In einer
Bestandsaufnahme der elsissischen Volksschulen im Jahr 1833 bekamen
die jiidischen bessere Noten als die christlichen fiir die Umsetzung des
Lernziels Franzosisch. Unter anderem lobte der staatliche Inspizient die
Schule in Hégenheim fiir vorbildlichen Franzosischunterricht, «la fleur
des écoles alsaciennes».?!” Mit dem Guizot-Gesetz von 1833 avancierten
auch jiidische Schulen zu subsididren Bildungstrigern des Staates. Fiir Ge-
biude und Lehrergehilter konnten Staatsgelder beantragt werden. Folg-
lich bestimmten staatliche Ziele stirker das Curriculum der anerkannten
konfessionellen Schulen, auch die Erziehung zur Mehrsprachigkeit.2!8
Leider versagte die politische Munizipalitit von Hégenheim noch 1844
die ministeriellen Schulgelder fiir die jiidische Grundschule. Stattdessen
finanzierten die Familien aus eigener Tasche die Einrichtung: 196 Schiiler,
ein Lehrer fiir Franzosisch, ein Lehrer fiir Deutsch und Hebriisch und
eine Lehrerin fiir die Frauenarbeit, «ces sacrifices portent-ils de beaux
fruits» (Abb. 8).219

Rabbiner Nordmann: Akademiker, Sozialreformer
und Poet

Bis zur Anerkennung der jiidischen Religion als offiziellen Kult, die erst mit
der Religionsfreiheit auf kantonaler und eidgendssischer Ebene nach 1866
erfolgte, konnten die Basler wie Westschweizer Haushalte eine rabbinische
Betreuung nur unter der Hand erhalten. Kantoren und Lehrer wurden in
der Schweiz offiziell unter Vertrag genommen, aber Wiirdentriger und
Religionsbeamte konnten nur als Tagesgiste kommen. Meist hielten die
Schweizer Winkelgemeinden gute Beziehungen zu Elsisser Rabbinern, die
bei Festgottesdiensten, Trauungen oder kirchenrechtlichen Problemen
tatig wurden.

Ein junger Akademiker aus einer Sundgauer Viehhindlerfamilie
durfte 1834 in der jiidischen Gemeinde seines Heimatortes Hégenheim
den Rabbinatsposten antreten. Von dem franzoésischen Grenzort aus ver-

150



sorgte er anschliessend im nicht genehmigten Nebenjob Basel und klei-
nere Gemeinden wie Porrentruy, Delémont, Saint-Imier. Dieser Rabbiner
Nordmann, Jahrgang 1809, gehorte zur ersten Generation franzosischer
Konsistorialrabbiner, die noch gar kein franzosischsprachiges Seminar
durchlaufen konnten. Denn die neue Rabbinerausbildung in Metz, anfangs
noch auf Deutsch, o6ffnete erst 1829 die Tore, als Moses Nordmann schon
an der Universitit Heidelberg fiir Theologie immatrikuliert war. Mit ge-
rade einmal 19 Jahren begann er sein erstes Semester an der kompetitiven
Universitit, hatte aber zuvor in Nancy und Wiirzburg talmudische Bildung
erhalten. Wahrend seiner Studien in Heidelberg wohnte er bei Rabbiner
Fiirst.?2® Mit dem weltlichen Universititsabschluss durfte er sich beim
franzosischen Konsistorium um den Rabbinerposten bewerben. Allerdings
musste er ein franzosisches Sprachzeugnis beibringen. Sprachprofessor
Vinet der Universitit Basel attestierte ihm Sicherheit in Konversation,
Grammatik und Korrespondenz. Nach einem Aufenthalt von wenigen Mo-
naten im «indigen» franzosischsprachigen Frankreich spreche er schon
wie «un Frangais de naissance», ein leichter Akzent sei in seinem Alter
nicht mehr zu dndern. Nordmann legte noch ein weiteres Zeugnis des
Leiters des «College de Miilhausen» vor. Wohlgemerkt liegen in den Akten
keine entsprechenden Nachweise einer Qualifikation als Geistlicher!22!
Obwohl die Sprachpriifung fiir Nordmann glimpflich ausging, zeigt sie
deutlich das Diskriminierungspotential einer nationalistischen Sprachpo-
litik. In der Figur des «francais de naissance» amalgieren Buirgerrecht und
Sprache, damit steht nur dem Muttersprachler das Biirgerrecht natiirlich
zu. Der Hégenheimer schrieb sich ab sofort Moise mit Vornamen und in
der deutschen Presse «M. Nordmann».

Liest man die Predigten Nordmanns — oder seines Vorgingers
Hirsch-Katzenellenbogen —, so vergisst man die Pariser Klagelieder tiber
die Jiddischkeit der Elsdsser Geistlichen. Jedenfalls konnte, wer an ihren
Gottesdiensten nicht selbst teilnahm, ausgewihlte Festpredigten schwarz
aufweiss, in Fraktur oder Hebriisch, in Deutsch fiir Basel oder Bern sowie
Franzosisch fiir Huningue bis Avenches studieren.

Rabbiner Nordmann wirkee iiber fiinfzig Jahre von Hégenheim aus
fir die jidische Sache in der Region und prigte nicht nur mit einem
kulturell-humanistischen Religionsverstindnis, sondern auch mit einem
dezidiert sozialen Engagement die Entwicklung in der Region. Fiir die
Auslandsfranzosen in der Schweiz versuchte er iiber direkte Vorsprache
im israelitischen Zentralkonsistorium und tiber Lobbyarbeit in Paris die
Rechtssituation zu verbessern. Innerhalb der rabbinischen Hierarchie wie
gegeniiber politischen Gremien bezog er Stellung, wenn es nétig wurde
auch mit Pressearbeit, wie wir das bereits in seiner Zeitungsreplik auf den
Judenmissionar Linder gesehen haben. Die deutsch-franzosische Biblio-
grafie dieses aussergewohnlich engagierten Landrabbiners ist sicherlich
noch nicht vollstindig zusammengetragen. Aber man kann sich leicht ei-
nen Eindruck zumindest seiner literarischen Ader verschaffen, da er zu

151



Ende seines Lebens metrische Bearbeitungen talmudischer Erzahlungen
und eigene poetische Gelegenheitswerke verdffentlichte, die «Klinge vom
Jordan» (Basel 1872). Ubrigens propagierte Nordmann nicht nur die theo-
retische Schulbildung. Gewerbe- und Landwirtschaftsschulen waren die
wichtigeren Bausteine in seinem Entwicklungsmodell der elsdssischen
Judenheit. Fir die Finanzierung von Berufsbildung und Gesellenjahren
rief er einen Forderverein ins Leben.

Portugiesischer Ritus fiir die ganze Nation

Der grosse Sprachenstreit in der nationalen Vereinheitlichung des fran-
zosischen Judentums brach an ganz anderer Stelle auf, namlich an der
Frage des richtigen Hebriisch. Nicht nur die Umgangssprache, sondern

auch die Ritussprache fiel unter die Hoheit der jiidischen Kultusbehorde

und insofern unter die sefardische Meinungsfithrung in Paris. Schon 1818

hatte es in Paris eine erbitterte Diskussion um die richtige Aussprache

der hebriischen Schrift gegeben, mit der nicht nur ein wissenschaftlicher
Streit — vergleichbar der Frage zum harten oder aspirierten ¢ im klassi-
schen Latein — entschieden werden sollte. Die Entscheidung dehnte sich

auf die Liturgie aus, entweder nach sefardischem Brauch vom Mittel-
meerraum oder nach aschkenasischem aus Deutschland und Polen. Die

Lesart des Hebriischen entschied iiber Rezitation, Intonation, Melodien,
kurz den ganzen Charakter des Gottesdienstes. Das Pariser Konsistorium

sprach sich gegen die deutsch-polnische Tradition des Hebriischen aus,
weil sie fiir die Pariser Laienfithrung zu sehr mit dem Geschmack der el-
sassischen Alltagssprache und damit lindlicher Riickstindigkeit verkniipft
war.222 Gemiss Jay Berkovitz trennte die urspriinglich philologische Streit-
frage liber die Aussprache des Hebriischen bald die Elsidsser vom Rest des

franzosischen Judentums.

In den 1840er Jahren, als auch die deutschen Rabbinerkonferen-
zen erstmals in nationale Lager von Modernisten und Traditionalisten
aufbrachen, stellte das franzosische Konsistorium dann die Weichen fiir
eine verbindliche Liturgie fiir alle Synagogen im Land: i la portugaise,
also sefardischer Tradition.

152

«Pour réunir en un seul rite, en une seule synagogue, qui prendrait le nom de syna-
gogue frangaise, les deux rites particuliers qui existent actuellement sous les noms de
synagogue allemande et de synagogue portugaise. Cette réunion pourrait avorr lieu
sans obstacle, par la fusion des deux rituels, par 'introduction des mémes mélodies
religieuses, dans toutes les synagogues, et par la substitution dans la lecture de ’bébreu

de la prononciation portugaise a la prononciation allemande, également répudiee par
le goiit, par la tradition et la science. »*3



Dieser nationale Durchgriff innerhalb der jiidischen Kultusverwaltung
verletzte die religiose Identitit der Elsisser Juden empfindlich — wurde
aber nicht so radikal vollzogen. Zusammen mit den weiteren Punkten des
Zukunftsprogramms des Konsistoriums von 1846, nimlich zur Stellung
der Frau, zur Bedeutung der Beschneidung etc., kam es im Elsass zur
Lagerbildung unter Laien und Geistlichen, einige Gemeinden drohten
mit dem «Schisma».224

Nicht Biirgersprache versus judischer Sprache standen in dieser
erhitzten Debatte am Schluss im Wettstreit, sondern unterschiedliche
jidische Landsmannschaften und eine 6konomische Elite gegeniiber einer
demografischen Mehrheit.

Colmarer Kultusbehorde arbeitet in Jiidisch-
deutsch

Die Registratur des israelitischen Zentralkonsistoriums findet sich heute
noch im 9. Bezirk in Paris, um die Ecke der Grande Synagogue von 1874, die
weiterhin als grosste Synagoge Frankreichs ein sehr reprisentatives Gottes-
haus abgibt. In dem Verwaltungsgebiude des Consistoire Central kann man
die historische Ablage durchst6bern, zwar in der ungeheizten Pfortnerloge,
aber dafiir in recht urspriinglicher Ordnung. Dagegen ist die Titigkeit der
regionalen Kultusbehorden im 19. Jahrhundert mehr schlecht als recht zu
rekonstruieren. Die Archive der Gemeinden und Regionalkonsistorien im
Elsass sind durch die deutsche Besatzung und Judenverfolgung weitgehend
zerstort. Nach dem Krieg kam es durch Rettungsaktionen und auch privaten
Transfer in die USA zu einer weiteren Aufteilung der Aktenbestinde, ein
kleiner Krimi der Archivgeschichte.??’ Heute kann man also in Cincinnati,
Paris, Jerusalem und im staatlichen Archiv des Haut-Rhin Unterlagen zum
judischen Gemeindeleben im Sundgau (und damit zu den Basler Juden)
finden, aber aus den verstreuten Blittern ergeben sich mehr Liicken als
Struktur. Meist ist ein Vorgang nur auf der Seite der iibergeordneten Be-
hérde — Prifektur, Innenministerium oder Pariser Konsistorium — belegt.
Der einzige Arbeitsvertrag eines Vorsingers, den ich fiir die erste
Hilfte des 19. Jahrhunderts finden konnte, ist in der elsdssischen Hauptge-
meinde Wintzenheim bei Colmar 1804 unterzeichnet worden.?2¢ Der Kantor
Meyer Hirsch —der Bruder des Verlegers Coschelsberg in Basel —wurde aus
Hagenthal bei Basel abgeworben, um den Gottesdienst der Consistorial-
gemeinde zu leiten, zu allen Betzeiten die Synagoge aufzuschliessen und
zu schiachten. Der Vertrag liegt in den staatlichen Personalakten zum Kult,
eine «beglaubigte Kopie» eines Gerichtssekretirs in Colmar. Im strengen
Sinn aber keine Kopie, sondern eine franzosische Ubersetzung, denn die
jidische Gemeinde hatte ihrerseits ein deutsches Dokument eingereicht,
das dem originalen Arbeitsvertrag in hebriischer Schrift entsprechen sollte.

153



An diesem Schriftstiick leuchtet auf, was wegen der Zerstérung der Ak-
tenbestinde nur noch selten belegt ist: Mindestens vierzig Jahre lang ist
im Colmarer Konsistorium die jiidischdeutsche Schriftsprache fiir den
internen Verkehr beibehalten worden, neben Deutsch, Hebriisch und vor
allem Franzosisch fiir den Behordenkontakce.

Das «Konsistorium Colmarer Bezirks» hatte sich auch Briefpapier
mit lateinisch-deutschem Briefkopf machen lassen.??” Die deutschen Brief-
texte sind — soweit erhalten — ausnahmslos in hebriischer Handschrift,
manchmal mit franzésischen Ausdriicken, manchmal mit hebriischen
Ausdriicken durchsetzt.

Zum Beispiel in einer langwierigen Affire um ein Prisidiumsmit-
glied der jiidischen Selbstverwaltung sind solche jiidischdeutschen Texte
erhalten: Seit der Einrichtung des Konsistoriums gehorte Monsieur Braun-
schweig, ein gebiirtiger Wintzenheimer, zum Gremium, ein exckutives Amt.
Der Laienvertreter wurde von einzelnen Gemeinden schon seit Jahren
wegen ungerechter und eigenniitziger Besteuerung angegriffen, doch von
seinen Kollegen im Regionalkonsistorium gestiitzt.228 Erst aufgrund einer
falsch deklarierten Spendensammlung liess das Colmarer Konsistorium
die Riickendeckung fiir Jacques Braunschweig fallen. Jetzt musste Braun-
schweig personlich beim Zentralkonsistorium in Paris die Wellen glitten
und in der Schnelle selbst zur Feder greifen:

«Ich werde mich auch beeiferen threm Begeren in Ortnung geniigen zu leisten, das es
aber bis dabin nicht geschabe, so wie es Leon Bloch chant [ve?) getan hate, war blos
die Ursach davon, weilen mir besonders viel daran gelegen ist, ihnen meine Herrn

diese Affaire griintlich von threm Ursprung abn bis auf diesem Tag bekannt zu machen,
[...] bis meine Antwort bei ibnen abn gelangt sein wirt, welche ich thnen obne Auf
schub tiber machen werde, bite sie mirs nicht in Ubel auf zu nebmen das ich ibnen

nicht auf franzdsischer Sprache gegen werdigs gemeldet habe weilen ich darinnen

obnerfabren bin, meine Haupt antwort auf ibrem Begebren werde ich der Ortnung
gemes auf Franzosisch abfassen lassen, ich babe die Ebre sie hochachtungsvoll zu

grissen.» [Umschrift]229

Sogar die Ortsgemeinden hatten beim Zentralkonsistorium schon an-
gezeigt, dass der Oberaufseher Braunschweig nicht einmal die kleinste

Spur Franzosisch konne, wohl wissend, dass sie die Interessen des Zen-
tralkonsistoriums ansprechen mussten, um Hilfe gegen den lokalen Filz zu

erhalten.? Braunschweig spekulierte darauf, dass das Prisidium in Paris

eine judischdeutsche Mitteilung zur Kenntnis nehmen wiirde, wusste aber
auch, dass dann noch nachgebessert werden musste. Das Zentralkonsisto-
rium duldete weitgehend die innerelsissische Schriftsprache und war froh,
wenn die Elsdsser tiberhaupt in irgendeiner Weise berichteten.

Auch die amerikanische Historikerin Paula Hyman konstatiert

im Rahmen ihrer griindlichen Recherche zum Unterelsass, dass «Judeo-
Alsatian» fiir die Verwaltung in Strasbourg bis ins spite 19. Jahrhundert

154



ublich war.?*! Sie nimmt dies vor allem als Hinweis auf einen traditionellen
jiidischen Dialekt, auf mangelnde Sprachkompetenz. Briefe wie der oben
zitierte von Jacques Braunschweig zeigen aber eine sichere Beherrschung
deutscher Floskeln und feiner Wendungen. Allein die gewihlte hebriische
Schreibweise steht in jidischer Tradition.

In den elsissischen Regionalkonsistorien wurde die deutsch-fran-
zosische Sprachgrenze bewiltigt, aber vielleicht auch gepflegt. Denn die
eigene Schriftsprache im Binnenverkehr verstirkte natiirlich die Haus-
macht der jiidischen Verwaltung: Alle Petitionen, Beschwerden etc., die
von den Landgemeinden eingingen, wurden fiir einen Bericht nach Pa-
ris erst einmal «iibersetzt». Und solch eine Ubersetzung benétigte, wie
beim Kantorenvertrag von 1804 zu sehen, einige Bearbeitungsschritte. Wer
aus dem Sundgau direkt auf Franzosisch nach Paris schrieb, hatte mehr
Chancen auf Gehor.

Bruderschaften und private Vereine

Aus den franzosischen Vororten von Basel sind einige interessante Ver-
einsbiicher aus dem 18. und 19. Jahrhundert erhalten. Erst vor kurzem sind
Protokollbiicher von lokalen Bruderschaften und értlichen Friedhofsverei-
nen in die Sammlung des Jiidischen Museum der Schweiz eingegangen.232
Sie bergen einen Schatz an Informationen iiber die Selbstorganisation und
Normen dieser lindlichen Gemeinden im Umkreis von Basel. Wir konnen
Konflikte und soziale Ausgleichmechanismen herauslesen, insbesondere
auch die Verinderung des dérflichen Solidarnetzes aufgrund der Migration
in die Stidte. Eine schon 1730 in Hégenheim beurkundete Beerdigungsbru-
derschaft, eine sogenannte Chewra Kadischa, hatte sich zwischenzeitlich
auseinanderdividiert und erst 1872, als die aktiven Mitglieder ausblieben,
wieder zusammengeschlossen. Rabbiner Nordmann schlug diesem Verein
ubrigens vor — das konnen wir aus den Vereinsprotokollen entnehmen —,
sich einem neuen Zweck zu widmen, nachdem die urspriingliche Auf-
gabe der Totenehrung schon linger vom Gemeindeverband iibernommen
worden war. Die Bruderschaft solle Geld fiir Leihbiicher fiir arme Schiiler
sammeln. Vorziiglich konne man Bibeln und Gebetbiicher, aber im Notfall
auch andere Schulbiicher anschaffen.

Neben den soziokulturellen Daten ist aus solchen Manuskripten
die Veranderung der gemeinsamen Dorfsprache herauszulesen — vielmehr
miihselig zu entziffern. Alle diese Vereinsbiicher sind {iber Jahrzehnte fort-
geschrieben worden. Sie zeigen einen chronologischen und einen sozia-
len Querschnitt. Mitglieder aller Familien sind namentlich verzeichnet,
verschiedene Aktive haben Protokolleintrige vorgenommen, und von
den festgehaltenen Takanot (Statuten) erwartete man, dass sie von allen
Vereinsmitgliedern verstanden und beherzigt wurden.

I55



Auffallig ist fiir diese materiellen Zeugnisse der jiidischen Gruppen-
sprache, dass sich die jiidischdeutsche Schreibweise vom 18. Jahrhundert
bis zum Auslaufen der Vereine nach 1870 behauptete. Sogar die Namen
der Mitglieder sind bis in die 1860er Jahre in hebriischer Schrift notiert.
Die Friedhofsgesellschaft von Hagenthal begann noch um 1850 ein neues
Stammbuch, das bis zu den letzten Eintrigen nach dem Ersten Weltkrieg
in hebriischer Schrift gefiihrt wurde. Nur die Namen der ausgewanderten
Anteilseigner erscheinen in lateinischer Version.

Innerhalb dieser einheitlichen Schrift sicht man dagegen deut-
liche Verinderungen der Sprache. Exklusiv hebriische Ausdriicke zu
Gottesdienst, Vereinsaufgaben und zum Kalender bis hin zu Bibelzitaten
nehmen zwar ab, sind aber im 19. Jahrhundert noch iiblich. Hebriische
und deutsche Formulierungen stehen gleichwertig und sozusagen unbe-
kiimmert nebeneinander, Hebriisch ist manchmal durch Quadratschrift
ausgezeichnet. Jiddismen in Syntax und Lexemen werden dagegen ab
1810 sehr selten. So verschwindet zum Beispiel das jiddische «is» fiir «ist»
oder «nit» anstelle von «niche». Als eingedeutschte hebriische Ausdriicke
bleiben «vergorelt» (ausgelost) und «geknast» (mit Geldstrafe belegt) in
Gebrauch.

Statt einer Wende zum Franzésischen setzt in der napoleonischen
Zeit eine Wende zum Hochdeutschen in hebriischer Schrift ein. Die fran-
zosische Amtssprache schligt sich nur in einzelnen Ausdriicken nieder. So
wird auch der «procés verbal», die «procuration» und die «vérification»
ins Jidischdeutsche transkribiert.

Das Buch der Synagogengemeinschaft von Hégenheim — dort
wurde 1816 nach dem Kriegsverlust ein Neubau nétig, den die Gemeinde
privat finanzierte — ist im Unterschied zum Chewrabuch im selben Ort
viel stirker jiddisch gefirbt.?3* So verwendet die Hausordnung, auf die
man sich vor der Einweihung des Neubaus einigte, klassische jiddische
Ausdriicke sowie doppelte Verneinung und Ellipsen, die fiir Mundarten
typisch sind.

«Statuten fiir die Synagoge Hegenbetm vom 28. Elul 1821
1. s0ll °im Bethaus ® nit geschmust werden °ganze Gebetszeit°

[.]

4. 50l keiner kein Kind in die Schul bringen wo nit 4 Jabr alt ist. Und kein Metchi

gabr nit auch in die Weiberschul nit.

[...]

6. soll keiner wobr den °Torapult® steben °zum Beten® sonder Erlaubnis von die

Tebutierte.»
[Umschrift und Ubersetzung fiir °Hebriische Worter® S.B.]234

Das Verb «schmusen» meinte keine korperlichen Intimititen, sondern
Unterhaltungen iiber das Geschift, Maklerei und die Geriichtekiiche {iber
Ernte, Pariser Wechselkurse und Ganten, eben die berufliche Netzwerk-

156



arbeit, die heute in der amerikanischen Umgangssprache unter «shmoo-
zing» fillt. Der «Deputierte» ist dagegen ein neues Wort fiir den vom
Colmarer Konsistorium entsandten Oberaufseher. In diesen Hégenheimer
Protokollen wird ausserdem repartitioniert, soumissioniert und exequiert,
par avance, mit accord oder mit procent gerechnet. In einem Protokoll-
buch der jiidischen Gemeinde in Trier, die auch zum franzosischen Kon-
sistorium gehorte, hat Annette Haller genauso die rasche Ubernahme
franzosischer Fachtermini in die Gemeindesprache festgestellt. Selbst die
Tage seien nach dem Revolutionskalender angegeben worden, obwohl es
sich um ein gruppeninternes Biichlein handelte.?5

Fiir mich beweisen diese ziigigen Ubernahmen franzosischer Lexik
die Durchlissigkeit und Dynamik der jidischen Gruppensprache. Ein
elitirer Sprachlenkungsprozess sihe anders aus, denn den Rabbinern und
Lehrern derselben Ortschaft lag vor allem an der Unterscheidung der
franzosischen und deutschen Sprachregeln. Der Verleger Coschelsberg
verwandte dasselbe jlidischdeutsche Schriftsystem fiir die neue Bibelaus-
gabe, die er gerade ankiindigte (Abb. 20), aber keine Jiddismen. Als der
Synagogen-Neubau in Hégenheim im September 1821 eingeweiht wurde,
hielt der junge Hilfsrabbiner des Ortes eine geschliffene Ansprache, die
sich die Basler reformierten Pastoren spiter bei Haas bestellten und in
thren Predigtsammlungen abhefteten.?3¢

Die Weiterverwendung der jiidischdeutschen Schrift in der Region
steht also vor allem fiir die soziale Kohision. Sie formte eine materielle,
grafische Kulturidentitit. Sie zeigt deswegen keine Sprachkompetenzen
oder ethnischen Sprachgrenzen an. Der «Schmuser» war im 19. Jahrhun-
dert noch fiir alle Basler ein allgemein gebriuchlicher Ausdruck und liess
vor allem an den kommenden Viehmarkt denken.’

Schriften der Basler Synagogengemeinde

Auch die deutschsprachige Gemeinde in Basel benutzte weiterhin die
hebraische Schrift fiir zentrale Dokumente. Die Statuten der Gemeinde,
ihrer Armenkasse und Vereine sind mindestens bis 1860 in Standard-
deutsch in jiidischer Handschrift beurkundet und vom Laienvorstand
unterschrieben.?38

Was fiir den lateinischen Leser wie Hebriisch aussehen mag, ent-
puppt sich bei einer Umschrift der einzelnen Buchstaben ins ABC als stil-
sicheres Vereinsdeutsch, das eher die Ausbildung der Herren auf Handels-
schulen als eine jiidische Organisationsform verrat. Einige Ausdriicke wie
«Komptabilitit» anstatt Buchfiihrung zeigen den franzésischen Einfluss in
der Terminologie, die in jiidischdeutsche Form gegossen wurde. Manch-
mal mit Hilfestellung, so wurde die Bezeichnung «Chef des Finanziellen»
schon im Original in Franzosisch in Klammern daneben geschrieben.

157



Auszug aus den jiidischdeutschen Gemeindestatuten von 1860:

«Der chef des Finanzdepartements fertigt die vierteljabrlichen Steuerrodel aus, besorgt
deren Eingang und bestrentet die Ausgaben, fiibrt die Komptabilitit, legt halbjibrlich

Rechnung ab, zundchst den beiden Kollegen, sodann legt er solche, mit Genebmigung
oder den Bemerkungen der letzteren verseben, der Gemeindeversammlung vor.

Er kann von sich aus milde Gaben an Nothleidende verabreichen, nie aber darf eine

derartige Spende den Betrag von fiinf Franken tibersteigen, ansonsten thm hiezu die

Zustimmung eines anderen Vorstandsmitgliedes erforderlich ist.

Der cheflateinische Transkription im Original erginzt] des Finanziellen macht
es sich zur Pflicht, treu und gewissenbaff in Ausiibung seines Amtes zundchst auf
Ttlgung der bestebenden Passtven zu seben, allfellige sich ergebende Baariiberschiisse

und iiberbaupt die Activen der Gemeinde solid und nutzbringend anzulegen, in Ver-
einbarung mit seinen Kollegen.

Er hat tiberdies samtliche Schriffen und Dokumente, welche die Gemeindeangelegen-
beiten betreffen, in Verwabrung zu nebmen und wie seine iibrigen, eigenen Papiere

von Wichtigkeit zu biiten.» [Umschrift] 239

Auch wenn sich die Laienfiihrer der Gemeinde untereinander Kurznach-
richten, damals drei Zeilen auf einer Visitenkarte, zukommen liessen oder
Reisende mit einer Empfehlung weiterschickten, schrieben sie Jiidisch-
deutsch. Daneben sind Kassenbiicher und Platzregister der Gemeinde
manchmal weniger leicht zu entziffern, weil sie die Notation und damit
auch Namen, Abkiirzungen und Ausdriicke wechseln.

Wenn Schweizer Behorden die Unterlagen der Gemeinde einsehen
wollten,wurden sie erst zu diesem Zweck in deutsche Schriftform gebracht,
Die Religionsgemeinde in Basel ist also meines Wissens nie zu einer Schrift-
umstellung aufgefordert worden, was sicherlich dem inoffiziellen Status
dieses Vereins geschuldet ist.

Die erhaltenen Schriftstiicke konfessionellen Lebens auf franzosi-
scher wie schweizerischer Seite der Grenze bezeugen damit eine formale
Kontinuititvom 18. bis ins spite 19. Jahrhundert. Die Vereinsbiicher hatten
den Zweck, die Tradition und Rechtsanspriiche der Gruppe formal wie
inhaltlich zu sichern. Es mag teilweise dem symbolischen Objektstatus
dieser Biicher geschuldet sein, dass die Schriftrichtung vom Jiddischen
bis ins franzosisierte Hochdeutsche beibehalten wurde. Seit den 1820er
Jahren iiberwog die phonetische Orientierung am Hochdeutschen, ab
1830 spiegeln sich orthografische Eigenheiten des Schriftdeutschen in
der hebriischen Schreibweise. Die Schriftkultur der Stadtgemeinde oder
Intellektueller veredelte damit die traditionelle jiddische Schriftkultur
mit einem neuen Sozial- und Bildungsprestige. Die Buchkultur der jiidi-
schen Aufklirung und die Coschelsberg-Ausgaben in Basel haben insofern
doch eine Entsprechung in der sozialen Praxis in der Region gefunden.
Der Jiddisch-Spezialist Steven Lowenstein sieht den Gebrauch des Jii-
dischdeutschen im spiten 19. Jahrhundert vor allem als Zeichen ortho-
doxer Selbstbehauptung.?40 Fiir franzosische Juden im Oberelsass und

158



in der Schweiz trennten sich an der Schrift aber nicht Traditionalisten von
Reformern. Die Gemeindeiltesten in Basel sind zum Beispiel eher auf
der Seite der Reform zu suchen. Sie gehorten seit dem ersten Jahrgang
der Pariser Zeitschrift fiir Reformjudentum zum Abonnentenkreis.24!
Eher konnten in dieser Schriftvariante die Bildungsunterschiede inner-
halb der Gemeinde konfliktfrei ausgeglichen werden. Die Sonderform
des Jidischdeutschen bot den Elsisser Juden sogar ein konfessionelles
Schlupfloch, um die deutsche Sprache neben der Landessprache Fran-
zosisch beizubehalten.

Was fiir die Gemeinschaft kulturelle Identitit bot, musste deswegen
dem Einzelnen nicht unbedingt niitzlich sein. Die belesenen mehrspra-
chigen Gemeindevorstinde und Geistlichen beherrschten den jiidisch-
deutschen Standard einfach als eine zusitzliche Variante. In dieser Bil-
dungsschicht konnen wir sehen, dass die Sprachen wie Schriften je nach
Situation gewechselt wurden. Wer jedoch aus einer kurzen Schulzeit nur
die jiidischdeutsche Schriftvariante mitnahm, konnte in Alltag und Beruf
nicht leicht auf deutsche und franzésische Schrift umstellen.

Hebriisch in Ritus und Brauchtum

Geht man heute tiber den Verbandsfriedhof in Hégenheim, auf dem im
19. Jahrhundert auch die Migranten der Nordwestschweiz beigesetzt wur-
den, dann fallen einzelne deutsche oder franzosische Namensziige und
Ortsnamen auf. Doch iiberwiegend sind die Inschriften und Lobpreisun-
gen in Hebriisch. Sicherlich zeigt die Schrift in Stein am allerwenigsten
von der sprachlichen Identitat des Verstorbenen. So wie man auch fiir
die Torawimpel annimmt, dass Religionslehrer oder Gelehrte die Schrift-
ziige fur die kiinstlerische Gestaltung vorgezeichnet haben, erhielten die
Steinmetze Vorlagen zum Schriftsatz von gelibter Hand. Aus Hégenheim
sind einige dieser Blaupausen erhalten geblieben. Womaglich sind die
religiosen Namen, die insbesondere bei Frauen im Laufe des Lebens selten
aufgerufen oder niedergeschrieben wurden, erst in diesem Moment der
Grabsteinstellung dem Kanon der religiosen Namen angepasst worden.
Noch vor wenigen Jahren erziahlte mir eine alte Dame aus einer jurassi-
schen Viehhindlerfamilie, dass der Rabbiner ihren jiddischen Rufnamen
Scheinle fiir den Grabstein nicht akzeptiere und durch einem biblischen
Vornamen ersetzen wolle. In der Grabsteininschrift materialisiert sich
Sprache und Schrift vor allem als kulturelles Emblem.

Im Basler Vorort lauteten bis 1820 alle Auftrige an die Steinmetze auf
Hebriisch. Seitdem wurden Personenstandsangaben in weltlichen Spra-
chen iiblicher, aber der Haupttext blieb hebriisch. Nur ausnahmsweise
ist deutsche Prosa zu finden. Lediglich als Kompromiss, so die wissen-
schaftliche Dokumentation zum jiidischen Friedhof in Hégenheim, ist

159



Deutsch in hebriischen Buchstaben zu finden. In Hamburg ist das im
friihen 19. Jahrhundert dhnlich gehandhabt worden, in Berlin hingegen
war seit 1810 Jiidischdeutsch erlaubt.242

Im religiosen Ritus hielt man in der Nordwestschweiz eher am
hebriischen Sprach- und Schriftgebrauch fest, auch wenn dessen aktive
Ausiibung nur wenigen religiosen Funktionstrigern zukam. Dies kénnen
wir heute noch an den Judaica in Synagoge und Museum ablesen: Beschnei-

dungsbiichern, Torawimpeln und Spenderinschriften auf Toraschmuck
(Abb. 28).

Ein Citoyen verewigt sich im Gebetbuch

Wiren so viele Gebetbiicher wie Grabsteine erhalten, hitten wir ein dyna-
mischeres Bild der Literalitit und Sprachenvielfalt. Ich denke noch nicht
einmal an die Biicher selbst, Uberarbeitungen, Ubersetzungen und Kom-
mentare des synagogalen und privaten Gebets, sondern an die Vorsatz-
blitter und Umschlige dieser Biicher. Im 18. und friihen 19. Jahrhundert
entstanden dort —wie in christlichen Gebet- und Gesangbiichern — kleine
Familienchroniken: Besitzereintrige, Geburts- und Todestage von den
Angehorigen. Um 1800 waren diese religiosen Erbstiicke oftmals noch die
einzigen Biicher eines Haushalts, aber das flichendeckend. Sie materiali-
sierten familiire und konfessionelle Identitit und zumindest eine passive
Zugcehorigkeit zu einer schriftlichen Kultur. Handschriftliche Eintrige
an dieser Stelle erfiillten nicht nur praktische Zwecke, sondern bewiesen
auch eine individuelle Lese- oder Schreibfihigkeit.

Ich konnte bisher nur zwei Gebetbiicher aus lokalem Besitz iden-
tifizieren, die den Sprachwandel um 1800 in den persénlichen Signaturen
zeigen, eines aus der Basler Familie Wolf (Abb. 11) und eines aus einer
Hagenthaler Familie Dreyfus: Ein schoner hebriischer Druck der Buss-
gebete nach elsissischem Ritus von 1775/76, das Titelblatt ist mit Zier-
leisten ausgeschmiickt und wirbt mit Amsterdamer Typen, ist heute in
bedauerlichem Zustand. Der Buchriicken ist gebrochen, nur noch die
Fadenbindung hilt die angestossenen Seiten zusammen, und unten links
sind die Seiten graubraun abgegriffen. Immerhin ein gutes Zeichen dafiir,
dass das Buch nicht nur im Schrank stand, bevor es im Schejmes der
Israelitischen Gemeinde landete (wo Abfallpapiere mit Gottesnamen ver-
wahrt werden) und vor kurzem erst in die Sammlung des Jiidischen Muse-
ums gelangte. Das vordere und das hintere Einschlagblatt zeigen weitere
Gebrauchsspuren: Tuscheeintrige bedecken die Seiten, Besitzereintrige
dringen sich ineinander, verschiedene Handschriften und im unteren Teil
auch Schreibproben kreuzen sich. Eine zeitliche Abfolge der Beschriftung
ist nicht mehr zu erkennen, und manche Eintrige sind verknittert oder
unter Flecken verschwunden. Macht man sich die Miihe der Entzifferung,

160



so haben sich zwei Hauptautoren auf diesen beiden Seiten verwirklicht:
Feibel ben Haijm und dessen Sohn Rafael Dreyfus aus Niederhagen-
thal. Beide haben sich mehrmals in hebriischer und deutscher Kursive
als Buchbesitzer verewigt, allein Vater Dreyfus verrit auch ein Datum:
«Diefies heylige Buch [...] geherth zu dem Feilix Dreyful wohnhaft in
Niderhagenthall geben [?] den 16ten 7bres 1786».243 In diesem vorrevo-
lutionidren Eintrag in deutscher Schrift schreibt er sich «Feilix». In den
jidischdeutschen Eintrigen gehoren die Bussgebete dem «Feibel ben
Haim» oder dem «Sohn von Feibel Treiwus». Im hinteren Einschlagblatt hat
der Sohn die Feder- und Fingeriibungen seiner Identitit fortgesetzt. Eine
Einschreibung lautet: «Dieses Bet Buch ist zu giherg den Citoyen Raphael
Dreyfus .» Die deutsche Schrift trigt die biirgerliche Selbstvergewisserung,
und der Ort dieser literalen Aneignung ist das Nachblatt des hebriischen
Gebetbuches. Aus der Basler Familie Wolf ist ein dhnliches Register der
Selbstbezeichnungen zu sehen: In weltlicher Schrift wird der 6konomische
Aufstieg zum «Tabakfabrikanten» im Besitzereintrag festgehalten (Abb. 11).

161



199

200

201
202
203
204
205

206

207

208

209
210

211

212

213
214

215

216
217

218

219
220

221
222

223

162

Shulamit Volkov, «Sprache als Ort der Auseinandersetzung mit Juden und Juden-
tum in Deutschland, 1780-1933», in: Das jiidische Projekt der Moderne (Miin-
chen 2001), S. 86.

Zum Vollzug der biirgerlichen Gleichstellung durch den Zivileid s. David Feuer-
werker, [’ émancipation des Juifs en France de ’Ancien Régime 4 la fin du Second
Empire (Paris 1976), S. 401 ff.

ADHR, E-Dépot 48, Série D: Registres de 'administration municipale, Feb. 1792.
Feuerwerker, S. 437—441.

Vgl. Lisa M. Leff, «The Jewish Oath and the Making of Secularism in Modern
France», Leo Baeck Institute Yearbook 58 (2013).

Feuerwerker, S. 405—445.

Um 1820 sei der Sprachwandel der sefardischen Juden abgeschlossen gewesen,
so Jay R.Berkovitz, The Shaping of Jewish identity in nineteenth century France
(Detroit 1989), S. 91.

Zur historischen Sprachsituation im Elsass ist das Standardwerk immer noch:
Paul Lévy, Histoire linguistique d’Alsace et de Lorraine (Paris 1929). Eine Dis-
kursanalyse zur Etablierung des Gegensatzes von Mundart und franzosischer
Volkssprache zwischen 1790 und 1794 leisteten Michel de Certeau, Dominique
Julia und Jacques Revel, Une politique de la langue. La révolution francaise et les
patois (Paris 1975), vgl. auch Marie-Noéle Denis und Calvin Veltman, Le Déclin
du dialecte alsacien (Strasbourg 1989).

André Aaron Fraenckel, Mémoire juive en Alsace: Contrats de Mariage au
XVIIIéme siecle (Strasbourg 1997), S. XIII ff.

Frédéric Hartweg, «Die Entwicklung des Verhiltnisses von Mundart, deutscher
und franzosischer Standardsprache im Elsafl seit dem 16. Jahrhundert», in:
Sprachgeschichte. Ein Handbuch (Berlin 2003).

Annuaire du Département du Haut-Rhin pour I"an XIIT (Colmar 1804), S. 223 f.
Vgl. Phyllis Cohen Albert, The Modernization of French Jewry. Consistory and
community in the nineteenth century (Hanover 1977); Paula Hyman, Emancipa-
tion of the Jews of Alsace (New Haven 1991).

Pierre Birnbaum, Jewish Destinies. Citizenship, state, and community in modern
France (New York 2000), S. 11 ff. zum Essai von Abbé Gregoire «sur la régénération
physique, morale et politique des Juifs» (1787) und der Bedeutung der Sprach-
assimilation.

Vgl. hierzu den aktuellen Sammelband von Jonathan Zvi Kaplan und Nadia Ma-
linovich (Hg.), The Jews of modern France. Images and identities (Leiden 2016);
sowie Heidi Knorzer (Hg.), Expériences croisées. Les Juifs en France et en Alle-
magne aux XIXe et XXe siecles (Paris 2010).

Gemeint ist Emanuel Deutz, vgl. Berkovitz, S. 91 und S. 194.

Samuel Cahen, Précis élémentaire d’instruction religieuse et morale pour les
jeunes francais israélites (Paris 1820).

Meir (Max) ha-levi Letteris, Tahnune bat Yehudah. Andachtsbuch fiir israeliti-
sche Frauenzimmer zur 6ffentlichen und hiuslichen Andacht, hg. von der Kon-
sistorial-Gesellschaft der guten Biicher des nieder-rheinischen Departementes
(Strasbourg 1848), jiidischdeutscher Druck wie die Erstauflage Prag 1845.

Vgl. Albert, S. 242 ff.

[Samuel Cahen], «Souvenirs d’un voyage en Alsace», Archives Israélites de France
5 (1844), S. 610; vgl. Hyman, S. 103.

Jeffrey Haus, «Liberté, égalité, utilité. Jewish education and state in nineteenth-
century France», Modern Judaism 22 (2002), S. 1-27.

[Samuel Cahen], Souvernirs (1844), S. 610.

Chaumont, S. 586—588; Michael Brocke, Biographisches Handbuch der Rabbiner
Bd. 2 (Miinchen 2009) und Bennewitz (2008), insbes. S. 124—137 und S. 236-242.
LBI N.Y., AR 2863 / AR 2800, fol. 2486-9.

Berkovitz, S.147. Berkovitz betont, dass das Konsistorium dem Erwartungs-
druck des Innenministeriums folgte.

Fragenkatalog zur Wahl des franzosischen Oberrabbiners 1846, Rundschreiben
des Consistoire Central, zitiert nach Albert, S. 385f.



224

225
226

227
228

229

230
231
232

233
234
235
236
237
238

239

240
241
242

243

163

Aus Hégenheim liegen dazu zwei gegensitzliche Eingaben mit Unterschriften
vieler Gemeindemitglieder vor: CIP, series ICC 11, 7. Juni 1846, und LBI N.Y,,
AR 2863, fol. 198, 203.

Lisa M. Leff, «Zosa Szajkowski, historien et voleur d’archives juives frangaises»,
Archives Juives 49/1 (2016).

ADHR, V 574, Vertrag zwischen Meyer Hirsch (vertreten durch seinen Vater Sa-
muel (?) Hirsch) und der Gemeinde Winzenheim, in Abschrift, August 1804.
ACIP,1EIL 3, 1827.

ACIP, 1 E II. Consistoire de Colmar: affaires contentieuses, 1827—1845, und YUA,
FCC, Box 5/3.

ACIP, 1 E II. 4, Jaques Braunschweig an Prisident des Zentralkonsistoriums,
17. Marz 1833.

ACIP, 1 EII 2, Gemeinde Thann an Zentralkonsistorium, Feb. 1827.

Hyman, S. 66.

JMS 1591, Registerbuch und Beerdigungsvorschriften der Chevra Kadischa von
Hegenheim, 1730-1874, Leihgabe von Jacques und Jacqueline Bloch-Nelken, Basel.
JMS 1592, Register des Friedhofes von Niederhagenthal, «Cahier du cimetiére
d’ici, de la communauté sainte de Niederhagenthal», 1848—1920, Leihgabe von
Jacques und Jacqueline Bloch-Nelken, Basel. Ich konnte die Biicher des Fried-
hofvereins Hégenheim (1700ff) nicht sehen, die Achilles Nordmann vorlagen,
teilweise transkribiert in: Achilles Nordmann, Der Israelitische Friedhof in He-
genheim in geschichtlicher Darstellung (Basel 1910).

«Memerbuch Hegenheim» (Eigentimer- und Kassenbuch der Synagogenge-
meinde 1816—1867). Original im Consistoire Israélite Haut-Rhin, Kopie und Tran-
skription von Peter Wyler im Jiidischen Museum der Schweiz, JMS 732.

Ebd., fol. 64 recto.

Annette Haller, Das Protokollbuch der jiidischen Gemeinde Trier (1784—1836)
(Frankfurt 1992).

Allein drei Exemplare sind auf der Universititsbibliothek Basel einzusehen:
Phines Samuel Hirsch, Vortrag gehalten zu Higenheim am Sabbath-Abend, den
21. September 1821, bey Gelegenheit der Einweihung des jiidischen Tempels da-
selbst, Basel 1821 (Druck Wilhelm Haas Sohn).

Susanne Bennewitz, «All Talk or business as usual? Brokerage and schmoozing
in a Swiss Urban society in the early 19th century», in: The Economy in Jewish
History (New York 2010); Bennewitz (2008), S. 330-358.

StABS, IGB-REG, D 2.1, Kommissionsbericht mit Steuerveranschlagung vom
16. Nov. 1845; StABS, IGB-REG, H 1, Anschreiben an Gemeinde und Verpflich-
tungserklirung zur Armensteuer, 25. Nov. 1854; StABS, IGB-REG, Q 1.

StABS, IGB-REG, A 1.2, Statuten der israelitischen Gemeinde vom 9. Sept. 1860.
Vollstindige Abschrift in: Theodor Nordemann, Zur Geschichte der Juden in Ba-
sel (Basel [1955]), S. 137-140.

Lowenstein (1979).

Archives Israélites de France, gegriindet von Samuel Cahen, Paris 1840.

Gil Hiittenmeister und Léa Rogg, Der jiidische Friedhof in Hegenheim (Heidel-
berg 2004), S. 41; Steven M. Lowenstein, The Berlin Jewish community. Enligh-
tenment, family, and crisis, 1770—1830 (New York 1994), S. 64.

JMS, Nr. 1470, Gebetbuch °Bussgebete fiir das ganze Jahr nach dem Ritus El-
sass®, 1775/76, mit Besitzereintrigen Dreyfus in Niederhagenthal.



Vi

=
o ==
o+ = -
- ul .
N -
- -
LI -

RS -
="

L l.. I I .
I.I i ‘..

I'?.I-
Il- "
I: Bl
- -

-III

s 1°1 .

= - B
PR

L I.
Sl
T
I L
- a0
:‘.‘-WILI
H i 1II
. w
[ |
= .FI.
B
I. .. ::
3"
I L
I L



6 (1)




- I.
I..f. -

-l
I o
-

“..m.ﬂ. l..

.r.._.l. = ...ﬂ.....,Tf f... .....-.._...
- .n.r_,_

T .4;.




Epilog

Seitenverkehrt

Ich habe zu mehreren Themen Beispiele aus dem verstreuten Nachlass der
Familie Wolf herangezogen, um die Verinderung der Schriftpraxis an einer
Familienbiografie anschaulich zu machen (Abb. 10-16). Diese Hagenthaler
zogen bereits 1805 in die Stadt, und einige Sohne konnten mit ihren Fami-
lien die restriktive Restaurationszeit in Basel iiberdauern, so dass bis heute
Nachkommen in und um Basel leben. Die grosse Familie gehorte anfangs
zum aktiven Kern der Religionsgemeinde, erst Ende des 19. Jahrhunderts
sind einige konvertiert. Die ersten beiden Generationen arbeiteten in Basel
als Makler, als «Courtiers» vor allem im Immobiliengeschift.2+ Obwohl
die Wolfs nicht den Lebensstandard der Grosshindler und Warenkauf-
leute teilten, nahmen sie doch am bildungsbiirgerlichen Leben teil und
forderten die musischen Anlagen der Kinder. Die dritte Generation wihlte
dann die freien kiinstlerischen Berufe. Georg Wolf (1820-1900) entschied
sich zum Beispiel nach einer Lehre beim Musikalienverlag Hegar fiir die
Drucktechnik und machte sich mit der neuen Methode des lithografischen
Bilddruckverfahrens selbstindig. Er war in der jiidischen Gemeinde, als
Fasnichtler und in vielen Vereinen engagiert und wurde in den Grossen
Rat des Kantons gewihlt.

Als letzte Etappe in der Sprachbiografie dieser Familie mdchte ich
aus einem Brief zitieren, in dem der vierzigjihrige Georg Wolf 1859 einem
alten Jugendfreund aus dem Alltag in Basel berichtete:

«Mein lieber Israel!

Durch dein liebes Schretben wurde ich freudsg iiberrascht. Wenn ich mich nun aber
nicht beeilt babe dir zu antworten, so geschah es blos deshalb weil ich besondre Zeit
dazu nebmen mufS. Ich schreibe zwar sebr off, aber meistens verkebrt, so daft mir mit

der gewobnlichen Feder die Geldufigkert febit. [ ...

Es 15t so selten daf man sich schreibt, so sei es wenigstens wenn etnem erst das wakre
Gliick zu Thetl wird. Neues von hier weifS ich in der That nichts das Dich interessieren

konnte, als dafs ich & meine Frau ebenfalls hoffen —

Unsere alten Freunde sebe ich sebr selten: auch ist das Hauflein kletnwunzig (wie
man bier sagt) geworden. Es sind vielleicht drei bis vier Jabre daff ich mit Leopold
Borach spatzieren gieng. Ich sebe ibn meistens am <Schabes> in der Schule; dann &
wann auch ber Ulmann’s [jiidische Familie und Gasthaus an der Lyss]; doch bin

ich dort ein rarer Gast. »*45

167



Fir diese Zeilen von links nach rechts, der gewohnlichen deutschen Schrei-
brichtung, fehle ihm die Geldufigkeit, behauptete Wolf. Er hatte seine
Schulzeit und Ausbildung in Basel verbracht. Es mangelte also nicht an
einer lateinischen Alphabetisierung. Doch professionell arbeitete er nun
mit Druckvorlagen, entweder im Bleisatz oder direkt mit der Lithofeder auf
dem Kalkstein. Er niherte sich der «normalen» Schreibrichtung von einer
Metaebene der Schriftbeherrschung, von der spiegelverkehrten Schrift. Die
Probleme mit der gewohnlichen Feder riihrten in der dritten Generation
Wolf nicht mehr von der hebriischen Schrift, sondern vom Druckerberuf,
Es war sein Broterwerb, «verkehrt» zu schreiben.

Auch sprachlich zeigte der Basler in diesem kurzen Text einen spie-
lerischen Umgang mit den verschiedenen Situationen seines Alltags: Er
benutzte lokale und jiidische Ausdriicke, um das schwindende jiidische
Milieu der Stadt zu fassen. Und er distanzierte sich im gleichen Moment
mit Anfiihrungszeichen vom «kleinwunzig» des Baseldiitsch sowie vom
«Schabes» des jiidischen Dialekts. Die jiidische Bezeichnung «Schul» fiir
Synagoge glich er dem standarddeutschen Lexem «Schule» an. Souverin
zitierte er die Sprachcodes, die seine Zugehorigkeit zur Synagoge am
Heuberg wie zum Basler Gesangsverein ausdriicken.

Sein Sohn Bernhard fiihrte das Lithografie-Geschift weiter und
nahm die Fotografie hinzu. Mit dem Fotostudio Wolf an der Freien Strasse,
aber vor allem mit einer systematischen fotografischen Dokumentation
der Strassenziige, baulichen Verinderungen und besonderen Ereignisse
hat dieser Bernhard Wolf der vierten Generation ganz wesentlich zum
visuellen Gedichtnis der Stadt vor 1950 beigetragen.246

Konserviertes Jiddisch des Surbtal und Elsass

Einvergleichbares Klanggedichtnis des 19. Jahrhunderts besitzen wir nicht.
Aber immerhin existieren aus dem 20. Jahrhundert einige Tonaufnahmen
der gesprochenen Dialekte.2#” Derzeit stellt die Schweizerische National-
bibliothek in einer online-Prisentation historischer Tondokumente auch
eine Mundartaufnahme aus dem Aargau vor, den Dialog zweier jlidischer
Pferdehindler von 1961.248 Solche fragmentarischen Ton- und Filmbeweise
jiddischer Dialektproben im alemannischen Raum konnen wir inzwischen
leicht abrufen, und sie werden daher hiufig zur Verlebendigung jiidischer
Geschichte eingesetzt. Im Rahmen der Wiederentdeckung des jiidischen
Kulturerbes Aargau ist der jiddische Dialekt lingst zu einem unverkennba-
ren Merkmal der Surbtaler Dérfer aufgewertet worden und erhilt dabei eine
so zentrale Rolle wie der Morgestraich fiir die Stadtwerbung Basels. Auch
fiir das Elsass gibt es verschiedene Ansitze der Wiederbelebung des West-
jiddischen. Astrid Starck hat sich insbesondere fiir eine Verbindung von For-
schung und Praxis, also eine kulturelle Praxis des Jiddischen, eingesetzt.24

168



[26]

Judischer Dialekt im Elsass

Brauchtum und hebriische Ausdriicke zeigten sich noch im 20. Jahrhun-
dert in einem speziellen Dialekt der jiidischen Elsisser. Eine erste philo-
logische Beschreibung des Dialekts fand schon 1896 statt, doch erst die
systematische Forschung der internationalen Jiddistik machte diese Son-
derformen im alemannischen Raum weiter bekannt. Fiir den Dialektatlas
des aschkenasischen Judentums sind 1964 auch elsissische Dialektsprecher
interviewt worden.

Der 1882 in Diirmenach geborene Arthur Zivy ist eine Ausnahmefigur in
der Erforschung des Westjiddischen. Er kannte aus seiner Jugend Alltag
und Redeweisen der Landjuden und Viehhindler. Wahrend seiner Exil-
jahre in New York ist ihm im Kreis der ostjiddischen Ethnologen der jii-
dische Sprachschatz seiner Heimat bewusst geworden. Zurtick in Basel
sammelte er die Redensarten der Region und publizierte dazu 1966 das
Worterbuch «Elsasser Jiddisch». Sein Arbeitswerkzeug, der Karteikasten,
ist noch mit «Jiidisch-Deutsch» angeschrieben. So nannte man friiher die
jiudischen Mundarten in der Region im Gegensatz zur jiddischen Sprache
in Osteuropa.

Zettelkasten von Arthur Zivy, Basel.
Jidisches Museum der Schweiz, JMS 1714 (Foto: Dieter Hofer, Basel).




Wie vertragt sich dieses Alltagswissen um eine jiidische Sondersprache
mit dem hier zusammengetragenen Befund, dass der westjiddische Dia-
lekt schon Anfang des 19. Jahrhunderts kein Integrationshindernis mehr
bildete? Sehr gut, wenn man die konzeptionellen Unterschiede der Sprach-
begriffe beriicksichtigt, die zwischen der Dialektologie und einer Sozialge-
schichte der Kommunikation liegen. Die Rekonstruktion von Sprachfami-
lien wie zum Beispiel der jiddischen Sprache fragt nach der Genese eines
Sprachsystems oder einzelner Merkmale, die historische Soziolinguistik
dagegen nach den Trigern und Funktionen einer Sprache in Relation zu
anderen Sprachcodes.

Die jiidischen Mundarten im alemannischen Raum sind lange Zeit
als lokale Varietiten judischer Sprecher wahrgenommen worden.?5 Erst
nach dem Zweiten Weltkrieg erhielten sie internationale Aufmerksambkeit
und wurden als Zweig der «jiddischen» Sprachfamilie in einen ganz neuen
Zusammenhang gestellt. Die Erforschung des Jiddischen im 20. Jahrhun-
dert, die ich hier nur skizzieren mochte, spielt also eine wesentliche Rolle
fir die Entstehung und Interpretation unserer Tondokumente und fiir die
Vorstellung und Landkarte einer Sondersprache der jiidischen Bevolkerung.

Vor allem Linguisten und Historiker osteuropdischer Herkunft be-
schrieben nach dem Zweiten Weltkrieg die Reste des Westjiddischen in
Frankreich und der Schweiz. Sie waren fasziniert von der Wiederent-
deckung judischer Sprachelemente Osteuropas in einer ganz anderen Um-
gebung.25! Vergleichbar der Renaissance der osteuropdischen jiddischen
Kultur am Anfang des 20. Jahrhunderts wurden nun die Dialekte im Elsass
und der Schweiz als Spuren einer ahistorisch anmutenden Landjuden-
schaft konserviert. Die Tonaufnahmen aus den 1960er Jahren, die sich
zwangslaufig auf wenige Auskunftspersonen — hiufig in der Emigration
in Israel oder den USA — stiitzten, verinderten die Landkarte der jiddi-
schen Varietiatenforschung entscheidend. Sie fligten auf der Karte Inseln
des Jiddischen hinzu, wenn lexikalische und phonetische Sonderformen
dieser Sprachfamilie nachweisbar waren.?’2 Es ist aber fraglich, welcher
Funktion und Gruppe der jeweilige Sprachcode eigentlich zuzuordnen
war. Wir konnten ihn auch als jiidisch-christlichen Ortsdialekt bestimmen,
wie schon Florence Guggenheim andeutete, oder als Fachsprache der
Viehhindler, wie sie sogar noch 1997 bei zwei Auswanderern im Orange
County im Staat New York anzutreffen war.253

Im Koordinatensystem der raumbezogenen Varietitenforschung
wird der Befund ebenfalls undeutlich, also wenn dieses Westjiddische
sprachsystematisch von der regionalen Mundart abgegrenzt werden soll.
Bei einem Vergleich der elsissischen Aufnahmen mit den Umgebungs-
dialekten fiel der Kontrast schwicher aus, als lange angenommen: Die
Vokalfirbung ist frinkisch und Spezialausdriicke in den Wortfeldern zu
Korper, Familie und Ritus sind nachgewiesen, aber die Konsonantenwerte
stimmen mit dem Elsissischen iiberein.?>* Selbst einige Hebraismen waren
durch den engen Sprachkontakt zwischen Juden und Christen Teil der

170



[27] Arthur Zivy (1882-1968)
Von Geburt Elsisser kam Arthur Zivy als Jugendlicher nach Basel. Hier er-
lebte er den ersten Zionistenkongress 1897 und hitte unter den osteuro-
paischen Delegierten auch die Kulturzionisten kennenlernen konnen, die
eine ethisch-religiose Renaissance des Judentums als Vorbedingung einer
politischen Losung sahen. Die sprachliche Erneuerung, sei es als hebrii-
sche, sei es als jiddische Nation, war ein wichtiger Baustein dieser kultur-
politischen Position. Der junge Zivy trug die Schnitzelbinke auf den
Zionistenbillen aber noch in Elsissisch vor, wie er in seinen Lebenserin-
nerungen betonte.
Zivy wurde Geschiftsmann in Basel. Im Zweiten Weltkrieg zog er mit sei-
ner Familie voriibergehend in die USA. So kam er in den 1940er Jahren
in New York in Kontakt mit den Sprachforschern des YIVO-Instituts und
wurde spiter als Muttersprachler des Westjiddischen interviewt. Aus
dieser Rolle als authentischer Sprecher entwickelte er ein lebenslanges
Hobby und eine Freundschaft mit Jiddisten in aller Welt.

Arthur Zivy, Fotografie. Privatbesitz, Basel.




regionalen Dialektidentitit geworden. Wir finden sie teilweise iiberkon-
fessionell im Ortsdialekt in Verwendung. Die wissenschaftliche Forschung
nimmt daher inzwischen die Dialektfunde zum 20. Jahrhundert eher vom
Podest der jiidischen Sondersprache. Jedenfalls wurde die Mundart von
judischen Sprechern zu Ende des 19. Jahrhunderts als deutscher Dialekt
betrachtet, nicht als Kontrastsprache zur Umgebung wie im Ostjiddi-
schen,?>’ daher auch die lange iiblichen Bezeichnungen als judéo-alsacien
und Judendeutsch (Abb. 26).

Blickwinkel der internationalen Jiddistik

Ein kurzer Blick auf die jiddische Sprachwissenschaft soll uns helfen, die

Begriffsvielfalt zu erkliren. Unter «Jiddisch» verstand man bis 1930 aus-
schliesslich die Alltagssprache der Juden im slawischen Sprachgebiet be-
ziehungsweise der Emigrantengruppen aus Osteuropa.?’¢ Auch heute wird

bei dem Oberbegriff Jiddisch meist an die moderne ostjiddische Variante

der orthodoxen Viertel von Montréal bis Jerusalem gedacht.

Das Jiddische entstand in Westeuropa um 1ooo aus dem Mittel-
hochdeutschen als weltliche Gruppensprache der rheinischen Juden. Eine
eigenstandige Sprachform kann fiir diesen Ursprung des Jiddischen nach-
gewiesen werden, vor allem in den lexikalischen Anteilen aus dem Hebrii-
schen, Aramaischen und Romanischen.?’” Mit der Wanderungsbewegung
des aschkenasischen Judentums vom Rheinland nach Osten entwickelte
sich diese Sprache zur exklusiv jiidischen Gruppensprache.

In Holland, Deutschland, Frankreich und der Schweiz ist diese
judische Sprache riumlich und sozial eine Nahsprache zum Deutschen
geblieben. Fiir das 17. Jahrhundert kann sie noch sprachsystematisch von
den Umgebungssprachen abgegrenzt werden, ab dem 18. Jahrhundert wird
die systematische Unterscheidung schwierig. Das Ostjiddische hat seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts eine einflussreiche politische und literarische
Bewegung getragen, wihrend das Westjiddische seine kommunikative
Funktion schon weitgehend verloren hatte. Abgeleitet von historischen
Bezeichnungen etablierte sich in der Philologie zunichst «Judendeutsch»
und «Ashkenazic German» fiir die Sprachentwicklung in Westeuropa.

Erst die Beachtung seitens der ethnologischen und kulturellen For-
schung zu Osteuropa, die im «yidisher visnshaftlekher institut» in Wilna
ein Zentrum erhielt, anderte die begriffliche Zuordnung. Die anthropolo-
gischen Linguisten, die nach der Flucht aus Europa am «YIVO Institute
for Jewish Research» (New York, 1940) organisiert waren, wollten betonen,
dass alle jiidischen Idiome einen gemeinsamen Ursprung haben. Ab 1985
setzte sich daher die Eingemeindung der westeuropiischen Idiome als
«westjiddischer» Zweig des Jiddischen begrifflich durch,?*8 als posthume
Bezeichnung fur eine historische Sprache.

172



Der identititspolitische Aktivismus der Griindungszeit der Jiddistik zeigt

sich in der kimpferischen Metaphorik der Fachliteratur. Szaijkowski tiber-
titelte die vormoderne Entwicklung in Frankreich als «Kampf gegen das

Jiddische», Zuckerman bezeichnete 1969 die Sprachinseln als «outpost of
Western Yiddish», und so zichen sich die Frontlinien bis in neueste Uber-
blickswerke zur jiidischen Sprachgeschichte.?” Auch die Verwendung der
hebriischen Schrift fiir Hochdeutsch unterlag in dieser Wissenschaftsepo-
che dem strengen Urteil der ethnischen Linguisten. Es sei «a unique case of
written schizoglossia accompanying language death», meinte Paul Wexler

tiber die jiidischdeutsche Publizistik in einem Aufsatz 1981 im International

Journal of the Sociology of Language.?6® Zufillig gehorte ein Herausgeber
dieser Zeitschrift, der Soziolinguist Joshua Fishman (1926—2015), ebenfalls

zu dem Kreis der Jiddisch-Aktivisten um Max und Uriel Weinreich in den

USA. Sein Ansatz der ethnischen Sprachgemeinschaften und der politi-
schen Arbeit, den er fiir Minorititen weltweit fruchtbar machte, formte

nochmals die jiidische Sprachgeschichte entscheidend. «Never say die!»
hiess seine Monografie zur «tausendjihrigen Geschichte des Jiddischen»
(1981), die die Verbindung von Wissenschaft und Aktivismus fiir das Uber-
leben der jiddischen Sprache nicht verstecken wollte.26!

Die retrospektive Wiedervereinigung der Sprachgemeinschaften
unter dem Oberbegrift Jiddisch war konzeptionell sehr einflussreich,
ist jedoch aus poststrukturalistischer wie varietitenlinguistischer Sicht
problematisch.26?

Transkriptionsregeln

Sobald wir historische Textproben in hebriischer Schreibweise zitieren,
miissen wir entscheiden, welche Regeln wir fiir die Umschrift ins ABC
anwenden. Eine Transkription nach den YIVO-Vereinbarungen zum mo-
dernen Jiddisch ist in unserem Fall nicht sinnvoll,denn sie sind nach einem
englischen Lesepublikum ausgerichtet. Ausserdem bilden sie phonetisch
das Ostjiddische ab. Nach diesem Verfahren miisste ich zum Beispiel das
Adjektiv «judisch» in einem deutschen Text hebriischer Schreibweise
mit «yiddish» transkribieren, obwohl die Schreibschulen um 1800 den
Vokalvertreter jod sowohl fiir ein breites G wie fiir ein spitzes i vorsahen.
Wer im 19. Jahrhundert nicht wie Verleger Coschelsberg mit zusitzlichen
diakritischen Zeichen arbeitete, konnte sich also gegen die verfremdende
Transkription im 21. Jahrhundert nicht absichern. Ich halte mich des-
wegen an die historischen Tabellen zur Buchstabenentsprechung und
lege die Quellentexte eher in Richtung der damaligen deutschen Or-
thografie aus. Ich erginze bei der Umschrift sogar die Unterscheidung
zwischen Gross- und Kleinschreibung, die im hebriischen Zeichensatz
nicht existiert. Gewiss, auch dies hat einen tendenziosen, diesmal homo-

173



genisierenden Effekt. Eine von mir transkribierte Quelle kann also in
einer anderen Ausgabe ganz anders (und fir Deutschsprachige schwer
leserlich) ausschauen.

Wir sind auf einige Beispiele gestossen, weshalb in einer Regional-
studie die Transkription auf das historische Sprachbewusstsein der Spre-
chergruppe und die Sonderformen franzosischer Aussprache abgestimmt
sein sollte. Die Basler hatten jedoch ihrerseits vorgesorgt und eine ganz
neue Zeichenkombination fiir den Umlaut i erfunden. Die Gemeinde-
verfassung von 1857 zeigt ein waw (w/u) mit Oberlinienpunkt, also den
perfekten Nachbau des u mit Piinktchen (vgl. Abb. 8).263 Spatestens hieran
wire ich mit einer Umschrift nach YIVO-Regeln gescheitert.

Urspriinglich hebriische Vokabeln oder Bezeichnungen erhalten in
derTranskription eine °Kennzeichnung®, so dass der hebriische Sprachan-
teil der Quellen beziehungsweise Ubersetzungen aus dem Hebriischen
deutlich bleiben.

Ein Basler Dialektsprecher im YIVO-Studio

Auf ganz besondere Weise hat ein Basler Geschiftsmann, Arthur Zivy-Veis,
zur Dokumentation des jidischen Dialekts im Dreilindereck beigetra-
gen (Abb. 26—27). Als Kind einer Diirmenacher Familie verbrachte Zivy
seine Kindheit im Elsass und kam als Jugendlicher nach Basel. Hier stu-
dierte er, und in der Schweiz absolvierte er den Militirdienst. Unter dem
Eindruck der Zionistenkongresse in Basel schloss er sich zionistischen
Vereinen in der Stadt an und organisierte zu den grossen Festen auch
ein Unterhaltungsprogramm mit traditionellen Liedern, Schnitzelbanken
und Schwinken in regionaler Mundart. Sicherlich nicht nur beruflich ein
engagierter und geselliger Mensch, hitte Zivy dennoch keine Spuren als
Mundart-Liebhaber hinterlassen, hatte er nicht in den 1940er Jahren in
New York die Ethnologen des YIVO-Instituts kennengelernt. Als er 1940
bis 1945 mit seiner Familie in den USA im Exil lebte, traf Zivy dort mit
den Jiddisten osteuropaischer Herkunft zusammen.?6* Als Muttersprachler
oder zumindest Zeuge einer vergangenen Sprache stellte er sich fur Ton-
aufnahmen zur Verfiigung, womit erste Bausteine fiir die Kartierung des
Westjiddischen gelegt wurden. Es entstanden lebenslange Freundschaften
mit den Jiddisten seiner Generation, vor allem Max Weinreich. Von dieser
Begegnung mit den Puristen einer jiidischen Sprachphilosophie ist sicher-
lich das Bewusstsein Zivys fiir die sprachlichen Besonderheiten der Juden
in seiner Heimat geschirft worden. Als er nach dem Zweiten Weltkrieg
nach Basel zurtickkehrte, blieb er dem Thema verbunden. Er sammelte
Redensarten und Spezialausdriicke aus der jiidischen Lebenswelt der Re-
gion. So hat er ganz wesentlich zu einer historischen Bestandsaufnahme
eines Idioms beigetragen, das sich aus der Erinnerung und dem Traditi-

174



3{05&; @.tt!écl ‘g-‘

£
. - s e A -- e

[28] Zwei Namen, zwei Schriften
Seit den Namensgesetzen der napoleonischen Reformen war es tiblich, den
hebriischen Namen mit Vatersnamen im religiésen Ritus zu benutzen, fiir
amtliche Zwecke jedoch einen biirgerlichen Namen anzugeben. Manch-
mal klangen die beiden Namen eher dhnlich, wie bei Armand Wyler, des-
sen traditioneller Name Abraham ben Schlomo lautete. Manchmal lagen
sie weit auseinander, wie bei Roger Goetschel, der im jiidischen Gottes-
dienst mit Jehuda ben Meir Halevy aufgerufen wurde.
Die hebriischen Namen der Kinder wurden nach aschkenasischem Brauch
mit einem Segensspruch auf Torawimpel gestickt oder gemalt. Mit den Stoff-
biandern werden die Torarollen in der Synagoge umwickelt.
Erst seit 1870, als auch franzosische Fahnen und Soldaten in der Dekora-
tion der Torawimpel auftauchten, erginzten manche Familien die Inschrift
mit dem biirgerlichen Namen des Kindes in lateinischer Schrift.

Torawimpel, Basel 1905-1910.
Jiidisches Museum der Schweiz, Leihgabe Israelitische Gemeinde Basel, JMS 944 und 1166.




onsgut speiste. Seine Karteizettel legte er unter der Sprachbezeichnung

«Judisch-Deutsch» ab, also der traditionellen Bezeichnung der jiidischen

Mundarten im deutschsprachigen Raum. Das Worterbuch, das er kurz vor

seinem Tod veroffentlichte, erhielt hingegen den Titel «Elsisser Jiddisch»,
womit es dem Konzept der kontextunabhingigen Jiddistik folgte. Heute

sicht man dem Buch von Arthur Zivy von 1966 aus Basel nicht mehr an,
dass es ohne den Einfluss der Kulturzionisten und den Umweg tiber New

York kaum entstanden wire.265

Was macht einen Namen aus?

Ich habe mit einer Auswahl von Reiseberichten begonnen, da der Dis-
kurs iiber Sprache meistens mit der Beschreibung des anderen, mit der
Irritation beginnt. Ich m6chte mit dem Namen enden. Der Eigenname
ist ein Ausschnitt der Sprache, mit dem sich ein Mensch in der Regel
vollig identifiziert. Selbst wenn wir unseren Namen nicht schon finden,
akzeptieren wir ihn als Anhaltspunkt unserer Identitit. Und er ist zih.
Biografische Ereignisse oder Entscheidungen, Wechsel der Religion,
des Partners oder des Kontinents lassen sich nicht unbiirokratisch mit
einem neuen Namen abgleichen. So muss ich zum Beispiel Susanne dort
buchstabieren, wo Suzanne oder Susannah iiblicher sind, aber ich nur in
der deutschen Schreibweise in der Datenbank wiederzufinden bin. Die
Sprachzeichen meiner Herkunft begleiten mich ein Leben lang. Das kann
sich zum Vor- oder Nachteil auswachsen.

Andererseits erhalten viele Migranten beim Wechsel zwischen Al-
phabeten, gewiinscht oder ungewollt, einen neuen Namen, zumindest eine
neue Namensform. Vom Arabischen ins Griechische, vom Chinesischen
ins Lateinische. Der Autor David Bezmozgis kam in Lettland zur Welt und
emigrierte als Kind mit seiner Familie nach Kanada. In seinen Romanen
und Kurzgeschichten treffen jiiddische Figuren aus allen Kontinenten auf-
einander, die ganz unterschiedliche Erfahrungen und Ideale mitbringen.
Kommunistische Intellektuelle finden sich neben zionistischen Kimpfern
wieder, Atheisten stehen im amerikanischen Kulturkampf der Religionen.
In seinem jiingsten Roman geht es um die Identitatskrise eines russischen
Dissidenten, der in Israel politische Karriere gemacht hat, aber nun in
einem Loyalititskonflikt zwischen Realpolitik, Ehefrau und individueller
Uberzeugung in eine Krise geraten ist. Auf der Flucht vor der Presse er-
reicht den Israeli eine E-Mail seiner Ehefrau:

«Er sab ihren Namen vor sich, Miriam Kotler, in bebrdischen Zeichen, als wollte sie
vollig unverhiillt — wor Gott und den Menschen — ihre Verbindung mit thm belegen.
In diesen zwei Worten — ihrem Namen — versteckte sich ihre ganze gemeinsame
Geschichte, eine Zeit von fast vier Jabrzebnten. Von dem Tag, als sie sich in Moskau



als ungestiime Zionisten, als Boris Kotler und Milena Ravikovich, getroffen batten bis
zur Milena Kotler am ‘Tag der Hochzeit. Mit Milena Kotler, in Russisch, batte sie die
ersten Umschlage beschrifiet, die sie ihm aus Israel sandte. Nach seiner Inbaflierung,
als sie die Kampagne um seine Freilassung begann, wurde sie Miriam. Wabrend seiner
ganzen Haflzeit sab er diesen Namen, in Russisch, auf der Post, wenn sie tiberbaupt
ausgebandigt wurde. Erst nach seiner Entlassung begegnete er der bebrdischen Version,
ausbuchstabiert auf dem Klingelbrett des Mietshauses, Baruch und Miriam Kotler,
denn sie batte auf beiden Namen bestanden, Jabre bevor es eine bandfeste Aussicht auf
eine Wiedervereinigung gegeben batte. | ...) Er hatte nie angenommen, dass der blosse
Anblick von Miriams Namen, bebrdisch geschrieben — eine Sache, die er tausendmal im
Einerlei von Rechnungen und Werbepost geseben hatte — ihn so anriibren kinnte. »2%6

Der Romanautor Bezmozgis zeigt Namensformen als Kiirzel einer Migra-
tionsbiografie. Der hebriische Name, der fiir europiische Juden im 19. Jahr-
hundert an Bedeutung verlor, kehrt in dieser postzionistischen Erzihlung
wieder zuriick und ist fiir die Figur mit Symbolkraft gefullt. Sprach- und
Schriftraum des Namens stehen fiir Lebensabschnitte und Gesellschaften.

Die Veranderungen des Eigennamens, die in diesem Romanaus-

schnitt durchaus realistisch in eine Lebensspanne fallen, konnten wir in
umgekehrter Richtung fiir die Generationen zwischen 1789 und 1850 im
Dreilindereck beobachten. Neue Sprachen, administrative Vorschriften,
aber auch gesellschaftliche und individuelle Ideale und Moden schlugen
sich im Namensgebrauch nieder (Abb. 28). Der Historiker erwischt nur
einen kleinen Ausschnitt der historischen Namen, meist nur die offiziellen
Varianten, und selten zeigen die Quellen mehr als Zeichen und Worter.
Also kénnen wir im Gegensatz zum Romanautor meist nur vermuten, wem
ein Name was bedeutete, was fiir ein Versprechen er enthielt.

177



244
245

246

247

248

249

. 250

251

252

253

254

255

256

257

258
259

260

Bennewitz (2008), S. 340—345.

StABS, PA 541, Brief von Georg Wolf an Unbekannt, Basel, 2. Mirz 1859; vgl.
Bennewitz (2008), S. 391.

Vgl. Bestandsbeschreibung des Staatsarchivs Kanton Basel-Stadt zu NEG Fotoar-
chiv Wolf (Bernhard Wolf), ca. 1860-1950, auf https://query.staatsarchiv.bs.ch.
Jiirg Fleischer, Westjiddisch in der Schweiz und Siidwestdeutschland. Ton-
aufnahmen und Texte zum Surbtaler und Hegauer Jiddisch (Tiibingen 2005);
Marvin Herzog (Hg.), EYDES, evidence of Yiddish documented in European
societies. The language and culture atlas of Ashkenazic Jewry (Tibingen 2008).
Die Audio-Datenbank der Interviews ist iiber Columbia University, NY, online
frei zuginglich (http://library.columbia.edu/locations/global/jewishstudies/lcaaj.
html); elektronische Form des Jiddischen Sprach- und Kulturatlas [Sprachatlas
und Tondokumente] unter hetp://www.eydes.de (Forderverein fiir Jiddische Spra-
che und Kultur, Disseldorf).

Schweizerische Nationalbibliothek Tonbeispiele, «Henri Guggenheim & Jakob
Guggi, Pferdehindlergesprich (Surbtaler Jiddisch), Endingen», https://www.
nb.admin.ch (1961), aus «Sapperlot! Mundarten der Schweiz» 2012; entnommen
aus: Phonogrammarchiv der Universitit Ziirich, «Schweizer Dialekte. Deutsche
Schweiz 4. Surbtaler Jiddisch. Anhang: Jiddische Sprachproben aus Elsass und
Baden» (1934, 1951, 1957-1962).

Insbesondere mit der Zeitschrift Cahiers du Centre de recherche, d’études et de
documentation du yidich occidental (CREDYO) (Mulhouse 1995 ff.).

Eine erste philologische Bestandsaufnahme jiidischer Dialekte im Elsass und in
Lothringen erfolgte 1896. In der Schweiz hat Florence Guggenheim-Griinberg
(1898-1989) die Pionierarbeit gemacht, zunichst im Zusammenhang der Volks-
kunde und deutschen Varietitenforschung.

Zosa Szajkowski (1911-1978) arbeitete als einer der ersten osteuropiischen His-
toriker {iber das Westjiddische in Frankreich.

Zentral ist Marvin 1. Herzog (Hg.), The language and culture Atlas of Ashkenazic
Jewry (Tiibingen 1992 ff), siche auch Marvin 1. Herzog u.a. (Hg.), Eastern Yid-
dish — Western Yiddish continuum, The language and culture atlas of Ashkenazic
Jewry Bd. 3 (Tiibingen 2000); Dovid Katz, «Zur Dialektologie des Jiddischen», in:
Dialektologie, hg. von Werner Besch (Berlin 1983), S. 1026.

George Jochnowitz, «The Western Yiddish of Cattle Dealers in Orange County,
New York State», Les cahiers du CREDYO 5 (2010).

Delphine Bechtel, «Le yidich alsacien. Entre la tradition du yiddish occidental et
I'influence de l'alsacien», Les cahiers du CREDYO 2 (1997), S. 85-127.

Uri Kaufmann, «Hebriische Begriffe in der Umgangssprache der siidwestdeut-
schen und elsissischen Juden im 19. und 20. Jahrhundert», in: Jidische Sprachen,
hg. von Michael Brenner (Gottingen 2002), S. 49-55.

Kurze Einfiihrungen zur Geschichte der Jiddischen Sprache und der Jiddistik
s.Gertrud Reershemius, Biographisches Erzihlen auf Jiddisch (Tiibingen 1997);
Marion Aptroot, «Jiddische Sprache und Literatur», in: Wissenschaft vom Ju-
dentum. Anniherungen nach dem Holocaust, hg. von Michael Brenner und Ste-
fan Rohrbacher (Gottingen 2000), S. 189-197.

Die ausserdeutschen Komponenten der Sprache sind mitunter gering. Die Ei-
genentwicklung der germanischen Komponenten der Sprache (Semantik, Lexik,
Morphosyntax, Phonetik) sind wichtiger zur Abgrenzung vom Frithneuhoch-
deutschen.

Vgl. Max Weinreich, The History of the Yiddish Language (Chicago 1980).

Zosa Szajkowski, «Der kamf kegn yidish in frankraich (XVII.-XIX iorhundert)»,
YIVO-bleter 14 (1939); Richard Zuckerman, «Alsace. An outpost of Western Yid-
dish», in: The Field of Yiddish. Studies in language, folklore, and literature (Den
Haag 1969); zuletzt Bernard Spolsky, The languages of the Jews (Cambridge 2014),
S. 206.

Wexler, S. 119. Wexler schliesst jedoch mit dem nationalbewussten Ansatz, die
Schreibweise als Versuch der «Judaicization of a non-Jewish language» zu unter-
suchen, ebd., S. 125.




261
262
263
264
265

266

179

Vgl. ein Nachruf von Ofelia Garcia, «Joshua A. Fishman 1926-2015», Journal of
Sociolinguistics (2015).

Siche Weinberg; Bettina Simon, Jiddische Sprachgeschichte (Frankfurt a. M. 1993);
Edith Wenzel, «Alt-Jiddisch oder Mittelhochdeutsch?», Aschkenas 14 (2004).
StABS,IGB-REG Q 1, Statuten 1857 des Wohltitigkeitsvereins.

Vgl. Archur Zivy, Elsasser Jiddisch. Jidisch-deutsche Sprichworter und Redens-
arten (Basel 1966), S. 97-106; unverdffentlichte Memoiren von Arthur Zivy (Ba-
sel 1967) und Auskunft der Familiec Andrew Zivy, Basel.

Astrid Starck (Hg.), Le yidich en Alsace, Les cahiers du CREDYO 5 (2010), mit
Tonaufnahme des Interviews Weinreich—Zivy 1958 in New York.

David Bezmozgis, The Betrayers (London 2015), S. 187; Ubersetzung S. B.






Literaturverzeichnis

Siglen von Bibliotheken, Archiven, Museen

ACIP Archives Consistoire Central des Israélites, Paris
ADHR Archives Départementales du Haut-Rhin, Colmar
CIP Consistoire Israélite Paris, Paris

JMS Jidisches Museum der Schweiz, Basel

LBINY. Archives of the Leo Baeck Institute, New York
StABS Staatsarchiv Kanton Basel-Stadt

IGB-REG Israelitische Gemeinde Basel

GA Gerichtsarchiv

PA Privatarchive

SWA Schweizerisches Wirtschaftsarchiv Basel

UB Basel Universititsbibliothek Basel

°Markierung®  fiir original hebriischsprachige Worter und Texte

Ausgewihlte gedruckte Quellen

Adelung, Johann Christoph, «Jiidisch», in: Versuch eines vollstindigen grammatisch-kri-
tischen Worterbuches der Hochdeutschen Mundart, Bd. 2, Leipzig: Breitkopf und
Hirtel, 1796, S. 1445.

Anonymus, «Die Chrischonakirche», in: Der Wanderer in der Schweiz. Eine malerische
Zeitschrift hg. von mehreren Freunden des Vaterlandes, 2 (1836).

Basler Papiermiihle (Hg.), Wilhelm Haas. Sein Tagebuch, Basel 1997.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), Sammlung der wichtigsten Verhandlungen bei der durch
ein kaiserliches Dekret vom 30. Mai 1806 in Paris zusammen berufenen grossen Ver-
sammlung der Juden, Basel: Wilhelm Haas, 1806.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi. Vor-
trag auf die beiden ersten Abende Pesach, ins Deutsche iibersezt und mit Anmer-
kungen versehen, Basel: Wilhelm Haas, 1816.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), °Die finf Fiinfteile des Gesetzes®, Der Pentateuch mit der
deutschen Ubersetzung von Moses Dessau, Basel: Wilhelm Haas, 1822.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), °Zeenah uReenah Benot Zion® Die deutsche Ubersetzung
der Tora von dem gelehrten und beriihmten Moses Dessau [genannt Mendelssohn],
Basel: Wilhelm Haas, 1822.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), °Die friiheren Propheten® Mit der deutschen Ubersetzung
von Meir Obernik und Ahron Wolfssohn, Basel: Wilhelm Haas, 1823.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), °Die Spiteren Propheten® Mit der deutschen Uberset-
zung, Basel: Wilhelm Haas, 1825.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), °Zeenah uReenah Benot Zion® Die deutsche Ubersetzung
der °Schriften®, Basel: Wilhelm Haas, 1826.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), °Die Schriften® Mit der deutschen Ubersetzung von Mo-
ses ben Menachem [Mendelssohn], Isaac Euchel, David Friedlinder, Ahron Wolfs-
sohn, Samuel Detmold, Basel: Wilhelm Haas, 1827.

[Coschelsberg, Salomon] (Hg.), ®Tora Neviim uKetuvim® Biblia Hebraica, Basel: Wilhelm
Haas; hg, von der Bibelgesellschaft, 1827.

181



[Coschelsberg, Salomon/anonymus| (Hg.), The Basel Haggadah. Judaica treasures series,
ancient Passover Haggadot, Tel Aviv 1997.

De Wette, Wilhelm Martin Leberecht, «Uber das Verhiltnis der Kirche zum Staate. Eine
Vorlesung», Wissenschaftliche Zeitschrift herausgegeben von Lehrern der Baseler
Hochschule, 5/2 (1827), S. 1-42.

Fisch, Friedrich (Hg.), Erstes Lesebuch fiir Kinder von 5 bis 7 Jahren nach der Schreib-
lesemethode, Basel 1842.

[Friedlinder, David und Moses Mendelssohn], Lesebuch fiir jiidische Kinder, Berlin:
Voss, 1779.

Gebett, welches ein jeder Vorsinger an jedem heiligen Sabbat nach dem Gebett fiir den
Konig [...] fiir die Wolfart der [...] Stadt Basel [...] zu betten hat, Basel: Wilhelm
Haas Sohn, 1789.

[Haas, Wilhelm], Das Gebet des Herrn in 100 Sprachen und Mundarten, Basel: Wilhelm
Haas, 1830.

[Hagenbach, Karl Rudolf], «Einige Gedanken tber das Baseldeutsch oder <sollen wir
in unserer Umgangssprache das sogenannte Baseldeutsche beibehalten und in wie
fern?>», in: Baslerische Mittheilungen zur Férderung des Gemeinwohls (1828), Nr. 5,
S.111-119,Nr. 6, S. 121-129.

Letteris, Meir (Max) ha-levi, Tahnune bat Yehudah. Andachtsbuch fiir israelitische Frau-
enzimmer zur 6ffentlichen und hiuslichen Andacht, 1. Auflage Prag 1845, Straflburg?
1848 (hg. von der Konsistorial-Gesellschaft der guten Biicher des nieder-rheinischen
Departementes).

Maimonides, Moses, °Acht Kapitel® von Rambam mit der deutschen Ubersetzung. Neue
ganz verbesserte Ausgabe, [hg. von Salomon Coschelsberg?], Basel: Wilhelm Haas,
1804.

Maurer, Hans Rudolf, «Beytrag zur Topographie von (Ober-)Baden in der Schweitz. Die
Juden», in: Helvetischer Calender (1786).

Maurer, Hans Rudolf, Kleine Reisen im Schweizerland. Beytrige zur Topographie und
Geschichte desselben, Ziirich: Orell Fissli, 1794.

Mendelssohn, Moses, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe, Bd. 15-18, Der Penta-
teuch [Faksimile], Stuttgart-Bad Cannstatt 1990.

Mendelssohn, Moses, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe, Bd. 19,1—4, Schriften
zum Judentum. Pentateuchiibersetzung in deutscher Umschrift und Pentateuch-
kommentare in deutscher Ubersetzung, Stuttgart-Bad Cannstatt 1993-2016.

Nordmann, Moses, Rede gehalten bei der Einweihung des Israelitischen Gebethauses in
Basel, 4. Sept. 1850, Basel 1850.

Philippssohn, Moses, Moda’ li-vene binah oder Kinderfreund und Lehrer. Ein Lehr- und
Lesebuch fiir die Jugend jiidischer Nation und fiir jeden Liebhaber der hebriischen
Sprache, Leipzig und Dessau: Griff, 1808. Digitalisat: UB Frankfurt a.M., 2010,
doi:urn:nbn:de:hebis:30:1-111774.

Pollak, Jakob bar Abraham (Hg.), Eyn shoyn mays$eh bukh, Basel: Konrad Waldkirch, 1602.

Rée, Anton, Die Sprachverhiltnisse der heutigen Juden, im Interesse der Gegenwart und
mit besondrer Riicksicht auf Volkserzichung, Hamburg: Gobert, 1844.

Sammlung der Gesetze und Beschliisse wie auch der Polizei-Verordnungen des Kantons
Basel (1803 bis 1833), Basel: Johann Schweighauser, 1806.

Tablettes universelles. Répertoire des événements, des nouvelles et de tout ce qui con-
cerne 'histoire, les sciences, la littérature et les arts, Paris 1820—1824.

Selig, Gottfried, Lehrbuch zur griindlichen Erlernung der judisch deutschen Sprache,
Leipzig: Vo & Leo, 1792.

Sinner, Jean Rodolphe, Voyage historique et littéraire dans la Suisse occidentale, Bd. 1,
Neuchatel 1781.

Stihelin, Lisette, Hochzeit in Benken 1864. Ein zeitgenossischer Bericht, Liestal 1999.

Zedler, Johann Heinrich (Hg.), Grosses vollstindiges Universal Lexicon aller Wissen-
schaften und Kiinste, Bd. 49, Halle: Zedler, 1746.

182



Ausgewihlte wissenschaftliche Literatur

Aceberhard, Simon, «Zur Kenntlichkeit verfremden. Die Berndeutschtexte von Martin
Frank», in: dialAktik. Deutschschweizer Literatur zwischen Mundart und Hoch-
sprache, hg. von dselb., Caspar Battegay und Stefanie Leuenberger, Ziirich 2014,
S.207-219.

Aptroot, Marion, «In galkhes they do not say so, but the taytsch is as it stands here>. Notes
on the Amsterdam Yiddish Bible Translations by Blitz and Witzenhausen», Studia
Rosenthaliana 27 (1993), S. 136—158.

Albert, Phyllis Cohen, The Modernization of French Jewry. Consistory and community in
the nineteenth century, Hanover, NH 1977.

Baumgarten, Jean, Le peuple des livres. Les ouvrages populaires dans la société ashkénaze
(XVI-XVIII siecle), Paris 2010.

Bennewitz, Susanne, Basler Juden — franzosische Biirger. Migration und Alltag einer jii-
dischen Gemeinde im frithen 19. Jahrhundert, Basel 2008.

Bennewitz, Susanne, «All talk or business as usual? Brokerage and schmoozing in a Swiss
urban society in the early 19th century», in: The economy in Jewish history. New
perspectives on the interrelationship between ethnicity and economic life, hg. von
Gideon Reuveni und Sarah Wobick-Segev, New York 2010, S. 79-93.

Bennewitz, Susanne, «Jiidische Sprache und Schrift zwischen Nationalsprachen und Dia-
lekten. Eine soziolinguistische Darstellung zur Entwicklung im 19. Jahrhundert am
Oberrhein», Alemannisches Jahrbuch 55/56 (2010), S. 111-129.

Bennewitz, Susanne, Ein Aufienseiter handelt. Der Kaufmann Isaac Dreyfus (1785-1845)
in Basel, Gottingen 2014.

Berger, Shlomo u.a. (Hg.), «Speaking Jewish — Jewish Speak. Multilingualism in Western
Ashkenazic culture, Introduction», Studia Rosenthaliana 36 (2002), S. VII-XV.

Berger, Shlomo, «Jiidisch-Deutsch as a written dialect of Yiddish in the Netherlands»,
Studia Rosenthaliana 41 (2009), S. 53—-63.

Berkovitz, Jay R., The Shaping of Jewish identity in nineteenth century France, Detroit
1989.

Bezmozgis, David, The Betrayers, London, UK 2015.

Bonfil, Robert, «Das Lesen in den jlidischen Gemeinden Westeuropas im Mittelalter»,
in: Die Welt des Lesens. Von der Schriftrolle zum Bildschirm, hg. von Roger Chartier
und Guglielmo Cavallo, Frankfurt a. M., 1999, S. 221-261.

Braese, Stephan, Eine curopiische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden, Gottin-
gen 2010.

Brenner, Michael (Hg.), Jiidische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebriisch und Jiddisch
von der Aufklirung bis ins 20. Jahrhundert, Gottingen 2002.

Brocke, Michael (Hg.), Biographisches Handbuch der Rabbiner, Bd. 2, Miinchen 2009.

Bruckner, Alfred, Schweizer Stempelschneider und Schriftgiesser. Geschichte des Stem-
pelschnittes und Schriftgusses in Basel und der tibrigen Schweiz von ihren Anfingen
bis zur Gegenwart, Basel 1943.

Burke, Peter, Languages and communities in early modern Europe, Cambridge 2004.

Cahiers du Centre de recherche, d’études et de documentation du yidich occidental
(CREDYO), 1995 ff.

Chaumont, Jean-Philippe (Hg.), Dictionnaire biographique des rabbins et autres mi-
nistres du culte israélite, Paris 2007.

Dinse, Helmut, Die Entwicklung des jiddischen Schrifttums im deutschen Sprachgebiet,
Stuttgart 1974.

Eliav, Mordechai, Jidische Erzichung in Deutschland im Zeitalter der Aufklirung und
der Emanzipation, Miinster 2001.

Elspaf, Stephan, Sprachgeschichte von unten. Untersuchungen zum geschriebenen All-
tagsdeutsch im 19. Jahrhundert, Tiibingen 2005.

Elyada, Aya, A goy who speaks Yiddish. Christians and the Jewish language in early mo-
dern Germany, Stanford, CA 2012.

Fleischer, Jiirg, Westjiddisch in der Schweiz und Siidwestdeutschland. Tonaufnahmen
und Texte zum Surbtaler und Hegauer Jiddisch, Tiibingen 2005.



Flubacher, Mi-Cha, Integration durch Sprache — die Sprache der Integration. Eine kri-
tische Diskursanalyse zur Rolle der Sprache in der Schweizer und Basler Integrati-
onspolitik, Gottingen 2014.

Frangois, Etienne, «Alphabetisierung und Lesefihigkeit in Frankreich und Deutschland
um 1800», in: Deutschland und Frankreich im Zeitalter der Franzosischen Revolu-
tion, hg. von Helmut Berding, Etienne Francois und Hans-Peter Ullmann, Frankfurt
a.M. 1989, S. 407—425.

Freimark, Peter, «Sprachverhalten und Assimilation. Die Situation der Juden in Nord-
deutschland in der ersten Hilfte des 19.]Jahrhunderts», Saeculum 31/3 (1980),
S. 240-261.

Garcia, Ofelia, «Joshua A. Fishman 1926-2015», Journal of Sociolinguistics (2015),
S. 391-399.

Gasser, Markus, Emilie Buri und Annina Fischer, «Sprachkontinuitit und Mechanismen
des Sprachwandels», in: Historischer Atlas der Region Basel. Geschichte der Gren-
zen, hg. von André Salvisberg, Basel 2010, S. 155-156.

Gilman, Sander L., Jewish self-hatred. Anti-semitism and the hidden language of the
Jews, Baltumore 1986.

Grabherr, Eva, «Multilingualism among the Jews of Hohenems. A micro-historical study»,
Studia Rosenthaliana 36 (2002), S. 33—47.

Grabherr, Eva, Letters to Hohenems, Diss. University of London, 2002 (publ. 2008).

Grossman, Jeffrey A., The discourse on Yiddish in Germany from the enlightenment to
the Second Empire, Rochester, NY 2000.

Guggenheim-Griinberg, Florence, «Die Surbtaler Pferdehindlersprache», Zeitschrift
fir deutsche Philologie 100, Sonderheft Jiddisch (1981), S. 43-55.

Hacohen, Ran, °Deutsch in hebriischen Lettern®, in: The Library of the Haskalah, hg.
von Shemuel Feiner, Tel Aviv 2014, S. 459-474.

Hartweg, Frédéric, «Die Entwicklung des Verhiltnisses von Mundart, deutscher und
franzosischer Standardsprache im Elsaf seit dem 16. Jahrhundert», in: Sprachge-
schichte. Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erfor-
schung, hg. von Werner Besch u.a., Berlin 2003, S. 2778-2810.

Haumann, Heiko (Hg.), Acht Jahrhunderte Juden in Basel. 200 Jahre Israclitische Ge-
meinde Basel, Basel 2005.

Hauzenberger, Hans, Basel und die Bibel. Die Bibel als Quelle 6kumenischer, missiona-
rischer, sozialer und pidagogischer Impulse in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts.
Basel 1996.

Herzog, Marvin (Hg.), EYDES, evidence of Yiddish documented in European societies.
The language and culture atlas of Ashkenazic Jewry, Tibingen 2008.

Herzog, Marvin (Hg.), The language and culture atlas of Ashkenazic Jewry Bd. 1, Tibin-
gen 1992.

Herzog, Marvin, Vera Baviskar und Uriel Weinreich (Hg.), The Eastern Yiddish — Western
Yiddish continuum, The language and culture atlas of Ashkenazic Jewry Bd. 3, Tiibin-
gen 2000.

Hinrichs, Ernst, «Alphabetisierung. Lesen und Schreiben», in: Macht des Wissens, hg.
von Richard van Diilmen und Sina Rauschenbach, Koln 2004, S. 539-561.

Holscher, Lucian, Geschichte der protestantischen Frommigkeit in Deutschland, Miin-
chen 2005.

Hyman, Paula, The emancipation of the Jews of Alsace. Acculturation and tradition in
the nineteenth century, New Haven, CT 1991.

Janner, Sara, «Judenmission in Basel in der ersten Hilfte des 19.Jahrhunderts. Ein
Forschungsbericht», Basler Zeitschrift fiir Geschichte und Altertumskunde (2004),
S.31-81.

Jochnowitz, George, «The Western Yiddish of Cattle Dealers in Orange County, New
York State», Les cahiers du CREDYO 5 (2010), S. 5-16.

Juden in Basel im 19. und 20. Jahrhundert. Vorurteil und Lebenswirklichkeit, Basler Zeit-
schrift fir Geschichte und Altertumskunde 104 (2004).

Kaplan, Jonathan Zvi und Nadia Malinovich (Hg.), The Jews of modern France. Images
and identities, Boston 2016.

Knorzer, Heidi (Hg.), Expériences croisées. Les Juifs en France et en Allemagne aux
XIXe et XXe siecles, Paris 2010.

184



Kollatz, Thomas, «Schrift zwischen Sprachen. Deutsch in hebriischen Lettern (1765—
1820)», Aschkenas. Zeitschrift fiir Geschichte und Kultur der Juden 18/19, Nr.2
(2008/09), S. 351-366.

Lissig, Simone, Jiidische Wege ins Biirgertum. Kulturelles Kapital und sozialer Aufstieg
im 19. Jahrhundert, Gottingen 2004.

Leff, Lisa M., «The Jewish Oath and the Making of Secularism in Modern France», Leo
Baeck Institute Yearbook 58 (2013), S. 23-34.

Leff, Lisa M., «Zosa Szajkowski, historien et voleur d’archives juives francaises», Archi-
ves Juives. Revue d’histoire des Juifs de France 49/1, Les archives juives en France au
XXe siecle (2016), S. 54-80.

Linke, Angelika, Sprachkultur und Biirgertum. Zur Mentalititsgeschichte des 19. Jahr-
hunderts, Stuttgart 1996.

Lowenstein, Steven M., «The Yiddish written word in nineteenth-century Germany»,
Leo Baeck Institute Year Book XXIV (1979), S. 179-192.

Lowenstein, Steven M., «The readership of Mendelssohn’s Bible translation», Hebrew
Union College Annual 53 (1982), S. 179-213.

Lowenstein, Steven M., The Berlin Jewish community. Enlightenment, family, and crisis,
1770-1830, New York 1994.

Lowenstein, Steven M., «The social dynamics of Jewish responses to Moses Mendels-
sohn», in: Moses Mendelssohn und die Kreise seiner Wirksamkeit, hg. von Michael
Albrecht, Tiibingen 1994, S. 333-348.

Lowenstein, Steven M., «The complicated language situation of German Jewry, 1760—
1914», Studia Rosenthaliana 36, Speaking Jewish — Jewish speak. Multilingualism in
Western Ashkenazic culture (2002/03), S. 3-31.

Maas, Utz, Was ist deutsch? Die Entwicklung der sprachlichen Verhiltnisse in Deutsch-
land, Miinchen 2012.

Messerli, Alfred, Lesen und Schreiben 1700 bis 1900. Untersuchung zur Durchsetzung
der Literalitdt in der Schweiz, Tiibingen 2002.

Mohle, Martin, Die Altstadt von Grossbasel I1. Die Kunstdenkmiler des Kantons Basel-
Stadt Bd. 8, Basel 2016.

Nordmann, Achilles, Der Israclitische Friedhof in Hegenheim in geschichtlicher Dar-
stellung, Basel 1910.

Nordmann, Achilles, Geschichte der Juden in Basel, Basel 1913.

Paper, Herbert H., «An early case of standard German in Hebrew characters», in: The
Field of Yiddish, hg. von Uriel Weinreich, New York 1954, S. 143—146.

Phonogrammarchiv der Universitit Ziirich, Schweizer Dialekte. Deutsche Schweiz
4. Surbtaler Jiddisch. Anhang: Jiddische Sprachproben aus Elsass und Baden, Ziirich
(1934, 1951, 1957-1962).

Pietzcker, Carl, zu Hause, aber daheim nicht. Hebelstudien, Wiirzburg 2010.

Prass, Reiner, «Das Kreuz mit den Unterschriften. Von der Alphabetisierung zur Schrift-
kultur», Historische Anthropologie 9/3 (2001), S. 384—404.

Prijs, Joseph, Die Basler hebriischen Drucke (1492-1866), erg. u. hg. von Bernhard Prijs,
Basel 1964.

Roemer, Nils H., Tradition und Akkulturation. Zum Sprachwandel der Juden in Deutsch-
land zur Zeit der Haskalah, Miinster 1995.

Roemer, Nils H., «Sprachverhiltnisse und Identitit der Juden in Deutschland im
18. Jahrhundert», in: Jidische Sprachen in deutscher Umwelt, hg. von Michael Bren-
ner, Gottingen 2002, S. 11-18.

Schochat, Asriel, Der Ursprung der jiidischen Aufklirung in Deutschland, Frankfurt a. M.
2000.

Schumacher, Jutta, «Deutsch in hebriischen Buchstaben als Korrespondenzsprache der
Familic Rothschild im 19. Jahrhundert», Judaica. Beitrige zum Verstehen des Juden-
tums 64/1 (2008), S. 70-79.

Schwarzfuchs, Simon (Hg.), Le journal révolutionnaire d’Abraham Spire, zweisprachige
Ausg., Paris 1989.

Sidorko, Clemens P. (Hg.), Basel und der jiddische Buchdruck (1557-1612), Basel 2014.

Simon, Bettina, Jiddische Sprachgeschichte. Versuch einer neuen Grundlegung, Frank-
furt a. M.2 1993.



Sonderegger, Stefan, «Aspekte einer Sprachgeschichte der deutschen Schweiz», in:
Sprachgeschichte. Ein Handbuch, hg. von Werner Besch u.a., Berlin 2003 (E-Book
2008), S. 2825-2888.

Sorkin, David Jan, The transformation of German Jewry, 1780—1840, New York, NY 1987.

Spolsky, Bernard, The languages of the Jews. A sociolinguistic history, Cambridge 2014.

Starck, Astrid (Hg.), Le yidich en Alsace, Numéro spécial sur Max et Uriel Weinreich, Les
cahiers du CREDYO 5 (2010), 2010.

Stettler, Niklaus, Peter Haenger und Robert Labhardt, Baumwolle, Sklaven und Kre-
dite. Die Basler Welthandelsfirma Christoph Burckhardt & Cie. in revolutionirer
Zeit (1789-1815), Basel 2004.

Szajkowski, Zosa, «Der kamf kegn yidish in frankraich (XVII.-XIX iorhundert)»
YIVO-bleter 14 (1939), S. 46—77.

Schweizerische Nationalbibliothek (Hg.), «Henri Guggenheim & Jakob Guggi, Pferde-
hindlergesprich (Surbtaler Jiddisch), Endingen», Tonbeispiele (1961), https://www.
nb.admin.ch.

Toury, Jacob, «Die Sprache als Problem der jiidischen Einordnung im deutschen Kul-
turraum», in: Gegenseitige Einfliisse deutscher und jiidischer Kultur von der Epo-
che der Aufklirung bis zur Weimarer Republik, hg. von Walter Grab, Tel Aviv 1982,
S. 75-96.

Volkov, Shulamit, «Sprache als Ort der Auseinandersetzung mit Juden und Judentum
in Deutschland, 1780—-1933», in: Das jiidische Projekt der Moderne, hg. von dselb.,
Miinchen 2001, S. 82-96.

Weinberg, Werner, «Die Bezeichnung Jidischdeutsch. Eine Neubewertung», Zeitschrift
fiir deutsche Philologie 100, Sonderheft Jiddisch (1981), S. 253-290.

Weinreich, Max, The History of the Yiddish Language, Chicago 1980.

Wenzel, Edith, «Alt-Jiddisch oder Mittelhochdeutsch?», Aschkenas. Zeitschrift fiir Ge-
schichte und Kultur der Juden 14 (2004), S. 31-49.

Wexler, Paul, «Ashkenazic German 1760—1895», International Journal of the Sociology
of Language 30 (1981), S. 119-130.

Wiesemann, Falk, «kommt heraus und schaut». Jiidische und christliche Illustrationen zur
Bibel in alter Zeit (Ausstellungskatalog), Essen 2002.

Yaari, Abraham, Bibliography of the Passover Haggadah from the earliest printed edition
to 1960, Jerusalem 1960.

Yerushalmi, Yosef Hayim, Haggadah and history. A panorama in facs. of 5 centuries of the
printed Haggadah, Philadelphia 1975.

Zinberg, Israel, A history of Jewish literature, Cincinnati 1972-1978.

Zivy, Arthur, Elsidsser Jiddisch. Jidisch-deutsche Sprichworter und Redensarten gesam-
melt und glossiert, Basel 1966.

Zuckerman, Richard, «Alsace. An outpost of Western Yiddish», in: The Field of Yiddish.
Studies in Language, Folklore, and Literature, hg. von Marvin Herzog u. a., Den Haag
1969, S. 36-57.

186



Impressum

© 2017 Schwabe Verlag, Schwabe AG, Basel, Schweiz

Dieses Werk ist urheberrechtlich geschiitze. Das Werk einschliesslich seiner Teile darf
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages in keiner Form reproduziert oder elektro-
nisch verarbeitet, vervielfiltigt, zugianglich gemacht oder verbreitet werden.

Lektorat: GGG Neujahrsblatt, Kommission

Umschlaggestaltung: Claudiabasel, Basel

Layout: Claudiabasel, Basel

Druck: Schwabe AG, Basel

Gesamtherstellung: Schwabe AG, Basel

Printed in Switzerland

ISBN 978-3-7965-3762-2

rights@schwabe.ch

www.schwabeverlag.ch

Abbildung Umschlag

Jugendfest in Basel 1841, vom Herrengraben aufgenommen, Blick auf Margarethenkirche.
Zeichnung Georg Wolf, Basel. Lithografie G. M. Schmidt (F. Hegar), Basel 1841 [gespiegelt].
Schweizerisches Nationalmuseum, Ziirich. LM-61306.



Nach der Franzosischen Revolution zogen jlidische Familien aus dem Elsass
in die Stadt Basel. Da um 1800 regionale wie jiidische Dialekte selbstver-
staindlich waren, zeigt der Blick in Alltagsquellen, dass die Herausforderun-
gen der sprachlichen Integration vor allem im Schriftwechsel lagen. Deutsch
wurde weiterhin, wie zuvor Jiddisch, mit hebriischem Alphabet geschrieben.
In Basel erschienen sogar Neuauflagen klassischer Werke in dieser «jiidisch-
deutschen» Schrift. In der Schule, fiir das Amt und bei der Zeitungslektiire
lernten Kinder und Erwachsene ausserdem die lateinische Schrift.

Eine anschauliche Darstellung aufgrund neuer Quellen und Doku-
mente fiihrt in die kulturgeschichtliche Thematik ein. Anhand der Situation
im Dreilindereck wird die spannende Entwicklung, die in der jiidischen
Geschichtsschreibung Fragen aufwirft, konkret und lebendig. Weil sich die
Autorin fiir das Verhilenis von Sprache, Kommunikation und Gesellschaft
grundsitzlich interessiert, bietet die Lektiire Ausgangspunkte fiir aktuelles
Handeln und Verhandeln iiber Sprache.

Autorin

Die Kulturwissenschaftlerin Susanne Bennewitz studierte Germanistik,
Judaistik und Informatik. Sie arbeitete am Jiidischen Museum der Schweiz
und promovierte an der Universitit Basel zur jiidischen Sozialgeschichte im
19. Jahrhundert. Zuletzt erschien ihre Biografie iiber den Basler Kaufmann
Isaac Dreyfus.






	Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart : jüdische Sprachen in Basel zu Beginn der Emanzipation
	...
	...
	Zum Geleit
	Einführung oder vier Reiseberichte
	Vom Aleph Beth zum ABC
	Jüdischdeutsche Bücher aus Basel
	Schnuure und Loose : Register des Redens
	Sprachen zwischen Nationen
	Epilog
	Literaturverzeichnis
	Impressum


