
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 196 (2018)

Artikel: Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart : jüdische Sprachen in
Basel zu Beginn der Emanzipation

Autor: Bennewitz, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Susanne Bennewitz

Jüdischdeutsche Drucke und
Basler Mundart

Schwabe Gq Neujahrsblatt





Susanne Bennewitz

Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart
Jüdische Sprachen in Basel zu Beginn der Emanzipation

196. Neujahrsblatt für das Jahr 2018

Herausgegeben von der Gesellschaft für das Gute

und Gemeinnützige Basel

Schwabe Verlag





Kollegen in Bibliotheken, Museen und Archiven haben mir
die Sichtung von materiellen wie immateriellen Quellen erst
einmal ermöglicht. Freunde und Mentoren haben mich
ausserdem bei meiner Arbeit unterstützt und das Ergebnis
verbessert. Hoffentlich habe ich mich bereits bei allen
bedankt.

Das Buch möchte ich den Kindern widmen, die sich

mit mir angefreundet haben, obwohl ich nicht ihre gewohnte
Sprache oder jedenfalls komisch gesprochen habe:

Oakley, Tilden, Jasper, Sofia, Maya, Helen, Ethan, Matthias,

Julie und Alexandra.





Inhaltsverzeichnis

Zum Geleit 9

1. Einführung oder vier Reiseberichte 13

Sprache als gesuchtes Merkmal einer Gruppe 15

Städtisches Judentum im Dreiländereck 22

Linguistische Mehrsprachigkeit, Jiddisch,
jüdischdeutsche Schrift 24

2. Vom Aleph Beth zum ABC 31

Schreiben lernen 33

Die lateinische Alphabetisierung 36

Signieren: Kreuz, Kringel oder Name 38

Unterschriftenlisten des elsässischen Judentums von 1808 42

Die Zuwanderer in Basel 46

Richtungswechsel für die Unterschrift 47
Wann taugt eine Unterschrift von Frauen oder Juden? 48

Kantonale Vorschriften für jüdische Buchhaltung 52

Nachteile der älteren Generation im Handelsverkehr 60

Erfolg der Kinder in den allgemeinen Schulen 66

Übergangsschrift: Hebräisch für deutsche Texte 68

3. Jüdischdeutsche Bücher aus Basel 73

Die neue Literatur der jüdischen Aufklärung 76

Der jüdischdeutsche Pentateuch von Mendelssohn 78

Bibelübersetzung in weltliche Sprachen 79

Die Wahl des Zeichensatzes: Hebräisch oder Latein 80

Die biblischen Psalmen als deutscher Lyrikband 82

Basel 1789: Ein Typograf und Revolutionsflüchtlinge 88

Wilhelm Haas junior: Schriftschneider und Politiker 89

Salomon Coschelsberg: Stoffe und Bücher 91

Politik und religiöse Reform ausgedeutscht für Elsässer 94
Jüdischdeutsche Orthograde, perfektioniert in Basel 95
Eine handliche Haggada für Pessach 100



Holzschnitte der Lutherbibel in der Haggada 104
Mendelssohn-Bibel aus Basel 108

Nur für Ungelehrte und Frauenzimmer? in
Jüdischdeutsch: ein Trojanisches Pferd für Mission 114

Mediengeschichtliche Einordnung 116

4. Schnuure und Loose. Register des Redens 123

Dialekt als Soziolekt 126

Mundart im Gegenwind von Schriftsprache
und Nationalisierung 126

«das sogenannte Baseldeutsche beibehalten und in wie fern?»... 127

Aussagen vor den Schranken des Gerichts 128

Schimpfwörter 130
Lachen 131

Dialekte der Ausländer 132

Pièce de résistance 134
Geschrei oder Wohlklang im Gottesdienst 135

Hebräische Ausdrücke im Alltag 138

5. Sprachen zwischen Nationen i4i

Volkssprachen 143

Der Bürgereid 1791 auf die Französische Verfassung 145

Sprachgrenze zwischen Sefarden und Aschkenasen 146
Das Elsässer Idiom und die jüdische Kultusbehörde 148

Rabbiner Nordmann: Akademiker, Sozialreformer und Poet 150

Portugiesischer Ritus für die ganze Nation 152
Colmarer Kultusbehörde arbeitet in Jüdischdeutsch 153

Bruderschaften und private Vereine 155

Schriften der Basler Synagogengemeinde 157
Hebräisch in Ritus und Brauchtum 159
Ein Citoyen verewigt sich im Gebetbuch 160

6. Epilog l6s

Seitenverkehrt 167

Konserviertes Jiddisch des Surbtal und Elsass 168

Blickwinkel der internationalen Jiddistik 172

Transkriptionsregeln 173

Ein Basler Dialektsprecher im YlVO-Studio 174
Was macht einen Namen aus? 176

Literaturverzeichnis 181



Zum Geleit

In der bald 200-jährigen Geschichte der Neujahrsblätter der GGG gab es

immer wieder Zeiten, in denen die Frage gestellt wurde: Ist eine solche

Publikation noch zeitgemäss? Gibt es eine Leserschaft für sie? Müsste
ihr Charakter nach fünfzig, hundert oder hundertfünfzig Jahren nicht
verändert werden? Ein paar tiefer greifende Veränderungen fanden denn
auch statt: Das Blatt für die Jugend wurde zu einem Heft für die Jugend,
das Heft für die Jugend zu einem Heft für Erwachsene. Das Heftchen zu
einem Buch. Die weiteren Veränderungen waren vor allem technischer
und ästhetischer Natur. Farbbilder hielten Einzug, Illustrationen wurden

häufiger. Die Entwicklung der digitalen Technik würde es heute erlauben,
Inhalte nur noch elektronisch zur Verfügung zu stellen. Auf der anderen
Seite ist der Tod des Buches alles andere als gewiss.

Auch die Arbeit der Kommission hat sich immer wieder verändert.

Zeiten, in denen die Kommission aus einer Vielzahl von Manuskripten
das Passendste und Beste auswählen konnte, wechselten ab mit Aufträgen

an Autorinnen und Autoren, bestimmte Themen zu behandeln, die
als besonders wünschenswert oder aktuell betrachtet wurden. Manchmal,
glücklicherweise eher selten, wurde ein Manuskript im letzten Moment
zurückgezogen oder es war schwierig, ein geeignetes von der richtigen
Qualität zu finden. Oder wir fanden für unsere Wunschthemen einfach
keine geeigneten Bearbeiter. Der Auftrag, sich um die «Förderung der
Geschichtskenntnisse über Basel», wie er auf der Webseite der GGG zu-
sammengefasst wird, konnte aber immer wieder erfüllt werden.

Ein Problem hat sich in all den Jahren, in denen wir uns mit den

Neujahrsblättern beschäftigt haben, nie gestellt: Mangel an möglichen
Inhalten. Auch in den Quellen finden wir keine Hinweise darauf, dass sich
die Kommissionsmitglieder je darüber beklagt hätten, dass alles schon

erforscht, aufbereitet und publiziert sei. Natürlich hat jede Zeit ihre eigene
Sicht aufVergangenes, und so betrachtet sind auch mehrfache Bearbeitungen

bestimmter Themen sinnvoll. Aber es gibt auch nach 195 Bänden

Themenkreise, die völlig neu sind.

Mit ihrer Arbeit über «Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart -
Jüdische Sprachen in Basel zu Beginn der Emanzipation» eröffnet uns
Susanne Bennewitz den Blick aufFragestellungen, die so bisher noch nie
im Rahmen unserer Neujahrsblätter behandelt wurden. Unsere gemeinsame

Kultur ist und wird auch von Zuwanderern getragen und gestaltet.

9



Susanne Bennewitz interessiert sich in ihrer Forschung zur Geschichte

derJuden in unserer Region hier besonders für Kommunikation, also die

Gestaltung von Beziehungen, sei es in der Familie, sei es in einer sozialen

Gruppe, einer Religionsgruppe, in einem Stadtviertel oder zwischen

Regierung und Bürger. «Jüdische Sprachen» meint in diesem integrativen
Ansatz, dass wir innerhalb einer spezifischen Gruppe Sondersprachen
feststellen können, aber immer auch über Grenzen hinweg kommuniziert
wird, also gemeinsame Sprachen entstehen. Dieses Thema ist in einer

Region, in der nicht nur eine Vielzahl von Dialekten, sondern auch zwei

Sprachkulturen aufeinanderstossen, besonders interessant. Zudem ist die

erste Hälfte des 19. Jahrhunderts eine Zeit der Umwälzung, nicht nur im
rein politischen Sinne, sondern auch in der Bildungsgeschichte. Der sich

langsam etablierende Verwaltungsstaat verwaltet seine Bürger auch über
deren Alphabetisierung. Gleichzeitig - und Susanne Bennewitz zeigt das

sehr schön - ermächtigt das Schreibenkönnen den einzelnen Bürger, und
immer mehr auch die einzelne Bürgerin.

Wie nun die jüdische Bevölkerung, die sich nicht nur in mehreren Sprachen,
sondern auch in zwei verschiedenen Schriftsystemen bewegt, aufdiese

Herausforderungen und Möglichkeiten reagiert,wird von Susanne Bennewitz
anhand von vielen, zum Teil zum ersten Mal aufdiese Fragestellungen hin

ausgewerteten Quellen untersucht. Wer unterschreibt wann wie und mit
welchem Namen? Dem hebräischen, dem jiddischen oder dem deutschen?

Und tut er dies in hebräischer oder lateinischer Schrift? Von links nach
rechts oder von rechts nach links? Wie wird ein Liebesbrief geschrieben?
Und was bedeutet die Wahl der Sprache für einen Menschen, der in beiden

Sprach- und Schriftwelten zuhause ist? Wie schlagen sich die Bemühungen

um eine systematisierte Orthografie im deutschen Schriftgebrauch
auf die Schreibungen deutscher Sprache in hebräischen Lettern nieder?

In einem Kapitel befasst sich die Autorin mit einschlägiger Buchproduktion
in Basel - eine eigene, höchst interessante Kulturgeschichte mit neuen
Erkenntnissen.

Ebenso aufmerksam sichtet Susanne Bennewitz die Quellen im Hinblick
aufdie soziale Zuordnung von Sprachen. Wenn Kommunikation im Alltag
und Sprachpolitik auch eine Hauptrolle spielen, so scheinen im Hintergrund

auch andere Geschichten auf: Frauengeschichte, Alltagsgeschichte,
Bildungsgeschichte, Geschichte der Vorurteile und Stereotypen und
vieles mehr. Stets liest die Autorin ihre Quellen auch gegen den Strich
und hinterfragt übliche Interpretationen. Und immer lässt sie uns dahinter
die Menschen sehen: den Händler, der nicht schreiben kann und deshalb

übervorteilt wird, den jungen Verliebten, der den zukünftigen Schwiegereltern

gefallen will, die lachende Babette Bloch.
Die Kapitel werden von einer Erzählung in Bildern begleitet: Wer

will, kann zuerst einmal die Thematik in Bildern verfolgen. Die Autorin

10



hat mit ihrerAuswahl und den kundigen Erklärungen dazu nicht nur einen

Einstieg in das Thema, sondern auch einen Blick in eine wenig bekannte

grafische Welt ermöglicht.
Die Kommission dankt Susanne Bennewitz ganz herzlich dafür,

dass sie ihre Forschung mit dieser sorgfaltig recherchierten und klar

dargestellten Untersuchung für die Leser und Leserinnen des Neujahrsblatts

zugänglich gemacht hat.

Doris Tranter
Präsidentin der Kommission zum GGG Neujahrsblatt

Ii





1(K)





Einführung oder vier Reiseberichte

Sprache als gesuchtes Merkmal einer Gruppe

Diskussionen über Amtssprachen, Unterrichtssprachen und die sprachliche

Integration von Migranten füllen nicht erst heute die ersten Seiten
der Tageszeitungen. In ähnlicher Reihung verknüpften Intellektuelle vor
zweihundert Jahren politische und kulturelle Ziele mit der Sprachenfrage.

Die Empfindlichkeit für vornehme oder bäurische, für eigene oder
fremde Sprache entzündete sich dabei nicht unbedingt an sprachstrukturellen

Merkmalen. Kleidung, Körperhaltung, Betonung oder Lautstärke
können - heute wie damals -wesentlich beeinflussen, ob uns eine Sprache
unpassend oder anders erscheint. Schon kleinste Abweichungen in der
Vokalisierung oder Grammatik von dem, was ich für eine bestimmte
Kommunikationssituation als «normal» empfinde, können meine Neugier
fesseln: weshalb schaut er mir nicht in die Augen weshalb spricht sie mit
mir Hochdeutsch..., woher kenne ich diesen schwermütig nasalen Klang?

UnserVerständnis von Gruppensprachen und Sprachzugehörigkeit
ist sozial trainiert und dabei hochsensibel.Jedenfalls nehmen wir
Sprachunterschiede — oder im kulturwissenschaftlichen Ausdruck «cultural
boundaries» - oftmals so ernst wie Sprachgrenzen und -hindernisse, also

«cultural borders». Die Soziolinguistik, die sich um Sprache als soziales

Verhalten kümmert, lässt daher aus systematischen Gründen sogar die

Unterscheidung zwischen Sprache und Fremdsprache ganz fallen, wenn
eine Kommunikationssituation beschrieben wird.

Schon 1811 hat der Theologe und alemannische Mundartdichter
Johann Peter Hebel einen ähnlichen Hinweis gegeben, nämlich mit der
literarischen Miniatur über den ZundelFrieder auf der Flucht aus dem
Zuchthaus.1 Aufseinem Weg ins Ausland musste der Frieder eine badische
Grenzstadt passieren, deren Tore entsprechend gut bemannt waren.

«und als schon aufallen Straßen Steckbriefe voran flogen, gelangte er Abends noch

unbeschrieen an ein Städtlein an der Gränze. Als ihn hier die Schildwache

anhalten zeolite, wer er sey, und wie er hieße, und was er im Schilde führe; <Könnt
ihr polnisch?>fragte herzhaft der Frieder die Schildwache. Die Schildwache sagt:

<Ausländisch kann ich ein wenigja! Aber polnisches bin ich noch nicht darunter

gewahr wordene

< Wenn das ist, > sagte der Frieder, <so werden wir uns schlecht gegeneinander explici-

ren können. Ob kein Offizier oder Wachtmeister am Thor sey?> Die Schildwache holt

15



den Thorwächter, es sey ein Polack an dem Schlagbaum, gegen den sie sich schlecht

expliciren könne. Der Thorwächter kam zwar, entschuldigte sich aber [...] <es wird
im ganzen Städtel schwerlichjemand seyn, der capabel wäre, es zu dollmetschen. >»

Nach kurzem Abwägen und Austausch von Freundlichkeiten einigte man

sich, dass der Frieder am besten nicht lange verweile, sondern die Stadt

passiere. Es reichte ihm noch für die Aufbesserung seines Speiseplans,

denn der Zuchthäusler schnappte sich unterwegs eine - bekanntlich
schnatternde - Gans am Hals und versteckte sie unterm Mantel. Es war

ihm wichtig,

«einer Gans, die sich aufder Gasse verspätet hatte, ein paargute Lehren zu geben. <In

euch Gänse>, sagte er, <ist keine Zucht zu bringen. Ihr gehört, wenns Abend ist, ins

Haus oder unter guteAufsicht. >»

Den Söldner imTorhäuschen am anderen Ende der Stadt herrschte er mit
einem selbstbewussten «Werda?» an und konnte so problemlos ins Freie

ziehen. Der Dichter Hebel überspitzt die Tatsache, dass man nicht sein

muss, als wen man sich ausruft. So entkommt der Zuchthäusler, gewitzt
oder intuitiv, dem Fahndungsraster.

Mit Sprachhandeln werden Vorurteile und Stereotype abgerufen.

Zuhören und Verstehen sind von Konvention und Autorität verstellt. Der
Historiker Peter Burke wählte daher für sein Buch über Sprachen und
Gesellschaften in der Frühen Neuzeit den provokanten Titel «Wörter
machen Leute».2 Unter dieser Prämisse möchte ich in diesem Buch jüdisches

Sprechen und Schreiben um 1800 vorstellen, als historische Annäherung

an soziale Phänomene.

Amtliche und wissenschaftliche Bekanntmachungen zu Beginn der

Moderne über «die» Sprache «der» Juden sind zahllos. Wir können uns

in historischen Wörterbüchern, ästhetischen Traktaten und alten

Zollordnungen über solche Klassifikationen informieren. Die Frage ist, ob wir
daraus mehr über die historische Sprachpraxis einer Minderheit oder über
das Sprachideal einer angenommenen Mehrheit erfahren. DerVerdacht ist,
dass der Wunsch, Unterschiede zu entdecken (die dann Gesellschaften Sinn

und Zusammenhalt verleihen), meist so stark war, dass die Suche danach

in jedem Fall fruchtete. Diese Differenzerfahrung ist für sich genommen
eine historische Tatsache, denn sie wurde so erlebt. Sie sollte uns aber

nicht dazu verleiten, deswegen diese Differenzen zu objektivieren, zu

dramatisieren oder zu unüberwindlichen Hürden auszubauen.

Ich möchte am Beispiel der jüdischen Bevölkerung in Basel

aufzeigen, wie viele unterschiedliche Kontexte des Redens und Schreibens

wir finden können und welche Nuancen, Zuordnungen und
Sprecheridentitäten sich abwechselten. Den ideologischen Diskurs über Sprache

können wir dabei nicht ausblenden. Sprachverwendung lässt sich nicht

von gesellschaftlicher Bewertung und Sprecheridentitäten ablösen. Aber

16



[1] Körpersprache
Haltung, Gesten und Mimik sind ein wesentlicher Teil unserer Kommunikation.

Oftmals konzentriert sich die historische Sprachforschung allein
aufWortschatz, Grammatik und Lautung, um Sprechergruppen zu
charakterisieren. Für die Ausbildung des bürgerlichen Sprachideals sind aber
zunächst die begleitenden Merkmale der Lautsprache wie Körperhaltung und
Lautstärke wichtig gewesen. Erst im 19. Jahrhundert feilte man am
gesprochenen Wort und trainierte Schriftsprache für die freie Rede. Dieses Basler

Blatt,wahrscheinlich von Hieronymus Hess, karikiert Standesunterschiede

und persönlichen Habitus in der Kommunikation.

Hieronymus Hess (oder Umkreis), Zwei Herren im Gespräch, Bleistift.
Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Geschenk Marie-Christine Wackernagel-

Burckhardt, Basel (Foto: Kunstmuseum Basel, Martin P. Bühler).



wir werden Unterschiede feststellen zwischen dem Gerede über jüdische

Sprache einerseits und der Kommunikation mit jüdischen Menschen

in einem regionalen und individuellen Zusammenhang andererseits. Es

brauchte weit seltener einen bezahlten Dolmetscher, als die politische
Debatte vermuten lässt, weder für den selbsternannten «Polaken» Zundel-

Frieder, noch für «den Juden».
Ich konzentriere mich auf den Zeitraum von der Französischen

Revolution bis zum Jahr 1850, als in Basel unter Teilnahme der Stadtprominenz

die Synagoge am Heuberg eingeweiht wurde. In dieser Epoche von
der Helvetik bis zur Gründung des Bundesstaats formierte sich erstmals

in der Neuzeit in Basel eine jüdische Gemeinde, fast ausschliesslich aus

Zuzügern aus dem Elsass. In ganz Europa veränderte sich die politische
und damit kulturelle Situation für jüdische Bevölkerungsgruppen durch
den Beginn der Gleichstellung und bürgerlichen Akzeptanz. Neben den

zäh verhandelten Themen der jüdischen Berufsstruktur und des «alten»

Glaubens stand, als drittes, die besondere Sprache der «ebräischen Na-

zion» auf dem Prüfstand.3

"Während in dem grammatischen Wörterbuch von Johann Christoph

Adelung noch 1796 unter dem Stichwort «Jüdisch» als gesichertes
Wissen verbreitet wurde: «Jüdisch-Deutsch, die verderbte hebräische und

mit Deutsch vermischte Sprache der heutigen Juden»,4 bescheinigte man

fünfzig, sechzig Jahre später mehrheitlich, dass jüdische Nachbarn durch

keine besondere Sprache mehr auffielen. Seit den grossen Kultusreformen
der 1840er Jahre galt sogar im Gottesdienst, auf jeden Fall für die Predigt,
Deutsch als Standard. Bei der Einweihungsfeier der Basler Synagoge 1850

lauschten die Honoratioren der Stadt einer rhetorisch überzeugenden

Ansprache eines Rabbiners und «althebräischen Gesängen» des israelitischen

Chores aus Frankreich.5

Jüdische Literatur, Unterrichts- wie Familiensprache hätten sich
danach innerhalb einer Phase von drei bis vier Generationen den
Kontaktsprachen angeglichen und damit eine soziale wie kulturelle Integration
ermöglicht. Auch dies ist bereits eine Interpretation, denn aus Sicht der

historischen Forschung zur Sprachstandardisierung wäre es logischer,
die Veränderung beim Sprachkontakt selbst zu beobachten, also als ein

Ergebnis von gemeinsamen sozialen Räumen und nicht als Vorleistung
und Eintrittsbillett zur bürgerlichen Gesellschaft. Eine schematische

Spracherziehung, wie sie der Linguist Higgins im Musical My Fair Lady
an seiner Versuchsperson durchexerziert, ist nämlich nicht nur für Eliza
Doolittle von dürftigem Erfolg gekrönt.6Jedenfalls aus Sicht der heutigen

Sprachwissenschaft gelten solche Top-down-Modelle nicht mehr als

hinreichende Erklärung für neue Sprachstile und Homogenisierung.7
Wie und weshalb die jüdische Bevölkerung eine Kompetenz in den

Orts- und Amtssprachen erwarb, untersuche ich daher im zweiten Kapitel
an derAlphabetisierung und der Schreibkompetenz. Die jüdische Religion
und Kultur ist eindeutig schriftbasiert, insofern gehörten Grundkennt-

18



nisse der hebräischen Schrift schon vor dem 19. Jahrhundert zum Bildungsstandard

jüdischer Männer. Doch die allgemeine Literalisierung in der
lateinischen Schrift fand für diese Bevölkerungsgruppe parallel zu der der
Bevölkerungsmehrheit erst in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts statt.8

Im nächsten Kapitel stelle ich einenAbschnitt der jüdischen Geistesund

Literaturgeschichte vor: die jüdische Aufklärungsbewegung mit ihrem
Wunsch nach gelehrten und poetischen Sprachen.9 Wichtige Bücher dieser
Phase der Spätaufklärung sind ausgerechnet im - aus jüdischer Perspektive

— abgelegenen Basel produziert worden. Das klingt unwahrscheinlich,
ist aber in Fachbibliotheken weltweit zu bewundern. Ein Colmarer Einwanderer

startete dafür eine Kooperation mit dem Druckhaus Haas.An diesem

Verlagsprogramm sehen wir die enorme Bedeutung der hebräischen Schrift,
die noch im 19.Jahrhundert für deutsche Texte verwandt wurde.

Anschliessend wechseln wir vom Verlagshaus auf die Strasse, von
der Schriftlichkeit zur Mündlichkeit. Wir verlassen den innerjüdischen
Kommunikationsraum und hören uns die Unterhaltung im städtischen

Alltag an. Hier trafen Mundart, andere Eigenarten, sogar Unhöflichkeiten
aufeinander. Es ist besonders aufschlussreich, die politische Bedeutung,
die man damals dem Baseldeutschen zuschrieb, in die Untersuchung der
ethnischen Dialektgruppe einzubeziehen.

Im fünften Kapitel nehmen wir schliesslich die Perspektive der
jüdischen Menschen ein, die wie jeder in der Region mit mehreren Sprachen
lebten. Je nach Situation reagierten sie auf die Nationalsprache Französisch,

den alemannischen Dialekt, eine Warenlieferung aus Leipzig oder
die neue Pariser Vorschrift zur Rezitation in der Synagoge. In dieser Vielfalt

von sprachlichem Handeln werden neben den nationalen Paradigmen
andere Motive und Werte deutlich. Insofern erlaubt diese Fallgeschichte
zur Sprachsituation in Basel auch eine Korrektur der jüdischen Sprachgeschichte

des 18. und 19. Jahrhunderts, wie sie häufig in Überblickswerken
skizziert wird. Wir beobachten nicht das Aufgeben einer Sprache für eine

andere, keine Assimilation einer Minderheit durch eine Mehrheit, sondern

parallele und vielschichtige Prozesse, sowohl gesellschaftliche wie linguistische.

Die nationalromantische Idee von natürlichen Sprachidentitäten
sollte uns nun bei der Untersuchung historischerVerhältnisse nicht mehr
im Weg stehen.10

Die Bewertungen einer Sprache können weit auseinanderliegen,
wenn ein Linguist nach objektiven Kriterien, ein Sprecherkollektiv nach
den Merkmalen eigener und fremder Sprache oder ein Individuum nach

seiner Kompetenz gefragt wird. Und oft bewerten wir nicht das, was wir
hören, sondern was wir an Körperkontakt fühlen und an Stirnrunzeln
sehen (Abb. 1-3). Oder wir hören, wie im folgenden Beispiel, die Umwelt
lauter als den Menschen:

Eine junge Thurgauerin reiste 1864 für ein Familienfest nach Baselland

und füllte zwei Wochen mit Exkursionen. Auch eine Tagesfahrt ins
Elsass stand auf dem Programm, um einmal Frankreich und gleich auch

19



eine jüdische Siedlung zu erleben. «Ich wollte gar gerne einmal ein ganzes

Dorfvoller Jüdlach sehen», schrieb sie in einem langen Reisebericht.11

Die Landjuden versprachen ihr wohl mehr Lokalkolorit als die jüdischen
Städter auf Schweizer Seite. Nach langer Kutschenfahrt kam die kleine
Partie in Hagenthal an, wurde erstmal in einer (christlichen) Gaststube

versorgt und über die Juden, «die überall die Gleichen sind», orientiert.

«Wir wollten ein bisschen selber sehen und einen Gang durch das Dorfmachen. Eine

gerade Strasseführte durch dasselbe hinabparallel mit einem Bache, der ivon Gänsen

wimmelte. Ganze Züge Federvieh stolzierten aufder Strasse, umschnatterten die

Häuser. Grosse Gänsefamilien badeten im Bache oderflogen einem Kind entgegen, das

sie lockte.Alte undjungeJüdlach sassen vorden Häusern, Kinder, alte undjunge Weiber

standen herum mit Nichtstun oder mit Stricken beschäftig. Keines verleugnete seinen

Ursprung,je älter das Gesicht,je mehr das Fremde darin ausgedrückt war. Von dem

grossen Putze, den die Weiber alle Schabbis entfalten, konnte man nur den Schmutz

sehen. Wir waren im Elsass, im Vaterland der Gänse, wir waren in Hagenthal und

gafften dieJuden an und sie uns.»

Zumindest entging der Touristin nicht die Komik der Situation, und dies

kratzt ein wenig am brutalen Ernst der Stereotypen, die die Thurgauerin
mitbrachte. Bei solch einer Betrachtung der Indigenen aufAbstand konnte

es schwerlich zu einer Verständigung kommen. Insofern eine unergiebige
Quelle zur Sprache der Juden, kein Merkmal, kein Klang? Doch, denn

wir hören die Gänse schnattern. Als die beiden Frauen umkehren wollten,

versperrten ihnen sogar noch zwei «Gänse-Kerle» den Weg, sie mussten

regelrecht flüchten. Schnattern und Lällen folgte ihnen. Erzählung und

Gespräch gab es dann erst wieder im (christlichen) Wirtshaus.

Die Gänse, schon in Hebels Geschichte vom ZundelFrieder die
letzten zuchtlosen Krachmacher aufder Strasse, füllen die Sprachlosigkeit,
die die sehr vorsichtige Annäherung an den jüdischen Fremden hinterlässt.

Ein trauriges Dokument für die grosse kulturelle Sprachbarriere noch

1864, kurz vor der Volksabstimmung über die Zulassung von Juden zum
Schweizer Bürgerrecht.

Ich hoffe, mit diesem Buch zu jüdischer Geschichte in Basel die

Fremdheit und das Schnattern zu vertreiben und stattdessen einige
verständliche Worte zu platzieren.12

Das alteWorterbuchvon 1796 des deutschen Grammatikers Adelung
lege ich dafür am besten zur Seite. Es gab nämlich noch ganz andere

Wortdeutungen für «Jüdisch-Deutsch», nicht nur «verderbt» und «vermischt».

20



[2] Sprachhandeln

Sprechen ist nicht nur Mitteilung, sondern auch Handlung. Besonders

deutlich wird dies in Situationen wie Verhandlungen, bei Zusicherungen
oder Beleidigungen. Oftmals begleiten und ergänzen Gesten das gesprochene

Wort. In stark ritualisierten Sprachhandlungen wie dem Eid oder

dem Vertragsabschluss gilt das Wort nur in Zusammenhang mit der

Geste. Im Bild wird die Kommunikation immer als körperliche Interaktion

charakterisiert, hier zwischen zwei Männern auf dem Land beim
Kuhhandel. Im 17. und 18.Jahrhundert kultivierte das städtische Bürgertum
eine eigene Sprachkultur, weites Gestikulieren galt meist als unpassend.

Marquard F. D. Wocher, Marché entre deux Païsans Suisses, Aquatinta 1785.

Kunstmuseum Basel, Kupferstichkabinett, Schenkung H. Albert Steiger-Bay, Basel

(Foto: Martin P. Bühler).



Städtisches Judentum im Dreiländereck

Mit dem Zuzug von Elsässern während der Helvetik und Mediation, also

ab 1798, kam es erstmals in der Neuzeit wieder zu einer jüdischen
Bevölkerung im Kanton Basel.13 Die Mehrheit der jüdischen Einwanderer

zog in die Stadt, denn sie waren Kaufleute, schätzten den "Wirtschaftsstandort

sowie sichere Warenmagazine und ein städtisches Wechselrecht.

Da bereits mit Beginn der Restauration (1815) die meisten Kantone die

Einwanderung von Juden wieder erschwerten - so auch Basel -, konnte
die jüdische Gemeinde sich nicht entwickeln. Im Gegenteil, die
Stadtregierung wünschte sogar die vollständige Revidierung der konfessionsneutralen

Bevölkerungspolitik und verschickte Ausweisungsbescheide.
Die Kinder erhielten keine Bleibegenehmigung, auf Ausnahmeregelungen

konnten nur abhängig Beschäftigte und Religionslehrer hoffen. Im
frühen 19. Jahrhundert, als europaweit die Gleichstellung radikal oder
schrittweise umgesetzt wurde, war die Lage hier frustrierend, besonders

im Vergleich mit den Nachbarstaaten Frankreich und Grossherzogtum
Baden. Dort wurden Juden als Staatsbürger mit Wahlrecht und Stimme
anerkannt. Der Kanton Basel verweigerte ihnen jedoch schon Aufenthalt,
Gewerbe und Wohnung - ohne Ansehen der Person und ihrer Biografie.
Im Zuge der Verfassungsverhandlungen 1848 erhielten erstmals jüdische
«Basler», denn so nenne ich alle Einwohner und Schulkinder der Stadt,
unbesehen, ob sie Stadtbürger, Landbürger, Schweizer oder Katholische

waren, eine bedingungslose Niederlassung.Aufeine weitere Entspannung
hoffend, richteten die Basler Familien einen neuen Synagogenraum ein.
Rein demografisch konnte es auch nur einen Aufschwung geben, denn
die Gemeinde zählte damals nur 13 Haushalte mit insgesamt hundert
Erwachsenen und Kindern auf 26 000 Einwohner. Mit der Schweizer

Judenemanzipation 1866 änderte sich die Rechtslage vollständig, und im
generellen Stadtwachstum entstand eine grössere jüdische Bevölkerungsgruppe

vor allem aus der Region. Schon 1868 wurde die heutige Synagoge
an der Leimenstrasse gebaut.

Die ersten Zuzüger und ihre Nachkommen behielten die französische

Staatsbürgerschaft. Die Geburten wurden auf dem französischen
Konsulat oder in der elsässischen Heimatgemeinde gemeldet. Die Söhne
nahmen am Losverfahren zum Militärdienst teil. Viele Töchter heirateten
nach Frankreich, einige Familien kehrten Basel den Rücken für Colmar
und Strasbourg.

Die Religionsfreiheit konnte weitgehend gelebt werden, obwohl
der Kult in Basel erst 1866 offiziell zugelassen wurde. Viele Aufgaben der

Religionsgemeinde schulterten die Familien im Rahmen eines privaten
Vereins, doch hatte die Gemeinde keinen amtlichen Rabbiner, kein
Prozessionsrecht und keinen Friedhof. Diese inoffizielle Gottesdienstgemeinde
führte - wie andere Westschweizer Gemeinden - ein Schattendasein am
Rande der französischen Kultusorganisation. Insofern müssen wir die

22



jüdischen Stadtbewohner immer auch als Expats ihrer Heimatdörfer im
französischen Sundgau betrachten, zum Beispiel als Hégenheimer und

Hagenthaler, in religiöser wie staatsbürgerlicher Hinsicht.
Erstaunlich problemlos verlief die wirtschaftliche und kulturelle

Integration am neuen Wohnort. Die zweite und dritte Generation konnte

meist schon ohne Diskussion am Schul- und Vereinsleben teilnehmen
und wurde für Handels- und Kreditkonsortien angefragt. So erhielten die

ersten jüdischen Schulkinder der Stadt dann auch Abonnements für die

Lesegesellschaft am Münsterplatz, obwohl die Statuten dieses Aufklärer-
Vereins die Zeitungs- und Buchlektüre nur für Stadtbürger vorsahen.14

Verallgemeinerungen sind jedoch bei der kleinen Gruppe, zudem

einer ökonomischen Elite, gar nicht hilfreich. Auch eine regelrechte
Vertreibung jüdischer Mieter von den Nachbarn aus der Spalenvorstadt (1813)

gehörte zur Erfahrung vor Ort, war aber aus dem harmonisierenden Rückblick

der Heimatgeschichtsschreibung verloren gegangen.15 Leider haben

wir keine Selbstzeugnisse dieser ersten Generationen in Basel, jedenfalls
keine Tagebücher, Memoiren oder Briefkonvolute. Insofern müssen wir
uns mit einem Gruppenpuzzle begnügen, das jederzeit durch einen
Einzelfund neue Kontur erhalten könnte.

Für die Sprachgeschichte ist die Konstellation in Basel aus drei

Gründen besonders aufschlussreich. Erstens lief die jüdische Gemeinde

in Basel von 1803 bis zur Kultusfreiheit 1866 sozusagen unter dem Radar

der Konfessionalisierung. Die typische staatliche Aufsicht über die

geduldeten Religionskörperschaften entfiel, da die Existenz der Konfession

rechtlich und ordnungspolitisch ignoriert wurde. Damit entfiel auch die

Aushandlung der Religions- und Unterrichtssprache zwischen Staat und

Minderheitengruppe.
Zweitens verkörpert die jüdische Bevölkerung im Dreiländereck die

Verschränkungen zwischen deutscher und französischer Orientierung.
Neben den Musterbildern von «französischem Judentum» und «deutschem

Judentum» können wir so Entwicklungen sehen, die nicht nur nationaler

Zugehörigkeit geschuldet sind oder diese Logik sogar in Frage stellen.

Solche transnationalen Austauschprozesse und Positionen am Rande

werden heute in der Geschichtswissenschaft untersucht, um generelle

Entwicklungen, Widersprüche und Ungleichzeitigkeiten zu erklären.

Drittens bildet die Region einen aussergewöhnlichen Dialektraum

für die Zeit der jüdischen Verbürgerlichung und Urbanisierung. In
der Stadtgesellschaft spielte der Dialekt im Alltag und im politischen
Selbstverständnis eine grosse Rolle. Er trug zu einer positiven nationalen

Identitätsbildung bei, obwohl Baseldeutsch näher beim Alemannisch von
Schwarzwald, Rheintal und Vogesen liegt als bei den Dialektvarianten der

nächsten schweizerdeutschen Kantone. Wir können also davon ausgehen,

dass die gängigen Forderungen zur sprachlichen Integration von Ausländern

hier anders vorgetragen werden mussten. Tatsächlich hilft uns die

Vielfalt von gesprochenen und geschriebenen Dialekten und Sprachen in

23



der Region vor allem dabei, die Unterschiede zwischen Theorie und Praxis,

zwischen ästhetischem Anspruch und sprachlicher Kommunikation
leichter wahrzunehmen. Das Reden über die richtige und gute Sprache

liegt oftmals weit ab von der brauchbaren, gebrauchten und geliebten
Muttersprache. So wie sich viele Zeitgenossen berufen fühlten, «jüdisches
Sprechen» zu beurteilen, zu verbessern und zu reglementieren, sehen wir
auch den Sprachgebrauch «der Basler» unter Kritik von Puristen,
Pädagogen und Weltreisenden des 19. Jahrhunderts. Immerhin, so bescheinigte
1781 ein Berner Bildungspolitiker, sei Basel ein reger Treffpunkt vieler
Nationen, die Städter sprachbegabt und das Baseldeutsch nicht ganz so

verderbt wie die anderen Deutschschweizer Varianten. Nur das Französische

werde sehr schlecht behandelt, warnte Johann Rudolf Sinner in
seinem französischen Reiseführer durch die Schweiz:

«Ceux qui aiment à rencontrer beaucoup de monde, ne peuvent manquer de se plaire
en ce lieu [Hotel Drei Könige], où chaquejour on voit des étrangers de toutes les

nations, äroù Von parle quelquefois dans la même heure cinq ou six langues différentes.

L'allemand des Baslois, moins corrompu que celui des autres Suisses, est un dialecte

particulier. Chaque ville de la Suisse a le sien, &le croit plus beau que celui des autres.

Mais les Allemands, accoutumés à une langue pure &élégante, sont presqu'également

étrangers dans toutes.

On remarque que les Baslois, quoique voisins de la France, ont de la peine à se défaire

d'une très-mauvaise prononciation. Il est rare d'en trouver qui ne disent <moue> au

lieu de <moi>, &<soue> au lieu de <soi>.»u

Linguistische Mehrsprachigkeit, Jiddisch,
jüdischdeutsche Schrift

In diesem Buch werde ich nur wenig zusammentragen können, wie
«Jiddisch» um 1800 in Basel klang. Einerseits bin ich keine Dialektologin,
andererseits ist die Beweislage dafür zu dünn. Doch bereits zum Einstieg
schlage ich vor, sich von der Gleichung «Juden sprachen Jiddisch» zu
verabschieden. Selbst eine exklusiv jüdische Sprache kann - historisch
gesehen - nicht die einzige Umgangssprache gewesen sein, sobald wir
einen Menschen oder eine Gruppe in verschiedenen Lebenslagen betrachten.
Ohne eine theoretische Einführung in Code-Switching, Code-Mixing und
mediale Diglossie durcharbeiten zu müssen, können wir dies an einem
anschaulichen Beispiel feststellen, nochmals einem Reisebericht, diesmal

über die schweizerischen Judendörfer im heutigen Aargau.

ImJahr 1794verfasste ein selbsternannter Experte ausAffoltern eine
Landeskunde der Grafschaft Baden, nachdem er die Taler durchwandert,
die Felder begutachtet und die Einheimischen interviewt hatte. Auf die

jüdischen Einwohner des Surbtals warf der reisende Pfarrer einen sehr

24



[3] Darstellung jüdischer Sprecher
Wenn in historischen Texten von «jüdischem» Sprechen die Rede ist, bleibt
zunächst einmal offen, ob eine jiddische Mundart oder ein anderer Aspekt
der Kommunikation auffiel.

In dieserwenig schmeichelhaften Darstellung einer jüdischen Gruppe wird
mit den sprachpragmatischen Anteilen der Rede gearbeitet: Handzeichen,
Berührung und Blickrichtung.
DieVorzeichnung für dieseTonfigurengruppe, um 1840 beliebte Dekorationsware

in Süddeutschland, stammte von Hieronymus Hess. Der Basler Zeichner

war für seine manchmal liebevollen, manchmal scharfen Karikaturen
seiner Zeitgenossen bekannt. Seine jüdischen Sujets unterstützten Stereotype,

die in den grobenVervielfältigungen aus Zizenhausen bedrohliche Züge
bekommen, wie hier in einer Dreiergruppe um einen Ziegenbock.

Anton Sohn, Bockhandel (nach H. Hess), Zizenhausen 1830-1850.
Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1150 (Foto: Bennewitz).



skeptischen Blick.17 Er fürchtete den «industriosen Juden» vor allem als

ökonomischen Gegenpart zur Agrarbevölkerung. Doch bei aller
Fremdenangst liess er sich von Bildung und Ritus positiv überraschen. Seine

Darstellung wird häufig zitiert, um aufdasJiddische derJuden aufSchweizer

Gebiet hinzuweisen: «Ihre jüdisch deutsche Sprache redten sie unter
sich, sehr verständlich hingegen mit uns. »18 Die jüdischen Anwohner von
Endingen und Lengnau hätten danach eine «eigene» Sprache, die heute
als Westjiddisch klassifiziert wird. Florence Guggenheim, eine Wieder-
entdeckerin des Jiddischen nach dem Zweiten Weltkrieg, folgte diesem

historischen Hinweis und sicherte noch in den 1960erJahren sprachliche
Sondermerkmale mitTonaufnahmen. InternationaleJiddisten folgten dem

Phänomen, so dass die «Schweizer Judendörfer» auf der Landkarte der

späten Jiddismen fest verankert sind. Im Nachwort werde ich kurz schildern,

welche wissenschaftliche Richtung der engagierten Linguistik sich

gezielt für diese Überbleibsel einer jüdischen Sprachfamilie interessierte.
Pfarrer Maurer, der Berichterstatter des ausgehenden 18. Jahrhunderts,

war fair genug uns mitzuteilen, wie er sich selbst mit den
Dorfbewohnern verständigt hatte: in einer gemeinsamen Sprache, ganz
problemlos. Seine jüdischen Auskunftspersonen wechselten also zwischen
zwei Sprachvarianten, reagierten auf den Besucher mit einem regionalen
Standard. In soziolinguistischer Beschreibung wäre das ein Code-Switching,

vergleichbar dem Wechsel zwischen Jugendsprache und Schulsprache

oder dem Wechsel von Dialekt zu Standard.Jiddisch hätte danach nur
eine gruppenbildende Funktion wie ein Ortsdialekt. Beeindruckt zeigte
sich Maurer von der Schulbildung derJungen in Endingen, die Hebräisch
fliessend lasen und übersetzten. Im Nachbarort Lengnau seien die
jüdischen Schulmeister weniger erfolgreich, sie

«betreiben vornemlich die Sprachkenntniß und das Lesen der hebräischen Bibel, allein

mit ungleichem Erfolg.Die Weiber haben deutsche Bibeln mit hebräischen Charakteren

[Buchstaben], den Knaben häng} etwas mehr an. Einiche lasen in der hebräischen

Sprache, und übersezten mit einicher Fertigkeit. Die Uhr der Kirche schlägt allen

drey Confessionen. [,..]»19

Hebräisch ist also nur mitVorbehalt als jüdische Gruppensprache anzusehen,
da die Mehrheit der Frauen keinen aktiven Anteil daran hatte. Hingegen
ist die hebräische Schrift für Hebräisch wie Deutsch im Gebrauch gewesen.
Was dasJiddische eigentlich ausmachte, Grammatik, Wörter, Beugung oder

Aussprache, erfahren wir von unserem historischen Gewährsmann nicht.
Der Schweizer Spätaufklärer brauchte unter anderem den Dialekt als

Anhaltspunkt, um den jüdischen Untertanenvon anderen zu unterscheiden.

« Wir hatten uns tiefdie Idee derselben [der Juden] eingedrückt, denn es ist nicht nur
die mehr städtische Kleidung, die von der antiquen der übrigen Dorfbewohner so

sehr absticht, oder Bart und Dialekt, oder die sichtbare Bereitwilligkeit zu schachern,

26



welche denJud kenntlich macht. Die Façon desfeinern Gesichts, und der Ausdruck

von Schlauheit und Betriebsamkeit, welche die Augen und Geberden verrathen, der

ganze Cörperbau sticht gemeiniglich von dem schwehrfalligen, ehrlichen und simplen
Aussehn des Bauen sehr ab. »20

So nimmt der Autor Sprache und Gebärden in den Katalog der
unveränderlichen Kennzeichen auf, unter die auch die urbanere Mode und der

Körperbau fallen. Die gesellschaftliche Konstruktion von sprachlicher
Identität — diesmal aus der Fremdbeschreibung — wird hier vorgeführt.
Immerhin warnte der Autor noch, dass der ein oder andere Jude den
Passanten täuschen und einen «am Pflug graugewordnen Schweyzerbauern»
spielen könne.21 Sprachcodes sind weniger absolut als relativ zu bewerten.

Sprachvarietäten können als Verständigungsbarrieren oder Differenzen
erlebt und funktionalisiertwerden. Grundsätzlich, und das hältMaurer fest,
wechseln wir in unserer Kommunikation ständig zwischen verschiedenen

Sprachvarietäten, von Familie zu Öffentlichkeit, von Kirche zu Club, von
Distanz zu Nähe.

Knapp zweihundert Jahre später berichtete die Ethnologin
Guggenheim von einer weiteren Bedeutungsveränderung des Jiddischen im
Surbtal:

« UnterjüdischenJugendlichen aus dem Surbtal ist auch der Brauch aufgekommen,

durch Einfügung von willkürlich gewählten hebräischen Ausdrücken ihrJiddisch zu
ihrer < Geheimsprache > zu machen, die aber bald auch von christlichen Kameraden

übernommen wurde. [Fussnote:] So erzählten mir Nichtjuden in Endingen, daß sie

im Militärdienst zusammen Jiddisch> sprechen, um von andern Kameraden nicht

verstanden zu werden.»21

Aus einer überregionalen jüdischen Sprache ist so ein überkonfessioneller
Ortsdialekt geworden.

Ich verwende das Adjektiv «jüdischdeutsch» im Folgenden nicht
mehr im Sinne der Aufklärer und Sprachpuristen als Sprachbezeichnung
für Westjiddisch oder jüdische Besonderheiten.23 Ich verwende «jüdischdeutsch»

nur noch für die jüdischeTypografie, nämlich deutscheVarietäten
mit hebräischen Buchstaben zu notieren, die Maurer in seinem Reisebericht
ebenfalls erwähnte.24

Für mich ist diese historische Schreibweise ein Schlüssel, um die

jüdische Sprachsituation um 1800 zu analysieren. In der gesamten
Periode, die hier vorgestellt wird, schrieben und lasen Juden Deutsch mit
lateinischem oder hebräischem Alphabet. Ähnlich wie bei der Umstellung
des Türkischen auf lateinische Schrift in den kemalistischen Reformen

1928 oder wie die grafische Grenze zwischen kyrillischem Serbisch und
lateinischem Kroatisch, zog der Schriftwechsel eine scharfe Linie, während

die sprachliche Veränderung des Jiddischen zum Standarddeutschen

nur graduell zu bestimmen ist. Erst wenn wir diese mediale Dimension

27



von Sprache hinzunehmen, können wir soziale und kulturelle Prozesse

präzisieren, die in der historischen Debatte nicht ausdrücklich verhandelt
wurden.

Schweizer Lesern sollte der Bedeutungswechsel, der mit einem
solchen Zeichenwechsel einhergeht, einleuchten. Im Schweizerdeutschen ist
man daran gewöhnt, beim "Wechsel von mündlicher zu schriftlicher Form
auch die Sprache anzupassen: in der Unterhaltung Mundart, im geschriebenen

Text Standard. Die Linguisten bezeichnen diesen Sprachwechsel

entlang des gewählten Mediums als «mediale Diglossie». Die Verfremdung,
die entsteht, wenn wir gehörtes oder gedachtes Sprechen aufschreiben, ist
verblüffend.25 Mundartautoren erproben diesen freien Raum, in dem die
Silben und Dehnungen sich ungebändigt aus dem Zeichensatz bedienen
dürfen. Selbst für Muttersprachler fühlt es sich jedoch wie eine
Karussellfahrt an, die Texte von Autoren wie Martin Frank zu entschlüsseln.
Das Publikum entscheidet sich eher für den Genuss der Lesung oder der
Performance der Spoken-word-Autoren. Ähnlich können wir uns die
grafischen Verwerfungen für Juden im 19.Jahrhundert vorstellen, einerseits
der traditionell jüdischdeutsch geschriebene Text und andererseits der

neue Text im ABC. Gleichzeitig ist Zweischriftigkeit heute aufgrund der

digitalen Kommunikationsmedien ein Alltagsphänomen. Hebräische und
arabische Kurznachrichten, insbesondere Dialekte, leuchten in verschiedenen

Alphabeten auf dem Smartphone.

28



1 Carl Pietzcker, zu Hause, aber daheim nicht. Hebelstudien (Würzburg 2010), S. 45-69.
2 Englische Erstveröffentlichung als Peter Burke, Languages and communities in early

modern Europe (Cambridge 2004).
3 Vgl. die sozialpolitische Schrift des jüdischen Hamburger Pädagogen Anton Rée, Die

Sprachverhältnisse der heutigen Juden, im Interesse der Gegenwart und mit besondrer

Rücksicht aufVolkserziehung (Hamburg 1844).
4 Johann Christoph Adelung, «Jüdisch», Lemma in: Versuch eines vollständigen gram¬

matisch-kritischen Wörterbuches der Hochdeutschen Mundart (Leipzig 1796).
5 Basler Zeitung, 5. Sept. 1850, Schweizerische National-Zeitung, 5. Sept. 1850; Moses

Nordmann, Rede gehalten bei der Einweihung des Israelitischen Gebethauses in Basel,
4. Sept. 1850 (Basel 1850); vgl. Susanne Bennewitz, Basler Juden - französische Bürger.

Migration und Alltag einer jüdischen Gemeinde im frühen 19. Jahrhundert (Basel
2008), S. 131-138.

6 Vgl. Mi-Cha Flubacher, Integration durch Sprache - die Sprache der Integration.
Eine kritische Diskursanalyse zur Rolle der Sprache in der Schweizer und Basler

Integrationspolitik 1998-2008 (Göttingen 2014).
7 Stephan Eispaß, Sprachgeschichte von unten. Untersuchungen zum geschriebenen

Alltagsdeutsch im 19. Jahrhundert (Tubingen 2005); Utz Maas, Was ist deutsch? Die
Entwicklung der sprachlichen Verhältnisse in Deutschland (München 2012); Markus
Gasser, Emilie Buri und Annina Fischer, «Sprachkontinuität und Mechanismen des

Sprachwandels», in: Historischer Atlas der Region Basel (Basel 2010).
8 Wichtige Beiträge zur Sozialgeschichte jüdischen Sprachwandels, s. Peter Freimark,

«Sprachverhalten und Assimilation. Die Situation der Juden in Norddeutschland in
der ersten Hälfte des 19.Jahrhunderts», Saeculum 31/3 (1980); Steven M. Lowen-
stein,The Berlin Jewish Community (New York 1994); Nils H. Roemer, Tradition und
Akkulturation. Zum Sprachwandel der Juden in Deutschland zur Zeit der Haskalah
(Münster 1995); Simone Lässig, Jüdische Wege ins Bürgertum (Göttingen 2004).

9 Vgl. David Jan Sorkin, The transformation of German Jewry, 1780-1840 (New York
1987); Michael Brenner (Hg.), Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebräisch
und Jiddisch von der Aufklärung bis ins 20.Jahrhundert (Göttingen 2002); Aschkenas.
Zeitschrift für Geschichte und Kultur der Juden 18-19 (2008).

10 Nils H. Roemer, «Sprachverhältnisse und Identität der Juden in Deutschland im
18.Jahrhundert», in: Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt (Göttingen 2002);
Stephan Braese, Eine europäische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden
1760-1930 (Göttingen 2010); Shlomo Berger u.a. (Hg.), Studia Rosenthaliana 36,
Nr. Speaking Jewish - Jewish Speak. Multilingualism in Western Ashkenazic culture
(2002).

11 Lisette Stähelin, Hochzeit in Benken 1864. Ein zeitgenössischer Bericht (Liestal
1999), S. 37-40.

12 Diese Monografie beruht auf dem unveröffentlichten Kapitel «Sprachwandel und
Literalität» meiner Dissertation «Basel lernen. Das jüdische Leben in der Stadt im
frühen 19. Jahrhundert» (Diss. Universität Basel 2005). Während ich dort das Thema
als Position innerhalb der historisch-judaistischen Forschungsdiskussion entwickelte,
stelle ich nun die allgemein interessanten Aspekte der Stadt- und Migrationsgeschichte

vor, ohne die Bedenken der akademischen Debatte explizit aufzunehmen.
Eine methodische und wissenschaftsgeschichtliche Darlegung in Susanne Bennewitz,

«Jüdische Sprache und Schrift zwischen Nationalsprachen und Dialekten. Eine
soziolinguistische Darstellung zur Entwicklung im 19. Jahrhundert am Oberrhein»,
Alemannisches Jahrbuch 55/56 (2010).

13 Heiko Haumann (Hg.), AchtJahrhunderteJuden in Basel (Basel 2005); Juden in Basel

im 19. und 20.Jahrhundert. Vorurteil und Lebenswirklichkeit, Bd. 104, Basler
Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde (2004).

14 Zur Vergesellschaftung siehe Bennewitz (2008), Kapitel «Teilnahme und Differenz»;
zur Lesegesellschaft S. 388-391.

15 Ebd., S. 276-284.
16 Jean Rodolphe Sinner, Voyage historique et littéraire dans la Suisse occidentale

(Neuchâtel 1781), S. 54.

29



17 Hans RudolfMaurer, Kleine Reisen im Schweizerland. Beyträge zur Topographie und
Geschichte desselben (Zürich 1794), Kap. 25-28, davon ist das besonders gehässige
26. Kapitel ein Wiederabdruck von Hans Rudolf Maurer, «Beytrag zur Topographie
von (Ober-)Baden in der Schweitz. Die Juden», Helvetischer Calender (1786). Wie
beim Protestanten Friedrich Nicolai ist für diese Reiseliteratur der Aufklärer die
Konstruktion religiöser Stammescharaktere auffallig, vgl. Lucian Hölscher, Geschichte der
protestantischen Frömmigkeit in Deutschland (München 2005), S. 232—238.

18 Maurer (1794), S. 184.

19 Ebd., S. 183 f.

20 Ebd., S. 168.

21 Ebd., S. 176.

22 Florence Guggenheim-Grünberg, «Die Surbtaler Pferdehändlersprache», Zeitschrift
für deutsche Philologie 100, Sonderheft Jiddisch (1981), S. 46.

23 «Jüdischdeutsch» ist in diesem Fall kein Attribut der Sprache und keine sprachsys¬
tematische Klassifikation. Im 19. und 20.Jahrhundert wurde der Begriff teilweise als

abwertende Sprachbezeichnung benutzt, um Jiddisch als dialektale Abweichung des

Deutschen zu degradieren.Jeffrey A. Grossman, The discourse on Yiddish in Germany
from the enlightenment to the Second Empire (Rochester 2000); Werner Weinberg,
«Die Bezeichnung Jüdischdeutsch. Eine Neubewertung», Zeitschrift für deutsche

Philologie 100 (1981).
24 Vgl. Shlomo Z. Berger, «Jüdisch-Deutsch as a Written Dialect ofYiddish in the Nether¬

lands», Studia Rosenthaliana 41 (2009). Der Begriff «jüdischdeutsche» Schreibweise
scheint mir analytisch sinnvoller als «Deutsch in hebräischen Lettern», da die reine
Schriftklassifikation keine Bewertung der Sprache zwischen Standard und Varietät

impliziert. Weitere Fachbegriffe: Ashkenazic German oder Ketav Ivri.
25 Simon Aeberhard, «Zur Kenntlichkeit verfremden. Die Berndeutschtexte von Mar¬

tin Frank», in: dialÄktik (Zürich 2014), S. 207.

30







Vom Aleph Beth zum ABC

Schreiben lernen

Die historische Sprachforschung konzentriert sich in der Regel auf den

schriftlichen Niederschlag von Sprache. Erst mit der technischen
Vereinfachung der Tonaufzeichnung im 20.Jahrhundert entstanden haltbare

Daten, die die Untersuchung von mündlicher Kommunikation in beobachteten

und unbeobachteten Momenten zulassen. Für die Zeit davor müssen

wir uns mit Schrift-, Bild- und Musikquellen begnügen, wenn wir den

Sprachstand oder das Sprachverhalten einer Gruppe analysieren wollen.
Anhand der schriftlichen Quellen können wir Annahmen über historische

Sprechergruppen, die uns in zeitgenössischen Darstellungen nahegelegt
werden, teilweise überprüfen oder gar in Frage stellen. Allerdings ist es

offensichtlich, dass solche geschriebene Sprache immer nur einen kleinen
Ausschnitt von Kommunikation dokumentiert.

Der alltägliche Sprachgebrauch eines Menschen unterscheidet
sich insgesamt wesentlich von seinem schriftlichen Ausdruck. In unserer

Selbstwahrnehmung mögen wir eine weitgehende Übereinstimmung
schriftlicher und mündlicher Kommunikation sehen, aber einer linguistischen

Analyse hält das nicht stand. Zur Probe mag man sich am
Abendbrottisch mit Freunden aufnehmen und die Tonspur abschreiben. Der
neue Text ergibt für unvorbelastete Leser vielleicht einen Sinn, aber als

Ausweis des eigenen Sprachvermögens möchte man ihn doch nicht der
Nachwelt überliefern.

Tendenziell nimmt die Kluft zwischen Sprechen und Schreiben,
Gedankenblitzen und Veröffentlichung in den letzten Jahrzehnten ab.

Eine Schreibform wie Twittern ist zwar in ein hochkomplexes und
hierarchisches Publikationssystem eingebunden, ermöglicht in dieser Maske

allerdings Äusserungen, die sich dem gehauchten Bekenntnis oder
gebrüllten Zorn syntaktisch und lexikalisch annähern. Gruppensprachen
und Dialekte finden aufgrund dieser Annäherung von mündlicher und
schriftlicher Sprache in der Kommunikation des 21. Jahrhunderts immer
mehr Niederschlag in Buchstaben. Es ist daher sinnvoll, jede
Kommunikationssituation zwischen den Polen von Mündlichkeit und Schriftlichkeit
einzuordnen und nicht aus der Unterscheidung zwischen Gesprochenem
und Geschriebenem voreilig zu klassifizieren.

Für frühere Epochen nehmen wir grundsätzlich mehrTrennschärfe,
eine grössere Distanz dieser beiden Anwendungsbereiche an: Im 19. Jahr-

33



hundert wurde weit weniger schriftlich erledigt, dafür beim Schreiben ein

enges Korsett mit Stil- und Formatvorstellungen angelegt und auf ein

entsprechendes Training der Schriftlichkeit geachtet.
"Wahrend wir heute in einer E-Mail die gestelzten Formeln des

getippten Anschreibens nicht mehr anbringen und selbst eine

Generation, die mit dem Füller aufgewachsen ist, sich in Kurzmitteilungen
überraschend leger ausdrückt, so lassen wir uns doch beim Schreiben

am Computer systematisch mit Wörterbüchern, Schreibregeln und

Satzspiegeln unter die Arme greifen, bevor wir überhaupt einen Gedanken

bis zum Punkt ausformuliert haben. Insofern stellt sich fast wieder die

Situation ein, dass das Schreiben ohne Hilfsmittel, nur mit einem Stift
und einem weissen Blatt ausgestattet, zu einer qualvollen Erfahrung wird.

Wer für den postalischen Geburtstagsbriefeinen Füller herausholt, ärgert
sich über eingetrocknete Tinte und hadert mit jeder Zeile, die, anstatt

rechtwinklig mit dem Seitenrand abzuschliessen, schlapp nach unten
hängt. Die Flandfertigkeit des Schreibens wird je nach Berufsalltag so

selten abgerufen, dass unsere Handschrift ungefähr so ungelenk aussieht

wie die Handschrift vieler Menschen in der ersten Phase der Massenli-

teralisierung zu Anfang des 19. Jahrhunderts. Historische Schriftzeugnisse

spiegeln daher nicht die Sprachkompetenzen einer Gruppe. Eher liefern
sie widerständige Dokumente der tausend Varianten des Umgangs mit
Stift und Sprache. Zufällige Überlieferung von Schriftmaterial an ganz
verschiedenen Stellen, ob als Einlegeblatt in einem Buch, als Gekritzel am
Rand einer Preisliste, als Brautbrief im Familienarchiv oder Bittschreiben
im Verwaltungsarchiv, zeigt uns eine Bandbreite von Sprachgebrauch und

individueller Handhabung. Es ist - zumindest aufden ersten Blick - eine

Manifestation von sprachlichem Handeln. Neben den grossen Mustern der

Sprachveränderung zeigen solche Schriftstücke kleine Schritte innerhalb
dieser Bahnen, kollektive und individuelle Umstellungsprozesse,
Vereinheitlichung und Differenzierung, Lernen und Verlernen.

Im Fall der jüdischen Einwanderer in Basel lässt sich am Schriftvermögen

ein rascher Lernprozess zeigen: Bereits die Einwanderergeneration
hatte sich darum bemüht, die deutschen Schriftsätze zu üben. Ihre Kinder
lernten auf Basler Schulen das ABC, so dass sie bald den Eltern in der

Buchführung helfen konnten und im eigenen Berufsleben sprachlich nicht
mehr benachteiligt waren. Besonders interessant ist das Nebeneinander

von Hebräisch, Deutsch und Französisch, das auch mit einem Wechsel im
Schriftbild von Fraktur zu Antiqua einherging, denn um 1800 wurden deutsche

Texte noch in der gebrochenen «altdeutschen» Schrift gedruckt und

geschrieben. Nur Latein, Französisch, Englisch und weitere europäische

Sprachen lernte man in der heute üblichen lateinischen Schreibweise. Die

Sprachen und Schriften mussten zu den Adressaten und Gelegenheiten

passen.Gleichzeitigwechselten Bezeichnungen mit den Konventionen der

Schrift. Ein Jacques unterschrieb als Jaakov ben Mosche meBasel oder als

Jakob Ditisheim oder mit «Schahk» in hebräischer Notation. Mehrere Ge-

34



[4] Hebräische Drucklettern
Dieser gebrauchte Satz an hebräischen Lettern stammt nicht aus dem
19. Jahrhundert, sondern ist neueren Datums. In der Schublade aus dem

Schriftenschrank einer Druckerei sind die hebräischen Buchstaben mit
einem entsprechenden lateinischen Buchstaben und der Ordnungszahl im
hebräischen Alphabet ausgezeichnet gewesen.

Hebräischer Schriftensatz, Herkunft unbekannt, 20. Jahrhundert.
Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1810.



nerationen schrieben in zwei bis drei Handschriften, nämlich hebräischer,

lateinischer und deutscher Kurrent. Und die persönliche Unterschrift
variierte nicht nur im Zeichen, sondern auch im Wortlaut.

Es ist hilfreich, mit einer Bestandsaufnahme der Schriftpraxis zu

beginnen, um das Zusammenspiel von jüdischem Sprachgebrauch und der

allgemeinen Alphabetisierung zum Ausgangspunkt einer sozialen

Sprachgeschichte zu nehmen. Welche Anliegen und Anforderungen gingen mit
der Massenliteralisierung einher, die jüdische wie andere Zeitgenossen
betrafen? Hat der Sprachwandel in jüdischen Gesellschaften vielleicht
mit denselben Normierungsprozessen zu tun, denen Dialektsprecher und

Sprachminderheiten, also die Mehrheit der Bevölkerung, im 19. Jahrhundert

ausgesetzt waren? Diese Fragen werden in den weiteren Kapiteln
aufgenommen, motivieren aber auch die detaillierte Untersuchung des

Schrifterwerbs der Juden in der frühen Emanzipationsphase.
Wenn ich bishervorausgesetzt habe, ein Zettel mit einer Unterschrift

sei ein untrügliches Zeichen für einen Menschen, der lesen und schreiben

konnte, so möchte ich schon einen Einwand gegen das vermeintlich
Eindeutige vorausschicken: Schwarz auf Weiss ist eine Linie auf einem Blatt

erhalten, wenn zufallig ein Bürger zur Beurkundung aufs Amt gebeten
wurde.Aberwir können daraus nurvorsichtig schliessen,welche Bedeutung
das historische Individuum dem Schreiben beimass. Hatte die Bittstellerin
einen Schreiber bezahlt? Liessen er oder sie sich die Linien des

Eigennamens vorzeichnen? Wann unterschrieb eine Frau mit ihrem Vor- und
Nachnamen und wann übernahm sie die Schriftzüge des Mannes, eventuell

ergänzt mit dem Hinweis «Wittwe»? Konnte sie dennoch frei schreiben

und mochte sich in anderem Zusammenhang schriftlich ausdrücken?

Nicht nur ist es gewagt, vom Einzelnachweis in amtlichen Unterlagen

auf die Praxis des Individuums zu schliessen. Wir müssen ausserdem

unsere heutige Bewertung der Schriftfertigkeit und Ausdrucksweise mit
der lokalen Amtspraxis von damals vergleichen, um soziale und kulturelle
Schlüsse zu ziehen. Ob eine Unterschrift akzeptabel war oder bloss als

Imitat galt, können wir am einzelnen Aktenstück nicht erkennen.

Die lateinische Alphabetisierung

Anfang des 19. Jahrhunderts kannte die Mehrheit der jüdischen Erwachsenen

die hebräische Schrift, bevor sie sich die Welt der lateinischen Buchstaben

erschloss. DieAlphabetisierung der jüdischen Bevölkerung möchte ich

nur in Hinblick aufdie «neuen» Schriften verfolgen, die lateinischen und
deutschen ABCs. Diese lateinische Literalisierung brachte insofern eine

zusätzliche, eine sekundäre Alphabetisierung der jüdischen Gesellschaft,
ist aber von der allgemeinen Alphabetisierung in Mitteleuropa im frühen

19. Jahrhundert nicht zu trennen.26

36



ABDRUCK
der neu geschnittenen Hebräischen Schriften

aus der Schrihgicsscrcy von

Wilhelm Haas i.x Basel.
..> — +.

auf Mittel Kegel, oder 14 Puncte.

{•nüipxBj^B^DnnrnjüK

auf Garmond, oder 10 Puncte.

!'"'-'Vt>f)7DinBipsssD3BVo'DRnrn53i«
rnm^^nte'böjpsBeaBVs'öT^iiniäaiü

näbrIÏ>< pysbah&ritf
auf Nompareil, oder 6 Puncte.

DfiS^NgN- noiprsjfo:ttî>3,'Dnnmjai<
:•/ "i—inSi—îj^ncoealia

Rabinisch auf Petit, oder S ßunctc.

auf 6 Puncte.

riJOl Vtll»9VV)))l3>VP1)?133i>

Deutsch aifPetit, oder 8 Puncte.

3ÜB55 |'q|P7 HDTj>jDAIOJ0b'Dn!in7ä26

Vocalen und Accente auf S Puncte.

Hirzen feäiietlxfc''

L i

[5] Hebräische Lettern fur deutsche Texte

Hier stellte der Basler Schriftenproduzent Haas sein Angebot an neuen
hebräischen Typen vor, die er nach 1789 mit jüdischen Gelehrten in Basel

entworfen hatte.

Die hebräische Quadratschrift (oben, in drei verschiedenen Grössen) stand

für kanonische und liturgische Abschnitte. Die «Rabinisch»-Variante

benutzte man für hebräische oder aramäische Kommentare. Eine dritte
Variante des hebräischen Zeichensatzes diente zum Setzen der jiddischen
oder hochdeutschen Texte. Der Schriftgiesser Haas, der selbst auch
hochdeutsche Texte in hebräischem Zeichensatz druckte, nannte deswegen diesen

Font des hebräischen Alphabets «Deutsch» (ganz unten).

Firma Wilhelm Haas Sohn, Einblattdruck, Basel ca. 1804.

Universitätsbibliothek Basel, KiAr F VI 46:9.



Viele Männer, weniger Frauen, waren bereits vor der Emanzipationszeit
mit der hebräischen Schriftvertraut, konnten verschiedene Schriften lesen

und benutzten hebräische und jiddische Literatur als kollektive Referenz.

Auch das individuelle Gebet und die moralische Erzählung verbanden sich

stärker als in der christlichen Tradition mit dem habituellen repetitiven
Lesen.27 Im strengen Sinne ist solch ein Schriftumgang zwar nicht mit
einer produktiven Schriftlichkeit gleichzusetzen,28 doch der Prozess der

jüdischen Massenalphabetisierung liegt damit zeitlich vor dem Kulturwandel

zur Schriftlichkeit in den europäischen Gesellschaften zwischen

1700 und 1900.
Dennoch ist die Aneignung der Schrift der Mehrheitsgesellschaft

dem allgemeinen Literalisierungsprozess der Moderne in einigen Punkten

vergleichbar. Die sekundäre Alphabetisierung der jüdischen Bevölkerung,
ich möchte sie als «säkulare Literalisierung» betiteln, fand im
deutschsprachigen Raum zeitgleich mit der Alphabetisierung der meisten Staatsbürger

statt, wahrscheinlich angestossen durch Militärdienst, allgemeine

Schulpflicht und den Ausbau des Verwaltungsstaats. Nicht nur zeitlich,
auch funktional zeigte die säkulare Literalisierung jüdischer Bevölkerungsgruppen

die sozialen Effekte der allgemeinen Alphabetisierung: Mit der

Aneignung der Sprache und Schrift der Verwaltung, der Herrschaft, der

Justiz, des Handels und der Mehrheitskultur konnte sich das Individuum
aus der Abhängigkeit des engeren Sozialverbandes und des Standes lösen.

In diesem Sinne trug die Literalisierung wesentlich zur Individualisierung
und Gleichberechtigung des Menschen in der Moderne bei. Dem modernen

Staat diente die Durchsetzung der Schriftlichkeit hingegen eher in

eigenem Interesse als Instrument der Herrschaft, der seriellenVerwaltung
des Bürgers und der Ausschöpfung aller Ressourcen. Die obrigkeitliche
Spracherziehung der jüdischen Bevölkerung in der frühen Emanzipationszeit

zielte vor allem auf deren Schriftgebrauch, um sie besser registrieren
und disziplinieren zu können. Die Sprachedikte inVielvölkerstaaten sollten
nicht unbedingt die Aufstiegschancen kultureller Minderheiten, sondern
die staatliche Integrität und Verwaltung aller Volksgruppen fordern.

Beide Aspekte der Alphabetisierung im 18. und 19. Jahrhundert,
staatliche Homogenisierung einerseits und individuelle Ermächtigung
andererseits, sind für alle Bevölkerungsgruppen zu veranschlagen.

Signieren: Kreuz, Kringel oder Name

Nach wie vor sind persönliche Signaturen in amtlichen Dokumenten der
Gradmesser der Schriftbeherrschung einer historischen Gruppe - schlicht
und einfach, weil häufig nur Unterschriften als Schriftprobe erhalten sind.

Dabei ist die persönliche Unterschrift weder ein zuverlässiger noch
universell vergleichbarer noch hinreichender Indikator.29 Einerseits ist die

38



[6] Aleph Beth und ABC
Die hebräische Konsonantenschrift kann mit wenigen Sonderzeichen auch

andere Sprachen lautsprachlich abbilden. Jiddische und später hochdeutsche

Texte sind mit hebräischen Buchstaben geschrieben worden. Im 18.

und 19. Jahrhundert nannte man dies «jüdischdeutsche» Schreibweise.

In einem Geschäftsbuch eines fahrenden Händlers aus Hégenheim findet

sich ein Blatt mit Schreibübungen und einer Umschriftentabelle zum
Jüdischdeutschen. Die hebräischen Buchstaben (von rechts nach links zu

lesen) sind in der Reihenfolge des ABC notiert, das darunter steht. Diese

Lernhilfe zeigt schon moderne französische Einflüsse aufdie ursprünglich

jiddische Schreibweise, denn c wird mit einem hebräischen scharfen s (wie

für citron) und j mit einem hebräischen sch (wie fürJalousie) transkribiert.

Geschäftsbuch von [Natan] Lauf, Hégenheim, Dept. Haut-Rhin, ca. 1838-1881.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1593.



Fähigkeit zur persönlichen Signatur nicht gleichzusetzen mit aktiver
Schriftlichkeit. Wer drei Kreuze anstatt eines Namens setzte, war
wahrscheinlich illiterat. Aber deswegen konnte nicht jeder, der einen Schriftzug
hinlegte, lesen und schreiben. Bevor wir statistisch auswerten, müssen

wir kulturelle Unterschiede des Signierens im 18. und beginnenden

19. Jahrhundert in verschiedenen Regionen studieren. Zum Beispiel wich
die generelle Praxis in Frankreich von der in deutschen Ländern ab. Im
französischen Rechtsverständnis entstand eine Unterschrift aus einer

personengebundenen verpflichtenden Rechtshandlung, in anderer Tradition
als blosse Einsetzung eines Namens, ohne dass deshalb der Mensch dieses

Namens selbst eine Feder zücken musste. Das konnte ein anderer im
Raum an dessen Stelle - und hoffentlich mit dessen Wissen und
Einverständnis — tun. In einem Rechtsverständnis wurde die Unterschrift also als

eine identitätsstiftende und -versichernde Technik trainiert, in anderem

Zusammenhang mag dagegen eine stellvertretende Unterschrift-mit oder
ohne Hinweis aufdie eigentliche Hand—bürokratisch gebilligtworden sein.

Das «Kreuz mit den Unterschriften», so der metaphorische Titel
einer vergleichenden Studie von Rainer Prass,30 besteht nun darin, die
regionalen Gewohnheiten zum Signieren für die Einschätzung des

Alphabetisierungsgrads zu berücksichtigen, denn auch die Varianten zur namentlichen

Unterschrift, die Kreuze, Kringel oder heutigen Fingerabdrücke,
erfreuten sich unterschiedlicher Beliebtheit. Das Kreuz als Platzhalter
der eigenen Signatur stand in der christlichen Mehrheitsgesellschaft in
Verbindung mit dem christlichen «heiligen» Kreuzeszeichen und belastete

den Christen mit dem Geschmack des Aberglaubens, wie ein zeitgenössisches

Lexikon im Zusammenhang mit Unterschriften im Kreditverkehr
bemerkte.31 Während Prass mit dem Wortspiel zum Kreuzchen auf dem
Formular den mühseligen Weg bei der Erforschung christlicherVergleichsgruppen

beklagt, stehen fiir jüdische Gruppen weitere oder zumindest
andere Randbedingungen im Raum. Wenn diese Zeichenkorrelation auf
christlicher Seite diskutiertwurde, konnte sich die jüdische Interpretation
in christlicher Umgebung kaum davon freimachen.

Die digitalisierten Zivilstandsregister des 18. und 19.Jahrhunderts
erlauben inzwischen einen unkomplizierten Einblick in regionale
Unterschriftengewohnheiten ohne aufwendige Fahrten ins Archiv. Zum Beispiel
stellen die Archives Départementales du Haut-Rhin Geburts-, Ehe- und
Sterberegister aus den Bürgermeisterämtern seit Beginn der Zivilverwaltung

nun online zur Ansicht.
Es ist eindrucksvoll, sie durchzublättern und sich die grosseVarianz

der Federbeherrschung in einem Hauptort des oberelsässischen Judentums

anzusehen. Die körperliche und soziale Erfahrung des Nichtschreibenkönnens

wird selten so bildkräftig, man spürt beinahe die ungeduldigen
Blicke von Zeugen und Amtskräften, hört das Stühlerücken und Drängeln
um den Folioband, um die Marke des Schreibunkundigen einzuzirkeln und
mit geläufigen Schriften ringsum zu nivellieren. Wirtschaftlicher Wohl-

40



Familienbriefe
Vor allem Gemeindeunterlagen und private Briefe, weniger die
Geschäftskorrespondenz, sind Mitte des 19. Jahrhunderts noch häufig in Deutsch
mit hebräischen Buchstaben geschrieben worden. Zumindest im alemannischen

Sprachraum, also von Strasbourg bis Hohenems, finden sich dafür
zahlreiche Beispiele, hier die Brautbriefe eines Basler Kaufmanns, der seiner

Verlobten im Elsass schrieb. Generell korrespondierten die beiden in
Französisch, doch mit diesem Nachsatz richtete sich der junge Mann an
die Grosseltern seiner Braut und wechselte dafür in die jüdischdeutsche
Schreibweise.

«Ich gruesse vielmahl Deine lieben Grosseltern Leut und füge gegenwärtigem

einen Briefvon meinen lieben Eltern bei den ich soeben erhielt. Sie

werden sich von der Wahrheit überzeugen dass es meinen lieben Eltern viel

Vergnügen macht Dich meine Liebe in Baden-Baden zu sehen. In der

angenehmen Erwartung Dich baldigst zu sehen gruesst Dich nochmals auf's
Herzlichste
Dein Leopold»

Brief von Leopold Dreyfus (1818-1884) an seine Braut Agathe Sophie Hirsch in Hégen-
heira (Oberelsass), Basel 1842.

Privatarchiv Dreyfus, Basel, XIV.99.



stand und soziales Prestige gingen nicht Hand in Hand mit der «neuen»

Schreibfertigkeit. Insbesondere Lehrer, Vorbeter und Rabbiner konnten
ihren Namen schön malen, hatten jedoch selten feste Anstellung und
Hausbesitz - in Basel nicht einmal gesicherten Aufenthalt.

Schauen wir die Register der französischen Gemeinde Hégenheim
bei Basel durch, so bildet sich folgendes Muster heraus: Anfang des 19.

Jahrhunderts unterzeichneten viele der 1500 Einwohner nicht mit Namen.

Christen malten stattdessen meist ein Kreuz aufs Papier. Die Analphabeten

unter den vierzig Prozent jüdischen Einwohnern hinterliessen eher einen

Kreis, ein N oder einen Strich anstelle des Namens, aber auch Kreuze. Bei

den zivilen Eheurkunden fallt auf, dass um 1800 die Braut sehr häufig nur
markierte. Ganz anders bei jüdischen Familien, deren zivile Eheverträge
neben katholischen chronologisch eingeheftet sind: In dieser Gruppe von
staatlichen Urkunden sind alle Namen, auch die der Frauen, ausgeschrieben.

Ob deswegenJüdinnen eher schreiben konnten oder nur ihren Namen

geübt hatten oder üblicherweise von einem Mann vertreten wurden, ist
daraus nicht ersichtlich.32

Unterschriftenlisten des elsässischen Judentums
von 1808

Für die jüdische Sozialgeschichte in der Grossregion bietet das Jahr 1808

ein einheitliches Stichdatum,weil in vielen Herrschaftsgebieten unter
französischem Einfluss alle jüdischen Einwohner zu einer Namensdeklaration

aufgefordert wurden.33 Nicht in der Schweiz, aber an ihrem Heimatort
mussten französische Frauen und Männer zum Bürgermeister gehen und
einen ab sofort verbindlichen bürgerlichen Vor- und Zunamen festlegen
(vgl. Abb. 28). Diese Namenslisten von ganzen Familien, Volljährigen wie

Minderjährigen, sind vielerorts erhalten und zeigen die Signierfähigkeit
der Volksgruppe im beginnenden 19. Jahrhundert. Auf französischen Ämtern

sind in der Regel hebräische, lateinische und altdeutsche Signaturen
akzeptiert worden, so dass für das Elsass insgesamt nur noch acht Prozent
der Männer und 38 Prozent der Frauen als Analphabeten eingruppiert
werden.34 Auch für Heimatgemeinden der Basler Juden, zum Beispiel
Hégenheim und Sierentz, sind die amtlichen Unterschriften erhalten, ergeben

jedoch ein anderes Bild: In Hégenheim meldete und unterschrieb ein
Familienvorstand für alle unverheirateten Familienmitglieder. Lediglich
Ehefrauen und "Witwen, die übrigens generell den väterlichen Nachnamen

behielten, erschienen selbst auf dem Amt. So ist nur eine ältere Kohorte
der jüdischen Bevölkerung erfasst. Schreibkundige Kinder wurden von
ihren Eltern vertreten, ob diese alphabetisiert waren oder nicht. Eine
Mehrheit von 55 Prozent der Frauen und Männer dieser Elterngeneration
zeigten sich bei diesemAnlass als Analphabeten. Sie malten Kreise, Kreuze,

42



[8] Digrafie
Im elsässischen Judentum zeigt sich eindrucksvoll, dass die Landessprachen

Deutsch und Französisch zwei unterschiedlichen Alphabeten
zugeordnet wurden: Französisch las und schrieb man in lateinischer Schrift,
Deutsch jedoch häufig in hebräischer Schrift. Die jüdischdeutsche Schreibweise

wurde mit Drucken in Basel und im Elsass in der ersten Hälfte des

19.Jahrhunderts weiter gefördert und nach orthografischen Gesichtspunkten

im Sinne einer Literatursprache verfeinert. So entstand eine Zwei-
schrifligkeit oder Digrafie für deutsche Texte im jüdischen Kulturraum.
Die Privatbriefe einer jungen Elsässerin, Tochter der gebildeten Rabbinerfamilie

Katzenellenbogen, zeigen die perfekte Beherrschung sowohl des

Französischen wie des Deutschen. In der Schriftpraxis unterschied die Hé-

genheimerin strikt zwischen beiden Standardsprachen: Deutsch existiert
in dieser Korrespondenz nur im hebräischen Zeichensatz.

Ihre jüdischdeutsche Orthografie entsprach dem neuen Standard, denn sie

verwandte Doppelstriche über den Buchstaben, zum Beispiel um die
Buchstaben ä und ü zu transkribieren. Diese Notation ist erst um 1800 von
Sprachpuristen eingeführt worden. Vorher orientierte sich die jiddische Schreibweise

am Lautklang.

Briefe von Agathe Sophie Hirsch (1823-1883) an ihren Verlobten Leopold Dreyfus in Basel,

Hégenheim 1841/42.
Privatarchiv Dreyfus, Basel, XIV.99.



Striche und Haken, die dann als Beweis der persönlichen Deklaration
umkreist und von zwei zusätzlichen Zeugen beglaubigt wurden. Häufig
konnte der Ehemann eine Unterschrift abliefern, die Ehefrau nicht. Doch
diese Geschlechterverteilung erklärt nicht das gesamte Bild des

Analphabetismus, denn einige Frauen reihten sich bei den Schriftkundigen ein,
einige Ehemänner fielen heraus. Hebräische Zeichen wurden auf dieser

Mairie nicht anerkannt, sondern ebenfalls als «marque» umkringelt und

beglaubigt.35 Handelte es sich bei diesen wenigen Menschen mit hebräischem

Eintrag um funktionale Analphabeten, da sie auch in Hebräisch

nur einen Vornamen schrieben? Weshalb unterschrieb aber keine einzige
Frau mit ihrem hebräischen Namen wie auf den Eheurkunden aus derselben

Ortschaft? Auch wenn Frauen vor allem den religiösen Namen, also

nicht den zivilen Familiennamen, gewohnt waren, hätte dies fiir meinen

Geschmack mehr hergegeben als ein luftiger Kringel.
Die amerikanische Judaistin Paula Hyman suchte Zahlen für die

Entwicklung der Alphabetisierung des französischen Judentums im

19. Jahrhundert und wertete dafür spätere Eheregister aus Dörfern und
Städten des Unter-Elsass aus. Sie stellte eine Zunahme der Signierfähigkeit
bei Frauen im Heiratsalter zwischen 1820 und i860 auf90 Prozent fest, während

Männer diesen Anteil bereits 1820 (in hebräischer oder lateinischer

Schrift) erreicht hatten.Auch Hyman sah den oben beschriebenen Einfluss
der neuen Schriftsprache aufdie Signierpraxis: In dem Masse, wie in einer
Stadt wie Strasbourg die lateinische Unterschrift als Standard angesehen

wurde, ging die messbare Literalität der jüdischen Bevölkerung zunächst

zurück, führte aber in der Mitte desJahrhunderts zu einer vergleichsweise
frühen Latinisierung, während sich die lateinische Unterschrift auf dem

Land erst viel später durchsetzte.

Besonders für die ältere Generation scheint die Bewertung nach den

Eheregistern problematisch. Der Anteil der Unterschriften der Brautmütter

entwickelt sich nicht kontinuierlich, sondern nimmt sogar ab.36 Wenn
auch die Alphabetisierungsforschung solche Schwankungen kennt und
für das 19.Jahrhundert keineswegs eine lineare Zunahme vorausgesetzt
werden soll, müssen wir die Aktenevidenz immer dem Vorbehalt einer
diskriminierenden Amtspraxis unterstellen.

Die Stichprobe des französischen Vororts von Basel zeigt: Eine
mehrheitliche Literalisierung der SundgauerJüdinnen undJuden um 1800

ist nicht belegt, nicht einmal für Hebräisch. Der Prozentsatz der Alphabetisierten

entspricht dagegen dem Bevölkerungsdurchschnitt, sofern man
sich für diese Zeit in der Soziolinguistik überhaupt schon aufquantitative
Aussagen einlässt. Die elsässischen Unterschriftenlisten lassen keinen
weiteren Schluss über einen Umgang mit Schrift in anderen Situationen zu,
darüber sind sich Linguisten und Historiker einig.

44



m
// °/// ?j//t ^ I

iù± yjfc)
(fr£ &_//& °p£,'3J£3 Z;? / o

Jj 3k'bj/c j-(^)/ù ^Cjf^2% 6/V ^fc^^/ci

j * fUrjpfc Cj,j /oys> p^f '/yyy ' ^Jj-y /./
/j "'v /»* ?J J'/j-Hs y c*» ,* -> t

jL.P/J^ /r/fc h*3j?} /r? W Ij/j ùfc(
^ J=£'.

h/C^/«j./iTf/// /ïofcf jrk
PU ?]ïë/t jï3 /w/i2 fP&y <r T'* '"'"J
(jèjÊ? <r<->/z c =/» 't r?#.s->t£ o/tj 6/i f~ .*pt?£j
l*>7/t>éJ'i ,2.^/i 3Jt i>3 *>/(.j f7)s>r ßf/c

?j//t A>j -») h ^z) p;j / 6é?;j ^r<5, /fé. H (/J-

,/r^n-r-^ ^-vMP^/I tCA; s Ä/ .- p'/iJ
i2?/c ><t(in(L: 3jr /))/i„<->}& fc>?2 bi-T^ïj
lUJ'i Créjr irn '.q -/'* -pJJiw />M {rj/cj

w

[9] Jüdischdeutsch im 20.Jahrhundert
Im Religionsunterricht in Basel wurde Anfang des 20.Jahrhunderts die
jüdischdeutsche Schrift noch gelehrt. Die Vokale, die im hebräischen Alphabet

kein Zeichen haben, werden mit konsonantischen Platzhaltern wie j

und w angedeutet, teilweise durch Punktierungszeichen unter den
Buchstaben genauer angezeigt. Die Oberlinienpunkte für die Umlaute ä und ü
hatten sich nicht durchgesetzt.
Die Schreibübung von Marguerite Bloch aus demJahr 1912 liest sich
wortwörtlich: «Sodom und Gomorrah werden von Gott gestraft. Gern hätte Gott
die Städte Sodom und Gomorrah mit der Strafe verschont. Aber es befanden

sich dort nicht einmal 10 brave Menschen. Nur ein Mann lebte in
Sodom, den Gott nicht mit den Sündern umkommen lassen wollte. [...]»

Heft mit Probeschriften einer Klasse von Dr. L. Hausmann, Basel 1912.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1468 (Foto: Dieter Hofer, Basel).



Die Zuwanderer in Basel

Eine serielle Quelle wie die Unterschriften von Braut, Bräutigam und

Eltern in den zivilen Eheregistern französischer Provenienz steht für die

erste Einwanderergeneration in Basel nicht zur Verfugung. Zum einen

registrierten die Basler Kirchen und Ämter keine Personenstandsänderung

für Juden, zum anderen verlangte die Basler Bürokratie nur in wenigen

Fällen persönliche Unterschriften. Die französische - bereits
vorrepublikanische - Kultur des persönlichen Attestats hatte im ausgehenden
18.Jahrhundert in Deutschland sowie in Basel noch keine Entsprechung.37

So kommt es, dass die meisten jüdischen Unterschriften auf der
französischen Botschaft oder im Auftrag von französischen Gerichten gesammelt

wurden. Nur steuerpflichtige Familienoberhäupter traten in diesen

Erklärungen ins Licht. Angestellte der Handelshäuser oder Lehrer und

Kantoren wurden selten aufgerufen. Eine in diesem Sinn umfangreiche
Unterschriftenliste existiert aus dem Jahr 1818. Von neunzehn französischen

Steuerpflichtigen signierte nur einer in Hebräisch, und eine Witwe

liess sich von ihrem Sohn vertreten.38 Ein niedergelassener Elsässer in
Liestal stimmte nur mündlich zu, da er wegen des Laubhüttenfestes nicht
schreiben wollte.39

Die jüdischen Immigranten in Basel wählten in der Regel die lateinischen

Unterschriften, doch auch hebräische Signaturen wurden anerkannt.

Bei hebräischen Signaturen in amtlichen Dokumenten tritt der
Stempelcharakter des Unterschreibens hervor: Die Namen sind verstümmelt, sie

haben im Laufe des Lebens einige Buchstaben verloren, ohne dass sich

jemand daran störte. Die Amtsleute legten die Unterschrift als rechtskräftige

Handlung und nicht als lesbaren Namen zu den Akten.
Auch stellvertretende Unterschriften sind noch üblich: Söhne

unterschrieben für Väter, ein Associé im Namen des Firmenchefs, der Notar
für den Klienten. Nicht immer sind solche Allografien, Unterschriften aus

zweiter Hand, gekennzeichnet. Manche Handelsleute versahen dagegen

ihren Namen mit einem charakteristischen Schnörkel am Ende, dem

Manupropria, der jedem anzeigte, dass hier der Namensträger persönlich
zugestimmt hatte, nicht nur der Prokurist (Abb. 12).

Unterschriften der jüdischen Basler geben uns einen ersten

Anhaltspunkt zum aktiven Umgang mit Schriftlichkeit. In dieser sozialen

Gruppe, denn die in Basel aktiven Händler entstammten der Oberschicht
des elsässischen Judentums, unterschrieb die Mehrheit der Männer und

Frauen persönlich, auch von links nach rechts.

46



Richtungswechsel fïir die Unterschrift

Das Lemma der Unterschrift wird in unserem Zusammenhang zum
Dilemma zweier konkurrierender Schriftwelten: Hebräische und lateinische
Formen der Unterschriften wechselten und mischten sich, ohne dass daraus

aufden Sprach- oder Schriftgebrauch der Person geschlossen werden
kann. Von vielen Menschen sind mehrere Varianten der Unterschrift
hinterlegt. Tendenziell unterschrieben die jüdischen Franzosen amtliche
Dokumente mit französischer und deutscher Signatur und gemeindeinterne
Dokumente in hebräischer Form. Bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts sind
im Briefverkehr der Kultusverwaltung hebräische Unterschriften üblich
gewesen.40 Einzelne Führungspersonen haben indes schon Anfang des

19.Jahrhunderts ihre lateinische Signatur in jüdischen Gemeindedokumenten

hinterlassen, wechselten also nur für den Eigennamen am Schluss des

Dokuments die Schreibrichtung (vgl. Abb. 7). Der Kontext formte Namen
und Schrift der Signaturen, und gleichzeitig erhielt die Signatur bereits
einen individuellen Charakter.

Manchmal scheint mir das Gegeneinander der beiden Schreibrichtungen

eine tragische Komponente zu verraten: den Balanceakt zwischen
zwei Welten, die Suche nach einer zeitgemässen Identität, den Wechsel
zwischen Können und Wollen. Im Privatarchiv einer jüdischen Familie, die
i860 die Zuzugsgenehmigung für Basel erhielt, findet sich der deutsche
Brief einer 23-jährigcn Frau an ihren Verlobten aus dem Jahr 1850.41 Die
beiden besuchten sich öfters zwischen Colmar und Blotzheim, schickten
Grüsse über Verwandte und mit der Post. Die Braut, offensichtlich aus

gutbürgerlichem Haus, scheute sich nicht, auch von gesellschaftlicher
Zerstreuung in seiner Abwesenheit zu berichten, denn einen Theaterbesuch
mitCousinen könne man schlecht refüsieren. Die junge Caroline genoss das

Schreiben als «Unterhaltung» mit ihrem Freund und schätzte die fühlbare
Nähe durch den Briefverkehr. Selbst auf Besuch bei Verwandten, die sich
Mühe gaben sie zu amüsieren, suchte sie die Intimität des Liebesbriefes:

«jedoch habe mir mansches Mahl eine Beschäftigung gesucht in meinem Zimmer um
dein letztern Briefzu lesen. Ich habe in als gelesen und zu gemacht und iciter
aufgemacht und uoiter durch lesen und kann sahgen mich sehr guht befunden märend im
Lehsen f...]» [Umschrift]42

Sie schrieb den Text in hebräischer Handschrift, doch den Briefkopf mit
Ort und Anrede hielt sie in Französisch und vor allem ihre Unterschrift. Für
mein Empfinden ist diese lateinische Rahmung ein harter Wechsel, eine

grafische Distanz zum Flüstern und Tuscheln des Liebesbriefes. Hatte es

im amtlichen Kontext zu lange geheissen, jüdische Frauen könnten nicht
ordentlich unterschreiben, nämlich «signer en lettres vulgaires»? Wollte
die junge Frau dieses Stigma loswerden und verlegte sich deshalb selbst
für ganz private Mitteilungen auf die französische Unterschrift?

47



Wann taugt eine Unterschrift von Frauen

oderJuden?

Die Schreibkunst der Frauen wurde in Verwaltungsvorgängen selten

angefragt und ist damit unsichtbarer. Selbst wenn verwitwete Frauen Rechte

und Verbindlichkeiten des Haushaltsvorstandes erfüllen mussten, Hessen

sie sich häufiger als Männer vertreten. Diese Konvention muss keineswegs

der Schreibunfähigkeit der Frau geschuldet sein. Manchmal taucht in
anderem Zusammenhang von derselben Frau doch eine persönliche
Unterschrift auf.Auch in Erbschaftsangelegenheiten Hessen sich die jüdischen
Töchter öfters als ihre Brüder von Männern vertreten. Sie reisten erst gar
nicht zu Teilungsverhandlungen an. Eine komplette Familiengrafologie
lässt sich deshalb selten erstellen.

Auch Baslerinnen unterlagen einer diskriminierenden Wahrnehmung.

Ihre Signatur hatte weniger Bedeutung als die von Männern.
Folgender Einzelfall aus den Zivilgerichtsakten zeigt uns zeitgenössische

Argumente, die ein schriftliches Beweisstück aushebeln konnten. Wir
erhalten aus dieser Verhandlung ein Profil der Schriftpraxis eines elsäs-

sischen Juden und einer vermögenden Baslerin, die mutmasslich einen

gemeinsamen Vertrag unterschrieben hatten.

Nach eigener Aussage hatte Joseph Levy aus Hagenthal im April
1798 - als französische Truppen der neuen helvetischen Republik gegen
die Innerschweiz zu Hilfe eilten - Bargeld in Sicherheit bringen wollen.
Er habe der Bürgerin Gysendörfer, inzwischen verstorben, 135 Louisdor

zurVerwahrung nach Basel gebracht. Für ihre Bemühung sollte sie jährlich
mit zwei fetten Gänsen belohnt werden. Uber die Abmachung stellte Levy
einen Hinterlagsschein aus, den Frau Gysendörfer persönlich quittierte,
denn sie war zu dem Zeitpunkt schon Witwe. Sie selbst starb drei Jahre
darauf. Also reichte Levy den Schein beim Zivilgericht ein, um aus dem

Erbe die Nominalsumme zurückzuerhalten. Ausser der Quittung konnte

Levy allerdings keinen weiteren Nachweis oder Zeugen für eine Spareinlage

beibringen, so dass er die Klage mangels Beweis verlor.

Die Gerichtsverhandlung von 1801 kreiste um mehrere Aspekte der

Verschriftlichung der Vertragskultur und zeigt eindrucksvoll, dass die

Geltung der individuellen Unterschrift im Zivilrecht noch wenig etabliert

war. Der Deutungshoheit des Basler Gerichts, wessen Handschrift wann
relevant sei, fiel sowohl die Unterschrift der Frau als auch der Quittungsschein

des Juden zum Opfer.43

Dem Entscheid war ein umfangreiches Plädoyer eines Anwalts

vorausgegangen, der den Basler Gerichtsherren bei jeder sich bietenden

Gelegenheit das Misstrauen gegen jüdische Parteien aus deren natürlicher

Verderbtheit, Bosheit und Frechheit ins Herz pflanzte. Wortgewaltig
skizzierte er auch diesen Fall als Meisterstück der Betrügerei. Solch ein

Bargeld-Depositum sei bei der damaligen Unsicherheit in der Schweiz und

gleichzeitigerÄngstlichkeit der Basler Bürgerin gänzlich unwahrscheinlich.

48



Vor allem würde grundsätzlich kein Jude, dem Mammon und Wucher
verfallen, Geld ohne einen Zinsvorteil hergeben. DerVerteidiger Weiss schloss

eine direkte Geschäftsbeziehung zwischen dem französischen Bürger und
der Baslerin aus. Zwei Punkte verstiessen gegen geltendes Recht: Die Frau
hätte nicht ohne ihrenVormund eine solcheVerpflichtung eingehen dürfen,
und zweitens sei ohne Unterschrift des Vormunds der Schein nichts wert.
Ohnehin sei die gesamte Handschrift gefälscht:

«[Anwalt Weiss:] So abgeschmackt — unwahrscheinlich, wiedersinnig, dieser

erdichtete Empfangsschein seye, so lächerlich der selbe in seinemJuden teutschen Styl -
eben so "wieder sprechend, seye solcher, so wohl aufZeit, Ort, Umstände, Form und

Unterschrift des Scheins.

Er "werde sich ausfuhrlich bemühen, Schritt vor Schritt und Stück vor Stück, dem

Richter diß alles vorzustellen, um denselben von der Schelmerey dieses Sohnes Israel

zu überzeügen.

Erfange an, bey der Natura, Einrichtung, Form und Unterschrift dieses erdichteten

DepositoScheins: schon dieses zeige daß derselbe von Jüdischen Händen fabricieret

seye, es seye ganz derJüdisch deutsche Styl, die Manier wie selbige die Schuld Scheine

einrichteten, wenn sie einem christlichen Schaafseine Wolle räuben wollten.

Undso wie erzu verläßiggehört habe, so soll der [...?] Papa des Klägers, diesen Schein

geschrieben haben, allso daß wenn eine Betrügerey zum Vorschein kommt, Vatter und

Sohn gleichen Anteil daran hätten. »44

Jüdisches Schreiben - worin genau liegen nochmals die Eigenarten? -
ist Betrug. Nicht etwa, weil Rechtschreibfehler den Sinn des Vertrages

verdunkeln, sondern weil die Autorität des Schreibens dem Juden nicht
zusteht. Wie der Verteidiger weiter ausführte, hätte die Witwe niemals

nur unterschrieben, da sie den ganzen Schein selbst besser aufgesetzt
hätte. Der «Juden teutsche Styl», hier als Bezeichnung für einen deutsch

geschriebenen Vertrag, war als Abweichung von der Konvention nicht nur
lächerlich, sondern schon bedrohlich. Obwohl der Vertrag keine unsittlichen

Konditionen vorsah, musste er eine Täuschung sein. Der klägerische
Anwalt Lindemann erwiderte, dass aus dem «Jüdischen Styl» nicht die

Illegalität des Scheines abgeleitet werden dürfe,

«freylich zeige sich daraus daß der Verfaßer kein Stilisierter Schreiber gewesen,

allein wen alle schlecht Stylisierten Instrumente ungültig wären, so würde eine

große Menge Contracte umgestoßen werden können, die Deütlichkeit wäre eine

Hauptsache, [...].»

Wer schreiben darfund wessen Schrift Autorität hat, stand als Machtfrage
auch hinter der späteren Behauptung, dass die Unterschrift der Witwe
nichts gelte. Frau Gysendörfer war nach Aussage aller Beteiligten geübt in
schriftlichen Angelegenheiten. Der Anwalt der Erben ging sogar von einer

regelrechten Unterschriftsgewohnheit der Verstorbenen aus. Sie habe nie

49



mit Geschlechts- und Taufnamen und Ortsangabe unterschrieben,
sondern immer nur als «Wittwe Gysendörfer». Auch hätte sie ein deutsches

s und niemals das französische oder lateinische geschrieben. Im Vergleich
mit weiteren beigebrachten Unterschriften derVerstorbenen zeigten sich

Differenzen zu ihren üblichen Bescheinigungen: Niemals hätte sie die

Versicherung «beken wie obstat» [bekenne den obigen Vertrag] vor ihren
Namen gestellt, «[...] das ist bei BauernWeibern in ihren Unterschriften

üblich, aber kaum bey einer Dame die eigenhändich quitieren und sich

dieses überflüssigen Anhängsels niemals bedienet». So wie die jüdische
Schrift am Regelverstoss zu erkennen sei, sei die aristokratische Schrift
klar, präzise und lebenslang verlässlich.

Zur doppelten Absicherung des Standpunkts führte Anwalt Weiss

aus, die Frau sei ängstlich, misstrauisch und furchtsam gewesen. Sie

sei schon von ihren weiblichen Charakterzügen her nicht geeignet

gewesen, in solch ein Geschäft einzuwilligen, und ihre Unterschrift daher
unwahrscheinlich. Und was die weibliche Unentschlossenheit nicht quasi

natürlich verhinderte, wäre durch das Basler Vormundschaftsgesetz
ausgeschlossen: Die Witwe hätte das Risiko einer privaten Geldhinterlage
ohne Zustimmung des Eigentumsverwalters gar nicht eingehen dürfen.
Ohne Unterschrift eines männlichen Vormunds sei die Unterschrift der

Frau nichts wert.
Das juristische Argument konnte die Basler Gerichtsherren nicht

recht überzeugen, denn Witwe Gysendörfer hatte von der Regierung
freie Mittelverwaltung erhalten und Geschäfte in eigenem Namen

abgeschlossen. Sie hatte Zinsen aus Kapitalanlagen selbst eingenommen
und quittiert.

In dieser Richtung argumentierte der Anwalt der jüdischen Kläger,
der die Verstorbene als Geschäftsfrau in Erinnerung rief. Er konterkarierte

das Bild der hilfs- und schutzbedürftigen Frau: Levy habe diesen

Notpfennig gerade dieser Basler Bürgerin angetragen,

«in dem er es bey diesen bedenklichen schwankenden Zeiten Niemand anders als einer

ihm wohlbekanten reichen Wittwe, die Gelter aufZinsen gehabt anvertrauen wollen.

Denen Bürgern Levy, Vatter und Sohn wäre bekannt gewesen, daß die Wittrwe

Gysendörfer immer baares Gelt habe, die Zinsen Ihrer Capitalien selbst einnehme und

Quittungen ausstelle unddaraufhin hätten Sie keinenAnstandgenommen, dieserIhnen

bekannten rechtschaffenen Frauen IhrGeltanzuvertrauen,wohlwißend daß injedem

Fall, diese Persohn bemittelt genug um es Ihnen wieder zu ersetzen. »

Allein aufgrund der bilateralen Handschrift kam Levy mit seinemAnspruch
vor dem Basler Gericht im Jahr 1801 nicht durch. Die Unterschrift auf
einem Wechsel war in dieser Zeit vor Gericht nicht viel wert, wenn nicht
der Schuldner in Person sich zu diesem Wechsel bekannte oder bei

Ausstellung der Handschrift bereits ein Notar, Richter oder andere Zeugen

zugezogen worden waren.45

50



[10] Die Familie Wolf in Basel

Bernhard Wolf(1789-1849) und Babette Meyer (1796-1867) stammten beide

aus dem Oberelsass. Sie arbeitete als Schneiderin am Spalenberg, er
im Immobilien- und Warengeschäft als Zwischenhändler ohne eigenen
Laden. Ihre Kinder wuchsen in Basel auf und besuchten die Gemeindeschule

des Quartiers. Fast alle wählten künstlerische und freie Berufe: die
Tochter in der Mode, die Söhne Elias und Georg in der bildenden Kunst
und im Druckwesen.

Bereits Bernhards Eltern waren 1805 nach Basel eingewandert, so dass

Geschwister von ihm ebenfalls in der Stadt wohnten, unter anderem sein

jüngerer Bruder Bonifacius, Vorsinger der jüdischen Gemeinde.
Es gibt keine geschlossene Überlieferung zu dieser jüdischen Mittelstandsfamilie,

doch in einigen öffentlichen Sammlungen lassen sich heute
Einzelstücke und Akteneinträge ausfindig machen.

Elias Wolf, der hier seine Eltern in Öl festhielt, machte sich in der Region
als Porträtzeichner verdient, kurz bevor die Fotografie die lithografische
Abbildung und Vervielfältigung ablöste. Viele Basler Persönlichkeiten des

19. Jahrhunderts sind von Elias Wolfverewigt worden. Seine Genrebilder

zum schweizerischen Militär fanden national Anklang.

Babette und Bernhard Wolf-Meyer, Ölgemälde von Ehe (Elias) Wolf, 1852 und früher.
Privatbesitz, Muttenz (Foto: Universitätsbibliothek Basel).

I



Weshalb Levy die Relevanz dieses Schuldscheines falsch eingeschätzt hatte,
bleibt unklar. Ob er eine andere Rechtsprechung gewohnt war, vielleicht
die Öffentlichkeit gescheut oder derTod der Gysendörferin ihn überrascht
hatte? Die Plünderungen jüdischer Häuser in den elsässischen Dörfern im
Sommer 1789 Hessen das Risiko einesVerlustes in anständigem Gewahrsam

in Basler Mauern vielleicht verhältnismässig gering erscheinen. Es soll
nicht ausgeschlossen werden, dass die Quittung über Bargeld von Levys
Seite gefälscht war. Es gab genügend Vorbilder für falsche Zettel und
Unterschriften: Der elsässische Agitator François-Joseph-Antoine Hell sollte
bald eine Flut an falschen Quittungen auslösen. Er rief die verschuldeten
Elsässer auf, im Kampfgegen jüdische Geld- und Pfandleiher zum Griffel
zu greifen und sich einfach Quittungen über (nicht gezahlte) Zinsen und

Fälligkeiten selbst anzufertigen.

Kantonale Vorschriften fur jüdische Buchhaltung

Am 2.Januar 1810 begann ein jüdischer Häusermakler, der seit einigen
Jahren in der Stadt arbeitete, ein deutsches Geschäftsjournal (Abb. 14).

Die feierliche Eröffnung lautet:

«Heute dato habe mit göttlicher Hilfe und Beystand diese meine neue Buchhaltung

angefangen. Nachfolgende Debitoren undfacturen meinerfrühern Geschäften allhier
her transportirt, so wieferners alles ordnungsmäßig allhier eingetragen werden soll. »46

Ein ernstes Projekt wird gestartet. Auf dem linierten Papier eines
Foliobandes folgt überJahre eine übersichtlicheAufstellungvon Soll und Haben,
durchgehend professionell und deutsch notiert. Benjamin Wolfgehörte zu
den ältesten Basler Immigranten. Bereits Anfang sechzig, ein erfahrener

Unterhändler, der sich auch Notizen machte und quittierte, unmöglich
konnte er aber auf den neuen Standard umschulen. Er beauftragte Schreiber

mit der Buchhaltung und erfüllte damit die kantonale Vorschrift: Der
Regierungsrat hatte Juden eine nachvollziehbare Buchhaltung in Deutsch
verordnet.

Erst vor kurzem konnte ich die Herkunft des Manuskripts im
Schweizerischen Wirtschaftsarchiv bestimmen. Neben einem einzigartigen

ökonomischen Einblick in das Geschäftsfeld der Kommissär- und
Maklerfamilie Wolfzeigt es eine Umsetzung des Spracherziehungsgesetzes

von Basel, die deutsche Buchhaltung bei jüdischen Elsässern.

Eine Sprachgeschichte der jüdischen Bevölkerung wird oftmals aus

Rechtsquellen des 18. und 19.Jahrhunderts abgeleitet. Nach der Logik der
staatlichen Sprachvorschriften, Schul- und Synagogenordnungen pflegten
Juden vorher eine Separatsprache und gaben diese dann auf. Insbesondere
die emanzipatorischenJudengesetze, angefangen mit dem österreichischen

52



[11] Besitzereinträge im Gebetbuch

DerVater von Bernhard Wolferwarb kurz vor dem Umzug nach Basel eine

neu aufgelegte Pessach-Haggada aus Fürth. Es war ein traditioneller, einfacher

Druck mit jiddischem Kommentar, der über Generationen in der
Familie blieb. Interessant sind die mehrfachen Besitzereinträge. Vater Benjamin

(1749-1825), auch Felix genannt, hat sich in Hebräisch und Deutsch

eingetragen, nicht unbedingt eigenhändig. Das deutsche Exlibris (um 1800)

lautet:
«Dieses heilige OsterBethbuch ist zu gehörig den Bürger und Tubak Fab-

rekant Wolf Felix von Oberhagenthal»
Sein Sohn Bernhard trug sich später mit jiddischer Handschrift und
hebräischer Namensform ein: «Diese Hagada gehört "ehrenwertem0 Berle "Sohn

von ehrenwertem" Feis Wolf "aus" Basel» (1815).

In Hebräisch und Jiddisch wurden Dynastie und religiöse Gelehrsamkeit

festgehalten, in Deutsch trat die gesellschaftliche Leistung des Individuums

in den Vordergrund.

Vorsatzblatt der Haggada, Seder schel Pessaeh, Fürth (Zürndorfer) 1790.

Universitätsbibliothek Basel, UBH FA v 27.



Toleranzedikt von 1782 unter Josef II., propagierten den Sprachwechsel.
Nicht nur Geschäftsunterlagen, auch Kultus und die konfessionellen

Bildungseinrichtungen rückten ins Staatsinteresse. Dem Bildungseifer halfen

einige Regierungen zum Beispiel in der Stadt Frankfurt mit drastischen
Sanktionen nach. So mussten jüdische Brautpaare nach manchen
Emanzipationsgesetzen deutsche Lektüre und deutsche Schulbildung vorführen,
um heiraten zu dürfen.47 Kaum zufallig reagierte der Buchmarkt mit passenden

Lernmaterialien für die jüdische Leserschaft. In Brünn erschien kurz
nach demTod vonJosefII. und zehnJahre nach dessen Sprachgesetzen eine
«Lebens Beschreibung Josefs II. Eine historisch-biografische Geschichte»

extra für das jüdische Publikum, Deutsch in hebräischer Schrift.
Schon vor der Emanzipationszeit erstreckten sich Sprachvorschriften

aufrechtskräftige Dokumente. Meist fiel die Massnahme mit weiteren

Formalisierungen des Handelsbereichs zusammen. Verträge benötigten
nun eine notarielle Unterschrift oder mussten gar in Kopie hinterlegt
werden. Der Kreis der Unterschriftsberechtigten wurde eingeschränkt,
und Vertragspapier musste «gestempelt», also mit Vignette der Regierung,
erstanden werden.

Diese Kategorie der Sprachgesetze bediente auch das französische

Dekret überJüdisches Gewerbe vom März 1808. Umgangssprachlich erhielt
der kaiserliche Erlass den Beinamen «schändlich», le décret infame, denn

er widerrief keine zwanzig Jahre nach der Gleichberechtigung jüdischer
Franzosen (1791) wesentliche Punkte wie die freie Berufsausübung und die
freie "Wohnsitzwahl.Jüdische Geschäftsleute mussten nun wieder spezielle
Auflagen erfüllen, um sich vom Generalverdacht des unlauteren Gewerbes

zu befreien. In Nachbarstaaten Frankreichs wurde das Dekret nachgeahmt.
Oftmals wurde die rassistische AusgrenzungvonJuden in Niederlassung und
Gewerbe mit detaillierten Vorschriften zurVertragspraxis gepaart. Auch die

eidgenössischen Regierungen formulierten, sofern sie jüdische Einwohner
hatten oder erwarteten, Sondergesetze zur Handelsbeschränkung.

Die Basler «Verordnung wegen den Juden» erschien 1809, ein Jahr
nach dem französischen «schändlichen» Dekret.Auch diese regulierte das

wirtschaftliche Betätigungsfeld. Sie brachte allerdings nicht nur Nachteile.
So akzeptierte sie erstmals Kredit- und Schuldscheine vonJuden als legale
Instrumente.48 Aber dafür musste die Sprache stimmen:

«6. Alle mit Handelsscheinen verseheneJuden sind gehalten, ihre Handelsbücher in
deutscher oderfranzösischer Sprache und in guter Ordnung zuführen, widrigenfalls
denenselben die Handlungsbefugnifizurückgenommen und ihren Büchern im Rechten

keine Beweiskraftbeigelegtwerden solle. Beiallfallsigem Zweifelkann die Vorweisung

der Bücher verlang werden. »49

Schriftliche Sprachbeherrschung wurde hier im Namen einer staatlichen
Aufsicht und Kontrolle über Handel und Schuldverschreibungen gefordert.
Mindestens zweimal ist aufgrund dieses Judengesetzes eine Prüfung der

54



—'''

Satt,^/-^/'
(^$t..^':'
StfonS. 3!|(^n

4

y ^«4

-4^

„-„fi Reffen ju ®c5cus»M) ""
proo. *-»" u

unî> 5^
11tlfctm acreb()nlic()cn 3>Wl

©tgefxn in Sofet Den

x

WÊ

Reisepass von Bernhard Wolf
Die persönliche Unterschrift ist zwischen dem 17. und 19. Jahrhundert, je
nach Verwaltungskultur, wichtiger Bestandteil von Verträgen und Zeugnissen

geworden. Signaturenlisten werden für die Bestimmung der Alphabetisierung

einer Gesellschaft herangezogen. Mit einer Erstalphabetisierung
in Hebräisch sah die jüdische Bevölkerung in der amtlichen Buchführung
oft unbeholfen aus. Die ersten jüdischen Immigranten in Basel unterschrieben

in der Regel schon lateinisch, doch hebräische Signaturen wurden ebenfalls

anerkannt.

Dieser Basler «Reisepass» von 1822, jeweils einige Wochen gültig, erlaubte

den Grenzübertritt. Der Kaufmann Bernhard Wolf unterschrieb mit
einem charakteristischen französischen Schriftzug. Der Schnörkel, das Ma-

nupropria, betonte die eigenhändige Signatur. Eine Beschreibung von
Gesicht und Körper ersetzten das heute übliche Ausweisfoto: Bart schwarz,
Gesicht oval.

Reisepass der Schweizerischen Eidgenossenschaft, Kanton Basel 1822, fur Bernhard Wolf.
StABS, Privatarchiv PA 541.



Kassenbücher erfolgt:50 Die erste Kontrolle zeigte, wie unrealistisch die

Verordnung war, und eine weitere fünfJahre später, dass die Umstellung
der Buchführung noch schleppte. Einige Herren vermerkten frank und

frei, dass sie weder deutsch noch französisch schreiben könnten. Andere

gaben an, dass sie in Zukunft ihre Bücher aufDeutsch fuhren oder führen

lassen wollten. Für die hohe Form der Schriftlichkeit mussten Hauslehrer

und Kinder mit guterAusbildung herangezogenwerden. Ein jüdischer Wirt
an der Hutgasse, der über seinen nebengewerblichen Warenhandel eine

deutsche Rechnungsführung aufnehmen sollte, meldete seine Tochter
als zukünftige Buchhalterin. Keiner optierte für die französische Variante

der Buchführung.
Die Aufseher über die jüdischen Handelsbücher legten die Messlatte

hoch: Ihnen ging es nicht um einfache Journale oder Hauptbücher,
sondern um die Kunst der doppelten Buchführung, zwischen Kapital-
und Waren-, zwischen Bar- und Brief-Bestand zu unterscheiden.51 Auch
das feine Hauptbuch von Benjamin Wolf, dessen Präambel ich eingangs

zitierte, entsprach noch nicht der Systematik der Doppik, obwohl es von
Schreibkräften aufgesetzt wurde. Mit wechselnder Hilfe von halbprofessionellen

Schreibern konnten die jüdischen Einwanderer der ersten
Generation die Anforderungen halbwegs erfüllen. Benjamins Sohn, der das

Geschäftsbuch nach dem Tod des Vaters übernahm, liess sich ebenfalls bei

dieser Aufgabe helfen. Erwar zwar schon ein Kind der Revolution, nämlich

Jahrgang 1789, hatte aber sicherlich noch keine allgemeine Schule besucht.

Neben dieser obligationenrechtlichen Vorschrift von 1809 sind in
Basel keine expliziten Sprachgesetze für Juden erlassen worden. Jüdische
Unterrichts- und Gottesdienstsprache kümmerte den Gesetzgeber nicht,
da die Gemeinde sowieso keine Religions- oder Körperschaftsrechte hatte.

Es ist eine vage Angelegenheit, den Sprachwandel der jüdischen
Gemeinschaft anhand der obrigkeitlichen Handels- und Sprachgesetze

zu rekonstruieren. Auch wenn solche Zwangsmassnahmen als Anstoss für
eine Literalisierung dingfest gemacht werden können, so sollten wir doch
das Verhältnis von Gesetz und Praxis nicht überschätzen. Gerne übersieht

man dabei Spracherlasse seit dem 17. Jahrhundert, die die Sprachgewohnheiten

nicht wesentlich änderten.52 Zum Beispiel waren die Elsässer schon

1784 daraufverpflichtet worden, alle Verträge in Französisch oder elsässi-

scher Umgangssprache abzufassen.

Die Konflikte im Handelsleben zeigen, dass jüdische Händler und
Unternehmer ein grosses Eigeninteresse hatten, die Sprachen und Schriften
der Handelspartner zu beherrschen. Denn die Handelsbeziehungen, die

nicht auf direktem Warentausch, auf direkter Bezahlung in Bargeld oder

einer engen, kontinuierlichen Beziehung beruhten, bauten auf schriftliche

Abmachungen oder Schuldzettel. Diese Handschriften gehörten im
18. Jahrhundert zum unerlässlichen Instrument einiger jüdischer Berufsfelder.

Noch kurz vor der Helvetik versuchte die Basler Regierung Juden

von Geldleih- und Schuldgeschäften auszuschliessen, indem jeglicher

56



[13] Vorauszahlung für Wein

Dieser Vertrag illustriert die Schriftpraxis im Berufsalltag des Warenhändlers

Bernhard Wolf.

Im Oktober 1826 zahlte Wolfeinem Weinbauern in Grenzach einenVorschuss

von zwölf Neuen Thalern, wofür er dann im Winter eine Lieferung Wein

zum amtlich festgesetzten Preis erhalten sollte. Der Kredit ist auf notariellem

Papier in deutscher Handschrift festgehalten und vonJakob Herzog
Wechter unterschrieben. Bernhard Wolfmachte sich jiddische Notizen auf
dem Vertrag. Auf der hier abgebildeten Rückseite quittierte der badische

Weinbauer, dass nichts mehr zu fordern sei. Dazu finden sich eine lateinische

und eine jiddische Beschriftung, «Schein von Wechter in Grenzach»,
sowie der Stempel des heutigen Aufbewahrungsorts im Staatsarchiv.

Schuldschein und Quittung, Jakob Herzog Wechter und Bernhard Wolf in Basel, 1826.
Staatsarchiv Basel-Stadt, Privatarchiv Wolf, PA 541 13 a-c.



schriftlicher Vertrag zwischen Juden und Einheimischen per se ungültig
erklärt wurde, egal «von was Art» die Handschrift wäre.53 Das heisst, dass

es bereits eine Praxis der schriftlichen Verträge zwischen jüdischen und

nicht-jüdischen Partnern gab. Wie die Papiere, Formulierungen und
Unterschriften zustande kamen, ist ein weit vielstimmigerer Prozess, den die

erhaltenen Dokumente kaum spiegeln. Häufig konnte keiner der Vertragspartner

einen schriftlichenVertrag aufsetzen, und man vertraute - gezwun-

genermassen - Schreibern und Notaren.

Ein Hagenthaler Bürger, Jacob Uhlmann, hatte zum Beispiel auf
Handelsreise in Dijon einen «Bekannten» um Hilfe gebeten, der sich

dann doch als unzuverlässiger Schreiber entpuppte. Uhlmann, der aus

Dijon eine Ladung Wein ans Kaufhaus in Basel abschicken wollte,
benötigte lediglich einen Lieferschein für seine Ware. Der Schreiber hatte

sich aber auf dem Lieferschein kurzerhand selbst als Absender und

Rechnungssteiler angegeben. Der Hagenthaler merkte den Betrug erst, als der

Zwischenhändler in Basel ihm den Erlös des kommissarischen Geschäftes

nicht aushändigte. Hier die Darstellung durch den Rechtsvertreter Weiss

vor dem Basler Gericht:

«vor einiger Zeit habe Äjurger] Uhlmann dem fifürger] Lucas Preiswerk allhier,

eine Quantität Pieces Wein zum Verkaufanhero gesandt, worüber ihm auch derselbe

richtige Rechnung getragen habe; nachher hätte er demselben wieder 37 Pieces zu

ähnlichen Bestimmungen Übermacht, da er aber im französischen Schreiben nicht

sehr geübt, so habe er sich an einen Bekannten, nahmens Lapoton in derJuden gaß

zu Dijon gewendet, um ihm den dißörtigen Avis Briefzu schreiben; dieser habe nun

sein Zutrauen mißbraucht, und dem B. Preiswerk in dem Avis Briefdiesen Wein

für den seinigen ausgegeben; Als daher B. Uhlmann hiher gekommen und von dem

B. Preiswerck den Erlösfür diesen ihm gesandten Wein einziehen wollen, so habe ihm

dieser erklärt er könne ihm diß Gelt nicht herausgeben, biß er sich mitB. [ürger] Lapoton

— den er alleinfür den Eigentümer desselben erkenne, verstanden habe [...]. »54

Es scheint ein üblicher Betrugsfall zu sein. Der illiterate Uhlmann — denn

die Umschreibung «im französischen Schreiben nicht sehr geübt» beschönigt,

dass er lateinische Handschrift nicht entziffern konnte — wird keineswegs

zum jüdischen Problemfall erklärt.55 Auch der mutmassliche Betrüger

Lapoton in Dijon wird nicht explizit alsJude problematisiert. Uhlmann hat

seinen Schreiber in der Judengasse gesucht, wie jeder Illiterate an einem

fremden Ort auf Empfehlungen von Bekannten zurückgreift. Nicht nur
vom vermeintlich vertrauenswürdigen Schreiber in Dijon wird Uhlmanns

Analphabetismus ausgenützt, auch der Basler Zwischenhändler ruht sich

zunächst einmal auf den schriftlichen Fakten aus: Er zahlte keinem der

beiden mutmasslichen Lieferanten. Uhlmann hat in seiner Darstellung
darauf Acht gegeben, die Grundlagen der Geschäftsbeziehung zu Herrn
Preiswerk am Kaufhaus herauszuarbeiten. Es lag wohl kein konkreter
Auftrag für diese letzte Lieferung vor, aber man hatte sich schon zuvor

58



[14] Buchhaltung
Eine Kladde im Schweizerischen Wirtschaftsarchiv konnte Benjamin Wolf
(1749-1825) und einem Nachfolger, wahrscheinlich Sohn Bernhard,
zugeordnet werden. Die Buchführung ist zu Beginn sehr sorgfältig und
übersichtlich. Die häufig wechselnden Handschriften bestärken den Eindruck,
dass professionelle Schreiber die im Kanton vorgeschriebene deutsche

Buchführung für den Händler erledigten, der die lateinische Schrift nicht
ausreichend beherrschte.

In späteren Jahren scheinen die Einträge hastiger und ohne grosse Erfahrung.

Doch noch im Juni 1832 findet sich der Kostenpunkt «Gustav Bernhard

dahier für dessen Bücherführen das 2te Halbjahr: 16 Fr.». Der in Basel

freiberuflich tätige Hauslehrer Bernhard aus Heidenheim sammelte
offensichtlich dieVerschreibungen und Quittungen und verzeichnete periodisch

alle Angaben im Journal, vergleichbar einem heutigen Steuerberater.

Ein anderer Sohn von Benjamin Wolf, Simon, betrieb weniger Aufwand,
um seine Buchhaltung an die eigens für Juden formulierten Vorschriften

anzupassen, und war dafür 1815 gebüsst worden.
Die Wolfs vermittelten Boden- und Hauserwerb im Elsass und der
Nordostschweiz. Neben dem Immobiliengeschäft handelten sie Rohstoffe, zum
Beispiel Kupfer, und Manufakturwaren wie Seidenbänder und Uhren aus
La Chaux-de-Fonds.

Geschäftsbuch von Wolf, Benjamin und Bernhard, 1810-1835.
Schweizerisches Wirtschaftsarchiv, CH SWA HS 119.



gütlich geeinigt. Die Geschäftsbeziehung basierte also im Wesentlichen

auf Mündlichkeit, Vertrauen sowie stetem Aushandeln. Nur der
Lieferschein, die falsche Handschrift, beeinträchtigte nun den persönlichen
Geschäftskontakt. Und sicherlich sprach Preiswerk aus Erfahrung, wenn

er den Lieferschein erst annulliert haben wollte, bevor er sich auf den

plausiblen Handelspartner einliess.

Dieses Beispiel zeigt, dass sich der Grundsatz der Schriftlichkeit in
Geschäftsbereichen auswirkte, die bisher noch ohne schriftliche Verträge

ausgekommen waren. Es zeigt ausserdem, dass Analphabeten (oder lateinische

Analphabeten) zwar am Gross- und Fernhandel beteiligt waren, aber

zusätzliche Risiken eingingen. Und es zeigt, dass das Geschäft aufKosten
der Analphabeten nicht an ethnischen Linien Halt machte.

Die Generation nach 1800, also die Kinder der ersten jüdisch-
elsässischen Einwanderer, war in der Landessprache alphabetisiert. Diese

Schriftfertigkeit kann nicht allein aufdie gesetzliche Pflicht zur deutschen

Buchführung zurückgeführt werden. Die vielfältigen Vorteile einer Lese-

wie Schreibfähigkeit im ökonomischen und sozialen Leben wogen stärker

als eine staatliche Vorschrift. Die schnelle Entwicklung ist eher mit dem

breiten Bildungsangebot in Basel zu erklären.

Nachteile der älteren Generation im Handelsverkehr

Die ersten Antragsteller auf eine Zuzugsgenehmigung für die Helvetik
fühlten sich in der lateinischen Schrift nicht zu Hause. Sie schrieben
eher von rechts nach links. Ich stelle hier vier Vertreter dieser um 1750

geborenen Generation vor, um die Bandbreite ihrer Schriftpraxis in
unterschiedlichen Branchen aufzuzeigen. Nicht nur der neue Wohnort, sondern

auch die zunehmende Bürokratisierung in ihrer französischen Heimat
stempelte sie manchmal zu Analphabeten. Sie liessen sich helfen, notfalls
eine Unterschrift vormalen. Da es sowieso üblich war, für den Schriftsatz

offizieller Eingaben und Rekurse einen professionellen Schreiber zu

bemühen, fallt die abweichende jüdische Schrifttradition in staatlichen

Akten kaum ins Auge. Doch im Wirtschaftsleben, im täglichen Umgang
mit Nicht-Juden, entstanden dieser Generation selbständiger Händler
erhebliche neue Probleme.

Moses Maus in Liestal

Moses Maus, schätzungsweiseJahrgang 1751, unterschrieb einige eloquente
und forsche Behördenbriefe, doch seine selbstgestalteten Texte sahen

anders aus. Eine Abrechnung mit einem Handelskollegen von 1804 ist

60



UTMSGRAPMIE^

(GEGRÜNDET
'^000QDg^îV!f3' i>v OOOOOOOOOL'

TELEPHON
NT 285S

-KVwSs £}\ K >/rS<iU"s*

tSt&i

^OfatHws^oJrt $'À -who o-v^i-Jwv4- -WW i-w

/vviä' -'''ri'tîU&e ys. ^WwiC^-v /swvd, -ww.

Ato&xytw t-wîkffrw -fva^w -^^Avfcr äf&if $vizw

'fyvw&aCv -tv.-.'.^z to -wwfw ouô '^mwvcot- «(jfeMiw,- -vvtwt'
ailev $tw{teto*n Mtob ytwMek, jS^vwM. ^Jijtufew J&slvteUcwft

-Ü^-VwG—V -Of^-mM-wit-W -OVVX ijUo-WVct»^/ -nÄO-^-5^0 4 i2A--/ fy ffitiyt

[15] LithografGeorg Wolf
Georg Wolf(1820-1900), ein Sohn von Bernhard und Babette, eröffnete nach

einer Lehre im Druck- und Verlagswesen eine eigene lithograßsche Werkstatt

in Basel. Das neue Steindruckverfahren machte es möglich, Seriendrucke

grafisch zu gestalten. Georg Wolf leitete die Werkstatt, aber er zeichnete

und bearbeitete auch eigenhändig Aufträge. Die Texte mussten dann

spiegelverkehrt geschrieben werden, so dass dieser jüdische Elsässer der
dritten Generation Deutsch und Französisch wiederum von rechts nach

links schrieb, jedoch mit lateinischem Zeichensatz.

Seine Generation erlebte die politische Gleichstellung der Juden in der
Schweiz. So konnte er trotz seiner Herkunft und Religionszugehörigkeit
Bürgerrechte in Basel-Stadt erhalten. Er liess sich sogar für den Grossen

Rat aufstellen und zog als Vertreter der Freisinnigen in das kantonale
Parlament.

Briefkopf der Lithografie-Werkstatt Georg Wolf, Kundenkorrespondenz Basel 1901.

Staatsarchiv Basel-Stadt, PA 88a J 15 i.



durchwegs inJiddisch gehalten: Schrift, Sprache, Eigennamen und Zahlen
bilden einen jiddischen Text.56 Eine Reihe vorhergehender Rechnungen
und gemeinsamer Geschäfte wurden hier miteinander verrechnet. Auch

von der neuen Vereinbarung «hat jeder einer ein zetel» [Umschrift], den

beide Partner unterschrieben. Aufdemselben Schriftstück quittierten sie

später wiederum: «hat keiner auf die bemeide zetel niks mehr zu fordern»

[Umschrift]. Nur die Schrift setzte die Schrift ausser Kraft. Diese kohärente

und geschlossene Autorität der Schriftstücke verweist auf eine

ausgesprochene jüdische Schriftkultur auch für den Alltags- und Geschäftsbereich,

wohlgemerkt zu einem Zeitpunkt, als Zivilrechtsstreitigkeiten
von Juden nicht mehr innerjüdisch gelöst wurden. Im Zweifelsfall hätten
die Parteien ihre Ansprüche vor einem Friedensrichter oder Zivilgericht
übersetzt und erläutert.

Leopold Levi, Wirtschaft und Warenhandel

Leopold Levi (1757-1814),57 der erste erfolgreiche Judenwirt in Basel,

konnte lesen und schreiben. Er bediente Wechselkredite im Warenhandel,

für sich und andere. Seine Wirtsstube in Basel fungierte als verbindliche

Zahladresse im Handelsverkehr, auch für auswärtige Firmen. Die
Mehrzahl seiner Schriftstücke war in hebräischen Lettern abgefasst. Er
unterschrieb meist als « Leib bar Naflali », auch aufoffiziellen französischen

Dokumenten.58 Die neuen Alphabete sollten seine Kinder lernen, so gab

er seine Tochter als zukünftige Buchhalterin an. Er selbst unterzog sich

dieser Mühsal nicht mehr.

Lediglich in zwei Bittschriften findet sich seine Unterschrift in
passender Schrift zur deutschen Petition. Wenn man diese Blätter von nahem

anschaut, sieht man, dass er sich seinen Namen in Bleistift hatte vorzeichnen

lassen.59 Die Eingaben stammen aus der Krisenzeit des Gaststättengewerbes

in Basel. Levi verwandte alle Überzeugungskraft und Rechtswege,

um seine Wirtebewilligung zu erneuern. Es ist symptomatisch, dass Levi
in dieser Notlage keine unnötigen Anhaltspunkte der Differenz geben
wollte. Im Alltagsgeschäft mochte die hebräische Unterschrift hinreichen,
aber im Ernstfall empfahl sich die Schreibrichtung der Beamten. Doch
der Streit um seine Zulassung nahm kein Ende, so dass er sich auch in
diesem Verfahren später wieder mit seiner eigenen hebräischen Signatur
begnügte.60 Hier zeigt sich besonders deutlich die Zurücksetzung des

hebräisch-literaten Bürgers im Verwaltungsprozess. In der Vielfalt der

gängigen Unterschriften, Kreuze oder Kreise mag solch ein individueller
Schritt vom literalen Selbstverständnis zum Analphabetismus eines
anderen Schriftsystems unauffällig sein. Aus der Perspektive und Praxis des

Individuums zeigt sich an diesen vorgemalten Unterschriften allerdings
ein Akt der Selbstüberwindung.

62



[16] Werkstätte am Gemsberg
Die erste Werkstätte der Wolfs lag am Gemsberg, hier in einer Aufnahme

zur Bundesfeier 1901 in aussergewöhnlichem Fahnenschmuck. Zu diesem

Zeitpunkt war die Druckerei, die «Lichtanstalt», schon an die Elisabethen-

strasse ausgelagert.
Einer der Nachfolger im Geschäft, Bernhard Wolf-Grumbach (1864-1951),
folgte der technischen Entwicklung der Bildverfahren und arbeitete sich

in die Fotografie ein. Sein Fotogeschäft, zuletzt an der Freien Strasse,
wurde eine Institution in der Stadt. Bernhard Wolfhat sich aufArchitekturfotografie

spezialisiert und machte die Dokumentation des Münsters wie

der Profanbauten und städtischen Strassenzüge zu seinem Anliegen.

Gemsberg 9-11, Wohnhaus und Werkstatt Wolf, Basel 1901.

Staatsarchiv Basel-Stadt, Fotoarchiv Wolf, NEG 2339.



Moses Hauser, "Wechselhändler und Notabler

Moses Hauser (1750-1836), ein wohlhabender «Rentier», erwarb bereits

1805 Wohneigentum in Basel. Seine Haupttätigkeit war das langfristige

Kreditgeschäft mit christlichen und jüdischen Kunden, Grund- wie
Barkredit sowie die Abwicklung von Wechselverkehr. Warenhandel betrieb

er nur nebenbei. Der Durmenacher gehörte zu der kleinen Gruppe der

israelitischen Wahlmänner im Elsass, also den regionalenVertretern in der

jüdischen Verwaltungsbehörde. Er zählte damit zur wirtschaftlich-politischen

Elite, schon bevor er in die Schweiz zog.
Bis auf einige hebräische und deutsche Unterschriften ist sein

Schriftnachlass gering. Nach seinem Tod 1836 in Basel ging seine «Bibliothek»

— es ist unklar, um was für Bücher es sich handelte - an das Rabbinat

von Hégenheim.61 Dieser Punkt seiner Nachlassregelungwar der einfachste

und konnte abgeschlossen werden, bevor die Teilung des Erbes insgesamt

geregelt war. Der Wechselhändler Hauser galt als sehr vermögend und hatte

umfangreiche Legate vorgesehen. Wie sich bei der Erbteilung herausstellte,

waren die Legate nicht einfach zu beziehen, da sein Vermögen vorwiegend

aus Hypotheken, Schuld- und Anteilsscheinen bestand, kein liquides Kapital.

Ein Gutachten für dieTestamentsvollstreckung in Basel beleuchtete die

Vermögensbestände, also vor allem Schuldtitel aus über siebzig Ortschaften

der Umgebung von Basel, überwiegend aus dem Elsass. Die Mehrzahl der

Verschreibungen war bereits durch Anfechtungen, Prozesse oder
Weiterverkauf zu Titeln von zweifelhaftem Wert verfallen. Die Papiere waren also

allein innerhalb eines französischen Obligationenrechtes wertvoll und wurden

daran gemessen, ob sie formal dem Vertragsrecht entsprachen. Das

Gutachten von Alt-Gerichtspräsident Weber ist abschätzig in mehrfachem

Sinn: Nicht nur schätzte er den Wert dieser Erbmasse gering ein, ebenso

die moralische Haltung und das kaufmännische Geschick des verstorbenen

Hauser. Dem Gutachter erschien die Buchhaltung so undurchsichtig und

lückenhaft, dass er vermutete, der Rentier habe selbst den Überblick über

seine rechtsgültigen Titel verloren gehabt.

«Aus der Untersuchung geht deutlich hervor, daß Moses Hauser, der eigentlich keine

Sprache, 'weder reden noch schreiben, recht konnte, seinen eigenen Vermögenszustand

niemal genau gekannt haben mag, und auch nicht 'wissen konnte woran er war mit
seinen Schuldnern, daher er oftmals schon bezahlte Schulden, oder vor joJahren

gänzlich verlohrene Schulden von neuem zur gerichtlichen Betreibung übergab, wobei

er die ergangenen beträchtlichen Kosten an ihn selbsten tragen mußte; - daß er

niemal, wenigstens schon lange nicht mehr, so bemittelt war, als er darfür angesehen

wurde, [...]. »62

Die Einschätzung des Gutachters ist eine aufschlussreiche Quelle, wenn
wir die Vorurteile über Geschäftskultur und diese Form des Kreditgeschäftes

einmal beiseiteschieben. Dass der Jude und Elsässer — beide Zu-

64



Ordnungen nimmt der Gutachter nicht explizit in den Mund - als

Analphabet diskreditiert wird, als Mensch ohne irgendeine «rechte Sprache»,
illustriert zunächst einmal den engen Sprachbegriff des Basler Juristen.
An mehreren Punkten vollzieht der Gutachter aber für uns nach, wie sich

Hauser mit den lateinischen Usancen des obrigkeitlich garantierten
Wechselgeschäftes behalf:

«Moses Hauser luar allerdings ein guter Kund der Hb. Notarien, Advokaten, und

Huissiers [Gerichtsvollzieher], denen ergewöhnlich seine Schriften ohne Empfangsscheine

anvertraute, was einige Huissiers sehr gut zu benützen wußten, indem sie

dasfarHauser eingezogene Geld samt der Schriften behielten, so wie es hauptsächlich

beimJäger in Blotzheim undHanger in Landser der Fall war.

Jäger hatte mehrere Hausersche Schuldtitel in Händen, die ich vor ca. 2Jahren selbst

gesehen habe und aufwelchen er über yoofrs. Geld eingezogen batte, die erfür sich

behielt und dargegen eine ebenso starke Gegenforderung an Hauser machte, die Letzterer

freilich bestritt. Allein,Jäger behielt das Geld samt den Schriften.Jetzt aber hat

mirJäger geantwortet er hätte gar keine Hauserschen Schriften mehr. »63

Dies war, so der Basler Richter, selbst im vorinstitutionellen Kreditgeschäft
ein unübliches Verhalten. Der inzwischen Achtzigjährige hatte auf schriftliche

Absicherungen verzichtet, damit Kontrolle an Dritte übertragen und

Rechtsansprüche verloren. Die mangelhafte lateinische und juristische
Schriftkompetenz machte Hauser in diesem Geschäftsumfeld auf jeden
Fall angreifbar. Wie weit seine Geschäftsbilanz nach sechzig Jahren
Berufstätigkeit von der Bilanzierung seiner Posten bei Geschäftspartnern
abwich, war ihm offenbar nicht mehr bewusst geworden.

Naftali Braunschweig, Woll- und Baumwollwaren en détail

Von einem weiteren Einwanderer der ersten Generation, dem Stoffhändler

Braunschweig an der Hutgasse, liegt ein eigenhändiges Testament vor.64

ZweiJahre vor seinem Tod wollte Naftali Braunschweig (1766-1848) noch
eine Änderung an seinen testamentarischen Verschreibungen vornehmen.
Er hatte zwei behinderte Kinder, die er versorgt wissen wollte. Da den

unverheirateten Töchtern nach seinem Ableben die Ausweisung aus Basel

drohte,wollte er sie nun zusätzlich mit lebenslangem Wohnrecht in einem
Haus im Elsass bedenken.

Er setzte dafür einen deutschen Text unter demTitel «Das ist mein
Testament» auf, der das notarielle Testament in Frankreich ergänzen sollte.

Er schrieb in hebräischen Buchstaben:

«Ich Naftali Brunschweig 86 sechs und achzikJar alt Handlsman in Basel wonhaft

gesunt an Kerber und an Sele mache an mit mein eign Des[t]ement gschriben vun
meinr eigne Hant und befeie das meine lezten Wille sei soi» [Umschrift]65

65



Er beachtete die formalen Anforderungen eines rechtskräftigen Testamentes:

Nicht nur Ort und Zeit der Handlung, auch Absicht und Freiwilligkeit
sind bezeugt. Er bezog sich aufseine bisherigen Anordnungen und änderte

lediglich dasVermächtnis fur seine Tochter. Die Handschrift ist flüssig, die

Orthografie unüblich, eher phonetisch inspiriert. Doch taucht keine jiddische

Vokabel auf. Der gestandene Geschäftsmann,wichtigster Steuerzahler
der jüdischen Gemeinde in Basel, wollte ein rechtskräftiges deutsches
Dokument schreiben, und als solches ist es auch anerkannt worden.

Allerdings musste seine jüdischdeutsche Willenserklärung für das

Erbteilungsverfahren von einem Juden transkribiert werden, wodurch Fehler

entstanden. Das Basler Gericht hatte für die Transkription den Lehrer
des Vereins der Judenmission hinzugezogen, den Konvertiten David He-

mann aus Bayern, der seine Aufgabe tatsächlich unparteiisch und ohne

Kenntnis der lokalen Verhältnisse erledigte. Seine Lesart scheiterte am
«Notariat Girard» in Hégenheim, das er mit «nodrieschiram» transkribierte,

und an Braunschweigs Formulierung, die überlebende Ehefrau zum
«Meister» ihres Besitzes zu machen. Hier versuchte der Sachverständige
eine hebräische Vokabel zu erkennen, die den Sinn entstellte.66 In der
Nachlassakte liegen heute noch jüdischdeutsches Original und deutsche

Umschrift beieinander, so dass wir an diesem Beispiel die Grenzen der

innerjüdischen Verständlichkeit der traditionellen Schreibweise sehen.

Der Sachverständige lebte zwar auch schon seit einigen Jahren in Basel,

konnte die Schrift seines Nachbarn aber nicht flüssig lesen. Insbesondere

neue Fachausdrücke und französische Lexik gaben ihm Rätsel auf, die für
uns mit etwas Einblick in den sozialen Kontext zu lösen sind.

Seinen Kindern hat Naftali Braunschweig eine umfangreiche
Ausbildung zukommen lassen. In der Anfangszeit der jüdischen Zuwanderung
befand sich eine jüdische Privatschule bei ihm im Haus.67 Seinem Enkel

Leopold, dem er das Geschäft übertrug, bereiteten die üblichen Sprachen
und Textgattungen des Geschäftsverkehrs gar keine Probleme mehr. Er
arbeitete schon als «Schreiber» in der Firma, wie der Grossvater im
Testament vermerkte.

Erfolg der Kinder in den allgemeinen Schulen

Dieser Leopold Borach (1820-1865), der mit 26Jahren das Geschäft in Basel

weiterfuhren wollte, erfüllte nicht nur für seinen hebräisch schreibenden

Grossvater alle Erwartungen, er hatte schon die Erwartungen seiner Lehrer

an der Basler Realschule erfüllt, wenn nicht übertroffen: Klassenbester

in Französisch. Er kam mit einer guten Vorbildung von Elsässer Schulen
nach Basel und besuchte hier bis zu seinem 17. Lebensjahr Realschule
und Gymnasium. Erst nach Abschluss der vorletzten Gymnasialklasse
wechselte er in die Lehre bei seinem Grossvater. Ein üblicher Weg für

66



Kaufleute und Bankiers, denn die letzte Gymnasialklasse absolvierten
eigentlich nur noch angehende Akademiker.68 Auch sein Cousin Moritz
belegte als Dreizehnjähriger den vierten Platz in der Gesamtklassifikation
seiner Schulklasse und erhielt in Französisch die Auszeichnung des
Klassenbesten. Die gesamten Klassenwertungen wurden damals zum
Schuljahresende gedruckt, so dass die öffentliche Neugierde lesen konnte, wer
wie abschnitt. Ein dritter Cousin besuchte ebenfalls mit Erfolg die Basler
Realschule Anfang der 1830er.

Die Braunschweig-Enkel waren nicht in Basel aufgewachsen,
sondern als Schulkinder von Colmar und Hégenheim nach Basel gezogen und
lebten als Pensionskinder beim Grossvater und anderen Familien. Die
drei waren kein Sonderfall. Einige Schüler kamen aus dem Aargau oder
Elsass für die Schulausbildung nach Basel und zeigten beste Leistungen
aufden wenigen weiterführenden Schulen der Stadt.Aus dem elsässischen

Einzugsbereich nutzten eher jüdische als christliche Kinder diese Chance.

Für jüdische Kinder war solch ein Bildungsaufenthalt in der Stadt möglich,
bevor ihre Familien Zuzugsgesuche stellen konnten. Zeitweise übertrafen

daher die Anmeldezahlen für höhere Schulen aus den französischen
Dörfern am Oberrhein die der jüdischen Stadtkinder.69

Die einheimischen Familien schätzten die Vorteile einer umfassenden

Schulbildung in Sprachen, Mathematik, Literatur bis Philosophie erst
recht. Eine gesetzliche «Schulpflicht», die im Kanton nach 1838 langsam
realisiert wurde, brauchte es zur Motivation der jüdischen Basler jedenfalls

nicht mehr. Aus der Volkszählung im Jahr zuvor sehen wir, dass diese

kleine Gruppe, selbständige Mittelschicht bis Handelsherren, ihre Kinder
auf die örtlichen Schulen schickte. Die BaslerJuden ermöglichten Buben
wie Mädchen obendrein eine überdurchschnittlich lange Schulzeit, nämlich

auch die oberen, teils privat finanzierten Klassenstufen. In der
weiterführenden Schule paukten alle gemeinsam französische und deutsche
Grammatik und Schönschrift.Viele blieben bis zum 17. Lebensjahr in der
Schule und begannen erst dann eine Berufsausbildung, die Handelslehre
oder das Studium.70

Bereits die Kinder der ersten Einwanderergeneration lernten in
den allgemeinen Volksschulen, damals den evangelischen Pfarrschulen
der Stadtviertel. Die wenigen Aktenhinweise auf jüdische Privatschulen
oder konfessionell getrennten Unterricht in der Mediationszeit verzerren
unseren Eindruck vom Bildungsverhalten, hier kommen Ausnahmen und
Probleme zur Sprache. Das Bildungsverhalten generell war sehr integra-
tiv, das verraten uns die regulären Schülerlisten der allgemeinen Schulen.

Jüdische Privatlehrer unterrichteten in den Randstunden Religionslehre,
Hebräisch, vielleicht jüdische Geschichte, doch nur in Ausnahmefällen
ein komplettes Parallelprogramm zum allgemeinen Unterricht.

In grösseren jüdischen Gemeinden im Elsass oder in Baden sah

die Schulsituation ganz anders aus. Dort bestanden bereits jüdische
Separatschulen, die im frühen 19.Jahrhundert zunächst beibehalten und

67



nach staatlichem Bildungsziel ausgebaut wurden. In elsässischen
Volksschulen durfte neben der Landessprache weiterhin im Dialekt unterrichtet
werden, und in jüdischen Dorfschulen wurde diese Alltagssprache sogar
in Hebräisch geschrieben. Das war eine entscheidende Weichenstellung
für die unterschiedliche Alphabetisierung der jüdischen Kinder zwischen
Basel und dem Sundgau.

Übergangsschrift: Hebräisch für deutsche Texte

Unter jüdischen Baslern benötigte die lateinische Schriftpraxis keinen
Advokaten. Sozusagen alle Familien ermöglichten ab 1800 ihren Kindern
die säkulare Alphabetisierung im ABC. Teilweise mögen sie die Vorteile
im Geschäfts- und Amtsverkehr gespürt haben, teilweise werden sie die

lateinische Alphabetisierung als Fortsetzung des eigenen Bildungsweges
gesehen haben. Insbesondere Frauen kamen mitwenig Schriftpraxis in die
Stadt und wollten diese empfindliche Lücke noch im Erwachsenenalter
schliessen. Aus dem Jahr 1822 ist überliefert, dass eine dreissigjährige Mutter

aus Lörrach bei ihrer christlichen Nachbarin private Schreibstunden

nahm, nämlich die Ehefrau des Maklers und Handlungskommis Simon
Wolf, Schwiegertochter des weiter oben erwähnten Benjamin Wolf. Die
Kosten dieser privaten «Lektionen» kamen bei einer Schuldabrechnung
zwischen den Nachbarsfamilien zufällig in die Gerichtsakten.71

Die Adaption deutscher Schrift- und Buchkultur konnte für die Basler

Kinder so zügig und problemlos erfolgen, weil es sich vornehmlich um
einen Schriftwechsel, nicht um einen Sprachwechsel handelte. An einigen
hier zitierten Alltagstexten in hebräischer Schreibweise konnte man schon

erkennen, dass das Alphabet nicht die Sprache eines Dokuments verrät:

Hebräisch,Jiddisch, Alltagssprache oder deutsche Schriftsprache wurden
mit hebräischem Alphabet geschrieben (und gedruckt). In der Epoche von
1760 bis 1870 schrieben Juden Hochdeutsch in Hebräisch oder Latein, je
nach Können und Umfeld.72 Für dieselbe gesprochene Sprache standen
über einJahrhundert hinweg zwei Schriftsysteme zur Auswahl, eine ausser-

gewöhnliche Digrafie (Abb. 6-9). In dieser Epoche beherrschten manche
beide Schriftformen zur deutschen Sprache, manche nur eine, manche

gar keine. Das Lernen des lateinischen ABC stellte jedenfalls nicht die
kulturelle Tradition in Frage.

In Basel, und das mag im städtischen Alltag kaum aufgefallen sein,
wurden die beiden Schreibweisen des Deutschen lange praktiziert. Im
19. Jahrhundert lernten die Kinder Deutsch in hebräischer Schreibweise
im Religionsunterricht. Bis ungefähr 1850 behielt die Gemeinde die mehrfache

Schriftkultur bei; Kassenbücher, Gemeindeordnungen und Billets
sind von rechts nach links geschrieben. Berühmt geworden ist dieses

«Jüdischdeutsch» als sogenannte Geheimsprache im Geschäftswesen, da

68



JJmfitf JU>tl)ttlung.
Hebung im richtig loutirtcn Siefen.

©tabl-Stall,
Staat-Stabt,
ratben-SRatten,
bebaart-bebam,
ScbooP-Scbofj,
Sobne - Sonn«,
£i>ble-ipoll<,
füllen - füllen /
ûueble-fluette,
Speer«-Sperre,
Stiel-(Ii« /
Äien-Äinn,
Scbroijer-Scbroibet,

labm-Samm,
Saat-fatt,
Staar- (larr,
£afeu - baefen,
Slofe - Stoffe,
Slitëletn-Sîofileilt,
£bür-bürr,
reifen-reifen,
§eer-£err,
reben-retten,
ipm-im,
febief- Schiff,

ftnfm - fantt,
OTafie-SOlaffe,
Scbafe- febaffe,
ipafen- baffen,
Öfen-offen,
SHeid-SJlcig,

£üte- ^ütte,
Äeble-ÄeUe,
S3eet-95ett,

ibn-in-3fmt/
bieten-bitten,
Siebe-Sippe,

Schiefer-Schiffer/ n)icbcr-2Bibber.

Ställe - Stelle,
Stränge-Strenge,
Säle-Seele,
rächen-Stechen,
hätte -ipeUe,
9J?öhre-SOleere,

fptilen-fpielcn,
S5übne-»iene,
prüfe-»riefe,
3üge-Siege,

î.
Säne-^eHe,
fläblen-fleblen,
»ären-S5eeren,
Öele-Slle,
3otte-3elle,
»flrfl-Sirff,
©erücht-Oericht,
Äräge-Äriege,
Stühle-Stiele,
3üget-Siegel,

Siebte Gbtc,
Säbe-3ebe,
Süben-fieben,
Sobne-Scbne,
häfe-hefe,
Äüfie-Äifle,
brütten-»riüen,
fübit-Äien,
$büre-!Ebiere,
Sünfel-®infel.

Scib-fiaib,
heibe-hflibe,
Sile-gule,
Siter-(guter,
nein-neun,

Ii.

mein-SJlimt,
rein - Main,
»eile - »eule,
eier-euer,
leicbter-Seucbter,

Seite-Saite,
SSkife-SSJaife,
Äeil-Äeule,
gciet-Jeuer,
ieig-3eug,

l.

[17] Richtige Aussprache
In einem Deutsch-Lesebuch von 1842 ist demTraining der Aussprache eine

eigene Abteilung mit Ubetexten gewidmet. Feine Unterschiede in der

Vokalformung und -länge sollten im «Syllabieren und Lautieren» erlernt werden.

Die gewählten Wortpaare der Übung untermauerten die Idee, dass

die Orthografie des Deutschen den Nuancen der Aussprache konsequent
entspräche, zum Beispiel das Dehnungs-h bei langem Vokal. Damit erbrachte

der Didaktiker Fäsch, selbst Lehrer an einer Basler Schule, neben der

Aufmerksamkeit für «richtige» Lautbildung auch gleich den Beweis für die

Stringenz der deutschen Schreibkonvention.

Friedrich Fäsch, Erstes Lesebuch für Kinder von S bis 7 Jahren nach der Schreiblesemethode,

Basel 1842.

Universitätsbibliothek Basel.



die Familie Rothschild lange die hebräische Kursive im internationalen
Briefverkehr benutzte.73 Sicherlich konnte so eine gewisse Personalisierung

und End-to-End-Verschlüsselung im Postverkehr (wenn auch nicht
gegenüber Glaubensgenossen) erreicht werden. Doch sozialgeschichtlich
ist die Beibehaltung der hebräischen Schreibweise weniger als

Verschlüsselungstechnik denn als Integration zu sehen. In privaten Korrespondenzen
im Oberrheingebiet und in einerAuswertung eines Hohenemser Korpus74

zeigt sich, dass insbesondere mit Rücksicht auf ältere Generationen und

bildungsferne Schichten hebräisch geschrieben wurde. Für den Gruss an
die Schwiegereltern-in-spe wechselte der Basler Kaufmann von Französisch

aufJüdischdeutsch (Abb. 7). Solange die letzte Generation ohne
lateinische Alphabetisierung noch aktiv war, konnte mit Jüdischdeutsch in
der Korrespondenz über generationelle, nationale und soziale Grenzen

hinweg fast nichts schiefgehen.75

Selbstverständlich erhielt sich die doppelte Schreibweise des Deutschen

nicht von selbst, sondern musste trainiert werden. Im Basler
Jüdischen Museum ist noch aus dem Jahr 1912 eine Schülerübung aus dem

jüdischen Religionsunterricht bei Dr. Leopold Hausmann erhalten:
standarddeutsche Erzählungen in jüdischdeutscher Orthografie und Schönschrift

(Abb. 9).76 Ob es Zufall ist, dass hier nur Hausaufgaben von Mädchen
erhalten sind? Die jüdischdeutsche Schreibweise hatte als Alltagsschrift
für populäre Drucke und profane Angelegenheiten schon immer das Label
«Weiberdeutsch» gehabt. Einstmals eine Ausrede, um für das sogenannt
ungebildete Geschlechtvon der biblischen Sprache abzuweichen,wurde zu
Anfang des 20.Jahrhunderts das funktionslos gewordene «Weiberdeutsch»

vor allem Frauen unterrichtet. Eine jüdischdeutsche Presse oder
Buchkultur gab es nicht mehr, lediglich in Familienkorrespondenz kam die
Schriftvariante des Deutschen noch vor. Den Mädchen wurde also mit
dieser Schreibübung vor allem Traditionspflege zugewiesen.

70



26 Ernst Hinrichs, «Alphabetisierung. Lesen und Schreiben», in: Macht des Wissens

(Köln 2004).
27 Robert Bonfil, «Das Lesen in den jüdischen Gemeinden Westeuropas im Mittelalter»,

in: Die Welt des Lesens (Frankfurt a.M. 1999).
28 Alfred Messerli, Lesen und Schreiben 1700 bis 1900 (Tübingen 2002), S. 4 ff. zu dem

Begriff«Literacy».
29 Zum Indikator «Unterschrift» siehe Etienne François, «Alphabetisierung und Lese¬

fähigkeit in Frankreich und Deutschland um 1800», in: Deutschland und Frankreich
im Zeitalter der Französischen Revolution (Frankfurt a.M. 1989).

30 Reiner Prass, «Das Kreuz mit den Unterschriften. Von der Alphabetisierung zur
Schriftkultur», Historische Anthropologie 9/3 (2001), S. 384-404.

31 «Unterschrift! eines Wechsels», in: Johann Heinrich Zedier (Hg.), Grosses vollstän¬

diges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und Künste, Bd. 49 (Halle 1746).

32 ADHR, 5 E 207, État civil: Hégenheim, online unter www.archives.haut-rhin.fr.
33 Décret impérial du 20 juillet 1808 concernant les Juifs qui n'ont pas de nom de fa¬

mille et de prénom fixes.
34 Paula Hyman, The emancipation of the Jews ofAlsace (New Haven 1991), S. 99 und

S. 179.

35 Für Hégenheim: ADHR, 5 E 207/19, État civil: Hégenheim, Registre des noms des

juifs 1808-1811.
36 Hyman, S. 65 f. und S. 108 f.

37 Prass, S. 402.

38 StABS, Kirchenakten Q_l, Staatskanzlei Basel, 19. Okt. 1818. Auch hier unterschrei¬
ben nicht alle Basler immatrikulierten Juden.

39 StABS, Kirchenakten Q_l, Bericht der Gemeinde Liestal an das französische Konsu¬

lat, 22. Okt 1818.

40 Zum Beispiel die Protestschreiben aus den sundgauischen Dörfern anlässlich der

Umfrage des Zentralkonsistoriums 1846: Protestschreiben aus Oberhagenthal mit
15 Unterschriften: meist hebräisch, LBI N.Y., fol. 203; Protestschreiben aus Nieder-
hagenthal mit 51 Unterschriften: mehrheitlich deutsche und hebräische, wenig
französische Schrift, LBI N.Y., fol. 198.

41 Caroline Braunschweig, geb. Hirz (1827-1897) von Wintzenheim.
42 Familienarchiv Bloch Nelken, Basel, Caroline Hirtz an Jacques Braunschweig, Wint¬

zenheim 6. Jan. 1850.

43 StABS, Gerichtsarchiv Protokolle A 225, Kläger Joseph Levy von Hagenthal (alter¬
nativ: von Hegenheim) gegen Peter Socin bzw. Jungfrau Ursula (Anna Maria) So-

cin (5.Aug. 1801, 19.Aug. 1801, 21.Okt. 1801, 11.Nov. 1801 und 27.Jan. 1802) und
StABS, Gerichtsarchiv Ergänzungsprotokolle Aa, 11. Nov. 1801. Ähnlich gelagerte
Fälle häufen sich in diesen Jahren, s.a. StABS Gerichtsarchiv A 223-226, Gregorius
Schuler Ochsenwirt gegen Samuel Levy von Hägenheim, 1799-1802.

44 StABS, Gerichtsarchiv Ergänzungsprotokolle Aa, 11. Nov. 1801, fol. 107-117, Verteidi¬

gung von Vertreter Weiss für Erben Socin.
45 Zedier, Grosses vollständiges Universal-Lexicon aller Wissenschaften und Künste, 49,

«Unterschrifft eines Wechsels», Sp. 2200.

46 SWA HS 119, Journal von Familie Wolf, fol. 1.

47 «Neue Stättigkeit und Schutzordnung der Judenschaft zu Frankfurt am Main» (1808)
§ 27 verlangte ein Schulzeugnis über gute Fortschritte im Deutschen zur Ehefähigkeit.

48 Bennewitz (2008), S. 42.

49 Sammlung der Gesetze und Beschlüsse wie auch der Polizei-Verordnungen des Kan¬

tons Basel (Basel 1806). (S G B), Verordnung wegen den Juden, 27. Sept. 1809.

50 StABS, Kirchenakten Q_l, Verzeichnis der in der Stadt Basel niedergelassenen Fran¬

zösischen Juden nebst der Art ihres Handels und Gewerbs, 1809 mit Nachträgen bis
1815 und StABS, Protokolle E 7.4, Feb. bis Mai 1815.

51 StABS, Kirchenakten Q__l, Gutachten Brodbeck u. Gänner zur Buchführung von Sa¬

muel Wahr [korrekt: Samuel Wahl], 25. Juni 1815. Wahl war wie Samuel Dreyfus und
weitere von der städtischen Polizei wegen Nachlässigkeit in der Buchführung gestraft
worden, vgl. StABS Protokolle E 7.4, 18. u. 28. April 1815. Beide Geschäftsmänner

erklärten, dass sie persönlich die Bücher «nicht schreiben» könnten.

71



52 Vgl. Asriel Schochat, Der Ursprung der jüdischen Aufklärung in Deutschland (Frank¬

furt a.M. 2000), S. 104 ff.

53 Judenhandel, 13. Mai 1797, Art. 5, in: Johann Schnell, Rechtsquellen von Basel, Bd. 1,

Basel 1856, Nr. 594; Basel. SGB, 23.Juli 1803 Dekret wegen dem Hausieren der Krämer

und Juden.
54 StABS, Gerichtsarchiv A 224, Citationsbegehren von Jacob Uhlmann, Hagenthal,

l.Okt. 1800.

55 Der BerufvonJacob Uhlmann und dass er den Schreiber in derJudengasse von Dijon
suchte, lassen eine jüdische Herkunft vermuten.

56 JMS 1541, Geschäftsschein von Moses Maus, Basel 1804; StABS, Niederlassung P 1 M,
Moses Maus an Verwaltungskammer Basel, 26. Dez. 1800.

57 Vgl. Bennewitz (2008), S. 89-96.
58 StABS, Niederlassung P 1 L, 29.Januar 1800 und weitere.

59 StABS, Weinakten S 1, Levi an Stadtrat, 6.Juli 1803: lateinische Buchstaben mit
Vorzeichnung; ebd. Levi an Stadtpräsident, 21. Okt. 1803: deutsche Unterschrift mit
Vorzeichnung.

60 StABS, Weinakten S 1, Levi an Stadtrat, 11. Mai 1804.

61 StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1836: Nr. 186, Moses Hauser von Durmenach, Actum
29. März 1837. Vgl. Bennewitz (2008), S. 209-216.

62 StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1836: Nr. 186, Bericht von Alt-Gerichtspräsident Weber

an Gerichtsämter der Stadt Basel, 19. Juni 1837.

63 Ebd.
64 StABS, Gerichtsarchiv PP1, 1848: Nr. 167, Braunschweig, Nephtalie von Hegenheim,

Testament von N.Braunschweig 8.Dez. 1846, Basel (Jüdischdeutsche Schrift und
deutsche Transkription von Hemann).

65 Ebd., Transkription S. B.

66 Hemann las, die Ehefrau solle «mschuter» über Besitz sein. Da diese Ableitung von
star [Vertrag] sonst nicht belegt noch grammatikalisch sinnvoll ist, ist die Lesung
«Meister» wahrscheinlicher, die der Testamentar im selben Schriftstück in Bezug
auf den anderen Haupterben verwendet. An der ersten Textstelle sind lediglich die

Vokalzeichen für den Diphtong ei beim Wiederansetzen der Feder überschrieben
worden.

67 Bennewitz (2008), S. 362.

68 Gymnasium Promotions-Reden, Basel Bd. 1, 1817—1827. StABS, Verwaltungsdruck¬
sachen, A 211, «Collocation der Schüler des Gymnasii / Gymnasiums» (Basel 1817 ff).

69 Zum Beispiel von 1825 bis 1838, s. Bennewitz (2008), S. 374.

70 Vgl. eine detaillierte Darstellung zu Basler Schulpolitik, Ausdifferenzierung der Bil¬

dungsinstitute und jüdischem Bildungsverhalten in Bennewitz (2008), S. 359-384.
71 StABS, Gerichtsarchiv Ab, Simon Wolf gegen Isak Roth Ehefrau, 27. u. 29. Nov. 1822.

72 Lowenstein prägte hierfür die Bezeichnung «Deutsch in hebräischen Lettern», Ste¬

ven M. Lowenstein, «The Yiddish written word in nineteenth-century Germany», Leo
Baeck Institute Year Book XXIV (1979).

73 Die Privat- und Geschäftskorrespondenz der Bankiersfamilie liegt heute im Roth¬

schild-Archiv in London. Vgl. Jutta Schumacher, «Deutsch in hebräischen Buchstaben

als Korrespondenzsprache der Familie Rothschild im 19. Jahrhundert», Judaica
64/1 (2008).

74 Eva Grabherr, «Multilingualism Among the Jews of Hohenems», Studia Rosentha-

liana 36 (2002) sowie Eva Grabherr, Letters to Hohenems (Diss. University ofLondon
2002). Grabherr hat anhand einer Familienkorrespondenz die Verwendung der
hebräischen Handschrift als kulturelles Widerstandsphänomen, als «inner-jewishness»,

interpretiert. In diesem Textkorpus aus dem Vorarlberg sind Geschäftsbriefe eher
lateinisch, private Briefe eher jüdischdeutsch abgefasst.

75 Vgl.JMS 758, Geschäfts-Briefwechsel von 1836.

76 JMS 1468 und StABS IGB-REG, O 13 Religionsschule, 1907 ff.

72







Jüdischdeutsche Bücher aus Basel

Anfang des 19. Jahrhunderts erschienen bei der Druckerei Haas auf dem

Kohlenberg einige jüdische Bücher und Gelegenheitsdrucke. Die Drucke
bilden kein einheitlichesVerlagsprogramm. Gebetbücher und traditionelle
Handbücher zum Schächten stehen neben Bibel-Übersetzungen der
Berliner Aufklärer, einer Pessach-Haggada und moralischer Literatur. Fast

alles sind Klassiker beziehungsweise Nachdrucke, also aufden ersten Blick
nichts Besonderes für eine Stadt des Buchdrucks und der Judaica. Für
die jüdische Literaturgeschichte ist der Druckort Basel mit ganz anderen

Meilensteinen verbunden: der Talmudausgabe bei Ambrosius Frohen

(1578) oder einer altjiddischen Legendensammlung, die hier 1602 erstmals

kompiliert wurde und eine literarische Gattung begründete.77
Das Projekt des Verlags Haas aus der Anfangszeit der jüdischen

Gemeinde ist kultur- und mediengeschichtlich eine höchst spannende

Angelegenheit. Nicht der Text, sondern die Machart, nicht die Singularität,
sondern die Mehrdeutigkeit der Bücher sind faszinierend. Die Verleger
arbeiteten an der visuellen Gestaltung und einer verbesserten Rechtschreibung

der Texte. Die sprachlichen und ästhetischen Ansprüche einer
jüdischen Regionalelite trafen dabei - mehr oder minder zufällig - auf einen

experimentierfreudigen Handwerker und Unternehmer. Die gegenseitige

Bedingtheit, nicht nur von «the media» und «the message», sondern
auch von Angebot und Absatz möchte ich an dieser Epoche des Basler

Buchdrucks schildern. Wir bekommen einen Einblick in die Werkstatt des

Buchmarktes und einen Einblick in die verästelten Prozesse sogenannter
Modernisierung, nun nicht mehr aufder Ebene der individuellen
Alphabetisierung, sondern auf der Ebene der grafischen Normsetzung. In einer

Vignette aufdem Innenumschlag der Basler Pessach-Liturgie (1816) heisst es:

«Diese Seder-IIaggada ist zwar nur einfach ohne Pirusch [Kommentar], allein die

daraufverwendete Sorgfalt, Korrektheit, und durchaus mit großen Buchstaben

gedruckt, auch mit einer Menge passender Bildern geziert, verschaffen dieser Ausgabe

gewiß den Vorzug.» [Umschrift]78

Zugegeben, der Basler Innovationsvorschlag fand nicht genügend Publikum

und verlief im Sande einer stärkeren Bewegung. Denn die Spezialität

von Haas und seinem jüdischen Partner Coschelsberg, deutsche Übersetzungen

in hebräischen Lettern, konnte sich langfristig nicht durchsetzen.
Die jüdische Publizistik wechselte zur selben Zeit für hochdeutsche Texte

75



zu lateinischen Typen und öffnete damit die exklusiv jüdische Lesehalle.

Haas und Coschelsberg hatten sich auf die Vervollkommnung einer
auslaufenden Buchgattung kapriziert. Wer sich nur für Erfolgsgeschichten
interessiert, kann dieses Kapitel daher überschlagen.

Wer sich fragt, wieVereinheitlichungsprozesse ablaufen,weshalb ein
Standard nicht von einer Elite erfunden und durchgesetzt wird und wie
viele Anläufe zu sogenannten Standardsprachen in Vergessenheit geraten,
findet hier ein Beispiel (Abb. 20).79

«Wer aufdiese Bibelpränumerieren, oder Pränumerationen sammeln •will, wendet

sichgefälligst, infrankiertenBriefen, an Herren Schlomo Koschelsberg, Handels-Mann

in Basel. Oder an den Buch-Drucker und Verleger Wilhelm Haas» [Umschrift]80

Der christliche Schriftgiesser Haas arbeitete mit elsässischen Gelehrten
und Kaufleuten zusammen. Manchmal übernahm sogar das israelitische
Konsistorium in Strasbourg direkt die Druckkosten. Aber nicht alle

Haas-Ausgaben wurden von Juden und fürJuden betreut. Auch das Basler

christliche Missionswerk arbeitete mit Deutsch in hebräischen Buchstaben

und liess bei Haas drucken. Wir lernen also Produkte der Spätaufklärung

kennen, die für sich Muster an Eindeutigkeit und Klarheit sein

sollen. Sie kommen aber bereits als Kippbild daher, denn es wurde nicht
immer klar, wer für wen schrieb, wer mit wessen Zeichen operierte. Die
postmoderne Terminologie hat dafür den Begriffder Hybridität eingeführt.
Ich möchte hier nur daraufhinweisen, dass solche Unschärfen und neuen
Mischformen eine allgemeine und keineswegs destruktive Erscheinung im
historischen wie aktuellen Kulturkontakt sind.81

Die neue Literatur der jüdischen Aufklärung

Bevor wir das publizistische Experiment in Basel anschauen, möchte ich
eine kurze Orientierung zur Aufklärungsbewegung im westeuropäischen
Judentum vorausschicken.

Der prominenteste Vertreter der «Haskala» (hebräisch für Aufklärung)

lebte in Preussen: Moses Mendelssohn (Dessau 1729 — Berlin 1786).

Von Beruf Kaufmann und im Seidengeschäft sicherlich ein Konkurrent
der Basler Seidenfabrikanten, beschäftigte sich der Berliner nebenbei mit
Philosophie, Religion, Naturwissenschaft und politischen Tagesfragen.
Er publizierte als philosophischer Schriftsteller, intervenierte mit
staatsrechtlichen Essays und kommentierte kanonische Werke jüdischer Lehre
und Praxis in rabbinischer Tradition. Ein Universalgenie.

In der deutschen Literaturgeschichte figurierte er lange nur im
Schattenriss: Er sei für Gotthold Ephraim Lessing das reale Vorbild zum
Nathan dem Weisen gewesen, also ein Schlichter im Wettstreit der Reli-

76



gionen und Inbegriffeiner ausgleichenden humanitären Aufklärung. Moses

Mendelssohn hat aber selbst zur Literaturgeschiehte beigetragen, indem

er eine deutsche Übersetzung der Psalmen und der Fünf Bücher Mose
erarbeitete (1780-1783). Inzwischen ist seine eminente Bedeutung für die

jüdische Religions- und Kulturgeschichte auch in Gesamtdarstellungen der

europäischenAufklärung festgehalten. Der jüdische Denker behandelte die

grossen Fragen der Aufklärung, das Gegenspiel von Religion und Vernunft,
den Abgleich von Religionspraxis einer Gemeinschaft und Aufgaben in
einer multikonfessionellen Gesellschaft.

In unserem Zusammenhang ist entscheidend, dass er innerjüdische

Fragen in deutscher Sprache behandelte und damit die weltliche
Sprache als jüdische Sprache adelte. Er war damit nicht der einzige und
erste Vertreter der jüdischen Aufklärung:82 Weitere Wegmarken sind die

Gründung der jüdischen Freischule in Berlin imJahr 1778, für die das erste
deutsche Unterrichtsbuch konzipiert wurde,83 oder die Einführung des

zweisprachigen Gebetbuchs für den Hamburger Tempel im Jahr 1819.84

Die Berliner Bibel, an der Moses Mendelssohn als Übersetzer,

Kommentator und Herausgeber mitwirkte, dient heute als Orientierungspunkt
für die Sprachgeschichte. Der Beginn des deutschsprachigen Judentums
wird häufig an diesem Gemeinschaftswerk festgemacht. In einer konservativen

oder zionistisch orientierten Geschichtsschreibung gilt Mendelssohns

Tora-Übersetzung, also der Fünf Bücher Mose, sogar als Verstoss

gegen die Tradition, da er die Umgangssprache Deutsch zur jüdischen
Religionssprache erhob.

Es ist richtig, dass Deutsch die jiddische Sondersprache im
deutschsprachigen Raum hundertJahre nach Mendelssohns Tod vollständig abgelöst

hatte, als Umgangssprache und als Schriftsprache. Nur die einsetzende

Zuwanderung aus Osteuropa und damit eine andere Form des Jiddischen,
die Alltagssprache Ostjiddisch aus slawischen Gegenden, brachte die
jüdische Sondersprache wieder in deutsche oder Schweizer Städte. Auch in

Liturgie und Theologie, für Wissenschaft und Dichtung hatte in unserer

Region Deutsch das Hebräische weitgehend abgelöst.
Sofern man die Berliner Haskala als Bruch mit derTradition gleichsetzen

möchte - eine Einschätzung, die sich vor allem aus den

epochenübergreifenden Werken des Historikers Jacob Katz (1904—1998) ergibt —,

steht die Sprachpolitik der Berliner am Anfang eines gewaltigen

Veränderungsprozesses.Je mehr wir jedoch die voremanzipatorische Entwicklung
einer ökonomischen und wissenschaftlichen Elite berücksichtigen, desto

mehr rückt die jüdische Sprachenvielfalt vor 1770 in das Blickfeld. Dieser

Weg wird in der jüdischen Geistesgeschichte nun seit ungefähr fünfzig
Jahren verfolgt und verdrängt langsam das konfrontative und zionistisch

geprägte Geschichtsbild der Post-Holocaust-Periode.85

Juden beherrschten danach bereits im 18. Jahrhundert die deutsche,
französische oder holländische Sprache, was ihnen einen wirtschaftlichen
und kulturellen Austausch mit der nicht-jüdischen Umwelt ermöglichte.

77



Weltliche Bildung gehörte genauso wie Mehrsprachigkeit bereits im
18. Jahrhundert zu den jüdischen Bildungszielen. Die erste Gruppe
jüdischer Zeitungsleser, die sich mit Geburts- und Todesanzeigen in der

deutschsprachigen Öffentlichkeit meldeten, waren vielleicht die

Abonnenten des preussischen Intelligenzblattes um 1727, also zum Zeitpunkt
der Geburt Mendelssohns.86 Auch die bereits erwähnte Spracherziehung
der staatlichen Emanzipationspolitik in Österreich und in den deutschen

Staaten fallt in die Lebenszeitvon Moses Mendelssohn. Ein innerjüdischer
Umbewertungsprozess der Sprachen ist daher von ausserjüdischen

Überlegungen zur gesellschaftlichen Funktion von Sprachen nicht zu trennen.
Aber gerade diese ethnische Trennlinie zwischen Gesellschaften sollte

im Ideal der Aufklärung nicht mehr alle Lebensbereiche durchziehen.

Mendelssohn sprach und dachte als Kind seiner Zeit und arbeitete im
Verbund mit anderen jüdischen Philosophen und Pädagogen. Diese Elite
konnte keineswegs eine neue Gemeinschaftssprache erzwingen, sondern

war ihrerseits aufverständige Leser angewiesen.

Der jüdischdeutsche Pentateuch von Mendelssohn

Das harte Kriterium der Sprache verliert zudem an Kontur, wenn wir das

Etikett «deutsche Bibelübersetzung» bei Moses Mendelssohn vorsichtig
ablösen. Erstens kommt darunter eine eigenwillige Buchform zum
Vorschein, die wir zunächst einmal nicht als «deutsche» Publikation
katalogisieren würden: Der Form nach ist es ein sehr traditionelles hebräisches

Buch. Zweitens ist eine deutsche Sprachfassung der jüdischen Bibel keine

ganz neue Idee. Es existierten schon Vorläufer einer Bibel für Juden in
Alltagssprache.

Zunächst einmal zu Aufbau und Zeichensatz dieser deutschen Bibel

von Mendelssohn: Die Übersetzung des Aufklärers kam als ausgesprochen

jüdisches Buch zur Welt.87 Obwohl in deutscher Sprache, könnten die

wenigsten von uns diese Fassung der Schöpfungsgeschichte lesen, denn
das gesamte Buch ist in hebräischer Schrift gesetzt (vgl. Abb. 5).88 Ein
hebräischsprachiges Vorwort von Mendelssohn leitet die Ausgabe ein. Die

Bibelübersetzung findet sich dann lediglich als Begleittext zum hebräischen

Original unterweiteren hebräischen Kommentaren zeitgenössischer
Gelehrter. Auch der mittelalterliche Standard-Kommentar von Schlomo
ben Jizchak (genannt Raschi, 1040—1105) wird zu jedem Vers zitiert.
Mendelssohn kommentiert dann wiederum die Gedanken dieses prägenden
Gelehrten aus Worms auf jeder Buchseite.

Das Layout hält also das klassische Format einer rabbinischen

Kommentarsammlung ein, die jeweils eine Partitur der Lehrmeinungen
mehrerer Generationen zum Studium ausbreitet. Mendelssohn und
Kollegen edierten so die gesamte jüdische Bibel. Diese neue Edition konnte

78



nur fur jüdische Leser und wenige christliche Theologen bestimmt sein.

Andere hätten schon Schwierigkeiten gehabt, die wenigen Zeilen hebräischer

Quadratschrift mit deutschem Wortlaut ausfindig zu machen.

Bibelübersetzung in weltliche Sprachen

Ist der formale Auftritt also eher traditionell, inwiefern ist dann die Sprachwahl

revolutionär? Die binnenjüdische SpracheJiddisch, die zunächst der

heiligen Schriftsprache Hebräisch untergeordnet war, erschien im 17. und
18. Jahrhundert in mehreren Lebensbereichen auch als Literatursprache.
Religiöse Werke sowie weltliche Dichtung erhielten eine jiddische
Übersetzung, und neue Abhandlungen erschienen nun exklusiv in der jüdischen
Umgangssprache.89 Nils Römer stellt eine kontinuierliche Aufwertung des

jiddischen Dialekts zu einer jüdischen Literatursprache fest, die die
exklusive Rolle des Hebräischen unterlief.90

Wann genau diese Sprache als allgemeines Deutsch im Sinne der
regionalen Umgebungssprache verstanden wurde oder wie lange sie noch
einen eigenen Dialekt der jüdischen Bevölkerung abbilden sollte, ist

dagegen schwer zu bestimmen.91 Die historischen Sprachbezeichnungen in
hebräischer Schrift helfen dabei kaum weiter. Zum Beispiel ist das Adjektiv
«jiddisch» in dieser Schreibweise ununterscheidbar von «jüdisch», denn
im hebräischen Zeichensatz stand der identische Buchstabe für die Laute
i und ü.

Einen Anhaltspunkt für ein neues Sprachbewusstsein der
Übersetzer erhalten wir, wenn eine ältere jiddische Fassung beibehalten und
daneben eine neue Variante des Standarddeutschen gesetzt wurde. Zum
Beispiel erschienen 1765 die «Herzenspflichten» des andalusischen Autors
Bachia Ihn Paquda in einer dreisprachigen Fassung. Das arabische Original
aus dem 11. Jahrhundert konnte der Leser nun aufHebräischJiddisch und
Deutsch vergleichen. Hierzu hatte Moses Steinhard das mittelalterliche
Werk der Ethik in «unsre deutsche Muttersprach», so schrieb er im
Vorwort, neu übertragen. Diese Muttersprache des Fürther Rabbinersohns
klassifizieren wir heute in Wortwahl und Stil als Hochdeutsch.92

Bereits bevor die Berliner Maskilim (hebräisch für Aufklärer)
zwischen 1780 und 1783 den Pentateuch, Propheten und Schriften in Deutsch

herausbrachten, hatten sich andere Autoren in der Tradition der
Volksbibeln an die Arbeit gemacht, den heiligen Text in eine weltliche
Hochsprache zu bringen.

Mediengeschichtlich übernahmen solche mehrsprachigen Ausgaben
die Aufgabe, den heiligenText, nämlich die schriftliche Offenbarung Gottes,
in geläufigen Worten zu vermitteln. Schon hundertJahre vor Mendelssohn
wurden in Amsterdam zwei Bibelübersetzungen angefertigt, die sogar
losgelöst vom hebräischen Urtext vertrieben wurden. Zwei Autoren, Josel

79



von Witzenhausen und Jekutiel Blitz, wetteiferten mit ihren parallelen
Bibelübersetzungen nicht einfach um die beste Alltagssprache, sondern

arbeiteten für das Ziel, mit einer artifiziellen Sprache, der «laschon asch-

kenas» (Sprache Deutsch), die Judenheit von Amsterdam bis Wilna zu
verbinden. Marion Aptroot hat die beiden Amsterdamer Bibelübersetzungen
mit jiddischen und christlichen Vorlagen sprachsystematisch verglichen
und festgestellt, dass sich beide vor allem am Luthertext und der Staten-

vertaling, der ersten offiziellen niederländischen Bibelübertragung,
orientierten. Blitz entfernte sich dabei so weit von den bekannten jiddischen
Bibelfassungen, dass sein Text von ungebildeten jüdischen Zeitgenossen
im Königreich Polen nicht mehr verstanden werden konnte.93

Heute betont man diesen Vorlaufzur Berliner Aufklärungsliteratur
und zur Handhabung des Hochdeutschen um 1780, nachdem lange Zeit die

revolutionäre Tat Mendelssohns herausgestrichen worden war, zum Nutzen

oder zumVerderben desJudentums - je nach Ideologie. Zum einen war
also Schriftdeutsch für gebildete Juden längst keine Fremdsprache mehr,
und zum anderen waren schon vorher Gelehrte und Verleger angetreten,
um dem Lesepublikum mustergültige Fassungen in der Landessprache
anzubieten. Die Sprachentwicklung der jüdischen Bevölkerungsgruppen

zur allgemeinen Kontaktsprache wird in dieser soziolinguistischen
Perspektive eingängiger, dann «hat die jiddische Sprache nicht nur als

Schriftsprache im 17. und 18. Jahrhundert kontinuierlich an Bedeutung

gewonnen, sondern gleichzeitig auch eine langsame Angleichung an das

zeitgenössische Deutsch vollzogen. Vor diesem Hintergrund erscheint
Mendelssohns Bibelübersetzung als Teil eines Entwicklungsstranges und
nicht als radikaler Neubeginn.»94

Die "Wahl des Zeichensatzes: Hebräisch oder Latein

Im Gegensatz zur Sprache bietet das Schriftzeichen ein härteres, ein
binäres Kriterium. Der Wechsel des Alphabets von Hebräisch zu Latein (für
Deutsch) ist schnell erkennbar und durchschlagend: Die Leserichtung
ändert auf links nach rechts, der Buchrücken wandert aufdie andere Seite.

Ein frommer Mensch legt ein heiliges Buch, zum Beispiel ein Gebetbuch,
nicht verkehrt herum aufdenTisch, das ist ein Sakrileg. Wo ist aber hinten
und vorne bei einem Buch mit zwei Leserichtungen? Der Wechsel des

Alphabets kann also die Form und die Handhabung des Buches verändern.

Private, sogar wissenschaftliche Bibliotheken sind häufig auf eine

Schrifttype beschränkt, denn selbst Fachleute und Kataloge, selbst digitale
Systeme scheitern an der Grenzüberschreitung zwischen zwei Schrifträumen.

Neben den technischen Hürden, die sich mit Training und Ehrgeiz
bewältigen lassen, trennen kulturelle und ökonomische Hürden verschiedene

Schrifträume.

80



Wilhelm Haas (1766-1838)
An der Leonhardstrasse 1 lag das Anwesen der Firma Haas. Wilhelm Haas

Sohn übernahm nach der Französischen Revolution die Leitung des

Unternehmens, da sein Vater mit politischen Aufgaben absorbiert war.

Erfolgreich kombinierte Haas die Schriftgiesserei mit Druck- und Verlagsarbeit.

Mit den Schriftsätzen für den Bleisatz lateinischer, griechischer,
kyrillischer oder hebräischer Schriften belieferte er Schweizer und
ausländische Druckereien. Wie sein Vater ein aktiver Hauptmann, Grossrat

und schliesslich Basler Stadtrat, zog er sich schon 1830 aus dem Geschäft

zurück. Seine Söhne verkauften die Firma. Weltruhm erlangte der Name
Haas'sche Schriftgiesserei erst in den 1950er Jahren mit der Schrift
Helvetica der Nachfolgefirma in Münchenstein.

Wilhelm Haas-Decker, Ölporträt von unbekannt, um 1820.

Museum Basler Papiermühle, Schweizerisches Museum für Papier, Schrift und Druck.
Archiv der Haas'sehen Schriftgiesserei A. G., Münchenstein.



Über den Wechsel zur «deutschen» Schrift — so der Wortgebrauch im

19.Jahrhundert — haben die jüdischen Aufklärer viel debattiert, weniger
in philosophischen Abhandlungen, dafür aber inVerhandlungen mit dem

Verleger. Würde ein äusserlich deutsches Büchlein von den jüdischen
Lesern bestellt? Könnte die Einbusse an jüdischem Publikum, das hebräische

Typen gewohnt war, mit Interesse von nichtjüdischer Seite wettgemacht
werden? Sollte man sein bürgerliches und religiöses Selbstverständnis auch

in der Medienwelt der Mehrheitsgesellschaft präsentieren, sich in diese

Öffentlichkeit einschreiben, oder sollte man radikale Ansichten lieber in
traditionellem Gewand kleiden, um möglichst viele Glaubensgenossen zu
erreichen? Die Frage des medialen Echoraums, die wir heute als

Kommunikationsproblem im Web 2.0 diskutieren, stellte sich hier aufkleiner Skala

für die jüdischen Publizisten im westlichen Europa. Der Inhalt konnte sich

von der Form lösen, aber die Form lenkte die Rezeption.95

Ab 1780 experimentierten politisch wie religiös orientierte Publizisten

in Europa mit allen drei Schriftsprachen: Hebräisch, Deutsch in
Hebräisch und der Landessprache. Streitschriften, Gutachten und aktuelle

Nachrichten wurden je nach gewünschtemVerbreitungsgrad anders gesetzt.
Im lothringischen Metz erschien während der Französischen Revolution
eine deutsche Zeitung in hebräischem Satz. DerJournalist Abraham Spire
berichtete in dieser Form wöchentlich aus der Pariser Nationalversammlung
für die jüdische Öffentlichkeitvon Lothringen und Elsass.96 Eine eher elitäre

Zeitschrift der jüdischen Dichter und Denker, «Ha-Me'assef» (1783-1811),

sollte dagegen das Hebräische in der jüdischen Publizistik stärken.Jedoch
erschienen auch hier Beiträge und Beilagen in den anderen Schriftsprachen.
In Dessau, dem Geburtsort von Mendelssohn, legte der Pädagoge David
Fränkel eine vollständig deutsche «Zeitschrift zur Beförderung der Kultur
und Humanität unter der jüdischen Nation» auf, «Sulamith» (1806-1843).

Die Pädagogen zogen nach und entwickelten Lesebücher in allen drei

Schriftsprachen für die Jugend und alle Lernbegierigen.97

Die biblischen Psalmen als deutscher Lyrikband

Moses Mendelssohn hat zu dieser Entwicklung einen ganz entscheidenden

Beitrag geleistet, indem er die biblischen Psalmen nicht nur in deutscher

Sprache, sondern als deutsches Buch veröffentlichte (1783). Er war zu
diesem Zeitpunkt schon in deutschen Medien aufgetreten, als Naturgelehrter,
Politiker, Literaturkritiker und Dichter. Aber eine deutsche Übertragung
der hebräischen Psalmen wie ein neues Werk der Dichtkunst zu drucken,

war eine kleine Revolution. Er wählte sogar das Papier und die Drucktype

nach dem Vorbild einer zeitgenössischen Lyrik-Anthologie aus. In
ästhetischer wie sinnlicher Hinsicht sollte dieses Werk das allgemeine
Publikum durch jüdische Poesie, nämlich die König Davids, beeindrucken.

82



DAS REICH DER LIEBE

Meer der

Verzweiflung
CäaAerjhaU : LAND

m^r %<
3 3* } *'J
?JEd^ieKT^EN

LaCmeld l i (i

^-J^-Gcrruß

' ^KranJtenthot'-.

• /iXretA LAÎÎD
t Taumelsfeld

;. Schxvacffrim

**oSirmenluß ^
V. DER ; LÜSTE ,*

a??.. -=~ r f??,
-a? LAND

» LAND DER
V* JErgcrniß

\h

/ HAGESTOLZE

Frolicked
Ausßcht

TJtruh

,- ->S'Stadt derTräume
FIXEN IDEEN j

LAND
FreuderJuim

Schänhaufen *
Sorgenloß

[19] Drucktechnik bei Haas

Wilhelm Haas Vater (1741—1800) hatte bereits mit der Erfindung einer
eisernen Handpresse für Aufsehen gesorgt, der Sohn verbesserte die Produktqualität

mit einer Papierglättmaschine. In ihrem eigendichen Metier, Schrift-
entwurfund Satztechnik, haben beide viel experimentiert und auch neue
Verfahren durchgesetzt. Zum Beispiel hatte Haas Vater 1776 ein Verfahren

zum modularen Aufbau von Landkarten in Druckplatten entwickelt, die
bis dahin als Holzschnitt oder Kupferstichbilder eingefugt wurden. Der
Sohn führte diesen Gedanken weiter und konnte so kostengünstig Karten
liefern und stetig anpassen. Das kam den neuen Bedürfnissen des

Verwaltungsstaates entgegen.
Die Fantasielandschaft zum «Reich der Liebe» ist dagegen eine spielerische

Anwendung des Landkartensatzes aus normierten Bildelementen.

Neuer Versuch des Landcharten Satzes von Wilhelm Haas, in: F.D.Ring, Reise in dem
Reiche der Liebe, Basel (Haas) 1791, Anhang.
Universitätsbibliothek Heidelberg.



UMSCHRIFT DES WERBEBLATTS

Ankündigung

Unterzeichneter schmeichelt sich, dem mit Recht schon längst geäusserten

Wunsche, — eine reine jüdisch-deutsche Bibel zu erhalten, -
entsprechen zu können.

Obschon zwar mehrere Ausgaben davon, an verschiedenen Orten erschienen

sind. Allein die denselben beigedruckten Kommentaren oder °Pi-
ruschim0 (hebr. Auslegung), verursachten nicht nur, dass der Preis dem

Unbemittelten zu hoch zu stehen kam, sondern sie schreckten den

Nichtgelehrten ab, sich dieselben anzuschaffen, weil er keinen Gebrauch davon

machen kann. Besonders das weibliche Geschlecht. Und diese sollten doch

auch die Heilige Schrift lesen und verstehen lernen.

Da nun in meiner Buchdruckerei, durchVeranstaltung und aufKosten der

löblichen Bibel=Gesellschaft, erscheinen wird,

°Tora Neviim uKetuvim0

(hebr. Fünf Bücher Mose, Propheten und Hagiographen)

in Gross Oktav Format. Wozu weder Mühe noch Kosten gespart werden. So

dass diese Ausgabe, so wohl auf Korrektheit, als auf typografische Schönheit,

Anspruch machen darf. So ist mir die Begünstigung zu theil geworden,
diesen schönen Satz auch für eigene Rechnung noch gebrauchen zu dürfen.

Es erscheint daher zugleich.

1) Eine Bibel in Gross Quart Format, gespalten. Ein Spalt enthält den

Text, der andere die deutsche Ubersetzung.

2) Die Ubersetzung ohne Texte, in nemlichem Format.

Was die deutsche Übersetzung anbelangt, so wird von dem berühmten
Mendelsohn die °Tora° und was von demselben übersetzt ist, gewählt.
Das Übrige, nach den besten neuesten jüdischen Autoren.



joi;nrp:itf
13043»! |HB U337 L"M pi>7 /]'! 13)35"W 73l)333"j73l33IB

li |34>4 3l»13"7»li)>7" 33"7 33"» — y 3E)3I»II |313730"»34
• |3333p 13 (33370(2)1333 — / |3l)J&n73>

(313713 |3337't)73B |» / |»B»7 |34840'l» 3737I73W OHIli |!>(2>4»

|37»l332)$MBp |3l3pi7734»"4 |34)3!337 »'7 |"iih • 73'! |33'I2!73
p37 0"7D 73)7 OH7 / 713 l)5'3 |3133HD7IH73Ö / E'317E 73)7»

(313p370 »'! |7373»1 / p»p |3(7313I2) 13 (Htl 13 |3I3Î31313'W343I»

73 ("II / J3Bfi«l2)lJ3H |34)3I»'7 f>! ,4» (3137(73)34 ' ü5'3 |37
33'h"ll OH7 07373HÎ33 • (bp |33HU |»B»7 J'17434 |3)3"P
13)03) OB'7» 34')"(7 »'7 J'l» JH7 |3l)ii»l 30'7 731» l)33ll»33

•|3373i |3I7313I203B 731»

q'l» 731» 33)oi»L'lï3»73D 7717 / H"73pl775l4 733"H |'» |I3 »7

/ 77'H |33"I2)73 / üB&B>)l3D34 *Î34'4 |33>Î4»i 737 |3130»p

ä>mrp,i nnn
I37BD(2)34 J3L3CBp J»J 3,7'H 737311 I j»ll • 13HU7KC C]HL>p» 0»74 |'B
01» /I3"(7l3p37»p q'l» I.7HII ,34154O'l» 30'7 G»7 (5! • (377311
130'» »! • q7»7 (33»H ]I7DU)3» / 13"(733I2) 3»'B»74»D'I3 q'l»
]'l» ('»! (33312! |30'7 /J377HII34 )»nü 13 43I4'I303>434 »'7 7'M

• |3B7'7 li |33'I7434 Jg3 4313337 3334"» 7'fi

• 7"i4li 73H»7 I33"l!)73 03

("« (3U)»BID34 I3»W7»B 137 H Hp GB74 ('» 134'2 33"» (1
• 43I33!734'» 3!3D"7 »'7 3773» 737 / 130p313 (37 13)»(7I333 13)»BP

• 13»M7»B P35W33 ('» / I30p313 33(7(1 431331734'» »'7 (2

p37 |»B 77'H HI / 1343BI342» 43li3)734'» 3B13"7 »'7 0»ll
(34Î3IW37 |»B OHM 731» HUD »'7 ^^^337333» |313H>T734

(313034 (37 7»3 / 34'74'» 0»7 • 13Î>7.»II33 / 130'» I3i3l734'»

• (37J513'!» |3I2)'7" )31303"3

j g

[20a] Werbeblatt des Verlags Wilhelm Haas fiir die zweisprachige Bibelausgabe

Einblattdruck, Basel 1821, Vorderseite.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1681.



UMSCHRIFT DES WERBEBLATTS

Um diese deutsche Bibel für den Nicht-Gelehrten, und für das weibliche

Geschlecht, gemein-nütziger zu machen, habe ich diese Buchstaben des

altenJüdischen-Deutsch, mit einigenVerbesserungen, gewählt. Die übrigen
Bemerkungen, werden einst in einer Vor-Rede erscheinen.

Das Ganze erscheint unter der Leitung und Aufsicht meines Freundes

Herrn Koschelsberg.

Um diese schöne Bibel sich leicht anschaffen zu können, so habe den

Preis, für diejenigen, die in Zeit von 6 Monaten darauf pränumerieren,
den Bogen zu 4 Kreuzer angesetzt.
"Welche zu 10 Bogen weis abgeliefert werden.

Und zum Beweise, dass mich bei dieser Unternehmung, mehr guter Wille
als Eigennutz leitet, so gebe ich jedem Pränumeranten-Sammler

von 15 Exemplar 5 Prozent Abzug

von 25 — 10

von 50 — 15

und von 100 und mehr 20

Aufgeglättetem Papier, kostet die Lieferung von 10 Bogen 8 Kreuzer mehr,
ohne Abzug. Diese kleine Preis-Erhöhung wird wenig abschrecken, wenn
man sieht, wie viel das Buch dadurch an Schönheit und Dauerhaftigkeit
gewinnt.

Basel im Monat Oktober, im Jahr 1821

Wer auf diese Bibel pränumerieren, oder Pränumerationen sammlen will,
wendet sich gefälligst, in frankierten Briefen,

an Herrn Salomo Koschelsberg, Handels-Mann in Basel,

oder an den Buch-Drucker und Verleger, Wilhelm Haas:

Adresse auf deutsch,

an Herrn Salomon Koschelsberg, Handelsmann, oder

an den Buchdruker Wilhelm Haas, in Basel.



,r

7'B 731» t |307,73)33 « 05'3 |37 7'B (33'3 3I»0"7 30'7 pig
7'» 33»i7 /(3ÖB0 ij 733>i'3*'|"033 033j(»33 33'j3"ll 0»7
•730 |33'3"B O'0 /1»0"7* |3I»'7" (31)!» 037 |32HUI»3I3 30'7
(377311 / |332ip73033 |33'73'» »'7 ü!(7»fl33 / (333173033

• |33"l»73 3737»7»B 733"» ('» 1)03"»

O33"0 1)5'0B'I» 731» 3310"! 737 73031» 03"1»73 3i-'B3 0»7
• 33373Di3)0f>(7 |773n 0373"7B

»! '(3333p li |3ÖB»I»2» 03"! 7'1 Î33'3 3331» 30'7 pi»
|3O»3»0 6 (HD 0"3 ('» »'7 / (33'33'»'7 7'B / 0"70 (37 33H7
•0331332» 733"7p 4 |j J33»3 (37 |37>730I337D C)'I7»7

• (377311 073B7333» 0"ll (33»2 10 li 33)311

7(730 /3310(73373031» 730'7 »"3 7'0 0»7 /30"II33 pi3 731»

•13370 P373' 7'» 3333 »! / 030"! f(3333"» 01» 3Ü'II 33013
3li3» Ü333H7D 5 7»iO03Op3 15 (»0 73»W»! |3O3»730
~ - 10 25 |»B
~ — 15 50 (»0
— - 20 7,730 731» 100 (»0 731»

(33»3 10 (HO 33I73B'! »'7 0300»p /7'D»D p3030UH)333 C)'l«
33in3,773'D"7D 33"!p 30'7 -3li3» 33(7(1 /7,730 73i"7p 8

7717»7 713 0»7 !'Ö »'II / 0(7'! (»0 (311 /|3p37l»3» 3'33ll 77'tl
•033'II33 0"p3'0B»ri73'17 73!» 0",733l» J»

1821 7,7»'p>» / 733»0p» O»3»0 P'B

(33»'J»730I337D 737» /|37'730I337D Î33'3 30'7 q'l» 7311

/ |30'73 |307>p3»7D ('» 003'!!»D33 7'1 0373311 / ü'll |3!00»!

•Î30B3 ('» |»0-O)372Hi7 (3773,7 (»

ÎÔNXn D^PlV^ / 7333)730 73l»73pi77=7l3 (37 (» 737»

Stbreffc auf kutfcf),

«» $<trn 6aIomot! Jîofdpefô&erg, ôanfceUmatitt. ober

<m ictt Sßudjbcufec ÜBilfielm ôaaé, in S5afe(.

i

1ÉÉL
— —

J

•

I | I jgjj

[20b] Rückseite des Werbeblatts für die zweisprachige Bibelausgabe

Einblattdruck, Basel 1821.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1681.



Damit stiess er ein Tor zu einer neuen jüdischen Buchkultur auf. Den

Erfolg sollte er selbst nicht mehr erleben. Die Ausgabe floppte. Zu seinen

Lebzeiten erschien dann noch eine Ausgabe in hebräischen Lettern, und

erst diese erreichte ein Dutzend Auflagen. In Jüdischdeutsch oder «la-

schon aschkenas»wurde Mendelssohn von seinen jüdischen Zeitgenossen

gelesen.98 Erst die folgenden Generationen lasen Llochdeutsch auch aus

lateinisch-deutschen Büchern.

An der grafischen Wegscheide zwischen lateinischen und hebräischen

Drucken bewegen sich die Basler Drucke aus dem frühen 19.

Jahrhundert. Nicht die Sprachform, sondern die grafische Gestaltung stand zur
Debatte.VierzigJahre nach dem deutschen Druck der Psalmen von Moses

Mendelssohn - und längst waren deutsche Ausgaben üblich geworden -
legte man in Basel genau diesen Text nochmals in hebräischer Typografie

auf. Ein Digitalisât aus derJudaica-Sammlung der Frankfurter Universitätsbibliothek

steht heute zum Durchblättern für jeden zur Verfügung. Über

den Katalog ist es allerdings schwer zu finden, denn in der Entzifferung sind

die üblichen Verzerrungen passiert: Mendelssohn von Dessau ist nur noch

ein «Mose Dessoi» und der Herausgeber ein unbekannter «Kasselberg»,99

den wir als Salomon Coschelsberg von Basel kennen.

Basel 1789: Ein Typograf und Revolutionsflüchtlinge

Die Gastfreundschaft gegenüber den jüdischen Flüchtlingen aus dem

Sundgau im Revolutionssommer 1789 hat der Stadt Basel aus Nah und

Fern Lob eingetragen.100 Die elsässischen Gemeinden schrieben sofort ein

Bittgebet für die Bürger von Basel und Mülhausen, das im Samstagsgottesdienst

an das übliche Gebet für König und Regierung anschloss: «Hebräisches

Gebet der Juden in dem benachbarten Sundgau für die Einwohner

von Basel,von welchen sie, da sie von den aufrührischen Bauern vertrieben

worden, liebreich aufgenommen wurden. » Der Basler Regierung schickten

sie eine Abschrift zu.101 Wenig Tage später kam eine gedruckte Fassung

der Dankeshymne in Umlauf und kündete damit von der Nothilfe der

eidgenössischen Städte.102 Gleichzeitig bewarb dieses Einzelblatt eine

neue Geschäftsidee eines Basler Druckers. Der Schriftgiesser Wilhelm
Haas gab just in diesen Wochen seinen Einstand als Basler Druckherr mit
einem Postulatschmaus und kurbelte nach ausgedehnten Bildungsreisen
den Familienbetrieb in Basel wieder an. In seinen Lebenserinnerungen

beschrieb Haas junior, wie er aufdie Spezialität Hebraica gekommen war:

«Die in Frankreich ausgebrochenen Unruhen hatten zurFolge daß im Elsas dieJuden

verjagtwurden, davon ein großer Theilsich nach Baselflüchtete. Da mein Hinterhaus,

wo die Thurneisische Druckerey gewesen war, leer war, nahm ich einige Familien

88



dieser Unglücklichen darin auf, besonders Gelehrte und Rabiner von Hagenthal mit
dem dortigen Vorsinger Heiman Plotzk.Mitdiesen Leutenfieng ich an, die hebräischen

Buchstaben zu bearbeiten und gravierte eine neue hebräische Schrift in Folge dieser

Unterhaltungen, zu Vielehen später noch einige kleinere und größere durch einen

GraveurAmmann in Schaflausen verfertigen ließ.»m

Die Episode ist nett erzählt, greift aber doch etwas kurz. Tatsächlich ist im
Flüchtlingsbericht zum August 1789 zu lesen, dass von den siebenhundert

Asylanten zwölf bei «Has-Haubtman» untergekommen seien, ein
Schulmeister mit Frau und derVorsinger Blotz mit grosser Familie und weitere
Studenten.104 Aber neben dem Zufall bedurfte es noch weiterer Umstände:
Haas hatte zum Beispiel noch hebräische Typensätze aus der Werkstatt

von Pistorius zur Hand, mit denen er zunächst einmal starten konnte.
Generell hatte der hebräische Buchdruck eine noble Tradition in

Basel, sowohl in der christlich-humanistischen als auch in der jüdischen
Fiteraturgeschichte, so dass zum technischen Fundus und Know-how
auch das Gütesiegel Basel vorhanden war. Wilhelm Haas hatte
verwandtschaftliche Verbindung zu Verlegern in Colmar. Es ist daher wohl kein
Zufall, dass 1804 der Jude Salomon Coschelsberg von Colmar nach Basel

zog und hier als Herausgeber und Verleger die eigentlich produktive Phase

des hebräischen Drucks einleitete. Für Coschelsberg, sonst Tuch- und

Manufakturwarenhändler, war diese Tätigkeit ein Nebenerwerb. Auch in
der Haas'schen Druckerei und Schriftgiesserei waren hebräische Typen

nur ein Set neben vielen anderen. Doch die zweisprachige Bibeledition
der Jahre 1822 bis 1827 entwickelte sich zu einer grossen Unternehmung
mit mehrfachen Auflagen.

Mit der Einquartierung der jüdischen Flüchtlinge im leeren Hinterhaus

von Haas bei gleichzeitig leeren Auftragsbüchern des jungen Druckers

begann eine eigenwillige Episode des jüdischen Buchdrucks. Bibliogra-
fisch ist sie bereits mit detektivischer Sorgfalt von Joseph und Bernhard

Prijs erschlossen worden.105 Mich interessiert nun diese publizistische
Vision zu Beginn des 19. Jahrhunderts im Kontext der Mehrsprachigkeit
im Dreiländereck.

Wilhelm Haas junior: Schriftschneider und Politiker

Haas hat schon als Kind in den Werkstätten des Vaters erste Arbeitsschritte
des Schriftdesigners und Drucktechnikers lernen dürfen. Bevor er die

Führung in der Schriftgiesserei Haas übernahm, ging er aufGesellen- und

Auslandsjahre nach Colmar und Berlin sowie Geschäftsreisen nach Russland

und Italien.106 Nicht nur in technischer und wirtschaftlicher
Hinsicht haben ihn diese Auslandsjahre weitergebracht, sie zeigen auch eine

gute Zusammenarbeit mit den internationalen Ablegern der Buchdrucker

89



Decker aus Basel. Wahrend seines Aufenthalts in Berlin heiratete er die
Tochter des preussischen Hofbuchdruckers Georg Jacob Decker, der aus
Basel ausgewandert war.

Vierzig Jahre lang, von der Revolutionszeit bis 1830, leitete
Wilhelm Haas Sohn (Abb. 18) das Basler Unternehmen. Das Wohnhaus mit
Werkstätten und Gärten erstreckte sich zwischen Kohlenberg und
Steinengraben auf einem riesigen Gelände. Heute teilen sich diese Parzelle
das Gymnasium und die Sekundärschule Leonhard mit Sporthalle, ein
Universitätsinstitut, ein Hotel und weitere Bauten.

Wilhelm Haas-Decker (1766—1838) bewarb sich gleich um eine offizielle

Zulassung zur Basler Druckerzunft, so dass er alsVerleger und Drucker
tätig werden konnte. Die Kernaufgabe von Haas blieb die Produktion
von Typen für den klassischen Letternsatz für andere Druckereien. Die
Schriftgiesserei entwickelte neue Schriften und belieferte Druckhäuser
im In- und Ausland mit allen Varianten von Alphabeten, Zeilenabständen,
Akzenten, Kapitälchen und Fettdruck, also der Auswahl von Zeichenmaterial,

das wir inzwischen tagtäglich aus der Menüleiste des

Textverarbeitungsprogramms bunt kombinieren. Auch die Vorläufer der Emoticons
gehörten zumAngebot, das von dem Schriftenreichtum und Stempelvorrat
mehrerer übernommener Druckwerkstätten zehrte.

Zur Industrieausstellung 1830, die die «Gesellschaft für das Gute
und Gemeinnützige» in Basel organisierte, zeigte die Firma Haas die

ganze Palette des Schriftenlagers: Sie publizierte das Gebet Vater Unser
in hundert Sprachen und Schriften. «Malayisch», «Allemanisch» und
Arabisch sind nur drei dieser Sprachvarianten, mit denen Haas Druckereien
ausstatten konnte.107 Für Typografie und Druckverfahren suchten Haas
Vater wie Sohn immer neue Lösungen. Sie entwickelten zum Beispiel
ein Verfahren für den Einsatz von beweglichen Lettern im Kartensatz.
Bis dahin waren Landkarten immer als Holzschnitte oder Kupferstiche
en bloc eingefügt worden. Mit einem modularen Aufbau von Landkarten

auf Druckplatten konnten sie nun eine Basiskarte liefern und stetig
ergänzen, anpassen oder auch übersetzen (Abb. 19). In seiner Funktion
als Hauptmann gelang es Haas-Decker sogar, dem Feldherrn Bonaparte
bei einem Aufenthalt in Basel eine Landkartenprobe persönlich zu
überreichen. Sowohl im modernen Verwaltungsstaat als auch für imperiale
Weltbeschreibungen waren solch effektive Wege des Kartendrucks ein
zentrales Anliegen. Doch der Franzose brach bald darauf zum Ägypten-
Feldzug auf, so dass die Arbeitsprobe von Haas wohl unter die Räder
geriet. Jedenfalls ist Haas für die französische Enzyklopädie «Beschreibung

Ägyptens», die aus diesem wissenschaftlich begleiteten Vormarsch
entstand, nicht angefragt worden.

In dieser Reihe von technischen Experimenten und Geschäftsideen
sind auch die Hebraica-Angebote von Haas zu sehen. Neben Landkarten,
Notenblättern und Schmuckvignetten bürstete er auch die hebräischen
Datensätze des Hauses auf. Aus der Zusammenarbeit mit jüdischen Fach-

90



leuten und Schriftenstechern wie Ulrich Amman von Schaffhausen legte

er um 1800 eine neue Schrift vor, die theologische wie talmudische
Buchprojekte ermöglichte (Abb. 5).

Haas-Decker ging sofort nach der Übernahme des väterlichen
Betriebs auf jüdische Fachleute und Auftraggeber für Hebraica zu. Zum
wichtigsten Partner in dieser Sparte wurde ihm Salomon Coschelsberg.
Leider sind die Firmenbücher aus diesen Jahren nicht mehr erhalten.

Kurz nach dem Wegzug Coschelsbergs übergab Haas die Firma an
seine Söhne. Zur Gewerbeschau der GGG von 1830 veranlasste er noch
die fulminante Werbebroschüre der hundert Sprachen, dann wechselte er

ganz in die Politik. Als Basler Stadtrat verstarb Haas 1838. Die Firma Haas

betreute danach noch Hebraica, aber nur für christliche und akademische

Auftraggeber.

Salomon Coschelsberg: Stoffe und Bücher

Die Fassade der Schneidergasse 26 in Basel ist heute noch so schmal wie

vor zweihundert Jahren, als Coschelsbergs dort wohnten. Das Haus fugt
sich in den Häuserblock am Altstadthang ein, die Zimmer nach hinten

sogar enger zulaufend. Viel Platz war nicht im Haus zum Marbach. Heute
ist die Liegenschaft mit dem Nachbarhaus vereint, so dass die Zimmer -
nach unserem Massstab - wieder bewohnbar werden.108 Auch die Strasse

ist seitdem deutlich verbreitert, so dass die Fenster in den unteren Etagen

Licht ins Haus bringen. Wahrscheinlich hatte der Tuchhändler
Salomon Coschelsberg ein kleines Kontor im Erdgeschoss, wo wir heute

aus einem bunten Sortiment an Accessoires auswählen können. Damals

gab es noch kein tiefgezogenes Schaufenster, das einen Einblick von der
Strasse zugelassen hätte. Laut Basler Adressbuch präsentierte der Elsäs-

ser Kaufmann dem interessierten Kunden englische und schweizerische

Manufakturwaren, also industriell gewebte Meterware. Der Laden lag
nicht schlecht, neben Handwerkern, Kolonial-, Eisen- und Stoffgeschäften.

Coschelsberg durfte en gros und en détail verkaufen, bediente die
einheimische Laufkundschaft mit den neuesten Mustern aus St. Gaffen
und aus dem Ausland. Wer zum Stoff noch einen Schneider benötigte,
konnte sich gleich von der Tochter des Hauses, einer gelernten Modistin,
die Masse nehmen lassen.

Von 1804 bis 1836 lebte die kleine Familie Coschelsberg in ihrem
Haus an der Schneidergasse, durchaus unauffällig. Wie die meisten der

elsässisch-jüdischen Familien im Stoffimport und -export tätig, hatte

Coschelsberg vergleichsweise wenig handelsrechtliche Probleme vor den
städtischen Kammern oder dem Zivilrichter zu klären.Aktenkundigwurde

er fast nur in seinen Funktionen für die jüdische Gemeinde, in der er wohl
immer eine Aufgabe übernahm, ob als Kassenfuhrer oder Vorstand. Die

91



jüdischen Familien in der Stadt organisierten sich als inoffizielle
Körperschaft, um im kleinen Rahmen Gottesdienst, Religionsunterricht und

religionsgesetzliche Standards zu gewährleisten. Coschelsberg wandte
sich zum Beispiel an die Stadtverwaltung, wenn der neue Kantor keine

Zuzugsgenehmigung erhielt, oder er erläuterte die gemeindeinterne
Kostenverteilung, wenn ein Mitglied ausscherte und sich bei der Obrigkeit
über die jüdischen Steuern beschwerte. Der Tuchhändler Coschelsberg

gehörte also zur Laienführung der elsässischen Diasporagemeinde, nicht
zum religiösen Personal von Lehrern oder Vorbetern. Manchmal wurde

er vorgeschickt, um in Auseinandersetzungen um Religionsvorschriften
die jüdische Position vor Gericht zu erläutern.109 Einmal musste er zum
Beispiel die Zitronat-Zitronen für das Laubhüttenfest an den Kolonialwarenhändler

Preiswerk zurückgehen lassen. Die Lieferung aus Genua sollte
den jüdischen Vorschriften fiir den Etrog, einer rituellen Fruchtgabe zum
Laubhüttenfest, genügen und hatte dies in den Jahren zuvor auch immer

getan. Aber im Jahr 1823 meldeten die Rabbiner der Gegend Bedenken an.

Die diesjährigen Zitronen entsprächen nicht der halachischen Beschreibung

und sollten von Gemeinden und Familien nicht verwendet werden.

Coschelsberg musste als Hauptabnehmer dieser «jüdischen Zedernlieferung»

für die Gemeinden der Region den komplizierten Sachverhalt vor
dem Zivilgericht erläutern.110

Schon im Jahr der Kaiserkrönung Napoleons (1804) hatte sich Salomon

Coschelsberg von seinem Geburtsort Wintzenheim bei Colmar nach

Basel umgemeldet. Es war eine spannende, vielleicht auch lukrative Zeit
für den Textilhandel an den Staatsgrenzen. Die kriegführenden Nationen

benötigten unablässig Ausrüstung fürs Militär, die Nachfrage nach

strapazierfähigen Stoffen war daher hoch. Die Stoff- wie Getreide- und
Pferdehändler der Region versorgten beide Koalitionen mit Material. Zusätzlich
schafften die prohibitiven Zölle und schliesslich die offizielle Kontinentalsperre

Frankreichs gegen englische Waren einen regen Schmuggelverkehr
über Wässer- und Landwege. Das Dreiländereck um Basel mit dem gut
passierbaren Rhein und einer unübersichtlichen Grenze im kleinteiligen
Jura spielte eine wichtige Rolle für die weitere Belieferung des französischen

Marktes mit ausländischen Waren.111 Wenige Grosshändler gaben
den Textilhandel auf, als die französische Regierung Strafverfolgung dieses

Gewerbes in der Schweiz durchsetzte. Grundsätzlich behielt Basel

im 19. Jahrhundert die zentrale Rolle für Schweizer Im- und Export von
Baumwoll- und Seidenfabrikaten.

Es ist daher nicht überraschend, dass sich Coschelsberg mit seiner
Firma in Basel gut etablierte, insbesondere da er bei seiner Niederlassung
in der Schweiz schon auf viele Jahre Geschäftserfahrung in Frankreich
aufbauen konnte.

Die Motive für den Wegzug der Familie nachvierJahrzehnten waren
nicht wirtschaftlicher Natur, das zeigen die städtischen Unterlagen sehr

gut: Nach dem Tod seiner Ehefrau imJahr 1835 beantragte der Witwer eine

92



ständige Aufenthaltsgenehmigung für seine erwachsene Tochter. Esther,
das einzige Kind, war hier zur Welt gekommen und aufgewachsen, sie

trug als Schneiderin zum Lebensunterhalt bei. Die Aufenthaltsgesetze
fürJuden in der Stadt erlaubten unselbständigen Kindern den Aufenthalt
bei den Eltern, nicht aber verheirateten Kindern. Die Regierung verfolgte
auch in diesem Fall die harte Linie gegen die jüdische Bevölkerung und

gewährte keine Ausnahme. Die Eheringe waren allerdings schon bei einem
Goldschmied ausgesucht, also verkauften Vater, Tochter und Schwieger-

sohn-in-spe das Haus und zogen nach Frankreich.112

Was hat dieserTuchhändler Coschelsberg mit jüdischem Buchdruck
in Basel zu tun? Halten wir uns an die städtischen Verwaltungsakten und

Personenregister, war Salomon Coschelsberg einzig und allein im Warenhandel

tätig. Erst wenn man die Basler Verlags- und Druckverzeichnisse

durchgeht, stösst man aufeine andere Seite dieser Persönlichkeit: Herausgeber

und Verleger. Er übersetzte, edierte, finanzierte und vertrieb Bücher
und Kleinformate. Namentlich wird er auf den Titelblättern der Drucke
bei Haas in Basel erwähnt. Leider ist er nie in ein überregionales Judaica-
oderVerlegerverzeichnis eingegangen, so dass ihn die Bibliothekskataloge
weltweit bisher nicht gut identifizieren. Weitere Unschärfen bei der

Verzeichnung von hebräischen Büchern lassen die historische Persönlichkeit

verschwinden, so figuriert er selbst in vorbildlichen Schweizer Katalogen
mit grossartigen Sammclbeständen historischer Drucke manchmal unter
Loscheisberg, manchmal unter Kasselsberg oder Shlomoh Yints'enheim.
Der heutige bibliografische Normeintrag für ihn ist Kashilsberg, nach

dem israelischen Nachdruck der Haggada von 1997, oder Salomon von
Wintzenheim, nach dem frühesten Druck von 1804.

Tatsächlich benutzte Coschelsberg, um 1769 geboren, im Laufe seines

Lebens mehrere Namen. Er kam als Salomon Hirsch oder Salomon

Coschel, abgeleitet von dem Vatersnamen Jekutiel, nach Basel. Auf den

französischen Erlass von 1808 hin bestimmte er den Nachnamen «Co-

schelzberg», während nahe Verwandte von ihm sich bei der Gelegenheit
mit «Hirschfeld» und «Singer» eintrugen. Ein Jahrzehnt später einigte
sich die Grossfamilie auf«Coschelsberg» als Nachnamen und ehrte damit
sicherlich den Basler Verwandten, der gerade zahlende Abnehmer für die
deutsch-hebräische Bibelausgabe suchte.113

Uber die Herkunft und Bildung des jüdischen Verlegers ist bisher
wohl wegen dieser Namensvarianten nichts bekannt gewesen. Er stammte

aus einer elsässischen Gelehrtenfamilie, sein Vater war bis zu seinem Tod

1804 Kantor der Gemeinde Wintzenheim bei Colmar gewesen. Sein Bruder
Charles Singer versah dasVorsingeramt in Hagenthal-le-Bas, ebenfalls ein

theologisch interessanter Ort, da dort an einer Talmudschule Gelehrte

und Studenten zusammentrafen. Von diesem Basler Vorort wechselte der

Bruder dann 1804 nach Colmar und beerbte den Vater im Kantorenamt
der Konsistorialsynagoge, gerade als sein Bruder von dort nach Basel

umzog.114

93



Die feine französische Unterschrift des gebildeten Salomon Coschelsberg
stach unter denen seiner Altersgenossen in Basel hervor.115 Alles Weitere

über diesen ungewöhnlichen Kaufmann in Basel müssen wir seinen

Anmerkungen als Herausgeber den einzelnen Publikationen entnehmen.
Schon in einem der ersten gemeinsamen Bände mit Haas platzierte

der Elsässer ein vornehmes Understatement:

«[...] aus FreundschaftfürHerrnHaas, habe ich demselben versprochen, dieKorrektur
dieses Werks, soviel es mir meine Kenntnisse und Kräfte erlauben, zu übernehmen...

Da ich aber zu diesem Geschäft teils meine Schwächefühle, teils öfters wenigZeitdazu

habe, so bitte ich zum Voraus um gütige Nachsicht.» [Umschrift]116

Glaubt man Experten wie Joseph Prijs, so sind die Coschelsberg-Drucke
intensiv und informiert redigiert worden. Die Korrektoren der Bibelausgabe

leisteten fast fehlerfreie Arbeit. Die Fachkenntnisse von Coschelsberg
hat die Nachwelt also nie angezweifelt.

Von 1804 bis 1827 betreute und vertrieb er hebräische Drucke bei

Haas in Basel, darüber hinaus ist keine Verlegertätigkeit bekannt.

Politik und religiöse Reform ausgedeutscht
für Elsässer

Eine interessante politische Publikation steht am Anfang der Verlagsarbeit

von Coschelsberg und Haas in Basel: In der Gründungsphase der jüdischen
Kultusbehörde in Frankreich brachten sie ein Brevier zu den aktuellen
Ereignissen in Paris heraus, die «Sammlung derwichtigstenVerhandlungen bei

der [...] 1806 in Paris zusammenberufenen großenVersammlung derJuden».

Die Tagungsprotokolle und Rundschreiben kamen sozusagen als jüdische
Sonderzeitung kurz vor der konstituierenden Sitzung im Dezember 1806

heraus. Haas (und namenlose Partner) erwirkten für das Bulletin die

Genehmigung mehrerer elsässischer Rabbiner, auch des französischen
Oberrabbiners Sinzheim aus Strasbourg. Dies verlieh derVeröffentlichung den

Charakter einer offiziellen Unterrichtung der ElsässerJuden-Gemeinden.
Die französischen Verhandlungen und Beschlüsse wurden hierfür ins
Deutsche übersetzt, aber in hebräischen Lettern gesetzt. Die allerletzte

jüdischdeutsche Publikation bei Haas finanzierte ebenfalls das französische

jüdische Konsistorium, das «GebetumAbwendung der Cholera»von 1832.117

Es sind hebräische Drucke mit hochdeutschen und hebräischen

Texten für ein elsässisches Publikum. Sie zeigen einen kleinen Ausschnitt
aus der verdeckten deutschsprachigen Orientierung des elsässischen
Judentums im frühen 19. Jahrhundert. Die Basler Drucke richteten sich vor
allem an Käufer im Ausland, im Elsass und vielleicht in Süddeutschland,
während die Abnehmer in der Schweiz zahlenmässig unbedeutend waren.

94



Die Drucke von Coschelsberg, die eine wichtige Brücke zur elsässischen

und süddeutschen Rezeption der jüdischen Aufklärung bauten, sind bisher

in der Forschung noch gar nicht berücksichtigt worden. Die
ideengeschichtliche Forschung konzentrierte sich auf die Verbreitung der preus-
sischen Editionen, anstatt Nachdrucke im süddeutschen Raum ebenfalls
auszuwerten.118 Entdecken wir also einen Spätausläufer der innerjüdischen
Reform an der jüdischen Peripherie.

Zum Zeitpunkt der Basler Drucklegung bargen die deutschenTexte
keinen revolutionären Zündstoff mehr, auch nicht für das Berlin-ferne
Judentum. Die Brisanz lag weniger im Inhalt, sondern im Buch: in der

Gestaltung des Textes, dem Layout, der Illustrierung und der Bedeutung,
die der Herausgeber mit auf den Weg gab. Diese Anteile sind wichtige
Elemente der Lesepraxis, die sich aus der Bewerbung, Darbietung und dann
den Lektüregewohnheiten zusammensetzt. Hierzu möchte ich zunächst
die Stimme des Herausgebers -vermutlich immer Coschelsberg- zitieren,
die in Untertiteln,Vorworten und Anmerkungen den Blick aufdas Novum
dieser Drucke lenkt: Sie sollten eine Augenweide sein.

Jüdischdeutsche Orthografie, perfektioniert in
Basel

Nach zehn Jahren ohne jüdische Drucke erschien 1804 — der Tuchhändler

Coschelsberg war gerade in der Stadt angekommen - ein Werbeblatt

von Wilhelm Haas, um eine neue hebräische Schriftart vorzuführen. Als

Schriftdesigner und -giesser musste Haas die Verlage in aller Welt
motivieren, seine Bleilettern im Setzkasten zu bestellen. Erst im 20. Jahrhundert

hat der Font «Helvetica» (1956) der Firma Haas tatsächlich einen

Welterfolg beschert. Die Schrift aus Münchenstein ist seitdem im Bleisatz
millionenfach vervielfältigt worden. Als digitaler Font ist sie in heutigen
Textverarbeitungsprogrammen ubiquitär.

Der neue Vorschlag einer Hebraica-Drucktype von 1804 bestand

genau genommen aus drei grafischen Umsetzungen: erstens einem
Standard-Alphabet in mehreren Grössen (Quadratur oder Quadratschrift), zweitens

einem runderen Alphabet namens «Rabinisch» und drittens einem
fast serifenlosen Alphabet namens «Deutsch» (Abb. 5).119 Für das ungeübte
Auge sind die Unterschiede der drei Fonts nicht leicht zu erkennen. Für
den jüdischen Leser strukturierten sie die Buchseiten in Textblöcke
verschiedener Heiligkeit, Herkunft und Jahrhunderte. Der hebräische oder
aramäische Urtext wurde gross, vielleicht sogar zentral, mit der heute noch
üblichen Quadratschrift gesetzt. Kommentare von Rabbinen, teilweise
selbst schon mit kanonischem Status, gruppierten sich um den Originaltext.
Diese weichere Schrift nannte man daher rabbinisch oder Kursive.Am Fuss

der Seite waren die Übersetzungen untergebracht, mit nochmals anderer

95



Drucktype. Die Umgangssprache stand in «Weiberdeutschen» Lettern oder

kurz «jüdischem» Font. Im Matrizenzettel von Haas ist der dritte Font für
weltliche Sprache nun direkt mit «deutsch» angezeigt (Abb. 5). Ein klarer
Hinweis aufdas Programm der Basler Kooperation mit Coschelsberg: Die

Zweisprachigkeit Hebräisch / Deutsch der jüdischen Aufklärung und die

neue Schriftsprache Hochdeutsch in hebräischem Zeichensatz sollten
weiterentwickelt werden.

Während Haas dafür an den Lettern feilte, kümmerte sich ein
jüdischer Lektor, wahrscheinlich Coschelsberg selbst, um die Orthografie des

Deutschen. Im ersten gemeinsamen Buch heisst es im Vorwort:

«Dieses Werklein erscheint dermalen vorzüglich als eine Probe von neu geschnittenen

Schriften, hei welchen besonders daraufgeachtet worden, die einander ähnlichen

Buchstaben wohl zu unterscheiden, und das Ganze in deutliche dem Auge angenehme

Harmonie zu vereinigen. Bei der durchaus verbesserten Übersetzung, welche so viel
als möglich Seite aufSeitepasst, sind alle Worte vollständig mit allen Vokalen ausgesezt,

und die reine Mundart beobachtet worden, daher die Vokalen X mit denen N, X, §,

unterschieden sind; welches zwar bereits in anderen Werken schon angenommen ist;

neuer ist in diesem, die Verbindung 1K [für au] an statt der sonst üblichen riN als der

deutschen Aussprache angemessener, angenommen worden, wie auch zur Bestimmung
des doppelten D ist dasselbe mit einem 0 versehen. » [Umschrift]120

Tatsächlich nennt derVerleger hier seinen einzigen originären Beitrag zum
Buch, denn alle Texte, inklusive deutscher Ubersetzung, waren bereits
anderswo publiziert. Coschelsberg beschränkte den Ehrgeiz allein aufdie

systematische Schriftkorrektur des deutschen Textes, ansonsten änderte

und ergänzte er kein Wort. Für sein deutsches Vorwort in hebräischen

Buchstaben, sozusagen die Programmatik des Verlags, wählte er sogar die

Quadratschrift, die sonst nur für kanonischen Text verwandt wurde, also

Verbindlichkeit und Bedeutung unterlegte.
Die jüdischdeutsche Schreibweise sollte möglichst prägnant den

Klang im Deutschen codieren. Während die ältere Schreibweise des Jiddischen

mehrere Vokale mit dem gleichen konsonantischen Ersatzzeichen

anzeigte, wurden jetzt diakritische Zeichen zur Hilfe genommen, die
keinen Zweifel zwischen o, a oder ä erlaubten. Die «Punktierung» mit
zusätzlichen Unterstrichen und -punkten hatte man im 18.Jahrhundert nur
im Hebräischen für die heiligen Offenbarungstexte verwandt. Die
Punktierung des Jüdischdeutschen half nun erstmals, um den Zeichenvorrat

von 22 Zeichen an das deutsche Alphabet mit 30 Zeichen anzugleichen.

Später empfahl sich diese Präzisierung im Druck für Wortneuschöpfun-

gen und Fremdwörter. Die Generation von Coschelsberg experimentierte

erstmalig mit dieser Schreibweise. Teilweise arbeitete der Basler hier in
Ubereinstimmung mit Zeitgenossen, teilweise waren seine Vorschläge so

ausgefallen, dass wir sie in keinem anderen Verlag wiederfinden und sie

auch in Basel wieder aufgegeben wurden.

96



In der historischen Forschung ist dem Wunsch nach einer Orthografie
des Jüdischdeutschen noch nicht viel Aufmerksamkeit geschenkt worden.

Dabei ist diese Rechtschreibbewegung kein marginales Phänomen,
denn auch unter den «deutschen» Sprachphilosophen entwickelte sich

zu dieser Zeit erstmals das Verlangen nach einem orthografischen
System. Friedrich Gottlieb Klopstock fand eindeutige Laut-Graphem-Beziehungen

erheblich für den ästhetischen Wert einer Sprache. Er beurteilte
die «Reinheit» einer Sprache auch nach deren Schreibweise.121 Teilweise

speiste sich zeitgenössische Kritik an der jüdischdeutschen Schriftform
allein aus diesem ästhetischen Grundsatz. In einer Epoche, die Sprache
als natürlichen Ausdruck von Charakter und Gedanke sah, wünschte man
eine essentielle Übereinstimmung zwischen Zeichen und Bedeutung, eine

logische Entsprechungvon Graphem und Phonem (Abb. 17). Benutzte man
nun einen alternativen Zeichensatz, ein sogenannt fremdes Alphabet für
die deutsche Sprache, so stachen dieAbweichungen automatisch als Fehler
ins Auge. Zum Beispiel beklagte der jüdische Aufklärer Isaak Euchel, der

persönlich die jüdischdeutsche Publizistik förderte, dass die Schreibkonvention

des Deutschen nie konsequent in hebräischen Lettern umzusetzen

wäre.122 Die Kommentare christlicher Philologen trugen zu diesem

Minderwertigkeitsgefühl bei. Insbesondere die jüdische Schreibweise der

Vokale, Umlaute und Doppelvokale mit dem kleinen Arsenal von Platzhaltern

im hebräischen Alphabet konnte die Wörter bis zur Unkenntlichkeit
vereinfachen. Die Zuteilung von Platzhaltern zu Vokallauten im
jüdischdeutschen Schreibsystem folgte zudem noch derAussprache desJiddischen
im 17. Jahrhundert, nicht der Einteilung im lateinisch-deutschen Alphabet.
Der Autor eines «Lehrbuch zur gründlichen Erlernung der jüdisch
deutschen Sprache» (1792) für christliche Kaufleute lobte die Verbesserung
der jüdischen Schreibweise in «neueren Schriften» an mehreren Stellen,
vorzugsweise die «heutige», differenziertere Buchstabenwahl. Er hob hervor,
dass die zeitgenössischen Juden sich «in ihrer Schreiberey mehrentheils
nach unserer deutschen Aussprache richten» und sich sogar angewöhnten,

Konsonanten wie x und y anzuzeigen. «Das tz haben zwar die Juden
eigentlich auch nicht, allein in ihren neuern Büchern und Schriften, wo
sie sich in Ansehung der Orthografie schon etwas mehr nach uns richten,
setzen sie wirklich den Buchstaben Thess vor das schlechte Zadick, als:

Printz [...], Platz [,..].»123

Neben dieser ästhetischen und systematischen Kritik an
jüdischdeutscher Schrift, die vom herabschätzigen Diskurs über jüdisches Sprechen

und Denken kaum zu trennen ist, sind die damaligen Bemühungen
jüdischer Philologen und Pädagogen um eine eigene Orthografie wenig
bekannt. Lediglich die Ausformung der Schreibweise bei Mendelssohn
ist gut untersucht. Zumindest für die Bibelübersetzung hatte der
Berliner an eine phonetisch orientierte Orthografie gedacht, hielt diese aber

selbst nicht konsequent ein. Dafür ist den Neuheiten der Berliner Maski-

lim-Schriften manchmal der Berliner Dialekt abzulesen.124

97



In Sprachwerken und Schulbüchern um 1800 beschäftigten sich bereits

mehrere jüdische Autoren mit der richtigen und schönen Schreibweise

des Hochdeutschen in Hebräisch. Manchmal stand die Sprecherziehung
der jüdischen Bevölkerung im Vordergrund. Die Schreibweise sollte die

hannoveranische und deswegen «hochdeutsche» Aussprache fördern.

Unterschied man - wie Coschelsberg das vorschlug - im Schriftbild
zwischen au und äu, so konnten dialektale Varianten besser kontrolliert werden.

Die Rechtschreibung machte schon beim Lesen auf die gewünschte

Lautformung der gesprochenen Sprache aufmerksam. Das Lehr- und
Lesebuch von Moses Philippssohn (Dessau 1808) erklärte das Vokalisie-

ren der Buchstaben so, dass beim Einpauken des Aleph-Beth gleich für
beide Sprachen, Hebräisch und Deutsch, der gewünschte Sprachklang

trainiert wurde.

Auch Coschelsberg hat eine hebräische Lesefibel mit einer Auflage

von 2500 Exemplaren bei Haas drucken lassen. Leider ist bis heute kein

einziges Exemplar in Bibliotheken aufgetaucht.125 Die Reformer wollten
also mit einer ausdifferenzierten Schriftnorm die dialektale Aussprache

der Allgemeinheit korrigieren - wiederum ein Anliegen, das sie mit den

Pädagogen anderer Schulen teilten (Abb. 17).

Darüber hinaus suchte Coschelsberg die Vollkommenheit des

Zeichensystems. Sein ästhetisches Ziel, auch im Jüdischdeutschen ein

Doppel-s vom scharfen s der Frakturschrift zu unterscheiden, zeigt eine

grafische Orientierung am Zeichensatz der Fraktur. Seine Ausgaben sollten

die grammatikalischen und grafischen Besonderheiten der deutschen

Schriftsprache berücksichtigen. Die Schriftreform ging also über die
Arbeit am Sprachklang hinaus. In der Maimonides-Ausgabe baute der Basler

Herausgeber auch Abkürzungen wie «z.Bs.» und «u.s.w.» in hebräischen

Lettern nach.

Uns mag heute die Orientierung an der deutschen Rechtschreibung

unangenehm aufstossen, da sie einer Anpassungsforderung der

Mehrheitsgesellschaft zu entsprechen scheint. Nehmen wir aber die Erwartungen der

jüdischen Akteure in ihrer Epoche ernst, so erscheint ein sehr selbstbe-

wusstes Projekt am Horizont: Die Alltagssprache, mit derJuden ihre rechtliche,

wissenschaftliche und ökonomische Position in der wachsenden

bürgerlichen Gesellschaft tagtäglich bewiesen, sollte als eigene jüdische

Schriftsprache beibehalten und in gleicher Weise wie das Deutsche zu
einer «reinen» Hochsprache kultiviert werden. Während Thomas Kollatz
bereits daraufhingewiesen hat,welchen selbstbestimmten medialen Raum

die jüdischdeutsche Schrift für zeitgenössische Themen eröffnete,126 zeigen

die Basler Drucke ein bildungsbürgerliches Ziel. Die jüdischdeutsche
Schriftform diente nicht nur als Krücke auf dem Entwicklungsweg
zwischen alten und neuen Volkssprachen, sondern barg selbst das Potential,
eine moderne Hochsprache zu werden. Jüdischdeutsch sollte in diesem

Selbstverständnis kein Zwischenspiel bleiben, sondern eine veredelte

Schriftsprache des bürgerlichen Judentums werden.

98



iS^üjL-ni» t pirt'jMKrti 13 or»a én 'jirt • pens
l'pyc» |m Hn» pu>np püü»3 'nv> |»3ip püirt»»M:irt ck-enseo

"l«3 VW" * ^°rt" ">3M^ Vlrt 0,n l°,J-
: IT" |pjni34 u»rt peaM

Die Festrunde zu Pessach

Mit einem gemeinsamen Abendessen und der liturgischen Lesung der

Rettungsgeschichte des jüdischenVolkes feiert man Pessach. Bereits in
mittelalterlichen Handschriften sind einzelne Szenen der Geschichtserzählung
wie die Zehn Plagen Ägyptens illustriert. Sogar die Pessachfeier selbst wurde

dargestellt. So erhielten die rituellen Anweisungen des Gebetbuchs, der

sogenannten Haggada, mehr Bedeutung. Seit dem 18. Jahrhundert verzierte

man gedruckte Haggadot mit Abbildungen. Häufig wurde die Familie
bei Gebet, Weingenuss und Unterhaltung gezeigt. Diese Ausgabe der
jüdischen Aulklärung von 1795 stellt eine zeitgenössische Familie am gedeckten

Tisch vor. Mutter und Vater lesen und segnen.

Haggada mit der deutschen Übersetzung von Joel Brill Loewe (Berlin 1785), Druck evtl.
Offenbach, evtl. Berlin, 1795.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1513 (Foto: Dieter Hofer, Basel).



In sämtlichen Buchausgaben, an denen Coschelsberg beteiligt war,
finden wir Nachbesserungen der Rechtschreibung, innovative Lösungsvorschläge

und kleine Experimente zur Integration verschiedener grafischer
Traditionen.

Eine handliche Haggada für Pessach

Erst nach den Befreiungskriegen 1816 kooperierten Haas und Coschelsberg

wieder für ein grösseres Projekt. Nachdem sie zehn Jahre zuvor schon

ein umfangreiches Gebetbuch und eine gedruckte Schriftrolle für das

Purimfest herausgebracht hatten, sollte nun das populärste Buch zum
jüdischen Ritus überhaupt angegangen werden, die Haggada. Die Haggada

ist die historische Erzählung zum Auszug aus Ägypten, die an den Pes-

sachabenden zuhause beim Festmahl gemeinsam gelesen und diskutiert
wird. Die Haggada enthält auch Gebete und Brauchtum, zum Beispiel

Anweisungen zu den Speisen. Damit ist die Haggada eineverhältnismässig
schmale Liturgie zu einem ausgesprochen freudigen Anlass und ist
prädestiniert für aktuelle Anklänge, zum Beispiel in der Bildauswahl. Dieses

Festtagsbuch gehörte zur Grundausstattung eines jüdischen Hausstands,
auch in einfachen Verhältnissen. Die Haggada war allgemeiner verbreitet
als die silberne Chanukkalampe oder gar eine private Bibel. Auf vielen
aschkenasischen Darstellungen aus der Neuzeit sehen wir den Idealfall,
dass Frauen wie Männer eigene Exemplare vor sich auf dem Tisch liegen
haben (Abb. 21-22). Für eine Haggada konnte es sich rentieren, eine hohe

Auflage anzusetzen, aber nur, wenn man sich dafür eine ansprechende

Aufmachung des kanonischen Textes einfallen liess.

Die Basler Haggada von 1816127 zeigt sich uns als eine Volksausgabe:

broschiert, schwarzweiss aufgewöhnlichem Papier, mit gut gefülltem

Seitenspiegel, so dass am Ende das Bändchen leicht in der Hand

liegt. Doch schon der Umschlag überrascht mit Zierkunst aus dem

Bleisatz von Haas, eine Kaskade von geometrischen und organischen
Mustern. Insgesamt operierte der Setzer in diesem schmalen Band mit
zehn verschiedenenTypen von Zierleisten fürTrennlinien, Rahmen und
Deckblätter. Das Titelblatt fängt den Blick mit einer biblischen Szene

und dem plakativen hebräischen Titel: Die Ordnung der Erzählung
von Pessach mit deutscher Übersetzung (Abb. 23). Es führt die Namen,
Orts- undJahresangaben ganz in hebräischer Buchtradition an, nur zwei

Zeilen in kursivem Font vermelden in Jüdischdeutsch: «Vortrag auf
die beiden ersten Abende °Pessach°128, ins Deutsche übersetzt und
mit Anmerkungen versehen» [Umschrift]. Die vielen Holzschnitte im
Heftchen haben eine ganz besondere Vorgeschichte; zu der interkulturellen

Bildsprache komme ich weiter unten. Bleiben wir zunächst bei

Coschelsbergs Spracharbeit.

100



[22] Die Pessachfeier in der Volkskunst
Das Motiv der Pessachfeier taucht nicht nur in der Haggada selber auf,
sondern ebenso aufSchmuck- und Gebrauchsgegenständen,Textilien und
Geschirren. Dieser gravierte Zinnteller aus dem Elsass diente die meiste Zeit
desJahres zum Schmuck, aufdem Pessachtisch vielleicht auch als Speisenplatte.

Die detailreiche Darstellung der Festrunde betont die Pessach-Hag-

gada, die vor der Hausherrin auf dem Tisch liegt.

Sederteller, Zinn, Mulhouse 18. Jh.
Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 130 (Foto: Dieter Hofer, Basel).

I



Für die Haggada verwandte Coschelsberg eine berühmte Übersetzung der

preussischen Aufklärer, die deutsche Fassung von Joel Loewe (genannt

Brill), die erstmals 1785 in der BerlinerJüdischen Freischule herausgegeben

und seitdem schon einige Male übernommen worden war (Abb. 21). Dass

Coschelsberg den Namen des bekannten Übersetzers verschwieg,war eher

unüblich. Angaben der gelehrten Quellen gehörten eigentlich zum guten
Ausweis auf einem Titelblatt. "Wollte er die Berliner Quellen nicht nennen,
wollte er Urheberrechten ausweichen oder einfach den populären Charakter

nicht unterlaufen? Jedenfalls versah er das Schriftdeutsch in diesem

jüdischen Buch nicht mit dem Markenzeichen der Haskala. Damitvermied

er auch eine unnötige ideologische Provokation, die mancherorts mit der

Berliner Fassung assoziiert wurde. Mit der zeitgemässen Sprache kamen

schliesslich auch Auslegungen in Umlauf, gegen die sich eine religiöse
Orthodoxie formierte. In Basel wählte man also eine hochdeutsche und
liberale Übersetzung, aber bewarb dies nicht als religiöses Modernisierungspaket,

nur als ästhetische Verbesserung.

Coschelsbergs Beitrag lag wiederum in der Klarheit der Textanordnung:

Urtext mit sparsamem Kommentar, Übersetzung und Bilder. Der
hebräischeText bildete das Zentrum,womit der Urtext für die gemeinsame

Lesung nahegelegt wurde (anders als bei zweisprachigen Ausgaben mit
gleicher Gewichtung, wie sie nun üblich sind). Deutsch diente hier zum besseren

Verständnis des Hebräischen. Nur an einer Stelle — wir sind noch bei
denVorbereitungen zum Festmahl in der Küche—wird die Alltagssprache
als Gebetssprache empfohlen: «Und es ist eine °mizva° [religiöse Pflicht]
dass die dazu bestimmte °beracha° [Segnung] in Gegenwart der Köchin,
und in der ihr verständlichen Sprache gesprochen wird.» [Umschrift]129
Die Frage, ob die gemeinsame Feier dieses Erinnerungsfestes mit Frauen,
Kindern und Ungebildeten nicht überhaupt die Umgangssprache auch für
den Ritus verlange, ist auf die Köchin, die durchaus Christin sein konnte,
eingeschränkt. In einer Offenbacher Haggada, die ebenfalls die Brill-Übersetzung

benutzte,wurde dagegen schon häufiger Deutsch als Ritussprache
vorgeschlagen. Man solle alle aramäischen Sprüche der Haggada wieder
in «allgemeinverständlicher» Sprache sagen, da auch Aramäisch seinerzeit

nur die Umgangssprache gewesen sei.130

Besonders bemerkenswert für unsere Frage der Wertung und Beziehung

der verschiedenen Sprachen ist folgende Sprachkritik von Coschelsberg,

die sich an einem einzigen gemischten Satz in der traditionellen
Liturgie entzündete. Nur einmal springt die Haggada ins Jiddische, beim
Gebetsaufruf zum abschliessenden Tischsegen: «°rabotai° [hebräisch:
meine Herren] wir wollen benschen [jiddisch: segnen]».131

Viele Herausgeber der Epoche besprachen diese Unstimmigkeit und

vermerkten, dass hier ein Satz in laschon aschkenas (hebräisch: deutsche

Sprache) zur Liturgie gehöre.Auch Coschelsberg respektierte und erklärte
den Volksbrauch, dass der Vorbeter an dieser Stelle «in einer vermischten
hebräischen und altdeutschen Sprache»132 zum Gebet aufrufe. Er über-

102



Die Basler Haggada

Der Kaufmann Salomon Coschelsberg an der Schneidergasse entwarf 1816

eine neue handliche Haggada. Er ergänzte die hebräische Festtagsliturgie
mit einer Übersetzung des Aufklärers Joel Brill Loewe (vgl. Abb. 21), wie
schon das Titelblatt in hebräischen Buchstaben verrät: «Vortrag aufdie beiden

ersten Abende Pesach, ins Deutsche übersezt und mit Anmerkungen
versehen» [Umschrift].
Die Szene mit Moses vor dem brennenden Dornbusch war seit einer
Amsterdamer Ausgabe von 1712 zu einem beliebten Motiv für den Umschlag
der Haggada geworden.

Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi, Druck Wilhelm Haas, Herausgeber
Salomon Coschelsberg, Basel 1816.

Universitätsbibliothek Basel, UBH FQJII 7.



setzte «benschen» ins Standarddeutsch mit dem etymologischverwandten
«benedeien».

Ganz nebenbei schlug Coschelsberg aber auch einen neuen Terminus

für die alte jüdische Binnensprache vor, es sei «Altdeutsch». Diese

"Wortschöpfung verbindet Tradition und Moderne, das jüdische Idiom der

letzten Jahrhunderte mit dem jüdischen Idiom der Gegenwart. In seiner

Begrifflichkeit ist das Schriftdeutsch der Aufklärungszeit die moderne
Variante einer in die Jahre gekommenen Sprache. Aus von Juden
gesprochenem Altdeutsch entsteht von Juden gesprochenes Neudeutsch.

Die Sprachbezeichnung von Coschelsberg weist auf ein selten
benanntes Selbstverständnis der historischen Akteure in der Emanzipationszeit.

Die Entwicklung der jüdischen Alltagssprache ist danach keine

Entfernung vom Eigenen für etwas Fremdes, sondern ein historischer

Sprachentwicklungsprozess parallel zu den Kontaktsprachen.
Die Haggada hat seitdem unter allen Werken von Haas &

Coschelsberg am meisten Beachtung gefunden, unter anderem in zwei
Nachdrucken.133

Holzschnitte der Lutherbibel in der Haggada

Liegt die leicht vergilbte Haggada von Coschelsberg & Haas heute in einer
Vitrine zwischen anderen Ritusgegenständen zum Pessachfest, dann fällt
sie zwischen Sedertellern und kolorierten Prachtausgaben nicht unbedingt
ins Auge. Sie steht eher für die Zeremonialkultur des Landjudentums, das

mehrheitlich ohne Augsburger Silber und samtbeschlagene Gebetbücher
auskam. Das Jüdische Museum in Basel verfügt aufgrund der frühen
Sammeltätigkeit von Volkskundlern und einer spezifischen Ausrichtung auf
die Lebensweise der Landjuden zwischen Colmar und Hohenems — also

jenseits der oft dargestellten höfischen und bürgerlichen Elite — über
eine seltene Kollektion von Judaica. Sie stammen aus der Region,
Hobbyarbeiten ersetzen gestempelte Silberschmiedearbeiten. Die Torakronen,
aus Papier- und Seidenblumen gebastelt, oder die aus Blech gebogenen

Chanukkalampen sind für diese Elsässer Frömmigkeit typisch. Zu dieser

gelebten Religiosität passt die Haggada von Coschelsberg. Die Verleger
sind durchaus pragmatisch an die Aufgabe herangegangen und vermuteten,
dass eine erschwingliche und übersichtliche Ausgabe bei der Kundschaft
ankommen würde.

Ein israelischer Nachdruck der «Basel Haggadah» in der Reihe Ju-
daicaTreasures Series hinterlässt dagegen einen ganz anderen Eindruck.134

Der ursprüngliche Seitenspiegel ist auf das Format eines repräsentativen

Kunstbuchs aufgeblasen, Farben und Schmuckleisten sind ergänzt
worden. Mit einem festen Einband versehen ist der Bildband als Gebetbuch

bei Tisch kaum noch handzuhaben. Vor- und Nachwort stellen den

104



*o ^c/viP ifi »«vin uiui v«> utuui <,Kfiumtui9
tber it>eicl>cö bergoflen wirb fur biek/ 5ur bergebung beb

fûtiben.

1 ju 29 fage cud) / id) werbe bon nun on nid)C
mct)r bonbiefeto gewdcbé beg wetnfîocfg trinken/

cm/ bjjj an Den tag/ba id>g neu trinefen werbe mit eud)/
»tfr»/ in mtfiti/)« Vx/xf-f^vel

Die Pessachfeier von Jesus

Die Bilder, die Coschelsberg und Haas für die Haggada auswählten, waren
hundert Jahre zuvor für eine christliche Bibel geschnitten worden.
Wahrscheinlich befanden sich die Druckstöcke in einem der Bestände anderer

Druckhäuser, die Wilhelm Haas Vater und Sohn angekauft hatten.
Die Aneignung von Bildmaterial christlicher Werke für jüdische Drucke
überrascht nicht. Immer wieder hatten jüdische und christliche Ikonogra-
fie gemeinsame Quellen.
Für die Wiederverwendung gingen die Herausgeber ausgesprochen
pragmatisch vor, begutachteten das vorhandene Material und suchten sich
einige Szenen zu passenden Textstellen in der Haggada heraus, hier die
Darstellung des Letzten Abendmahls im Matthäusevangelium der Lutherbibel,
die 1710 bei Brandmüller erschienen war.

Biblia, das ist die gantze Heilige Schrifft Altes und Neues Testaments, Basel (J.
Brandmüller) 1710.

Universitätsbibliothek Basel, Eigentum Frey-Grynaeum, Frey-Gryn A III 35.



Druck nicht in die elsässische Geschichte, sondern in eine zionistische

Geschichtserzählung zur angeblich blühenden Gemeinde in der voreman-

zipatorischen Schweiz und zum ersten Kongressort der internationalen
zionistischen Bewegung. «One of the original artwork treasures of the

Jewish European culture in the Enlightenment period, found in its complete

form after the Holocaust, brought to Israel [...].» Doch die
schöpferische Einzigartigkeit der Basler Haggada erhält hier zu viel des Lobes.

Nicht nur der Text, sogar die Bilder waren abgekupfert. Prijs hat darauf

in seiner ausfuhrlichen Katalogisierung schon hingewiesen,135 aber ich
möchte diesen spannenden Aspekt der materiellen und ikonografischen

Hybridität nochmals beleuchten.

Die 24 Bilder der Basler Haggada mögen «unique and impressive»135

wirken, wenn wir sie nur mit Vorläufern jüdischer Buchkunst vergleichen.

Dem christlichen Publikum zumindestwaren die biblischen Szenen damals

schon rechtvertraut.Tatsächlich sind die Druckstöcke aus dem Altbestandslager

der Druckerei reaktiviert worden. Bereits hundert Jahre zuvor hatte

ein Basler Drucker eine Lutherbibel mit derselben Serie an Holzschnitten

ausgeschmückt, nun kamen sie wieder zur Geltung. Teilweise mussten die

Druckvorlagen dafür durchs Recycling gehen: gleiches Material — mit
anderer Bedeutung; gleicher Bildaufbau - mit leichten Retuschen.

Für das Titelblatt hatten die Editoren das Motiv Moses vor dem

brennenden Dornbusch ausgesucht (Abb. 23). Die Szene hatte es in den

hundert Jahren zuvor immer öfter auf den Umschlag einer Haggada
geschafft. Der kniende Moses funktionierte sozusagen als Etikett einer
Haggada. In diesem Fall wie in dem Amsterdamer Vorbild von 1712 lehnte sich

die Darstellung an die Merian-Bibel an. Die Aneignung von Bildmaterial
christlicher Werke für jüdische Drucke überrascht nicht. Immer wieder

hatte sich - vor allem im Buchdruck - die antike, jüdische und christliche

Ikonografie überschnitten. Die Bibelillustration von Matthäus Merian
d.Ä.von Strassburg (1630) war so verbreitet, dass sie weltweit auch jüdische

Imagination geformt hat, zum Beispiel in der Gestaltgebung des Salomonischen

Tempels in Bibeln, aufTeppichen und für Misrach-Tafeln.137

Für die Umschlag- und Innendekoration desTextes gaben Haas und

Coschelsberg also 1816 keinen Illustrationsauftrag heraus, sondern bedienten

sich an einemVorratvon Druckstöcken, die aus dem frühen 18. Jahrhundert

stammten. Für die Esterrolle (1806) hatten sie sich schon aus dieser

Serie bedient, nun arbeiteten sie gleich zwei Dutzend Bildmatrizen in den

Text ein. Die Holzdrucke waren erstmals in einer christlichen Lutherbibel

von 1710 bei Brandmüller in Basel erschienen.138

Für die Wiederverwendung gingen die Herausgeber ausgesprochen

pragmatischvor, begutachteten dasvorhandene Material und suchten nach

passenden Textstellen oder ähnlichem Stoffin der Haggada.Mit Hilfe neuer
Bildunterschriften erhielten einige Illustrationen dann ein neues Sujet.
Der «Übergang über den Jordan» mutierte so zum «Durchzug durch das

Rote Meer».139 Wirklich kühn ist die Aneignung des neutestamentlichen

106



by by nsD1? < rnTQ:
—; t — - ; t • ;

: ©7d>ÊfiH D£7)Ü""W\EPI* 0^7 B>7 :

at

riDEQ ÏPN ra "m fr
- v " " t ; t ; — x

[25] Weiterverwendung von Bildern
Im jüdischen Ritusbuch zu Pessach findet 1816 der Holzschnitt zu Jesus
beim Letzten Abendmahl aus der Lutherbibel nochmals Verwendung. Unter

der jüdischdeutschen Bildüberschrift «Die Feier des Überschreitungs

Opfers» steht die Tischszene mit zwölf Männern und zwei Bediensteten.
Der zentralen Figur hatte man in der Druckplatte den Heiligenschein
nivelliert. Die Illustration ist an der Stelle eingefügt, wo die Haggada die

Anordnung der Speisen auf dem Festtisch erklärt und sonst die familiäre
Festrunde im zeitgenössischen Gewand zu sehen ist. Der Bezug auf das

christliche Osterfest ist in dieser Einbindung nicht mehr explizit, konnte
aber als Subtext gelesen und gedeutet werden, ein klassischer Fall von
Aneignung und Neubelegung im Kulturkontakt.

Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi, Druck Wilhelm Haas, Herausgeber
Salomon Coschelsberg, Basel 1816.

Universitätsbibliothek Basel, UBH FQJII 7.



Materials (Abb. 25). Ein Holzschnitt zum Letzten Abendmahl von Jesus

und seinenJüngern wanderte aus dem Matthäusevangelium in die Pessach-

Liturgie. Der zentralen Figur im Bild hatte man dafür den Heiligenschein

gekappt. Der wichtige Herr sitzt nun vor einer grossen freien Wandfläche.

Die neue Bildunterschrift lautet «Die Feier des Überschreitungs Opfers»,

eine deutsche Übersetzung für Pessach.

Und um welche «Feier des Überschreitungsopfers» sollte es sich

eigentlich handeln, die desVolkes Israel bei der Ankunft im Heiligen Land,
die des historischen Juden Jesu oder um das jährliche jüdische
Erinnerungsfest im Frühjahr? Die Pessach-Liturgien zeigten an dieser Stelle im
Buch häufig den Seder, also die Anordnung der Speisen aufdem Festtisch,
die versammelte Grossfamilie und womöglich das nichtjüdische Personal,

also ebenfalls eine Tischszene (Abb. 21—22).

Die hier eingesetzte Szene des LetztenAbendmahls am langenTisch

war allerdings zu typisch in der Aufstellung der Gefolgsleute rund um die

ruhende Zentralperson, um nicht — mit oder ohne Heiligenschein — an

eine DarstellungvonJesus mit seinenJüngern zu erinnern. Die Lebens- und

Bildwelten waren kaum so abgeschottet, dass man dem jüdischen Publikum

einenJesus ohne Heiligenschein als einen elsässischen Familienvater

Dukas oder Bloch präsentieren konnte. Ich denke, die Editoren wussten,
dass sie die alte Bildbedeutung im neuen Kontext nicht ganz löschen

konnten. Sie akzeptierten den andauernden Kippeffekt im Bild. Die Szene

transportierte nun eine Mehrdeutigkeit von Historie und Gegenwart, von
Oster- und Pessachereignis. Für den Juden der Aufklärung war das kein

Widerspruch, eher eine Provokation für das christliche pietistische Milieu.
Die jüdische Rezeption des Drucks hat dann nach dem Holocaust

eine überraschende Wendung genommen, nicht die jüdische Appropriation

einer Mehrheitskultur ist wiederentdeckt worden, sondern angeblich

eigenständiges Kunsthandwerk. Im Religionsgespräch der Spätaufklärung
hinterliess aber sicherlich die Figur des Jesus als Juden den grösseren

Eindruck unter den Zeitgenossen. Die jüdische Untertitelung christlicher

Ikonografie zeigt kulturelle Nähe und eine angstlose jüdische Position im
Wettstreit der monotheistischen Religionen.

Mendelssohn-Bibel aus Basel

Eine erst kürzlich entdeckte Verlagsanzeige (Abb. 20) gibt uns neuen Auf-
schluss über die Bibeledition von Haas und Coschelsberg. Innerhalb von
fünfJahren, zwischen 1822 und 1827, brachten sie den Tanach, das

entspricht dem Alten Testament in christlicher Terminologie, in drei
Sprachformaten heraus: als zweisprachige Ausgabe, als rein deutsche Ausgabe und
zuletzt als hebräischen Urtext.140 Die Drucke sind heute in Bibliotheken in

108



aller Welt anzuschauen. Insbesondere die Biblia Hebraica, von der sofort

3000 Exemplare gezogen wurden, ist vielfach nachgewiesen.
Die Ubersetzungen der biblischen Bücher entnahmen sie der vierzig

Jahre alten Berliner Edition der jüdischen Aufklärer. Wie Mendelssohn
und Kollegen entschieden sich die Basler nochmals für Hochdeutsch in
hebräischen Lettern. Jedoch beschränkten sie sich auf den Urtext und
seine Übersetzung. Das rabbinische Kommentarwerk entfiel ersatzlos. In
einer ganzen Reihe von Nachdrucken der Mendelssohn-Bibel in Deutschland

ist diese Basler Variante eine sehr späte Geburt. Denn die Aufklärer-
Bibel konnte inzwischen sogar schon in gotischer Schrift in Kassel bestellt
werden, und die lateinisch gedruckte Fassung wurde ab den 1820erJahren
der Standard.141

Coschelsberg stellte Urtext und deutsche Übersetzung in zwei
parallel laufenden Spalten in direkten Vergleich. Aber nicht nur die Sprachen,
auch zwei Religionen wurden parallel bedient. Während die hebräische

Fassung einem christlichen Leserkreis diente, war die zweisprachige
Fassung - angeblich in einer Erstauflage von 2000142 - auf eine jüdische
Leserschaft ausgerichtet.

Tatsächlich jonglierten die Verleger zwischen jüdischen und christlichen

Interessen, um beide mit geringem Mehraufwand zu verbinden und

insgesamt zu einer lohnenden Auflagenhöhe zu kommen. Die verschiedenen

Sprachversionen waren von Anfang an aufeinander abgestimmt. Die
einmal gesetzten Kolumnen blieben immer erhalten, ob im ein- oder
mehrsprachigen Layout. Hilfen zum Vortrag im jüdischen Gottesdienst, wie die

Einteilung der Wochenabschnitte und Angaben zur Intonation, ergänzten
den Bibeltext der zweisprachigen Ausgabe nur in einer Randglosse, so dass

die christliche Biblia Hebraica sich einfach herausschälen liess.

Wie kam es aber zu dieser jüdisch-christlichen Parallelausgabe, und
wie konnte sich Coschelsberg als jüdischer Editor und Gewährsmann
durchsetzen? Ein bisher unbekannter Werbezettel aus dem Hause Haas

aus der Vorbereitungsphase des Projekts gibt nun neuen Aufschluss. Das

jüdischdeutsche Blatt tauchte erst 2010 in einem Zürcher Familienerbe
auf, das einerseits auf die oberelsässische Rabbinerfamilie Katzenellenbogen

und andererseits aufeine Basler Familie zurückreicht. Mit folgenden
Worten warb vor zweihundert Jahren der Verleger Haas, auch im Namen

Coschelsbergs, um Vorschüsse und Grossabnehmer für den geplanten
Bibeldruck (Abb. 20):

«Ankündigung
Unterzeichneter schmeichelt sich, dem mit Recht schon längst geäusserten Wunsche, —

eine reinejüdisch-deutsche Bibel zu erhalten, — entsprechen zu können.

Obschon zwar mehrere Ausgaben davon, an verschiedenen Orten erschienen sind.

Allein die denselben beigedruckten Kommentaren oder °Auslegung °, verursachten nicht

nur, dass der Preis dem Unbemittelten zu hoch zu stehen kam, sondern sie schreckten

den Nichtgelehrten ab, sich dieselben anzuschaffen, weil er keinen Gebrauch davon

109



machen kann. Besonders das 'weihliche Geschlecht. Und diese sollten doch auch die

Heilige Schrift lesen und verstehen lernen.

Da nun in meiner Buchdruckerei, durch Veranstaltung und aufKosten der löblichen

Bibel=Gesellscbaft, erscheinen wird,

°FünfBücher Mose, Propheten und Hagiographen °

in Gross Oktav Format. Wozu wederMühe noch Kosten gespart werden. So dass diese

Ausgabe, so wohl aufKorrektheit, als auftypografische Schönheit, Anspruch machen

darf. So ist mir die Begünstigung zu theil geworden, diesen schönen Satz auchfür
eigene Rechnung noch gebrauchen zu dürfen.

Es erscheint daher zugleich.

1) Eine Bibel in Gross Quart Format, gespalten. Ein Spalt enthält den Text, der

andere die deutsche Übersetzung.

2) Die Übersetzung ohne Texte, in nemlichem Format. [... ]
Was die deutsche Übersetzung anbelangt, so wirdvon dem berühmten Mendelsohn die

°Tora 0 und was von demselben übersetzt ist, gewählt. Das Übrige, nach den besten

neuestenjüdischen Autoren.

Um diese deutsche Bibelfür den Nicht-Gelehrten, undfür das weibliche Geschlecht,

gemein-nütziger zu machen, habe ich diese Buchstaben des alten Jüdischen-Deutsch,

mit einigen Verbesserungen, gewählt. [... ]

Das Ganze erscheint unter derLeitung undAufsicht meines Freundes Herrn Koschels-

berg.» [Umschrift]

Es ist schon bekannt, dass die Bibelgesellschaft zu Basel die hebräische

Bibel Haas vollständig abkaufte und eigenständig vertrieb. Die Gesellschaft,

eine Untergruppierung der Christentumsgesellschaft von 1804, war

personell der Reformierten Kirche verbunden. Sie verbreitete den

Offenbarungstext unter Christen im Rahmen der Inneren Mission, lieferte aber

auch Buchmaterial für die Bekehrungsarbeit an Heiden und Juden. Sara

Janner hat aus ihrem Quellenstudium zu pietistischen und missionarischen

Vereinen in Basel bereits den diplomatischen Aufwand geschildert, mit
dem Haas die Schnittstellen und Varianten seiner Bibel zwischen diesen

Polen christlicher und jüdischer Tradition vorverhandelte.143 Nach

Janners Quellenstudium durchkreuzte eine deutsche Parallelausgabe die

Absicht der Bibelgesellschaft, die nur die hebräische Studienausgabe im
Sinn hatte. Als sich herausstellte, dass Haas gleichzeitig eine zweisprachige

Bibel auf den Markt bringen wollte, fürchtete man die Konkurrenz

zur christlichen Botschaft und wollte Einfluss auf die deutsche Fassung

nehmen. Der christlicheVerein bestand aufeiner christlichen Ubersetzung,
während Haas nichtvon der jüdischenMendelssohn-Übersetzung abrückte.

Deshalb distanzierte sich die Bibelgesellschaftvon der zweisprachigen und
deutschen Mendelssohn-Ausgabe als «zu jüdisch» und subskribierte nur
die hebräische Ausgabe.144

Die Verlagsankündigung für den jüdischen Buchhandel mit
Coschelsberg als Korrespondenzadresse spricht offen von der finanziellen

Beteiligung der Bibelgesellschaft und propagiert doch eindeutig die

110



jüdischen Studien- und Volksausgaben. Es liegt also nahe, dass nicht die

jüdischen Partner, sondern die christliche Bibelgesellschaft hier die

grösseren Kompromisse einging. Ich nehme an, dass die jüdische Gemeinde

selbst das Grossprojekt aufgezäumt hatte. Ein namenloser «vierköpfiger
Verein» sei nämlich laut Quellen der Bibelgesellschaft an den christlichen
Verein herangetreten, um die Beteiligung an einem hebräischen Bibeldruck
anzubieten.145 Die jüdische Gemeinde wäre solch ein informeller «Verein»

ohne Rechtsbasis, Salomon Coschelsberg einer ihrer aktivenVorsteher. Der
französische Hilfsrabbiner Katzenellenbogenwohnte damals noch in Basel,

er hatte auch gerade bei Haas veröffentlicht.146 Von seinem Vater Naflali

Katzenellenbogen, Oberrabbiner des Konsistoriums in Haut-Rhin, sollte
die Basler Bibelausgabe dann mit der religiösen Approbation versehen

werden, welche die Mendelssohn-Bibel fürJuden in Frankreich freigab.147

Die zweisprachige, ganz hebräisch gesetzte Bibel gehörte somit zur
innerjüdischen Publizistik und entsprach den Zukunftsideen des

Oberrabbiners in Colmar.

Nur für Ungelehrte und Frauenzimmer?

«Gemeinnützig» hiessen die deutschen Publikationen in hebräischem

Zeichensatz im Wortgebrauch der Aufklärung. Ein Mitstreiter von
Mendelssohn, Isaac Euchel, begründete 1797 jüdischdeutsche Publikationen
mit diesem Argument,148 und das Duo Haas-Coschelsberg bewarb noch

eine Generation später die jüdischdeutsche Bibel als «gemeinnütziges»
Unternehmen. Die ungebildete Mehrheit wäre am besten in der Alltagssprache

Deutsch, aber mit der vertrauten, «alten» jüdischen Typografie zu
erreichen. Danach stehen die jüdischdeutschen Drucke aus demVormärz

im Auftrag der Volksbildung und Vermittlung historischer Religionsfundamente.

War es also nur eine Hinwendung der Elite zum illiteraten Volk,
das anders nicht zu erreichen wäre? Aber wer sollte diese ungebildete

Allgemeinheit gewesen sein, die besser Deutsch als Hebräisch verstand,
aber dennoch kein deutsch gedrucktes Buch lesen konnte oder wollte?

Das Marketing zur Basler Bibel weist auf einen weiteren Aspekt
der Schriftwahl bei Coschelsberg. Es deutet auf ein autoritär konservatives

Anliegen, das wir im Zusammenhang mit institutionellen Interessen

wiederfinden werden (s. 5. Kapitel). Nochmals sehen wir eine sehr

interessante Verschiebung von Medium und Inhalt, diesmal auf der Ebene

der Gattung. Coschelsberg reihte seine deutsche Bibel in eine lange

Tradition der frommen Literatur ein, die sogenannten «Zenne Renne»

oder «Weiberbibeln».

Alle Bände erschienen mit einem Titelblatt mit dem hebräischen

Vers aus Hohelied 3,11: «Geht hinaus und seht,Töchter Zions», der etwas

verschliffen «Zenne Renne ...» lautet. So kündigten seit zweihundert

in



Jahren Herausgeber eine umgangssprachliche Nacherzählung des Bibelstoffs

an. Die jiddische Legendensammlung «Zenne Renne»war im 17. und
18. Jahrhundert sehr beliebt und wird als eine wichtige Quelle religiöser
Vorstellungswelt angenommen. Mit der Entschuldigung, dass Frauen die

heilige Sprache nicht lernen und verstehen müssten, konnte eine
umgangssprachliche Adaption kanonischerTexte gedeihen. Es ist unbestritten, dass

auch Männer diese Erzählungen lasen und zur religiösen Orientierung
benötigten, denn Jiddisch liess sich leichter verstehen, selbst wenn in
Hebräisch gebetet und rezitiert wurde. Das Label der Frauenbücher garantierte

dem Käufer vor allem einen sprachlich wie inhaltlich zugänglichen
Text, weniger eine Einteilung nach Geschlechtern. Daher hatte auch die
kursive Type für das Jiddische die Bezeichnung «Weiberdeutsche Schrift»
erhalten, obwohl sie genauso in zweisprachigen Gebetbüchern für Männer

Verwendung fand. Generell wurden mit diesem Wortgebrauch hebräischer

Analphabetismus und Bildungsferne dem sozialen Gender «Frau», gleichzeitig

kanonischeTexte und Literatursprache dem sozialen Gender «Mann»

zugeschoben.
Die jüdischen Aufklärer distanzierten sich eher von der populären

Zenne-Renne-Bibel. Schliesslich war sie der Inbegriff einer eigenwilligen
Volksfrömmigkeit, von sprachkritischer oder vernunftgeleiteter
Quellenauslegung weit entfernt. Auch sprachästhetisch hatten sich hier die
Mundart und ein freier Umgang mit Versatzstücken von Hebräisch zu
einer - von Reformern geächteten - Melange verbunden. Erst im 20.
Jahrhundert wandte sich die jüdische Elite mit einem neu erwachten ethnologischen

Interesse wieder diesen Büchern zu. Die Präsidentin desJüdischen
Frauenbundes Bertha Pappenheim (1859-1936) setzte sich sogar an eine

Übersetzung der Weiberbibel ins Hochdeutsche. Die Zenne Renne wurde
also im 19. Jahrhundert nicht mehr nachgedruckt, sondern grundlegend
verändert. Die erste moderne Fassung erschien, so der Historiker Julius
Carlebach, 1836 im bayrischen Sulzbach mit neuen erbaulichen Erzählungen

und in Hochdeutsch.149

Eine ganz andereModernisierung dieser erbaulichen Gattungwurde
kurz zuvor in Basel vorgeschlagen: zurück zum Urtext, ohne rabbinischen
Ballast, in weltlicher Sprache. Die alte Schriftform behält man bei. Die
modernen Übersetzer werden (bis aufMendelssohn im Band Deuterono-
mium) nicht einmal benannt. Wiederum stellt Coschelsberg jiddische und
hochdeutsche Literatur unter eine gemeinsame Klammer und nimmt dem

angeblich revolutionären deutschen Text damit die Schärfe. Die Texte der
Aufklärer verpackt er in «Weiberbibeln», er nutzt Vertriebswege, Aufmerksamkeit

und Leserbindung der jüdischdeutschen Schreibweise.

Sichtet man alle Arbeitshinweise des Herausgebers Coschelsberg,

so vermied er jegliche sprachsystematische Opposition zwischen Jiddisch
und Hochdeutsch. Vielmehr behandelte er neue deutsche Übertragungen
als verbesserte Varianten älterer Ausgaben. Er erlaubte sich auch kleine
Korrekturen und Ergänzungen an den berühmten Übersetzungen «älterer

112



und neuerer Israeliten», so sie das Verständnis noch erleichtern
könnten.150 Sowieso alle «Frauenzimmer», aber auch sonstige «Ungelehrte»151
bildeten die Zielgruppe seiner leichten Sprache. Das bekannte Schema,
wie in den Jahrhunderten der «Weiberbibel» Bildung mit Gender zu
verknüpfen, blieb salonfähig.

Doch gerade dievolkspädagogisch herablassende Charakterisierung
des Lesepublikums macht mich auch stutzig ob der Wahl des Mediums.
Weshalb bemühte man denn für ungebildete Schichten weiterhin die
Schriftweise der religiösen Elite? Welchen gemeinnützigen Vorteil sollte
es haben, eine Alltagssprache in einer Schrift; zu lesen, die nicht von der
Umgebungsgesellschaft geteilt wurde? Weshalb produzierte die zweisprachige

und zweischriftliche Bildungselite Bücher, die den Bildungsfernen
wiederum nur eine innerjüdische Schriftvariante anboten?

Insbesondere das Geleitwort zu dem Band der Frühen Propheten
lässt aufhorchen, das ein «Lehr- und Lese-Buch für die Jugend, so viel
möglich, zweckmässig und belehrend» eingerichtet verspricht.152 Zumindest

die jüdischen Kinder in Basel lernten zu diesem Zeitpunkt schon

jede Sprache im eigenen Schriftsystem, Hebräisch, Latein, Französisch,
Deutsch, womöglich Griechisch.

War es Realitätssinn oder Wunschdenken der Coschelsberg-Editio-
nen, dass die Alphabetisierung und Lesekultur der jüdischen Bevölkerung
in hebräischer Schrift stattfinde? Welche junge Generation sollte das sein,
die eher in jüdischdeutschen Heften schmökerte als in einer deutschen
Novelle oder Zeitung? Wessen Handelstochter sollte das sein, die eher

jüdischdeutsche Erzählungen als ein Pariser Modejournal oder das
Rechenbuch von Fäsch studierte?

Wir können nicht mehr beurteilen, ob der Herausgeber Coschels-

berg persönlich an die Notwendigkeit einer jüdischdeutschenVolksbildung
dachte, sich nach der effektiven Nachfrage im Buchmarkt im Elsass richtete

oder eher den Bildungsidealen einer konservativen Konsistoriumsführung

im Elsass folgte. Zumindest die Lehrer an den jüdischen Dorfschulen
im Oberelsass unterrichteten noch im deutschen Dialekt und benutzten
eher jüdischdeutsche Schreibübungen und Lesetexte als französische.

Die Mendelssohn-Bibel der 1820er Jahre von Haas und Coschels-
berg übernimmt den Bildungsimpetus und Sprachpurismus der jüdischen
Aufklärer der vorhergehenden Generationen, doch im veränderten Kontext

grösserer gesellschaftlicher Rechte und Pflichten bekommt die Pflege
der jüdischdeutschen Schreibweise einen sozialkonservativen Zug. Leider
ist über die Verbreitung dieser deutschen Drucke nicht viel bekannt, in
staatlichen Bibliotheken sind vorrangig die hebräischen Ausgaben der
christlichen Bibelgesellschaft katalogisiert. Insbesondere die elsässische

Rezeption ist schlecht dokumentiert.

«3



Jüdischdeutsch: ein Trojanisches Pferd für Mission

Die Druckerei Haas befand sich Anfang des 19. Jahrhunderts auf einem
weiten Gelände in der Vorstadt Steinen, Ecke Leonhardsgraben, vis-à-
vis vom Lohnhof. Die heutige Leonhardsstrasse hiess damals nach dem
Missionshaus am anderen Ende der kurzen Verbindungsstrasse. Richtung
Altstadt, ebenfalls nurwenige Schritte entfernt,war dieJüdische Gemeinde

am Heuberg eingemietet. Der Schriftgiesser Haas lag in diesem Stadtge-
füge ungefähr in der Mitte zwischen beiden, hier kreuzten sich die Wege.

Im typografischen Raum tummelten sich die Akteure auf noch engerem
Bereich, denn grundsätzlich offerierte der Schriftgiesser und Drucker
allen Autoren und Verlegern, in Europa und in der Stadt, seine «reelle und

billige Bedienung».153

Zeichen und Bilder aus einem sozialen und kulturellen Kontext können

in einem anderen Zusammenhang eine ganz andere Funktion erhalten,
das zeigt nicht nur die Weiterverwendung der christlichen Abbildungen
in einer Pessach-Haggada. Auch die Schriftsprache Jüdischdeutsch, die
wir bisher als exklusiv jüdischen Kommunikationsraum betrachtet haben,
wurde von anderen Akteuren benutzt. Jüdische Selbstverortung in der
Moderne traf hier auf christlichen Bekehrungseifer. Die Schriftgiesserei
Haas belieferte vor allem theologische Gesellschaften und christliche Verlage

mit den bleiernen Matrizen des hebräischen Alphabets, und deren
Hebraica dienten ganz unterschiedlichen Interessen.

Auch als Verleger betreute Haas Titel der theologischen Fakultät
und hebräische Grammatiken. Eine solche akademische Grammatik eines

LuzernerTheologieprofessors von 1813 war mit einem Anhang zur
jüdischdeutschen Schriftversehen.154 Dies mag zunächstverwundern.Was konnte
einem zukünftigenTheologen eine solche Instruktion nützen? Tatsächlich

stossen wir hier aufeine klassische Disziplin der Theologie und einen der

Ursprünge der sprachwissenschaftlichen Beschäftigung mit Jiddisch.155

Nicht aus rein philologischem Interesse stellten Theologen die ersten
Wörterbücher des Jiddischen zusammen. Bereits seit dem 17. Jahrhundert
nährte sich das Interesse an der Sprache aus dem Wunsch, Juden zu
bekehren. Theologen verfassten sogenannte Missionsgrammatiken für das

Konversionsgespräch. Am Institutum Judaicum in Halle verankerte man
Jiddisch im Curriculum der jungenTheologen zurMissionsvorbereitung.156

Im 19. Jahrhundert wandte sich die Judenmission in der innerjüdischen
Schriftform an die Ungetauften. Auch die Basler Mission druckte
Offenbarungstexte in den «Sprachen der Völker», in Amharisch oder Arabisch,

genauso wie in der jüdischen Digrafie des Deutschen.
Ein judenmissionarischer Zweig der Christentumsgesellschaft, die

«Baseler Gesellschaft zur Verbreitung des Christenthums unter den
Juden», stützte sich in der regionalen Arbeit wesentlich aufjüdischdeutsche
Druckschriften. Missionslehrer kümmerten sich sogar um die Weiterführung

der Schriftvariante im Unterricht.Aus demJahr 1835 ist eine Schüler-

114



arbeit aus dem elsässischen Oberhagenthal erhalten, eine Neujahrskarte in
doppelter Ausführung, lateinische und hebräische Schreibweise desselben

Textes. Laut Notiz des Basler Lehrers wurde der «Neujahrswunsch der

etwa 7 jährigen Esther Weill an ihren Lehrer Buchstabe für Buchstabe

dictiert, und von derselben jüdischdeutsch auf nebenstehendes Blatt
geschrieben.»157 Auch die Vereinsberichte aus den 1840er Jahren erwähnen

die Arbeit mit jüdischdeutschen Drucken.158

Als Haas und Coschelsberg mit der Bibeledition auf den Markt
kamen, bearbeitete Wilhelm Haas parallel einen Auftrag der Basler

Missionsgesellschaft, den «Versuch über das göttliche Ansehen des Neuen
Testaments» von David Bogue, dem geistigen Vater der Londoner Missi-
onsgesellschaft.159 Der Basler Sekretär der Christentumsgesellschaft hatte
den Traktat 1808 auf Deutsch herausgebracht, nun wurde die Oflenba-

rungslehre zu den Evangelien noch in hebräischen Typen nachgedruckt.
Die Bibeln von Haas und Coschelsberg, die die ansässige Bibelgesellschaft
vorfinanziert hatte, sollten - so die Vereinsprotokolle - unter anderem

«den hin und wieder erwachenden Bedürfnissen der jüdischen Nation»
abhelfen.160

Das Kundenverzeichnis der Firma Haas, die Rangeleien um die
Mendelssohn-Bibel sowie die missionarische Praxis in der Region zeigen,
dass die jüdischdeutsche Schrift nicht mehr die innerjüdischen Diskurse
absicherte. Zwar konnte man heikle Positionen in dieser Druckschrift
verhandeln, ohne dass die allgemeine Öffentlichkeit mitlas, aber weder

im Geschäftsleben noch im Religionsgespräch konnte die jüdische Gesellschaft

sich aufgrund der Sonderschrift unbeobachtet fühlen. Produktion
und Rezeption schieden sich nicht eindeutig an den Grenzen zwischen

Nicht-Juden undJuden. Aus unserer Kenntnis der verschiedenen Akteure
der Basler Hebraica aus dem frühen 19. Jahrhundert müssen wir deswegen
hinter der emphatischen Neubewertung desJüdischdeutschen,wieThomas
Kollatz sie vorgenommen hat, ein Fragezeichen anbringen:

«Vorübergehend gelang es derjüdischen Minderheit in Deutschland im Medium der

Schrift, auch die deutsche Sprachefür den Binnendiskursjruchtbar zu machen und

dem Zugriffder nichtjüdischen Außenwelt zu entziehen. Eine selbstbewusste

Vereinnahmung der Sprache der Mehrheit, durch die Wiedergabe deutscher Sprache in
hebräischen Lettern. »161

Die Ausrichtung auf einen jüdischen Leserkreis war zwar gesichert, aber

die beteiligten Autoren und Akteure konnten ebenso aus der christlichen
Ecke kommen. Und mancher Absender nutzte diese Form der Camouflage.

Eindrucksvoll zeigt das ein Basler Bändchen «DerJudenfreund» von
1806. Der Titel nimmt einerseits auf den flächendeckenden Erfolg des

Schulbuchs «Der Kinderfreund» Bezug, das der preussische Gutsherr von
Rochow für den Unterricht an Landschulen entworfen hatte (1776), um « die

grosse Lücke zwischen Fibel und Bibel auszufüllen».162 In ähnlichem Stil

"5



brachte «DerJudenfreund»von Haas sprachliche und sittliche Ideale unter
einen Hut. Moralische Erzählungen unterschiedlichen Tons, orientalisch

märchenhaft, heimatnah frühromantisch reihen sich nacheinander. Der
Hinweis «zur Übung der reinen deutschen Sprache, besonders den

Frauenzimmern», funktionierte als Genre-Bezeichnung für leichte Literatur.
Ein penetranter Erziehungsgedanke zum gesellschaftlichen Idealjuden
verortet das Büchlein eindeutig in der Emanzipationszeit. Ob es aber vom
Elsässer Coschelsberg, einem Missionspfarrer oder vom Drucker Haas

konzipiert war, lässt sich nicht leicht sagen. Die Sprachverbesserung der

Juden ging mit anderen humanistischen, vielleicht auch missionarischen

Anliegen einher. Ich möchte lediglich eine Beteiligung von Coschelsberg

ausschliessen, der sich nachweislich nur für religiöse und gemeindeorientierte

Texte eingesetzt hatte. Ausserdem war ihm wahrscheinlich bekannt,
dass unter demselben Titel «Der Judenfreund» bereits ein judenfeindliches

Witzebuch die Runde machte, das bald zum dritten Mal in Leipzig
aufgelegt werden sollte. Dieser antisemitische «Judenfreund» arbeitete in
lateinischen Buchstaben, aber unter jüdischem Pseudonym.163 Am Oberrhein

wurde das Attribut «Judenfreund» nicht ironischverstanden, sondern

eher von pietistischen Kreisen in Anspruch genommen. Eine intensive,
erdrückende Zuwendung. Die judenmissionarische Gesellschaft firmierte
ab 1831 als «Freunde Israels».

Meines Erachtens war die hebräische Umschrift von deutschen
Missionsschriften in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts nicht mehr

am Alphabetisierungsstand der jüdischen Bevölkerung ausgerichtet. Die
Judenmission wollte vielmehr in den kulturellen Raum der jüdischdeutschen

Publizistik eindringen.

Mediengeschichtliche Einordnung

Der jüdische Gelehrte Salomon Coschelsberg in Basel zeigte keine
Berührungsängste aufdiesemTerrain. Er arbeitete mit einemVerleger zusammen,
der christliche wie jüdische Partner bediente. Coschelsberg redigierte
ausschliesslich in hebräischer Type. Sein Ehrgeiz richtete sich auf religiöse
Standardwerke sowie aufdieVerbreitung und orthografischeVerbesserung
bereits veröffentlichter hochdeutscher Texte in hebräischen Lettern, von
ihm mit «reines Deutsch» oder «jüdisch deutsch» bezeichnet. Für ihn
scheint die Schreibweise kein Übergangsphänomen der Spracherziehung

gewesen zu sein, vielmehr der Ausweis einer sprachlichen Modernisierung
des Deutschen neben einer Gelehrtensprache Hebräisch. Hier zeigt sich

eine möglicheVariante der jüdischen Schriftentwicklung, die um 1815 noch

geschäftsfähig war - wohlgemerkt ohne auf eine politische oder religiöse
Gruppenbildung abzuzielen. Hilfreich für diese anspruchsvolle jüdische
Publizistik war das technische Know-howgepaart mit Experimentierfreude

116



im Druckhaus Haas. Durchgesetzt hat sich dann allerdings die mehrheitliche

Schreibweise des Deutschen, auch für die jüdische Publizistik.
In Coschelsbergs Verständnis des Jüdischdeutschen benötigte es

keine Verunglimpfung des Jiddischen und vorhergehender Generationen.
Seine Sprachidentität mit dem deutschen Standard reichte so weit, dass

er ihn als Weiterentwicklung der jiddischen Alltagssprache und Literatur
deutete. Insofern pries er die Mendelssohnübersetzung einfach als eine

neue Volksbibel, als moderne «Weiberbibel» an.

Sicherlich sind die jüdischdeutschen Drucke aus Basel nur mit Blick
auf die jüdische Leserschaft im Elsass zu verstehen. Die Zusammenarbeit

des Basler Druckhauses Haas mit dem französischen Konsistorium
reichte über die aktive Zusammenarbeit mit dem jüdischen Partner vor
Ort hinaus. Im Elsass, auf der Grenze zwischen ideologisch aufgeladenen

Nationalsprachen, erfüllte das Jüdischdeutsch nochmals eine andere

Funktion als zum Beispiel in Preussen. Französische Juden konnten mit
dem augenfälligen Argument des jüdischen Zeichensatzes und einer
unabhängigen Schrifttradition einfacher als andere Elsässer am deutschen

Idiom festhalten.

Ii7



77 Das sogenannte Ma'asse-Buch: Jakob bar Abraham Pollak (Hg.), Eyn shoyn may-
seh bukh (Basel 1602). Digitalisât der Universitätsbibliothek Basel auf dem Portal

http://www.e-rara.ch/; Jean Baumgarten, Le peuple des livres (Paris 2010), S. 264-280;
Clemens P. Sidorko, Basel und der jiddische Buchdruck (1557-1612) (Basel 2014).

78 Salomon Coschelsberg (Hg.), Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi

(Basel 1816). Herausgeber-Vignette auf dem Innenblatt.
79 Einen Überblick zur wissenschaftlichen Debatte um Standardisierungsprozesse ins¬

besondere der Schriftsprache bietet Eispaß.
80 Subskriptionsaufrufvon Wilhelm Haas, Basel 1821, JMS 1681.

81 Der israelische Literaturwissenschaftler Hacohen behandelt die jüdischdeutschen
Drucke als Hybrid-Phänomen, Ran Hacohen, «Germanit be otiot ivriot (Deutsch in
hebräischen Lettern)», in: The Library of the Haskalah (Tel Aviv 2014).

82 Vgl. Brenner; Braese.
83 [David Friedländer], Lesebuch für jüdische Kinder (Berlin 1779).

84 Zur deutschen Übersetzung des Gebetbuches s. Roemer (1995), S. 84-87.
85 Zwei Standardwerke zur jüdischen Aufklärung, beide 1960 auf Hebräisch erschienen,

zeigen die unterschiedlichen Ansätze: Schochat (deutsch 2000), behandelt die Zeit
von 1700-1750 als Vorbereitung der Berliner Aufklärungsbewegung. Eliav beginnt
mit seiner Untersuchung der jüdischen Bildungsinstitutionen erst bei Mendelssohn

und Wesseley, vgl. Mordechai Eliav, Jüdische Erziehung in Deutschland im Zeitalter
der Aufklärung und der Emanzipation, hg. von Ingrid Lohman, Jüdische
Bildungsgeschichte in Deutschland (Münster 2001).

86 Roemer (1995), S. 44 f.

87 Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften.Jubiläumsausgabe Bd. 15-18, Der Penta¬

teuch. Faksimile (Stuttgart-Bad Cannstatt 1990).

88 Transkription in: Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe
Bd. 19/1-4, Schriften zum Judentum. Pentateuchübersetzung in deutscher Umschrift
und Pentateuchkommentare in deutscher Übersetzung (Stuttgart-Bad Cannstatt 1993—

2016).
89 Helmut Dinse, Die Entwicklung des jiddischen Schrifttums im deutschen Sprach¬

gebiet (Stuttgart 1974); Paul Wexler, «Ashkenazic German 1760-1895», International
Journal of the Sociology ofLanguage 30 (1981) und Israel Zinberg, A history of jewish
literature Bd. 7-8 (New York 1975/76).

90 Roemer (1995).
91 Vgl. Steven M. Lowenstein, «The complicated language situation of German Jewry,

1760-1914», Studia Rosenthaliana 36 (2002/03).
92 Die erste jiddische Übersetzung der Herzenspflichten wurde 1716 in Amsterdam ge¬

druckt, s. Thomas Kollatz, «Schrift zwischen Sprachen. Deutsch in hebräischen Lettern

(1765-1820)», Aschkenas 18/19 (2008/09), S. 352-355; vgl. auch Herbert H. Paper,
«An early case of Standard German in Hebrew characters», in: The Field of Yiddish

(New York 1954), S. 143-146.
93 Marion Aptroot, «<In galkhes they do not say so, but the taytsch is as it stands here>.

Notes on the Amsterdam Yiddish Bible Translations by Blitz and Witzenhausen»,
Studia Rosenthaliana 27 (1993).

94 Roemer (2002), S. 11 f.

95 Vgl. Kollatz zu Publikationsstrategien für Deutsch in hebräischen Lettern.
96 Ein Faksimile mit französischer Übersetzung macht das jüdischdeutsche Original

zugänglich: Simon Schwarzfuchs (Hg.), Le journal révolutionnaire d'Abraham Spire
(Paris 1989).

97 Zum Beispiel: Moses Philippssohn, Moda' li-vene binah oder Kinderfreund und Leh¬

rer. Ein Lehr- und Lesebuch für dieJugend jüdischer Nation und für jeden Liebhaber
der hebräischen Sprache (Leipzig 1808).

98 Kollatz, S. 355-359.
99 Universitätsbibliothek Frankfurt a. M.: Sefer Tehillim. Daitse iberzetzung [...] fun

Mose Dessoi, Basel (Kasselbeig) 1825/26, Digitalisât (1999) auf http://sammlungen.
ub.uni-ffankfiirt.de, urn:nbn:de:hebis:30:2-4117.

Il8



100

101

102

103

104

105

106

107

108

109

110

111

112

113

114

115

116

117

118

119

«9

Dankschriften von Marx Berr, Strasbourg, Sindice [Fürsprecher] des Juifs d'Alsace,
24. Aug. 1789, und von CerfBerr, Versailles, 30. Aug. 1789, in: StABS Kirchenakten QJ.
Auch die französische Nationalversammlung nahm die Aufnahme der Flüchtlinge zur
Kenntnis. Siehe auch Achilles Nordmann, Geschichte der Juden in Basel (Basel 1913),
S. 70.

Abschrift solch eines Fürbittengebets vom Vorsinger der Synagoge in Buschweiler
(Althan Nathan), 4.Aug. 1789, in: StABS Kirchenakten Q_l; sowie mit deutscher
Übersetzung, 12. Aug. 1789, in: StABS Kirchenarchiv S 4 Israeliten 1789.

Gebett, welches ein jeder Vorsinger an jedem heiligen Sabbat nach dem Gebett für
den König [...] für die Wolfart der [...] Stadt Basel [...] zu betten hat, hebräisch und
deutsch, Basel, August 1789; und ebenso für die Stadt Mülhausen, Sept. 1789.
Basler Papiermühle (Hg.), Wilhelm Haas. Sein Tagebuch (Basel 1997), S. 40. Die
Erinnerungen umfassen nur die erste Lebenshälfte, so dass die spätere Zusammenarbeit
mit Coschelsberg nicht erwähnt ist.

StABS, Kirchenakten QJ, [Aug. 1789], Etat der Flüchtlinge aus Niederhagenthal. In
einem Nachtrag zu den Haas'schen Hebraica hat Bernhard Prijs noch weitere
Einblattdrucke beschrieben, darunter auch ein Gebet für den König aus dem Jahr 1789,
mit Haim Plotzek als Herausgeber. Dieser Druck ist für ein jüdisches Publikum
bestimmt.

Joseph Prijs, Die Basler hebräischen Drucke (Ölten 1964), S. 435-472. Ich baue auf
dieser Arbeit aufund weise nur weitere Fundstellen und Nachweise vollständig aus.

Biografische Angaben nach Alfred Bruckner, Schweizer Stempelschneider und
Schriftgiesser (Basel 1943), S. 84-129.
[Wilhelm Haas, Hg.], Das Gebet des Herrn in 100 Sprachen und Mundarten (Basel
1830).

Martin Möhle, Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Bd. 8, Die Altstadt
von Grossbasel II (Basel 2016), S. 230 ff.

Bennewitz (2008), S. 307-330.
Bennewitz (2008), S. 324 ff.

Nikiaus Stettier, Peter Haenger und Robert Labhardt, Baumwolle, Sklaven und Kredite

(Basel 2004); Susanne Bennewitz, Ein Außenseiter handelt. Der Kaufmann Isaac

Dreyfus (1785-1845) in Basel (Göttingen 2014), S. 114-124.
Dokumente und Akten zu Familie Coschelsberg im StABS: Adressbücher der Stadt
Basel; Kirchenakten Q_l; Volkszählung 1815; Niederlassung/Einwohnerkontrolle
[ohne Signatur] im Weissen Haus, «Ausländer 1836-1845»; Notariatsarchiv Johann

Jacob Vest, 245.11 (Hauskauf 1810); Ragionenbuch; IGB-REG.
Anonymus, Tablettes universelles (Paris 1821), S. 355 f. Die Umbenennung wurde aber

abgelehnt, s.Jean-Philippe Chaumont (Hg.), Dictionnaire biographique des rabbins et
autres ministres du culte israélite (Paris 2007), S. 667.

Vater Moses (Coschel) Hirsch(el), gest. 2.2.1804, und Bruder Meyer Hirsch (alias
Charles Singer / Coschelsberg), siehe auch Chaumont.

ADHR, Hégenheim. Registre des noms des juifs, 1808-1811, ebenfalls Unterschrift
der Ehefrau Janet Kroneburg.
Salomon Coschelsberg (Hg.), Sammlung der wichtigsten Verhandlungen bei der
durch ein kaiserliches Dekret vom 30. Mai 1806 in Paris zusammen berufenen grossen

Versammlung der Juden (Basel 1806), Vorwort (online Universitätsbibliothek
Frankfurt a.M.).
Vgl. Prijs, Nr. 316, S. 467 f. Das Gebet selbst ist hebräisch, der Titel des Blattes
hochdeutsch in hebräischen Buchstaben.

Vgl. Roemer (1995). Ein vollständiger Überblick zur Mendelssohn-Bibel hingegen bei:
Steven M. Lowenstein, «The Readership of Mendelssohn's Bible Translation»,
Hebrew Union College Annual 53 (1982), S. 179-213. Der erste Fürther Nachdruck der
Mendelssohn-Bibel (1801-1803) fand eine grössere Anzahl von Vorkäufern in
Strasbourg, siehe Bd. 5,1803, «Nachtrag und Nahmen hinzugekommne Pränumeranden».
Ich danke Eva Grabherr für die Kopien der Fürther Subskribentenlisten.
Vgl. Prijs, Nr. 296, S. 435-441.



120 Moses Maimonides, °Acht Kapitel0 von Rambam mit der deutschen Übersetzung
(Basel 1804), Nachdruck der hebräischen Übersetzung (aus dem Arabischen) von
1484 und einer anonymen deutschen Übersetzung, die in Wien sechs Jahre zuvor
erschienen war.

121 Angelika Linke, Sprachkultur und Bürgertum. Zur Mentalitätsgeschichte des
19.Jahrhunderts (Stuttgart 1996), S. 156-159.

122 Kollatz, S. 358.
123 Gottfried Selig, Lehrbuch zur gründlichen Erlernung der jüdisch deutschen Sprache

(Leipzig 1792), S. 35 £

124 Werner Weinberg, Einleitung zur Pentateuchübersetzung in deutscher Umschrift, in:
Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe Bd. 9/1, und Reuven
Michael, Einleitung zu Briefwechsel (1761-1785) in deutscher Umschrift, in: Moses
Mendelssohn, Gesammelte Schriften.Jubiläumsausgabe Bd. 20/2.

125 Prijs, Nr. 310, S. 454.
126 Kollatz.
127 Vgl. auch Prijs, Nr. 308.
128 "Hebräische Ausdrücke" und "Wörter in hebräischer Schreibung" weise ich in Um¬

schrift oder Übersetzung eigens mit Sonderzeichen aus.
129 Salomon Coschelsbeig (Hg.), Seder haggada schel pessach, Basel 1816, S. 1.

130 Haggada, Offenbach 1795 (vgl. Abb. 21).
131 Coschelsberg (Basel 1816), S. 25.

132 Ebd., S. 24.

133 Rabbiner Israel Meir Levinger, Basler Haggada, Israelitische Gemeinde Basel 1985;
Salomon Koschelsberg / anonymus (Hg.), The Basel Haggadah, Judaica treasures
series, ancient Passover Haggadot (Tel Aviv 1997).

134 The Basel Haggadah (Tel Aviv 1997). Die Auflage markiert das Jubiläum des Ersten
Zionistischen Kongresses in Basel im Jahr 1897.

135 Prijs, S. 450 f. Die Arbeit von Prijs (1964) konnte in der Standard-Bibliografie von Yaari
noch nicht berücksichtigt werden, die deswegen noch uninformiert den Basler Druck
als «entirely new in style» lobt, der etwas Neues gegen das allgegenwärtige Bildprogramm

der Prager, italienischen und Amsterdamer Haggadot bot, s. Abraham Yaari,
Bibliography of the Passover Haggadah (Jerusalem 1960), S.VIII. Spätere Bibliogra-
fien ordnen die Basier Haggada dann als «handsome - but derivative» ein, s.Yosef
Hayim Yerushalmi, Ilaggadah and history (Philadelphia 1975), Nr. 86.

136 The Basel Haggadah (Tel Aviv /Jerusalem: Shazar, 1997).
137 Vgl. Falk Wiesemann, «kommt heraus und schaut». Jüdische und christliche Illustra¬

tionen zur Bibel in alter Zeit (Ausstellungskatalog) (Essen 2002). Insbesondere zur
Basler Haggada S. 110-112.

138 Vgl. Prijs, S. 451. Prijs nennt hier irrtümlich die Lutherbibel von Friedrich Battier, die
im 18.Jahrhundert mehrmals, mit und ohne Bilder, gedruckt wurde. Die Druckstöcke

stammen aber aus einer zeitgleichen Ausgabe der Lutherbibel von J. Brandmüller
(Basel 1710). Die Künstlerinitialen C.M. stehen für C.Maures.

139 Prijs bezeichnet diese Vorgehensweise als «Irrtum», S. 451.
140 Salomon Coschelsbeig (Hg.), "Die fünf Fünfteile des Gesetzes". Der Pentateuch

mit der deutschen Übersetzung von Moses Dessau (Basel 1822); ders. (Hg.), "Ze-
enah uReenah Benot Zion". Die deutsche Übersetzung der Tora von dem gelehrten
und berühmten Moses Dessau [genannt Mendelssohn] (Basel 1822); ders. (Hg.), "Die
früheren Propheten". Mit der deutschen Übersetzung von Meir Obernik und Ahron
Wolfssohn (Basel 1823); ders. (Hg.), "Die Späteren Propheten". Mit der deutschen
Übersetzung (Basel 1825); ders. (Hg.), "Die Schriften". Mit der deutschen
Übersetzung von Moses ben Menachem [Mendelssohn], Isaac Eucel, David Friedländer,
Ahron Wolfssohn, Samuel Detmold (Basel 1827); ders. (Hg.), "Zeenah uReenah
Benot Zion". Die deutsche Übersetzung der "Schriften" (Basel 1826); [ders., Hg.],
"Tora Neviim uKetuvim" Biblia Hebraica (Basel 1827); vgl. Prijs, S. 456-464.

141 Kollatz, S. 362; Steven M. Lowenstein, «The social dynamics of Jewish responses
to Moses Mendelssohn», in: Moses Mendelssohn und die Kreise seiner Wirksamkeit
(Tübingen 1994), S. 333-348.

142 Gemäss Protokollen der Bibelgesellschaft, s. Hans Hauzenberger, Basel und die Bibel
(Basel 1996), S. 101.

120



143 Sara Janner, «Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19.Jahrhunderts. Ein
Forschungsbericht», Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde (2004).

144 Janner weist daraufhin, dass diese mehrsprachige Ausgabe nach der Drucklegung nie
von den pietistischen Gesellschaften beworben wurde.

145 Janner, S. 31-81.
146 Zur Biografie Katzenellenbogen: Mohelbuch Ditisheim, 1823, JMS 266; Prijs S. 454f.

(Drucke in Hebräisch und Deutsch); Bennewitz (2008), siehe Personenregister.
147 Als Vorlage der deutschen Version diente eine Wiener Ausgabe von 1818, aufdie sich

auch die Approbation bezog.
148 Kollatz, S. 361.
149 Julius Carlebach, «Family Structure and Jewish Women», in: Revolution and Evolu¬

tion 1848 (Tübingen 1981), S. 165.

150 "Zeenah uReenah Benot Zion°. Die deutsche Übersetzung der "Schriften0 (Basel
1826), vgl. Prijs, Nr. 313a Ausgabe C.

151 Ebd.
152 «Anmerkung an die Leser dieser deutschen Übersetzung», in: °Die früheren Prophe¬

ten". Mit der deutschen Übersetzung von Meir Obernik und Ahron Wolfssohn (Basel
1823), vgl. Prijs, Nr. 313a Ausgabe C.

153 Zitat aus einer jüdischdeutschen Geschäftsempfehlung von Haas, 1816, vgl. Prijs,
Nr. 308*.

154 Grammatica Hebraica [...] methodum legendi scripta Judaeorum Germanorum [...],
hg. von Th. A. Dereser, Basel 1813, siehe Prijs, Nr. 307.

155 Aya Elyada, A goy who speaks Yiddish (Stanford 2012).
156 Sander L.Gilman,Jewish self-hatred (Baltimore 1986), S. 70 f., S. 81; Weinberg, S. 257.
157 JMS 1175. Dokumente. Korrespondenz des Vereins «Freunde Israel»: Dankbriefvon

Esther Weill an Herrn C.Brenner für erhaltenen Unterricht in Oberhagenthal, l.Jan.
1835.

158 Bericht über das Colportage im Elsaß, Straßburg 1847 [Spendenaufruf]: «Nicht bloß
bei Christen fanden sie [die Kolporteure, S. B.] Absatz ihrer Bücher, sondern auch bei
Juden, die leider das Alte Testament meistens nicht besitzen, und es wurden verschiedene

Bücher desselben, sonderlich solche, die nicht bloß hebräisch waren, sondern
eine deutsche Übersetzung dabei hatten, durch sie abgesetzt.» In der Vereinszeitschrift

derJudenmission wurden die Sonderdrucke für die jüdische Leserschaft, auch
Evangelien und Neues Testament in deutscher Fassung mit hebräischen Lettern,
beworben: Der Freund Israels, Bd. 1,1837, S. 135.

159 David Bogue, Über das Neue Testament, Basel [1822], nach Prijs, Nr. 312.
160 Zitiert nach Hauzenberger, S. 100 £, aus den Protokollen der Jahresversammlung von

1821.

161 Kollatz, S. 366.

162 Friedrich Eberhard von Rochow, Der Kinderfreund. Ein Lesebuch zum Gebrauch in
Landschulen, Frankfürt a.M. 1776, Vorbericht.

163 Das Pseudonym lautete Judas Ascher, vgl. Gunnar Och, «Judenwitz». Zur Semantik
eines Stereotyps in der Literaturkritik des Vormärz, in: Forum Vormärz Forschung
Jahrbuch 4 (1998), S. 181 ff.

121









Schnuure und Loose. Register des Redens

Als Haas und Coschelsberg die zweisprachige Bibel 1827 abgeschlossen
hatten, tobte in Basel gerade wieder ein Verfassungsstreit: Benötigt ein
Staat, hier also der Kanton, eine fur alle verbindliche Religion, und können
daher nur Bürger derselben Konfession ein Gemeinwesen tragen? Oder
könnten eventuell auch Katholiken juden,Methodisten und andere Fremde

aufgenommen, sprich eingebürgert werden?

EinTheologieprofessor bezog Stellung für die antiliberale Fraktion,
die meinte, dass nur bei gemeinsamer Herkunft aller Einwohner, nur mit
Angehörigen einer einzigen Kirche das Chaos im Staat zu vermeiden sein.

Speziell gegen die Integration von Juden führte der anerkannte
Bibelwissenschaftler Wilhelm De Wette an, sie fügten sich nicht in die europäischen
Völker und «selbst ihre Sprache behält immer einen fremden Anklang».164
De Wette lebte noch nicht so lange wie Coschelsberg in der Stadt, wurde
allerdings im Gegensatz zum jüdischen Bibelkenner kurz darauf
eingebürgert. Unter Baslern war er wahrscheinlich an seinem thüringischen
Akzent herauszuhören. Dennoch traute er sich, jüdisches Sprechen als

politisches Argument gegen die Juden in der Stadt vorzubringen. An
wen dachte er dabei? Konnte er jüdisch-alemannische Aussprache am
Spalenberg vom Dialekt der Dalbe unterscheiden? Was hörten denn die
einheimischen Basler bei ihren jüdischen Nachbarn heraus? Bestätigte
sich das Argument des Akademikers in ihren Alltagserfahrungen, oder
nahmen sie die stereotype Beschreibung für die eines gedachten Fremden,
eines abstrakten Juden?

In diesem Kapitel steht die Sprache beziehungsweise das Reden als

soziales Erkennungszeichen aufdem Prüfstand. In der pragmatisch
orientierten Linguistik interessieren Sprachhandlung und die soziale Bewertung
sprachlicher Merkmale. Unabhängigvon Sprachfamilien und objektivmess-
baren Kriterien können sich Kommunikationsformen und Sprachcodes
einer Gruppe herausbilden. Die Selbst- und Fremdeinschätzung der Sprecher

beruht nicht nur aufsprachlicher Kompetenz, sondern hängt ebenso

davon ab, wie man in Ausdrucksweise, Körperhaltung und Umgangsform
auf bestimmte Situationen reagiert (Abb. 1-3).

Aber neben allen möglicherweise messbaren Unterschieden ist es

oftmals aufschlussreicher, nach den Gründen zu fragen, von wem und weshalb

überhaupt ein Unterschied empfunden und artikuliert wurde. Wie in
der Basler Verfassungsfrage schlägt häufig die symbolische Bedeutung am

heftigsten auf die Stimme beziehungsweise auf das Gehör.

125



Dialekt als Soziolekt

Eine Fortsetzungsgeschichte in einem städtischen Unterhaltungsmagazin
handelt von einem braven Hausvater mit Pantoffeln und Pudel:

« Vater Meier [...] gehört zu den ehrenfesten Bürgern der Stadt Basel, die ohne das

große Wort zuführen, bei mäßigem Auskommen, bei mittlemJahren undfester

Gesundheit, ihren stillen Wandel nach Außen fuhren, in deren Innern aber es immer

aufgeräumt ist [...]. VaterMeier ist zwar kein Burger von uralten Geschlechtern, 'von

denen Wurstisens Chronik meldet, sondern stammt von unten am Rhein herauf, was

man ihm noch am Dialekte anhört, der hie und da einen pßlzischen Brocken unter

das sonst geläufige Baseldeutsch mischt; aber schon alsjunger Mann trat er in einem

baseischen Handelshaus in Dienste und hat seither durch Fleiß und Sparsamkeit sich

eine gewisse Selbstständigkeit erworben [...]. »165

Ein guter Bürger und ein guter Basler soweit das Bemühen reicht, nur
wer genau «zueloost», schmeckt die Kindertage in der Pfalz noch heraus.

Auch dies eine fiktionale Figur, aber sie verweist auf den hohen Wert des

Ortsdialekts im Jahr 1836 für die stadtbürgerliche Identität.
Die Dialektsituation ist bis heute in der Deutschschweiz für die

Gemeinschaftsbildung in vielen Handlungsfeldern zentral. Geografische
Dialektvarianten werden gesprochen und besprochen. Oftmals ist das

individuelle Bewusstsein, einem bestimmten Dialekt zu entsprechen, sogar

grösser, als die Anwendung im Alltag zeigt. Doch insbesondere in Basel

können sogar innerstädtische Dialektvarianten objektiv in der täglichen
Kommunikation registriert werden.

Mundart im Gegenwind von Schriftsprache
und Nationalisierung

Die Standardisierung des Deutschen im 19. Jahrhundert verlief im
eidgenössischen Raum anders als zum Beispiel in Preussen oder Norddeutschland.

Das zeigt die heutige Situation eindeutig, da Lebendigkeit und

Wertschätzung der Lokalsprachen in der Schweiz ungebrochen sind. Doch
welche Einstellungen und Massnahmen, also welche Sprachpolitik die

Standardisierung in der Deutschschweiz abfederte, istweniger bekannt.166

Die Reiseberichte der deutschen Romantiker, die sich an dem Dialektstolz
der Helvetier ergötzten, weisen daraufhin, dass bereits im frühen 19.
Jahrhundert die Mundart eine andere Alltagsfünktion hatte als in nördlichen
Staaten. Dem Dialektgebrauch hing keine soziale Zuordnung von gehobenem

oder niederem Ton, von unverbindlich oder amtlich, von geschliffen
oder ungeschliffener Sprache an. In jeder Form der Mündlichkeit gehörten
Mundarten zu einer lokalen, standesübergreifenden Gemeinschaft.

126



Wenn Professor de Wette für die Zukunft des Kantons Basel einen sprachlichen

Gleichklang forderte, so beschäftigte sich ein einheimischer Autor
ein Jahr später in einer Basler Kulturzeitschrift detaillierter mit der Frage,
wie in Zukunft in der Stadt gesprochen und geschrieben werden solle, wann
Mundart und wann gebildete Sprache. Der programmatische Aufsatz ist
ein sehr frühes Beispiel einer sprachpolitischen Entscheidung für einen

schweizerischen, einen «republikanischen» Sonderweg in der
Sprachästhetik des bürgerlichen Zeitalters.167 Der Autor Karl RudolfHagenbach,
der sich nur anonym zu Wort meldete, machte übrigens unter seinem
Mentor De Wette an der Basler theologischen Fakultät Karriere und war
bereits ausserordentlicher Professor des Kirchenrechts.

«das sogenannte Baseldeutsche beibehalten
und in wie fern?»

Hagenbach übertitelte seinen Beitrag in den Basler Mitteilungen zur
Förderung des Gemeinwohls: «Einige Gedanken über das Baseldeutsch oder
<sollen wir in unserer Umgangssprache das sogenannte Baseldeutsche
beibehalten und in wie fern?>»168 Der Akademiker lotete in jeder
Hinsicht Schrift- gegen Lokalsprache aus. Grammatikalisch und lexikalisch
sei keine klare Überlegenheit festzustellen, selbst über den gefälligeren
Klang der einen oder anderen Variante könne man sich streiten,

«wiewohl doch immerhin der allemannische Dialekt bei der Vermeidung der starken

Gutturallaute einem Fremden genießbarer vorkommen muß als das rauere Deutsch

der Zürcher, ungeßhr so, wie ihm auch der Markgräfer besser mundet, als der sonst

ebrenwerthe Seewein der letztern. »169

Wichtig sei allein der soziale Aspekt der Sprache, denn die schweizerische

Bürgerschaft wolle Standesunterschiede nicht betonen. Zeichen des

republikanischen Geistes sei die eine gemeinsame Sprache, und der Gebildete
müsse sich daher nach dem «untersten» (Stand!) richten.

« Wenn es zurErhaltung derFreiheit und desRepublikanismus von großer Wichtigkeit

ist, daß alle Bürger eines Gemeinwesens derselben Sprache sich bedienen, so ist klar,

daß die Beibehaltung einer gemeinsamen Spracheigentümlichkeit (Idiom) in den

gewöhnlichen Geschäften so lange als republikanische Sitte geschätzt werden muß, als

nicht das reine Bürger- und Hochdeutsche allgemeine Volkssprache, auch des untersten

Volkes geworden ist. »'70

Ausserdem sei die Umgangssprache geselliger. Auf der anderen Seite

behindere die sprachliche Einheit im Kleinen den föderalen Verband:
Jeder Kanton, jede Stadt habe die eigene Mundart, und der Austausch mit

127



Fremden sei erst recht gehemmt. Diese Kommunikation müsse von der

Oberschicht geleistet werden. Und so zerfallt auch die republikanische
Sprachgleichheit in ein hierarchisches System von Interessen und Habitus.

Der Gebildete und der Kirchenmann tragen hier eine Verantwortung für
die «reindeutsche» Aussprache und die tägliche Spracherziehung:

«Gerade dadurch, daß die höhern Stände zu den niedern sich herablassen in der ihnen

gewohnten Sprache, können sie dieselbe vorgänzlicherEntartung und dem Herabsinken

ins Rohe und Gemeine bewahren, das allen platten Pöbelsprachen anhängt. »171

Das Bürgertum - über Bildung und Männlichkeit definiert - zeichnet sich

durch einen gepflegten Lokaldialekt und die Schrift- und Sprachbeherrschung

des überregionalen Standards aus. Das Volk soll dagegen lediglich
den Unterschied von Schrift und Rede lernen. Staatsbürgerliche Raison

verlangt ein repräsentatives Baseldeutsch als verbindliche Gruppensprache.
Einen anderen Eindruck hinterlässt ein ABC-Buch für Basler

Schulkinder aus den ersten Jahren der allgemeinen Schulpflicht.172 Die
Pädagogen verankerten das «laut- und tonrichtige Lesen» im Unterricht und

trainierten bei den ersten Leseübungen die hochdeutsche Aussprache
anhand ausgetüftelter Wortpaare (Abb. 17). Wenn derTheologe Hagenbach

von einem etwas feineren Baseldeutsch geträumt hatte, dass zum Beispiel
das schlechtlautende «bés» und «ibel» sich zu den feineren Umlauten
«bös» und «übel» entwickle, so wollte er damit nicht die Schulkinder

quälen. «Ein Anders ist es, das, was dem Gebildeten geläufig und natürlich

seyn soll, an dem Volk selbst erkünsteln und auch dieses zur feinern

Aussprache nöthigen zu wollen.»173

Wir müssen für die historische Kommunikationssituation also von
einer territorialen Sprachidentität ausgehen. Der Ortsdialekt blieb die

jeweilige Hauptsprache und der soziale Sinn aufRegionalismen gepolt. Die
Polyphonie anderer Herkunftsdialekte gehörte ebenfalls zum Alltag. Bei so

viel Aufmerksamkeit für lokale Sprachkonventionen ist es verblüffend, wie
selten in Quellen zur Alltagskommunikation dieJuden in Basel als fremde

Sprecher erwähnt werden. Zwar stammten die jüdischen Einwanderer aus

der näheren Region, aber sollten sie nicht mit einer eigenen Gruppensprache

aufgefallen sein, mit dialektalen oder anderen Eigenheiten?

Aussagen vor den Schranken des Gerichts

Eine ergiebige Quelle zur mündlichen Kommunikation liefern
Gerichtsprotokolle.

Die Protokolle des Zivilgerichts und seiner Vorinstanzen halten
Sprachhandeln fest. Erstens ist das Sprechen im Gericht protokolliert,
also Anklage und Verteidigung, Rechtfertigung und Zeugenaussage. Zwei-

128



tens kommt Sprachhandeln als Ursache eines Streits zur Vorlage. So sind

zum Beispiel zahlreiche Ehrklagen zwischen und innerhalb ethnischer
Gruppen vor den Gerichten ausgetragen worden. Auch in anderen
Konflikten spielte das Sprechen als Teil der Handlung - zum Beispiel eines

Leihvertrags, eines Viehtauschs, eines Immobiliengeschäfts oder einer
Schlägerei — eine wesentliche Rolle und gehörte zur Beweisaufnahme. Je
nach Gerichtsinstanz traten die Streitparteien persönlich auf.

Natürlich liefern die Protokollbücher des 19. Jahrhunderts keine

genaue Transkription einer vergangenen Sprechsituation. Meist sind die
heute vorliegenden Texte sogar spätere Bearbeitungen von Mitschriften,
die den Verlauf der Verhandlung für die Abheftung im Jahresband
strafften.174 Manchmal wählte der Gerichtsschreiber sogar die indirekte Rede

anstatt wörtlicher Rede, um Hoheit und Kontrolle des Dokuments
anzuzeigen. Aussprache, syntaktische oder pragmatische Auffälligkeiten von
einem Metzger aus Solothurn oder einem Schiffer aus Kleinhüningen sind
nicht zwingend notiert.

In Bezug auf jüdisches Sprechen vor den Schranken des Gerichts
ist in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts keine hohe Sensibilität
festzustellen. Einheimische Juden standen vor Gericht selbst Rede und

Antwort, aber nur selten hielt ein Gerichtsschreiber eine besondere Diktion
einer jüdischen Partei fest. Selbst die Fluchworte, mit denen eine jüdische
Magd aus Buschwiller von ihrer Arbeitgeberin in Basel vor die Tür gesetzt
wurde, sind ohne Zeichen der sprachlichen Irritation protokolliert. Im
Fall des Dienstbotengerichts ist von keiner grossen Überarbeitung der
Niederschrift auszugehen, denn dieser Richter schrieb eigenhändig mit,
während er zwischen den Kontrahenten im Raum, Magd und Dienstherr,
schlichtete:175

«Rosina Woog von Böschweiler trug vor[,] die Frau [Dienstherrin] habe sie heissen

zum Teüjfel gehen und weil solches schon zu verschiedenen mahlen geschehen, so seye

sie nunforl[.\ allein

derMann habe sie nicht wollen gehen lassen

dem ungeacht seye sie aber dochfort[.\
Samuel Braunschweig erwiederte, die Frau[,\ die in Unlaun gewesen[,\ habe sie

zur Küche

hinaußgeschückt[,] die weilsie die Tochter auch zu denen Küchengeschäflen anziehen

wolle, er habe gesagß,] sie wolle bleiben[,] allein sie habe sich nicht

daran geköhrt und seyefort.» [Schiedsspruch]176

Jiddisches und hebräisches Vokabular wurde nur im Bereich von Synagoge,

Gemeinde und Gottesdienst notiert und blieb wie andere

Fachterminologie unübersetzt. Die Gerichtsakten konstruieren keinen jüdischen
Soziolekt und referieren keine Fälle, bei denen jüdisches Sprechen selbst

zum Gegenstand der Diskussion wurde. Weder beriefen sich elsässische

und Basler Juden vor Gericht auf Kommunikationsprobleme, Missver-

129



ständnisse oder Sprachbarrieren, noch identifizierten ChristenJuden über

Sprechen oder fanden sie darin unzuverlässig. Ganz selten erwähnten Zeugen,

dass Juden eine separate Sprache benutzten. So erinnerte sich ein

Kaufmann, in dessen Kontor sich zwei schlecht gelaunte einheimische

Juden begegnet waren, «nachdem sie zuerst jüdisch mit einander geredt,
zuletzt auf deutsch Betrüger u. Spitzbub genannt».177 Jüdische Mehrsprachigkeit

führte aber unter den Einwohnern Basels zu keinen Konflikten,
die einer rechtlichen Klärung bedurft hätten.

Schimpfwörter

Kommt es zu Beleidigung und Verleumdung, fällt nicht nur das gesprochene

Wort, sondern die ganze Situation ins Gewicht. Ob in einer Kneipe,
im Laden oder aufder Strasse, beziehungsweise in welcher Lautstärke und

mit welcher Reichweite in wessen Beisein gestritten wird, verändert die

Bedeutung der Redehandlung. Sie ist immer gesellschaftlich ritualisiert,
und die Rede über den Streit unterliegt nochmals einer Formalisierung.
In der Protokollierung von Ehr- und Schimpfhändeln wurde besonders

wortgetreu gearbeitet, denn es wurde nach den gefallenen Ausdrücken
entschieden. Die zitierten Schimpfreden sind dennoch konventionell,

ganz selten originell. Man beschimpfte sich, ob christlich oder jüdisch,
mit «Grobian», «Flegel», «Strassenräuber» oder «Berner Hure».178 Bei

«Spitzbueb», «Lump», «Schelm», «Schuft» oder «Schurke» war bereits

die höchste Reizstufe erreicht. Von der ging es zum nächsten Zivilrichter
oder zur Handgreiflichkeit weiter.

Hören wir noch einmal zu, welche Schimpfworte am Spalenberg
hin- und hergeflogen waren, nach dem Bericht zweier Elsässer Händler,
die sich vor dem korrektionellen Gericht wiedertrafen.

«Diedisheim habe gesagt: Ich will dir etwas sagen. — was? Leck mir in A... Darauf:
Hab ich etwas mit Dir, du Vollzapf?»

Darauf habe Diedisheim das obligate «Schelm» geboten. Doch der
korrigierte hier den geschilderten Wortabtausch:

«nach < Vollzapf> habe er [Diedisheim] entgegnet: dass er [der Gegner Levaillant]
bei ImhofBeck einst ein Halbbatzen Laible genommen ohne zu bezahlen; ebenso

hab derselbe ein Messerlein genommen, weswegen er ihm Messerlidieb gesagt, so sage

man ihm allgemein.»119

Es fallt schon auf, wenn von einer Billardrunde im Kaffeehaus berichtet
wurde, der junge Ulmann sei vom Angestelltenvon Pattegay in Französisch

herausgefordert worden, nämlich mit «cochon, grande bête etc.».180

130



Insbesondere Präsentation und Schlichtung solcher innerjüdischen
Konflikte vor dem Basler Gericht sind für mich ein Indiz, dass für und von
Juden keine gruppenspezifische Kommunikation angenommen wurde. Wie
hätte sonst ein städtisches Richtergremium über einen Wortstreit zwischen

zwei Juden in der Basler Synagoge entscheiden sollen, wenn nicht alle

Beteiligten - Streitparteien wie Richter - ein gemeinsames Verständnis
der Kommunikation und Sprache voraussetzten?181 Auch ein jüdischer
Viehhändler Hess sich lieber für die Ehrbeleidigung eines Handelspartners
bestrafen, anstatt sich mit einem sprachlichen Missverständnis oder seiner

unbeholfenen Ausdrucksweise herauszureden.

Lachen

Zwischen «Lachen» und «Verlachen» oder «Auslachen» können Welten

liegen. Das ist weniger davon abhängig, wie dieses Lachen klingt, ob es

poltert, brüllt, schneidet, gluckst, kitzelt oder melodiös den Stimmumfang
durchstreift. Die Bedeutung des Lachens entsteht nicht aus dem Klang,
sondern aus der sozialen Lunktion. Es kann - sprachlos - eine Unterhaltung

gut ergänzen oder es kann zum Zeichen der Verweigerung der Rede

werden. Wer lacht, lachen muss oder lachen kann, verlässt sich nicht auf
seine Worte oder hat keine Worte parat, verlegt sich auf ein stärkeres

oder ein schwächeres Mittel der Auseinandersetzung. Unter der Vielzahl
der wirtschaftlichen und kulturellen Probleme, die in jüdisch-christlichen
Konfrontationen vor Gericht aufgerollt wurden, fiel mir häufiger die

Erwähnung des Lachens auf. Lachen als jüdische Handlung, als Verletzung
des Gegenübers oder als Vermeidung eines zielführenden Gesprächs.
Lediglich als Erweiterung zu dem generellen Befund, dass es keine ausgeprägte

Wahrnehmung der jüdischen Anwohner als fremde Sprecher gab,

möchte ich auf diesen Sonderfall des Sprachhandelns hinweisen.

Lrau Bonner undJungfrau Babette Bloch, die Tochter des jüdischen
Pferdehändlers am Kuttelgässlein, kriegten sich über eine Geringfügigkeit
in die Haare: Babette spritzte beim Lensterblumengiessen die Nachbarin
im unteren Geschoss nass, oder - wie die Begossene zu Protokoll gab —

man habe ihr stinkendes Wasser auf den Kopf geschüttet. Die beiden
Frauen konnten sich über den Vorfall nicht gütlich verständigen, denn

Jungfrau Bloch hat man «blos lachen gesehen».182

Babettes Vater hatte sich drei Jahre vorher im Stall des Hotel Drei
Könige mit dem Kutscher Bertrand gestritten, und es wäre beinahe zur
Schlägerei gekommen. Der Kutscher verlor die Passung. Vor Gericht
schilderte er den letzten Auslöser in einer gereizten Beziehung: Er hatte
dem Pferdehändler längst verboten, ihn im Stall aufzusuchen. Der
Pferdehändler hätte ihn wie alle anderen betrogen. An sich sei ihm der Bloch

sogar noch Geld schuldig gewesen, aber der habe ihn nur ausgelacht.183

131



Das Lachen ist - wie das Schweigen - eine Sonderform der Kommunikation.

Lachen kann eine Antwort sein oder eine Aussage, es kann Sympathie
oder das Gegenteil ausdrücken, es kann Macht oder Ohnmacht signalisieren.

In den hier zitierten Fällen fanden die Zeugen das Lachen völlig

unangemessen. Ein oft beschriebener Konflikt entstand aus einer längeren

Vertragsbeziehung, zum Beispiel einem Kredit, die nicht einvernehmlich

aufgelöst werden konnte. Der Punkt der Eskalation wird vom christlichen
Part jeweils so wahrgenommen, dass sein Gegenüber das Anliegen nicht

aufgriff, stattdessen lachte und davonging. Ob das sprachliche Mittel des

Lachens oder Auslachens gezielt und sprachmächtig eingesetzt wurde, ist
dabei fraglich. Es führte jedenfalls nicht zum Erfolg, eher zum Wiedersehen

vor Gericht. Mir scheint im Lachen noch ein jüdischer Soziolekt
durchzuschimmern und die Unfähigkeit, in allen Lebenslagen eine gemeinsame

Sprache zu finden. Diese Form der Abweichung im Sprachhandeln
hatte unter Umständen einen hohen Einfluss aufdie Wahrnehmung einer
bestimmten Sprechergruppe, lässt sich aber eben nur aus dem sozialen

Geschehen abschätzen, nicht aus den Unterschieden der Wörterbücher.

Dialekte der Ausländer

Bisher haben wir nur die Kommunikation zwischen Anwohnern betrachtet.

Man kannte sich persönlich oder wusste wenigstens, aus welcher Familie,
welchem Laden oder welchem Dorf der Gesprächspartner stammte und

in welcher Gaststube er notfalls wieder aufzustöbern wäre. Ein vollständig
anderes Bild eines jüdischen Soziolekts ergibt sich,wenn wir nur die

Bewertungen versammeln, die einem Durchreisenden, einem Unbekannten oder

gar Kriminellen galten. In diesen Fällen gehörten sprachliche Kennzeichen
neben den äusseren Erkennungsmerkmalen zum Repertoire der Beschreibung:

Die Sprache diente wie Haartracht, Kleidung und Beruf zur Einsor-

tierung eines Unbekannten. Insbesondere in den Kriminalprozessakten
sind solche Wahrnehmungskategorien ausformuliert. Zusätzlich spielte
jüdische Sprache als Fremdsprache und damit Geheimcode eine wichtige
Rolle, wenn das Zusammentreffen schon vom Verdacht überschattet war.

Eine sehr engagierte Zeugenaussage über einen Taschendiebstahl

auf dem Liestaler Markt zeigt mustergültig eine solche Stigmatisierung
über Sprache. In dem engen Treiben auf dem Markt des Landstädtchens

war eine Person durch Drängeln und Körperkontakt aufgefallen. Der
Unbekannte habeTrunkenheit simuliert, um seinem Gewerbe alsTaschendieb

nachzugehen.

«[...] kaum war aber der Hägler einige Schritte voran, so kam die nemliche Mannsperson,

die Föryfrüher schon gesehen, trunken durch die Leute sich drängen, wieder

von oben herab durch die Leute, und beyde Hände vor sich hin streckend drängte

132



sich derselbe auch bey Hägler vorbey, in diesem Augenblick verspürte der Hägler
eine starke Berührung in der Gegend des linken Gilet Täschleins, worin derselbe

in einem weiß und blau ge[..l\ Säcklein Sechs und Dreissig Brabänder Thaler bey
sich getragen, aufder Stelle griffen nach diesem Säcklein und mangelte dasselbe, rief
seinem TochtermannJörin zu, mein Geld ist mir genommen worden, Fried, lueg, der

so erst trunken gegangen, hats, woraufderJörin denselben verfolgt, gepackt, und weil
er seine Hand in der rechten Rocktasche gehalten, fragte, was er da in seinem Sack

habe, woraufdieser Mensch, den man nun an der Sprache als einenJuden erkannte,

erwiedert, meine Hand, woraufderJörin denselben aufgefordert sein Hand aus dem

Sack zu thun, dessen er sich abergeweigert, nun nahm derJörin seinem Schwäher den

Stock aus den Händen, und drohte damit aufdenJuden drein zu schlagen, [.,.]»184

Wir müssen uns in der dichten Konstellation von Namen und Verwandten
auf dem Liestaler Viehmarkt nicht zurechtßnden, um zu erkennen, dass

einer vor allem als Namenloser und «gänzlich Unbekannter» auffiel. Es

brauchte nur noch einen Verlust, um den Verdächtigen dafür zu bestimmen,

und es brauchte nur zwei Worte, um ihn als Juden zu identifizieren.

Erstaunlicherweise bemühte sich der Berichterstatter nicht einmal,
der Sprachevidenz auch ein jüdisches Merkmal beizumischen, obwohl er
andere als Dialektsprecher zitierte. War es selbstverständlich, dass ein

Jude zu erkennen war, sobald er den Mund aufmachte? War es der Klang,
die Vokalisierung, die Knappheit oder das Hochdeutsche an den Worten
«meine Hand»? Dies Fallbeispiel zeigt die soziale Bedeutung von Sprache
in der Vorurteilswahrnehmung.

Da, wo die Beziehung auf Unsicherheit und Fremdheit beruhte,
bot sich die sprachliche Abweichung als erstes Ordnungsinstrument an,
obwohl dieses Kriterium in der alltäglichen Nahbeziehung nicht wichtig
war. Interessant sind in diesem Zusammenhang Urteile von einheimischen

Juden über auswärtige Juden. Sie betonten das Fränkische oder das

Hessische, also die geografische Herkunft des Fremden, wenn andere Zeugen
nur das Jüdische heraushörten. So auch bei «Abraham Isaac», der 1825

wegen mehrerer Kleiderdiebstähle aus Basler Kommoden verhaftet worden

war. Im Haus von Notar Bernoulli hatte man ihn noch im Hausflur mit
Diebesgut aufdem Arm erwischt, aber für den Diebstahl im Sommerhaus

von Debary in Kleinbasel gab es keine Zeugen. Verdächtigerweise passte
die Kappe, die am Tatort unter der Kommode gefunden worden war, exakt

auf den Kopf des Festgenommenen, und

«In der Nachbarschaft habejemand eine Person zur Hausthüre herausgehen gesehen,

die Kleideraufdem Armgehabt, und derRheinbrücke zugegangen, dem Ansehen nach

sey es einJude gewesen. Nähere Auskunft aber mangle hierüber. »'85

Noch bei näherem Hinsehen war es schwierig, die Personalien des

Inhaftierten festzulegen. Er wollte ein Jude aus dem elsässischen Kembs

sein, aber seine Wohnadresse war erfunden, und der eigens aus Kembs

133



angereisteVorsteher der jüdischen Gemeinde kannte den Menschen nicht.
Schliesslich sollte der BaslerJudenwirtvon der Hutgasse denVerdächtigen
anschauen und zuordnen. Auch er kannte den Herrn im Gefängnis noch
nicht. Er gehöre wohl zu den «fremden Zugvögeln», solcheJuden logierten
nicht in seinerWirtschaft, « derselbe seyseines Erachtens nicht aus hiesiger
Gegend - der Sprache nach scheine ihm[,] es möchte derselbe aus der

Gegend von Mainz oder Grünstadt seyn».186

Für jüdische Zeitgenossen bot die geografische Dialektvarianz des

Fremden eine Orientierung. Für andere Ermittler übertönte die Kategorie
«jüdisch» alle anderen Assoziationen der Mundartenvarianz. Der
SozialhistorikerJacobTouiy machte ebenfalls die Beobachtung, dass unbekannte
Dialekte bei jüdischen Sprechern als jüdische Sprache registriert wurden,
obwohl es sich um entfernte Regionaldialekte handelte.187

Wer sich daraufverliess, zu hören, mit wem er es zu tun hatte, war
naiv oder betrog sich selbst. Um diese Binsenweisheit herum schrieb auch

der alemannische Dichter Johann Peter Hebel seine Kalendergeschichten,

die allerdings Sympathie für fremde Vögel und Überlebenskünstler

verströmten.

Pièce de résistance

In den Betrugsfallen vor dem Basler Gericht kamen dementsprechend Sprache

und Sprachverstellung als Instrument zur Verhandlung. Der eine lieh
sich Geld gegen ein schlechtes Pfand, der andere verkaufte blecherne Ringe
für goldene Ringe. Hauptsache, man legte eine falsche Spur. Die
Schauspielkunst gehörte zum Betrugsgeschäft. Eine geliehene Sprachidentität
unterstrich dabei Verkleidung und Erzählung. So fand sich in einer Wirtsstube

in Binningen in einer friedlichen Phase der Koalitionskriege ein
armer blessierter Soldat ein, der seinen letzten Besitz verpfänden wollte. Mit
Interesse für das Schicksal des versprengten Russen und auch für seine Ware
scharten sich die Binninger um ihn und besprachen den letzten Schmuck,
den der arme Teufel zu versetzen hatte. Als alle Dörfler sich einig waren,

«daß diese Sachenja kein Gold seyen, habe dieserJud, der vorher gebrochen Deütsch

gesprochen, in vollkommenemJüdischen Dialect gesagt, — Nu ich weiß selbst nicht

was es ist. »m

Die Maskerade fiel mit der Sprache. Der Hehler gab das Spiel auf und

entpuppte sich, indem er vom gebrochenen Deutsch des Ausländers in
den vertrauten Dialekt der Gegend wechselte.

Von einer jüdischen Binnensprache als pièce de résistance, als

unverständliche Geheimsprache oder Störfaktor in der mündlichen
Kommunikation ist nicht viel überliefert. Natürlich wurden bei Kriminal-

134



verbrechen die Verdächtigen auf Schriften und Zettel abgesucht und -
sofern diese Hebräisch geschrieben waren - zur Übersetzung gegeben.
Aber die fremde Schrift enthielt keine geheime Botschaft, nichts von
Bedeutung.189

Ein Prager Jude berichtete nach einer Geldentwendung in einem
Handelshaus am Münsterplatz, dass er sich dafür spontan mit Leuten
aus der Gegend zusammengetan hätte und sie sich erst, als sie schon
im Kontor der Handlung Merian standen, «auf Hebräisch» über den

Taschenspielertrick verständigt hätten.190 Das ist eine rätselhafte Ausnahme,
denn es gibt weiter keine Anhaltspunkte, dass eine internationale jüdische
Separatsprache in der Kommunikation in Basel eine Rolle spielte (oder
existierte). Es ist hingegen bekannt, dass Rotwelsch und Gaunersprachen
von Zeitgenossen häufig in dieselbe Kategorie wie «Hebräisch» oder
«Jüdisch» gesteckt wurden.191

Geschrei oder Wohlklang im Gottesdienst

In geradezu klassischer Judentums-Krittelei erregte sich Johannes Linder

(1790-1853), zweiter Pfarrer am Basler Münster, über den jüdischen
Gottesdienst. Es sei eine Veranstaltung ohne Würde und Besinnung.
Obersthelfer Linder, der sieh häufig in der lokalen Presse über Ungläubige

und Sozialisten erregte, veröffentlichte 1847 im Intelligenzblatt eine

längere Abhandlung zum jüdischen Sittenverfall und zum baldigen Sieg
der christlichen Botschaft. Rabbiner Moses Nordmann erwiderte im
selben Blatt, Pfarrer Linder biss zurück, so dass es zu einem Schlagabtausch
in einer Basler Zeitung kam.192 Der Pfarrer gehörte zu den provokativen
Missionstheologen und zog als solcher und auch ansonsten dogmatischer
Pietist ebenso scharf gegen ehemalige Weggenossen zu Felde. Rabbiner
Nordmann verabschiedete sich daher mit folgendem Kommentar aus der
Judenffeund-Debatte, unangenehm berührt von dem feindlichen Klima:

«Eine ernsthafte, freimütbige Besprechung, in einem öffentlichen Zeitungsblatt,
zwischen einem christlichen und einem jüdischen Religionslehrer über die Grundsätze

ihrer gegenseitigen Glaubenslehren, ist auchfür unsJuden, freilich in einem etwas

andern Sinn, als unser Gegner es ausspricht, eine erfreuliche Erscheinung der Zeit.
Diese Besprechung istjedoch nur dann von Werth, so dieselbe nur in der höhern

Region der Prinzipienfragen sich beweget undfrei von aller Bitterkeit gführt wird. In
diesem Sinn glaube ich in meiner Widerlegung, welche das Intelligenzblatt Nro. 161

der Oeffentlichkeit übergeben, gesprochen zu haben. Ohne der christlichen Religion

zu nahe zu treten, ohne deren Dogmen oder Gebräuche anzugreifen, habe ich mich

beschränkt, die Lehren meiner Religion gegen die Angriffe der Proselytenmacher zu

vertheidigen, den allgemein verkannten Werth desJudenthums dem Christenthum

gegenüber in sein wahres Licht zu stellen.

135



Hat auch mein Gegner mir in demselben Sinn geantwortet? [...] Nach dieser unserer

Erwiderung erklären wir hiermit die Discussion unsererseits geschlossen und beendet,

indem die Fortführung eines solchen Wortstreites, nach unserer Ansicht, zu keinem

Zweckführen kann.»193

Weitere Personen wollten die Religionsdebatte auswalzen, so dass sie im
Schweighauser'schenVerlag nachgedruckt wurde. Es war eine der wenigen

Zeitungsdebatten, die die jüdische Bevölkerung als Religionsgemeinschaft
in den Blickpunkt rückte, denn meist drehte sich in Basel alles um
Wirtschaft und Politik, wenn Juden verhandelt wurden.

Der Missionar Linder führte bekannte antisemitische Topoi an, die

ich nicht wiederholen möchte. Für uns ist interessant, wie er jüdisches

Sprechen auf den Punkt brachte:

«Wenn man aber in einer größeren Synagoge wie in Amsterdam, das unästhetische,

widerliche,furchtbare Geschrei der Vorbeter gehört, wenn man den ganzenjüdischen

Kultus ein Paar Mal mitgemacht hat, so kann man da wahrlich <kein Anbeten im

Geist, des einigen unkörperlichen Gottes>finden.

Einsender machte einst einem redlichenJuden die Bemerkung, daß esja schon einem

gemeinen Menschen gegenüber unanständig wäre, ihm seine Bitten so plappernd und

lärmend vorzutragen. Der Mann wurde betroffen, und sagte: Er wolle seinen

Rabbiner darüber vernehmen. Beim nächsten Zusammenkommen wurde er befragp, was

denn der Rabbiner geantwortet habe? <Ja, hieß es, er hat gesagt: Unser Gott ist ein

lustiger Gott; da braucht man nicht so langsam zu machen; es muß lustig hergehen!>

Ist das eine Antwort?»19*

Zunächst einmal unternimmt der Münsterpfarrer eine Gedankenreise

bis nach Holland, um die Fremdheit der jüdischen Sprache zu erleben.

Es bleibt offen, ob er dort eine Gemeinde mit spanischem Ritus oder
eine Gemeinde rheinischer Tradition besucht hatte, die in Liturgie und

Aussprache weit auseinanderlagen. Selbst die jüdischen Gottesdienste im
Elsass variierten von Dorf zu Dorf, obwohl alle Gemeinden zur Gruppe
der mitteleuropäischenJuden gehörten: manche ohne, manche schon mit
Chor; manche ohne, manche noch mit Versteigerung der Ehrendienste

im Gottesdienst. Gerade in diesem Sommer sah sich Rabbiner Nordmann

wegen liturgischer Reformen in seiner Hégenheimer Dorfsynagoge den

Hasstiraden eines Kollegen ausgesetzt.
Pfarrer Linder verallgemeinerte einfach seinen Eindruck aufJuden

in toto und den Basler Gottesdienst. Bereits als Alltagskommunikation
sei diese Art des Redens ungehörig. Linder störten Eigenheiten, die sich

aus Lautstärke, Redegeschwindigkeit und Intonation ergeben. Diese

ungewohnten Redeformen - nicht Sprache, sondern Pragmatik — verband

er mit ästhetischen und moralischen Werten. Solch ein Zeitzeugnis lässt

sich leicht verwechseln mit den oft zitierten Charakterisierungen des

jüdischen «Jargons» im 19. Jahrhundert, obwohl hier nur das Hebräisch des

136



Gottesdienstes kommentiertwurde. Es scheint, als hätte es Linder kaum
bekümmert, ob der Gottesdienst in Hebräisch oder Deutsch gehalten wurde,
so lange Rhythmus und Tonlage nicht mit seiner Frömmigkeitssprache
übereinstimmten. Der Pfarrerverhandelte hier den stimmlichen Wohlklang
und zitierte Anstandsregeln des 18. Jahrhunderts, umTrennlinien zwischen
christlicher und jüdischer Gottesbeziehung zu ziehen. Die Kategorien von
«wahrer» oder «göttlicher» Sprache des Ritus wurden vermieden, denn
mit der Offenbarungssprache, dem Hebräischen, konnte das Deutsche so
oder so nicht konkurrieren. Nur in den aussersprachlichen Elementen des

Anstandsdiskurses Hessen sich eindeutige Bewertungen finden. Angelika
Linke hat in einer grundlegendenArbeit zum bürgerlichen Sprachideal des

19. Jahrhunderts solche Bedeutungsverschiebung in der Sprachbewertung
herausgearbeitet,wie «ästhetische» und «reine» Sprache zu verstehen seien:

«So bezieht sich der durchgehend viel benutzte Begriff der <Reinheit> im
Anstandsdiskurs des 18. und auch noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts
in erster Linie auf den Klang der Stimme, auf die harmonische Qualität
des sogenannten <Sprachtons>, während er sich in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts praktisch ausschliesslich auf die Einhaltung der
hochdeutschen Aussprachenorm und damit aufgrösstmögliche Dialektfreiheit
bezieht.»195

Mit guterAussprache kann einmal eine demütigeTonlage, später der
Yokalstand im Wort gemeint sein. Beides dient den symbolischen Rangordnungen,

die über Habitus und Sprachkultur immer bedientwerden können.
Doch macht es uns nochmals deutlicher, dass aus einer sozialen

Charakterisierung einer Sprachgruppe keineswegs automatisch auf Sprachvarietäten

im heutigen linguistischen Sinn geschlossen werden kann.

Vielmehr zeigt dieser Ausfall von Pfarrer Linder gegen jüdische
Stimmen im Gottesdienst, dass Sprache selten in Sachfunktion, gerne
aber mit symbolischer Potenz zum Thema erhoben wird. Die Empörung
über fehlende Sprachkünste diente hier, um nochmals mit Angelika Linke
zu sprechen, «der Konstruktion und Inszenierung symbolischer Ordnungen».196

Einen vergleichbaren Ausfall eines Basler Zeitgenossen gegen
jüdische Alltagsrede in der Stadt habe ich nicht gefunden.

Linder war ein Extremist, er soll hier nicht für die Reformierte
Kirche Basels stehen, denn er vertrat theologisch wie kulturell eine
orthodoxe Aussenseiterposition. Er brachte mehr Zeit damit zu, christliche

Irrgänger zu mahnen und die Reformierte Kirche zu sezieren, als das

Judentum zu retten. Einige Jahre zuvor hatte sich Linder über eine
andere Form der Entwürdigung des Gottesdienstes vollmundig empört. Er
hatte einen reformierten Gottesdienst mit Männerchorbegleitung erleben

müssen, auch dies wohl eine zu fröhliche und laute Veranstaltung für
seinen Geschmack. Man entgegnete ihm deutlich aus kirchlichen Kreisen,
dass es unterschiedliche Erwartungen an Gottesdienstmusik gebe und
nicht alle den «geist- und seelenlosen» Choralgesang der Frommen als

«Erweckung» erlebten.197

137



Übrigens waren sich Rabbiner Nordmann und Pfarrer Linder wenigstens
in der Wahl des Porträtisten einig. Elias Wolf, ein Basler Jude, hielt von
beiden einen Eindruck für die Nachwelt fest. So sehen wir sie heute in
biografischen Online-Lexika.

Hebräische Ausdrücke im Alltag

Sprachen und Kulturen stehen nicht unveränderlich und getrennt
nebeneinander, jede Konstellation bringt wieder Originäres zutage. Manche
Entwicklungen wirken einseitig und mühselig, manche zum vielseitigen
Vorteil und lebendig. Wem vor wenigen Jahren «twittern» und «halal»
noch leere Fremdworte waren, der benutzt sie heute selbstverständlich.
Fremde Lexik wird gelernt und gemeistert, das zeigt sich vor allem an der
wachsenden Kompetenz der Richter, Sekretäre und Notare in Basel zu
Anfang des 19. Jahrhunderts. Hebräische Begriffe wurden zunächst nach

Hörensagen in die deutschen Protokolle übernommen. Die Eindeutschung
zum Beispiel der jüdischen Feiertage setzte erst ein, als die Fremdwörter
schon Teil der Umgangssprache waren. Zunächst lernte man die neuen
benachbarten Lebenswelten in der jüdischen Terminologie kennen. Ein
Briefeines Basler Notars, der häufig für jüdische Klienten arbeitete, zeigt
diesen Umgang mit neu erlernten Worten. Im Beibrief zu einem
Nachlassinventar, das er nach einem jüdischen Todesfall für die städtische
Verwaltung aufgenommen hatte, schilderte er die Situation der plötzlich
verwaisten Geschwister. Nicht beiläufig, sondern ganz bewusst flocht er
die jüdischen Ausdrücke der Trauerzeremonie in seinen Bericht ein, um
Nähe zu den Menschen und Abläufen zu signalisieren:

«HochgeehrterHerr!
Ich ward, heute in das Haus der Trauer berufen wo [...?] Macht die Mutter dahin

gerafl — die Lampe brannte u der ältere Sohn mit dem Talith bekleidet, mit den

Gläubigen Psalmen sang, die sich versamelt hatten - wie es zu geschehn pflegt des

abends im Hause gläubiger Israeliten; der Rabbiner Nathan [Kantor Nathan
Schuster, S. B.] trat so eben ins Haus als ich Nazarener eintrat; - schon glaubte
ich Shii [?] sagen oder Katisch lesen zu müfien oderjur die bais hamitudie minien

Katesch sagen zu sollen, oderfür das Licht in der Synagoge brennen zu laßen
Sorge tragen zu mäßen oder die Theilung nach choze chelig Socher vornehmen zu
dürfen - als ich vernahm - ich sey berufen von löblicher Gerichtsschreiberey, das

aufgenommene Inventar [...?] zu beziehen - die Taxen zu bezahlen, die Siegel

Eröffnung zu bewerckstelligen u. dann bey Behörde zu bitten daß Sie - die Kinder
in j. Monaten oderfrüher alles verkaufen dürfen, weil ihre Gewerbsbewillegung
aufhöre. Ich bitte Sie nun das Inventar anzufert\...]«. mir dann zu behenden damit
ich das übrige besorgen kann

Mit allerAchtung [,..]»198

138



Wahrscheinlich richtete sich der ironische Effekt dieses Textes gegen die

Stupidität des Basler Fremdengesetzes. Der Notar, der seit drei Jahrzehnten

für jüdische Einwohner arbeitete, unterstrich die Absurdität, dass

ein jüdischer Haushalt in der Stadt aufgelöst werden musste, weil die
Eltern mit helvetischen Niederlassungspapieren verstorben waren. Indem
der Notar sogar das Religionsvokabular übernahm, verwies er galant auf
die Möglichkeiten gegenseitiger Öffnung und die lange Vertrautheit mit
seinen Klienten, für die er nun die Ausreiseformalitäten erledigen musste.

Nur für wenige Bereiche im Alltag wurde -wie in diesem Beispiel -
ein jüdischer Soziolekt zitiert. Generell unterschied man jüdische Einwohner

und Pendler schon im frühen 19.Jahrhundert nicht mehr anhand ihrer
Sprache oder Aussprache von den anderen Einheimischen. «Jüdische»
Auffälligkeit konkretisierte sich noch am häufigsten in den aussersprach-
lichen Anteilen des Redens wie Lachen und Gestikulieren (Abb. 3). Etwas

sucht man in den Basler Zeitzeugnissen vergeblich: das Hochsprachen-
syndrom. In anderen Dialektregionen, zum Beispiel in Norddeutschland,
tauchte im 19. Jahrhundert derVorwurfauf, dieJuden würden ihreJiddischkeit

hinter einer besonders hochgestochenen Standardsprache verstecken.
Von solch einer Überkompensation ist in den Quellen zum Basler Alltag
nichts zu finden. Aber nach dem Selbstverständnis der Stadtbürger hätte
die Überkompensation auch nicht im Hochdeutschen, sondern in einem

ausgeprägten Ortsdialekt münden müssen. Der republikanische Bürger
redet Baseldeutsch, um niemanden auszuschliessen! Dafür brachten die
elsässischen Einwanderer die besten Vorbedingungen mit, denn Sprachen
und Mundarten verbreiten sich ohne Pass und Schultafel.

139



164 Wilhelm Martin Leberecht De Wette, «Über das Verhältnis der Kirche zum Staate.
Eine Vorlesung», Wissenschaftliche Zeitschrift herausgegeben von Lehrern der
Baseler Hochschule 5/2 (1827), S. 10. Zur Verfassungsdiskussion vgl. Bennewitz (2008),
S. 46-47, S. 110-112.

165 Anonymus, «Die Chrischonakirche», Der Wanderer in der Schweiz 2 (1836).
166 Stefan Sonderegger, «Aspekte einer Sprachgeschichte der deutschen Schweiz»,

in: Sprachgeschichte (Berlin 2003), S. 2861 f.

167 In der Sekundärliteratur wird meist auf einen Aufsatz von Mörikofer von 1838

verwiesen, der die entstehende Diglossie zwischen Schriftdeutsch und
Mündlichkeit diskutierte.

168 [Karl Rudolf Hagenbach], «Einige Gedanken über das Baseldeutsch oder sol¬
len wir in unserer Umgangssprache das sogenannte Baseldeutsche beibehalten
und in wie fern?>», Baslerische Mittheilungen zur Förderung des Gemeinwohls 5

(1828), S. 111-119; 6,S. 121-129.
169 Ebd., S. 119.

170 Ebd., S. 112.

171 Ebd., S. 114.

172 Friedrich Fäsch, Erstes Lesebuch für Kinder von 5 bis 7 Jahren nach der Schreib¬
lesemethode (Basel 1842).

173 [Hagenbach], S. 127 und S. 125.

174 Vgl. Winfried Schulze (Hg.), Ego-Dokumente. Annäherung an den Menschen in
der Geschichte (Berlin 1996); Gerd SchwerhofF, Aktenkundig und gerichtsnotorisch.

Einführung in die Historische Kriminalitätsforschung (Tübingen 1999).
175 Der Dienstbotenrichter nahm Klage und Gegenrede auf, traf einen Schieds¬

spruch und protokollierte gleichzeitig im Konjunktiv der indirekten Rede.
176 StABS, GA Y, 1, Rosina Woog / Samuel Braunschweig, 4. Aug. 1807.
177 StABS, GA DD 11, Jakob Braunschweig / Raphael Braunschweig von Blotzheim,

f. 64 (1835/36).
178 StABS, DD 11, 1836.

179 StABS, GA DD 16, Levaillant / Diedisheim, 7. Juli 1841.
180 StABS, GA DD 14, Uhlmann / Hauser, 13. Juli 1839.

181 Vgl. Bennewitz (2008), S. 191-193, und weitere Gerichtsverhandlung: StABS, GA
DD 11, Bloch / Levaillant, 1836.

182 StABS, GA DD 12, Bloch / Bonner, 13. Sept. 1837.

183 StABS, GA DD 9, Bloch / Bertrand, 1834.

184 StABS, GA CC 17, Moses Abraham von Buschweiler, 23. Aug. 1823.
185 StABS, GA CC 18, Aussage Debary-Sarasin, 5. Feb. 1825.
186 StABS, GA CC 18, Abraham Isaac, 19. Feb. 1825.
187 Jacob Toury, «Die Sprache als Problem der jüdischen Einordnung im deutschen

Kulturraum», in: Gegenseitige Einflüsse deutscher und jüdischer Kultur (Tel
Aviv 1982), S. 85.

188 StABS, GA CC 10, Lion Guggenheim von Lumschweiler, 1811. Aussage Schlüssel¬
wirt Binningen, ll.März 1811.

189 StABS, GA CC 12, JosefJonas von Oberhagenthal, 1816; GA CC 1, Günzburger,
13. April 1798.

190 StABS, GA CC 13, August Hermann, ein Jud von Prag in Böhmen, Verhörbericht
29. Juni 1816.

191 Vgl. Helmut Reinicke, Gaunerwirtschaft. Die erstaunlichen Abenteuer hebräi¬
scher Spitzbuben in Deutschland (Berlin 1983).

192 Allgemeines Intelligenzblatt der Stadt Basel, Nr. 155, Nr. 161, Nr. 174-176,
Nr. 189 (1847).

193 Ebd., Nr. 189,12. Aug. 1847.

194 Ebd., Nr. 175,27.Juli 1847.

195 Linke, S. 159.

196 Ebd., S. 1.

197 Avisblatt, Juni 1842; Tagblatt der Stadt Basel, Juni 1842.
198 StABS, GA PP 1, Sara Pattagay, 1839, Nr. 244. Beibrief zum Inventar, Notar Dietz

namens der Familie Pattegay an Gerichtsschreiber Schneider, Basel 26. Nov. 1839.

140







Sprachen zwischen Nationen

Volkssprachen

Auch wenn es an Verständigung nicht mangelte, standen die jüdischen
Europäer im 19. Jahrhundert unter dem besonderen Verdacht, sich die

Alltagssprachen nur angelernt zu haben, aber deswegen keine dieser Sprachen

richtig und im Kern ihres Wesens zu beherrschen. Das hingvor allem

damit zusammen, dass im 19. Jahrhundert die Nationalstaaten mit einer

ethnischen und kulturellen Zusammengehörigkeit untermauert wurden.

Dem Vaterland verlieh dann zum Beispiel eine gemeinsame Muttersprache

die Melodie. Bereits die Aufklärung hat dieses nationale Sprachideal
ausformuliert. In Herders Sprachphilosophie verbanden sich biologische

Anlagen mit sprachlichem Laut. In der Romantik bekam die Nationalsprache

einen metaphysischen Status, so dass sich schliesslich entlang
des Rheins nicht mehr zwei Armeen, sondern Französisch und Deutsch

gegenüberstanden. Oder wie die israelische Historikerin Shulamit Volkov

resümiert: «Eine fremde Sprache zu sprechen, erklärte Herder, hieß, ein
künstliches Leben zu führen, den spontanen, instinktiven Ursprüngen
einer Person entfremdet zu sein. Nur eine einzige Sprache ist nach
Schleiermacher fest einem Individuum eingepflanzt. Nur einer gehört er ganz
und gar, wie viele andere er auch später lernen mag. Fichte bearbeitete

und betonte die politischen Folgerungen dieser Position, und am bekanntesten

ist noch zweifellos Arndts Definition des deutschen Vaterlandes

als der Ort, wo allein <die deutsche Zunge klingt>.»199 Wie konnte auf
dieser Folie aber ein jüdischer Mensch einsortiert werden, der einerseits

einer hebräischen Religion folgte, also nach Herder der ursprünglichen
Einheit von Erwählung, Volk und biblischer Poesie entstammte, und
andererseits «fremde» Sprachen benutzte? Weniger die Frage der sprachlichen

Fähigkeiten als die Glaubwürdigkeit einer sprachlichen Identität
wurde zu der grossen politischen Herausforderung für Juden in Europa.
Der Begriff«Assimilation» bezeichnet dieses Dilemma bis heute, denn er

unterstellt, dass eine Veränderung der Lebensart und -ziele nicht eigenen
Motiven folgt, sondern eine Angleichung an gesetzte Ideale einer anderen

Gemeinschaft bedeutet. Genau in diesem Sinne wurde in der Emanzipationszeit

die sprachliche und wirtschaftliche Anpassung der Juden an die

Mehrheitsgesellschaft zur Bedingung erhoben, und genau in diesem Sinne

der «Assimilation» als Selbstaufgabe wurden rückblickend viele Veränderungen

jüdischen Lebens im 19. Jahrhundert interpretiert. Die Wertung

143



von «eigener» und «fremder», von echter versus vorgetäuschter Sprache
schwingt heute häufig noch mit, wenn wir sprachliche Veränderungen von
Individuen und Gruppen beschreiben. Und eine tiefgreifende Veränderung

der Sprachgewohnheiten der Juden in Europa in dieser Epoche ist
unbestreitbar. Geht es aber nur um eine Übernahme der Sprachen der
anderen oder vielleicht eher um einen Ausbau eigener Kommunikationsund

Handlungsmöglichkeiten, über neue Kompetenzen, neue Medien
und neuen "Wortschatz? Gaben allein die nationalen Erwartungen und
der rechtliche Anpassungsdruck den Ansporn? Wirkten nicht vielmehr
soziale, kulturelle und liberale Ambitionen als Triebfedern?

Nun scheint eine aufBasel konzentrierte Untersuchung ungeeignet,
diese Fragen zu bearbeiten, denn hier lockte weder die Aussicht auf rechtliche

Anerkennung nochwurde eine virtuelle Nationalsprache als Messlatte
für alle angepriesen. Ein pragmatisches Nebeneinander von Idiom und
Schriftsprache, eine alltägliche Diglossie oder gar Zweisprachigkeit - so
deuten einige Linguisten den Alltag zwischen Dialekt und Standard in
der Deutschschweiz - ist bis heute die Regel.

Aber gerade aus einer Randlage zu den nationalen Paradigmen des

deutschen und französischen Judentums gewinnen wir eine analytische
Freiheit, können wir unsere Aufmerksamkeit neu ausrichten und scheinbar
automatische Abläufe auf den Prüfstand stellen. Die Basler Juden waren
politisch und kulturell in die nationalen Narrative Europas eingebunden.
Verlassen wir also die begrenzte Binnenperspektive städtischer Kommunikation

und schauen die jüdischen Basler in ihren kulturellen und institutionellen

Beziehungen über Stadtmauer oder Kantonsgrenze hinweg an. Als

Militärpflichtige und Steuerzahler - zum Beispiel für den jüdischen Kultus

- wurden sie in französischen Ministerien gefuhrt. Aus Wien konnten
sie die neuesten Partituren von Salomon Sulzer für die romantische Musik
im Gottesdienst bestellen. In Italien absolvierten sie ihre künstlerische
Ausbildung, in Heidelberg konnte man sich auch als Jude gut an der
Universität einschreiben. Selbst wenn wir uns aufden engen Lebensausschnitt

von Religionsgemeinde und konfessioneller Praxis beschränken, ergibt sich
hier ein breites Spektrum von Sprach- und Schriftkombinationen.

Habe ich in den bisherigen Kapiteln die rasche Entwicklung von
einer Generation zur anderen oder gar die unauffällige Akklimatisierung
in einer Sprachgemeinschaft in den Vordergrund gestellt, so soll nun die

Mehrsprachigkeit und das Nebeneinander verschiedener Sprachen und
Standards plastischer werden. Diese soziale Vielsprachigkeit muss vom
Einzelnen nicht als Bürde empfunden worden sein, denn sie erlaubte
die Verbindung von Gemeinschaft mit Individualisierung, von Tradition
mit Neuem. Kontinuitäten durchziehen hier das Zeitalter von Revolution,
Emanzipation und «Régénération» des Judentums.

Die Französisierung des Elsass und damit auch der jüdischen
Selbstverwaltung, Kultur und Bildung steht im Mittelpunkt dieses Kapitels. Auch
die Auslandsfranzosen in Basel reagierten darauf.

144



Der Bürgereid 1791 auf die Französische Verfassung

Fast ausnahmslos hatten die Basler Juden vor 1866 französische Papiere.
Die Generation der Immigranten hatte in den Sundgauer Gemeinden Hé-

genheim, Sierentz oder Hagenthal erstmalig einen Eid auf eine Staatsverfassung

abgelegt. Die Nationalversammlung hatte seit ihrer Konstituierung
lange darüber diskutiert und erst im September 1791 der Bürgerfähigkeit
dieser Elsässer und Lothringer zugestimmt. Doch die Abzeichnung durch
den König liess nochmals aufsich warten.200 Dann waren die Lokalbehörden

an der Reihe, den Bürgereid der Juden einzufordern, beziehungsweise die

jüdischen Dorfbewohner, sich beim Bürgermeister zu registrieren. Keiner
wusste recht seinen Einsatz. Die Bürgereide wurden mal kollektiv, mal
individuell zwischen Dezember 1791 und April 1792 geleistet. Die Hégenheimer
waren also nicht die Letzten und nicht die Ersten, als sie im Februar 1792 den

Schultheissen dazu drängten, ihren Eid auf Nation, Verfassung und König
anzunehmen und sie als Bürger des Königreichs Frankreich einzutragen.

Der letzte Akt der Einbürgerung der Elsässer Juden, diesmal in
der Szenerie der lokalen Machtstube, war keine einfache Veranstaltung.
Vielmehr wurden alle Komplikationen noch einmal durchgesprochen. Lesen

wir das Protokoll der Einbürgerungszeremonie in Hégenheim, am
Sonntag vor der Fastenzeit. Da Details des Eids der jüdischen Männer des

Ortes strittig waren, ist die Prozedur ausführlich beschrieben und vom
Schultheissen nur unter Vorbehalt anerkannt worden.

«Sindaufder Gemeindestubevon Hegenheim die nachgemeltenJuden von Hier, Welche

vorgebracht, der massen Sie inhalt schluess der national Versammlung, undgesetz vom

27. Herbstmonat, und ij. Wintermonat 1791prothokoliert den 29. Dez. Willens umb

für Ein franc, und active bürger zu voerden, den darin Vorgeschriebenen bürger Eyd,

so durch diefranzösische Reichs Verfassung [...]folgender Maasen Vorgeschrieben, Ich

schwöre der Naziun, dem Gesetz, dem König treü zu sein, und die in denneJahren

1789,1790 u. 1791. vor der Konstituierenden NazionalVersammlung dekretierten

Konstitution des Königs Reichs, nach allen meinen Kraeflen aufrecht zu Erhalten. Zu
thune, und zu schwören, Aufwelche Requisition, WirMeyer, vonjedem [l\Juden [?]

abgenohmen also:

[Namensliste von 81 Personen]
über welches alles Wir diesen ProcesVerbal aufgesetzt,Jedoch mit Vorbehalt, und an-

merkung, dassweilen EinJeder gesagterJuden, bey seinem abgelegten Eyd, den Huet,
und Kapen, nit hat von dem Haubt thuen wollen, und die Häund aufheben, mit

sagen daß Es wieder Ihr gesez. So solle Ihr Eyd Schwuhrfür nichtig angesehen sein,

wenn der Willen des Gesezes wäre, daß Sie gesagten Eyd Zufolg unseren Gebrauch

hätten ablegen sollen. »201

Der Staatsvertreter fühlte sich unzureichend informiert und war unsicher,
welchen Anspruch des Nationalstaats er einfordern sollte: Reichte die
Eidesformel oder müssten auch die Handlungsabfolgen der christlichen

*45



Beeidigung eingehalten werden? Hut ab oder Hut auf, Hand hoch oder

runter, wo ist die Regieanweisung?
Solche zäheVerhandlungen zum Interessenabgleichvon Staatsrecht

und konfessionellerAutonomie bei der Einbürgerung aufGemeindeebene

waren eher ungewöhnlich. Einzig aus Bischheim bei Strasbourg, Sitz des

Oberrabbinats und grösste jüdische Gemeinde in Bas-Rhin, ist die gleiche
Diskussion um Kopfbedeckung und Handschwur überliefert, die sogar der

Distriktverwaltung vorgetragen wurde.202 Die Nationalversammlung hatte

einen neuen Zivileid vorgesehen, der mit keiner religiösen Gesinnung in
Konflikt stand. Den Hégenheimer Parteien, die sich untereinander aufeine

Form einigten, ist deswegen keine persönliche Kampfeslust anzulasten.

Schliesslich gehörten Eid und Schwur traditionell zum Objekt christlicher
Machtdemonstration. 1809 ist der Eid «more judaico», der auch in Basel

noch exerziertwurde, am Colmarer Gericht sogarwieder eingeführtworden.

Eine speziell fürJudenverlängerte Schwurformel und ein Handgelübde auf
die Tora machten den Körpereid im Gericht noch im 19. Jahrhundert zu
einer diskriminierenden Angelegenheit. Insofern war die Verunsicherung
des Bürgermeisters in Hégenheim bei dieser neuen Prozedur nicht aus

der Luft gegriffen und das Selbstbewusstsein der Juden im Dorf, einen
entehrenden Schwur zu verweigern, bemerkenswert.203

Fraglos war hingegen für Christen wie Juden im Dorf, dass der
Schwur in deutscher Sprache abzulegen sei. Eingebettet in ein vorwiegend

deutschsprachiges Gemeindeprotokollbuch wird der in der Verfassung

genannte Zivileid in deutscher Übersetzung zitiert. Die ersten Worte
der jüdischen Bürger der französischen Gemeinde fielen deutsch aus, sie

schworen auf den französischen König in Deutsch.
Alle anderen bekannten Berichte der Bürgeraufnahme der Elsässer

und Lothringer Juden zitieren die Schwurformel in Französisch.204 Die
neue Sprache bereitete andernorts die meisten Probleme, denn nicht alle

Juden hätten das Französisch verstanden und nicht alle Neubürger hätten
eine eigenhändige Unterschrift leisten können, die manchmal ausserdem

verlangt wurde. In Dijon, wo sich ein bis zwei Jahre zuvor jüdische Kaufleute

aus Hagenthal angesiedelt hatten, mussten die Männer aufeine deutsche

Bibel schwören, um dem französischen Eid Nachdruck zu verleihen.

Sprachgrenze zwischen Sefarden und Aschkenasen

Die neue Bürger- und Verwaltungssprache, die übrigens zur Zeit der
Französischen Revolution nur ein Drittel aller französischen Untertanen

aktiv beherrschte, hat nicht alle Juden in Frankreich mit gleicher
Wucht überrumpelt. Auf französischem Staatsgebiet, wie auch in den
Niederlanden oder in Hamburg, lebten zwei weitgehend getrennte jüdische

Gruppen, die sefardischen (spanischen) und die aschkenasischen

146



(deutschen) Juden. Die geografische Zuordnung leitet sich aus den

Siedlungsgebieten und Gelehrtenschulen im frühen Mittelalter ab. Nach der

Vertreibung derJuden aus dem spanischen Reich 1492 entstanden sefardi-

sche Exilgemeinden im östlichen Mittelmeerraum und in Handelsstädten

weltweit, bis nach Altona und Amsterdam. Die sogenannten deutschen

Juden waren hingegen längst nicht mehr in den fränkischen und rheinischen

Städten zu finden, sondern seit den Kreuzzügen in ländliche Gebiete

und vor allem nach Osten ausgewichen. In manchen Städten formierten
sich aus beiden Gruppen separate Gemeinden, da sich die Familien
wirtschaftlich und kulturell stark unterschieden. Zu Beginn der französischen

Judenemanzipation lebten in Paris und an der Atlantikküste sefardische

Familien. Sie waren französischsprachig und pflegten eine Aussprache des

Hebräischen, die sich im heutigen Ivrit durchgesetzt hat.205 Die grosse
Mehrheit der französischenJuden lebtevor der Revolution ausschliesslich

im Elsass und in Lothringen und gehörte der aschkenasischen

nordeuropäischen Tradition an mit einer deutschen Alltagssprache und der
dunkleren weichen Aussprache des Hebräischen, die heute nicht mehr
gelehrt wird. DieVogesen bildeten die romanisch-deutsche Sprachgrenze,

so dass Französischkenntnisse bei Juden in Lothringen bereits für das

17. und 18. Jahrhundert häufiger erwähnt werden, für die Judenschaft im
Elsass aber selten belegt sind. Bis zur Französischen Revolution wurde
das Alemannische im Elsass vom Landesherrn nicht in Frage gestellt.
Die elsässischen Behörden praktizierten seit dem Westfälischen Frieden

den Ausgleich zwischen Verwaltungs- und Regionalsprache.206 Auch

Hebräisch, die Rechtssprache der jüdischen Korporation, konnte
verwaltungstechnisch integriert werden. Im Ancien Régime galten jüdische
Eheabsprachen auch gegenüber Dritten, wenn die Verträge direkt nach

der Hochzeit einem Notar überreicht wurden. So gaben die jüdischen
Gemeinden im 18. Jahrhundert Tausende von Eheverträgen in notarielle

Obhut, wo sie als hebräische Urkunden ohne Kommentar abgeheftet
wurden. Nur einzelne Notare haben sich die wichtigsten Daten auch in
Französisch exzerpiert.207

Die Situation änderte sich während der jakobinischen und kaiserlichen

Herrschaft nur in der Theorie schlagartig. Die Zielvorgabe lautete

nun, die deutschen Dialekte vollständig und in allen Funktionen durch
Französisch zu ersetzen. Doch die Umstellung des Volksschulwesens

nahm Jahrzehnte in Anspruch. Während sich Französisch als höhere

Bildungssprache ab 1808 behauptete, kam es in den Volksschulen zunächst

pflichtmässig zum Zuge. Zwischen 1833 und 1850 ist ein Anstieg der

Zweisprachigkeit — zumindest in den Volksschulen des Departements Bas-

Rhin - nachzuweisen. In Literatur, Publizistik, Wissenschaft und Kultus
blieb die deutsche Hochsprache weiterhin präsent. Zwischen 1800 und 1850

war die Sprachsituation also weiterhin indifferent. Mit sprachpolitischen
Massnahmen unterstrich der Staat zentrale Anliegen, doch regionale
Bedürfnisse und Identitäten schmälerten deren Wirksamkeit.208

147



Im nationalen Bildungsdiskurs geriet die alemannische Mundart dabei als

unpatriotische Sprache in Misskredit. Schliesslich wurde das Elsässische

von französischen und deutschen Philologen gleichermassen mit Verachtung

gestraft. Im Staatskalender des oberelsässischen Regierungsbezirks

von 1804 wird die Sprachsituation folgendermassen beurteilt:

«Un allemand corrompu est l'idiome des habitans de la plaine. Le français est le

langage de tous ceux qui ont perfectionné leurs connaissances par l'étude ou par les

voyages: depuis la révolution, l'usage en est très-répandu dans le Département. Dans

les arrondissemens [sic] au Sud du Haut-Rhin, on parle un patois composé de mots

celtiques, latins, tudesques etfrançais. Les cantons qui touchent au Département des

Vosges, ont un patois Lorrain de même origine que le précédent, mais qui diffère de

canton à canton, et quelquefois de village à village. La grande quantité de lettres

gutturales en rend laprononciation très-rude. »209

Die zeitgenössischen Kritikpunkte am Dialekt sind uns aus der Abwertung

des Jiddischen seltsam vertraut: verderbt, Sprache der Ungebildeten,
Mischsprache und ein unangenehmer, rauer Ton. Die jüdische Sprache
selbst erregte dagegen in der elsässischen Sprachdebatte des 19. Jahrhunderts

wenig Aufmerksamkeit.

Der Bürgereid in Hégenheim schuf einen symbolisch hochbela-
denen Moment, in dem die Gleichsetzung von Judenemanzipation und

Französisierung völlig unter den Tisch fiel. Die regionalen Sprachgemeinschaften

waren für die jüdische Sondersituation mitunter entscheidender
als nationale Diskurse. In der behördlichen Zweisprachigkeit im Osten der

Republik stachen die jüdischen Bürger nicht sonderlich heraus.

Erst als die Bildung wieder konfessionalisiert wurde und damit
auch die jüdische Kultus- und Schulverwaltung in die Verantwortung
rückte, wurde die Französisierung des aschkenasischen Judentums ein
Sonderthema. In den 1830erJahren kämmte man dann nicht nur weltliche
Sprache, sondern gleich auch die Ritussprache nach Pariser Muster, also

den Traditionen der sefardischen Juden.

Das Elsässer Idiom und die jüdische Kultusbehörde

Das israelitische Konsistorium entstand 1808 als zentrale Kirchenverwaltung

der jüdischen Bürger Frankreichs auf Wunsch Napoleons.210 Das

Konsistorium kann als Symbol der Aufhebung der jüdischen Gemeindeautonomie

gesehenwerden.Die jüdische Einwohnerschaft sollte modernisiert
werden und sich anpassen. Dieses Projekt unter demTitel «Régénération»
führte von Anfang an die Sprachassimilation auf der Traktandenliste.211

So sah zumindest die zionistisch beeinflusste Geschichtsschreibung nach

dem Holocaust den Zusammenhang zwischen Französischer Revolution,

148



rechtlicher Gleichstellung und kultureller Integration. Der illusionistische

Weg der Assimilation an eine französische Identität sollte zwangsläufig in
die Epoche des noch gewaltigeren Antisemitismus münden. In den letzten

dreissig Jahren haben sich neben dieser Deutung andere Stimmen Gehör

verschafft, die vielschichtige Entwicklungen nebeneinander stehen lassen,

die französische wie jüdische Milieus parallel betrachten und Überschneidungen

wie Gemeinsamkeiten betonen. Statt des Bildes einer einseitigen
Beschleunigung in eine Sackgasse ergibt sich dann eher eine differenzierte
Landkarte mit einem neuen Wegenetz, das von vielen ersehnt wurde, das

einige Koordinatenpunkte erstmals miteinander verband und dadurch
für alle Teilnehmer zu einer Veränderung und Ausweitung des Radius'
führte.212 Ebenso wie in der deutschen Diskussion verbanden sich mit der

Nationalsprache Vorteile von Bürgerlichkeit, Bildung, staatlicher Mitwirkung

und religiöser Modernisierung.
Die ersten Ziele der jüdischen Reorganisation legte dievornehmlich

mit Laien besetzte Versammlung von 1806, der sogenannte Grand Sanhédrin,

aus. Zum Beispiel wurde für zukünftige Rabbiner französische

Staatsangehörigkeit vorgeschrieben, Kenntnisse des Hebräischen, der klassischen

Sprachen sowie des Französischen. Letzteres sollte aber erst ab

1820 geprüft werden. Die Pariser Deputierten waren sich der zweisprachigen

Ausgangssituation sehr bewusst. Anfangs unterstanden auch die

annektierten linksrheinischen Gebiete mit Krefeld, Trier und Koblenz
noch dem Konsistorium,wo an einen sofortigen Sprachwechsel gar nicht zu
denkenwar. Ein Oberrabbiner im Pariser Präsidium, der aus dem Rheinland

stammte, beherrschte selbst das Französische angeblich nur mangelhaft
und predigte weiterhin im «Jargon».213 Von dem elsässischen Oberrabbiner

Katzenellenbogen, der bis 1823 ln Colmar amtete, sind nur deutsche

Predigten überliefert. Während der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts blieb
die Diskrepanz zwischen der Sprachsituation im Elsass und den

Sprachnormen des Konsistoriums bestehen, was an vielen Erlassen und neuen

Schulordnungen abzulesen ist. Ohne Zweifel behielten die Elsässer in den

Grundschulen, in der Rabbinerausbildung und in der Predigt Deutsch als

Hauptsprache bis 1850 (vgl.Abb. 8). Für den Schulunterricht wurde eigens
eine deutsche Übersetzung des neuen französischen Katechismus von
Samuel Cahen gedruckt.214 Noch 1848 gab die «Consistorial-Gesellschaft
der guten Bücher» in Strasbourg ein deutsches Andachtsbuch für «israelitische

Frauenzimmer» heraus.215 Selbst reformorientierte jüdische Intellektuelle

artikulierten sich in Deutsch, zum Beispiel in der deutsch-französischen

Zeitschrift «La Régénération - die Wiedergeburt» (1836/37).

Es ist irreführend, den «Jargon», der den ostfranzösischen Juden
in zeitgenössischen Quellen vorgeworfen wird, mit unserem heutigen
Verständnis von jiddischer Sprache gleichzusetzen. Aus Pariser Perspektive
stand der Elsässer Dialekt, egal von welcher Konfession und in wessen

Haus, im Gegensatz zur Amts- und Literatursprache. Ob es sich hierbei

um eine jüdische Sondersprache oder einen anderen Ortsdialekt handelte,

149



war auf dieser Skala einerlei. Schlimmer noch, deutsche Bildung und
literarische Orientierung wurden nicht geschätzt, und die deutschjüdische
Schriftvariante zum Beispiel aus dem Basler Verlag Haas passte in keine

neue Pariser Bibliothek. Die schriftsprachlichen Bildungsbemühungen
in der deutschen Hochsprache wurden daher schlicht unter altmodischem

Idiom subsumiert. Wenn Olry Terquem, ein jüdischer Reformer,
die schleppende Umwandlung der Talmudschule von Metz (1821-1829) in
ein neues Rabbinerseminar nach nationalen Vorstellungen beklagte und
die jüdische Sprache des Unterrichts kritisierte, so entzündete sich diese

Kritik vor allem an der Verwendung der deutschen Sprache.216

Ein Vergleich zur allgemeinen Sprachsituation im Elsass rückt die

jüdischen Bildungsbemühungen nämlich in ein anderes Licht: In einer
Bestandsaufnahme der elsässischen Volksschulen im Jahr 1833 bekamen
die jüdischen bessere Noten als die christlichen für die Umsetzung des

Lernziels Französisch. Unter anderem lobte der staatliche Inspizient die
Schule in Hégenheim für vorbildlichen Französischunterricht, «la fleur
des écoles alsaciennes».217 Mit dem Guizot-Gesetz von 1833 avancierten
auch jüdische Schulen zu subsidiären Bildungsträgern des Staates. Für
Gebäude und Lehrergehälter konnten Staatsgelder beantragt werden. Folglich

bestimmten staatliche Ziele stärker das Curriculum der anerkannten
konfessionellen Schulen, auch die Erziehung zur Mehrsprachigkeit.218
Leider versagte die politische Munizipalität von Hégenheim noch 1844

die ministeriellen Schulgelder für die jüdische Grundschule. Stattdessen

finanzierten die Familien aus eigenerTasche die Einrichtung: 196 Schüler,
ein Lehrer für Französisch, ein Lehrer für Deutsch und Hebräisch und
eine Lehrerin für die Frauenarbeit, «ces sacrifices portent-ils de beaux

fruits» (Abb. 8).219

Rabbiner Nordmann: Akademiker, Sozialreformer
und Poet

Bis zurAnerkennung der jüdischen Religion als offiziellen Kult, die erst mit
der Religionsfreiheit aufkantonaler und eidgenössischer Ebene nach 1866

erfolgte, konnten die Baslerwie Westschweizer Haushalte eine rabbinische

Betreuung nur unter der Hand erhalten. Kantoren und Lehrer wurden in
der Schweiz offiziell unter Vertrag genommen, aber Würdenträger und
Religionsbeamte konnten nur als Tagesgäste kommen. Meist hielten die
Schweizer Winkelgemeinden gute Beziehungen zu Elsässer Rabbinern, die
bei Festgottesdiensten, Trauungen oder kirchenrechtlichen Problemen

tätig wurden.

Ein junger Akademiker aus einer Sundgauer Viehhändlerfamilie
durfte 1834 in der jüdischen Gemeinde seines Heimatortes Hégenheim
den Rabbinatsposten antreten. Von dem französischen Grenzort aus ver-

150



sorgte er anschliessend im nicht genehmigten Nebenjob Basel und kleinere

Gemeinden wie Porrentruy, Delémont, Saint-Imier. Dieser Rabbiner

Nordmann, Jahrgang 1809, gehörte zur ersten Generation französischer

Konsistorialrabbiner, die noch gar kein französischsprachiges Seminar
durchlaufen konnten. Denn die neue Rabbinerausbildung in Metz, anfangs
noch auf Deutsch, öffnete erst 1829 die Tore, als Moses Nordmann schon

an der Universität Heidelberg für Theologie immatrikuliert war. Mit
gerade einmal 19 Jahren begann er sein erstes Semester an der kompetitiven
Universität, hatte aber zuvor in Nancy und Würzburg talmudische Bildung
erhalten. Während seiner Studien in Heidelberg wohnte er bei Rabbiner
Fürst.220 Mit dem weltlichen Universitätsabschluss durfte er sich beim
französischen Konsistorium um den Rabbinerposten bewerben.Allerdings
musste er ein französisches Sprachzeugnis beibringen. Sprachprofessor
Vinet der Universität Basel attestierte ihm Sicherheit in Konversation,
Grammatik und Korrespondenz. Nach einem Aufenthalt von wenigen
Monaten im «indigen» französischsprachigen Frankreich spreche er schon
wie «un Français de naissance», ein leichter Akzent sei in seinem Alter
nicht mehr zu ändern. Nordmann legte noch ein weiteres Zeugnis des

Leiters des «Collège de Mülhausen» vor. Wohlgemerkt liegen in den Akten
keine entsprechenden Nachweise einer Qualifikation als Geistlicher!221

Obwohl die Sprachprüfung für Nordmann glimpflich ausging, zeigt sie

deutlich das Diskriminierungspotential einer nationalistischen Sprachpolitik.

In der Figur des «français de naissance» amalgieren Bürgerrecht und

Sprache, damit steht nur dem Muttersprachler das Bürgerrecht natürlich
zu. Der Hégenheimer schrieb sich ab sofort Moïse mit Vornamen und in
der deutschen Presse «M. Nordmann».

Liest man die Predigten Nordmanns - oder seines Vorgängers
Hirsch-Katzenellenbogen -, so vergisst man die Pariser Klagelieder über
die Jiddischkeit der Elsässer Geistlichen.jedenfalls konnte, wer an ihren
Gottesdiensten nicht selbst teilnahm, ausgewählte Festpredigten schwarz

aufweiss, in Fraktur oder Hebräisch, in Deutsch für Basel oder Bern sowie

Französisch für Huningue bis Avenches studieren.
Rabbiner Nordmann wirkte über fünfzigJahre von Hégenheim aus

für die jüdische Sache in der Region und prägte nicht nur mit einem
kulturell-humanistischen Religionsverständnis, sondern auch mit einem
dezidiert sozialen Engagement die Entwicklung in der Region. Für die
Auslandsfranzosen in der Schweiz versuchte er über direkte Vorsprache
im israelitischen Zentralkonsistorium und über Lobbyarbeit in Paris die
Rechtssituation zu verbessern. Innerhalb der rabbinischen Hierarchie wie

gegenüber politischen Gremien bezog er Stellung, wenn es nötig wurde
auch mit Pressearbeit, wie wir das bereits in seiner Zeitungsreplik aufden

Judenmissionar Linder gesehen haben. Die deutsch-französische Biblio-
grafie dieses aussergewöhnlich engagierten Landrabbiners ist sicherlich
noch nicht vollständig zusammengetragen. Aber man kann sich leicht
einen Eindruck zumindest seiner literarischen Ader verschaffen, da er zu

151



Ende seines Lebens metrische Bearbeitungen talmudischer Erzählungen
und eigene poetische Gelegenheitswerke veröffentlichte, die «Klänge vom

Jordan» (Basel 1872). Übrigens propagierte Nordmann nicht nur die

theoretische Schulbildung. Gewerbe- und Landwirtschaftsschulen waren die

wichtigeren Bausteine in seinem Entwicklungsmodell der elsässischen

Judenheit. Für die Finanzierung von Berufsbildung und Gesellenjahren

rief er einen Förderverein ins Leben.

Portugiesischer Ritus für die ganze Nation

Der grosse Sprachenstreit in der nationalen Vereinheitlichung des

französischen Judentums brach an ganz anderer Stelle auf, nämlich an der

Frage des richtigen Hebräisch. Nicht nur die Umgangssprache, sondern

auch die Ritussprache fiel unter die Hoheit der jüdischen Kultusbehörde

und insofern unter die sefardische Meinungsführung in Paris. Schon 1818

hatte es in Paris eine erbitterte Diskussion um die richtige Aussprache
der hebräischen Schrift gegeben, mit der nicht nur ein wissenschaftlicher

Streit — vergleichbar der Frage zum harten oder aspirierten c im klassischen

Latein - entschieden werden sollte. Die Entscheidung dehnte sich

auf die Liturgie aus, entweder nach sefardischem Brauch vom
Mittelmeerraum oder nach aschkenasischem aus Deutschland und Polen. Die
Lesart des Hebräischen entschied über Rezitation, Intonation, Melodien,
kurz den ganzen Charakter des Gottesdienstes. Das Pariser Konsistorium

sprach sich gegen die deutsch-polnische Tradition des Hebräischen aus,

weil sie für die Pariser Laienführung zu sehr mit dem Geschmack der
elsässischen Alltagssprache und damit ländlicher Rückständigkeit verknüpft
war.222 GemässJay Berkovitz trennte die ursprünglich philologische Streitfrage

über die Aussprache des Hebräischen bald die Elsässer vom Rest des

französischen Judentums.
In den 1840er Jahren, als auch die deutschen Rabbinerkonferenzen

erstmals in nationale Lager von Modernisten und Traditionalisten
aufbrachen, stellte das französische Konsistorium dann die Weichen für
eine verbindliche Liturgie für alle Synagogen im Land: à la portugaise,
also sefardischer Tradition.

«Pour réunir en un seul rite, en une seule synagogue, qui prendrait le nom de

synagogue française, les deux rites particuliers qui existent actuellement sous les noms de

synagogue allemande et de synagogue portugaise. Cette réunion pourrait avoir lieu

sans obstacle, par la fusion des deux rituels, par l'introduction des mêmes mélodies

religieuses, dans toutes les synagogues, etpar la substitution dans la lecture de l'hébreu

de la prononciation portugaise à la prononciation allemande, également répudiéepar
le goût,par la tradition et la science. »223

152



Dieser nationale Durchgriff innerhalb der jüdischen Kultusverwaltung
verletzte die religiöse Identität der Elsässer Juden empfindlich - wurde
aber nicht so radikal vollzogen. Zusammen mit den weiteren Punkten des

Zukunftsprogramms des Konsistoriums von 1846, nämlich zur Stellung
der Frau, zur Bedeutung der Beschneidung etc., kam es im Elsass zur
Lagerbildung unter Laien und Geistlichen, einige Gemeinden drohten
mit dem «Schisma».224

Nicht Bürgersprache versus jüdischer Sprache standen in dieser
erhitzten Debatte am Schluss im Wettstreit, sondern unterschiedliche
jüdische Landsmannschaften und eine ökonomische Elite gegenüber einer

demografischen Mehrheit.

Colmarer Kultusbehörde arbeitet in Jüdischdeutsch

Die Registratur des israelitischen Zentralkonsistoriums findet sich heute
noch im 9. Bezirk in Paris, um die Ecke der Grande Synagogue von 1874, die
weiterhin als grösste Synagoge Frankreichs ein sehr repräsentatives Gotteshaus

abgibt. In dem Verwaltungsgebäude des Consistoire Central kann man
die historische Ablage durchstöbern, zwar in der ungeheizten Pförtnerloge,
aber dafür in recht ursprünglicher Ordnung. Dagegen ist die Tätigkeit der

regionalen Kultusbehörden im 19. Jahrhundert mehr schlecht als recht zu

rekonstruieren. Die Archive der Gemeinden und Regionalkonsistorien im
Elsass sind durch die deutsche Besatzung und Judenverfolgung weitgehend
zerstört. Nach dem Krieg kam es durch Rettungsaktionen und auch privaten
Transfer in die USA zu einer weiteren Aufteilung der Aktenbestände, ein
kleiner Krimi der Archivgeschichte.225 Heute kann man also in Cincinnati,
Paris jerusalem und im staatlichen Archiv des Haut-Rhin Unterlagen zum
jüdischen Gemeindeleben im Sundgau (und damit zu den Basler Juden)
finden, aber aus den verstreuten Blättern ergeben sich mehr Lücken als

Struktur. Meist ist ein Vorgang nur auf der Seite der übergeordneten
Behörde - Präfektur, Innenministerium oder Pariser Konsistorium - belegt.

Der einzige Arbeitsvertrag eines Vorsängers, den ich für die erste
Hälfte des 19.Jahrhunderts finden konnte, ist in der elsässischen Hauptgemeinde

Wintzenheim bei Colmar 1804 unterzeichnetworden.226 Der Kantor

Meyer Hirsch - der Bruder desVerlegers Coschelsberg in Basel -wurde aus

Hagenthal bei Basel abgeworben, um den Gottesdienst der Consistorial-

gemeinde zu leiten, zu allen Betzeiten die Synagoge aufzuschliessen und

zu Schächten. DerVertrag liegt in den staatlichen Personalakten zum Kult,
eine «beglaubigte Kopie» eines Gerichtssekretärs in Colmar. Im strengen
Sinn aber keine Kopie, sondern eine französische Übersetzung, denn die

jüdische Gemeinde hatte ihrerseits ein deutsches Dokument eingereicht,
das dem originalen Arbeitsvertrag in hebräischer Schrift entsprechen sollte.

153



An diesem Schriftstück leuchtet auf, was wegen der Zerstörung der
Aktenbestände nur noch selten belegt ist: Mindestens vierzig Jahre lang ist
im Colmarer Konsistorium die jüdischdeutsche Schriftsprache für den
internen Verkehr beibehalten worden, neben Deutsch, Hebräisch und vor
allem Französisch für den Behördenkontakt.

Das «Konsistorium Colmarer Bezirks» hatte sich auch Briefpapier
mit lateinisch-deutschem Briefkopfmachen lassen.227 Die deutschen Brieftexte

sind - soweit erhalten - ausnahmslos in hebräischer Handschrift,
manchmal mit französischen Ausdrücken, manchmal mit hebräischen
Ausdrücken durchsetzt.

Zum Beispiel in einer langwierigen Affäre um ein Präsidiumsmitglied

der jüdischen Selbstverwaltung sind solche jüdischdeutschen Texte
erhalten: Seit der Einrichtung des Konsistoriums gehörte Monsieur
Braunschweig, ein gebürtiger Wintzenheimer, zum Gremium, ein exekutives Amt.
Der Laienvertreter wurde von einzelnen Gemeinden schon seit Jahren

wegen ungerechter und eigennütziger Besteuerung angegriffen, doch von
seinen Kollegen im Regionalkonsistorium gestützt.228 Erst aufgrund einer
falsch deklarierten Spendensammlung liess das Colmarer Konsistorium
die Rückendeckung für Jacques Braunschweig fallen. Jetzt musste
Braunschweig persönlich beim Zentralkonsistorium in Paris die Wellen glätten
und in der Schnelle selbst zur Feder greifen:

«Ich werde mich auch beeiferen ihrem Begeren in Ortnung genügen zu leisten, das es

aber bis dahin nicht geschähe, so wie es Leon Bloch chant [re?] getan hate, war blos

die Ursach davon, weilen mir besonders viel daran gelegen ist, ihnen meine Herrn
dieseAffairegriintlich von ihrem Ursprungahn bis aufdiesem Tagbekanntzu machen,

[...] bis meine Antwort bei ihnen ahn gelang sein wirt, welche ich ihnen ohne Auf
schub über machen werde, bite sie mirs nicht in Übel aufzu nehmen das ich ihnen
nicht auffranzösischer Sprache gegen werdigs gemeldet habe weilen ich darinnen

ohnerfahren bin, meine Haupt antwort auf ihrem Begehren werde ich der Ortnung
gemes aufFranzösisch abfassen lassen, ich habe die Ehre sie hochachtungsvoll zu
grüssen.» [Umschrift]229

Sogar die Ortsgemeinden hatten beim Zentralkonsistorium schon
angezeigt, dass der Oberaufseher Braunschweig nicht einmal die kleinste
Spur Französisch könne, wohl wissend, dass sie die Interessen des

Zentralkonsistoriums ansprechen mussten, um Hilfe gegen den lokalen Filz zu
erhalten.230 Braunschweig spekulierte darauf, dass das Präsidium in Paris
eine jüdischdeutsche Mitteilung zur Kenntnis nehmen würde, wusste aber

auch, dass dann noch nachgebessert werden musste. Das Zentralkonsistorium

duldete weitgehend die innerelsässische Schriftsprache und war froh,
wenn die Elsässer überhaupt in irgendeiner Weise berichteten.

Auch die amerikanische Historikerin Paula Hyman konstatiert
im Rahmen ihrer gründlichen Recherche zum Unterelsass, dass «Judeo-
Alsatian» für die Verwaltung in Strasbourg bis ins späte 19. Jahrhundert

154



üblich war.231 Sie nimmt dies vor allem als Hinweis aufeinen traditionellen
jüdischen Dialekt, auf mangelnde Sprachkompetenz. Briefe wie der oben
zitierte von Jacques Braunschweig zeigen aber eine sichere Beherrschung
deutscher Floskeln und feiner Wendungen. Allein die gewählte hebräische
Schreibweise steht in jüdischer Tradition.

In den elsässischen Regionalkonsistorien wurde die deutsch-französische

Sprachgrenze bewältigt, aber vielleicht auch gepflegt. Denn die
eigene Schriftsprache im Binnenverkehr verstärkte natürlich die
Hausmacht der jüdischen Verwaltung: Alle Petitionen, Beschwerden etc., die

von den Landgemeinden eingingen, wurden für einen Bericht nach Paris

erst einmal «übersetzt». Und solch eine Übersetzung benötigte, wie
beim Kantorenvertrag von 1804 zu sehen, einige Bearbeitungsschritte. Wer

aus dem Sundgau direkt auf Französisch nach Paris schrieb, hatte mehr
Chancen aufGehör.

Bruderschaften und private Vereine

Aus den französischen Vororten von Basel sind einige interessante
Vereinsbücher aus dem 18. und 19.Jahrhundert erhalten. Erst vor kurzem sind
Protokollbücher von lokalen Bruderschaften und örtlichen Friedhofsvereinen

in die Sammlung desJüdischen Museum der Schweiz eingegangen.232
Sie bergen einen Schatz an Informationen über die Selbstorganisation und
Normen dieser ländlichen Gemeinden im Umkreis von Basel. Wir können
Konflikte und soziale Ausgleichmechanismen herauslesen, insbesondere
auch dieVeränderung des dörflichen Solidarnetzes aufgrund der Migration
in die Städte. Eine schon 1730 in Hégenheim beurkundete Beerdigungsbruderschaft,

eine sogenannte Chewra Kadischa, hatte sich zwischenzeitlich
auseinanderdividiert und erst 1872, als die aktiven Mitglieder ausblieben,
wieder zusammengeschlossen. Rabbiner Nordmann schlug diesem Verein

übrigens vor - das können wir aus den Vereinsprotokollen entnehmen -,
sich einem neuen Zweck zu widmen, nachdem die ursprüngliche
Aufgabe der Totenehrung schon länger vom Gemeindeverband übernommen
worden war. Die Bruderschaft solle Geld für Leihbücher für arme Schüler
sammeln.Vorzüglich könne man Bibeln und Gebetbücher, aber im Notfall
auch andere Schulbücher anschaffen.

Neben den soziokulturellen Daten ist aus solchen Manuskripten
die Veränderung der gemeinsamen Dorfsprache herauszulesen - vielmehr
mühselig zu entziffern. Alle dieseVereinsbücher sind überJahrzehnte
fortgeschrieben worden. Sie zeigen einen chronologischen und einen sozialen

Querschnitt. Mitglieder aller Familien sind namentlich verzeichnet,
verschiedene Aktive haben Protokolleinträge vorgenommen, und von
den festgehaltenen Takanot (Statuten) erwartete man, dass sie von allen

Vereinsmitgliedern verstanden und beherzigt wurden.

155



Auffällig ist flir diese materiellen Zeugnisse der jüdischen Gruppensprache,

dass sich die jüdischdeutsche Schreibweise vom 18. Jahrhundert
bis zum Auslaufen der Vereine nach 1870 behauptete. Sogar die Namen
der Mitglieder sind bis in die 1860er Jahre in hebräischer Schrift notiert.
Die Friedhofsgesellschaft von Hagenthal begann noch um 1850 ein neues
Stammbuch, das bis zu den letzten Einträgen nach dem Ersten Weltkrieg
in hebräischer Schrift geführt wurde. Nur die Namen der ausgewanderten
Anteilseigner erscheinen in lateinischer Version.

Innerhalb dieser einheitlichen Schrift sieht man dagegen deutliche

Veränderungen der Sprache. Exklusiv hebräische Ausdrücke zu
Gottesdienst,Vereinsaufgaben und zum Kalender bis hin zu Bibelzitaten
nehmen zwar ab, sind aber im 19.Jahrhundert noch üblich. Hebräische
und deutsche Formulierungen stehen gleichwertig und sozusagen
unbekümmert nebeneinander, Hebräisch ist manchmal durch Quadratschrift
ausgezeichnet. Jiddismen in Syntax und Lexemen werden dagegen ab
1810 sehr selten. So verschwindet zum Beispiel das jiddische «is» für «ist»
oder «nit» anstelle von «nicht». Als eingedeutschte hebräische Ausdrücke
bleiben «vergorelt» (ausgelost) und «geknast» (mit Geldstrafe belegt) in
Gebrauch.

Statt einer Wende zum Französischen setzt in der napoleonischen
Zeit eine Wende zum Hochdeutschen in hebräischer Schrift ein. Die
französische Amtssprache schlägt sich nur in einzelnen Ausdrücken nieder. So

wird auch der «procès verbal», die «procuration» und die «vérification»
ins Jüdischdeutsche transkribiert.

Das Buch der Synagogengemeinschaft von Hégenheim - dort
wurde 1816 nach dem Kriegsverlust ein Neubau nötig, den die Gemeinde
privat finanzierte - ist im Unterschied zum Chewrabuch im selben Ort
viel stärker jiddisch gefärbt.233 So verwendet die Hausordnung, auf die
man sich vor der Einweihung des Neubaus einigte, klassische jiddische
Ausdrücke sowie doppelte Verneinung und Ellipsen, die für Mundarten
typisch sind.

«Statutenfiir die Synagoge Hegenheim vom 28. Elul 1821

i.soll °im Bethaus° nitgeschmust Vierden "ganze Gebetszeit0

[...]

4. soll keiner kein Kind in die Schul bringen wo nit 4Jahr alt ist. Und kein Metchi
gahr nit auch in die Weiberschul nit.

[...]
6. soll keiner vohr den "Torapult ° stehen "zum Beten ° sonder Erlaubnis von die
Tebutierte.»

[Umschrift und Übersetzung für °Hebräische Wörter0 S.B.]234

Das Verb «schmusen» meinte keine körperlichen Intimitäten, sondern
Unterhaltungen über das Geschäft, Maklerei und die Gerüchteküche über
Ernte, Pariser Wechselkurse und Ganten, eben die berufliche Netzwerk-

156



arbeit, die heute in der amerikanischen Umgangssprache unter «shmoo-

zing» fällt. Der «Deputierte» ist dagegen ein neues Wort für den vom
Colmarer Konsistorium entsandten Oberaufseher. In diesen Hégenheimer
Protokollen wird ausserdem repartitioniert, soumissioniert und exequiert,

par avance, mit accord oder mit procent gerechnet. In einem Protokollbuch

der jüdischen Gemeinde in Trier, die auch zum französischen
Konsistorium gehörte, hat Annette Haller genauso die rasche Übernahme
französischer Fachtermini in die Gemeindesprache festgestellt. Selbst die

Tage seien nach dem Revolutionskalender angegeben worden, obwohl es

sich um ein gruppeninternes Büchlein handelte.235

Für mich beweisen diese zügigen Übernahmen französischer Lexik
die Durchlässigkeit und Dynamik der jüdischen Gruppensprache. Ein
elitärer Sprachlenkungsprozess sähe anders aus, denn den Rabbinern und
Lehrern derselben Ortschaft lag vor allem an der Unterscheidung der
französischen und deutschen Sprachregeln. Der Verleger Coschelsberg
verwandte dasselbe jüdischdeutsche Schriftsystem für die neue Bibelausgabe,

die er gerade ankündigte (Abb. 20), aber keine Jiddismen. Als der

Synagogen-Neubau in Hégenheim im September 1821 eingeweiht wurde,
hielt der junge Hilfsrabbiner des Ortes eine geschliffene Ansprache, die
sich die Basler reformierten Pastoren später bei Haas bestellten und in
ihren Predigtsammlungen abhefteten.236

Die Weiterverwendung der jüdischdeutschen Schrift in der Region
steht also vor allem für die soziale Kohäsion. Sie formte eine materielle,
grafische Kulturidentität. Sie zeigt deswegen keine Sprachkompetenzen
oder ethnischen Sprachgrenzen an. Der «Schmuser» war im 19. Jahrhundert

noch für alle Basler ein allgemein gebräuchlicher Ausdruck und liess

vor allem an den kommenden Viehmarkt denken.237

Schriften der Basler Synagogengemeinde

Auch die deutschsprachige Gemeinde in Basel benutzte weiterhin die
hebräische Schrift für zentrale Dokumente. Die Statuten der Gemeinde,
ihrer Armenkasse und Vereine sind mindestens bis i860 in Standarddeutsch

in jüdischer Handschrift beurkundet und vom Laienvorstand
unterschrieben.238

Was für den lateinischen Leser wie Hebräisch aussehen mag,
entpuppt sich bei einer Umschrift der einzelnen Buchstaben ins ABC als

stilsicheres Vereinsdeutsch, das eher die Ausbildung der Herren auf Handelsschulen

als eine jüdische Organisationsform verrät. Einige Ausdrücke wie

«Komptabilität» anstatt Buchführung zeigen den französischen Einfluss in
der Terminologie, die in jüdischdeutsche Form gegossen wurde. Manchmal

mit Hilfestellung, so wurde die Bezeichnung «Chefdes Finanziellen»
schon im Original in Französisch in Klammern daneben geschrieben.

157



Auszug aus denjüdischdeutschen Gemeindestatuten von i860:
«Der chefdes Finanzdepartementsfertigt die vierteljährlichen Steuerrodel aus, besorgt

deren Eingang und bestreitet die Ausgaben,führt die Komptabilität, legt halbjährlich

Rechnung ab, zunächst den beiden Kollegen, sodann legt er solche, mit Genehmigung
oder den Bemerkungen der letzteren versehen, der Gemeindeversammlung vor.

Er kann von sich aus milde Gaben an Nothleidende verabreichen, nie aber darfeine

derartige Spende den Betrag von fiinfFranken übersteigen, ansonsten ihm hiezu die

Zustimmung eines anderen Vorstandsmitgliedes erforderlich ist.

Der o&ef[lateinische Transkription im Original ergänzt] des Finanziellen macht

es sich zur Pflicht, treu und gewissenhaft in Ausübung seines Amtes zunächst auf
Tilgung der bestehenden Passiven zu sehen, allfellige sich ergebende Baarüberschüsse

und überhaupt die Activen der Gemeinde solid und nutzbringend anzulegen, in
Vereinbarung mit seinen Kollegen.

Er hat überdies sämtliche Schriften und Dokumente, welche die Gemeindeangelegenheiten

betreffen, in Verwahrung zu nehmen und wie seine übrigen, eigenen Papiere

von Wichtigkeit zu hüten.» [Umschrift]239

Auch wenn sich die Laienfiihrer der Gemeinde untereinander Kurznachrichten,

damals drei Zeilen aufeinerVisitenkarte, zukommen Hessen oder
Reisende mit einer Empfehlung weiterschickten, schrieben sie Jüdischdeutsch.

Daneben sind Kassenbücher und Platzregister der Gemeinde
manchmal weniger leicht zu entziffern, weil sie die Notation und damit
auch Namen, Abkürzungen und Ausdrücke wechseln.

Wenn Schweizer Behörden die Unterlagen der Gemeinde einsehen

wollten, wurden sie erst zu diesem Zweck in deutsche Schriftform gebracht.
Die Religionsgemeinde in Basel ist also meines Wissens nie zu einer
Schriftumstellung aufgefordert worden, was sicherlich dem inoffiziellen Status
dieses Vereins geschuldet ist.

Die erhaltenen Schriftstücke konfessionellen Lebens auf französischer

wie schweizerischer Seite der Grenze bezeugen damit eine formale
Kontinuitätvom 18. bis ins späte 19.Jahrhundert. DieVereinsbücher hatten
den Zweck, die Tradition und Rechtsansprüche der Gruppe formal wie
inhaltlich zu sichern. Es mag teilweise dem symbolischen Objektstatus
dieser Bücher geschuldet sein, dass die Schriftrichtung vom Jiddischen
bis ins französisierte Hochdeutsche beibehalten wurde. Seit den 1820er

Jahren überwog die phonetische Orientierung am Hochdeutschen, ab

1830 spiegeln sich orthografische Eigenheiten des Schriftdeutschen in
der hebräischen Schreibweise. Die Schriftkultur der Stadtgemeinde oder
Intellektueller veredelte damit die traditionelle jiddische Schriftkultur
mit einem neuen Sozial- und Bildungsprestige. Die Buchkultur der
jüdischen Aufklärung und die Coschelsberg-Ausgaben in Basel haben insofern
doch eine Entsprechung in der sozialen Praxis in der Region gefunden.
Der Jiddisch-Spezialist Steven Lowenstein sieht den Gebrauch des

Jüdischdeutschen im späten 19. Jahrhundert vor allem als Zeichen orthodoxer

Selbstbehauptung.240 Für französische Juden im Oberelsass und

158



in der Schweiz trennten sich an der Schrift aber nichtTraditionalisten von
Reformern. Die Gemeindeältesten in Basel sind zum Beispiel eher auf
der Seite der Reform zu suchen. Sie gehörten seit dem ersten Jahrgang
der Pariser Zeitschrift für Reformjudentum zum Abonnentenkreis.241

Eher konnten in dieser Schriftvariante die Bildungsunterschiede innerhalb

der Gemeinde konfliktfrei ausgeglichen werden. Die Sonderform
des Jüdischdeutschen bot den Elsässer Juden sogar ein konfessionelles

Schlupfloch, um die deutsche Sprache neben der Landessprache
Französisch beizubehalten.

Was für die Gemeinschaft kulturelle Identität bot, musste deswegen
dem Einzelnen nicht unbedingt nützlich sein. Die belesenen mehrsprachigen

Gemeindevorstände und Geistlichen beherrschten den
jüdischdeutschen Standard einfach als eine zusätzliche Variante. In dieser

Bildungsschicht können wir sehen, dass die Sprachen wie Schriften je nach

Situation gewechselt wurden. Wer jedoch aus einer kurzen Schulzeit nur
die jüdischdeutsche Schriftvariante mitnahm, konnte in Alltag und Beruf
nicht leicht auf deutsche und französische Schrift umstellen.

Hebräisch in Ritus und Brauchtum

Geht man heute über den Verbandsfriedhof in Hégenheim, auf dem im

19. Jahrhundert auch die Migranten der Nordwestschweiz beigesetzt wurden,

dann fallen einzelne deutsche oder französische Namenszüge und
Ortsnamen auf. Doch überwiegend sind die Inschriften und Lobpreisungen

in Hebräisch. Sicherlich zeigt die Schrift in Stein am allerwenigsten

von der sprachlichen Identität des Verstorbenen. So wie man auch für
die Torawimpel annimmt, dass Religionslehrer oder Gelehrte die Schriftzüge

für die künstlerische Gestaltung vorgezeichnet haben, erhielten die

Steinmetze Vorlagen zum Schriftsatz von geübter Hand. Aus Hégenheim
sind einige dieser Blaupausen erhalten geblieben. Womöglich sind die

religiösen Namen, die insbesondere bei Frauen im Laufe des Lebens selten

aufgerufen oder niedergeschrieben wurden, erst in diesem Moment der

Grabsteinstellung dem Kanon der religiösen Namen angepasst worden.
Noch vor wenigen Jahren erzählte mir eine alte Dame aus einer jurassischen

Viehhändlerfamilie, dass der Rabbiner ihren jiddischen Rufnamen

Scheinle für den Grabstein nicht akzeptiere und durch einem biblischen
Vornamen ersetzen wolle. In der Grabsteininschrift materialisiert sich

Sprache und Schrift vor allem als kulturelles Emblem.

Im BaslerVorort lauteten bis 1820 alle Aufträge an die Steinmetze auf
Hebräisch. Seitdem wurden Personenstandsangaben in weltlichen Sprachen

üblicher, aber der Haupttext blieb hebräisch. Nur ausnahmsweise

ist deutsche Prosa zu finden. Lediglich als Kompromiss, so die
wissenschaftliche Dokumentation zum jüdischen Friedhof in Hégenheim, ist

159



Deutsch in hebräischen Buchstaben zu finden. In Hamburg ist das im
frühen 19. Jahrhundert ähnlich gehandhabt worden, in Berlin hingegen
war seit 1810 Jüdischdeutsch erlaubt.242

Im religiösen Ritus hielt man in der Nordwestschweiz eher am
hebräischen Sprach- und Schriftgebrauch fest, auch wenn dessen aktive
Ausübung nur wenigen religiösen Funktionsträgern zukam. Dies können
wir heute noch an denJudaica in Synagoge und Museum ablesen: Beschnei-
dungsbüchern, Torawimpeln und Spenderinschriften auf Toraschmuck
(Abb. 28).

Ein Citoyen verewigt sich im Gebetbuch

Wären so viele Gebetbücher wie Grabsteine erhalten, hätten wir ein
dynamischeres Bild der Literalität und Sprachenvielfalt. Ich denke noch nicht
einmal an die Bücher selbst, Überarbeitungen, Übersetzungen und
Kommentare des synagogalen und privaten Gebets, sondern an die Vorsatzblätter

und Umschläge dieser Bücher. Im 18. und frühen 19. Jahrhundert
entstanden dort -wie in christlichen Gebet- und Gesangbüchern - kleine
Familienchroniken: Besitzereinträge, Geburts- und Todestage von den

Angehörigen. Um 1800 waren diese religiösen Erbstücke oftmals noch die
einzigen Bücher eines Haushalts, aber das flächendeckend. Sie materialisierten

familiäre und konfessionelle Identität und zumindest eine passive

Zugehörigkeit zu einer schriftlichen Kultur. Handschriftliche Einträge
an dieser Stelle erfüllten nicht nur praktische Zwecke, sondern bewiesen
auch eine individuelle Lese- oder Schreibfähigkeit.

Ich konnte bisher nur zwei Gebetbücher aus lokalem Besitz
identifizieren, die den Sprachwandel um 1800 in den persönlichen Signaturen
zeigen, eines aus der Basler Familie Wolf (Abb. 11) und eines aus einer
Hagenthaler Familie Dreyfus: Ein schöner hebräischer Druck der
Bussgebete nach elsässischem Ritus von 1775/76, das Titelblatt ist mit
Zierleisten ausgeschmückt und wirbt mit Amsterdamer Typen, ist heute in
bedauerlichem Zustand. Der Buchrücken ist gebrochen, nur noch die
Fadenbindung hält die angestossenen Seiten zusammen, und unten links
sind die Seiten graubraun abgegriffen. Immerhin ein gutes Zeichen dafür,
dass das Buch nicht nur im Schrank stand, bevor es im Schejmes der
Israelitischen Gemeinde landete (wo Abfallpapiere mit Gottesnamen
verwahrt werden) und vor kurzem erst in die Sammlung des Jüdischen Museums

gelangte. Das vordere und das hintere Einschlagblatt zeigen weitere

Gebrauchsspuren: Tuscheeinträge bedecken die Seiten, Besitzereinträge
drängen sich ineinander, verschiedene Handschriften und im unteren Teil
auch Schreibproben kreuzen sich. Eine zeitliche Abfolge der Beschriftung
ist nicht mehr zu erkennen, und manche Einträge sind verknittert oder
unter Flecken verschwunden. Macht man sich die Mühe der Entzifferung,

160



so haben sich zwei Hauptautoren auf diesen beiden Seiten verwirklicht:
Feibel ben Haijm und dessen Sohn Rafael Dreyfus aus Niederhagen-
thal. Beide haben sich mehrmals in hebräischer und deutscher Kursive
als Buchbesitzer verewigt, allein Vater Dreyfiis verrät auch ein Datum:
«Dießes heylige Buch [...] geherth zu dem Feilix Dreyfuß wohnhaft in
Niderhagenthall geben [?] den löten 7bres 1786 ».243 In diesem
vorrevolutionären Eintrag in deutscher Schrift schreibt er sich «Feilix». In den

jüdischdeutschen Einträgen gehören die Bussgebete dem «Feibel ben
Haim» oder dem «Sohnvon FeibelTreiwus». Im hinteren Einschlagblatt hat
der Sohn die Feder- und Fingerübungen seiner Identität fortgesetzt. Eine

Einschreibung lautet: «Dieses Bet Buch ist zu giherg den Citoyen Raphael
Dreyfus.» Die deutsche Schrift trägt die bürgerliche Selbstvergewisserung,
und der Ort dieser literalen Aneignung ist das Nachblatt des hebräischen
Gebetbuches. Aus der Basler Familie Wolf ist ein ähnliches Register der

Selbstbezeichnungen zu sehen: Inweltlicher Schrift wird der ökonomische

Aufstieg zum «Tabakfabrikanten» im Besitzereintrag festgehalten (Abb. 11).

161



199 Shulamit Volkov, «Sprache als Ort der Auseinandersetzung mit Juden und Juden¬

tum in Deutschland, 1780-1933», in: Das jüdische Projekt der Moderne (München

2001), S. 86.

200 Zum Vollzug der bürgerlichen Gleichstellung durch den Zivileid s. David Feuer¬

werker, L'émancipation des Juifs en France de l'Ancien Régime à la fin du Second

Empire (Paris 1976), S. 401 ff.

201 ADHR, E-Dépôt 48, Série D: Registres de l'administration municipale, Feb. 1792.

202 Feuerwerker, S. 437-441.
203 Vgl. Lisa M. LefF, «The Jewish Oath and the Making of Secularism in Modern

France», Leo Baeck Institute Yearbook 58 (2013).
204 Feuerwerker, S. 405-445.
205 Um 1820 sei der Sprachwandel der sefardischen Juden abgeschlossen gewesen,

so Jay R. Berkovitz, The Shaping ofJewish identity in nineteenth century France

(Detroit 1989), S. 91.

206 Zur historischen Sprachsituation im Elsass ist das Standardwerk immer noch:
Paul Lévy, Histoire linguistique d'Alsace et de Lorraine (Paris 1929). Eine
Diskursanalyse zur Etablierung des Gegensatzes von Mundart und französischer

Volkssprache zwischen 1790 und 1794 leisteten Michel de Certeau, Dominique
Julia und Jacques Revel, Une politique de la langue. La révolution française et les

patois (Paris 1975), vgl. auch Marie-Noële Denis und Calvin Veltman, Le Déclin
du dialecte alsacien (Strasbourg 1989).

207 André Aaron Fraenckel, Mémoire juive en Alsace: Contrats de Mariage au

XVIIIème siecle (Strasbourg 1997), S. XIII ff.

208 Frédéric Hartweg, «Die Entwicklung des Verhältnisses von Mundart, deutscher
und französischer Standardsprache im Elsaß seit dem 16.Jahrhundert», in:
Sprachgeschichte. Ein Handbuch (Berlin 2003).

209 Annuaire du Département du Haut-Rhin pour l'an XIII (Colmar 1804), S. 223 f.

210 Vgl. Phyllis Cohen Albert, The Modernization of French Jewry. Consistory and

community in the nineteenth century (Hanover 1977); Paula Hyman, Emancipation

of the Jews ofAlsace (New Haven 1991).

211 Pierre Birnbaum, Jewish Destinies. Citizenship, state, and community in modern
France (New York 2000), S. 11 ff.zum Essai von Abbé Grégoire «sur la régénération
physique, morale et politique des Juifs» (1787) und der Bedeutung der
Sprachassimilation.

212 Vgl. hierzu den aktuellen Sammelband von Jonathan Zvi Kaplan und Nadia Ma¬

linovich (Hg.), The Jews of modern France. Images and identities (Leiden 2016);
sowie Heidi Knörzer (Hg.), Expériences croisées. Les Juifs en France et en
Allemagne aux XIXe et XXe siècles (Paris 2010).

213 Gemeint ist Emanuel Deutz, vgl. Berkovitz, S. 91 und S. 194.

214 Samuel Cahen, Précis élémentaire d'instruction religieuse et morale pour les

jeunes français israélites (Paris 1820).
215 Meir (Max) ha-levi Letteris, Tahnune bat Yehudah. Andachtsbuch fur israeliti¬

sche Frauenzimmer zur öffentlichen und häuslichen Andacht, hg. von der Kon-
sistorial-Gesellschaft der guten Bücher des nieder-rheinischen Departementes
(Strasbourg 1848), jüdischdeutscher Druck wie die Erstauflage Prag 1845.

216 Vgl. Albert, S. 242 ff.

217 [Samuel Cahen], «Souvenirs d'un voyage en Alsace», Archives Israélites de France
5 (1844), S. 610; vgl. Hyman, S. 103.

218 Jeffrey Haus, «Liberté, égalité, utilité. Jewish education and state in nineteenth-

century France», Modern Judaism 22 (2002), S. 1—27.

219 [Samuel Cahen], Souvernirs (1844), S. 610.

220 Chaumont, S. 586-588; Michael Brocke, Biographisches Handbuch der Rabbiner
Bd. 2 (München 2009) und Bennewitz (2008), insbes. S. 124-137 und S. 236-242.

221 LBI N.Y., AR 2863 / AR 2800, fol. 2486-9.
222 Berkovitz, S. 147. Berkovitz betont, dass das Konsistorium dem Erwartungs¬

druck des Innenministeriums folgte.
223 Fragenkatalog zur Wahl des französischen Oberrabbiners 1846, Rundschreiben

des Consistoire Central, zitiert nach Albert, S. 385 f.

IÔ2



224

225

226

227

228

229

230

231

232

233

234

235

236

237

238

239

240

241

242

243

I63

Aus Hégenheim liegen dazu zwei gegensätzliche Eingaben mit Unterschriften
vieler Gemeindcmitglieder vor: CIP, series ICC 11, 7. Juni 1846, und LBI N.Y.,
AR 2863, fol. 198, 203.

Lisa M.Leff, «Zosa Szajkowski, historien et voleur d'archives juives françaises»,
Archives Juives 49/1 (2016).

ADHR, Y 574, Vertrag zwischen Meyer Hirsch (vertreten durch seinen Vater
Samuel Hirsch) und der Gemeinde Winzenheim, in Abschrift, August 1804.

ACIP, 1 EIL 3, 1827.

ACIP, 1 E II. Consistoire de Colmar: affaires contentieuses, 1827-1845, und YUA,
FCC, Box 5/3.

ACIP, 1 E II. 4, Jaques Braunschweig an Präsident des Zentralkonsistoriums,
17. März 1833.

ACIP, 1 E II 2, Gemeinde Thann an Zentralkonsistorium, Feb. 1827.

Hyman, S. 66.

JMS 1591, Registerbuch und Beerdigungsvorschriften der Chevra Kadischa von
Hegenheim, 1730-1874, Leihgabe vonJacques undJacqueline Bloch-Nelken, Basel.

JMS 1592, Register des Friedhofes von Niederhagenthal, «Cahier du cimetière
d'ici, de la communauté sainte de Niederhagenthal», 1848-1920, Leihgabe von
Jacques und Jacqueline Bloch-Nelken, Basel. Ich konnte die Bücher des
Friedhofvereins Hégenheim (1700ff.) nicht sehen, die Achilles Nordmann vorlagen,
teilweise transkribiert in: Achilles Nordmann, Der Israelitische Friedhof in
Hegenheim in geschichtlicher Darstellung (Basel 1910).
«Memerbuch Hegenheim» (Eigentümer- und Kassenbuch der Synagogengemeinde

1816-1867). Original im Consistoire Israélite Haut-Rhin, Kopie und
Transkription von Peter Wyler im Jüdischen Museum der Schweiz, JMS 732.

Ebd., fol. 64 recto.
Annette Haller, Das Protokollbuch der jüdischen Gemeinde Trier (1784-1836)
(Frankfurt 1992).

Allein drei Exemplare sind auf der Universitätsbibliothek Basel einzusehen:
Phinès Samuel Hirsch, Vortrag gehalten zu Hägenheim am Sabbath-Abend, den
21. September 1821, bey Gelegenheit der Einweihung des jüdischen Tempels
daselbst, Basel 1821 (Druck Wilhelm Haas Sohn).
Susanne Bennewitz, «All Talk or business as usual? Brokerage and schmoozing
in a Swiss Urban society in the early 19th century», in: The Economy in Jewish
History (New York 2010); Bennewitz (2008), S. 330-358.
StABS, IGB-REG, D2.1, Kommissionsbericht mit Steuerveranschlagung vom
16. Nov. 1845; StABS, IGB-REG, H 1, Anschreiben an Gemeinde und
Verpflichtungserklärung zur Armensteuer, 25. Nov. 1854; StABS, IGB-REG, QJ.
StABS, IGB-REG, A 1.2, Statuten der israelitischen Gemeinde vom 9. Sept. 1860.

Vollständige Abschrift in: Theodor Nordemann, Zur Geschichte der Juden in Basel

(Basel [1955]), S. 137-140.
Lowenstein (1979).
Archives Israélites de France, gegründet von Samuel Cahen, Paris 1840.

Gil Hüttenmeister und Léa Rogg, Der jüdische Friedhof in Hegenheim (Heidelberg

2004), S. 41; Steven M. Lowenstein, The Berlin Jewish community.
Enlightenment, family, and crisis, 1770-1830 (New York 1994), S. 64.

JMS, Nr. 1470, Gebetbuch °Bussgebete für das ganze Jahr nach dem Ritus El-
sass°, 1775/76, mit Besitzereinträgen Dreyfus in Niederhagenthal.









Epilog

Seitenverkehrt

Ich habe zu mehreren Themen Beispiele aus dem verstreuten Nachlass der
Familie Wolfherangezogen, um dieVeränderung der Schriftpraxis an einer
Familienbiografie anschaulich zu machen (Abb. 10-16). Diese Hagenthaler
zogen bereits r8o5 in die Stadt, und einige Söhne konnten mit ihren Familien

die restriktive Restaurationszeit in Basel überdauern, so dass bis heute
Nachkommen in und um Basel leben. Die grosse Familie gehörte anfangs
zum aktiven Kern der Religionsgemeinde, erst Ende des 19. Jahrhunderts
sind einige konvertiert. Die ersten beiden Generationen arbeiteten in Basel
als Makler, als «Courtiers» vor allem im Immobiliengeschäft.244 Obwohl
die Wolfs nicht den Lebensstandard der Grosshändler und Warenkauf-
leute teilten, nahmen sie doch am bildungsbürgerlichen Leben teil und
förderten die musischen Anlagen der Kinder. Die dritte Generation wählte
dann die freien künstlerischen Berufe. Georg Wolf (1820-1900) entschied
sich zum Beispiel nach einer Lehre beim Musikalienverlag Hegar für die
Drucktechnik und machte sich mit der neuen Methode des lithografischen
Bilddruckverfahrens selbständig. Er war in der jüdischen Gemeinde, als

Fasnächtier und in vielen Vereinen engagiert und wurde in den Grossen
Rat des Kantons gewählt.

Als letzte Etappe in der Sprachbiografie dieser Familie möchte ich
aus einem Briefzitieren, in dem der vierzigjährige Georg Wolf 1859 einem
alten Jugendfreund aus dem Alltag in Basel berichtete:

«Mein lieber Israel!

Durch dein liebes Schreiben wurde ich freudig überrascht. Wenn ich mich nun aber

nicht beeilt habe dir zu antworten, so geschah es blos deshalb weil ich besondre Zeit
dazu nehmen muß. Ich schreibe zwar sehr oft, aber meistens verkehrt, so daß mir mit
der gewöhnlichen Feder die Geläufigkeitfehlt. [... ]
Es ist so selten daß man sich schreibt, so sei es wenigstens wenn einem erst das wahre
Glückzu Theilwird. Neues von hierweiß ich in der That nichts das Dich interessieren

könnte, als daß ich &meine Frau ebenfalls hoffen -
Unsere alten Freunde sehe ich sehr selten: auch ist das Häuflein kleinwunzig (wie
man hier sagt) geworden. Es sind vielleicht drei bis vierJahre daß ich mit Leopold
Borach spatzieren gieng. Ich sehe ihn meistens am <Schabes> in der Schule; dann ö*
wann auch bei Ulmann's [jüdische Familie und Gasthaus an der Lyss]; doch bin
ich dort ein rarer Gast. »24S

167



Für diese Zeilen von links nach rechts, der gewöhnlichen deutschen
Schreibrichtung, fehle ihm die Geläufigkeit, behauptete Wolf. Er hatte seine

Schulzeit und Ausbildung in Basel verbracht. Es mangelte also nicht an
einer lateinischen Alphabetisierung. Doch professionell arbeitete er nun
mit Druckvorlagen, entweder im Bleisatz oder direkt mit der Lithofeder auf
dem Kalkstein. Er näherte sich der «normalen» Schreibrichtung von einer
Metaebene der Schriftbeherrschung,von der spiegelverkehrten Schrift. Die
Probleme mit der gewöhnlichen Feder rührten in der dritten Generation
Wolf nicht mehr von der hebräischen Schrift, sondern vom Druckerberuf.
Es war sein Broterwerb, «verkehrt» zu schreiben.

Auch sprachlich zeigte der Basler in diesem kurzen Text einen
spielerischen Umgang mit den verschiedenen Situationen seines Alltags: Er
benutzte lokale und jüdische Ausdrücke, um das schwindende jüdische
Milieu der Stadt zu fassen. Und er distanzierte sich im gleichen Moment
mit Anführungszeichen vom «kleinwunzig» des Baseldütsch sowie vom
«Schabes» des jüdischen Dialekts. Die jüdische Bezeichnung «Schul» für
Synagoge glich er dem standarddeutschen Lexem «Schule» an. Souverän
zitierte er die Sprachcodes, die seine Zugehörigkeit zur Synagoge am
Heuberg wie zum Basler Gesangsverein ausdrücken.

Sein Sohn Bernhard führte das Lithografie-Geschäft weiter und
nahm die Fotografie hinzu. Mit dem Fotostudio Wolfan der Freien Strasse,
aber vor allem mit einer systematischen fotografischen Dokumentation
der Strassenzüge, baulichen Veränderungen und besonderen Ereignisse
hat dieser Bernhard Wolf der vierten Generation ganz wesentlich zum
visuellen Gedächtnis der Stadt vor 1950 beigetragen.246

Konserviertes Jiddisch des Surbtal und Elsass

Ein vergleichbares Klanggedächtnis des 19. Jahrhunderts besitzen wir nicht.
Aber immerhin existieren aus dem 20.Jahrhundert einige Tonaufnahmen
der gesprochenen Dialekte.247 Derzeit stellt die Schweizerische
Nationalbibliothek in einer online-Präsentation historischer Tondokumente auch
eine Mundartaufhahme aus dem Aargau vor, den Dialog zweier jüdischer
Pferdehändler von 1961.248 Solche fragmentarischen Ton- und Filmbeweise

jiddischer Dialektproben im alemannischen Raum können wir inzwischen
leicht abrufen, und sie werden daher häufig zur Verlebendigung jüdischer
Geschichte eingesetzt. Im Rahmen der Wiederentdeckung des jüdischen
Kulturerbes Aargau ist der jiddische Dialekt längst zu einem unverkennbaren

Merkmal der Surbtaler Dörfer aufgewertet worden und erhält dabei eine

so zentrale Rolle wie der Morgestraich für die Stadtwerbung Basels. Auch
für das Elsass gibt es verschiedene Ansätze der Wiederbelebung des

Westjiddischen. Astrid Starck hat sich insbesondere für eineVerbindung von
Forschung und Praxis, also eine kulturelle Praxis des Jiddischen, eingesetzt.249

168



[26] Jüdischer Dialekt im Elsass

Brauchtum und hebräische Ausdrücke zeigten sich noch im 20. Jahrhundert

in einem speziellen Dialekt der jüdischen Elsässer. Eine erste
philologische Beschreibung des Dialekts fand schon 1896 statt, doch erst die

systematische Forschung der internationalen Jiddistik machte diese
Sonderformen im alemannischen Raum weiter bekannt. Für den Dialektatlas
des aschkenasischenJudentums sind 1964 auch elsässische Dialektsprecher
interviewt worden.

Der 1882 in Dürmenach geborene Arthur Zivy ist eine Ausnahmefigur in
der Erforschung des Westjiddischen. Er kannte aus seiner Jugend Alltag
und Redeweisen der Landjuden und Viehhändler. Während seiner
Exiljahre in New York ist ihm im Kreis der ostjiddischen Ethnologen der
jüdische Sprachschatz seiner Heimat bewusst geworden. Zurück in Basel

sammelte er die Redensarten der Region und publizierte dazu 1966 das

Worterbuch «Elsässer Jiddisch». Sein Arbeitswerkzeug, der Karteikasten,
ist noch mit «Jüdisch-Deutsch» angeschrieben. So nannte man früher die

jüdischen Mundarten in der Region im Gegensatz zur jiddischen Sprache
in Osteuropa.

Zettelkasten von Arthur Zivy, Basel.

Jüdisches Museum der Schweiz, JMS 1714 (Foto: Dieter Hofer, Basel).



Wie verträgt sich dieses Alltagswissen um eine jüdische Sondersprache
mit dem hier zusammengetragenen Befund, dass der westjiddische Dialekt

schon Anfang des 19. Jahrhunderts kein Integrationshindernis mehr
bildete? Sehr gut, wenn man die konzeptionellen Unterschiede der Sprach-

begriffe berücksichtigt, die zwischen der Dialektologie und einer Sozialgeschichte

der Kommunikation liegen. Die Rekonstruktion von Sprachfamilien

wie zum Beispiel der jiddischen Sprache fragt nach der Genese eines

Sprachsystems oder einzelner Merkmale, die historische Soziolinguistik
dagegen nach den Trägern und Funktionen einer Sprache in Relation zu
anderen Sprachcodes.

Die jüdischen Mundarten im alemannischen Raum sind lange Zeit
als lokale Varietäten jüdischer Sprecher wahrgenommen worden.250 Erst
nach dem Zweiten Weltkrieg erhielten sie internationale Aufmerksamkeit
und wurden als Zweig der «jiddischen» Sprachfamilie in einen ganz neuen

Zusammenhang gestellt. Die Erforschung des Jiddischen im 20.Jahrhundert,

die ich hier nur skizzieren möchte, spielt also eine wesentliche Rolle

für die Entstehung und Interpretation unserer Tondokumente und für die

Vorstellung und Landkarte einer Sondersprache der jüdischen Bevölkerung.
Vor allem Linguisten und Historiker osteuropäischer Herkunft

beschrieben nach dem Zweiten Weltkrieg die Reste des Westjiddischen in
Frankreich und der Schweiz. Sie waren fasziniert von der Wiederentdeckung

jüdischer Sprachelemente Osteuropas in einer ganz anderen

Umgebung.251 Vergleichbar der Renaissance der osteuropäischen jiddischen
Kultur am Anfang des 20.Jahrhunderts wurden nun die Dialekte im Elsass

und der Schweiz als Spuren einer ahistorisch anmutenden Landjudenschaft

konserviert. Die Tonaufnahmen aus den 1960er Jahren, die sich

zwangsläufig auf wenige Auskunftspersonen — häufig in der Emigration
in Israel oder den USA - stützten, veränderten die Landkarte der
jiddischen Varietätenforschung entscheidend. Sie fügten auf der Karte Inseln
des Jiddischen hinzu, wenn lexikalische und phonetische Sonderformen
dieser Sprachfamilie nachweisbar waren.252 Es ist aber fraglich, welcher
Funktion und Gruppe der jeweilige Sprachcode eigentlich zuzuordnen
war. Wir könnten ihn auch als jüdisch-christlichen Ortsdialekt bestimmen,
wie schon Florence Guggenheim andeutete, oder als Fachsprache der

Viehhändler, wie sie sogar noch 1997 bei zwei Auswanderern im Orange

County im Staat New York anzutreffen war.253

Im Koordinatensystem der raumbezogenen Varietätenforschung
wird der Befund ebenfalls undeutlich, also wenn dieses Westjiddische
sprachsystematisch von der regionalen Mundart abgegrenzt werden soll.
Bei einem Vergleich der elsässischen Aufnahmen mit den Umgebungsdialekten

fiel der Kontrast schwächer aus, als lange angenommen: Die

Vokalfärbung ist fränkisch und Spezialausdrücke in den Wortfeldern zu

Körper, Familie und Ritus sind nachgewiesen, aber die Konsonantenwerte
stimmen mit dem Elsässischen überein.254 Selbst einige Hebraismen waren
durch den engen Sprachkontakt zwischen Juden und Christen Teil der

170



Arthur Zivy (1882-1968)
Von Geburt Elsässer kam Arthur Zivy als Jugendlicher nach Basel. Hier
erlebte er den ersten Zionistenkongress 1897 und hätte unter den

osteuropäischen Delegierten auch die Kulturzionisten kennenlernen können, die
eine ethisch-religiöse Renaissance desJudentums als Vorbedingung einer

politischen Lösung sahen. Die sprachliche Erneuerung, sei es als hebräische,

sei es als jiddische Nation, war ein wichtiger Baustein dieser
kulturpolitischen Position. Der junge Zivy trug die Schnitzelbänke auf den

Zionistenbällen aber noch in Elsässisch vor, wie er in seinen Lebenserinnerungen

betonte.

Zivy wurde Geschäftsmann in Basel. Im Zweiten Weltkrieg zog er mit
seiner Familie vorübergehend in die USA. So kam er in den 1940er Jahren
in New York in Kontakt mit den Sprachforschern des YlVO-Instituts und

wurde später als Muttersprachler des Westjiddischen interviewt. Aus

dieser Rolle als authentischer Sprecher entwickelte er ein lebenslanges

Hobby und eine Freundschaft mit Jiddisten in aller Welt.

Arthur Zivy, Fotografie. Privatbesitz, Basel.



regionalen Dialektidentität geworden. Wir finden sie teilweise
überkonfessionell im Ortsdialekt inVerwendung. Die wissenschaftliche Forschung
nimmt daher inzwischen die Dialektfunde zum 20.Jahrhundert eher vom
Podest der jüdischen Sondersprache. Jedenfalls wurde die Mundart von
jüdischen Sprechern zu Ende des 19. Jahrhunderts als deutscher Dialekt
betrachtet, nicht als Kontrastsprache zur Umgebung wie im Ostjiddischen,255

daher auch die lange üblichen Bezeichnungen als judéo-alsacien
und Judendeutsch (Abb. 26).

Blickwinkel der internationalen Jiddistik

Ein kurzer Blick auf die jiddische Sprachwissenschaft soll uns helfen, die

Begriffsvielfalt zu erklären. Unter «Jiddisch» verstand man bis 1930
ausschliesslich die Alltagssprache der Juden im slawischen Sprachgebiet
beziehungsweise der Emigrantengruppen aus Osteuropa.256 Auch heute wird
bei dem OberbegriffJiddisch meist an die moderne ostjiddische Variante

der orthodoxen Viertel von Montréal bis Jerusalem gedacht.
Das Jiddische entstand in Westeuropa um 1000 aus dem

Mittelhochdeutschen als weltliche Gruppensprache der rheinischenJuden. Eine

eigenständige Sprachform kann für diesen Ursprung des Jiddischen
nachgewiesen werden, vor allem in den lexikalischen Anteilen aus dem Hebräischen,

Aramäischen und Romanischen.257 Mit der Wanderungsbewegung
des aschkenasischen Judentums vom Rheinland nach Osten entwickelte
sich diese Sprache zur exklusiv jüdischen Gruppensprache.

In Holland, Deutschland, Frankreich und der Schweiz ist diese

jüdische Sprache räumlich und sozial eine Nahsprache zum Deutschen

geblieben. Für das 17. Jahrhundert kann sie noch sprachsystematisch von
den Umgebungssprachen abgegrenzt werden, ab dem 18. Jahrhundert wird
die systematische Unterscheidung schwierig. Das Ostjiddische hat seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts eine einflussreiche politische und literarische

Bewegung getragen, während das Westjiddische seine kommunikative
Funktion schon weitgehend verloren hatte. Abgeleitet von historischen

Bezeichnungen etablierte sich in der Philologie zunächst «Judendeutsch»
und «Ashkenazic German» für die Sprachentwicklung in Westeuropa.

Erst die Beachtung seitens der ethnologischen und kulturellen
Forschung zu Osteuropa, die im «yidisher visnshafllekher institut» in Wilna
ein Zentrum erhielt, änderte die begriffliche Zuordnung. Die anthropologischen

Linguisten, die nach der Flucht aus Europa am «YIVO Institute
forJewish Research» (New York, 1940) organisiert waren, wollten betonen,
dass alle jüdischen Idiome einen gemeinsamen Ursprung haben. Ab 1985

setzte sich daher die Eingemeindung der westeuropäischen Idiome als

«westjiddischer» Zweig des Jiddischen begrifflich durch,258 als posthume
Bezeichnung für eine historische Sprache.

172



Der identitätspolitische Aktivismus der Gründungszeit derJiddistik zeigt
sich in der kämpferischen Metaphorik der Fachliteratur. Szaijkowski
übertitelte die vormoderne Entwicklung in Frankreich als «Kampf gegen das

Jiddische», Zuckerman bezeichnete 1969 die Sprachinseln als «outpost of
Western Yiddish», und so ziehen sich die Frontlinien bis in neueste Über-
blickswerke zur jüdischen Sprachgeschichte.259 Auch die Verwendung der
hebräischen Schrift für Hochdeutsch unterlag in dieser Wissenschaftsepoche

dem strengen Urteil der ethnischen Linguisten. Es sei « a unique case of
written schizoglossia accompanying language death», meinte Paul Wexler
über die jüdischdeutsche Publizistik in einemAufsatz 1981 im International
Journal of the Sociology ofLanguage.260 Zufällig gehörte ein Herausgeber
dieser Zeitschrift, der SoziolinguistJoshua Fishman (1926-2015), ebenfalls

zu dem Kreis derJiddisch-Aktivisten um Max und Uriel Weinreich in den

USA. Sein Ansatz der ethnischen Sprachgemeinschaften und der politischen

Arbeit, den er für Minoritäten weltweit fruchtbar machte, formte
nochmals die jüdische Sprachgeschichte entscheidend. «Never say die!»
hiess seine Monografie zur «tausendjährigen Geschichte des Jiddischen»
(1981), die die Verbindung von Wissenschaft und Aktivismus für das Überleben

der jiddischen Sprache nicht verstecken wollte.261

Die retrospektive Wiedervereinigung der Sprachgemeinschaften

unter dem Oberbegriff Jiddisch war konzeptionell sehr einflussreich,
ist jedoch aus poststrukturalistischer wie varietätenlinguistischer Sicht
problematisch.262

Transkriptionsregeln

Sobald wir historische Textproben in hebräischer Schreibweise zitieren,
müssen wir entscheiden, welche Regeln wir für die Umschrift ins ABC
anwenden. Eine Transkription nach den YlVO-Vereinbarungen zum
modernenjiddisch ist in unserem Fall nicht sinnvoll, denn sie sind nach einem

englischen Lesepublikum ausgerichtet. Ausserdem bilden sie phonetisch
das Ostjiddische ab. Nach diesem Verfahren müsste ich zum Beispiel das

Adjektiv «jüdisch» in einem deutschen Text hebräischer Schreibweise

mit «yiddish» transkribieren, obwohl die Schreibschulen um 1800 den
Vokalvertreter jod sowohl für ein breites ü wie für ein spitzes i vorsahen.

Wer im 19. Jahrhundert nicht wie Verleger Coschelsberg mit zusätzlichen
diakritischen Zeichen arbeitete, konnte sich also gegen die verfremdende

Transkription im 21. Jahrhundert nicht absichern. Ich halte mich
deswegen an die historischen Tabellen zur Buchstabenentsprechung und
lege die Quellentexte eher in Richtung der damaligen deutschen Or-
thografie aus. Ich ergänze bei der Umschrift sogar die Unterscheidung
zwischen Gross- und Kleinschreibung, die im hebräischen Zeichensatz
nicht existiert. Gewiss, auch dies hat einen tendenziösen, diesmal homo-

173



genisierenden Effekt. Eine von mir transkribierte Quelle kann also in
einer anderen Ausgabe ganz anders (und für Deutschsprachige schwer

leserlich) ausschauen.

Wir sind auf einige Beispiele gestossen, weshalb in einer Regionalstudie

die Transkription auf das historische Sprachbewusstsein der

Sprechergruppe und die Sonderformen französischer Aussprache abgestimmt
sein sollte. Die Basler hatten jedoch ihrerseits vorgesorgt und eine ganz

neue Zeichenkombination für den Umlaut ü erfunden. Die Gemeindeverfassung

von 1857 zeigt ein waw (w/u) mit Oberlinienpunkt, also den

perfekten Nachbau des u mit Pünktchen (vgl. Abb. 8).263 Spätestens hieran

wäre ich mit einer Umschrift nach YIVO-Regeln gescheitert.

Ursprünglich hebräischeVokabeln oder Bezeichnungen erhalten in
derTranskription eine "Kennzeichnung0, so dass der hebräische Sprachanteil

der Quellen beziehungsweise Übersetzungen aus dem Hebräischen

deutlich bleiben.

Ein Basler Dialektsprecher im YlVO-Studio

Aufganz besondere Weise hat ein Basler Geschäftsmann, Arthur Zivy-Veis,

zur Dokumentation des jüdischen Dialekts im Dreiländereck beigetragen

(Abb. 26-27). Als Kind einer Dürmenacher Familie verbrachte Zivy
seine Kindheit im Elsass und kam als Jugendlicher nach Basel. Hier
studierte er, und in der Schweiz absolvierte er den Militärdienst. Unter dem

Eindruck der Zionistenkongresse in Basel schloss er sich zionistischen
Vereinen in der Stadt an und organisierte zu den grossen Festen auch

ein Unterhaltungsprogramm mit traditionellen Liedern, Schnitzelbänken

und Schwänken in regionaler Mundart. Sicherlich nicht nur beruflich ein

engagierter und geselliger Mensch, hätte Zivy dennoch keine Spuren als

Mundart-Liebhaber hinterlassen, hätte er nicht in den 1940er Jahren in
New York die Ethnologen des YlVO-Instituts kennengelernt. Als er 1940
bis 1945 mit seiner Familie in den USA im Exil lebte, traf Zivy dort mit
denJiddisten osteuropäischer Herkunft zusammen.264 Als Muttersprachler
oder zumindest Zeuge einer vergangenen Sprache stellte er sich für
Tonaufnahmen zur Verfugung, womit erste Bausteine für die Kartierung des

Westjiddischen gelegt wurden. Es entstanden lebenslange Freundschaften

mit den Jiddisten seiner Generation, vor allem Max Weinreich. Von dieser

Begegnung mit den Puristen einer jüdischen Sprachphilosophie ist sicherlich

das Bewusstsein Zivys für die sprachlichen Besonderheiten derJuden
in seiner Heimat geschärft worden. Als er nach dem Zweiten Weltkrieg
nach Basel zurückkehrte, blieb er dem Thema verbunden. Er sammelte

Redensarten und Spezialausdrücke aus der jüdischen Lebenswelt der

Region. So hat er ganz wesentlich zu einer historischen Bestandsaufnahme

eines Idioms beigetragen, das sich aus der Erinnerung und dem Traditi-

174



[28] Zwei Namen, zwei Schriften
Seit den Namensgesetzen der napoleonischen Reformen war es üblich, den

hebräischen Namen mitVatersnamen im religiösen Ritus zu benutzen, für
amtliche Zwecke jedoch einen bürgerlichen Namen anzugeben. Manchmal

klangen die beiden Namen eher ähnlich, wie bei Armand Wyler, dessen

traditioneller Name Abraham ben Schlomo lautete. Manchmal lagen
sie weit auseinander, wie bei Roger Goetschel, der im jüdischen Gottesdienst

mitJehuda ben Meir Halevy aufgerufen wurde.

Die hebräischen Namen der Kinderwurden nach aschkenasischem Brauch

mit einem Segensspruch aufTorawimpel gestickt oder gemalt. Mit den
Stoffbändern werden die Torarollen in der Synagoge umwickelt.
Erst seit 1870, als auch französische Fahnen und Soldaten in der Dekoration

der Torawimpel auftauchten, ergänzten manche Familien die Inschrift
mit dem bürgerlichen Namen des Kindes in lateinischer Schrift.

Torawimpel, Basel 1905-1910.

Jüdisches Museum der Schweiz, Leihgabe Israelitische Gemeinde Basel,JMS 944 und 1166.



onsgut speiste. Seine Karteizettel legte er unter der Sprachbezeichnung

«Jüdisch-Deutsch» ab, also der traditionellen Bezeichnung der jüdischen
Mundarten im deutschsprachigen Raum. Das Wörterbuch, das er kurz vor
seinem Tod veröffentlichte, erhielt hingegen den Titel «ElsässerJiddisch»,
womit es dem Konzept der kontextunabhängigen Jiddistik folgte. Heute
sieht man dem Buch von Arthur Zivy von 1966 aus Basel nicht mehr an,
dass es ohne den Einfluss der Kulturzionisten und den Umweg über New

York kaum entstanden wäre.265

Was macht einen Namen aus?

Ich habe mit einer Auswahl von Reiseberichten begonnen, da der Diskurs

über Sprache meistens mit der Beschreibung des anderen, mit der

Irritation beginnt. Ich möchte mit dem Namen enden. Der Eigenname
ist ein Ausschnitt der Sprache, mit dem sich ein Mensch in der Regel

völlig identifiziert. Selbst wenn wir unseren Namen nicht schön finden,

akzeptieren wir ihn als Anhaltspunkt unserer Identität. Und er ist zäh.

Biografische Ereignisse oder Entscheidungen, Wechsel der Religion,
des Partners oder des Kontinents lassen sich nicht unbürokratisch mit
einem neuen Namen abgleichen. So muss ich zum Beispiel Susanne dort
buchstabieren, wo Suzanne oder Susannah üblicher sind, aber ich nur in
der deutschen Schreibweise in der Datenbank wiederzufinden bin. Die

Sprachzeichen meiner Herkunft begleiten mich ein Leben lang. Das kann

sich zum Vor- oder Nachteil auswachsen.

Andererseits erhalten viele Migranten beim Wechsel zwischen

Alphabeten, gewünscht oder ungewollt, einen neuen Namen, zumindest eine

neue Namensform. Vom Arabischen ins Griechische, vom Chinesischen

ins Lateinische. Der Autor David Bezmozgis kam in Lettland zur Welt und

emigrierte als Kind mit seiner Familie nach Kanada. In seinen Romanen

und Kurzgeschichten treffen jüdische Figuren aus allen Kontinenten
aufeinander, die ganz unterschiedliche Erfahrungen und Ideale mitbringen.
Kommunistische Intellektuelle finden sich neben zionistischen Kämpfern
wieder, Atheisten stehen im amerikanischen Kulturkampfder Religionen.
In seinem jüngsten Roman geht es um die Identitätskrise eines russischen

Dissidenten, der in Israel politische Karriere gemacht hat, aber nun in
einem Loyalitätskonflikt zwischen Realpolitik, Ehefrau und individueller
Uberzeugung in eine Krise geraten ist. Auf der Flucht vor der Presse

erreicht den Israeli eine E-Mail seiner Ehefrau:

«Er sah ihren Namen 'vor sich, Miriam Kotler, in hebräischen Zeichen, als wollte sie

völlig unverhüllt - vor Gott und den Menschen — ihre Verbindung mit ihm belegen.

In diesen zwei Worten — ihrem Namen — versteckte sich ihre ganze gemeinsame

Geschichte, eine Zeit von fast vierJahrzehnten. Von dem Tag, als sie sich in Moskau

176



als ungestüme Zionisten, als BorisKotler undMilena Ravikovich, getroffen hatten bis

zurMilena Kotler am Tag der Hochzeit. Mit Milena Kotler, in Russisch, hatte sie die

ersten Umschläge beschriftet, die sie ihm aus Israel sandte. Nach seiner Inhaftierung,
als sie die Kampagne um seine Freilassung begann, wurde sie Miriam. Währendseiner

ganzen Haftzeit sah er diesen Namen, in Russisch, aufder Post, wenn sie überhaupt

ausgehändigt wurde. Erst nach seiner Entlassung begegnete er der hebräischen Version,

ausbuchstabiert aufdem Klingelbrett des Mietshauses, Baruch und Miriam Kotler,
denn sie hatte aufbeiden Namen bestandenJahre bevor es eine handfesteAussicht auf
eine Wiedervereinigung gegeben hatte. [...] Er hätte nie angenommen, dass der blosse

AnblickvonMiriams Namen, hebräischgeschrieben-eine Sache, die er tausendmal im

Einerleivon Rechnungen und Werbepost gesehen hatte - ihn so anrühren könnte. »266

Der Romanautor Bezmozgis zeigt Namensformen als Kürzel einer Migra-
tionsbiografie. Der hebräische Name, der für europäischeJuden im 19.
Jahrhundert an Bedeutung verlor, kehrt in dieser postzionistischen Erzählung
wieder zurück und ist für die Figur mit Symbolkraft gefüllt. Sprach- und
Schriftraum des Namens stehen für Lebensabschnitte und Gesellschaften.

Die Veränderungen des Eigennamens, die in diesem Romanausschnitt

durchaus realistisch in eine Lebensspanne fallen, konnten wir in
umgekehrter Richtung für die Generationen zwischen 1789 und 1850 im
Dreiländereck beobachten. Neue Sprachen, administrative Vorschriften,
aber auch gesellschaftliche und individuelle Ideale und Moden schlugen
sich im Namensgebrauch nieder (Abb. 28). Der Historiker erwischt nur
einen kleinen Ausschnitt der historischen Namen, meist nur die offiziellen
Varianten, und selten zeigen die Quellen mehr als Zeichen und Wörter.
Also können wir im Gegensatz zum Romanautor meist nur vermuten, wem
ein Name was bedeutete, was für ein Versprechen er enthielt.

177



244 Bennewitz (2008), S. 340-345.
245 StABS, PA 541, Brief von Georg Wolf an Unbekannt, Basel, 2. März 1859; vgl.

Bennewitz (2008), S. 391.

246 Vgl. Bestandsbeschreibung des Staatsarchivs Kanton Basel-Stadt zu NEG Fotoar¬

chiv Wolf (Bernhard Wolf), ca. 1860-1950, auf https://query.staatsarchiv.bs.ch.
247 Jürg Fleischer, Westjiddisch in der Schweiz und Südwestdeutschland. Ton-

aufnahmen und Texte zum Surbtaler und Hegauer Jiddisch (Tübingen 2005);

Marvin Herzog (Hg.), EYDES, evidence of Yiddish documented in European
societies. The language and culture atlas of Ashkenazic Jewry (Tübingen 2008).

Die Audio-Datenbank der Interviews ist über Columbia University, NY, online
frei zugänglich (http://library.columbia.edu/locations/global/jewishstudies/lcaaj.
html); elektronische Form des Jiddischen Sprach- und Kulturatlas [Sprachatlas
und Tondokumente] unter http://www.eydes.de (Förderverein für Jiddische Sprache

und Kultur, Düsseldorf).
248 Schweizerische Nationalbibliothek Tonbeispiele, «Henri Guggenheim & Jakob

Guggi, Pferdehändlergespräch (Surbtaler Jiddisch), Endingen», https://www.
nb.admin.ch (1961), aus «Sapperlot! Mundarten der Schweiz» 2012; entnommen
aus: Phonogrammarchiv der Universität Zürich, «Schweizer Dialekte. Deutsche

Schweiz 4. Surbtaler Jiddisch. Anhang: Jiddische Sprachproben aus Elsass und

Baden» (1934,1951,1957-1962).
249 Insbesondere mit der Zeitschrift Cahiers du Centre de recherche, d'études et de

documentation du yidich occidental (CREDYO) (Mulhouse 1995 ff.).
250 Eine erste philologische Bestandsaufnahme jüdischer Dialekte im Elsass und in

Lothringen erfolgte 1896. In der Schweiz hat Florence Guggenheim-Grünberg
(1898-1989) die Pionierarbeit gemacht, zunächst im Zusammenhang der
Volkskunde und deutschen Varietätenforschung.

251 Zosa Szajkowski (1911-1978) arbeitete als einer der ersten osteuropäischen His¬

toriker über das Westjiddische in Frankreich.
252 Zentral ist Marvin I. Herzog (Hg.), The language and culture Atlas ofAshkenazic

Jewry (Tübingen 1992ff), siehe auch Marvin I.Herzog u.a. (Hg.), Eastern Yiddish

- Western Yiddish continuum, The language and culture atlas ofAshkenazic

Jewry Bd. 3 (Tübingen 2000); Dovid Katz, «Zur Dialektologie des Jiddischen», in:

Dialektologie, hg. von Werner Besch (Berlin 1983), S. 1026.

253 George Jochnowitz, «The Western Yiddish of Cattle Dealers in Orange County,
New York State», Les cahiers du CREDYO 5 (2010).

254 Delphine Bechtel, «Le yidich alsacien. Entre la tradition du yiddish occidental et
l'influence de l'alsacien», Les cahiers du CREDYO 2 (1997), S. 85-127.

255 Uri Kaufmann, «Hebräische Begriffe in der Umgangssprache der südwestdeut¬

schen und elsässischen Juden im 19. und 20. Jahrhundert», in: Jüdische Sprachen,

hg. von Michael Brenner (Göttingen 2002), S. 49—55.

256 Kurze Einführungen zur Geschichte der Jiddischen Sprache und der Jiddistik
s.Gertrud Reershemius, Biographisches Erzählen aufJiddisch (Tübingen 1997);

Marion Aptroot, «Jiddische Sprache und Literatur», in: Wissenschaft vom
Judentum. Annäherungen nach dem Holocaust, hg. von Michael Brenner und Stefan

Rohrbacher (Göttingen 2000), S. 189-197.
257 Die ausserdeutschen Komponenten der Sprache sind mitunter gering. Die Ei¬

genentwicklung der germanischen Komponenten der Sprache (Semantik, Lexik,
Morphosyntax, Phonetik) sind wichtiger zur Abgrenzung vom Frühneuhochdeutschen.

258 Vgl. Max Weinreich, The History of the Yiddish Language (Chicago 1980).

259 Zosa Szajkowski, «Der kamf kegn yidish in frankraich (XVII.-XIX iorhundert)»,
YlVO-bleter 14 (1939); Richard Zuckerman, «Alsace. An outpost of Western

Yiddish», in: The Field ofYiddish. Studies in language, folklore, and literature (Den

Haag 1969); zuletzt Bernard Spolsky,The languages ofthe Jews (Cambridge 2014),
S. 206.

260 Wexler, S. 119. Wexler schliesst jedoch mit dem nationalbewussten Ansatz, die
Schreibweise als Versuch der «Judaicization of a non-Jewish language» zu
untersuchen, ebd., S. 125.

178



261 Vgl. ein Nachruf von Ofelia Garcia, «Joshua A. Fishman 1926-2015», Journal of
Sociolinguistics (2015).

262 Siehe Weinberg; Bettina Simon, Jiddische Sprachgeschichte (Frankfurt a.M. 1993);
Edith Wenzel, «Alt-Jiddisch oder Mittelhochdeutsch?», Aschkenas 14 (2004).

263 StABS, IGB-REG QJ, Statuten 1857 des Wohltätigkeitsvereins.
264 Vgl. Arthur Zivy, Elsässer Jiddisch. Jüdisch-deutsche Sprichwörter und Redens¬

arten (Basel 1966), S. 97-106; unveröffentlichte Memoiren von Arthur Zivy (Basel

1967) und Auskunft der Familie Andrew Zivy, Basel.
265 Astrid Starck (Hg.), Le yidich en Alsace, Les cahiers du CREDYO 5 (2010), mit

Tonaufnahme des Interviews Weinreich-Zivy 1958 in New York.
266 David Bezmozgis, The Betrayers (London 2015), S. 187; Übersetzung S. B.

179





Literaturverzeichnis

Siglen von Bibliotheken, Archiven, Museen

ACIP Archives Consistoire Central des Israélites, Paris
ADHR Archives Départementales du Haut-Rhin, Colmar
CIP Consistoire Israélite Paris, Paris

JMS Jüdisches Museum der Schweiz, Basel

LBI N.Y. Archives of the Leo Baeck Institute, New York
StABS Staatsarchiv Kanton Basel-Stadt
IG B -REG Israelitische Gemeinde Basel

GA Gerichtsarchiv
PA Privatarchive
SWA Schweizerisches Wirtschaftsarchiv Basel
UB Basel Universitätsbibliothek Basel

°Markierung° für original hebräischsprachige Wörter und Texte

Ausgewählte gedruckte Quellen

Adelung, Johann Christoph, «Jüdisch», in: Versuch eines vollständigen grammatisch-kri¬
tischen Wörterbuches der Hochdeutschen Mundart, Bd. 2, Leipzig: Breitkopf und
Härtel, 1796, S. 1445.

Anonymus, «Die Chrischonakirche», in: Der Wanderer in der Schweiz. Eine malerische
Zeitschrift hg. von mehreren Freunden des Vaterlandes, 2 (1836).

Basler Papiermühle (Hg.), Wilhelm Haas. Sein Tagebuch, Basel 1997.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), Sammlung der wichtigsten Verhandlungen bei der durch
ein kaiserliches Dekret vom 30. Mai 1806 in Paris zusammen berufenen grossen
Versammlung der Juden, Basel: Wilhelm Haas, 1806.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), Seder haggada schel pessach im targum aschkenasi. Vor¬

trag auf die beiden ersten Abende Pesach, ins Deutsche übersezt und mit Anmerkungen

versehen, Basel: Wilhelm Haas, 1816.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), "Die fünf Fünfteile des Gesetzes0, Der Pentateuch mit der
deutschen Übersetzung von Moses Dessau, Basel: Wilhelm Haas, 1822.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), °Zeenah uReenah Benot Zion° Die deutsche Übersetzung
der Tora von dem gelehrten und berühmten Moses Dessau [genannt Mendelssohn],
Basel: Wilhelm Haas, 1822.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), °Die früheren Propheten" Mit der deutschen Übersetzung
von Meir Obernik und Ahron Wolfssohn, Basel: Wilhelm Haas, 1823.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), "Die Späteren Propheten" Mit der deutschen Überset¬

zung, Basel: Wilhelm Haas, 1825.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), "Zeenah uReenah Benot Zion" Die deutsche Übersetzung
der "Schriften", Basel: Wilhelm Haas, 1826.

Coschelsberg, Salomon (Hg.), "Die Schriften" Mit der deutschen Übersetzung von Mo¬
ses ben Menachem [Mendelssohn], Isaac Euchel, David Friedländer, Ahron Wolfssohn,

Samuel Detmold, Basel: Wilhelm Haas, 1827.

[Coschelsberg, Salomon] (Hg.), "Tora Neviim uKetuvim" Biblia Hebraica, Basel: Wilhelm
Haas; hg. von der Bibelgesellschaft, 1827.

i8i



[Coschelsberg, Salomon /anonymus] (Hg.), The Basel Haggadah. Judaica treasures series,
ancient Passover Haggadot,Tel Aviv 1997.

De Wette, Wilhelm Martin Leberecht, «Uber das Verhältnis der Kirche zum Staate. Eine
Vorlesung», Wissenschaftliche Zeitschrift herausgegeben von Lehrern der Baseler
Hochschule, 5/2 (1827), S. 1-42.

Fäsch, Friedrich (Hg.), Erstes Lesebuch für Kinder von 5 bis 7 Jahren nach der Schreib¬

lesemethode, Basel 1842.

[Friedländer, David und Moses Mendelssohn], Lesebuch für jüdische Kinder, Berlin:
Voss, 1779.

Gebett, welches ein jeder Vorsinger an jedem heiligen Sabbat nach dem Gebett für den

König [...) für die Wolfart der [...] Stadt Basel [...] zu betten hat, Basel: Wilhelm
Haas Sohn, 1789.

[Haas, Wilhelm], Das Gebet des Herrn in 100 Sprachen und Mundarten, Basel: Wilhelm
Haas, 1830.

[Hagenbach, Karl Rudolf], «Einige Gedanken über das Baseldeutsch oder <sollen wir
in unserer Umgangssprache das sogenannte Baseldeutsche beibehalten und in wie
fern?>», in: Baslerische Mittheilungen zur Förderung des Gemeinwohls (1828), Nr. 5,
S. 111-119, Nr. 6, S. 121-129.

Letteris, Meir (Max) ha-levi, Tahnune bat Yehudah. Andachtsbuch für israelitische Frau¬
enzimmer zur öffentlichen und häuslichen Andacht, 1. Auflage Prag 1845, Straßburg2
1848 (hg. von der Konsistorial-Gesellschaft der guten Bücher des nieder-rheinischen
Departementes).

Maimonides, Moses, "Acht Kapitel0 von Rambam mit der deutschen Übersetzung. Neue

ganz verbesserte Ausgabe, [hg. von Salomon Coschelsberg?], Basel: Wilhelm Haas,
1804.

Maurer, Hans Rudolf, «Beytrag zur Topographie von (Ober-)Baden in der Schweitz. Die
Juden», in: Helvetischer Calender (1786).

Maurer, Hans Rudolf, Kleine Reisen im Schweizerland. Beyträge zur Topographie und
Geschichte desselben, Zürich: Orell Füssli, 1794.

Mendelssohn, Moses, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe, Bd. 15-18, Der Penta¬
teuch [Faksimile], Stuttgart-Bad Cannstatt 1990.

Mendelssohn, Moses, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe, Bd. 19,1-4, Schriften
zum Judentum. Pentateuchübersetzung in deutscher Umschrift und Pcntateuch-
kommentare in deutscher Übersetzung, Stuttgart-Bad Cannstatt 1993-2016.

Nordmann, Moses, Rede gehalten bei der Einweihung des Israelitischen Gebethauses in
Basel, 4. Sept. 1850, Basel 1850.

Philippssohn, Moses, Moda' li-vene binah oder Kinderffeund und Lehrer. Ein Lehr- und
Lesebuch für die Jugend jüdischer Nation und für jeden Liebhaber der hebräischen
Sprache, Leipzig und Dessau: Gräff, 1808. Digitalisât: UB Frankfurt a.M., 2010,
doi:urn:nbn:de:hebis:30:l-l 11774.

Pollak,Jakob bar Abraham (Hg.), Eyn shoyn mayseh bukh, Basel: Konrad Waldkirch, 1602.

Rée, Anton, Die Sprachverhältnisse der heutigen Juden, im Interesse der Gegenwart und
mit besondrer Rücksicht aufVolkserziehung, Hamburg: Gobert, 1844.

Sammlung der Gesetze und Beschlüsse wie auch der Polizei-Verordnungen des Kantons
Basel (1803 bis 1833), Basel: Johann Schweighauser, 1806.

Tablettes universelles. Répertoire des événements, des nouvelles et de tout ce qui con¬
cerne l'histoire, les sciences, la littérature et les arts, Paris 1820-1824.

Selig, Gottfried, Lehrbuch zur gründlichen Erlernung der jüdisch deutschen Sprache,
Leipzig: Voß & Leo, 1792.

Sinner, Jean Rodolphe, Voyage historique et littéraire dans la Suisse occidentale, Bd. 1,

Neuchàtel 1781.

Stähelin, Lisette, Hochzeit in Benken 1864. Ein zeitgenössischer Bericht, Liestal 1999.

Zedier, Johann Heinrich (Hg.), Grosses vollständiges Universal Lexicon aller Wissen¬
schaften und Künste, Bd. 49, Halle: Zedier, 1746.

182



Ausgewählte wissenschaftliche Literatur

Aeberhard, Simon, «Zur Kenntlichkeit verfremden. Die Berndeutschtexte von Martin
Frank», in: dialÄktik. Deutschschweizer Literatur zwischen Mundart und
Hochsprache, hg. von dselb., Caspar Battegay und Stefanie Leuenbeiger, Zürich 2014,
S. 207-219.

Aptroot, Marion, «<In galkhes they do not say so, but the taytsch is as it stands here>. Notes
on the Amsterdam Yiddish Bible Translations by Blitz and Witzenhausen», Studia
Rosenthaliana 27 (1993), S. 136-158.

Albert, Phyllis Cohen, The Modernization of French Jewry. Consistory and community in
the nineteenth century, Hanover, NH 1977.

Baumgarten,Jean, Le peuple des livres. Les ouvrages populaires dans la société ashkénaze

(XVI-XVIII siècle), Paris 2010.

Bennewitz, Susanne, Basler Juden - französische Bürger. Migration und Alltag einer jü¬
dischen Gemeinde im frühen 19.Jahrhundert, Basel 2008.

Bennewitz, Susanne, «All talk or business as usual? Brokerage and schmoozing in a Swiss
urban society in the early 19th century», in: The economy in Jewish history. New
perspectives on the interrelationship between ethnicity and economic life, hg. von
Gideon Reuveni und Sarah Wobick-Segev, New York 2010, S. 79-93.

Bennewitz, Susanne, «Jüdische Sprache und Schrift zwischen Nationalsprachen und Dia¬
lekten. Eine soziolinguistische Darstellung zur Entwicklung im 19.Jahrhundert am
Oberrhein», Alemannisches Jahrbuch 55/56 (2010), S. 111-129.

Bennewitz, Susanne, Ein Außenseiter handelt. Der Kaufmann Isaac Dreyfus (1785-1845)
in Basel, Göttingen 2014.

Berger, Shlomo u.a. (Hg.), «Speaking Jewish - Jewish Speak. Multilingualism in Western
Ashkenazic culture, Introduction», Studia Rosenthaliana 36 (2002), S. VII-XV.

Beiger, Shlomo, «Jüdisch-Deutsch as a written dialect of Yiddish in the Netherlands»,
Studia Rosenthaliana 41 (2009), S. 53-63.

Berkovitz, Jay R., The Shaping ofJewish identity in nineteenth century France, Detroit
1989.

Bezmozgis, David, The Betrayers, London, UK 2015.

Bonfil, Robert, «Das Lesen in den jüdischen Gemeinden Westeuropas im Mittelalter»,
in: Die Welt des Lesens. Von der Schriftrolle zum Bildschirm, hg. von Roger Charrier
und Guglielmo Cavallo, Frankfurt a.M., 1999, S. 221-261.

Braese, Stephan, Eine europäische Sprache. Deutsche Sprachkultur von Juden, Göttin¬

gen 2010.

Brenner, Michael (Hg.),Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt. Hebräisch und Jiddisch
von der Aufklärung bis ins 20.Jahrhundert, Göttingen 2002.

Brocke, Michael (Hg.), Biographisches Handbuch der Rabbiner, Bd. 2, München 2009.

Bruckner, Alfred, Schweizer Stempelschneider und Schriftgiesser. Geschichte des Stem¬

pelschnittes und Schriftgusses in Basel und der übrigen Schweiz von ihren Anfängen
bis zur Gegenwart, Basel 1943.

Burke, Peter, Languages and communities in early modern Europe, Cambridge 2004.
Cahiers du Centre de recherche, d'études et de documentation du yidich occidental

(CREDYO), 1995 ff.

Chaumont, Jean-Philippe (Hg.), Dictionnaire biographique des rabbins et autres mi¬
nistres du culte israélite, Paris 2007.

Dinse, Helmut, Die Entwicklung des jiddischen Schrifttums im deutschen Sprachgebiet,
Stuttgart 1974.

Eliav, Mordechai, Jüdische Erziehung in Deutschland im Zeitalter der Aufklärung und
der Emanzipation, Münster 2001.

Eispaß, Stephan, Sprachgeschichte von unten. Untersuchungen zum geschriebenen All¬
tagsdeutsch im 19. Jahrhundert, Tübingen 2005.

Elyada, Aya, A goy who speaks Yiddish. Christians and the Jewish language in early mo¬
dern Germany, Stanford, CA 2012.

Fleischer, Jürg, Westjiddisch in der Schweiz und Südwestdeutschland. Tonaufnahmen
und Texte zum Surbtaler und Hegauer Jiddisch, Tubingen 2005.

183



Flubacher, Mi-Cha, Integration durch Sprache - die Sprache der Integration. Eine kri¬

tische Diskursanalyse zur Rolle der Sprache in der Schweizer und Basler
Integrationspolitik, Göttingen 2014.

François, Etienne, «Alphabetisierung und Lesefähigkeit in Frankreich und Deutschland

um 1800», in: Deutschland und Frankreich im Zeitalter der Französischen Revolution,

hg. von Helmut Berding, Etienne François und Hans-Peter Ullmann, Frankfurt
a.M. 1989, S. 407-425.

Freimark, Peter, «Sprachverhalten und Assimilation. Die Situation der Juden in Nord¬
deutschland in der ersten Hälfte des 19.Jahrhunderts», Saeculum 31/3 (1980),
S. 240-261.

Garcia, Ofelia, «Joshua A. Fishman 1926-2015», Journal of Sociolinguistics (2015),
S. 391-399.

Gasser, Markus, Emilie Buri und Annina Fischer, «Sprachkontinuität und Mechanismen
des Sprachwandels», in: Historischer Atlas der Region Basel. Geschichte der Grenzen,

hg. von André Salvisberg, Basel 2010, S. 155-156.

Gilman, Sander L., Jewish self-hatred. Anti-semitism and the hidden language of the
Jews, Baltimore 1986.

Grabherr, Eva, «Multilingualism among the Jews of Hohenems. A micro-historical study»,
Studia Rosenthaliana 36 (2002), S. 33-47.

Grabherr, Eva, Letters to Hohenems, Diss. University ofLondon, 2002 (publ. 2008).

Grossman, Jeffrey A., The discourse on Yiddish in Germany from the enlightenment to
the Second Empire, Rochester, NY 2000.

Guggenheim-Grünberg, Florence, «Die Surbtaler Pferdehändlersprache», Zeitschrift
fur deutsche Philologie 100, Sonderheft Jiddisch (1981), S. 43-55.

Hacohen, Ran, "Deutsch in hebräischen Lettern", in: The Library of the Haskalah, hg.

von Shemuel Feiner, Tel Aviv 2014, S. 459-474.
Hartweg, Frédéric, «Die Entwicklung des Verhältnisses von Mundart, deutscher und

französischer Standardsprache im Elsaß seit dem 16. Jahrhundert», in: Sprachgeschichte.

Ein Handbuch zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer
Erforschung, hg. von Werner Besch u.a., Berlin 2003, S. 2778-2810.

Haumann, Heiko (Hg.), Acht Jahrhunderte Juden in Basel. 200 Jahre Israelitische Ge¬

meinde Basel, Basel 2005.

Hauzenberger, Hans, Basel und die Bibel. Die Bibel als Quelle ökumenischer, missiona¬

rischer, sozialer und pädagogischer Impulse in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Basel 1996.

Herzog, Marvin (Hg.), EYDES, evidence of Yiddish documented in European societies.
The language and culture atlas ofAshkenazic Jewry, Tubingen 2008.

Herzog, Marvin (Hg.), The language and culture atlas of Ashkenazic Jewry Bd. 1, Tubin¬

gen 1992.

Herzog, Marvin, Vera Baviskar und Uriel Weinreich (Hg.), The Eastern Yiddish - Western
Yiddish continuum, The language and culture adas ofAshkenazic Jewry Bd. 3, Tubingen

2000.

Hinrichs, Ernst, «Alphabetisierung. Lesen und Schreiben», in: Macht des Wissens, hg.

von Richard van Dülmen und Sina Rauschenbach, Köln 2004, S. 539—561.

Hölscher, Lucian, Geschichte der protestantischen Frömmigkeit in Deutschland, München

2005.

Hyman, Paula, The emancipation of the Jews of Alsace. Acculturation and tradition in
the nineteenth century, New Haven, CT 1991.

Janner, Sara, «Judenmission in Basel in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Ein
Forschungsbericht», Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde (2004),
S. 31-81.

Jochnowitz, George, «The Western Yiddish of Cattle Dealers in Orange County, New
York State», Les cahiers du CREDYO 5 (2010), S. 5-16.

Juden in Basel im 19. und 20.Jahrhundert. Vorurteil und Lebenswirklichkeit, Basler Zeit¬
schrift für Geschichte und Altertumskunde 104 (2004).

Kaplan, Jonathan Zvi und Nadia Malinovich (Hg.), The Jews of modern France. Images
and identities, Boston 2016.

Knörzer, Heidi (Hg.), Expériences croisées. Les Juifs en France et en Allemagne aux
XIXe et XXe siècles, Paris 2010.

184



Kollatz, Thomas, «Schrift zwischen Sprachen. Deutsch in hebräischen Lettern (1765—

1820)», Aschkenas. Zeitschrift für Geschichte und Kultur der Juden 18/19, Nr. 2

(2008/09), S. 351-366.
Lässig, Simone, Jüdische Wege ins Bürgertum. Kulturelles Kapital und sozialer Aufstieg

im 19. Jahrhundert, Göttingen 2004.

Left", Lisa M., «The Jewish Oath and the Making of Secularism in Modern France», Leo
Baeck Institute Yearbook 58 (2013), S. 23-34.

Left, Lisa M., «Zosa Szajkowski, historien et voleur d'archives juives françaises», Archi¬
ves Juives. Revue d'histoire des Juifs de France 49/1, Les archives juives en France au
XXe siècle (2016), S. 54-80.

Linke, Angelika, Sprachkultur und Bürgertum. Zur Mentalitätsgeschichte des 19. Jahr¬
hunderts, Stuttgart 1996.

Lowenstein, Steven M., «The Yiddish written word in nineteenth-century Germany»,
Leo Baeck Institute Year Book XXIV (1979), S. 179-192.

Lowenstein, Steven M., «The readership of Mendelssohn's Bible translation», Hebrew
Union College Annual 53 (1982), S. 179-213.

Lowenstein, Steven M., The Berlin Jewish community. Enlightenment, family, and crisis,
1770-1830, New York 1994.

Lowenstein, Steven M., «The social dynamics of Jewish responses to Moses Mendels¬
sohn», in: Moses Mendelssohn und die Kreise seiner Wirksamkeit, hg. von Michael
Albrecht, Tubingen 1994, S. 333-348.

Lowenstein, Steven M., «The complicated language situation of German Jewry, 1760-
1914», Studia Rosenthaliana 36, Speaking Jewish - Jewish speak. Multilingualism in
Western Ashkenazic culture (2002/03), S. 3-31.

Maas, Utz, Was ist deutsch? Die Entwicklung der sprachlichen Verhältnisse in Deutsch¬
land, München 2012.

Messerli, Alfred, Lesen und Schreiben 1700 bis 1900. Untersuchung zur Durchsetzung
der Literalität in der Schweiz, Tübingen 2002.

Möhle, Martin, Die Altstadt von Grossbasel II. Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-
Stadt Bd. 8, Basel 2016.

Nordmann, Achilles, Der Israelitische Friedhof in Hegenheim in geschichtlicher Dar¬

stellung, Basel 1910.

Nordmann, Achilles, Geschichte der Juden in Basel, Basel 1913.

Paper, Herbert H., «An early case of Standard German in Hebrew characters», in: The
Field ofYiddish, hg. von Uriel Weinreich, New York 1954, S. 143-146.

Phonogrammarchiv der Universität Zürich, Schweizer Dialekte. Deutsche Schweiz
4. Surbtaler Jiddisch. Anhang: Jiddische Sprachproben aus Elsass und Baden, Zürich
(1934,1951,1957-1962).

Pietzcker, Carl, zu Hause, aber daheim nicht. Hebelstudien, Würzburg 2010.

Prass, Reiner, «Das Kreuz mit den Unterschriften. Von der Alphabetisierung zur Schrift¬
kultur», Historische Anthropologie 9/3 (2001), S. 384-404.

Prijs, Joseph, Die Basler hebräischen Drucke (1492-1866), erg. u. hg. von Bernhard Prijs,
Basel 1964.

Roemer, Nils H., Tradition und Akkulturation. Zum Sprachwandel der Juden in Deutsch¬
land zur Zeit der Haskalah, xMünster 1995.

Roemer, Nils H., «Sprachverhältnisse und Identität der Juden in Deutschland im
18.Jahrhundert», in: Jüdische Sprachen in deutscher Umwelt, hg. von Michael Brenner,

Göttingen 2002, S. 11-18.
Schochat, Asriel, Der Ursprung der jüdischen Aufklärung in Deutschland, Frankfurt a. M.

2000.

Schumacher, Jutta, «Deutsch in hebräischen Buchstaben als Korrespondenzsprache der
Familie Rothschild im 19.Jahrhundert», Judaica. Beiträge zum Verstehen des Judentums

64/1 (2008), S. 70-79.
Schwarzfuchs, Simon (Hg.), Le journal révolutionnaire d'Abraham Spire, zweisprachige

Ausg., Paris 1989.

Sidorko, Clemens P. (Hg.), Basel und der jiddische Buchdruck (1557-1612), Basel 2014.

Simon, Bettina, Jiddische Sprachgeschichte. Versuch einer neuen Grundlegung, Frank¬
furt a.M.2 1993.

I85



Sonderegger, Stefan, «Aspekte einer Sprachgeschichte der deutschen Schweiz», in:
Sprachgeschichte. Ein Handbuch, hg. von Werner Besch u. a., Berlin 2003 (E-Book
2008), S. 2825-2888.

Sorkin, David Jan,The transformation of German Jewry, 1780-1840, New York, NY 1987.

Spolsky, Bernard, The languages of the Jews. A sociolinguistic history, Cambridge 2014.

Starck, Astrid (Hg.), Le yidich en Alsace, Numéro spécial sur Max et Uriel Weinreich, Les
cahiers du CREDYO 5 (2010), 2010.

Stettler, Niklaus, Peter Haenger und Robert Labhardt, Baumwolle, Sklaven und Kre¬

dite. Die Basler Welthandelsfirma Christoph Burckhardt & Cie. in revolutionärer
Zeit (1789-1815), Basel 2004.

Szajkowski, Zosa, «Der kamf kegn yidish in frankraich (XVII.-XIX iorhundert)»
YlVO-bleter 14 (1939), S. 46-77.

Schweizerische Nationalbibliothek (Hg.), «Henri Guggenheim & Jakob Guggi, Pferde¬

händlergespräch (Surbtaler Jiddisch), Endingen», Tonbeispiele (1961), https://www.
nb.admin.ch.

Toury, Jacob, «Die Sprache als Problem der jüdischen Einordnung im deutschen Kul¬

turraum», in: Gegenseitige Einflüsse deutscher und jüdischer Kultur von der Epoche

der Aulklärung bis zur Weimarer Republik, hg. von Walter Grab, Tel Aviv 1982,
S. 75-96.

Volkov, Shulamit, «Sprache als Ort der Auseinandersetzung mit Juden und Judentum
in Deutschland, 1780-1933», in: Das jüdische Projekt der Moderne, hg. von dselb.,
München 2001, S. 82-96.

Weinberg, Werner, «Die Bezeichnung Jüdischdeutsch. Eine Neubewertung», Zeitschrift
für deutsche Philologie 100, Sonderheft Jiddisch (1981), S. 253-290.

Weinreich, Max, The History of the Yiddish Language, Chicago 1980.

Wenzel, Edith, «Alt-Jiddisch oder Mittelhochdeutsch?», Aschkenas. Zeitschrift für Ge¬

schichte und Kultur der Juden 14 (2004), S. 31-49.
Wexler, Paul, «Ashkenazic German 1760-1895», International Journal of the Sociology

of Language 30 (1981), S. 119-130.
Wiesemann, Falk, «kommt heraus und schaut».Jüdische und christliche Illustrationen zur

Bibel in alter Zeit (Ausstellungskatalog), Essen 2002.

Yaari, Abraham, Bibliography of the Passover Haggadah from the earliest printed edition
to 1960, Jerusalem 1960.

Yerushalmi, Yosef Hayim, Haggadah and history. A panorama in facs. of 5 centuries of the
printed Haggadah, Philadelphia 1975.

Zinberg, Israel, A history ofJewish literature, Cincinnati 1972-1978.

Zivy, Arthur, Elsässer Jiddisch. Jüdisch-deutsche Sprichwörter und Redensarten gesam¬
melt und glossiert, Basel 1966.

Zuckerman, Richard, «Alsace. An outpost of Western Yiddish», in: The Field ofYiddish.
Studies in Language, Folklore, and Literature, hg. von Marvin Herzog u.a., Den Haag
1969, S. 36-57.

i86



Impressum

© 2017 Schwabe Verlag, Schwabe AG, Basel, Schweiz
Dieses Werk ist urheberrechtlich geschützt. Das Werk einschliesslich seiner Teile darf
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages in keiner Form reproduziert oder elektronisch

verarbeitet, vervielfältigt, zugänglich gemacht oder verbreitet werden.
Lektorat: GGG Neujahrsblatt, Kommission
Umschlaggestaltung: Claudiabasel, Basel

Layout: Claudiabasel, Basel

Druck: Schwabe AG, Basel

Gesamtherstellung: Schwabe AG, Basel
Printed in Switzerland
ISBN 978-3-7965-3762-2

rights@schwabe.ch
www.schwabeverlag.ch

Abbildung Umschlag
Jugendfest in Basel 1841, vom Herrengraben aufgenommen, Blick aufMargarethenkirche.
Zeichnung Georg Wolf, Basel. Lithografie G.M. Schmidt (F. Hegar), Basel 1841 [gespiegelt].
Schweizerisches Nationalmuseum, Zürich. LM-61306.

187



Nach der Französischen Revolution zogen jüdische Familien aus dem Elsass

in die Stadt Basel. Da um 1800 regionale wie jüdische Dialekte selbstverständlich

waren, zeigt der Blick in Alltagsquellen, dass die Herausforderungen

der sprachlichen Integration vor allem im Schriftwechsel lagen. Deutsch
wurde weiterhin, wie zuvorJiddisch, mit hebräischem Alphabet geschrieben.

In Basel erschienen sogar Neuauflagen klassischer Werke in dieser
«jüdischdeutschen» Schrift. In der Schule, für das Amt und bei der Zeitungslektüre
lernten Kinder und Erwachsene ausserdem die lateinische Schrift.

Eine anschauliche Darstellung aufgrund neuer Quellen und Dokumente

führt in die kulturgeschichtlicheThematik ein.Anhand der Situation
im Dreiländereck wird die spannende Entwicklung, die in der jüdischen
Geschichtsschreibung Fragen aufwirft, konkret und lebendig. Weil sich die

Autorin für das Verhältnis von Sprache, Kommunikation und Gesellschaft

grundsätzlich interessiert, bietet die Lektüre Ausgangspunkte für aktuelles

Handeln und Verhandeln über Sprache.

Autorin
Die Kulturwissenschaftlerin Susanne Bennewitz studierte Germanistik,
Judaistik und Informatik. Sie arbeitete am Jüdischen Museum der Schweiz

und promovierte an der Universität Basel zur jüdischen Sozialgeschichte im
19. Jahrhundert. Zuletzt erschien ihre Biografie über den Basler Kaufmann
Isaac Dreyfus.



Susanne Bennewitz

Jüdische Sprachen in Basel

Beginn der Emanzipation

Schwabe Verlag
ISBN 978-3-7965-3762-2


	Jüdischdeutsche Drucke und Basler Mundart : jüdische Sprachen in Basel zu Beginn der Emanzipation
	...
	...
	Zum Geleit
	Einführung oder vier Reiseberichte
	Vom Aleph Beth zum ABC
	Jüdischdeutsche Bücher aus Basel
	Schnuure und Loose : Register des Redens
	Sprachen zwischen Nationen
	Epilog
	Literaturverzeichnis
	Impressum


