Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 183 (2005)

Artikel: in BOkewise und in tifels hiten : Fasnacht im mittelalterlichen Basel
Autor: Zimmer, Katja

Kapitel: Heischebrauche

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘Heischebrauche

Unter Heischen versteht man das Recht der Masken, verschiedene Naturalien zu ver-
langen, zu fordern und auch zu stehlen, was einherging mit dem Riigen und Spenden.
Das Wort heischen bedeutet nichts anderes als fordern, verlangen, erbitten.'® Hei-
schebrauche findet man unter anderem auch an der Fasnacht, und das nicht nur im
Raum Basel.

Auch in Ziirich kannte man Heischebriuche, wie zum Beispiel das Kiiechli-
reichen oder Kiiechliholen, wie die folgende Quelle aus der Zeit nach der Reforma-
tion zeigt, wo dieser Brauch, neben anderen fasnichtlichen Sitten, ausdricklich ver-
boten wird.!% «Witer verbietend die genannte Herren, dass weder uf die pfaffen-,
jung noch alt fasnacht niemans den andern tags oder nachts iiberloufen und das
kiiechli holen [solle]» («Weiter verbieten die obengenannten Herren, dass man weder
an der Pfaffen-, jungen oder alten Fasnacht weder tags noch nachts jemanden heim-
suchen und Kiiechli holen soll»).1” Dass das Fasnachtskiiechli als Heischeware ent-
stand, hangt mit dem Gebot der Fastenzeit zusammen, keine Lebensmittel wie Eier,
Milch und Fett zu verwenden. Da diese Produkte vor der Fastenzeit noch aufge-
braucht werden mussten, entstand die fettige Backkultur des ferten oder schmutzigen
Donnerstags'®, zu der auch die Fasnachtskiiechli gehorten. Fiir Basel ist der Begriff
des schmutzigen Donnerstag zwar nicht belegt, doch kann man annehmen, dass die-
ser Tag auch hier als Backtag fiir die Fasnachtskiiechli genutzt wurde.

Doch was hat man sich tiberhaupt unter dem Begriff des Kiiechliholens vor-
zustellen? Der Brauch gestaltete sich urspriinglich wohl so, dass die Minner, haupt-
sachlich die jungen unverheirateten, von Haus zu Haus zogen, um dort ihre Kiich-
lein von den Frauen zu erbetteln. Mit der Zeit wurden die Kiichlein dann nicht mehr
nur erheischt und zum spiteren Verzehr mitgenommen, sondern man verspeiste sie
gleich im Hause der spendenden Person. Mann hoffte natiirlich im giinstigeren Fall,
auch noch andere Zuwendungen ausser dem Fasnachtskiiechli zu erhalten. Dabei
konnte es auch schon mal vorkommen, dass der Bittsteller seiner Gastgeberin die Ehe
versprach, um zu bekommen, was er wollte, was aus einer Gerichtsakte aus dem Jahre
1540 hervorgeht: Mergelin Nochbur als Kligerin sagt aus: «... Item v{f nechstuer-
gangne vasnacht / by nacht zwiischen acht und niin vren / (sye) Er Wolf zu iren /
in ir vatter vnd mutter huszhebliche wonung inn butzen wisz / mit Steffan dem
hutmacher sim gsellen / aber kummen / das ku(e)chlin geholt / vnd iren der ee
(Ehe) gichtig gewesen ...» («Letzte Fasnacht zwischen acht und neun Uhr abends
sel Wolf zusammen mit Stefan dem Hutmacher, seinem Gesellen, verkleidet in ihr
Elternhaus gekommen und habe Kiiechli geholt und ihr die Ehe versprochen ...»)1%,

43



worauf der Angeklagte erwiderte, dass er: «... dessglichen an der Jungen vasnacht /
dwil sy inn vmbs kuchlin gladen / wer er kummen mit sim gsellen / abermols kein
wort der Ee halb geredt ...» («desgleichen sei er mit seinem Gesellen an der jungen
Fasnacht zu ihr gegangen, da sie ihn zum Kiiechliholen eingeladen hatte, wobei er
aber wiederum kein Wort iiber eine Heirat gesagt habe ...»).1"° Dass mit diesem
Brauch offenbar wirklich die Hoffnung oder die Tatsache einherging, man kénne als
Mann ausser dem Kiiechli noch etwas anderes holen, zeigt auch die nichste Quelle,
wo die heischenden Manner offenbar mit kalkulierter Absicht ein Haus aussuchten,
in denen Frauen an diesem Abend alleine waren: «Demnach vnd sy nechten Spodt
zi vnzyten / inn der Exaudinen husz (?) am inneren Spalen thurn glegen / ein
wyldt geschrey tryben / tantzet vnd gesprungen / do tochteren vnd Eewyber gsin /
deren mann nitt anheymsch gsin / Sindt sy alle / sampt gedochter Mergelin
Groszclauserin / by deren sy ze tisch gondt / die sy ouch an bemellt ort / das
ku(e)chlin zereychen gefu(e)rt hatt / inn gfencknisz gleyt.» («Zu Unzeiten spit in
der Nacht war im Exaudinen-Haus am inneren Spalenturm ein wildes Geschrei, Ge-
tanze und Gespringe veranstaltet worden, woran auch Téchter und Ehefrauen, deren
Minner nicht anwesend waren, teilnahmen. Sie alle zusammen, inklusive die Tochter
Mergelin Groszclauser, bei der alle zu Tisch gewesen waren und welche sie alle zum
Kiiechliholen eingeladen hatte, wurden ins Gefingnis gebracht.»)!1! Aus der Tatsache,
dass die Frauen offensichtlich auch an dem wilden Treiben teilnahmen, konnte her-
ausgelesen werden, dass es nicht ungewohnlich war, dass sich die Frauen auch auf
Gunstbezeugungen anderer Art einliessen. Dabei konnte es unter Umstinden zu
Auswiichsen kommen, was in Siidwestdeutschland zu teilweise massiven Reglemen-
tierungsmassnahmen fiihrte.!12

Das Kiiechliholen an sich geht eigentlich auf kirchliche bzw. obrigkeitliche
Sitten zuriick. Wie wir oben schon gesehen haben, war die Fasnacht ein Termin, an
dem fillige Zinsleistungen an die Obrigkeiten zu leisten waren. Die Obrigkeit zeigte
sich im Gegenzug auch erkenntlich und gestand den Untertanen ein Heischerecht zu,
welches der einfachen Bevolkerung erlaubte, kleinere Gaben zu verlangen. Daraus
entwickelten sich mit der Zeit stark ritualisierte Brauchabliufe, wie zum Beispiel die
Armenspeisung in Spitilern oder das Abholen des Fasnachtskiichleins bei der Obrig-
keit."” Ein Eintrag im Rechnungsbuch des Klosters Klingental in Basel fiihrt 1445
zum Beispiel die Kosten fiir «kv(e)chlin» auf: «der brv(o)der v(n)d knechten
kv(e)chlin kosten iiij p» («die Kiiechli der Briider und Knechte kosten 4 Schil-
linge»)!!4, was auch fiir dieses Kloster den Brauch des Fasnachtskiiechlis bezeugt.
Ob es sich bei den «knechten» hingegen um klostereigenes Personal oder eben um
die oben beschriebenen heischenden Pichter gehandelt hat, kann hier nicht festge-
stellt werden.

Urspriinglich kam das Heischen nur in Verbindung mit der Maske vor, es
war ithr Ausnahmerecht und gehorte spezifisch zu thren Merkmalen, wie auch das
Riigen und Spenden. Doch mit der Zeit wandelte und verinderte sich der Brauch,
kirchliche und gesellschaftliche Einfliisse kamen hinzu und fiihrten schliesslich zum



Kiiechliholen, auch ohne Vermummung, wie oben beschrieben. In seinem Ursprung
stellte das Heischen eine Art Siihnezeremonie der Lebenden den Toten gegeniiber dar,
bei welcher man die Seelenwesen durch Gaben zu versohnen suchte. Waren die Gei-
ster besinftigt, spendeten sie im Gegenzug ihren Segen, der auch die Form von Gaben
haben konnte, und dann am hiufigsten durch das Auswerfen geschah. Dabei wurden
die Spenden, meistens Lebensmittel, ins Haus hineingeworfen, ohne dass man den
Spender zu Gesicht bekam. In Schweden werden noch heute die Weihnachtsge-
schenke in dieser Weise verteilt. Dieser Brauch des Auswerfens ist damit zu erkliren,
dass, wie beim Riigen, auch beim Spenden der Eindruck entstehen sollte, dass nicht
als Masken verkleidete Menschen diese Tatigkeit ausfiihrten, sondern Geisterwesen
am Werk waren.!?

Im Laufe der Zeit entwickelte sich das Kiiechliholen, besonders im stadti-
schen Raum, zu geselligen Einladungen und Festen, bei welchen auch andere Lecke-

e

N\

\ &‘

¥ -ﬂg

Abb. 17 Besuch der Zircher an der Basler Fasnacht 1504. Empfang vor dem Stadttor.
Die Schildhalter treten als Maskenfiguren (Léwe und Basilisk) auf.

45



46

reien gereicht wurden. Diese Entwicklung ging soweit, dass man sich nicht nur in der
eigenen Stadt bzw. Region gegenseitig einlud, sondern es entstanden daraus regel-
rechte eidgendssische Besuchstage, die man durch Gegenbesuche erwiderte. Das klas-
sische Beispiel fiir so einen fasnichtlichen Besuch stellte der Fritschi-Besuch in Basel
dar, obwohl dieser erst im September 1508 und nicht an der Fasnacht selbst statt-
fand.!'® Wie wir oben schon gesehen haben, handelte es sich beim Fritschi um das
Stadtsymbol von Luzern, welcher immer am schmutzigen Donnerstag als Fasnachts-
auftakt in einem Umzug durch die Stadt gefiihrt wurde (und immer noch wird). Ende
1507 war es einem Basler Soldaten und Zunftmeister gelungen, den Fritschi, einen
«strowinen (aus Stroh) man»!” in Luzern zu entwenden und ihn nach Basel zu ent-
fiihren. Man wollte so die Luzerner fiir einen Fasnachtsbesuch nach Basel locken und
die eidgenossischen Bande durch gemeinsames frohliches Feiern stirken. Es folgte ein
launiger Briefwechsel zwischen den beiden Stidten, worin die Luzerner unter ande-
rem um einen Aufschub des Besuches baten. Im September 1508 war es dann sowetit,
und man feierte mehrere Tage mit verschiedenen Festessen, Tinzen und einem Preis-
schiessen auf der Schiitzenmatte.!18

Solche eidgendssischen Besuche fanden aber nicht nur an der Fasnacht statt,
sondern auch Kirchweihen waren beliebte Daten dafiir. Leider arteten solche fest-
lichen Treffen auch immer wieder in grossere Heischeziige aus, welche dann zu pri-
vaten Kriegsziigen fiihren konnten, weshalb die Obrigkeit darauf bedacht war, solche
durch Verbote im Keim zu ersticken: «da etliche Gesellen von Zug und anderen
Orten eine Fastnacht verabredet haben sollen, wird beschlossen, dass man allent-
halben Vorsorgen treffen soll, damit nicht Krieg und Unrat daraus entspringe.»!1®
Der bekannteste unter diesen Kriegsziigen war der Zug vom térichten Leben, besser
bekannt als «Saubannerzug», vom Februar 1477, ein Heischezug, ausgehend von der
Innerschweiz in die Westschweiz, unternommen von Elitesoldaten der Burgunder-
kriege.'* Hier findet sich nun ein weiterer Grund, weshalb das Tragen von Waffen
und das Spielen von Trommeln und Pfeifen an der Fasnacht immer wieder verboten
wurden; man wollte vermeiden, dass sich Heischeziige direkt in kriegsahnliche Unter-
nehmungen ausweiten konnten.

Heische- oder Bettelumziige gab es aber auch noch in anderer Form und
zu anderen Zeiten, wie die folgenden zwei Beispiele zeigen. Vor allem der Umzug des
Knabenbischofs am St. Nikolaustag sollte hier erwihnt werden. Aus den Schiilern des
Domstifts zu Basel wurde jedes Jahr ein Schiiler ausgewihlt, um den Bischof darzu-
stellen und so seinen Festtag zu feiern. Nach einem Gottesdienst zog die Prozession
mit dem Knabenbischof voran durch die Stadt und nahm Spenden der Einwohner
entgegen. Der Zusammenhang zwischen Kindern und St. Nikolaus ergibt sich dar-
aus, dass der Heilige als Schutzpatron der Schiiler galt.12:

Auch die Wurstbettelumziige gehoren zur Kategorie der Heischeziige. Wie
der Name schon sagt, wurde dabei um Wiirste gebettelt, wobei oft gesungen, oder,
wie es flir den frinkischen Raum des 16. Jahrhunderts belegt ist, Verse aufgesagt wur-
den: «Ich bring zum Fastelabend einen griinen Busch / Habt ihr nicht Eier, so gebt



mir Wurst!»22 Das Wurstsingen war urspriinglich ein Brauch, der zu den Schlacht-
zeiten, zwischen November und Januar, auf dem Land gepflegt worden war und erst
Anfang des 15. Jahrhunderts in die Stadt vordrang, wie eine Quelle von 1418 zeigt:
«Es ist by kurzen jaren ein fromde gewonbheit hie in der statt ufferst[and]en, daz
man die zuo eim dorff machen mit singe umb wiirst uf ein ingond jar, als man in
den dorffern gewonlich tuot.» («Seit einigen Jahren hat sich hier in der Stadt die neue
Gewohnheit entwickelt, dass man an Neujahr die Stadt zu einem Dorf macht und
Wiirste heischen geht.»)'? In den folgenden zwanzig Jahren nahmen die Verbote zum
Waurstsingen zuund wurden auch auf die Fasnachtszeit ausgedehnt: «dis heilige hoch-
zit und ouch darnach iiber die vafinacht [...] soll ouch niemand umb wiirste sin-
gen noch umb geld» («diese Weihnacht und auch spater an der Fasnacht soll niemand
mit Singen Wiirste oder Geld heischen gehen»).!?* In vielen der Verbote gegen das
Waurstsingen werden auch Maskenbriuche genannt, was wiederum die bestehende
Verbindung zwischen Verkleiden und Heischebrauch deutlich macht, so zum Beispiel
auch in Basel 1418 und 1423: «Ouch hand sy iich heissen gebieten daz nyemand in
Bogkenwise gon sélle noch sich in dehein wise verendern mit kleideren oder in
ander wege [...] Es sol ouch niemand singen gon umb wiirst» («Auch haben sie
Euch verboten, in Bocksweise umherzugehen oder sich in irgendeiner Art zu verklei-
den[...] Es soll auch niemand mit Singen Wiirste heischen gehen»), «Unsern herren
Rate und meister ist fiirkommen daz man nachtes gange singen umb wiirst gelt
und defiglichen das ein bose gewonbheit ist Darzti daz man angefangen habe in
Bocken wise ze gonde» («Unser Herren Rat und Meister haben entschieden, dass das
nachtliche Wiirste- und Geldheischen zu einer schlechten Gewohnheit geworden ist,
wie auch das neuaufgekommene Umgehen in Bocksweise»).’> Nach der Reforma-
tion wird das Wurstsingen in den Quellen nicht mehr erwihnt, was jedoch nicht heis-
sen muss, dass dieses Brauchtum zu der Zeit nicht mehr tiblich war, denn wie wir wis-
sen, gehorte es in Benken BL noch Anfang des 20. Jahrhunderts zum Brauchtum an
der Metzgete.126

;

Abb. 18 Heischezug aus dem 17. Jh. im Innern eines Bierhumpens.

47






	Heischebräuche

