Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 183 (2005)

Artikel: in Bokewise und in tifels hiten : Fasnacht im mittelalterlichen Basel
Autor: Zimmer, Katja
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Katja Zimmer

Fasnacht im mittelalterlichen Basel

N
o
O
(@\|
—
=
!
p—
)
w
—
o
s
ey
-
Q)
SR)
o0




in Bokenwise und in tiifels hiiten



Katja Zimmer

Fasnacht im mittelalterlichen Basel

183. Neujahrsblatt
Herausgegeben von der Gesellschaft
fir das Gute und Gemeinniitzige Basel

Schwabe Verlag Basel



© 2005 by Schwabe AG, Verlag, Basel
Gesamtherstellung: Schwabe AG, Druckerei, Basel/Muttenz
Gestaltung: Karl Leiner

Umschlag: Miniatur, 14. Jh., Ausschnitt. Vgl. Abb. 3, S. 18
ISBN 3-7965-2092-8
ISSNN 1423-4017

www.schwabe.ch



Inhaltsverzeichnis

Grasawort der Prastlemtin cosss s  sososmes a5 35 snmmmms s i1 188 sammens s 7
Vorwortund Dank ....... ... 9
ERAIGIUUIE oo v o v » mismsmimioms o 0 0 80 5 b BEEESE B ¥ § HHEAMISE § 8 £3 % EATAHENH B 33 15 11

Forschungsﬁberblic':.k ................................................ 11

Fragestellung und Uberblick tber die verwendeten Quellen ...... 21

Ursprung und Entstehung der Fasnacht ............................ 22

Formales und Termine der Fasnacht ............................. .. 26
Wiskunlimiiieiie . .., cosomans o0 s pammes s 092 § rommemm s s 98 poeaRere 5 250 o 29
Heischebriauche ... 43
RGGEBEEICIIE . . . . o ccssmeassmrs 5w mmommscs . 55 &3 AUBIHRIA S 8 55 BRRRERE 5 83 33 5 49
Fosrmchissprel o conasssss s s sumummnts s 56w s o o wommmons « &+ 5 o s 58
FEUSFBTIUEHE . . .« onncosnn on « s s wmmasam v scx s ¢ sonmassmmen s 5 5 6 55 BEEEGHE B € 3 25 » G540 59
Bkt tvmiel TR0 5555 ¢ 50 s os o & 55 sommmnns 5o 55 5 s 2 oo 5 3 Do 63
Fasnachtsturnier ............ooiiiiiiiii e 69
FAUSEOINCITIASEUITIE, s s 5 & 55 5 5 missnes s € 3 SBHSHASS § 51 5 § 3 PHETwn = 0x 10w rssranacns 75
Ausblick auf die weitere Entwicklung der Basler Fasnacht ............. 79
ADIOCTRUIIZEIL «cmiaa 5 22 2 ssmmisimsis 55 85 5 umaims § 5555 5 SERHEE 8 84 3 § awmwenwane v 80
Bibliographie .............ooiiiiiii 89
Qoellemanbiatey, ... .. ... ommnnns sz saammne e ss s s mamomme s s st yemmmy 93
AEldGrESTAETTIEIE o » 2+ « 02 swmuemsn s « s oo o 5 + 45 mompansmn s 51 3 wirbisid 104






Grusswort der Prasidentin

Es ist erstaunlich, dass keines der 182 Neujahrsblitter, die seit 1821 von der Kommis-
sion zum Neujahrsblatt der GGG herausgegeben worden sind, die Basler Fasnacht
behandelt. Zwar beschreibt Friedrich Meisner im 47. Neujahrsblatt mit dem Titel
«Schweizerische Feste im 15. und 16. Jahrhundert» unter anderem auch Fasnachts-
briuche, und die «Bose Fasnacht» von 1376 findet immer wieder Erwihnung, aber
noch nie wurde ein ganzes Heft diesem fiir Basel doch zentralen Thema gewidmet.
Dank der durch Prof. Dr. Werner Meyer betreuten Lizentiatsarbeit von Katja
Zimmer bekommen wir nun Einblick in diejenigen Brauche, die die Fasnachtszeit des
vorreformatorischen Basel prigten. Da sich, wie so oft in der Geschichte, die Akti-
vititen der Bevolkerung vor allem dort fassen lassen, wo sie kritisiert oder von der
Obrigkeit verboten werden, breitet sich vor uns ein besonders farbiges Bild des mittel-
alterlichen Brauchtums aus. Ich wiinsche dem Buch, das noch unter meiner Vorgin-
gerin im Amt, Beatrice Alder, geplant und konzipiert wurde, eine wohlwollende Auf-
nahme, und ich hoffe, dass es die Leserin und den Leser zur Frage verfithrt, woher so
manches, das wir Tag fiir Tag denken und Jahr fur Jahr tun, wohl stammen mége.

Doris Tranter
Prasidentin der Kommission

zum Neujahrsblatt der GGG






Vorwort und Dank

Uber die Basler Fasnacht gibt es schon unzihlige Publikationen, was bei einem so
wichtigen Ereignis im Basler Brauchtumskalender auch nicht weiter verwundern
kann. Jedoch beschiftigen sich diese Texte hauptsachlich mit der Fasnacht, wie wir
sie heute kennen. Oft wird nur am Rande erwahnt, dass es schon im Mittelalter ein
Fasnachtsbrauchtum in unserer Stadt gegeben hat. Dabei wird hauptsichlich die trau-
matische Bose Fasnacht von 1376 angefiihrt. Dass sich die Fasnacht von damals aber
sowohl vom Inhalt her als auch in der dusseren Form von der heutigen unterscheidet,
ist den meisten nicht klar. Die Fasnacht im mittelalterlichen Basel war ein komplexes
Brauchtum, das in seinem Inhalt durch verschiedenste Einfliisse geprigt und gewach-
sen war. Die Fasnacht im Mittelalter, so scheint es, unterschied sich deutlich von
der heutigen Form in Basel. Jedoch entdeckt man im modernen Fasnachtstreiben
gelegentlich Ziige, die sich bis ins Mittelalter zuriickverfolgen lassen.

Die vorliegende Publikation ist eine iiberarbeitete Fassung meiner Lizen-
tiatsarbeit, die aus einer volkskundlich-historischen Fragestellung herausgewachsen
ist. Das verwendete Quellenmaterial bestand zur Hauptsache aus Transkriptionen
von mittelalterlichen Texten, die im Archiv der Schweizerischen Gesellschaft fiir
Volkskunde in Basel aufbewahrt werden. Deshalb besteht die Moglichkeit, dass diese
leicht von den Originalen abweichen. Aus technischen und terminlichen Griinden
hatte die Beschiftigung mit den Originalen den zeitlichen Rahmen dieser Lizentiats-
arbeit gesprengt.

Dank gebiihrt allen Personen und Institutionen, die diese Publikation, sei es
mit Rat und Wissen, sei es mit der Beschaffung von Abbildungsvorlagen, unterstiitzt
haben. Vor allem mochte ich den Mitgliedern der Kommission zum Neujahrsblatt der
GGG besonders herzlich tiir die Chance danken, meine Arbeit als 183. Neujahrsblatt
veroffentlichen zu konnen. Dank schulde ich ferner allen Mitarbeitern des Schwabe-
Verlages fiir die sorgfaltige Drucklegung.

Ein besonderer Dank gilt auch Prof. Dr. Werner Meyer, der mir das Thema
fir meine Lizentiatsarbeit vorgeschlagen und mich immer wieder mit Anregungen
und Fachwissen unterstiitzt hat. Frau M. Letizia Heyer-Boscardin danke ich fir die
unentbehrliche Begleitung bei der Vorbereitung der Publikation und fiir die viele Zeit,
die sie in dieses Projekt investiert hat.

Insbesondere danken méochte ich aber auch meinen Eltern, Emmy und Fritz
Zimmer, fir ihre vielseitige Unterstiitzung und fiir die viele Geduld mit der immer
mal wieder stressgeplagten Autorin!

Kaga Zimmer







Einleitung

Forschungsiiberblick

Bereits Ende des 16. Jahrhunderts befasste sich der Luzerner Stadtschreiber und
Chronist Renward Cysat mit der Fasnacht. Im Mittelpunkt seines Interesses stand
das Luzerner Stadtsymbol «Bruder Fritschi», auf dessen Ursprung und Bedeutung er
zu kommen versuchte. Er wollte der Frage auf den Grund gehen, wo der Ursprung
der Gestalt des Bruders Fritschi und der damit verbundenen Festivititen an der
Fasnacht lag.

«Alls nun jn volgenden zytten ein guotter landtman vnd v8burger die-
ser statt, ouch jn der selbigen kilchgang vssert dem Hoff an der Halden gesefien,
sonst Fridlin, aber nach der gmeinen, grobern vssern landsprach Frittschj
genannt, wollcher vngefarlich jm jar deff Herren 1480 mochte vi3 dieser zytt ge-
scheiden sin. Diser guotter mann behalff sich synes anerbornen puwrenhandels
vnd — wisens, war doch ouch ein kriegsman gsin zuo sinen tagen, zoch sich v} jn
siner zimmlichen vnd yngezognen hufhalltung, allso dz er nimmer jn wirts- oder
wynhiisern funden ward; dann allein jarlich allwegen vff disen obgenannten faf3-
nachttag (Schmutziger Donnerstag) liess er sich vif dieser gsellschafft stuben zuom
Saffran <zuo deren er ein sondre anmuottung gwonnen> finden, denselbigen tag
mit guoten gsellen vmb sin pfenning zuo verschlyssen. Dannenhar gevolgt, das
der tag Fritschis tag vnd die gsellschafft ouch nach demselbigen namen angfan-
gen genamset werden. [...] vad zuo meerer gedichtnufd der sachen der gsellschafft
jn gstallt eines testaments oder vergabung vnder den lebenden begabet vnd ver-
eeret mitt ettwas jarlichem ynkommens, mitt sollchen gedingen vnd ordnung, das
jarlich vff disen tag (Fritschitag) ein gsellschafft sich besamlen vnd einen verord-
nen [solle], der erstlich durch die gantze statt herumb mitt spilliiten begleittet,
damitt es niemand verborgen blybe, einen grossen kopff mitt wyn tragen vnd
mengklichen darufi, rychen vnd armen, jungen vnd allten, wir deflen begerte,
daruf} ze trincken geben vnd derselbig kopff jmmerzuo widerumb yngefiillt
werde, alles jn der gsellschafft kosten.»'

(«Ein guter Landsmann und Biirger dieser Stadt [welcher ausserhalb der
Stadtmauer wohnte], der aussen am Hof an der Halden wohnte und Fridlin hiess —
aber im Dialekt unserer Landessprache Fritschi genannt wurde — und 1480 gestorben
war, nutzte seine angeborene Bauernschlaue — obgleich er in jungen Jahren auch ein
Kriegsmann gewesen war — und verbrachte keine Zeit mehr zuhause, so dass er auch
nie mehr in Wirtshausern oder Weinstuben gesehen wurde; er liess sich jedoch all-

1



12

Abb. 1 Der Gesandte der Basler bringt die in Luzern geraubte Fritschimaske nach Basel (1507).

jahrlich zum obengenannten Fasnachtstag [Schmutziger Donnerstag] auf der Gesell-
schaftstube zum Safran, zu der er eine besondere Beziehung gewonnen hatte, sehen,
um an diesem Tag mit guten Gesellen sein Geld auszugeben. Daraus folgte, dass man
anfing, diesen Tag Fritschitag und auch die Gesellschaft nach ihm zu benennen. [...].
Und um das Gedichtnis dieser Gesellschaft zu wahren, wurde eine Stiftung gegriin-
det und mit einem jahrlichen Einkommen ausgestattet. Man verordnete, dass sich die
Gesellschaft alljahrlich an diesem Tag versammeln solle und aus ihrer Mitte einen aus-
wihle, der begleitet von Spielleuten durch die ganze Stadt ziehen solle, um dabei
jedem, der wolle — sei er reich oder arm, jung oder alt —, aus einem grossen, mit Wein
gefiillten Kopf zu trinken zu geben. Der Kopf [Trinkgefiss] sollte immer wieder auf-
gefiillt werden, und die Gesellschaft musste die Kosten tragen.»)

Im Gegensatz zu Cysat, der sich mehr fiir die Brauche im Zusammenhang
mit der Fasnacht interessierte, waren der Hauptansatzpunkt fiir die sich entwickelnde



Fasnachtsforschung nicht die fasnichtlichen Aktivititen an sich, sondern die Frage
nach dem Ursprung des Festtermins Fasnacht. Dabei spielte die Etymologie zu An-
fang eine Hauptrolle. Zur Deutung des Wortes Fasnacht gab es verschiedene Ansitze,
was mit den verschiedenen Schreibweisen des Wortes zusammenhing. In der vorlie-
genden Arbeit werden wir uns, da es sich hierbei um eine Untersuchung aus basleri-
scher Sicht handelt, auf die Schreibweise Fasnacht beschranken.

Wenn wir nun also zum Beispiel das « Deutsche Worterbuch» von Jacob und
Wilhelm Grimm konsultieren, finden wir die Erkliarung, dass der Begritf Fasnacht
im Mittelhochdeutschen schon um 1206 vorkomme, damals in der Schreibweise
vastnaht, aus der Verbindung der beiden Worter faste und nacht, was dem Wort
fastelabend entspreche und nichts anderes meine als Vorabend der vierzigtigigen
Fastenzeit.? Auch das Wort Karneval, das von der lateinischen spatmittelalterlichen
Zwischenform carnelevare (vom lat. carnislevamen)® abgeleitet wurde und so viel
wie Fleisch wegnehmen bedeutet, zeigt den Zusammenhang zwischen Fasnacht und
Fastenzeit recht offensichtlich.

Neben vastnaht findet sich auch das ohne -t- geschriebene vasnaht, wel-
ches schon im friihesten schriftlichen Beleg um 1200, in Wolfram von Eschenbachs
«Parzival» zu finden ist:

«diu kiineginne riche

streit da ritterliche,

bi Gawan si werliche schein,

daz diu koufwip ze Tolenstein

an der vasnaht nie baz gestriten:

wan si tuontz von gampelsiten

unde miient an not ir lip.»*

(«Die michtige Konigin kimpfte an Gawans Seite wehrhaft wie ein Ritter;
die Krimerinnen aus Dollnstein haben zur Fastnachtszeit nicht kriftiger um sich ge-
schlagen. Sie tun es allerdings nur aus Lust am Possenspiel und strengen sich ohne
Not an.»)

Irritiert durch das fehlende -t- zweifelten viele Forscher an der naheliegen-
den Erklirung, dass mit diesem Begriff einfach nur der Abend vor der Fastenzeit be-
schrieben werden sollte, was jedoch beim franzosischen Gegenstiick veille du caréme
(Vortag/-abend der Fastenzeit) recht deutlich ist, und fithrten vasnaht auf das mittel-
hochdeutsche vaseln zuriick, was soviel wie irr reden, aber auch gedeihen oder frucht-
bar sein meint und die Fasnacht dadurch in Zusammenhang mit altgermanischen
Fruchtbarkeitsriten brachte.> In Grimms Worterbuch werden wir jedoch darauf hin-
gewiesen, dass zum Beispiel auch in den Wortern Kunst, Gunst und Frist das -t- hin-
ter dem -s- wegfillt und somit nur noch kuns, guns und fris ibrigbleiben und es sich
um nichts weiter als eine «Abstumpfung» des Wortes handelt.6

Einen weiteren Ansatz bietet die Schreibweise Fassnacht, welche ein Ziir-
cher Pfarrer 1601 als willkommenen Anlass nahm, die Fasnacht in drei Predigten
«Wider die Fassnacht» zu verdammen:

13



Narnberger Fasnachtsszene (16. Jh.). Tanz der Metzger.

Abb. 2

14



Sea e

¢

¥ R R

i :...w—.w\::&-“

o 17 E4S 2P
.::z.:aa e

> _.,:s:.,&::: =E= Wit

_::: m._

1 E:::_::: it
) r::_: s
_:: LT

ik ::::::_:
, ..f__,.__=__::_____.=.~___.___.p

15



16

«Unser Tiitsch wortli heisst Fassnacht, wie es dann in den Kalender ge-
stellt wirt. Waz aber hierdurch werde verstanden, kann ich nit wol wiissen. Ob es
mochte genennt werden faselnacht, darum dass der unverschimmte fasel dann
sein spil hat: oder Fassnacht, dass man uff die nacht die fass griisst und dem
Baccho zu ehren gwaltig schluckt: oder Fassnacht darumb, dass jren etlich uff die
nacht vil spyss und tranck fassend, und dass sy dester mehr gfassen mégind, mit
hin und wider lauffen sich als ein laubsack eynhotterend etc. oder Fastnacht dar-
umb, dass grad druf die viertzig tigig fasten angaht.»”

(«Unser deutsches Wortlein heisst Fassnacht, wie es so auch im Kalender
steht. Was damit aber ausgesagt werden soll, kann ich nicht recht sagen. Ob es Fasel-
nacht genannt werden soll, weil der unverschimte Fase/ dann seinen Auftritt hat: oder
Fassnacht, da man in dieser Nacht das Fass griisst und Bacchus zu Ehren gewaltig
trinkt: oder Fassnacht darum, weil viele zu dieser Nacht reichlich Speis und Trank
fassen und, damit sie mehr essen konnen, herumrennen, um sich dann wie einen Laub-
sack vollzustopfen, oder Fastnacht darum, weil gerade darauf die 40tigige Fastenzeit
beginnt.»)

In diesem kurzen Zitat finden wir gleich vier Erklirungsansitze, von wel-
chen wir zwei schon oben betrachtet haben, und zwei verschiedene Schreibweisen,
namlich Fassnacht und Fastnacht. Der unbekannte Ziircher Pfarrer nennt hier die wei-
tere Moglichkeit, dass man mit dem Begriff auch vil spyss und tranck fassen(d) ge-
meint haben konnte, was auf das ausschweifende Essen und Trinken vor der Fasten-
zeit hinweist und somit, wenn auch ein wenig indirekter, wieder auf die Erklirung im
Zusammenhang mit der Fastenzeit zuriickkommt.

Auch der Versuch, die Fasnacht in bezug zum Fass, also zum Trinken, zu
bringen, spannt schlussendlich wieder den Bogen zur Vorfastenzeit, wo man noch-
mals ausgiebig dem Essen und dem Genuss alkoholischer Getrinke fronte, die — mit
der Ausnahme von Wein —in der Fastenzeit verboten waren. Ausserdem gab es in die-
sem Zusammenhang auch die Erklirung, da das (Wein-)Fass ein Attribut des romi-
schen Weingottes Bacchus war, konne man den Festtermin Fasnacht auf die rémischen
Bacchanalien zuriickfithren, worauf wir spiter noch zuriickkommen werden.

Eine Auflistung der verschiedenen Schreibweisen von Fasnacht zwischen
1418 und 1766, die in den Quellen auftauchen, macht klar, dass die Form des Wortes
keine grosse Rolle gespielt haben diirfte. Wir finden insgesamt 18 verschiedene
Schreibweisen des Wortes in den verwendeten Quellen, und es gibt sogar Fille, wo
zwei verschiedene Schreibweisen im gleichen Text auftauchen.® Aber trotzdem ent-
standen Fehlinterpretationen und Theorien bei der Auslegung des Wortes, die sich
liber Jahrzehnte hinweg hielten und so zu einem falschen Bild des Fasnachtsfestes
fithrten. Am Beginn der sogenannten Kontinuititstheorie stand die Herleitung der
Fasnacht ohne -t- vom Begriff vaseln, der, wie wir oben gesehen haben, soviel wie irr
reden, aber auch gedethen/fruchtbar sein bedeutet. Mit dieser Theorie verbanden sich
am Anfang hauptsichlich die beiden Namen Otto Héfler und Robert Stumpfl. 1934
hatte Hofler seine These publiziert, dass die Riten kultischer Midnnerbiinde der Ger-



manen in der Fasnacht weiterlebten. Und Stumpfl fiigte im selben Jahr noch seine
Idee von der Existenz phallischer Kulte bei den Germanen hinzu.’ So wurde der Fest-
termin Fasnacht zu einer Feier der heidnischen Winteraustreibungs- und Fruchtbar-
keitskulte stilisiert, wodurch man zeigen wollte, dass die Kontinuitit des germani-
schen Heidentums bis in die Gegenwart anhielt.”® Es ist nicht verwunderlich, dass
diese Thesen zur Zeit des Nationalsozialismus entwickelt wurden, wo das Urdeut-
sche grossgeschrieben wurde und die Interpretation der Fasnacht als Fest des «alte/n]
vorchristlichen, germanischen Diamonenglanbens»>" nur zu gelegen kam, um das
Deutschtum weiter zu stiitzen. Noch vor dem 11. November 1933 wurde von der
Regierungspartei NSDAP (Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei) die Wei-
sung ausgegeben, «dass die innere Beziehung des Festes zum kirchlich-christlichen
fastabend> zu negieren und zu verwischen sei, dafiir aber der Zusammenhang mit der
alten dimonischen cvasenacht> um so stirker herausgestellt werden sollte».'> Heute gilt
diese Kontinuititstheorie unter den Wissenschaftern als tiberholt; aber unter den
Laien hilt sich die Meinung hartnickig, dass es sich bei der Fasnacht um einen Win-
teraustreibungs- oder, seltener, um einen Fruchtbarkeitskult handle.

Die ersten wissenschaftlichen Forschungen auf dem Gebiet der Fasnacht
begannen in der Schweiz Ende des 19. Jahrhunderts, als der Basler Germanist und
Volkskundler Eduard Hoffmann-Krayer 1897 die Abhandlung «Die Fastnachtsge-
briuche in der Schweiz» verfasste, worin er noch deutlichen Abstand zu mythologi-
schen Ursprungsannahmen hielt. In spiteren Forschungen tendierte Hoffmann-
Krayer jedoch immer mehr zu mythologischen Interpretationen.' In seinem 1940
erschienenen Buch «Feste und Briuche des Schweizervolkes» definierte Hoffmann-
Krayer die Fasnacht als Erbe der «uralte[n] Versuche der Menschen [...] Segen und
Fruchtbarkeit des beginnenden Jabres zu sichern und zu mebren» und fiihrt das auf
die verschiedenen Elemente, aus welchen die Fasnacht besteht, zuriick: Masken-
laufen, Tanz, Lirmumziige, Spiele, Festmihler und Feuer. Im weiteren bemerkt der
Basler Forscher, dass nicht mit Bestimmtheit gesagt werden konne, ob die einzelnen
Ziige auf altheidnische, romische oder christlich-kirchliche Handlungen und An-
schauungen zuriickzufithren seien. Fast beiliufig erwihnt Hoffmann-Krayer die
Meinung der Kirche, welche die Fasnacht als «eine Art Austoben vor der langen
Fastenzeit» deutete.!*

Der Basler Altphilologe und Volkskundler Karl Meuli prigte seit den 30er
Jahren des letzten Jahrhunderts die Schweizer Fasnachtsforschung mit seinen diver-
sen Beitrigen, hauptsichlich zu den Maskenbriuchen. Er hielt es fiir «wabrscheinlich,
dass die Fastnachtsbriuche in ihrem Kern in indogermanisches Altertum zuriickge-
hen» und die Masken urspriinglich Geister, genauer Geister der verstorbenen Ahnen,
dargestellt hitten.!s Bei der Fasnacht handelte es sich nach Meuli um eine Sonderform
des Besuchsfestes der toten Ahnen, ein Neujahrsfest, das in den vergleichenden Re-
ligionswissenschaften und der Ethnologie von zentraler Bedeutung ist. Bei diesem
Fest kehren die Geister der toten Ahnen fiir kurze Zeit in die Welt der Lebenden zu-
riick, um tber die von ihnen gesetzten Ordnungen zu wachen und begangenes

17



e = 3 > :
=
!
i
i
i -
o —_—— - L (oo
3 A4 e
=5 o
2 a T
5 i
- & e s 9
d : /
£

Sl £ 4
b/ 3
i

Abb. 3 Fasnachtlich maskierte Musikanten, Miniatur aus einer franzésischen Handschrift (14.Jh.).
Ahnliche Verkleidungen sind auch fir die Fasnacht in Basel anzunehmen.

18



Unrecht zu richen. Mit Opfermahlzeiten versuchte man die Geister milde zu stim-
men und zu versohnen. Das Ganze entspricht einer Entsithnungs- und Reinigungs-
zeremonie, wie sie auch die Romer am Ende ihres Jahres, im Monat Februarius, was,
abgeleitet von februum, Reinigungs-/Siibnemittel bedeutet, feierten. Meuli meinte,
dass der dussere Rahmen des urspriinglichen Totenfestes bestehen geblieben sei, die
Fasnacht jedoch zu einem weltlichen Fest geworden war, da die Ahnenverehrung
keine Rolle mehr spielte.!®

Der Ziircher Volkskundler Richard Weiss ging mit seinen Theorien in
dieselbe Richtung wie Karl Meuli. Auch er betrachtete die Maskierten als Toten-
ddmonen."”

In den fiinfziger Jahren des 20. Jahrhunderts bekam die neuere Fasnachts-
forschung frische Impulse durch Hans Moser, der mit seinen Archivforschungen neue
Erkenntnisse erlangte. Anhand von Quellenmaterial stellte er zum Beispiel fest, dass
erst fiir das 15. Jahrhundert der Gebrauch von Masken an der Fasnacht nachgewie-
sen werden konnte.’s Durch diese Erkenntnis wurde die Theorie von Karl Meuli ob-
solet. Da Meuli von einer kontinuierlichen Entwicklung des Maskenbrauches seit der
indogermanischen Zeit ausging, was, wie Hans Moser zeigte, nicht bestitigt werden
konnte, muss die mythologische These zur Herkunft der Fasnacht stark bezwei-
felt werden.

Hans Moser geht bei seinen Forschungen davon aus, dass der Ursprung der
fasnichtlichen Entwicklung im gemeinschaftlichen Mahl nach abgeschlossenen wirt-
schaftlichen, verwaltungstechnischen und rechtlichen Geschiften liegt. Diese Fas-
nachtsmihler bekamen ihre karnevalistischen Ziige zuerst dort, wo sich ein Tanz an
das Mahl anschloss.!® Er geht also davon aus, dass es sich bei der Fasnacht um ein
weltliches Fest handelte.

Einen vollig neuen Aspekt brachte Dietz-Riidiger Moser in die Fasnachts-
forschung ein. Er vertrat die Meinung, dass die Fasnacht ein Instrument der kirch-
lichen Heilslehre sei und alle darin enthaltenen Brauchformen auf theologisch vorge-
gebene Bilder, Symbole und Werthaltungen zuriickgefithrt werden konnen. Er war
sich sicher, dass das Zweistaatenmodell des Kirchenvaters Aurelius Augustinus (354
430) die Vorlage fiir die Fasnacht bildete. Der Grundgedanke dieses Modells ist die
Existenz zweier Reiche: der civitas Dei (Gemeinde Gottes/himmlisches Reich) und
der civitas diaboli (Gemeinde Satans/irdisches Reich). Durch die Gleichsetzung der
zwei Welten der Fastenzeit und der Fasnacht mit diesen beiden Reichen sollte die Be-
volkerung zur moralischen Umkehr gebracht werden, indem man ihr fiir eine kurze
Zeit die lasterhafte Welt bildlich vor Augen fiihrte.2! Die Fasnachtist somit eine christ-
liche Institution, die jedoch «inhaltlich das gerade Gegenteil dessen darbietet, was als
christlich und katholisch betrachtet werden kann; daraus auf die Nichtchristlichkeit
des Festes zu schliessen, wiirde allerdings ein fundamentales Missverstindnis beden-
ten», wie D.-R. Moser meint.2

Paul Koelner ist, wie spiter auch Werner Mezger, der Meinung, dass ver-
schiedene Einfliisse die Entwicklung der Fasnacht geprigt haben. Koelner sieht die

19



20

|
|
|
t
g.

Abb. 4 Diverse Wappenhalter, unter anderem Wildleute, aus der Wurstisen Chronik.

Fasnacht? als « Endglied einer um ein Halbdutzend Jabrbundertliufe zuriickreichen-
den Entwicklung, in welcher altheidnische Friiblingsgebriuche, germanisches und ro-
manisches Wesen sich vermengten, religiosen Vorstellungen sich weltliche Frohlichkeit
zugesellte, alles gedringt und gesteigert im Hinblick auf die bevorstehenden langen
Fasten».?* Mezger bestitigt, dass man nicht bestreite, dass «zz dem Brauchtermin Fast-
nacht durchaus gewisse [... ] Elemente ilterer Feste enthalten sein konnen; im Gegen-
teil, dies liegt sogar nabe», dass es aber falsch fiir die Wissenschaft sei, eine Kontinui-
titsprimisse fiir die Entwicklung von irgendwelchen vorchristlichen Kulten bis zu
unserer Fasnacht vorauszusetzen. Er meint weiter, dass es jedoch mehr Sinn mache,
die Fasnacht christlich zu deuten, da sie im Ablauf des Kirchenjahres ihren festen Platz
habe.” Diese Theorie gilt heute als allgemein unbestritten und wurde von Hellmut
Rosenfeld 1969 so zusammengefasst: Fasnacht ist kein «vorchristliches Friihlingsfest»,
sondern ein «auf der ganzen Linie [...] aus dem christlichen Jabresrhythmus neu er-
wachsenes Brauchtum» 2

Auch Hermann Bausinger verlangt nach einer «<komplexere[n] Fastnachts-
theorie», worin nicht nur die «theologiegeschichtliche[n] Uberlegungen» von D.-R.
Moser, mit dessen monokausalem Ansatz Bausinger nicht einverstanden war?, einen
Platz finden sollen, sondern auch «die differenzierenden Beobachtungen und Hypo-
thesen anderer Fastnachtsforscher» .28



Das Schwergewicht der heutigen Forschung beruht nicht mehr darauf,

festzustellen, ob es sich bei der Fasnacht tatsichlich um einen christlichen Termin
handelt, denn dariiber sind sich die Forscher im grossen und ganzen einig, sondern
inwiefern auch der Inhalt der Fasnacht als christlich gesehen werden kann.

Fragestellung und Uberblick iiber die verwendeten Quellen

Wie weit die Basler Fasnacht als Festtermin in der Geschichte zuriickreicht, ist schwer
zu sagen, jedoch taucht sie als Rechtstermin schon im Lauf des 13. Jahrhunderts in
den Basler Urkundenbiichern auf. 1376 finden wir die Basler Fasnacht dann auch erst-
mals als Festtermin in den Quellen erwihnt. Unsere Untersuchung der Basler Fas-
nacht vor der Reformation wird sich somit also auf die Zeit zwischen 1376 und 1529
konzentrieren.

Das Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, ein umfassendes und moglichst
akurates Bild der Basler Fasnacht vor der Reformation wiederzugeben und durch
Vergleiche mit der Zeit nach der Reformation bis Anfang des 17. Jahrhunderts zu
untersuchen, ob und inwiefern die Fasnacht vor der Reformation etwas Besonderes
darstellte.

21



22

Das Erkenntnisinteresse ergibt sich daraus, dass die Reformation die kon-
tinuierliche Entwicklung der Fasnacht beeintrichtigt haben muss, wenn sie sie nicht
zeitweise sogar unterbrochen hat, was durchaus vorstellbar wire.

Der Aufbau der Arbeit wird sich im Folgenden so gestalten, dass wir die
einzelnen Brauche der vorreformatorischen Fasnacht im Detail ansehen werden, um
so ein umfassendes Bild dieser Festivitit zu erhalten. Gleichzeitig soll dabei immer
auch der Vergleich zum Zeitraum nach 1529 gemacht werden, um etwaige Verinde-
rungen feststellen zu kénnen. In der Zusammenfassung werden wir die Ergebnisse
einander gegenuiberstellen, um zu sehen, ob sich die Briuche der vorreformatorischen
Fasnacht in Basel grundsitzlich von denen der Zeit nach 1529 unterscheiden.

Der grosste Teil der in dieser Arbeit verwendeten Quellen stammt aus den
Rufbiichern der Stadt Basel, worin die obrigkeitlichen Gebote und Verbote der Stadt
gesammelt und verzeichnet wurden, und den Ratsbiichern, in welchen die verschie-
denen Beschliisse des Rates protokolliert wurden. Auch Gerichts- und Kirchenakten
liefern Informationen zum Fasnachtstreiben in Basel. Beim Hauptteil dieser Quellen
handelt es sich um Ausziige aus den Originalen, die im Archiv der Schweizerischen
Gesellschaft fiir Volkskunde zur Verfiigung stehen.

In Chroniken stdsst man nur da auf Informationen zur Fasnacht, wo das
Ereignis von grésserer Bedeutung war, wie zum Beispiel bei der Bésen Fasnacht von
1376, auf die wir im weiteren noch zuriickkommen werden. Die Urkundenbiicher
der Stadt Basel helfen nur dort weiter, wo es um den Termin und nicht die Erschei-
nungsform der Fasnacht geht.

Ursprung und Entstehung der Fasnacht

Der Ursprung des Festtermins Fasnacht ist definitiv im Zusammenhang mit der Fa-
stenzeit zu sehen, was, wie wir bereits gesehen haben, auch schon die Etymologie des
Begriffs Fasnacht zeigt. Die Fasnacht mit all den verschiedenen Briuchen entstand im
Zusammenhang mit religiésen und wirtschaftlichen Faktoren der Fastenzeit und ent-
wickelte sich kontinuierlich weiter, wobei auch Einfliisse ilteren Ursprungs eine sehr
grosse Rolle spielten, wie wir noch sehen werden. Lebensmittel wie Fleisch, Eier,
Milchprodukte und tierische Fette durften in der Fastenzeit nicht gegessen werden,
und dadurch verlangte es die Okonomie des Haushaltes, dass derartige Vorrite vor
der Fastenzeit aufgebraucht werden mussten.?? Daraus entstanden iippige Mihler,
wenn man nicht gar Fress- und Saufgelage dazu sagen will. Nach Moser bildeten ge-
meinschaftliche Festgelage von jeher die einfachste Form, Feste zu feiern, und wo man
dann nach dem Essen auch noch zum Tanz aufspielte, konnten sich die ersten karne-
valistischen Formen entwickeln.®

Die eigentliche Entwicklung der Fasnacht in den Alpenlindern und des
damit verbundenen Brauchtums begann im 14. und 15. Jahrhundert in den Stidten
und breitete sich von dort auf die Landschaften aus.3! Bis gegen Ende des 14. Jahr-



i;.\unﬁ.awl.ﬁi... S S A e Al T ARt R
A A \?,

T

~¥ )
1/

VAN
GV

k
VE
\J

o

o

f\"\ N
y & O

AN D (‘v

X ,,,\ & &
Zur Fasnachtszeit abgehaltenes Turnier am Lehenhof der Habsburger zu Zofingen 1361.

N 'r;

L] .rm 5
e RETETES

YOS 0D0AES SO NN Y

‘ diIg

e OO AT

Abb. 5




24

Abb. 6 Bauerntanz. Detail vom Holbeinbrunnen in der Spalenvorstadt (16. Jh.).

hunderts war die Fasnacht nichts weiter als ein gemeinsames Gelage, hiufig mit Tin-
zen, Turnieren oder Wettspielen, das «den Charakter eines absolut unschuldigen Ver-
gniigens obne jegliche negativen Implikationen» besass.®? Im 15. Jahrhundert setzte
dann ein tefgreifender Wandel in der Einstellung der Kirche zur Fasnacht ein. Die
Fasnachtsfeier wurde von da an nicht mehr als isoliertes Geschehnis gesehen, sondern
nur noch als Gegenstiick zur Fastenzeit. Dadurch wurde die Fasnacht «als abschrek-
kendes Beispiel fiir ein falsches, siindbaftes und gottfernes Dasein» im Gegensatz zur
gotrgefilligen Fastenzeit gesetzt.® Durch den Einstellungswandel der Kirche wan-
delte sich auch der Inhalt der Fasnacht. Sie entwickelte sich von der «urspriinglich
unschuldig-narve[n] Vordergriindigkeit» zu einem Fest mit «mebr und mebr hinter-
sinnig-zeichenhafte[m] Charakter»**, der sich natiirlich auch im Brauchtum nie-
derschlug.

Die ersten urkundlichen Hinweise zur Fasnacht finden wir immer im Zu-
sammenhang mit Zinszahlungen in irgendeiner Form, die an diesem Datum beglichen
werden mussten. Der Aspekt des Rechtstermins ist daher auch als eigentlicher Aus-
gangspunkt fiir die Entstehung der Fasnacht als Festtermin zu sehen. Neben herr-
schaftlichen Zinsleistungen und Fronverpflichtungen waren auch Bestitigungen von
Vogteien und anderen Schutzverhiltnissen, ferner amtliche Jahresabrechnungen und



in den Stadten Ratsablosungen Rechtsakte, die an diesem Termin erledigt wurden und
meistens mit Gelagen verbunden waren.?s Die erste Erwihnung der Fasnacht finden
wir als Rechtstermin schon 1237! Es geht in dieser Urkunde um Zinszahlungen fiir
einen zu Erbrecht verliehenen Hof, welche an St. Martin und Fasnacht «in festo beati
Martini et carnisprivio»* fillig waren. Ausgehend von der These, dass mit Fasnacht
der Abend vor der Fastenzeit gemeint ist und gestiitzt auf die Ubersetzung von
carnisprivium, was soviel bedeutet wie Vorfastenzeit, scheint bewiesen zu sein, dass
es schon 1237 den Rechtstermin Fasnacht gab!

Doch kommen wir zurtick auf die Zinsablieferungen, z.B. in Form von Fas-
nachtshithnern, so 1285: «un git man den zins zi vier zitin imme jare zielichir vron-
vastun® un das huen an der vasinat» («und man zahlt den Zins zu vier Zeiten des
Jahres; das Huhn an der Fasnacht» )%, oder 1291: «un umbe sehs hu(e)nr, dru ze sant
Martins mes un dru ze vasinaht» («und sechs Hiithner; drei an St. Martin und drei
an der Fasnacht»).?® Diese Fasnachtshithner begegnen uns auch spiter wieder, dann
aber als reine Fasnachtsspeise in den Ziinften und nicht mehr in ihrem Ursprungs-
sinn als Zinsabgabe.® Die Fasnacht bzw. der Termin vor der Fastenzeit war auf dem
rechtlich-wirtschaftlichen Terrain ein wichtiges Datum, wie auch die folgende Basler
Quelle von 1300 nochmals belegt: «so er geben sol den cins, zwolf schillinge unt
acht ringe, die vallent der zins ze sant Martins mes unt vier ringe ze vasenacht»
(«so soll er den falligen Zins von zwolf Schillingen und vier Ringbroten an St. Mar-
tin und vier Ringbrote an der Fasnacht zahlen»).#! Es war der Brauch, wie Moser
schreibt, dass «jeder Abschluss einer periodisch wiederkehrenden Ratshandlung mit
einem gemeinsamen Mabl gefeiert wurde», und «so war das anch in der Fasnacht».
Und wie schon erwahnt wuchsen diesem «in gewissem Sinn rechtsbrauchlich fundier-
ten Fasnachtsmahl [...] dann karnevalistische Ziige zuerst dort zu, wo sich ihm ein
Tanz anschloss» .2

Im Zusammenhang mit dem Rechtstermin sei an dieser Stelle ein kleiner
Exkurs uber die Fasnacht als Hochzeitstermin erlaubt. Bekannt und beliebt war die
Fasnacht fiir Hochzeiten aus verschiedenen Griinden. Da in der Fastenzeit die Ge-
schifte ruhten, mussten auch Hochzeiten vor dem Beginn dieser Zeit abgeschlossen
werden, da es sich dabei, im weitesten Sinne, auch um ein Geschaft bzw. einen Rechts-
akt handelte.® Der zweite Grund fiir den Hochzeitstermin an der Fasnacht ergab sich
vermutlich daraus, dass sich die Bevolkerung den Trubel dieser Zeit auch fur ihre pri-
vaten Feste zunutze machen wollte, um ausgiebiger und ausschweifender als zu an-
deren Zeiten feiern zu konnen und ausserdem 6konomische Vorteile daraus zu zie-
hen.* Ein weiterer, sehr wichtiger Grund war auch die Tatsache, dass die Kirche neben
der Abstinenz beim Essen und Trinken auch sexuelle Enthaltsamkeit in der Fasten-
zeit verlangte und es sich deshalb «fiir junge Paare formlich [aufdringte], ihre Hoch-
zeit noch unmittelbar vor dem Aschermittwoch abzubalten und den fiir die Zeugung
der Nachkommenschaft unvermeidlichen Geschlechtsakt in eine Zeit zu legen, die
ohnehin von exzessiven irdischen Geniissen gekennzeichnet war».*> Dass der Heirats-
termin an der Fasnacht schon friith eine Selbstverstindlichkeit war, zeigt die folgende

25



26

Quelle aus Basel von 1411: «Uff die zyte vor der vasenacht, als man gewonlichen
zl der heiligen e griffet» («In der Zeit vor der Fasnacht, als man gewohnlich heira-
tete»).* Es gab jedoch auch noch andere beliebte Hochzeitstermine wie Pfingsten
oder auf dem Land die Zeit nach der Ernte, den Winteranfang, was damit zusammen-
hing, dass der Bauer dann Zeit zum Heiraten hatte.¥

Formales und Termine der Fasnacht

Da es sich bei der Fasnacht um ein Kalenderfest handelte, das der vordsterlichen Fa-
stenzeit vorausging, war auch dieser Termin von Ostern abhingig. Auf dem Konzil
von Nicda im Jahre 325 wurde Ostern auf den ersten Sonntag nach dem Friihlings-
vollmond festgelegt. Durch die Beweglichkeit des Osterzyklus* gibt es 35 verschie-
dene Termine fiir die Fasnacht, welche durch das einfache Zuriickrechnen der vier-
zigtagigen Fastenzeit vor Ostern ermittelt wird. Hierbei gibt es jedoch auch zwei ver-
schiedene Zihlweisen. Bei der alten Rechnungsart, bis 1091, fiel der Beginn der Fa-
stenzeit auf den Dienstag nach Invocavit®, den sechsten Sonntag vor Ostern, und die
Fasnacht demnach auf den Vorabend bzw. Vortag, den sogenannten Hirsmontag, und
die Tage davor. Auf dem Konzil von Benevent im Jahre 1091 wurde auf Beschluss von
Papst Gregor dem Grossen der Beginn der Fastenzeit auf den Aschermittwoch, also
den Mittwoch vor Invocavit, festgelegt. Der Grund fiir den sechs Tage fritheren Ter-
min lag darin, dass man die Sonntage in der Fastenzeit nicht mehr mitzihlte, da sie
nach kirchlicher Lehrmeinung vom Fastengebot befreit waren. Durch diese Vorver-
legung der Fasnacht entstanden auch die Begriffe der alten und nenen, oder jungen,
Fasnacht bzw. Bauernfasnacht und Herrenfasnacht.®® Vor allem in der Region des
Oberrheins, im Badischen und in Basel, setzte sich der neue Termin aber nicht durch,
und man feierte weiterhin am alten Termin.5! Deshalb feiert Basel seine Fasnacht auch
heute noch, wenn in katholischen Gebieten die Fastenzeit lingst begonnen hat.

Nach der Reformation fand die Fasnacht in Basel weiterhin statt, obwohl
der von der Fastenzeit abhangige Termin nach der Reformierung der Stadt eigentlich
gar nicht mehr hitte sein diirfen. 1546 erschien dann das erste generelle Fasnachts-
verbot fiir die Stadt Basel*?, das sich offensichtlich aber nicht durchsetzen liess, da die
Fasnacht bis heute ihren Platz im Basler Festbrauchtum einnimmt.

Wie wir oben erfahren haben, war die Fasnacht zu Anfang wohl nichts weiter als ein
Rechtstermin vor der Fastenzeit, an welchem Zinszahlungen, zum Beispiel in Form
von Fasnachtshithnern, fillig waren. Mit der Zeit steigerte sich das Ganze zu einem
ausschweifenden Fest im Jahreslauf mit den verschiedensten Brauchtumselementen.
Es ist sehr wichtig, zwischen dem Rahmen, also dem Termin der Fasnacht, und dem
Inhalt der Fasnacht zu unterscheiden! Das Brauchtum, welches fiir die Fasnacht des
Mittelalters bezeugt ist, gehorte nicht spezifisch nur zu diesem Termin, sondern zog
sich mehr oder weniger durch das ganze Winterhalbjahr.



s )

)

|

»

ERRNNAN,
AN

Musizierender Narr in Narrenkappe mit Eselsohren.

Abb.7

27




Fasnachtsmaske in Ziegenbockverkleidung (16. Jh.).

Abb. 8

28



Maskenbrauche

Das Auftreten von Masken geht weit zurtick und stand frither wohl nicht im Zu-
sammenhang mit festen Tagen. Schon die Goten zum Beispiel fithrten um Neujahr
herum, in Pelz und Masken vermummt, Lirm- und Heischeziige durch. Maskentrei-
ben fand die ganze Winterzeit hindurch statt, also etwa von Winteranfang bis zum
Friihling, was auch dazu fiihrte, dass man im Mittelalter in Basel zu verschiedenen
Zeiten immer wieder auf Vermummte traf, und dies nicht nur zur Fasnachtszeit, wie
das heute der Fall ist. Die Hauptzeiten fiir Masken kann man aber um den kiirzesten
Tag (21. Dezember) herum festlegen, da man von alters her glaubte, dass um diese Zeit
die Seelenwesen oder Totengeister ihre Schwarmzeiten hatten. Die Verhaltensweisen,
die die meisten Masken im Mittelalter zeigten, setzten sich aus drei Punkten zusam-
men: dem Heischen, dem Riigen und dem Spenden. Es sind genau diese spezifischen
Titigkeiten, die auch die Seelenwesen auszeichnen, was im Kontext mit dem Auf-
treten der Maske zu den spezifischen Zeiten dieser Wesen beweist, dass hier deren
mimische Darstellung vorliegt.s

Doch kommen wir nun zu den Masken der mittelalterlichen Fasnacht in
Basel. Fiir das Verkleiden und Verlarven gab es allgemeine Ausdriicke wie: in «ver-
enderten kleydern» («verinderte Kleider»)*, «inn Butzen wysz gon» («in Butzen-
weise herumgehen»)%s, «sich verbutzen» («sich verkleiden»)%, «jrr Angesicht Mit
Boggen/Butzen Antligeren [...] nit verstellen noch verbutzen» («ihr Gesicht nicht
mit Bocken-/Butzenantlitzen verindern oder verkleiden»)¥, «inn einer Mummery
vmbzogen» («in einer Verkleidung herumgezogen»), wobei die Schreibweise vari-
ieren konnte. Mit diesen Begriffen waren keine Maskentypen im einzelnen gemeint,
sondern einfach nur eine Verkleidung an sich, ohne nihere Definition. Wir finden
aber auch spezifischere Bezeichnungen in den Quellen, so zum Beispiel 1418, wo das
«in Bokenwise gon/louffen» («in Bocksweise herumgehen/laufen»)*, 1420 «in tii-
fel} wise louffen» («in Teufelsweise herumlaufen»)®, oder 1436 «in tiifelf§ hiitten»
(«in Teufelshiuten»)s! umherzulaufen verboten wird. Die Kostiimierung als Teufel
finden wir in den iiberlieferten Quellen nur vor der Reformation, was nicht unbe-
dingt heissen muss, dass es dieses Kostim spater nicht mehr gab. Entweder war diese
Verkleidung nur einfach zum selbstverstindlichen Fasnachtskostiim geworden, so
dass es nicht mehr notig war, es in den Dokumenten besonders zu erwihnen, oder
die wiederholten Verbote hatten endlich ihre Wirkung gezeigt und dem «tsifelf$ hiit-
ten»-Tragen ein Ende gemacht.

Der Ausdruck «in Békenwise» oder «in Bocken wise» taucht in den Quel-
len regelmassig auf, was darauf schliessen lasst, dass es sich dabei um eine gingige Ver-

29



30

Abb. 9 Wirkteppich mit Edelleuten und Wildleuten auf der Falkenjagd, Basel 15. Jh.
Schén zu erkennen sind die zum grossen Teil von Pelz bedeckten Kérper der Wildleute.

kleidung gehandelt haben muss. Wenn wir uns iiber das «Idiotikon» dem Ausdruck
nihern, stellen wir fest, dass damit ein Ziegenbock gemeint war: « Bock», bzw. «Bogg»,
Pl. «Bock».%? Dies macht durchaus Sinn, denn Tiermasken spielten bei Maskentreiben
schon immer eine Rolle.®* Wie man weiss, wurde der Teufel in Bildquellen oft mit den
Hoérnern und dem Bart eines Ziegenbocks dargestellt, was sich aus der mittelalter-
lichen Theorie der Tierallegorien ergab. Der Ziegenbock wurde dabei mit Unkeusch-
heit, Geilheit in Verbindung gebracht, einer Eigenschaft, welche sich auch auf den
Teufel iibertragen lasst.** Also konnte «in Bikenwise» wohl eine Teufelsmaske mei-
nen, die vielleicht urspriinglich aus einer reinen Bocksmaske entstanden war.

Nach Mezger waren die fasnichtlichen Masken und Verkleidungen in threm
Friihstadium noch ziemlich uneinheitlich, was sich aber seit spitestens 1450 dnderte,
als eine immer klarer umrissene Figurenpalette das Bild prigte. Dabei kénnen gewisse
Grundtypen ausgemacht werden, die sich iiber weite geographische Riume hinweg
dhnelten, obwohl es natiirlich lokale Varianten gab.®* Zu diesen Basistypen gehoren
neben dem Teufel auch die Wildleute, in denen nach christlicher Auffassung der Teu-
fel symbolisch zum Ausdruck kam und die in diesem Sinne mit dem Teufel gleichge-
setzt werden konnten. Wildleute wurden einerseits als mythologische Dimonenge-



stalten, andererseits als dimonenvertreibende Wesen angesehen, die leicht an ihren

verschiedenen Merkmalen erkannt werden konnten. Ihr menschlicher Korper war
von einem zottigen Pelz bedeckt, welcher nur Gesicht, Hinde, Fiisse und manchmal
Ellbogen und Knie frei liess. Wildfrauen zeichneten sich ausserdem durch nackte
Briiste aus. Meistens trugen die Wildleute oder rauhen Leute, wie sie auch genannt
wurden, einen Stock oder Kniippel bei sich, der, wie wir es vom Wilde Ma der Ge-
sellschaft zum Haren kennen, auch in einem ausgerissenen Tannchen mit Wurzeln
bestehen konnte. Da der Korper eines Wildmannes nur unzureichend von Behaarung
bedeckt wurde, waren seine Lenden auch meistens von einem Laubkranz umgiirtet.s

Der Wilde Mann bzw. die Wildleute gehorten im Mittelalter zu den am wei-
testen verbreiteten Maskengestalten. Dies verwundert weiter nicht, wenn man be-
denkt, dass diese sagenhaften Wald- und Bergbewohner im damaligen Leben tiberall
prasent waren. Man findet ihr Bildnis seit dem 13. Jahrhundert an Fassaden, in Buch-
illustrationen, auf Wandteppichen und auf Wirtshausschildern.®” Der Auftritt des Wil-
den Mannes war weder in Basel noch an anderen Orten an die Fasnacht gebunden.
Aus dem Jahr 1435 ist ein Bericht iiber einen Wildmannentanz tiberliefert, der am
6. Januar (Epiphanie), also am letzten Tag der Zwolf Nichte, stattfand. Die Haupt-

31



32

festivitdt dieses Tages bestand eigentlich in einem Turnier, das von den Spaniern, die
anlisslich des Konzils in der Stadt weilten, ausgerichtet worden war. Nach dem Turnier
begab man sich mit den Damen zu einem Abendessen mit anschliessendem Tanz. Zur
Belustigung der Giste wurde dann der erwihnte Wildmanntanz aufgefiihrt.68

Im 15. Jahrhundert wurde in Basel eine Ofenkachel hergestellt, worauf drei
verkleidete Gestalten, die auf Blasinstrumenten spielen, zu erkennen sind.%? Aus der
Darstellung geht eindeutig hervor, dass der ganze Korper der mittleren der drei Fi-
guren von einem zottigen Tierfell bedeckt ist. Die Fiisse hingegen sind nackt oder als
tatzenartige Pfoten ausgebildet, was, wie Bildbelege zeigen, beides moglich wire.”® Es
ist nicht eindeutig zu erkennen, ob diese Gestalt auf der Ofenkachel eine Maske trigt,
obwohl die fratzenihnlichen Ziige eher diesen Eindruck erwecken. Ob es sich bei die-
ser Darstellung um eine fasnichtliche Szene handelt, ist nicht mit Sicherheit zu sagen,
doch durchaus wahrscheinlich.

Abb. 10 Fasnachtlich vermummte Wildleute suchen eine Gesellschaft heim und geraten wegen
einer Fackel in Brand.



Pirangre A

3
i
i
-
",
¥
é

Abb. 11 Griin glasierte Ofenkachel mit fasnachtlich anmutenden Figuren (Basel, Mitte 15. Jh.).
Es handelt sich um die friiheste bekannte Bilddarstellung fasnachtlicher Maskengestalten

aus dem Basler Raum.

Der Ausdruck «in Goler wise» kommt in den Quellen, und auch dann nur
in denen vor der Reformation, immer im Zusammenhang mit anderen Ausdriicken
des Verkleidens vor: «dz niemand jn Bécken wise noch in Goler wise oder in tiifels
hiiten louffen solle noch sich verendere jn dhein wise noch wege mit den kleidern»
(«dass niemand in Bocks- oder Narrenweise, oder in Teufelshiuten, herumlaufen oder
sich in einer anderen Weise verkleiden soll»)”, «daz niemand in tiifelf} hiitten noch
in golers wise louffen solle noch in Bocken wise gan oder sich jn dehein andere
wise mit kleideren verenderen» («dass niemand in Teufelshiuten, in Narren- oder
Bocksweise herumgehen oder sich in einer anderen Weise verkleiden soll» )™, «dz nye-
mand weder tages noch nachtes in Bocken wise in Goler oder tufels huten gan
oder uber und uber louffen solle» («dass niemand, weder tags noch nachts, in Bocks-

33



34

oder Narrenweise oder in Teufelshiuten herumgehen und tiberall rein- und rauslau-
fen soll»).” Deshalb liegt die Schlussfolgerung nahe, dass es sich auch dabei um eine
Art der Vermummung gehandelt haben muss. Wenn wir im «Schweizerischen Idioti-
kon» nachschlagen, finden wir unter Gol/Gél die Erklirung, dass es sich dabei um
einen mutwilligen, narrischen Menschen oder Possentreiber, insbesondere eine er-
wachsene Person, handelt, die sich bewusst oder unbewusst nirrisch gebirdet. Auch
das Verb golen/golen fihrt uns in dieselbe Richtung, denn in Basel beschrieb man
damit einen Erwachsenen, der sich einfiltig, dumm benahm, gedankenlos herumging
oder -stand und mit offenem Mund gaffte.”* Diese Beschreibungen ergeben, dass es
sich hier tatsichlich um eine Narrenmaske handeln kénnte. Daraus diirfen wir jedoch
nicht selbstverstindlich schliessen, dass in Basel eine spezifische Fasnachtsmaske des
Narren existierte, obwohl wir im Jahr 1540 auf eine Quelle stossen, in welcher der
Ausdruck Narr gebraucht wird: «<Hans Hamman von Rotwil ist vader den handt-
wercks gsellen/inn Narren wisz harumb gelouffen an der vasznacht/hatt sich also
voll gesoffen das er ganzt vngschickt dohar gfaren / mit griiselichem gschrey /
jo/ also vngeberdig das er eim touben vnsynnigen menschen glicher gesehen dann
eim verniinfftigen /...» («Hans Hamman aus Rotweil ist an der Fasnacht in Narren-
weise unter den Handwerksgesellen herumgelaufen. Er hat sich in derartiger Weise
vollgesoffen, dass er ganz ungeschickt daherkam, mit grisslichem Geschrei und sich
so ungebirdig benahm, dass er eher den Eindruck eines geistesgestorten, verriickten
Menschen machte als eines normalen ...»).”> Mit beiden Begriffen, in Géler wise und
inn Narren wisz, konnte wirklich nur ein nirrisches bzw. verriicktes Benehmen an
sich gemeint gewesen sein. Wenn man sich das Bild eines Narren im mittelalterlichen
Verstindnis ansieht, entdeckt man, dass mit einem Narr eine geisteskranke, verriickte
oder in sonst einer Weise unzurechnungsfihige, ja sogar bosartige und gefihrliche
Person gemeint war.”¢ Der Ausdruck «inn Narren wisz» kénnte sich somit also wirk-
lich nur auf das unmogliche Verhalten des Handwerksgesellen, der «eim touben
vnsynnigen menschen glicher gesehen dann eim verniinfftigen», beziehen. Jedoch gibt
es da noch die bereits erwihnte Ofenkachel aus dem 15. Jahrhundert, die eindeutig
auch eine Narrenfigur zeigt. Die Gestalt, die rechts von dem schon beschriebenen
Wilden Mann steht, hat eine Kopfbedeckung, die mit langen Ohren ausgestattet ist.
Die Eselsohrkappe, um die es sich dabei handeln diirfte, ist neben den Schellen das
wohl urspriingliche Narrenkennzeichen.” Das Kostiim der hier erwihnten Figur
scheint auch tiber und tiber mit Schellen bedeckt, was auf einen Narren schliessen
lasst.”¢ Unterhalb der Knie erkennen wir ausserdem ein Band aus Schellen, wie wir sie
auch bei den Narren auf einem Holzschnitt von Erhard Schén aus dem 16. Jahrhun-
dert sehen.” Dies alles deutet darauf hin, dass die Narrenfigur in Basel bereits vor der
Reformation bekannt war.

Was hier auch noch erwihnt werden sollte, ist der Zusammenhang von Narr
und Tod, der auch in vielen bildlichen Darstellungen, vor allem im Totentanz®, immer
wieder auftaucht. Dass der Tod im Narrenkostiim dargestellt wurde, hing mit der
spatmittelalterlichen Narrenidee zusammen. Die Narrheit galt damals als Synonym



Basler Narr und Fiedlerin.

Abb. 12

35



36

Abb. 13 Tanzender Narr.

fir Gottesleugnertum und Siindhaftigkeit und wurde oft auch mit der Erbsiinde
gleichgesetzt. Vom Gedanken ausgehend, dass der Tod durch die Erbsiinde, sprich
die Narrheit des Menschen, in die Welt gekommen war, ergibt sich der Zusammen-
hang zwischen Narr und Tod.3!

Eine weitere Maske der mittelalterlichen Fasnacht in Basel war der Meier —
«in Meyers oder derglichen wise verkleydet» («in Meier- oder ihnlicher Weise ver-
kleidet»)82 —, der sowohl vor wie auch nach der Reformation existierte und bis heute
im Waggis fortlebt. Urspriinglich bezeichnete der Begriff einen Beamten, der einem
Fronhof vorstand. Mit der Zeit wurde Meier eine allgemeine Bezeichnung vor allem
fiir den Pichter und spiter fiir den selbstindigen Bauern. Im Spitmittelalter galt der
Bauer in Kunst und Literatur als der Inbegriff des Télpelhaften, Ungehobelten,
Animalischen und wurde zur Darstellung grober Sinnlichkeit und unzivilisierten Ver-
haltens herangezogen.®> Der Bauer gehérte, wie auch der Narr oder der Teufel, zu den
Masken, die man im Mittelalter immer wieder antraf. Wie wir uns die Verkleidung
des damaligen Meiers vorzustellen haben, ist nicht klar, doch er musste sicherlich als



Bauer identifizierbar, sprich mit bauerlichen Merkmalen, ausgestattet gewesen sein.
Wie oben schon erwihnt, geht der heutige Waggis auf eben diesen Meier des mittel-
alterlichen Brauchtums zuriick. Den meisten Baslern diirfte heute aber kaum bewusst
sein, dass es sich beim Waggis um einen karikierten Sundgauer Bauern handelt, der
als Maskenfigur jedoch erst seit dem Ende des 19. Jahrhunderts, seit dem Deutsch-
Franzosischen Krieg, existiert. Doch wie ist es zu erkliren, dass man ausgerechnet
den Sundgauer Bauern karikierte, wenn doch auch Bauern aus anderen Umgebungen
von Basel ihre Waren auf dem Markt an der Rheinstadt feilboten? Wahrscheinlich lag
es daran, dass sie sich durch ihre Tracht, weisse Zipfelmiitze und weisse Hose, von
den anderen abhoben und den Baslern verkleidet vorkamen. ¢

Eine Basler Quelle aus dem Jahr 1526 zeigt deutlich, wie die Obrigkeit ver-
suchte, die Fasnacht im Rahmen zu halten, sie aber doch nicht ganz verbieten wollte:
«ob Jemands dise vassnacht jn Meyger oder derglichen wise verkleidet umbgon
wolte, das die selbigenn sollichs allein jm tag unnd gar nit by der nacht thuon...»
(«falls an der kommenden Fasnacht jemand als Meier oder auf ahnliche Weise verklei-
det umgehen will, soll er das am Tag und nicht nachts tun ...»)%, obwohl die meisten
anderen Verbote hiufig auf eine Totalabschaffung der einzelnen Briuche abzielten.
Zusitzlich wird in dieser Quelle aber ausdriicklich verboten, dass man eine Gesichts-
maske trage: «unnd daby jre angesicht, so sy also jm tag umbgond, mit boggen
antlitn oder sonnst nit verstellen, noch sich unbekundig machenn sollenn.» («und
falls sie also am Tag umgehen, sollen sie ihr Gesicht weder mit Bockenantlitzen noch
sonst irgendwie unkenntlich machen.»)® Die Absicht der Obrigkeit bestand wohl
darin, die Gefahr von Verbrechen einzudimmen. Die Hemmschwelle fiir gewalt-
titige oder sonstige kriminelle Ubergriffe konnte durch die Unkenntlichkeit der
Person durch eine Maske drastisch sinken, was die Gefahr fiir Verbrechen zur Fas-
nachtszeit natiirlich erhéhte.?” In diesem Zusammenhang stehen unter anderem wohl
auch die Verbote des Waffentragens an der Fasnacht: «Lieben herren und gliten
friind Unser herren Rat und meister thiind iich sagen und gepieten dz hinfiir nye-
mand [...] mit schwertern lang — messern und tegen [...] uff der gassen gange ...»
(«Liebe Herren und gute Freunde! Unser Herren Rat und Meister gebieten, dass von
jetzt an niemand mehr [...] mit langen Schwertern, Messern oder Degen [...] auf
der Gasse herumlaufen soll ...»)$ und «kein waffen noch gewer tragen» («keine
Waffen oder Gewehre auf sich tragen»)®. Dass solche Verbote sinnvoll waren, zeigt
die Bose Fasnacht von 1376 in Basel, wo im Verlauf eines Turniers zur Feier der Fas-
nacht Tumulte aufkamen und in blutige Auseinandersetzungen zwischen Biirgern
und Edelleuten ausarteten.”

Eine der einfachsten Verkleidungen war der Kleidertausch zwischen Mann
und Frau, wie zwei Quellen aus der Mitte des 16. Jahrhunderts zeigen: «An nechst
verschinener vasznacht / ist diser Hans von W. / mit anderen jungen gsellen / inn
butzen wisz / mit frowen cleideren angethon / vmbher zogen / seltzamm bossen
gerissen / sich lossen halsen / vnd lecken / vnder anderm Nyder gehuret vnd sich
des wassers / wie ein wib / entplost / das nun gar schantlich / vad ergerlich gsin /

37



LR
1 {158LYS

Abb. 14 Turnierszene auf einem Basler Kalenderblatt um 1480. In der Mitte zwei tjostierende Ritter,
begleitet von Herolden oder Grieswértern («Schiedsrichtern») in Narrentracht.

38



dorumb im kefyg glegen ...» («<An der letzten Fasnacht ist Hans von Warse, der Metz-
gergeselle, mit anderen jungen Gesellen in Frauenkleidern umhergezogen, hat selt-
same Possen gerissen und hat sich umarmen und kiissen lassen. Unter anderem hat er
sich auch hingehockt und wie eine Frau Wasser gelassen, was sehr unanstindig und
argerlich war. Deshalb musste er ins Gefingnis ...»)”" und «Peternella Sacco / hatt
sich lossen betoren das ir wibs cleider abgezogen / hosen vnd wammest angleit /
ein filtzhut vff gsetzt / sich lossen mit kolen schwartz machen wie ein Mér / voll
wins worden / vnd also mit giten gsellen / die vergangne nacht / biss vmb die
elffte stund vmbher zogen / vnd v{f dem Miinster platz / ouch an andern orten
grobe zotten geryssen / zu letst vif der schlosser stuben gangen / doselbst die ob-
genanten zwen (ein Schlosser- und ein Schuhmachergeselle) ... gfunden, die sy nit
anderst / dann fiir ein mannsbild angesehen / iren zetrincken gebotten ...» («Pe-
ternella Sacco hat sich tiberreden lassen, ihre Frauenkleider gegen Hosen, Wams und
Filzhut einzutauschen, sich das Gesicht mit Kohle schwarz wie ein Mohr firben zu
lassen, und sich dann betrunken. So zog sie dann letzte Nacht mit Gesellen zusam-
men bis um 23 Uhr umher. Auf dem Miinsterplatz und auch an anderen Orten rissen
sie grobe Zoten und zogen zuletzt auf die Zunftstube der Schlosser. Dort traf sie auf
einen Schlosser- und einen Schuhmachergesellen, die sie offensichtlich fiir einen Mann
hielten und sie zum Trinken einluden ...»)%. Der Sinn der Maske bzw. der Verklei-
dung an sich besteht darin, dass man in eine andere Identitit schliipft und sich
dadurch freier und ungehemmter verhalten kann?, wie die letzte Quelle auch gezeigt
hat. Dadurch konnten jedoch auch die Grenzen der Sittlichkeit iberschritten wer-
den, was die Obrigkeit durch Verbote zu unterbinden suchte. Auch das Schwirzen
des Gesichtes, wie es Peternella Sacco tat, war eine einfache und effektive Art, seine
Gesichtsziige zu verstecken und dadurch unerkannt zu bleiben.

Eine Fasnachtsfigur, die in den Basler bzw. basellandschaftlichen Quellen
erst nach der Reformation erwihnt wird, ist der Gutzgyr oder auch Hutz-Gyr, der
in Liufelfingen BL bis ins 19. Jahrhundert bekannt war.** Der Gutzgyr wird in den
hier verwendeten Quellen immer mit der Mittfasten, also dem vierten Fastensonntag
(Laetare), in Verbindung gebracht: «V{f Mitvasten triben sie abgotterej mit eins
Vermumbten schonbart®, den sie heiszen Gutzgyr» («An Mittfasten trieben sie
Abgotterei mit einem Vermummten, den sie Gutzgyr nennen»)*. Auch schr auf-
schlussreich ist die folgende Quelle aus Wintersingen BL von 1600: «Gutzgyr wirt
herumb gefiiert, dabj der Namen Gottes missbrucht, allein dz sie anlosz zum
schlemmen haben.» («Der Gutzgyr wird umhergefithrt, wobei der Name Gottes
missbraucht wird. Und dies alles geschieht nur, damit sie einen Anlass zum Schlem-
men haben.»)”” Beim Hutzgyr handelte es sich um einen jungen Mann aus der Hutz-
gyrgesellschaft, die meistens aus fiinf bis sechs Knaben bestand, der mit Frauenrock
oder Strohgewand, hoher kegelférmiger Kappe, Schellengurt und wilder Gesichts-
maske ausgestattet war. Unter Lirm zog die Gesellschaft, der Gutzgyr immer vorne
weg, durch die Strassen und heischte drohend mit einem Bettellied Gaben wie Brot,
Fier, Mehl, Butter und auch Geld.”

59



40

Abb. 15

Basler Maskentreiben im 16. Jh. Deutlich zu sehen sind die aufgesetzten Gesichtsmasken.



«Hutzgiiri geri,

Stockfisch und Eri!

Gebt mir au en Eierinanke,

I will ech tusig Mole danke.

Gebt mer Mehl und Brot!

Lueg, wie ’s Hutzgiir stot!

Wenn der is aber nit weit ge,

So wei mer ech Chiie und Chalber ne,

Mer wei ech ’s Hus abdecke,

Mer wei ech uferwecke.»”

Auch ein weibliches Pendant zum Gutzgyr existierte, das sogenannte Wei-
bel-Weib, das in denselben Gegenden wie der Gutzgyr umzog und in einer Quelle
aus dem Jahr 1736 erscheint: «die Fasznacht feiir, sammt Weibel weib und Guts-
Gyr sollen konfftig abgeschafft seyn.» («die Fasnachtsfeuer, Weibel-Weib und Gutz-
gyr sollen kiinftig abgeschafft werden.»)!® Das Weibel-Weib wurde dabei nicht von
einem der Midchen aus der Weibel-Weib-Gesellschaft dargestellt, sondern es han-
delte sich bei der Figur um eine aufgeputzte Strohpuppe, die mit einem Bettellied von
den Midchen durch die Strassen getragen wurde.!”'

In der Fasnachtsliteratur werden Strohpuppen normalerweise immer 1m
Zusammenhang mit spiterem Verbrennen genannt, was wir in unserem Fall jedoch
nicht finden. Es handelt sich bei diesen Verbrennungen um einen Schlussbrauch des
Fasnachtsfestes, indem die Fasnacht, also die Strohfigur, verbrannt wird und damit
das endgiiltige Ende versinnbildlicht. Nach Mezger konnte dieser Brauch aus der
mittelalterlichen Rechtsauffassung hervorgegangen sein, wonach alles Gottferne,
Ketzerische und Teuflische im Feuer vernichtet werden muss.!2 Es gab jedoch auch
einen konkreten Brauch an Mittfasten (Mitte der Fastenzeit), der seit dem 14. Jahr-
hundert im deutschen Raum existierte. Dabei wurde eine Strohpuppe, die den Tod
symbolisierte, vor das Stadttor getragen und dort verbrannt. Der Ursprung dieses
Brauches soll in der Perikope (Bibelabschnitt) des Donnerstags nach Mittfasten lie-
gen, wo es heisst: «Als er nahe an das Stadttor kam, siche, da trug man eben einen
Toten heraus [...].» Dadurch soll in einer symbolischen Brauchhandlung die Uber-
windung des Todes durch den Erloser dargestellt werden.!®® Dieser Brauch hat, ober-
flichlich gesehen, nicht die geringste Ahnlichkeit mit dem Brauchtum des Gutzgyr
und des Weibel-Weibes, ausser dass beide an Mittfasten stattfanden. Wenn wir das
Ganze jedoch ein wenig genauer betrachten, konnen wir in beiden Fallen eine Reini-
gungszeremonie und den Eintritt in eine neue Welt ohne Siinden entdecken. Beim
Gutzgyr und Weibel-Weib stellt diese Reinigungszeremonie das Heischen der
(Opfer-)Gaben dar, durch welche die Totengeister, worauf diese Figuren urspriing-
lich wohl auch zuriickgehen, besinftigt werden. Beim «Toten»-Verbrennen stellt das
Feuer die Reinigung dar. In beiden Fillen folgt nach der Mittfasten die zweite Hilfte
der Fastenzeit, worauf Ostern und damit der Eintritt in eine neue, siindenfreie Zeit

folgt.

41



42

Wie schon erwihnt, wurden die Figuren Gutzgyr und Weibel-Weib nicht
an der eigentlichen Fasnacht herumgefiihrt, sondern erst an Mittfasten. Da die Fa-
stensonntage seit dem Konzil von Benevent 1091 nicht mehr vom Fastengebot be-
troffen waren, scheint man den Mittfastensonntag (Laetare), als Halbzeittermin der
Fastenzeit sozusagen, nochmals genutzt zu haben, um die Fasnacht ein letztes Mal
aufleben zu lassen, wie das auch fiir Belgien noch heute bekannt ist!®, und feierte dabei
nochmals so ausgelassen wie an der Fasnacht. Da dieser Brauch zwar nicht zur ei-
gentlichen Fasnacht gehorte, aber eindeutig mit ihr im Zusammenhang stand, soll er
hier ebenfalls erwihnt werden. Ob dieser Brauch eventuell auch in der Stadt prakti-
ziert wurde, ist nicht bekannt, was aber durchaus denkbar wire, da auch Brauchtum
vom Land in die Stadt getragen wurde.

Abb. 16 Wirkteppich mit Wilden Leuten auf der Hirschjagd. Ausschnitt eines Basler Wirkteppichs.



‘Heischebrauche

Unter Heischen versteht man das Recht der Masken, verschiedene Naturalien zu ver-
langen, zu fordern und auch zu stehlen, was einherging mit dem Riigen und Spenden.
Das Wort heischen bedeutet nichts anderes als fordern, verlangen, erbitten.'® Hei-
schebrauche findet man unter anderem auch an der Fasnacht, und das nicht nur im
Raum Basel.

Auch in Ziirich kannte man Heischebriuche, wie zum Beispiel das Kiiechli-
reichen oder Kiiechliholen, wie die folgende Quelle aus der Zeit nach der Reforma-
tion zeigt, wo dieser Brauch, neben anderen fasnichtlichen Sitten, ausdricklich ver-
boten wird.!% «Witer verbietend die genannte Herren, dass weder uf die pfaffen-,
jung noch alt fasnacht niemans den andern tags oder nachts iiberloufen und das
kiiechli holen [solle]» («Weiter verbieten die obengenannten Herren, dass man weder
an der Pfaffen-, jungen oder alten Fasnacht weder tags noch nachts jemanden heim-
suchen und Kiiechli holen soll»).1” Dass das Fasnachtskiiechli als Heischeware ent-
stand, hangt mit dem Gebot der Fastenzeit zusammen, keine Lebensmittel wie Eier,
Milch und Fett zu verwenden. Da diese Produkte vor der Fastenzeit noch aufge-
braucht werden mussten, entstand die fettige Backkultur des ferten oder schmutzigen
Donnerstags'®, zu der auch die Fasnachtskiiechli gehorten. Fiir Basel ist der Begriff
des schmutzigen Donnerstag zwar nicht belegt, doch kann man annehmen, dass die-
ser Tag auch hier als Backtag fiir die Fasnachtskiiechli genutzt wurde.

Doch was hat man sich tiberhaupt unter dem Begriff des Kiiechliholens vor-
zustellen? Der Brauch gestaltete sich urspriinglich wohl so, dass die Minner, haupt-
sachlich die jungen unverheirateten, von Haus zu Haus zogen, um dort ihre Kiich-
lein von den Frauen zu erbetteln. Mit der Zeit wurden die Kiichlein dann nicht mehr
nur erheischt und zum spiteren Verzehr mitgenommen, sondern man verspeiste sie
gleich im Hause der spendenden Person. Mann hoffte natiirlich im giinstigeren Fall,
auch noch andere Zuwendungen ausser dem Fasnachtskiiechli zu erhalten. Dabei
konnte es auch schon mal vorkommen, dass der Bittsteller seiner Gastgeberin die Ehe
versprach, um zu bekommen, was er wollte, was aus einer Gerichtsakte aus dem Jahre
1540 hervorgeht: Mergelin Nochbur als Kligerin sagt aus: «... Item v{f nechstuer-
gangne vasnacht / by nacht zwiischen acht und niin vren / (sye) Er Wolf zu iren /
in ir vatter vnd mutter huszhebliche wonung inn butzen wisz / mit Steffan dem
hutmacher sim gsellen / aber kummen / das ku(e)chlin geholt / vnd iren der ee
(Ehe) gichtig gewesen ...» («Letzte Fasnacht zwischen acht und neun Uhr abends
sel Wolf zusammen mit Stefan dem Hutmacher, seinem Gesellen, verkleidet in ihr
Elternhaus gekommen und habe Kiiechli geholt und ihr die Ehe versprochen ...»)1%,

43



worauf der Angeklagte erwiderte, dass er: «... dessglichen an der Jungen vasnacht /
dwil sy inn vmbs kuchlin gladen / wer er kummen mit sim gsellen / abermols kein
wort der Ee halb geredt ...» («desgleichen sei er mit seinem Gesellen an der jungen
Fasnacht zu ihr gegangen, da sie ihn zum Kiiechliholen eingeladen hatte, wobei er
aber wiederum kein Wort iiber eine Heirat gesagt habe ...»).1"° Dass mit diesem
Brauch offenbar wirklich die Hoffnung oder die Tatsache einherging, man kénne als
Mann ausser dem Kiiechli noch etwas anderes holen, zeigt auch die nichste Quelle,
wo die heischenden Manner offenbar mit kalkulierter Absicht ein Haus aussuchten,
in denen Frauen an diesem Abend alleine waren: «Demnach vnd sy nechten Spodt
zi vnzyten / inn der Exaudinen husz (?) am inneren Spalen thurn glegen / ein
wyldt geschrey tryben / tantzet vnd gesprungen / do tochteren vnd Eewyber gsin /
deren mann nitt anheymsch gsin / Sindt sy alle / sampt gedochter Mergelin
Groszclauserin / by deren sy ze tisch gondt / die sy ouch an bemellt ort / das
ku(e)chlin zereychen gefu(e)rt hatt / inn gfencknisz gleyt.» («Zu Unzeiten spit in
der Nacht war im Exaudinen-Haus am inneren Spalenturm ein wildes Geschrei, Ge-
tanze und Gespringe veranstaltet worden, woran auch Téchter und Ehefrauen, deren
Minner nicht anwesend waren, teilnahmen. Sie alle zusammen, inklusive die Tochter
Mergelin Groszclauser, bei der alle zu Tisch gewesen waren und welche sie alle zum
Kiiechliholen eingeladen hatte, wurden ins Gefingnis gebracht.»)!1! Aus der Tatsache,
dass die Frauen offensichtlich auch an dem wilden Treiben teilnahmen, konnte her-
ausgelesen werden, dass es nicht ungewohnlich war, dass sich die Frauen auch auf
Gunstbezeugungen anderer Art einliessen. Dabei konnte es unter Umstinden zu
Auswiichsen kommen, was in Siidwestdeutschland zu teilweise massiven Reglemen-
tierungsmassnahmen fiihrte.!12

Das Kiiechliholen an sich geht eigentlich auf kirchliche bzw. obrigkeitliche
Sitten zuriick. Wie wir oben schon gesehen haben, war die Fasnacht ein Termin, an
dem fillige Zinsleistungen an die Obrigkeiten zu leisten waren. Die Obrigkeit zeigte
sich im Gegenzug auch erkenntlich und gestand den Untertanen ein Heischerecht zu,
welches der einfachen Bevolkerung erlaubte, kleinere Gaben zu verlangen. Daraus
entwickelten sich mit der Zeit stark ritualisierte Brauchabliufe, wie zum Beispiel die
Armenspeisung in Spitilern oder das Abholen des Fasnachtskiichleins bei der Obrig-
keit."” Ein Eintrag im Rechnungsbuch des Klosters Klingental in Basel fiihrt 1445
zum Beispiel die Kosten fiir «kv(e)chlin» auf: «der brv(o)der v(n)d knechten
kv(e)chlin kosten iiij p» («die Kiiechli der Briider und Knechte kosten 4 Schil-
linge»)!!4, was auch fiir dieses Kloster den Brauch des Fasnachtskiiechlis bezeugt.
Ob es sich bei den «knechten» hingegen um klostereigenes Personal oder eben um
die oben beschriebenen heischenden Pichter gehandelt hat, kann hier nicht festge-
stellt werden.

Urspriinglich kam das Heischen nur in Verbindung mit der Maske vor, es
war ithr Ausnahmerecht und gehorte spezifisch zu thren Merkmalen, wie auch das
Riigen und Spenden. Doch mit der Zeit wandelte und verinderte sich der Brauch,
kirchliche und gesellschaftliche Einfliisse kamen hinzu und fiihrten schliesslich zum



Kiiechliholen, auch ohne Vermummung, wie oben beschrieben. In seinem Ursprung
stellte das Heischen eine Art Siihnezeremonie der Lebenden den Toten gegeniiber dar,
bei welcher man die Seelenwesen durch Gaben zu versohnen suchte. Waren die Gei-
ster besinftigt, spendeten sie im Gegenzug ihren Segen, der auch die Form von Gaben
haben konnte, und dann am hiufigsten durch das Auswerfen geschah. Dabei wurden
die Spenden, meistens Lebensmittel, ins Haus hineingeworfen, ohne dass man den
Spender zu Gesicht bekam. In Schweden werden noch heute die Weihnachtsge-
schenke in dieser Weise verteilt. Dieser Brauch des Auswerfens ist damit zu erkliren,
dass, wie beim Riigen, auch beim Spenden der Eindruck entstehen sollte, dass nicht
als Masken verkleidete Menschen diese Tatigkeit ausfiihrten, sondern Geisterwesen
am Werk waren.!?

Im Laufe der Zeit entwickelte sich das Kiiechliholen, besonders im stadti-
schen Raum, zu geselligen Einladungen und Festen, bei welchen auch andere Lecke-

e

N\

\ &‘

¥ -ﬂg

Abb. 17 Besuch der Zircher an der Basler Fasnacht 1504. Empfang vor dem Stadttor.
Die Schildhalter treten als Maskenfiguren (Léwe und Basilisk) auf.

45



46

reien gereicht wurden. Diese Entwicklung ging soweit, dass man sich nicht nur in der
eigenen Stadt bzw. Region gegenseitig einlud, sondern es entstanden daraus regel-
rechte eidgendssische Besuchstage, die man durch Gegenbesuche erwiderte. Das klas-
sische Beispiel fiir so einen fasnichtlichen Besuch stellte der Fritschi-Besuch in Basel
dar, obwohl dieser erst im September 1508 und nicht an der Fasnacht selbst statt-
fand.!'® Wie wir oben schon gesehen haben, handelte es sich beim Fritschi um das
Stadtsymbol von Luzern, welcher immer am schmutzigen Donnerstag als Fasnachts-
auftakt in einem Umzug durch die Stadt gefiihrt wurde (und immer noch wird). Ende
1507 war es einem Basler Soldaten und Zunftmeister gelungen, den Fritschi, einen
«strowinen (aus Stroh) man»!” in Luzern zu entwenden und ihn nach Basel zu ent-
fiihren. Man wollte so die Luzerner fiir einen Fasnachtsbesuch nach Basel locken und
die eidgenossischen Bande durch gemeinsames frohliches Feiern stirken. Es folgte ein
launiger Briefwechsel zwischen den beiden Stidten, worin die Luzerner unter ande-
rem um einen Aufschub des Besuches baten. Im September 1508 war es dann sowetit,
und man feierte mehrere Tage mit verschiedenen Festessen, Tinzen und einem Preis-
schiessen auf der Schiitzenmatte.!18

Solche eidgendssischen Besuche fanden aber nicht nur an der Fasnacht statt,
sondern auch Kirchweihen waren beliebte Daten dafiir. Leider arteten solche fest-
lichen Treffen auch immer wieder in grossere Heischeziige aus, welche dann zu pri-
vaten Kriegsziigen fiihren konnten, weshalb die Obrigkeit darauf bedacht war, solche
durch Verbote im Keim zu ersticken: «da etliche Gesellen von Zug und anderen
Orten eine Fastnacht verabredet haben sollen, wird beschlossen, dass man allent-
halben Vorsorgen treffen soll, damit nicht Krieg und Unrat daraus entspringe.»!1®
Der bekannteste unter diesen Kriegsziigen war der Zug vom térichten Leben, besser
bekannt als «Saubannerzug», vom Februar 1477, ein Heischezug, ausgehend von der
Innerschweiz in die Westschweiz, unternommen von Elitesoldaten der Burgunder-
kriege.'* Hier findet sich nun ein weiterer Grund, weshalb das Tragen von Waffen
und das Spielen von Trommeln und Pfeifen an der Fasnacht immer wieder verboten
wurden; man wollte vermeiden, dass sich Heischeziige direkt in kriegsahnliche Unter-
nehmungen ausweiten konnten.

Heische- oder Bettelumziige gab es aber auch noch in anderer Form und
zu anderen Zeiten, wie die folgenden zwei Beispiele zeigen. Vor allem der Umzug des
Knabenbischofs am St. Nikolaustag sollte hier erwihnt werden. Aus den Schiilern des
Domstifts zu Basel wurde jedes Jahr ein Schiiler ausgewihlt, um den Bischof darzu-
stellen und so seinen Festtag zu feiern. Nach einem Gottesdienst zog die Prozession
mit dem Knabenbischof voran durch die Stadt und nahm Spenden der Einwohner
entgegen. Der Zusammenhang zwischen Kindern und St. Nikolaus ergibt sich dar-
aus, dass der Heilige als Schutzpatron der Schiiler galt.12:

Auch die Wurstbettelumziige gehoren zur Kategorie der Heischeziige. Wie
der Name schon sagt, wurde dabei um Wiirste gebettelt, wobei oft gesungen, oder,
wie es flir den frinkischen Raum des 16. Jahrhunderts belegt ist, Verse aufgesagt wur-
den: «Ich bring zum Fastelabend einen griinen Busch / Habt ihr nicht Eier, so gebt



mir Wurst!»22 Das Wurstsingen war urspriinglich ein Brauch, der zu den Schlacht-
zeiten, zwischen November und Januar, auf dem Land gepflegt worden war und erst
Anfang des 15. Jahrhunderts in die Stadt vordrang, wie eine Quelle von 1418 zeigt:
«Es ist by kurzen jaren ein fromde gewonbheit hie in der statt ufferst[and]en, daz
man die zuo eim dorff machen mit singe umb wiirst uf ein ingond jar, als man in
den dorffern gewonlich tuot.» («Seit einigen Jahren hat sich hier in der Stadt die neue
Gewohnheit entwickelt, dass man an Neujahr die Stadt zu einem Dorf macht und
Wiirste heischen geht.»)'? In den folgenden zwanzig Jahren nahmen die Verbote zum
Waurstsingen zuund wurden auch auf die Fasnachtszeit ausgedehnt: «dis heilige hoch-
zit und ouch darnach iiber die vafinacht [...] soll ouch niemand umb wiirste sin-
gen noch umb geld» («diese Weihnacht und auch spater an der Fasnacht soll niemand
mit Singen Wiirste oder Geld heischen gehen»).!?* In vielen der Verbote gegen das
Waurstsingen werden auch Maskenbriuche genannt, was wiederum die bestehende
Verbindung zwischen Verkleiden und Heischebrauch deutlich macht, so zum Beispiel
auch in Basel 1418 und 1423: «Ouch hand sy iich heissen gebieten daz nyemand in
Bogkenwise gon sélle noch sich in dehein wise verendern mit kleideren oder in
ander wege [...] Es sol ouch niemand singen gon umb wiirst» («Auch haben sie
Euch verboten, in Bocksweise umherzugehen oder sich in irgendeiner Art zu verklei-
den[...] Es soll auch niemand mit Singen Wiirste heischen gehen»), «Unsern herren
Rate und meister ist fiirkommen daz man nachtes gange singen umb wiirst gelt
und defiglichen das ein bose gewonbheit ist Darzti daz man angefangen habe in
Bocken wise ze gonde» («Unser Herren Rat und Meister haben entschieden, dass das
nachtliche Wiirste- und Geldheischen zu einer schlechten Gewohnheit geworden ist,
wie auch das neuaufgekommene Umgehen in Bocksweise»).’> Nach der Reforma-
tion wird das Wurstsingen in den Quellen nicht mehr erwihnt, was jedoch nicht heis-
sen muss, dass dieses Brauchtum zu der Zeit nicht mehr tiblich war, denn wie wir wis-
sen, gehorte es in Benken BL noch Anfang des 20. Jahrhunderts zum Brauchtum an
der Metzgete.126

;

Abb. 18 Heischezug aus dem 17. Jh. im Innern eines Bierhumpens.

47






RUgebrauche

Grossen Lirm zu veranstalten gehorte fest ins Gefuige der Fasnacht, vor genauso wie
auch nach der Reformation. Das Lirmen konnte als selbstindige Aktivitit, aber auch
als Teil der Riigebriuche auftreten. In diesem Zusammenhang wird das Larmen der
Maske zu einer Drohgebirde gegen den Menschen. Hierzu wird auch das Bochseln
gezahlt. Der Begriff Ge-bochsel bedeutet nichts anderes als Gepolter'”, was auf die
Sitte hinweist, dass die Masken unter Gepolter, Geschrei und Toben durch die Ge-
gend zogen, an die Tiiren und Fenster der Hiuser klopften, sich so ankiindigten und
heischten. Das Bochseln war unter anderem auch Teil des Heischens und gehérte zu
den spezifischen Titigkeiten der Maskengestalten. Urspriinglich war das Bochseln
ein Adventsbrauch und auf bestimmte Tage beschrinkt gewesen und breitete sich erst
im Laufe der Zeit auch auf die anderen Maskenzeiten aus'?, wie die folgende Quelle
von 1450 zeigt: Rat und Meister wollen nicht, «dz iemand uf morn Bochele dif3 hoch-
zyt (= Weihnachten) und da zwusch ouch nach dem hochzyt es sye ze vasnacht
oder ander zyt.» («dass man morgen an der Weihnacht bochselt sowie auch spiter
weder an der Fasnacht noch zu anderen Terminen..»)'?. Die ersten Erwihnungen vom
Bochseln finden wir in Basel 1432 respektive 1436: «Und darumb so wellent unser
herren und verbietent uch ernstlich daz niemand Bocheln sol» («Und deshalb
verbieten unsere Herren Euch eindringlich das Bochseln»), «Alf} denn uf morn die
bosselnacht ist tiint ouch unser herren verbieten daz niemand bosseln sol» («Da
morgen die Bochselnacht ist, verbieten Euch unsere Herren zu bochseln»).1*® Auch
an der nachreformatorischen Fasnacht wurde das Bochseln noch praktiziert, jedoch
in reduzierter Form: «vff vasnacht mitandern fischeren /by nachtuber das die glock
zwey gschlagen / vif den gassen hin vnd her glouffen / den liiten an hiiseren
clopfft, dornoch zur Meckten sich voll gesoffen» («an der Fasnacht mit anderen
Fischern nachts um zwei auf den Gassen umhergelaufen, den Leuten an die Hiuser
geklopft und sich danach im Haus zur Migd [ein Vorstadtgesellschaftshaus] betrun-
ken»).3! Im Laufe der Zeit verlor das Bochseln immer mehr von seinem urspriing-
lichen Zweck, und nur das An-die-Ttiren-Klopfen, also der Larm, blieb tibrig.

Als selbstindige Aktivitit liessen sich verschiedene Arten des «Larms» aus-
machen. Man konnte zum Beispiel herumschreien, jauchzen oder sich verschieden-
ster Musikinstrumente bedienen. Ausserdem werden auch Schellen als ruhest6rende
Elemente verurteilt: «Unser herren tiind ouch menglichem sagen und ernstlich
gebieten dz niemand dhein unziichtig tentze noch geschelle allenthalben in der
stat machen» («Unsere Herren verbieten eindringlich, dass man weder unziichtige
Tinze in der Stadt auffiithre noch allenthalben Geschelle mache»).’32 In einer Quelle

49



50

aus der Zeit nach der Reformation werden Schellen im selben Satz mit einem Schlit-
ten erwihnt: «Item den 27 Merzens vsglassen Wolffgang Siffert banwart in der
Kleinen statt vod Hanns Miiller Clarenmiiller / demnach vnd sj zii nacht / in der
Fasznacht vf eim schlitten gfaren / mit schellen vnnd schryen / vnd es aber ver-
botten gsin / Sind sj iibernacht inglegt / vnd ieder vmb 5  gestraft wordenn / die
sollen sy bis samstag vfs bret legen / Darnach soll auch der Banwart sins diensts
vand ampts besser wartenn / dan biszhar bschehenn /.» («Am 27. Mirz hat man
Wolffgang Siffert, Bannwart in Kleinbasel, und Hanns Miiller, Clarenmiiller, aus der
Haft entlassen. Sie waren nachts an der Fasnacht mit Geschelle und Geschrei auf
einem Schlitten gefahren, obwohl es verboten war, und wurden deshalb iiber Nacht
im Gefingnis eingesperrt. Beide werden mit 5 Schillingen gestraft, welche sie bis
Samstag zu entrichten haben. Danach soll auch der Bannwart seinen Dienst besser
versehen, als er es bisher getan hat.»)'3 Als erstes kommen einem da natiirlich die
Schellen in den Sinn, die die Schlittenpferde normalerweise an ihrem Geschirr tragen;
doch ob dieser Schlitten wirklich von Pferden gezogen worden ist, wird in der Quelle
nicht erwihnt. Da diese nichtliche Schlittenfahrt jedoch in der Stadt, sprich im Klein-
basel, stattgefunden hat, diirfte es sich bei dem Kufenfahrzeug um ein kleineres Mo-
dell ohne vorgespannte Pferde gehandelt haben, da es schon aus Griinden der Platz-
verhiltnisse relativ schwierig gewesen wire, mit einem Pferdeschlitten durch die Stadt
zu ziehen. Die einleuchtendere Erklirung fiir die Schellen liegt aber in der Figur des
Narren, der seit dem 15. Jahrhundert nicht mehr aus dem Fasnachtsgeschehen weg-
zudenken ist. Zu den am weitesten verbreiteten Attributen der Narren gehoren die
Schellen und die Rollen. Und da der Schlitten'*, neben dem Schiff und Karren, dem
Narren als typisches Fortbewegungsmittel dient, konnte man davon ausgehen, dass
es sich bei den zwei nichtlichen Unruhestiftern in unserer Basler Quelle um Narren-
gestalten oder jedenfalls Fasnachtler mit Narrenrequisiten handelte.

Die meisten Berichte iiber Lirmbriuche an der Fasnacht vor der Reforma-
tion zeigen, dass man sich vor allem iiber die nachtliche Ruhestorung irgerte und diese
unterbinden wollte: «nach der bettglogken mit der Trumen nit umbgan» («nach
dem Abendgeliut nicht mit der Trommel umhergehen»)', «mengerley grossen ge-
schreyes und unzuchtiges gelouffes juchzendes und gebofleles nachts uff den
gaflen umb und umbe getriben werde vefler und blocher!* jn den gaflen» («man-
cherlei lautes Geschrei, Gejauchze, unanstindiges Herumlaufen und Gebochsel
nachts auf den Strassen hin und her veranstaltet werde, mit Fissern und Schlitten auf
den Gassen»)'. Aber auch am Tag war die Lirmbelistigung nicht gerne gesehen:
«Defiglichen lassen unser herren Rit und meister ernstlich verbiettenn [...] Das
hinfur niemand mit offner trumen oder derglich weder tages noch nachts jn der
Stat umbgange» («Desgleichen verbieten unsere Herren Rat und Meister eindring-
lich, dass fortan niemand, weder tags noch nachts, trommelnd oder in zhnlicher Weise
in der Stadt umhergehe»).13

Die oben erwihnte Quelle zeigt ein Element des Lirmbrauchtums, das bis-
her in den verwendeten Quellen noch nicht genannt worden ist: Gegenstinde mit



achtliche Narren

etzt sich gegen die Larmbel&stigung durch fasn

zur Wehr.

Abb. 19 Eine Anwohnerin s

51



52

Abb. 20 Kafertanz.

allegorischem Charakter (Schlitten, Fass), die durch die Strassen geschleppt oder ge-
stossen werden. Wie wir oben schon geschen haben, war der Schlitten eines der typi-
schen Fahrzeuge des Narren; was es aber mit dem Fass auf sich hat, muss hier niher
erklirt werden. Im Zusammenhang mit dem Ursprung der Fasnacht werden die
romischen Bacchanalien, ein Fest zu Ehren des romischen Weingottes Bacchus,
falschlicherweise auch immer wieder angefiihrt. Der Grund dafiir liegt wohl darin,
dass an der Fasnacht der exzessive Weinkonsum eine grosse Rolle spielte und man
daraus auf den Zusammenhang zu den Bacchanalien schloss.® Jedenfalls hielt sich
diese Annahme lange, was dazu fiithrte, dass man auf Bildern die als Person darge-
stellte Fasnacht oft auf einem Weinfass reitend abbildete.!#



Das Trommeln und Pfeifen wird in den Quellen zur Fasnacht meistens im
Zusammenhang mit den Lirmbriuchen bzw. Ruhestérungen genannt, wie die fol-
gende Quelle aus dem Jahr 1450, zur Zeit, als die Pest in Basel wiitete, zeigt: «mit
trummen becken phiffen da durch der welt und besunder siechen liiten der leyder
jetz me denn zu andern ziten sint vil unriitwe und ungemachs zugezogen» («mit
Trommeln, Becken und Pfeifen, womit der Umwelt und besonders den Kranken, von
welchen es im Moment leider mehr gibt als zu anderen Zeiten, viel Unruhe und Un-
annehmlichkeiten zugefiigt wurde»)'!. Trommel und Pfeife waren eigentlich die In-
strumente der alteidgendssischen Kriegsmusik, sind im Mittelalter aber gleichzeitig
auch als Instrumente der Tanzmusik belegt!*2, was die folgende Quelle zeigt, worin

53



Abb. 21

54

Dolchscheide mit Trommler und Pfeifer
von Urs Graf.

die Querpfeife als Begleitinstrument des Tanzes
beschrieben wird: «Def3glichen die tintz so uff
offener gassen mit pfiffen luten slahen und an-
dern siten spilen bilhar gepflogen sind Soll
sich menglicher davor hiiten und die nit iiben
dann wellicher das titte den will ein Ratt da-
rumb straffen» («Obwohl man bisher Tinze
auf offener Strasse in Begleitung von Pfeifen,
Lautenschlagen und anderen Saitenspielen aus-
zutliben pflegte, soll man sich jetzt davor hiiten,
sonst wird man vom Rat dafiir gestraft»)!#. Ob
hier hauptsichlich die laute Musik der Instru-
mente oder vielleicht doch eher das Tanzen das
Missfallen der Obrigkeit erregt hatte, sei dahin-
gestellt. Jedenfalls waren Lirm und Musik im
Mittelalter nicht so klar gegeneinander abge-
grenzt und verwischten sich, was auch die fol-
gende Quelle zeigt, wo zwei Basler Stadtmusi-
ker, ein Trommler und ein Pfeifer, unerlaubt an
der Fasnacht mit ihren Instrumenten durch die
Strassen zogen und durch den «Lirm», den sie
veranstalteten, unangenehm auffielen: «Gorius
Bantzermacher der pfiffer / vnd Michel Het-
zer der Trummenschlaher / dise zwen haben
gewist / das vnnser herren vnd Oberen ein
Ersamer Rhat / das Pfiffen vnd Trummen-
schlahen verbotten / uber sollichs / haben sy
den Metzger knechten an der vasnacht on er-
loupnisz / Gepfiffen vnd mit der Trummen
vmbher zogen / ...» («Gorius Panzermacher,
der Pfeifer, und Michel Hetzer, der Trommler,
haben gewusst, dass unsere Obrigkeit, der Rat,
das Pfeifen und Trommeln verboten haben.
Trotzdem haben sie an der Fasnacht ohne Er-
laubnis fir die Metzgerknechte gepfiffen und
sind trommelnd umhergezogen ...»).14

Auch fiir Siiddeutschland sind die
Pfeifen als Fasnachtsinstrumente belegt, wie
eine Polizeisatzung aus Niirnberg Ende 14.
Jahrhundert zeigt: «Daz fiirbaz niemant weder
hantwerk leut noch hantwerk knecht noch
dienstknecht durch die stat rayen noch mit



pfeiffern gen sullen awzzgenomen an herren vasnacht am gailn montag vnd an
der rechten vasnacht...» («Dass von jetzt an keiner, weder Handwerker noch Hand-
werksgeselle, noch Dienstknecht durch die Stadt ziehen oder mit Pfeifern umherge-
hen solle, ausser an der Herrenfasnacht, am geilen Montag und an der rechten [= alten]
Fasnacht ...»)14

Auf der bereits erwihnten Ofenkachel, die in der Mitte des 15. Jahrhun-
derts in Basel hergestellt wurde, sehen wir drei verkleidete Gestalten, die auf Blas-
instrumenten Musik machen.!* Die Vermutung liegt nahe, dass es sich bei den dre1
Gestalten um fasnichtliche Figuren handelte, da die Kopfbedeckung des einen
Kostiimierten verdachtig nach etwas Narrenkappenihnlichem aussieht, worauf wir
im weiteren aber noch zuriickkommen werden. Bei den Instrumenten, welche die drei
spielen, handelt es sich definitiv um Blasinstrumente. Man kannte im Mittelalter eine
Reihe lauter Instrumente, wie zum Beispiel Posaunen, Fanfaren, Zinken, Schalmeien
und Floten. Welche Instrumente hier genau dargestellt worden sind, ist fiir unsere
Betrachtung nicht von Bedeutung, denn nur dass sie laut und lirmend waren, spielte
eine Rolle.

Abb. 22 Dudelsack- und Schalmeispieler.

55



56

Wie oben erwihnt konnte das Lirmen der Masken auch ein Teil der Riige-
briuche sein. Die Masken kiindigten sich nicht durch menschliche Tone, sondern
durch geisterhaften Lirm an, riigten — wozu der Lirm auch zihlte —, heischten und
spendeten.'”” Doch Riigebrauche konnten noch weit iiber Lirm oder Katzenmusik —
spiter Charivari genannt — hinausgehen und zum Beispiel auch im nichtlichen
Abdecken eines Daches, Eindringen in einen Haushalt und Zerstoren desselbigen be-
stehen. Man bediente sich der Riigebriuche aber oftmals nicht nur um des Spasses
willen, sondern verwendete sie auch zum Zweck der Volksjustiz.!4

Auch das «Berimen», das Schwirzen des Gesichts der Nichtmasken mit
Kohle oder Asche, fillt unter die Kategorie der Riigebriuche und wurde besonders
am Aschermittwoch geiibt.'* Dieses muss jedoch grundsitzlich getrennt werden vom
Schwirzen des eigenen Gesichts, was nichts anderes war als eine einfache Selbstmas-
kierung. Bei der folgenden Quelle, die den Fasnachtsbesuch des Herzogs Sigismund
von Osterreich 1467 in Basel beschreibt, kann nicht mit Sicherheit gesagt werden, um
welche Variante des Schwirzens es sich handelte: «[Der Herzog Sigismund] luff mit
den frowen beremet durch die stat am wuscheltag» («[Herzog Sigismund] lief am
schmutzigen Donnerstag, in der Begleitung von Frauen, mit geschwirztem Gesicht
durch die Stadt»).’®® Auch das Schlagen mit Aschensicken, welches Hoffmann-
Krayer in «Feste und Briuche des Schweizervolkes» erwihnt'>! und das auch fiir Zii-
rich belegt ist, war ein Riigebrauch: «mit Secken vollen dschen, und je den nichsten
damit geschlagen» («mit Sicken voller Asche den nichstbesten geschlagen»).'s2 Auch
in einem Basler Ratsruf wird ausdriicklich verboten, dass man «mit secken und der-
glich nyemand slahen» («<niemanden mit Sicken und dergleichen schlagen») solle!.
Warum aber schlug man tiberhaupt mit Aschesicken auf die Leute ein? Dies ist damit
zu erkldren, dass die Masken in ihrem Ursprung Geisterwesen dargestellt hatten und
das Riigen mit dem Aschesack daher anonym, sprich wie durch Geisterhand, ausge-
fithrt werden sollte.!s4

Ein Aschermittwochsbrauch, der schon frith von der Obrigkeit verboten
wurde, war das Brunnenwerfen. Schon 1436 wurde ein Verbot dazu erlassen, das sich
in diesem Fall speziell an die Handwerksgesellen richtete: «Item gedenkent den
hantwergknechten ze verbieten an der Eschermitwochen nit eynander ze tren-
gen ze zeren und in die Brunnen zu werffen.» («Denkt auch daran, den Handwer-
kern zu verbieten, sich an Aschermittwoch gegenseitig zu belistigen, zu zerren und
in die Brunnen zu werfen.»)!> Man muss hieraus schliessen, dass es offensichtlich
hauptsichlich die Handwerksgesellen waren, die den Brauch des Brunnenwerfens
iibten, sonst wire das Verbot wohl nicht so direkt an sie gerichtet gewesen. Auch sechs
Jahre spiter, 1442, musste das Brunnenwerfen wieder untersagt werden mit dem wei-
teren Hinweis, dass es auch nicht erlaubt sei: «die liit uss iren hiisern mit gewalt ze
nemmen und in brunnen ze tragen» («die Leute mit Gewalt aus ihren Hiusern zu
holen und in die Brunnen zu tragen»).’6 Dass bei diesem Brauch ein gewisses Mass
an Gewalt mit im Spiel war, ist offensichtlich, da sich kaum jemand fretwillig in einen
Brunnen oder Bach, was auch vorkam, werfen liess, und das auch noch im Winter.



Eine Quelle von 1558 zeigt, dass der Brauch des Brunnenwerfens auch nach der
Reformation noch ausgetibt wurde: Heinrich Gérnler der Schifer — «Dorumb das er
an der Eschmittwochen desz scherers am kornmerckt knecht / [...] angfallen /
in/ inn brunnen bym Esell wellen werffen» («Deshalb, weil er am Aschermittwoch
den Schererknecht auf dem Kornmarkt angefallen und ihn in den Brunnen beim <Esel>
[Wirtschaft] geworfen hat»).’” Dass dieser Aschermittwochsbrauch der Obrigkeit
vor der Reformation nicht gleichgiiltig gewesen sein konnte, erklirt sich einerseits
mit dem Beginn der Fastenzeit an diesem Tag. Andererseits stellte das Brunnenwer-
fen auch ein Sicherheitsrisiko fiir die Bevolkerung dar, da immer ein gewisses Mass
an Gewalt bei diesem Brauch mitspielte, nicht zu sprechen vom gesundheitlichen
Risiko.

Doch was steht hinter dem Schabernack des Brunnenwerfens? Im schwi-
bisch-alemannischen Raum ist das Brunnenwerfen als symbolische Bestrafung des
Narren bekannt oder auch als Abschlussbrauch der Fasnacht am Aschermittwoch,
wo der Narr als Symbol fiir die Fasnacht ertrinkt wird.'s® Dieser Sinn kénnte auch
hinter dem Brauch in Basel stehen, da die Quellen auch hier den Aschermittwoch als
Termin des Brunnenwerfens nennen. Wenn dem so war, scheint es den Baslern jeden-
falls nicht bewusst gewesen zu sein, denn es wird in den Quellen nirgends ein solcher
Zusammenhang auch nur angedeutet. Es wire indes auch moglich, dass es sich beim
Brunnenwerfen zur Fasnacht um die urspriingliche Tradition der Handwerker han-
delte, bei der neue Zunftmitglieder durch das Eintauchen im Brunnen in die Zunft
aufgenommen wurden, also einen Initiationsritus, welcher als geeigneter Schabernack
einfach fiir die Fasnacht iibernommen wurde.’? Oder es handelt sich einfach nur um
einen weiteren Riigebrauch, bei welchem die Menschen von den Masken fiir ihre Siin-
den bestraft und deshalb, zur Reinigung sozusagen, in den Brunnen geworfen wur-
den. Diese Theorie macht insofern Sinn, weil es auch Verbote gab, die «das werffen
der junkfrauen in die biach» («das Werfen der Dienstmiagde in die Biche»)!¢ unter-
sagten, wie zum Beispiel das Berner Ratsverbot von 1480.

57



Fasnachtsspiel

58

Fasnachtsschauspiele in der Schweiz lassen sich erst seit Anfang des 16. Jahrhunderts
mit Sicherheit nachweisen.!¢! Die Fasnachtsspiele waren im Grunde eine Weiterent-
wicklung der geistlichen Spiele der Kirche, die ins 10. Jahrhundert zuriickreichen und
urspriinglich dazu dienten, der einfachen Bevidlkerung die Bibeltexte bildlich vor
Augen zu fiihren und so besser zu vermitteln.!®2 Im Laufe der Zeit iibernahmen immer
mehr Laien die schauspielerische Darstellung in diesen geistlichen Spielen, was dazu
fithrte, dass die Inhalte mehr und mehr verweltlicht wurden und schliesslich aus der
Kirche hinausgetragen und auf 6ffentliche Plitze verlegt wurden. Somit war die
Grundlage fiir die weitere Entwicklung dieser Volksschauspiele geschaffen, zu denen
auch die Fasnachtsspiele gehorten.6> Zu Anfang handelte es sich dabei nur um einfa-
che Stegreifszenen, die von Laienschauspielern aus den verschiedensten Schichten der
Bevolkerung dargestellt wurden und die sowohl satirisch dargestellte Begebenheiten
aus dem Alltag als auch moralische Szenen, wie z.B. verschiedene Arten des Fehlver-
haltens, umfassen konnten. Kennzeichen waren der komédienartige Stil und der oft
derbe Humor.!* Im Laufe der Zeit entwickelte sich aus den fiir die Fasnacht ver-
fassten Stiicken eine eigene literarische Gattung, zu deren Autoren auch der Basler
Buchdrucker Pamphilus Gengenbach gehérte. Seine Stiicke besassen im Gegensatz
zu anderen des 16. Jahrhunderts immer einen ernsten Charakter und eine moralische
Gewichtung.

In Basel wurden die Fasnachtsspiele wohl hauptsichlich auf dem heutigen
Marktplatz, dem ehemaligen Kornmarkt, aufgefiihrt, wie aus einer Quelle des Jahres
1511 hervorgeht, als die Druckergesellen ein Schauspiel gaben: «vff die alte fasznacht
im spil so die trucker gesellen hatten vff der briigy (= Podium) am kornmerckt»
(«an der alten Fasnacht fithrten die Druckergesellen ein Spiel auf der Bithne am Korn-
markt/Marktplatz auf»).1s Da die Druckergesellen hier ausdriicklich erwihnt wer-
den, ist anzunehmen, dass in Basel, wie auch in Luzern, die Ziinfte die fasnichtlichen
Narrenspiele durchfiithrten. e

In den Basler Quellen finden wir noch 1546 ein Fasnachtsspiel erwihnt!¢7,
danach scheint der Brauch in der Rheinstadt ausgestorben zu sein.



Feuerbrauche

Aus den Quellen zur Basler Fasnacht vor der Reformation erfahren wir, dass es
Brauch war, in der Nacht der alten Fasnacht in Gruppen mit Fackeln durch die Stadt
zu ziehen: «Demnach und bifhar gewonheit gewesen ist dz die jungen knaben und
ander Als morn zu(o) nacht der allten vafinacht mit brennenden facklen uff die
pfalltz und an ander ort jnn der Statt umb geloffen und vil unfu(o)ge darmitt
furgenommen Als abermals gescheen und etwas widerwertiges oder schad daruss
entspriessen mocht» («Bisher war es der Brauch, dass die jungen Knaben und andere
in der Nacht der alten Fasnacht mit brennenden Fackeln auf der Pfalz und in ande-
ren Teilen der Stadt herumzogen, woraus viel Unfug entstand und wie es letzthin wie-
der stattgefunden hat und wodurch Schaden entstehen kann»).!8 Angesichts der Ge-
fahr moglicher Brinde, die in den engen Gassen leicht hitten entstehen konnen, sah
sich der Basler Rat schon 1445 gezwungen, das Fackellaufen zu verbieten: «Unser
herren verbieten ouch den jungen und den alten knaben dz si an der alten vaf3-
nacht nehst kommende dhein vackeln tragen séllen wand in disen louffen solichs
grossen schaden bringen mochte» («Unsere Herren verbieten auch den jungen und
den alten Knaben, an der nichsten alten Fasnacht Fackeln zu tragen, da dies zu gros-
sem Schaden fithren kénnte»).'#? Offensichtlich hinterliess das Verbot von 1445 kei-
nen grossen Eindruck bei der Bevolkerung, dennim Verbot des Rates von 1500 wurde
zusitzlich eine Geldstrafe erhoben. Aber auch das fruchtete anscheinend nicht, denn
auch 1515 wurde nochmals ein dhnliches Verbot mit Androhung derselben Geldstrafe
erlassen: «mit facklen nit umbgan den welicher deren eins verbricht dem wirtt ein
pfund pfenneg zu peen (poena = Strafe) unablifilich abgenommen..» («nicht mit
Fackeln umhergehen, denn wer solches tut, von dem wird ein Pfund Pfennig als Strafe
abgenommen..»)”° Aber nicht nur die Angst vor moglichen Feuersbriinsten hatte sol-
che Verbote zum Anlass, sondern auch die Befiirchtung der Obrigkeit, es konne «vil
unfu(o)ge» aus den Fackelliufen entstehen, wie es auch vom Chronisten Johannes
Gast iiberliefert wurde. Er berichtet nimlich von einem Brauch, der auf dem Hiigel
beim Steinentor stattfand. Am Sonntag der alten Fasnacht kamen dort junge Burschen
mit Fackeln zusammen, wohl um ein Fasnachtsfeuer abzubrennen, was dann aber
regelmissig in eine Priigelei ausartete, bei welcher sich die Burschen gegenseitig mit
ihren Fackeln bis aufs Blut schlugen. Ob es sich dabei tatsichlich um einen fest-
geformten Brauch handelte oder nur um einen jihrlich auftretenden Zusammenstoss
rivalisierender Burschen aus verschiedenen Quartieren, kann hier nicht gesagt wer-
den.'”! Sicher ist jedoch, dass es ein sich wiederholendes Ereignis war, was daraus
hervorgeht, dass die Obrigkeit sich gezwungen sah, Stadtknechte zur Unterbindung

59



60

dieses Brauchs am Steinentor zu postieren, um so zu verhindern, dass es tiberhaupt
erst zu der Priigelei kommen konnte.!72

Der Brauch der Fasnachtsfeuer respektive Hohenfeuer!” war, aus offen-
sichtlichen Griinden, hauptsichlich auf der Landschaft verbreitet, obwohl er teilweise
auch in der Stadt ausgeiibt wurde, und zwar vor wie auch nach der Reformation, was
die folgenden Quellen von 1476 und 1554 zeigen: «Es sol ouch uff die alte vasnacht
nyemand mit vacklen louffen noch gan noch einich fiire machen alf§ vor her in
gewonheit gebrucht ist» («Es soll auch an der alten Fasnacht niemand mit Fackeln
umbherlaufen oder sonst irgendein Feuer machen, wie es bisher der Brauch war» )17
und «inn mindren Basell ein vasznacht fiir gmacht» («im Kleinbasel ein Fasnachts-
feuer angeziindet»).17s

Zum Brauchtum des Fasnachtfeuers, das wir noch heute im basellandschaft-
lichen Raum kennen, gehorte auch das Scheibenschlagen. Am Sonntag Invocavit, auch
Funkensonntag genannt, war es in Basel der Brauch, dass die jungen Burschen mit
Fackeln durch die Stadt zum Miinsterplatz hinaufliefen, auf der Pfalz Feuer anziin-
deten und das Scheibenschlagen ausiibten: «schlugen sich auf der Scheiben». Um zu
verhindern, dass es bei diesen Feuerspielen zu Ungliicken kommen konnte, setzte der
Rat von Basel fiir diesen Abend Stadtknechte ein, die zum Rechten schauten.”s Mit
den bei diesem Brauch verwendeten Scheiben waren die teilweise sternférmig ausge-
zackten”” und in der Mitte mit einem Loch versehenen kleinen Holzscheiben ge-
meint, die im Feuer geglitht und unter Segens- oder Riigespriichen mit langen Stan-
gen liber ein Brett abgeschlagen wurden.!”® In einem Ratsruf des Jahres 1450 stossen
wir auf die Stelle «fur ze werffen» («Feuer zu werfen»)!”, bei welcher es sich eben-
falls um das Scheibenschlagen handeln diirfte, obwohl die Scheibe nicht ausdriicklich
erwihnt wird. Das Scheibenschlagen oder Reedlispringe wird in Biel-Benken BL seit
dem Mittelalter kontinuierlich am Sonntag nach Aschermittwoch (Invocavit), also an
der alten Fasnacht, praktiziert.!

Das Scheibenschlagen ist nicht nur in Basel nachweisbar, sondern auch in
Stid- und Siidwestdeutschland, und kann dort in den Quellen bis ins 11. Jahrhundert
zuriickverfolgt werden, als das Benediktinerkloster Lorsch durch eine verirrte
Scheibe in Brand geriet und grosstenteils niederbrannte.!s! Wenn man dem Scheiben-
schlagen auf den Grund gehen will, muss man sich den Brauch in seiner heutigen
Form, der sich vermutlich kaum von dem ilterer Zeiten unterscheidet, ansehen. In
Stiddeutschland wird dieser Brauch im Schwarzwald sehr hiufig ausgeiibt. In der Zeit
vor Invocavit stellen die jungen Minner die kleinen Holzscheiben her, die eine Seiten-
linge von etwa zehn bis fiinfzehn Zentimetern und in der Mitte ein Loch haben, um
sich dann am Vorabend des eigentlichen Scheibenschlagens zusammenzusetzen und
die Verse, die beim Abschlagen der Scheiben gesprochen werden, zu dichten. Das
Kernstiick des Brauchtums besteht namlich darin, dass jede Scheibe fiir cine ganz be-
stimmte Person geschlagen wird, auf welche dann auch der Vers zutreffen muss. Dabei
kann es sich sowohl um einen Segensspruch wie auch um einen Spottvers handeln,
worauf auch die Bezeichnungen Ebrenscheibe und Schimpfscheibe im Allgiu hinwei-



sen. In Kirchzarten wird vor dem eigentlichen Ereignis eine Andacht abgehalten, dann
wandern die Burschen dreimal um den Holzstoss, wobei sie Gebete sprechen wie
«Heilige Mutter Gottes, bitte fiir uns jetzt und in der Stunde unseres Todes», das
Vaterunser, ein Ave Maria oder ahnliches.!82

Da sich die Fasnachtsforschung bisher nicht sehr mit dem Inhalt und dem
Ursprung des Scheibenschlagens befasst hat, sind die Meinungen dazu eher diinn
gesit. D.-R. Moser sieht dieses Brauchtum im Zusammenhang mit der Reinigung des
Menschen vor der Fastenzeit. Jedes Holzstlck stelle im Prinzip einen individuellen
Menschen dar, der durch das Feuer gereinigt in die Fastenzeit bzw. in ein neues, ge-
liutertes Leben eintreten konne. Wie er jedoch den Flug des brennenden Holzstiickes
interpretiert, nimlich als das Leben ebendieses Menschen, der je nachdem fallen oder
emporsteigen konne, scheint fragwiirdig.!® Dagegen scheint die Erklirung von Paul
Sartori eher sinnvoll zu sein, dass es sich bei dem Ganzen um eine Art Frucht-
barkeitsbeschworung handle, was er mit verschiedenen Beispielen zu untermauern
sucht.’® Auf jeden Fall scheint es sich beim Scheibenschlagen um einen Brauch zu
handeln, der in der Zeit weit zuriickreicht. Viele vorchristliche Brauche sind durch
das Christentum tiberformt worden und entwickelten sich so, dass sie inhaltlich nicht
mehr sicher gedeutet werden konnen. Auch beim Scheibenschlagen handelt es sich
wohl um eine Mischung von heidnischen Elementen (Feuer) und christlichen Ele-
menten (Segens- und Riigeverse), die sich im Lauf der Zeit zu einem eigenen Brauch-
tum zusammengefunden haben.

In Verbindung mit Feuerbriuchen stossen wir in den Quellen auch immer
wieder auf Larmelemente. Dies hangt wohl damit zusammen, dass sowohl die Feuer-
wie auch die Larmbriuche in der Anschauung des Volkes als Abwehrmittel gegen
bose Geister galten.!$s So werden zum Beispiel in einem Ratsruf aus dem Jahre 1450
Feuer- und Lirmelemente im gleichen genannt: «mengerley grossen geschreyes und
unzuchtiges gelouffes juchzendes und gebofleles nachts uff den gaflen umb und
umbe getriben werde [...] fur ze werffen und sust mit trummen becken phiffen
[...] vil unriiwe und ungemachs zugezogen» ([dass] «mancherlei lautes Geschrei,
Gejauchze, Umhergelaufe und Gebochsel nachts auf den Gassen wieder und wieder
getrieben werde [...] Feuer zu werfen und sonst mit Trommeln, Becken und Pfeifen
[...] viel Unruhe und Unannehmlichkeiten entstehen»).!% Dass Trommeln, Pfeifen
und Buichsenschiessen offenbar eng mit dem Brauch des Fasnachtsfeuers verbunden
waren, zeigt auch der Bericht des Pfarrers von Rothenfluh BL tber ein nicht einge-
haltenes Mandat aus dem Jahr 1599: «Fastnacht Mandat werd nit gehalten, seyen
mit Trommen vnd Pfeiffen auch biichsen vff den berg zogen, als wann sie dz Fast-
nacht feuhr wolten zu bereithen» («Das Fasnachtsmandat werde nicht eingehalten.
Sie seien mit Trommeln und Pfeifen und Feuerbtichsen auf den Berg gezogen, als ob
sie ein Fasnachtsfeuer zubereiten wollten» )37, sowie zwei Sissacher Berichte aus den
Jahren 1605 und 1606: <haben tiber verbott Fastnacht fithr gemacht ahm stutz ein
fiirigs louffendt radt, mit fackhlen vmbher zogen. Am Hirsz Montag in pumbten
kleideren im dorff geliiffen mit Trommen vnd Pfeiffen» («sie haben trotz Verbot

61



62

ein Fasnachtsfeuer gemacht, am Hang ein Feuerrad laufen
lassen und sind mit Fackeln umhergezogen. Am Hirsmon-
tag in gelichenen Kleidern mit Trommeln und Pfeifen im
Dorf umbhergelaufen») und «Haben nit gar khénnen die
fasznacht spil wider verbott vnderlassen. Ein fiihr mit
straw gemacht, Ein Rad mit strow geflochten angeziindt
vnd also brennendt lassen den berg herab louffen mit
Musceten zum fhiir herausz gezogen.» («Sie haben das
Fasnachtsspiel trotz Verbot nicht unterlassen kénnen. Sie
haben ein Strohfeuer abgebrannt, ein aus Stroh geflochtenes
Rad brennend den Berg hinabrollen lassen und sind mit
Musketen zum Feuer hinausgezogen.»).188

Das in den zwei oben erwihnten Quellen vorkom-
mende Rad aus Stroh, das angeziindet und den Berg hinab-
gerollt wird, ist ein weiteres Element des fasnichtlichen
Feuerbrauches, das zum Beispiel auch heute noch in Kirch-
zarten zum Abschluss des Scheibenschlagens durchgefiihrt
wird.'® Ob dieser Brauch auch in der Stadt durchgefiihrt
wurde, ist zu bezweifeln; es ist nirgends in den Quellen be-
zeugt, und man muss sich fragen, ob die riumlichen Verhilt-
nisse es Uberhaupt zugelassen hitten.

Abb. 23 Dolchscheide mit musizierendem Narr — auf dem Trommelfell
tanzen kleine Figuren.



Bankett und Tanz

Der Tanz gehorte so gut zum mittelalterlichen Festbrauchtum wie Essen, Trinken,
Wettspiele und Musik. Es gab jedoch bestimmte Termine, an welchen der Tanz von
der Obrigkeit auch offiziell erlaubt wurde. Da dies nicht so oft im Jahr der Fall war,
wurde zu diesen Zeiten um so exzessiver getanzt, also zur Neujahrszeit, an Ostern,
Pfingsten, Kirchweihen oder eben auch an der Fasnacht.!® Die Kirche schaute oft
misstrauisch auf diese Tanzvergntigungen, vor allem als im 14. Jahrhundert der Paar-
tanz aufkam, den sie als unziichtig und verwerflich ansah.!! Dass die Befiirchtungen
der Kirche nicht unbegriindet sein konnten, zeigt ein Extrakt aus einem spitmittel-
alterlichen Fasnachtsspiel, worin der erotische Aspekt des Tanzens deutlich wird:

«Wer tanzen will von jungen und alten,

Der sol dreu dink am tanz hie halten:

Das erst, das er am tanz kain frauen

Nit heimlich in der hend sol krauen;

Das ander, das er nit sol werben

Der leiben iimb die untern kerben;

Das dritt, das er kainn schiss loss,

Das in der wirt icht arsposs.»!*2

(«Wer tanzen will, ob jung, ob alt, der muss dabei drei Dinge einhalten: Das
erste ist, dass er beim Tanzen keiner Frau heimlich die Hand kraulen soll; das andere
ist, dass er nicht die unteren Kerben des Leibes umwerben soll; das dritte ist, dass er
keinen Scheiss ablassen soll, damit thm der Wirt nicht etwa in den Arsch trete.»)

Hier werden in ironischer Weise Regeln fur das ziichtige Verhalten beim
Tanzen aufgestellt, was jedoch das genaue Gegenteil zur Folge gehabt haben diirfte,
namlich, dass das Publikum erst recht auf die erotischen Méoglichkeiten beim Tanzen
aufmerksam gemacht wurde. Deshalb musste die Obrigkeit Verbote herausgeben,
um die Sittlichkeit beim Tanzen wenigstens in einem gewissen Rahmen wahren
zu koénnen.

Wie wir oben schon gesehen haben, war die Fasnacht zu Beginn nichts
anderes als ein Rechtstermin am Vortag der Quadragesima (vierzigtigige Fastenzeit
vor Ostern), aus welchem sich gesellschaftliche Mahler mit Tanz und Wettspielen ent-
wickelten. Vor allem in den Ziinften wurde es an der Fasnacht gebriuchlich, auf den
Zunftstuben zu essen — vor allem auch Fasnachtshithner!? —, zu trinken und zu tan-
zen, was von der Obrigkeit erlaubt war, aber nicht durch Storenfriede behindert wer-
den konnte: «Wie wol man iich zer nehsten verkiindung gegénnet und erloubet
hat uff gester an ze vahende in Bokenwise ze gonde die vainacht ufl So tribent ir

63



64

Abb. 24 Fasnachtstanz auf der Landmatte zu Schwyz.

die fréud so gar schalklich und wiistlich daz wirdig herren und frowen uff ir stu-
ben nit getantzen noch kein riiwe vor iich gehabent mégent» («An der letzten Be-
kanntmachung hat man euch erlaubt, an der Fasnacht in Bocksweise umherzugehen.
Ihr habt das aber so tibertrieben, dass wiirdige Herren und Frauen auf ihren Stuben
nicht haben tanzen kénnen und keine Ruhe vor euch gehabt haben»).1% Ein sehr inter-
essantes Verbotim Zusammenhang mit diesen Fasnachtsvergniigen der Ziinfte ist fol-
gendes: «Item gedenkent den hantwergknechten ze verbieten an der Eschermit-
wochen nit eynander ze trengen ze zeren und in die Brunnen ze werffen» («Denkt
auch daran, den Handwerksgesellen zu verbieten, sich an Aschermittwoch gegen-
seitig zu bedringen, zu zerren und in die Brunnen zu werfen»).!> Obwohl diese
Fasnachtszunftessen freiwillig waren, sahen das die Gesellen oftmals nicht so und
zwangen ihre Zunftkameraden zum Mitmachen, was Verbote zur Folge hatte, wie z.B.



Abb. 25 Festgelage mit Fressen, Saufen und Tanzen.
Fasnachtliches Detail: Narr am rechten Bildrand.

Abb. 26 Bauerntanz. Detail vom Holbeinbrunnen in der Spalenvorstadt (16. Jh.).

65



Abb. 27

66

Kaferumzug.

1488: «dz vff der Eschermittwochen tag weder meister knecht noch nyemand wer
der sye gezwungen noch darzu gehallten werden solle vff dem tag miissen vff siner
zunfft oder gesellschaft zeren oder gan zu dem win, und nyemand me in den brun-
nen getragen werden, sondern allmengklich fry sin, daheymen wellen sin oder
dahin ze gan.» («dass am Aschermittwoch weder Meister, Knecht noch sonst jemand,
wer es auch sei, gezwungen werden soll, an diesem Tag bei seiner Zunft oder Gesell-
schaft zu essen oder Wein zu trinken, und niemand mehr in den Brunnen geworfen
werden soll, sondern jederman frei sein, daheim zu bleiben oder dahin zu gehen.»)!%
Dass diese obrigkeitlichen Verbote nicht fruchteten, zeigt die Tatsache, dass zwischen
den beiden eben zitierten Quellen fast fiinfzig Jahre liegen! Aber nicht nur in Basel
mussten Verbote zu diesem Thema erlassen werden, sondern auch in Ziirich 1527:
«soliches abzuostellen gebietend und verbietend an 1 Pfd. und 5 s. buoss unsere
Herren klein und gross RR., dass jetz uf das niiw jar, den birchteltag und die
dschenmittwuchen gar niemans, jung nach alt, den andern solle fachen, laden oder
uf die stuben und zunft erforderen, sonders ein jeder sinen frygen zug haben, da-
heimen zuo sind, oder zuo inen ze gand nach sinem gfallen.» («<um zu unterbin-
den, dass an Neujahr, am Berchtoldstag und am Aschermittwoch niemand, sei er jung
oder alt, andere fange, auf die Zunftstuben zwinge, sondern jeder seinen freien Willen
habe, daheim zu bleiben oder zu ihnen zu gehen nach seinem Gefallen, verhingen
unsere Herren des kleinen und grossen Rates eine Strafe von 1 Pfund und
5 Schillingen.»)!”” Das Ziircher Verbot geht sogar noch iiber das hinaus, was in Basel
nicht erlaubt war, und verbietet dieses Verhalten auch an anderen Daten.



Doch kommen wir nochmals zurtick zum Tanz. Die Verbote gegen das Tan-

zen bezogen sich im allgemeinen auf unschickliches Tanzen: «unziichtig tentze»
(«unziichtige Tanze»)!1%, auf Tanzen auf offener Strasse: «die tintz so uff offener gas-
sen»'” und auf das Tanzen an nicht erlaubten Daten.?® Das Tanzen auf den Stuben
war normalerweise erlaubt gewesen, wenn es dabeti sittlich zuging, aber es gab auch
hier Ausnahmen. Als das Konzil in Basel tagte, liess der Protektor Herzog Wilhelm
von Bayern 1435 auf Verlangen des Basler Konzils das Tanzen zur Fasnachtszeit
untersagen, was bei der weiblichen Bevolkerung grosse Emp6rung und Proteste aus-
loste: «wire unser Herr der Kaiser selbst hier [er hitte] uns unsere Freude nicht
verdorben; aber weil der Herzog selbst keine Freude hat und nicht zu uns gehen
mag, so will er sie uns auch nicht génnen.»* Schliesslich hielt man sich nicht an
das Verbot und tanzte im heimlichen! Auch die Verbote, im Freien zu tanzen, wur-
den von der Bevolkerung offenbar nicht ernst genommen, und man vergniigte sich
weiterhin auch draussen, wie eine Quelle von 1568 zeigt: «mit iren bim vasnacht fiir
tantzet» («mit ihr beim Fasnachtsfeuer getanzt»).22 Das Datum dieser Quelle macht
klar, dass das Tanzen auch nach der Reformation von der Obrigkeit nicht abgeschafft
werden konnte, was auch von einem Vorfall 1532 bestatigt wird. Mitten in der Nacht
tanzte eine Gruppe von 15 Zunftangehorigen, begleitet von einem Pfeifer, halb- oder
ganz nackt auf einer Zunftstube, auf dem Marktplatz und in den Strassen.?

Man wird sich heute wohl fragen, aus welchem Grund man das Tanzen da-
mals iiberhaupt verboten hat, denn es ist in dem Sinn ja nichts Gefahrliches dabei ...
Oder? Die Obrigkeit im Mittelalter hatte dennoch Griinde, dem Tanzen mit einem

67



68

gewissen Misstrauen gegeniiberzustehen. Wie oben gesehen, war die Wahrung der
Sittlichkeit eine Sache, die mit dem Tanzen gefihrdet und auf deren Einhaltung gréss-
ter Wert gelegt wurde. Tanzveranstaltungen, an denen meistens eine grossere Menge
Leute beteiligt waren, bargen auch ein gewisses Gewaltpotential, da es schnell einmal
zu Streitigkeiten kommen und das Tanzvergniigen ausarten konnte.2* Auch andere
Griinde kénnten hier noch angefiihrt werden, jedoch haben wir mit der Wahrung der
Sittlichkeit und dem Vorbeugen von Gewalt wohl die zwei Hauptgriinde fiir die Ver-
bote an der Fasnacht aufgezeigt.?%s

Fiir Basel 1st aber auch noch eine ganz andere Art des Tanzens fiir die Fas-
nacht belegt, der sogenannte Kiifertanz, welcher am Aschermittwoch von den Kii-
ferknechten aufgefithrt wurde. Urspriinglich hielten die Kiifer nur einen Umzug ab,
der dann spiter um den Tanz erweitert wurde. Der erste sichere Beleg fiir den Kiifer-
tanz in Basel datiert aus dem Jahr 1688; die Umziige gehen vermutlich aber bis ins
15. Jahrhundert zuriick. Der Sinn des Kiiferumzugs war es, die Freude iiber das gut
ausgefallene Geschift zu feiern, was eventuell auch aus 6konomischen Griinden, wie
wir es oben auch schon bei den Hochzeiten gesehen haben, in die Fasnachtzeit gelegt
worden war. Der Tanz der Kiifer ist aber nicht nur fiir Basel belegt, sondern auch fiir
Bern, Genf und verschiedene Stidte in Deutschland und Osterreich. Umziige in der
Art des Kiiferumzugs sind im Mittelalter nichts Ungewohnliches und auch fiir an-
dere Berufsgattungen belegt, wie zum Beispiel die Metzgerumziige von Ziirich oder
Niirnberg illustrieren. Die meisten dieser Umziige enthielten ein militirisches Ele-
ment, was darauf zuriickzufiihren ist, dass es sich im Ursprung um Waffenmuste-
rungsumziige der einzelnen Ziinfte gehandelt hat. 206



Fasnachtsturnier

Turniere sind in Basel seit der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts belegt. Die Vor-
aussetzungen fiir das ritterlich-hofische Leben, zu welchem unter anderem das Tur-
nier gehérte, wurden durch verschiedene dussere Umstinde geschaffen. Der Land-
adel liess sich vermehrt in der Stadt nieder, um dem Machtzentrum des Bischofssit-
zes niher zu sein, und brachte dadurch seine Lebensformen in die Rheinstadt mit, na-
mentlich die brauchtiimliche Adelsfehde. Auch der Aufstieg des Achtburgerstandes
in den Adel spielte eine Rolle. Dadurch waren die Grundlagen fiir ein ritterlich-ho-
fisches Leben geschaffen.?” Bei Festen im Mittelalter hatten verschiedenste Spiele und
Wettkampfe ihren festen Platz, und das Turnier gehdrte bei bedeutenden Feierlich-
keiten der adligen Kreise einfach dazu.2® Es ist deshalb nicht weiter erstaunlich zu er-
fahren, dass auch an der Fasnacht ritterliche Turniere abgehalten wurden. Auch hier
ist der Termin eher zufillig und kann historisch in irgendeiner Weise speziell mit der
Fasnacht in Zusammenhang gebracht werden. Unter anderem waren der erste und
zweite Fastensonntag (Invocavit und Reminiscere) beliebte Termine fiir Turniere.?*?

Abb. 28 Bauernturnier, das ritterliche Turnier parodierend.

69



70

Abb. 29 Ausschnitt aus Der Streit des Karnevals mit den Fasten — Prinz Karneval wird
von Vermummten begleitet.

An der Fasnacht sind Turniere in Basel seit dem 14. Jahrhundert belegt, wie auch die
Bose Fasnacht von 1376 bestatigt. Nach der Reformation finden wir in den Quellen
keine Eintrage zu Turnieren mehr.

In der Folgezeit wurden die ritterlichen Turniere durch Parodien abgelést.
In densogenannten Gesellen-, Kiibel- und Bauernstechen stellte das Biirger- und Bau-
erntum nun die Akteure, und nicht mehr der Adel. Auch das Pferd spielte bei diesen
Kiampfen keine Rolle mehr; Steckenpferde, Esel und Ziegenbécke mussten als Reit-
tiere fiir die Streitenden herhalten. Die ritterliche Riistung und Bewaffnung wurde
ersetzt durch Strohzopfe, die als Schlagwaffen dienten, Speckschwarten und Leb-
kuchen anstelle von Schilden und Kiicheneimer als Helme2° Diese Verballhornungen
der fasnichtlichen Turniere des Adels entwickelten sich besonders in Italien, Frank-
reich und den Niederlanden des 15. Jahrhunderts zu allegorischen Kimpfen zwischen
der Fasnacht und der Fastenzeit, wie wir es auch auf dem beriihmten Gemilde
«Kampf der Fastnacht mit den Fasten» von Pieter Bruegel d.A. sehen kénnen.2!!

Das wohl bekannteste fasnichtliche Turnier des Mittelalters in Basel fand
1376 statt, die sogenannte Bise Fasnacht.22 Zu dieser Zeit weilte Herzog Leopold von
Osterreich in der Stadt und feierte mit seinen Gefolgsleuten im Eptingerhof an der
Rittergasse, in unmittelbarer Nihe des Miinsterplatzes, wo das ritterliche Turnier zum
Abschluss der fasnichtlichen Feierlichkeiten am Dienstag vor Aschermittwoch statt-



Abb. 30 Der Streit des Karnevals mit den Fasten (1559).

fand: «als man uff der Burg stach» («als man auf dem Miinsterplatz ein Turnier ab-
hielt»)?53. Wahrend des Turnieres flogen plotzlich Speere in die Zuschauer und ver-
ursachten einen Tumult, der schliesslich in blutigen Auseinandersetzungen zwischen
Biirgern und Edelleuten endete und mehrere Todesopfer forderte. In der Folge wur-
den zwolf Basler Biirger hingerichtet, und auf Betreiben von Herzog Leopold wurde
die Reichsacht iiber die Stadt verhingt.?!4

Nach dem traumatischen Erlebnis der Bosen Fasnacht wurden in Basel
lange keine Turniere mehr abgehalten, was sich im Dezember 1428 inderte, als der
Spanier Juan de Merlo und Heinrich von Ramstein im Zweikampf auf dem Miinster-
platz gegeneinander antraten. Dabei wurden strenge Vorsichtsmassnahmen getroffen
mit Absperrungen, «zwivaltige Schranken» («mehrfache Absperrungen») in der
ganzen Stadt, Verstirkung der Wachen auf den Stadttoren, wie auch dem Verbot, sich
zu verkleiden: «es soll ouch niemand in Bogken wise gan noch dhein man sich ver-
wandeln jn wibe kleider noch dhein wib in manne kleider» («es soll auch niemand
in Bocksweise umhergehen oder Frauen in Minnerkleidern und Minner in Frauen-
kleidern»)?5, da darin auch wieder mogliche Gefahren fiir die Sicherheit bestehen
konnten. Dieses Kampfspiel wurde, gemiss den Kampfbedingungen, die Juan de
Merlo stellte, offenbar zu Fuss ausgetragen.?'¢ Die sonstigen Turniere waren meistens
Tjost (Zweikampf zu Fuss oder zu Pferd) oder Turnei (Massenkampf).2"7

a1



72

Abb. 31 Ein Turnier von 1480. Narren Gbernehmen die Aufgaben von Herold, Musikanten
und Knappen.

Das Auftreten von Maskengestalten an Turnieren ist wohl hauptsichlich
dadurch zu erkliren, dass solche Wettkimpfe oft zu Maskenzeiten durchgefiihrt wur-
den, wie es auch Quellen aus der Basler Konzilszeit zeigen. Der venezianische Ge-
sandte Andrea Cattaro von Padua verzeichnete allein in den drei Jahren seiner An-
wesenheit in der Rheinstadt vier Turniertermine, welche zu typischen Maskenzeiten
stattfanden: 20. sowie 30. Dezember, Dreikonigstag und einen auch an der Fasnacht:
«Um euch die Sache bekannter zu machen, bemerke ich, dass die Gemeinde Basel
auf dem Domplatz eine Abschrankung machen liess, und auf einer Seite dersel-
ben einen um drei Fuss erh6hten Boden, auf welchem 400 vom Kopf bis zum Fuss
gewaffnete Mianner standen, und so standen sie zwei Tage. Das geschah wegen
zweier Turniere, die am Montag und Dienstag der Fastnacht stattfanden, an wel-
chen je 30 Kimpfer teilnahmen, lauter Ritter und grosse Herren, alle wohl aus-
geriistet, die einen mit Tuch, die andern mit Taffet, die dritten mit Sammet ange-
than. Als die Turniere vorbei waren, gingen die, welche bewaffnet dabei aufgestellt
gewesen waren, alle in das Gemeindehaus, um eine Mahlzeit einzunehmen, und



am Abend gingen die Frauen, welche dem Feste zugesehen hatten, in das genannte
Haus zum Nachtessen, und nach dem Essen wurde getanzt bis an den Morgen.»218

Wie auch schon beim Turnier von 1428 wurde 1434 die Sicherheit grossgeschrieben,
was die 400 Bewaffneten verdeutlichen.

Von der Seite der Konzilsspitze hatte es aber auch Bedenken in Hinblick
auf diese Veranstaltungen gegeben, was aus Cattaros Aufzeichnungen zu den Turnie-
ren vom Dezember 1433 hervorgeht: «Als das Concil vernahm, dass die Barone sich
bereit machten, zum Turnier zu gehen, und dass viele andere hingehen wollten,
um zuzuschauen, liessen sie sagen, man sollte es nicht thun.»2” Auch die stidti-
sche Obrigkeit hatte wahrscheinlich Bedenken wegen der Turniere, duldete sie aber.
Jedoch verboten sie jegliche weitere Handlungen, die zu Unruhen hatten fihren kon-
nen, wie eben die fasnichtlichen Brauche: «dz niemand jn Bocken wise noch in Goler
wise oder in tiifels hiiten louffen solle noch sich verendere jn dhein wise noch wege
mit den kleidern Es soll ouch niemand bosseln denn sich yedermann zuchtlichen
halten..dis heilige hochzit (= Weihnachten) und ouch darnach iiber die vafinacht

73



74

Es soll ouch niemand umb wiirste singen noch umb geld noch dheine ander gog-
kenspiel machen noch fiir nemen..Wer..in sollicher wise funden wirt nu oder har-
nach ist bestelt daz man denselben solich narrenspil abezerren sol und miis ouch
derselbe und alle die mit jm gand und darzii dienent 1 Monat vor den criitzen lei-
sten..» («dass niemand in Bocks- oder Narrenweise noch in Teufelshiuten umher-
laufen soll, noch sich in sonst einer Weise verkleiden soll. Es soll auch niemand boch-
seln, sondern sich ziichtig verhalten ... diese Weihnacht und auch spiter an der Fas-
nacht. Es soll auch niemand um Wiirste noch Geld singen, noch Narrenspiele auf-
filhren oder planen ... Wer ... jetzt oder spiter in solcher Weise angetroffen wird, dem
soll man die Maske abzerren. Der Schuldige und alle, die mit ihm unterwegs sind,
werden fiir einen Monat aus der Stadt verbannt ...»)20. Bei Nichteinhaltung wurde
man also zur Rechenschaft gezogen und fiir einen Monat aus der Stadt verbannt, was
mit «vor den criitzen leisten» gemeint ist.??! Die Hohe dieser Strafe, die so nirgendwo
vorher angedroht wird, macht klar, wie wichtig es der stidtischen Obrigkeit gewesen
sein muss, dass das Konzil in keiner Weise gestort wurde.



Zusammenfassung

Wie wir gesehen haben, ist die Fasnacht nicht irgendwann «erfunden» worden, son-
dern beruht auf dem Zusammenwachsen unterschiedlicher Traditionen verschiede-
nen Alters und verschiedener Herkunft, was teilweise auch zu falschen Interpretatio-
nen iiber Sinn und Ursprung der Fasnacht gefithrt hat. Die Grundelemente der vor-
reformatorischen Fasnacht waren wie bei jedem mittelalterlichen Fest das Essen, Trin-
ken und Tanzen. Von der Mitte des 13. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts spielte auch
das Fasnachtsturnier eine wichtige Rolle in Basel. Die eigentliche Entwicklung der
stadtischen Fasnacht und des damit verbundenen Brauchtums begann aber im Ver-
lauf des 14. und 15. Jahrhunderts. Die Palette der Briuche wurde breiter und reichte
von den Maskenbriuchen und ihren Elementen iiber Feuer- zu Larmbriuchen.

Vor der Reformation Nach der Reformation

Fasnachtsturnier -
(Ca. Mitte 13.-15. Jahrhundert)

Fasnachtsspiel Fasnachtsspiel
(Ab Mitte 15. Jahrhundert) (Bis Mitte 16. Jahrhundert)
Brunnenwerfen Brunnenwerfen
(Aschermittwoch) (Aschermittwoch)
Bochseln Bochseln

(Heischen fehlt hier)
Wurstsingen -

Kiiechlibolen

(Fasnachtskiiechli belegt)

Fasnachtsfener Fasnachtsfener

Scheibenschlagen -

15



76

Abb. 32

Dudelsackpfeifer vom Brunnenstock des Holbeinbrunnens — auch Sackpfeiferbrunnen
genannt (16. Jh.).



Vor der Reformation

Nach der Reformation

Feuerrad
(Nur noch fiir die Basler Landschaft belegt)

Fackeln

(Nur noch fiir die Basler Landschaft belegt)

Trommeln und Pfeifen

Trommeln und Pfeifen
(Hauptsachlich auf der Basler Landschaft)

Lérm allgemein (Geschreti etc.)

Lirm allgemein (Geschrei etc.)

Beramen

Berdimen

Mit Ascheséicken schlagen

Kleidertausch Mann/Frau

Kleidertausch Mann/Frau

Teufel
(Ab Anfang 15. Jahrhundert)

Narr
(Ab Anfang 15. Jahrhundert)

Wilder Mann
(Ab 15. Jahrhundert)

(Nur fiir Vogel Gryff belegt)

In Meyers wise

(Ab Anfang 16. Jahrhundert)

In Meyers wise

Gutzgyr & Weibel-Weib
(Nur fiir Baselland belegt)

Kiifertanz
(Aschermittwoch)
(Bis ca. 1792)

Der Vergleich der Briuche vor und nach der Reformation zeigt, dass sich im Grunde
nicht sehr viel geindert hat. Die Fasnacht wurde trotz des Konfessionswechsels
weiterhin gefeiert, auch wenn die Obrigkeit immer wieder versuchte, sie zu verbie-



ten. Das Brauchtum verinderte sich nicht sehr, obwohl einige Elemente verschwan-
den und dafir neue auftauchten. Ein Spezialfall war die Basler Fasnacht vor der Re-
formation also nicht, jedoch handelte es sich bei dieser Festivitit um ein sehr kom-
plexes Gebilde, das durch die verschiedensten Einfliisse zu einem vielfiltigen und

bunten Brauchtum wurde, welches nicht mehr aus dem Basler Festleben wegzuden-
ken war.

Abb. 33 Standesscheibe mit Wildmannern im Rathaus Basel (1514-1519).

78



Ausblick auf die weitere Entwicklung
der Basler Fasnacht

Die Basler Fasnacht, wie wir sie heute kennen, beruht auf einer modernen Entwick-
lung. Diese begann im Jahr 1540, als am Montag nach der alten Fasnacht (16. Februar)
eine militdrische Musterung durchgefithrt wurde. Musterungen waren allgemein iib-
liche, alljahrlich wiederkehrende Veranstaltungen, an denen die personliche militiri-
sche Ausristung wie Harnische, Spiesse, Hellebarden und Schusswaffen durch Ver-
treter der Obrigkeitinspiziert wurden. Im Vorfeld gab es einige Meinungsverschieden-
heiten, in welchem Rahmen die Musterung ablaufen sollte — ob alle Wehrpflichtigen
gleichzeitig an einem Ort gemustert werden missten oder getrennt nach Ziinften bzw.
Kleinbasler Ehrengesellschaften. Schliesslich entschied man sich fiir die zweite Vari-
ante. Nach der Inspektion zogen die Ziinfte und Ehrengesellschaften mit ihren Fah-
nen und Zeichen durch die Stadt, und da Fasnachtszeit war, setzte man die Veranstal-
tung fort und feierte ausgiebig und frohlich noch weitere acht Tage durch.22 Mit den
«Zeichen» waren Maskenfiguren gemeint; die Schildhalter der Wappen oder Figuren,
die den Namen der Zunft bzw. der Ehrengesellschaft leibhaftig darstellten.?2? So ver-
band sich in Basel die Tradition des Fasnachtstreibens mit der obrigkeitlichen Veran-
staltung der militarischen Musterungen, woher sich auch das fasnichtliche Trommeln
und Pfeifen erklirt. Folgende Quelle aus dem 16. Jahrhundert illustriert diesen Sach-
verhalt: «Einmal im Jahr pflegen sie [die Vorstadtgesellschaften] mit einander und
mit andern Ga(e)sten freundschaftlich zu essen, und an der Fassnacht, wenn der
Rath es nicht verbietet, stellen sie sogenannte Umzu(e)ge an. Dort wird das Wap-
pen der Gesellschaft in lebendiger Gestalt, masquiert oder verstellt, in der Stadt
herum begleitet. Einige mit der alten Schweizertracht sind die Begleiter. Dann
folgen junge Knaben mit Trommeln und Gewehren, und mit der Fahne der
Gesellschaft. Endlich Kinder von beiderley Geschlecht in allerley Kleidungsarten
schliessen den frohlockenden Tross.» 22* Nach und nach verschwanden die Erwach-
senen aus den Umziigen, wohl wegen der obrigkeitlichen Verbote, und am Ende des
18. Jahrhunderts scheinen nur noch Kinder daran teilgenommen zu haben.?> Nur
in Kleinbasel konnte sich die Tradition der herumziehenden Ehrengesellschaften
behaupten, woraus sich das heutige Fest des «Vogel Gryff» entwickelte.22¢

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts schrankte die Obrigkeit das fasnichtliche
Umzugswesen immer mehr ein, und 1798 — im Griindungsjahr der Helvetischen Re-
publik — wurde es ginzlich untersagt. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts wurden die
Umziige wieder erlaubt, blieben aber auf Knaben beschrinkt. Seit 1820 fing man
wieder an, Umziige in grosserem Rahmen zu veranstalten, welche als Frithform der
heutigen Strassenfasnacht gelten kénnen.2”

79



Anmerkungen

80

1 Cysat, Renward, Collectanea Chronica und
denkwiirdige Sachen Pro Chronica Lucer-
nensi et Helvetiae, Erste Abteilung Stadt und
Kanton Luzern, Erster Band, Zweiter Teil,
Luzern 1969, S. 718.

2 Grimm, Jakob und Wilhelm, Deutsches
Worterbuch, Band III, Leipzig 1862, Sp.
1353-1355. Im Folgenden zitiert als: Grimm
Deutsches Worterbuch.

3 Lexikon des Mittelalters, Band IV, Miin-
chen/Ziirich 1989, Sp. 313.

4 Wolfram von Eschenbach, Parzival, VIII.
Buch, 409, Verse 5-11, Studienausgabe, Ber-
lin/New York 1999.

5 Panizza, Silvio (Hg.), Faszination Lozirner
Fasnacht. Geschichte — Ziinfte - Umzug -
Fasnachtsbille, Band II, Luzern 1989, S. 11.
Im Folgenden zitiert als: Panizza IT 1989.

6 Grimm Deutsches Worterbuch, Sp. 1353—
1354.

7 Zitiert nach: Moser, Hans, Fasnacht, Fass-
nacht, Faschang, S. 433—453, in: Schweizeri-
sches Archiv fiir Volkskunde 68/69, Basel
1972/73, S. 437-438.

8 vasnach (1466)
vasnacht (1418, im gleichen Text auch noch
vafinacht/1423/1448/1476/1521/1529/1533/
1538/1539/1541/1540/1568)
vafinacht (1424/1432/1433/1436/1445/1449/
1500/1515)
vassnacht (1525)
vastnacht (1451)
vasznacht (1469/1532/1540/1543/1546/1554)
fasnacht (1448/1543, im gleichen Text auch
noch vasnacht/1545/1642)
faflnacht (1553/1611/1613)
fassnacht (1526/1576/1592/1598/1603/1605/
1637/1642/1645/1646/1647/1660/1668/1675)
fastnacht (1600/1601/1603/1606/1646/1658)
fasznacht (1511/1541/1602, im gleichen Text
auch noch Fastnacht/1605/1606)

Fassnacht (1638/1646/1661/1663/1696/1701)

Fastnacht (1599/1600/1601/1602/1605/1607/
1612/1613/1668/1749)

Fastnachten (1751)

Fasznacht (1548/1572/1606/1616/1619/1736/
1757/1760/1774)

Fassznacht (1737/1766,im gleichen Text auch
noch Fasznacht)

Faasznacht (1620, im gleichen Text auch noch
Faafinacht).

9 Mezger, Werner, Narrenidee und Fastnachts-
brauch. Studien zum Fortleben des Mittelal-
tersin der europiischen Festkultur, Konstanz
1991, S. 10. Im Folgenden zitiert als: Mezger
1991. Zu den Thesen von Hofler und Stumpfl
siehe: Hofler, Otto, Kultische Geheimbiinde
der Germanen, Band 1, Frankfurt 1934; Hof-
ler, Otto, Das germanische Kontinuititspro-
blem, Hamburg 1937; Stumpfl, Robert, Der
Ursprung des Fastnachtsspiels und die kulti-
schen Minnerbiinde der Germanen, S. 286—
297, in: Zeitschrift fiir Deutschkunde 48/
1934; Stumpfl, Robert, Kultspiele der Ger-
manen als Ursprung des mittelalterlichen
Dramas, Berlin 1936.

10 Mezger 1991, S. 10.

11 Ziuert nach: Moser, Dietz-Riidiger, Natio-
nalsozialistische Fastnachtsdeutung. Die Be-
streitung der Christlichkeit des Fastnachtsfe-
stes als zeitgeschichtliches Phinomen, S. 200-
219, in: Zeitschrift fiir Volkskunde, 78. Jahr-
gang, Stuttgart/Berlin/Koln/Mainz 1982,
S. 206.

12 Moser, D.-R. 1982, S. 205-206.

13 Rollin, Werner, Fasnachtsforschung in der
Schweiz, S. 203-226, in: Jahrbuch fiir Volks-
kunde, Neue Folge 8, Wiirzburg/Innsbruck/
Fribourg 1985, S. 203. Im Folgenden zitiert
als: Rollin 1985.

14 Hoffmann-Krayer, Eduard, Feste und Brau-
che des Schweizervolkes, Ziirich 1992, Nach-
druck der Ausgabe 1940, S. 111. Im Folgen-
den zitiert als: Hoffmann-Krayer 1992.



15 Meuli, Karl, Der Ursprung der Fastnacht, in:
Sonderdruck aus Antaios, Aliade, Mircea,
Junger, Ernst (Hg.), Band X1, No. 2, Stuttgart
1969, S. 166. Im Folgenden zitiert als: Meuli
1969.

16 Meuli 1969, S. 177-178.

17 Rollin 1985, S. 204.

18 Siehe dazu: Bartsch, Albert, Holzmasken.
Fasnachts- und Maskenbrauch in der
Schweiz, in Stiddeutschland und Osterreich,
Aarau 1993, S. 31-32. Im Folgenden zitiert
als: Bartsch 1993.

19 Moser, Hans, Stiadtische Fasnacht des Mittel-
alters, S. 135-202, in: Masken zwischen Spiel
und Ernst. Beitrige des Tibinger Arbeits-
kreises fiir Fasnachtsforschung, 18. Band,
Tibingen 1967, S. 140-141. Im Folgenden
zitiert als: Moser 1967.

20 Warum Moser jedoch angesichts der Berich-
te, die er selber anfiihrt, von der «feierlichen
Begehung des carnispriviums» in mittelalter-
lichen Klostern noch von einem weltlichen
Fest sprechen kann, ist schleierhaft. Siehe
dazu: Moser, D.-R. 1982, S. 203.

21 Bairtsch 1993, S. 32.

22 Moser, Dietz-Riidiger, Perikopenforschung
und Volkskunde, S. 7-52, in: Jahrbuch fir
Volkskunde, Neue Folge 6/1983, S. 9-10.

23 Koelner spricht insbesondere aus dem Blick-
winkel der Basler Fasnacht, wie er sie aus ei-
gener Erfahrung kennt, was jedoch gefahrlich
ist, da die Basler Fasnacht in der angespro-
chenen Zeit, wie auch heute noch, im Grunde
nicht sehr viel mit der mittelalterlichen Fas-
nacht zu tun hat. Die Fasnacht, wie wir sie
heute in Basel feiern, entstand erstam Anfang
des 18. und im Verlauf des 19. Jahrhunderts.
Siehe dazu auch: Trimpy, Hans, Zur Ge-
schichte der Basler Fasnacht, S. 17-23, in:
Heman, Peter (Verleger), Unsere Fasnacht,
Basel 1971, S. 19. Im Folgenden zitiert als:
Trimpy 1971.

24 Koelner, Paul, Basler Fastnacht, S. 19—44, in:
Fasnachtscomité (Hg.), D’ Basler Fasnacht,
Basel 1946, S. 19.

25 Mezger 1991, S. 11-12.

26 Zitiert nach: Mezger 1991, S. 12.

27 Siehe dazu: Bausinger, Hermann, Fir eine
komplexere Fastnachtstheorie, S. 101-106,
in: Jahrbuch fiir Volkskunde, Neue Folge
6, Wiirzburg/Innsbruck/Fribourg 1983,

S. 101ff. Im Folgenden zitiert als: Bausinger
1983.

28 Bausinger 1983, S. 106.

29 Ausnahmen bei der Einhaltung der Fasten-
gebote wurden bei Kranken, schwangeren
Frauen, Ammen, Armen, Kleinkindern und
alten Leuten gemacht. Laurioux, Bruno, Ta-
felfreuden im Mittelalter. Die Esskultur der
Ritter, Birger und Bauersleut, Stuttgart/
Ziirich 1992, S. 10.

30 Moser 1967, S. 140-141.

31 Panizza 11 1989, S. 19.

32 Mezger 1991, S. 490-492.

33 Mezger 1991, S. 493.

34 Mezger 1991, S. 494.

35 Rollin 1985, S. 205.

36 UBB, 1. Band, S. 101-102, Urkunde 146,
Zeile 6.

37 Im Mittelalter gab es eine Vierteilung des Jah-
res, die fronfasten: Mittwoch bis Samstag
nach Invocavit, nach Pfingsten, nach Kreuz-
erhohung (14. September) und nach Lucie
(13. Dezember). Grotefend, Hermann, Ta-
schenbuch der Zeitrechnung des deutschen
Mittelalters und der Neuzeit, Hannover
1971, S. 16.

38 UBB, 2. Band, S. 276, Urkunde 486, Zeilen
32-33.

39 UBB, 3. Band, S. 15, Urkunde 28, Zeile 10.

40 Siehe dazu zum Beispiel: Egli, Emil (Hg.),
Actensammlung zur Geschichte der Ziircher
Reformation in den Jahren 1519-1533, Zii-
rich 1879, S. 525, 533. Im Folgenden zitiert
als: Actensammlung der Ziircher Reforma-
ton.

41 UBB, 3. Band, S. 297, Urkunde 540, Zeilen
34,

42 Moser 1967, S. 141.

43 Moser, Dietz-Riidiger, EIf Thesen zur Fast-
nacht, S. 75-77, in: Jahrbuch fiir Volkskunde,
Neue Folge 6/1983, S. 76.

44 Mezger 1991, S. 17.

45 Mezger 1991, S. 17.

46 Zitiert nach: Hoffmann-Krayer, Eduard, Die
Fastnachtsgebrauche in der Schweiz, S. 134,
in: Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde,
1. Jahrgang, Ziirich 1897, S. 47-57; 126-142;
177-194; 257-283. Im Folgenden zitiert als
Hoffmann-Krayer 1897.

47 Siehe dazu: Meyer, Werner, Hirsebrei und
Hellebarde. Auf den Spuren des mittelalter-

81



82

lichen Lebens in der Schweiz, Olten 1985,
S.268. Im Folgenden zitiert als: Meyer 1985;
Bichtold-Staubli, Hanns, Hoffmann-Krayer,
Eduard (Hg.), Handworterbuch des deut-
schen Aberglaubens, Binde 1-10, Berlin/
NewYork 2000, Band 5, Stichwort «Maske,
Maskereien», Sp. 1821. Im Folgenden zitiert
als: HdA.

48 Mit dem Osterzyklus meint man die Fasten-
zeiten vor Ostern, die Termine fiir die Feier
der Himmelfahrt Christi und der Ausgies-
sung des Heiligen Geistes zu Pfingsten, fiir
den Trinitatis-Sonntag und das (erst im 13.
Jahrhundert eingefiihrte) Fronleichnamsfest.
Vogtherr, Thomas, Zeitrechnung. Von den
Sumerern bis zur Swatch, Miinchen 2001,
S. 64.Im Folgenden zitiert als: Vogtherr 2001.

49 Invocavit heisst der erste Sonntag in der
Fastenzeit, wahrend Reminiscere, Oculi,
Laetare, Judicaund Palmsonntag die weiteren
bezeichnen. Die Namen der ersten fiinf Fa-
stensonntage gehen auf den Introitus zuriick,
den Gesang, den die Geistlichen wihrend des
Einzugs in die Kirche singen und der auf den
jeweiligen theologischen Inhalt der Sonn-
tagsmesse verweist. Vogtherr 2001, S. 65.

50 Bartsch 1993, S. 26, und Kiister, Jiirgen, Fast-
nachtsgebote als Quellen. Zur Interpretation
archivalischer Zeugnisse, S. 53-74, in: Jahr-
buch fiir Volkskunde, Neue Folge 6, Wiirz-
burg/Innsbruck/Fribourg 1983, S. 11. Im
Folgenden zitiert als: Kiister 1983. Zur
Bauern- und Herrenfasnacht siehe auch:
Becker-Huberti, Manfred, Lexikon der Briu-
che und Feste, Freiburg 1. Br. 2000, S. 102. Im
Folgenden zitiert als: Becker-Huberti 2000.

51 Becker-Hubert1 2000, S. 102. Eine Quelle von
1436 zeigt zum Beispiel, dass der Aschermitt-
woch als Beginn der Fastenzeit von den Bas-
lern nicht eingehalten wurde. «Item geden-
kent den hantwergknechten ze verbieten
an der Eschermitwochen nit eynander ze
trengen ze zeren und in die Brunnen ze
werffen.» («Denkt auch daran, den Hand-
werkern zu verbieten, sich an Aschermitt-
woch gegenseitig zu belistigen, zu zerren
und in die Brunnen zu werfen.») SGfV, Hi-
storische Quellen, 2346 (1436), Original in:
StABS, Rufbuch I, 107r.

52 Triimpy 1971, S. 18.

53 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maske-
reien», Sp. 17441f.

54 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 12c, 2374 (1449), Original in: StABS,
Rufbuch I, 172v.

55 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 12c,711(1546), Original in: StABS, Rats-
biicher O 8, 2v.

56 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 12¢, 1677 (1675), Original in: Kirch-
gemeindearchiv Belp, ChM., Bd. IIL, V 2.

57 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 12c, 2445 (1553), Original in: StABS,
Rufbuch 111, 12v.

58 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 7,538 (1553), Original in: StABS, Rats-
biicher O 9, 49.

59 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 12¢, 2294 (1418), Original in: StABS,
Rufbuch I, 9r oder X B 12, (2352), Original
in: StABS, Rufbuch I, 119v.

60 SG1V, Historische Quellen, X B 12c, 2310
(1420), Original in: StABS, Rufbuch I, 28v.

61 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2341
(1436), Original in: StABS, Rufbuch I, 106r.

62 Schweizerisches Idiotikon. Worterbuch der
Schweizerdeutschen Sprache, Binde I-XV,
Frauenfeld 1881-1999, Bd. IV, 1901, Sp.
1122ff. Im Folgenden zitiert als: Schweizeri-
sches Idiotikon.

63 Siehe dazu: HdA, Stichwort «<Maske, Maske-
reien», Sp. 1845-1849; Birtsch 1993, S. 15-17;
Mezger 1991, S. 24; Meuli, Karl, Schweizer
Masken, Ziirich 1943, S. 67-73.

64 Siehe dazu: Mezger 1991, S. 116ff.

65 Mezger 1991, S. 23.

66 Siehe dazu: Bernheimer, Richard, Wild Men
in the Middle Ages. A Study in Art, Senti-
ment, and Demonology, Cambridge/USA
1952, S. 1-2, 26. Im Folgenden zitiert als:
Bernheimer 1952; HdA, Stichwort «Wilde»,
Sp. 971; Bartsch 1993, S. 93-98.

67 Bartsch 1993, S. 93-98; Bernheimer 1952,
S. 21ff.

68 Siche dazu: Text im Quellenanhang iiber ein
«In Basel abgehaltenes Turnier».

69 Meyer 1985, S. 283.

70 Siehe dazu: Rapp Buri, Anna, Stucky-Schii-
rer, Monica, Burgundische Tapisserien, Miin-
chen 2001, S. 235; Heinz, Dora, Europiische
Wandteppiche — von den Anfingen der Bild-



wirkerei bis zum Ende des 16. Jahrhunderts,
Braunschweig 1963, S. 131,133, 136, 137, 140.

71 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 2352
(1433), Original in: StABS, Rufbuch I, 119v.

72 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 2341
(1436), Original in: StABS, Rufbuch I, 106r.

73 SGIV, Historische Quellen, X B 12¢, 2374
(1449), Original in: StABS, Rufbuch I, 172v.

74 Schweizerisches Idiotikon, Bd. II, 1885,
Sp. 213-215.

75 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 707
(1540), Original in: StABS, Ratsbiicher O 6,
72.

76 Siehe dazu zum Beispiel: Bartsch 1993, S. 99;
Mezger 1991, S. 311f.

77 Mezger 1991, S. 237.

78 Eventuell trigt die Figur auch einen Fuchs-
schwanz; jedenfalls sieht es so aus, als ob der
Gestalt etwas den Riicken hinunterhingt.
Der Fuchsschwanz kam im Laufe des 15.
Jahrhunderts, zusammen mit dem Hahnen-
kamm, als weiteres Attribut zur Standard-
tracht des Narren dazu und symbolisierte im
Grunde den Teufel. Mezger 1991, S. 258-281.

79 Mezger 1991, S. 252-255.

80 Dass der Totentanz auch an der Basler Fas-
nacht ein Thema war, zeigt folgende Quelle
von 1531, wo sechs Kleinbasler als Geister
durch die Nacht zogen: «Haben zu Nacht ...
vif der gassen / vil vad mengerley vanruw
angefangen / Insonderheit in geists wysz /
in wyssen kleyderen den Todten tantz ge-
triben / davon ettliche / so das gehort / vnd
vom schlaff vffgestanden / vbel erschrok-
ken» («Haben nachts ... in den Gassen viel
und mancherlei Lirm veranstaltet. Vor allem
haben sie wie Geister, in weissen Kleidern,
einen Totentanz veranstaltet. Davon erwach-
ten etliche Leute und erschreckten sich
sehr.») SGfV, Historische Quellen, XVII C,
725 (1531), Original in: StABS, Ratsbiicher
O 4, 190.

81 Mezger 1991, S. 4191f.

82 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2432
(1526), Original in: StABS, Rufbuch II, 75v.
Weitere Quellen zum Thema Bauernmaske:
79v (1531) oder 81r (1533).

83 Panizza, Silvio (Hg.), Faszination Lozirner
Fasnacht. Brauchtum - Fasnachtskunst,
Band 111, Luzern 1996, S. 14. Im Folgenden
zitiert als: Panizza I11 1996.

84 Siehe dazu: Trimpy 1971, S. 20; Haberkern,
Eugen, Wallach, Joseph Friedrich, Hilfswor-
terbuch fiir Historiker. Mittelalter und Neu-
zeit, Bern und Miinchen 1964, S. 422—423.

85 Zitiert nach: Panizza I11 1996, S. 14.

86 Zitiert nach: Panizza III 1996, S. 14.

87 Siehe dazu auch: Kuster 1983, S. 55-56.

88 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢c, 2400
(1483), Original in: StABS, Rufbuch II, 20r.

89 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢c, 2428
(1515), Original in: StABS, Rufbuch II, 64v.

90 Siehe dazu: Basler Chroniken, Band V, Leip-
zig 1895, S. 120ff. Im Folgenden zitiert als:
Basler Chroniken.

91 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 709
(1543), Original in: StABS, Ratsbiicher O 7,
45v.

92 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 710
(1546), Original in: StABS, Ratsbiicher O 7,
131.

93 Bartsch 1993, S. 12.

94 Hoffmann-Krayer 1897, S. 188-189; Hoff-
mann-Krayer 1992, S. 116-117.

95 Mit schonbart ist eine Larve bzw. Kostiimie-
rung gemeint. Altd. schemebart. Hoffmann-
Krayer 1897, S. 129.

96 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 752
(1599), Original in: StABS, Kirchenarchiv,
HH 15. 1, 32.

97 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 752
(1600), Original in StABS, Kirchenarchiv,
HH 15. 1, 26w.

98 Siehe dazu: Hoffmann-Krayer 1897, S. 188—
189; Hoffmann-Krayer 1992, S. 116-117.

99 Hoffmann-Krayer 1992, S. 117.

100 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 756
(1736), Original in: StABS, Kirchenarchiv,
HH 14. 2.

101 Hoffmann-Krayer 1897, S. 189.

102 Mezger 1991, S. 475.

103 Mezger 1991, S. 480.

104 Becker-Huberti 2000, S. 148.

105 Heischen kann auch betteln oder Almosen
sammeln bedeuten, doch im Fall der Fasnacht
treffen die Bedeutungen von fordern, verlan-
gen und bitten eher zu. Siehe dazu: Schwei-
zerisches Idiotikon, Bd. II, 1885, Sp. 1754—
1756.

106 Interessant zu erfahren aus dieser Quelle ist
ausserdem, dass das Essen und frohliche, aber
gesittete Zusammensein der Zunftbriider

83



84

und ihrer Familien auf den Zunftstuben nicht
verboten war. «Doch lassent die bemeldten
unser Herren zuo, dass zunftbriider mit
iren wiben und kinden wol die hiiener mit
einandern uf den stuben essen und guoter
dingen sin mogint, also dass inen das nit ab-
gestrickt, sonders in zimligkeit zuo tuond
vergunnt sin solle.» («Unsere Herren erlau-
ben jedoch, dass Zunftbriidder mit ihren
Frauen und Kindern in den Zunftstuben die
Hiihner essen und miteinander in anstindi-
ger Weise feiern diirfen.») Billeter, Heinrich,
und Felber, Madeleine U., ...und das boggen-
werck solt abgeschafft syn. Ziircher Fasnacht
— Sakkaden — 1489-1999, Ziirich 2000, S. 79.
Im Folgenden zitiert als: Billeter/Felber 2000.

107 Billeter/Felber 2000, S. 79.

108 Schmutziger Donnerstag, wie er in Schwaben
genannt wird, hat nichts mit Dreck zu tun,
sondern leitet sich von dem alemannischen
Schmotz/Schmutz fir Fett ab. Fetten Don-
nerstag nennt man den Donnerstag vor Fas-
nacht auch im Rheinland, in Luxemburg und
bei den Flamen. Siehe dazu: Mezger 1991,
S. 16, und Becker-Huberti 2000, S. 67-68.

109 Einanderen gichtig syn bedeutet bekennen,
dass das Gerede der Leute begriindet sei, dass
man einander zu ebelichen begebre. Schwei-
zerisches Idiotikon, Bd. II, 1885, Sp. 110.

110 SGt1V, Historische Quellen, X B 12¢, 747
(1540), Originale in: StABS, Gerichtsarchiv
U 4,51v {. und 52.

111 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 750
(1556), Original in: StABS, Ratsbiicher, O 9,
104.

112 Mezger 1991, S. 17.

113 Sieche dazu: Mezger 1991, S. 17; aus einer
basellandschaftlichen Quelle aus dem Jahr
1606 erfahren wir, dass es offenbar auch der
Brauch war, beim Schinder bzw. Wasenmei-
ster Kiiechli zu holen. «Ahn der fastnacht
haben sie bey dem wasenmeister dz kiiech-
lin geholt,ahm Sontag vnd Montag, dz ime
dem Meister (Wasenmeister) beschwerlich,
mochte iren wol entperen, darff sich aber
gegen inen nit abwerffen.» (<Am Sonntag
und Montag der Fasnacht haben sie beim Wa-
senmeister Kiiechli geholt, was dieser als
mithsam empfand und worauf er hitte ver-
zichten koénnen. Er kann sich dagegen aber

nicht wehren.») SGIV, Historische Quellen,

X B 12¢, 751 (1606), Original in: StABS, Kir-
chenarchiv, HH 15. 1, 107v.

114 SG1V, Historische Quellen, X B 12 ¢, 746
(1445), Original in: StABS, Rechnungsbuch
Klingental, N, 20ff.

115 Mehr dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maske-
reien», Sp. 1812-1816.

116 Siehe dazu: Text im Quellenanhang zum
«Fritschibesuch in Basel».

117 Hugger, Paul, Bruder Fritschi von Luzern.
Zur Deutung einer fasnichtlichen Integra-
tionsfigur, S. 113-130, in: Schweizerisches
Archiv fiir Volkskunde 79, 1983, S. 114. Im
Folgenden zitiert als: Hugger 1983.

118 Siehe dazu: Hugger 1983, S. 113-116; Basler
Chroniken IV, S. 88-97, 160-162; Schaufel-
berger, Walter, Der Wettkampf in der Alten
Eidgenossenschaft. Zur Kulturgeschichte des
Sports vom 13. bis ins 18. Jahrhundert, Bern
1972, S. 33; Wackernagel, Rudolf, Geschichte
der Stadt Basel, Band II1, Basel 1924, S. 4-5;
Zehnder, Leo, Volkskundliches in der ilteren
schweizerischen Chronistik, Basel 1976,
S.320-322.Im Folgenden zitiert als: Zehnder
1976.

119 Zitiert nach: Wackernagel, Hans Georg, Altes
Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schrif-
ten zur historischen Volkskunde, Basel 1956,
S.293. Im Folgenden zitiert als: Wackernagel
H. G. 1956.

120 Siehe dazu: Wackernagel, H. G. 1956, S. 293.

121 Siehe dazu: Fechter, Daniel Albert, Topogra-
phie mit Beriicksichtigung der Kultur- und
Sittengeschichte, S. 1-146, in: Basel im vier-
zehnten Jahrhundert. Geschichtliche Dar-
stellung zur fiinften Sicularfeier des Erdbe-
bens am St. Lucastage 1356, herausgegeben
von der Basler Historischen Gesellschaft,
Basel 1856, S. 17-18. Im Folgenden zitiert als:
Fechter 1856; Moser, D.-R., Briuche und
Feste im christlichen Jahresverlauf. Brauch-
formen der Gegenwart in kulturgeschicht-
lichen Zusammenhingen, Graz/Wien/Kéln
1993, S.. 374

122 Mezger 1991, S. 19.

123 Quelle zitiert aus: Schweizerisches Idiotikon,
Bd. VII, 1913, Sp. 1190.

124 SGtV, Historische Quellen, X B 12c, 2352
(1433), Original in: StABS, Rufbuch I, 119v.



125 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 2297
(1418) und 2335 (1423), Originale in: StABS,
Rufbuch I, 12r und 68v.

126 Klaus, Fritz, Basel-Landschaft in histori-
schen Dokumenten. Teil 3: Im Zeichen des
Fortschritts 1883-1914, Liestal 1985, S. 377-
378. Im Folgenden zitiert als: Klaus 1985.

127 Schweizerisches Idiotikon, Bd. IV, 1901,
Sp. 998-999.

128 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maske-
reien», Sp. 1793-1797.

129 SGfV, Historische Quellen, 2376 (1450), Ori-
ginal in: StABS, Rufbuch I, 127v.

130 SG1V, Historische Quellen, 2341 (1432/36),
Original in: StABS, Rufbuch I, 94r/106r.

131 SGfV, Historische Quellen, 705 (1538), Ori-
ginal in: StABS, Ratsbiicher O 6, 11v.

132 SG1V, Historische Quellen, XVII C, 2379
(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 193r.

133 SG{V, Historische Quellen, X B 12¢, 799
(1572), Original in: StABS, Ratsbiicher O 11,
27,

134 Verschiedene Schrift- und Bildquellen bele-
gen, dass der Schlitten im engen Zusammen-
hang mit dem Narr stand. Siche dazu zum
Beispiel: Mezger 1991, S. 59-63.

So erwihnt zum Beispiel auch Sebastian
Brant in seinem « Narrenschiff»> den Schlitten
als weiteres Fortbewegungsmittel des Nar-
ren: «Des hab ich gdacht zu(o) diser friist;
Wie ich der narren schiff’ uss riist; Galeeen /
fiist (leichtes Rennschiff oder Kaperschiff) /
kragk (Lastschiff) / nawen (kleineres Last-
schiff) / parck; Kiel / weydling / hornach
(wortlich Schmutznachen: Baggerprahm) /
rennschiff stark; Schlytt / karrhen / stoss-
ba(e)ren/ rollwagen; Ein schiff mo(e)cht die
nit all getragen.» Brant, Sebastian, Das Nar-
renschiff, Tiibingen 1986, S. 3, Zeilen 13-18.

135 SG1V, Historische Quellen, X B 12c, 2428
(1515), Original in: StABS, Rufbuch II, 64v.

136 Es handelte sich bei dieser Art Schlitten um
ein Modell mit zwei krummen Balken als
Kufen und zwei Deichseln, zwischen die sich
der Mann stellte, der ihn zog. Siche dazu:
Schweizerisches Idiotikon, Bd. V, 1905,
Sp. 14-15.

137 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2377
(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 192v.

138 SGfV, Historische Quellen, XVII C, 2415
(1502), Original in: StABS, Rufbuch II, 43r.

139 Panizza I1I 1996, S. 88.

140 Siehe dazu zum Beispiel: Panizza III 1996,
S. 90-91.

141 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 2377
(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 192v.

142 Weiss, Richard, Volkskunde der Schweiz, Er-
lenbach-Ziirich 1946, S. 221, 226-227. Im
Folgenden zitiert als: Weiss 1946.

143 SGfV, Historische Quellen, XVII C, 2415
(1492), Original in: StABS, Rufbuch II, 42v.

144 SG{V, Historische Quellen, X B 12c, 706
(1539), Original in: StABS, Ratsbiicher O 6,
42.

145 Zitiert nach: Moser 1967, S. 147.

146 Meyer 1985, S. 283.

147 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maske-
reien», Sp. 1814-1815.

148 Siehe dazu: Wackernagel, H. G. 1956, S. 166
167; Meyer 1985, S. 308-309.

149 Schweizerisches Idiotikon, Bd. VI, Sp. 886.

150 Zitiert nach: Schweizerisches Idiotikon,
Bd. IV, 1901, Sp. 648.

151 Hoffmann-Krayer 1992, S. 123-124.

152 Billeter/Felber 2000, S. 84.

153 SGtV, Historische Quellen, X B 12c, 2428
(1515), Original in: StABS, Rufbuch II, 64v.

154 Siche dazu zum Beispiel: HdA, Stichwort
«Maske, Maskereien», Sp. 1812-1815.

155 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 2346
(1436), Original in: StABS, Rufbuch I, 107r.

156 Zitiert nach: Hoffmann-Krayer 1897, S. 135.

157 SGfV, Historische Quellen, X B 7,718 (1558),
Original in: StABS, Ratsbiicher O 9, 150.

158 Bartsch 1993, S. 116.

159 Siehe: Birtsch 1993, S. 114.

160 Zitiert nach: Birtsch 1993, S. 115.

161 Lexikon des Mittelalters, Band IV, Miinchen/
Ziirich 1989, Sp. 316.

162 D.-R. Moser ist zwar auch der Ansicht, dass
die Fasnachtsspiele ihren Ursprung in den
Kirchenspielen haben, geht jedoch davon
aus, dass diese Auffilhrungen dazu dienten,
der Bevolkerung den Gegensatz von Fas-
nacht und Fastenzeit vor Augen zu fithren
und nicht nur Bibeltexte verstindlicher zu
machen. Es existieren jedoch auch noch wei-
tere Erklirungsansitze iiber den Ursprung
der Fasnachtsspiele, die jedoch in der neuere
Forschung keine Rolle mehr spielen. In der
nationalsozialistischen Zeit wurde thr Ur-
sprung zum Beispiel gern in ominésen Kult-

85



86

spielen der Germanen gesehen. Und auch
schon im 16. Jahrhundert wurden Zusam-
menhinge mit heidnischen Briuchen vermu-
tet. Siehe dazu: Panizza III 1996, S. 88—89.

163 Siehe dazu: Weiss 1946, S. 202—203.

164 Siehe dazu: Bartsch 1993, S. 29; Panizza II
1989, S.42—43; D.-R. Moser 1993, S. 148—149;
Mezger 1991, S. 495-496, oder Hoffmann-
Krayer 1897, S. 136.

165 SG1V, Historische Quellen, X1X, 1236 (1511),
Original in: StABS, Ratsbiicher O 2, 40.

166 Siehe dazu: Panizza I1 1989, S. 42.

167 Das Tagebuch des Johannes Gast. Ein Beitrag
zur schweizerischen Reformationsgeschich-
te, bearbeitet von Paul Burckhardt, Basel
1945, S. 263.

168 SGtV, Historische Quellen, X B 12c, 2413
(1500), Original in: StABS, Rufbuch II, 40v.

169 SGfV, Historische Quellen, X B 12¢, 2366
(1445), Original in: StABS, Rufbuch I, 152v.

170 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 2428
(1515), Original in: StABS, Rufbuch II, 64v.

171 Nach Sartori stellen solche Knabenkimpfe
die Auseinandersetzung zwischen Sommer
und Winter dar. Siehe dazu: Sartori, Paul,
Sitte und Brauch, in: Handbiicher zur Volks-
kunde, Band VII/VIII, Dritter Teil: Zeiten
und Feste des Jahres, Leipzig 1914, S. 6-7. Im
Folgenden zitiert als: Sartori 1914.

172 Siehe dazu: Text im Quellenanhang von Jo-
hannes Gast.

173 In Flurnamen konnen auch noch heute Spu-
ren von frither dort durchgefiihrten Feuer-
briuchen gefunden werden. Uber dem Dorf
Schiers GR gibt es zum Beispiel einen Fels-
vorsprung mit dem Namen Schybebiiel, was
gemiss Richard Weiss darauf hinweisen soll,
dass dort frither das Scheibenschlagen, auf
das wir spater noch zu sprechen kommen,
durchgefithrt wurde. Im Kanton Thurgau bei
Eschlikon finden wir den Namen Funkebiiel,
die Bezeichnung fiir den Hiigel, wo das all-
jahrliche Fasnachtsfeuer abgebrannt wurde.
Siehe dazu: Weiss 1946, S. 268.

174 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 2439
(1476), Original in: StABS, Rufbuch II, 90r.

175 SGtV, Historische Quellen, X B 12¢, 739
(1554), Original in: StABS, Ratsbiicher O 9,
58v f.

176 Fechter 1856, S. 22.

177 Diese sternartige Form der Scheibe kénnte
auf den vorchristlichen Ursprung des Schei-
benschlagens im Zusammenhang mit einem
Sonnenkult hindeuten. Bei Sartori finden wir
verschiedene Hinweise darauf, dass es sich
beim Scheibenschlagen um einen Akt der
Fruchtbarkeitsbeschwérung gehandelt haben
diirfte. Siehe dazu: Sartori 1914, S. 107-109.

178 Siehe dazu: Moser, D.-R. 1993, S. 151.

179 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 2377
(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 192v.

180 Siehe dazu: Geiges, Leif, Christen, Hanns U.,
Zweifel, Meta, Basler Mosaik aus Stadt und
Landschaft, Freiburg im Breisgau 1977,
S.73-74; Klaus 1985, S. 371-372; Hoffmann-
Krayer 1992, S. 124-125.

181 «Als sich der genannte Tag [21. Mirz 1090]
schon der Vesper zuneigte und das Volk
dem Beispiel des fleischlichen Israel gemiss
gesessen hatte, um zu schmausen und zu
trinken, und man sich nun erhob, um zu
spielen (Ex 32, 6), da wurde unter den son-
stigen Spieliibungen in der letzten Stunde,
wie gewohnlich, eine Scheibe am Rand an-
geziindet (discus [...] marginis [...] ut solet
accensus) und kraftvoll, mit kriegerischer
Hand durch die Luft geschwungen (forte
[...] militari manu per aera vibrabatur).
Diese Scheibe, mit scharfem Stoss herum-
bewegt, bot den Anblick einer Flammen-
scheibe (orbicularem flammae speciem red-
dens), vorgefiihrt ebenso zugunsten einer
Schaustellung der Kraft wie zum Schau-
spiel vor den Augen der Bewunderer (tam
ostentui virium quam oculis mirantium
spectaculi gratiam exhibet). Zuletzt wurde
diese Scheibe von irgend einem — nicht so
sehr aus béser Absicht wie ungliicklicher-
weise — gedreht, so dafl sie nach einem un-
klugen Schlag auf den héchsten Giebel der
Kirche hinaufwirbelte (ad summum eccle-
siae fastigium imprudenti iactu evolavit),
wo sie sich zwischen den Ziegeln und mor-
schen Balken niederlief und bei bewegtem
Wind dem Feuer als Zunder darbot (inter
tegulas et cariosos asseres artius insidens,
animante vento fomitem incendio pre-
buit).» Zitiert nach: Moser, D.-R. 1993,
S. 151-152.

182 Siehe dazu: Moser, D.-R. 1993, S. 153—154.

183 Moser, D.-R. 1993, S. 154-155.



184 Sartor1 1914, S. 107-109.

185 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Fackel»,
Sp. 1111, und Stichwort «Larm», Sp. 914{f.

186 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 2377
(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 192v.

187 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 741
(1599), Original in: StABS, Kirchenarchiv,
HH 15. 1, 32v.

188 SG{V, Historische Quellen, X B 12¢, 734
(1605 und 1606), Original in: StABS, Kir-
chenarchiv, HH 15. 1, 89v und 106v.

189 Siehe dazu: Moser, D.-R. 1993, S. 153-154.

190 Weiss 1946, S. 216.

191 Bartsch 1993, S. 109.

192 Zitiert nach: Bartsch 1993, S. 110.

193 Siehe dazu zum Beispiel: Actensammlung der
Zircher Reformation, S. 525, 533.

194 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 2294
(1418), Original in: StABS, Rufbuch I, 9r.

195 SG1V, Historische Quellen, X B 12¢, 2346
(1436), Original in: StABS, Rufbuch I, 107r.

196 Zitiert nach: Hoffmann-Krayer 1897, S. 51—
52.

197 Actensammlung der Ziircher Reformation,
S. 584.

198 SG1V, Historische Quellen, XVII C, 2379
(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 193r.

199 SG1V, Historische Quellen, XVII C, 2415
(1492), Original in: StABS, Rufbuch II, 42v.

200 Siehe dazu zum Beispiel: Actensammlung der
Ziircher Reformation, S. 48, 525, 584.

201 Zitiert nach: Woackernagel, Rudolf, Ge-
schichte der Stadt Basel, Band I, Basel 1907,
S. 489.1m Folgenden zitiert als: Wackernagel,
R. 1907/1.

202 SGHfV, Historische Quellen, X B 12c, 740
(1568), Original in: StABS, Gerichtsarchiv, U
5, 245v.

203 Siehe dazu: Wackernagel, H. G. 1956, S. 275—
276; Harms, Bernhard (Hg.), Der Stadthaus-
halt Basels im ausgehenden Mittelalter. Quel-
len und Studien zur Basler Finanzgeschichre,
Erste Abteilung: Die Jahresrechnungen 1360-
1535, Band I: Die Einnahmen, Tibingen
1909, S. 507-508.

204 Siehe dazu: Zehnder 1976, S. 607.

205 Fiir weitere Griinde siehe: Zehnder 1976,
S. 607.

206 Hoffmann-Krayer, Eduard, Der Kiifer-Tanz
in Basel,S.97-109, in: Schweizerisches Archiv
fiir Volkskunde, XIV, Ziirich 1910, S. 971f.

207 Meyer-Hofmann, Werner, Turniere im alten
Basel, S. 22-38, in: Basler Stadtbuch 1970,
Basel 1969, S. 22-24. Im Folgenden zitiert als:
Meyer-Hofmann 1969.

208 Der Chronist Mathias von Neuenburg:
«Hier (Miinsterplatz) war es, wo 1315 nach
Vollziehung der kirchlichen Feierlichkei-
ten zu Ehren Friedrichs, des Gegenkonigs
Ludwig des Baiers und seines Bruders Leo-
pold, welche in Basel ihr Beilager feierten,
Fiirsten, Grafen, Herren und Ritter ihre
Ritterspiele und Turniere hielten, wihrend
die zuschauenden Damen und Biirger
rings um auf einer auf dem Hofe errichte-
ten Briige (Tribine) sassen.» Zitiert nach:
Fechter 1856, S. 22-23.

209 Siehe dazu: Von Wartburg, W., Franzosisches
Etymologisches Worterbuch, Band I, A-B,
Bonn 1928, S. 357.

210 Siehe dazu: Text im Quellenanhang aus der
Reimchronik iiber Peter von Hagenbach und
die Burgunderkriege von 1432-1480.

211 Siehe dazu: Reimchronik tiber Peter von Ha-
genbach und die Burgunderkriege von 1432—
1480, in: Mone, E J. (Hg.), Quellensammlung
der badischen Landesgeschichte, Band III,
Karlsruhe 1863, S. 323-324; Panizza I1I 1996,
S. 10, oder Mezger 1991, S. 18.

212 Siehe dazu: Text im Quellenanhang tiber die
«Die bo(e)se vasnacht ze Basel».

213 Basler Chroniken V; S. 120.

214 Siehe dazu: Wackernagel, R. 1907/1, S. 294—
299; Basler Chroniken V, S. 120-122.

215 St. A. Basel, Ratsbiicher J, Rufbuch I, S. 84—
85.

216 Siehe dazu: Meyer-Hofmann 1969, S. 30.

217 Bei der Tjost verwendete man Lanzen, die
mit einem sogenannten Turnierkronchen (ge-
zackte, flache Metallplatte) bestiickt waren,
damit der Aufprall der Lanze nicht tédlich
wirken konnte. Und auch beim Turnei wurde
oft mit stumpfen Waffen gekampft, um allzu-
schwere Verletzungen zu vermeiden. Siehe
dazu auch: Bruckner, Albert, Turnier, in:
Kommentare zum Schweizerischen Schul-
wandbilderwerk XXI, Bildfolge 1956, Ziirich
1956, S. 13-15.

218 Wackernagel, Rudolf, Andrea Cattaro von
Padua. Tagebuch der Venetianischen Gesand-
ten beim Concil zu Basel (1433-1435), S. 1-
58, in: Burckhardt, Albert, und Wackernagel,

87



88

Rudolf (Hg.), Basler Jahrbuch 1885, Basel
1885, S. 28. Im Folgenden zitiert als: Cattaro.
Zu den Turnieren vom 20. bzw. 30. Dezem-
ber 1433 und vom Dreikénigstag 1435: Siehe
bei Cattaro, S. 17-18/45—46.

219 Cattaro, S. 18.

220 SGtV, Historische Quellen, X B 12¢, 2352
(1433), Original in: StABS, Rufbuch I, 119v.

221 Siehe dazu: Schweizerisches Idiotikon, Bd.
111, 1895, Sp. 940.

222 Siehe dazu: Basler Chroniken I, S. 158; 1V,
S. 100-103; VI, S. 374-375.

223 Beck, Anita M., Basler Fasnacht, Dortmund
1988, S. 10.

224 Ochs, Peter, Geschichte der Stadt und Land-
schaft Basel, Basel 1821, S. 402—403.

225 Hoffmann-Krayer 1897, S. 260.

226 Hoffmann-Krayer, Eduard, Bilder aus dem
Fastnachtsleben im alten Basel, Ziirich 1896,
S. 17

227 Hoffmann-Krayer 1897, S. 260-261.



a. Abklrzungsverzeichnis

StABS Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt

SGIV  Schweizerische Gesellschaft fiir Volks-
kunde (Basel)

UBB  Urkundenbuch der Stadt Basel

b. Ungedruckte Quellen

Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt: Ratsbiicher
J, Rufbuch I, S. 84-85.

Schweizerische Gesellschaft fiir Volkskunde
(Basel)/Historische Quellenauszige:

X B 7,538(1553), Original in: StABS, Ratsbiicher
O 9, 49.

X B7,718(1558), Original in: StABS, Ratsbiicher
09, 150.

X B 12b, 2376 (1450), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 127v.

X B 12b, 2387 (1458), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 4r.

X B 12c, 2294 (1418), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 9r.

X B 12c, 2297 (1418), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 12r.

X B 12c, 2310 (1420), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 28v.

X B 12c, 2335 (1423), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 68v.

X B 12¢, 2339 (1428).

X B 12c, 2352 (1433), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 119v.

X B 12c, 2341 (1436), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 106r.

X B 12c, 2346 (1436), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 107r.

X B 12 ¢, 746 (1445), Original in: StABS, Rech-
nungsbuch Klingental, N, 20ff.

Bibliographie

X B 12c, 2366 (1445), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 152v.

X B 12¢, 2374 (1449), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 172v.

X B 12c, 2377 (1450), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 192v.

X B 12¢, 2439 (1476), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 90r.

X B 12c, 2400 (1483), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 20r.

X B 12¢, 2413 (1500), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 40v.

X B 12c, 2428 (1515), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 64v.

X B 12¢, 2432 (1526), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 75v.

X B 12¢, 705 (1538), Original in: StABS, Rats-
biicher O 6, 11v.

X B 12c, 706 (1539), Original in: StABS, Rats-
biicher O 6, 42.

X B 12¢, 707 (1540), Original in: StABS, Rats-
biicher O 6, 72.

X B 12¢,747 (1540), Original in: StABS, Gerichts-
archiv U 4, 51v f.

X B 12¢, 747 (1540), Original in: StABS, Gerichts-
archiv U 4, 52.

X B 12c, 709 (1543), Original in: StABS, Rats-
blicher O 7, 45v.

X B 12¢, 710 (1546), Original in: StABS, Rats-
biicher O 7, 131.

X B 12¢, 711 (1546), Original in: StABS, Rats-
biicher O 8, 2v.

X B 12c, 2445 (1553), Original in: StABS, Ruf-
buch III, 12v.

X B 12¢, 739 (1554), Original in: StABS, Rats-
biicher O 9, 58v {.

X B 12¢, 750 (1556), Original in: StABS, Rats-
biicher O 9, 104.

X B 12¢, 740 (1568), Original in: StABS, Gerichts-
archiv, U 5, 245v.

X B 12¢, 799 (1572), Original in: StABS, Rats-
biicher O 11, 27.

89



90

X B 12¢, 741 (1599), Original in: StABS, Kirchen-
archiv, HH 15. 1, 32v.

X B 12¢, 752 (1599), Original in: StABS, Kirchen-
archiv, HH 15. 1, 32.

X B 12¢, 752 (1600), Original in: StABS, Kirchen-
archiv, HH 15. 1, 26v.

X B 12¢, 734 (1605), Original in: StABS, Kirchen-
archiv, HH 15. 1, 89v.

X B 12¢, 734 (1606), Original in: StABS, Kirchen-
archiv, HH 15. 1, 106v.

X B 12¢, 751 (1606), Original in: StABS, Kirchen-
archiv, HH 15. 1, 107v.

X B 12¢, 1677 (1675), Original in: Kirchgemein-
dearchiv Belp, ChM., Bd. III, V 2.

X B 12¢, 756 (1736), Original in: StABS, Kirchen-
archiv, HH 14. 2.

X B 12¢, 721 (1766), Original in: StABS, J. H. Bie-
ler, Stadtchronik, Af 17, 214.

XVII C, 2379 (1450), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 193r.

XVII C, 2415 (1492), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 42v.

XVII C, 2415 (1502), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 43r.

XVII C, 725 (1531), Original in: StABS, Rats-
biicher O 4, 190.

XIX, 1236 (1511), Original in: StABS, Ratsbiicher
O 2, 40.

c. Gedruckte Quellen

Basler Chroniken I-VIII, Leipzig/Basel 1872-
1945.

Brant, Sebastian, Das Narrenschiff, Tiibingen
1986.

Cysat,Renward, Collectanea Chronica und denk-
wiirdige Sachen Pro Chronica Lucernensi et
Helvetiae, Erste Abteilung Stadt und Kanton
Luzern, Erster Band, Zweiter Teil, Luzern
1969.

Das Tagebuch des Johannes Gast. Ein Beitrag zur
schweizerischen ~ Reformationsgeschichte,
bearbeitet von Paul Burckhardt, Basel 1945.

Egli, Emil (Hg.), Actensammlung zur Geschichte
der Ziircher Reformation in den Jahren
1519-1533, Ziirich 1879.

Harms, Bernhard (Hg.), Der Stadthaushalt Basels
im ausgehenden Mittelalter. Quellen und
Studien zur Basler Finanzgeschichte, Erste

Abteilung: Die Jahresrechnungen 1360-
1535, Band I: Die Einnahmen, Ttibingen 1909.
Reimchronik iiber Peter von Hagenbach und die
Burgunderkriege von 1432-1480. In: Mone,
F]J. (Hg.), Quellensammlung der badischen
Landesgeschichte, Band III, Karlsruhe 1863.

Urkundenbuch der Stadt Basel (UBB), Dritter
Band, Basel 1896.

Wackernagel, Rudolf, Andrea Cattaro von Padua.
Tagebuch der Venetianischen Gesandten
beim Concil zu Basel (1433-1435),S.1-58, in:
Burckhardt, Albert, und Wackernagel, Ru-
dolf (Hg.), Basler Jahrbuch 1885, Basel 1885.

Wolfram von Eschenbach, Parzival, VIIL. Buch,
409, Verse 5-11, Studienausgabe, Berlin/New
York 1999.

Zehnder, Leo, Volkskundliches in der ilteren
schweizerischen Chronistik, Basel 1976.

d. Sekundarliteratur

Bartsch, Albert, Holzmasken. Fasnachts- und
Maskenbrauch in der Schweiz, in Sid-
deutschland und Osterreich, Aarau 1993.

Bausinger, Hermann, Fiir eine komplexere Fast-
nachtstheorie, S. 101-106, in: Jahrbuch fiir
Volkskunde, Neue Folge 6/1983.

Beck, Anita M., Basler Fasnacht, Dortmund 1988.

Bernheimer, Richard, Wild Men in the Middle
Ages. A Study in Art, Sentiment, and Demo-
nology, Cambridge/USA 1952.

Billeter, Heinrich, und Felber, Madeleine U., ...
und das boggenwerck solt abgeschafft syn.
Zircher Fasnacht — Sakkaden — 1489-1999,
Zirich 2000.

Brauer-Gramm, Hildburg, Der Landvogt Peter
von Hagenbach. Die burgundische Herr-
schaft am Oberrhein 1469-1474, Géttingen/
Berlin/Frankfurt 1957.

Bruckner, Albert, Turnier, in: Kommentare zum
Schweizerischen Schulwandbilderwerk XXI,
Bildfolge 1956, Ziirich 1956.

Fechter, Daniel Albert, Topographie mit Beriick-
sichtigung der Kultur- und Sittengeschichte,
S. 1-146, in: Basel im vierzehnten Jahrhun-
dert. Geschichtliche Darstellung zur fiinften
Sicularfeier des Erdbebens am St. Lucastage
1356, herausgegeben von der Basler Histori-
schen Gesellschaft, Basel 1856.



Geiges, Leif, Christen, Hanns U., Zweifel, Meta,
Basler Mosaik aus Stadt und Landschaft,
Freiburg im Breisgau 1977.

Heinz, Dora, Europiische Wandteppiche 1. Von
den Anfingen der Bildwirkerei bis zum Ende
des 16. Jahrhunderts, Braunschweig 1963.

Hofler, Otto, Kultische Geheimbiinde der Ger-
manen, Band 1, Frankfurt 1934.

Hofler, Otto, Das germanische Kontinuitatspro-
blem, Hamburg 1937.

Hoffmann-Krayer, Eduard, Der Kiifer-Tanz in
Basel, S. 97-109, in: Schweizerisches Archiv
fiir Volkskunde XIV, Ziirich 1910.

Hoffmann-Krayer, Eduard, Die Fastnachtsge-
briauche in der Schweiz, S. 47-57/126-142/
177-194/257-283, in: Schweizerisches Archiv
fiir Volkskunde, 1. Jahrgang, Ziirich 1897.

Hoffmann-Krayer, Eduard, Feste und Briuche
des Schweizervolkes, neu bearb. durch Paul
Geiger, Ziirich 1992.

Hugger, Paul, Bruder Fritschi von Luzern. Zur
Deutung einer fasnichtlichen Integrations-
figur, S. 113130, in: Schweizerisches Archiv
tir Volkskunde 79, 1983.

Klaus, Fritz, Basel-Landschaft in historischen
Dokumenten. Teil 3: Im Zeichen des Fort-
schritts 1883-1914, Liestal 1985.

Knuchel, Dr. Eduard Fritz, Vogel Gryftf. Die Um-
ziige der Klein-Basler Ehrenzeichen — Ihr
Ursprung und ihre Bedeutung, Basel 1944.

Koelner, Paul, Die Basler Fastnacht, S. 176-244,
in: Basler Jahrbuch 1913, Basel 1913.

Koelner, Paul, Basler Fastnacht, S. 19—44, in: Fas-
nachtscomité (Hg.), D’ Basler Fasnacht, Basel
1946.

Kiister, Jiirgen, Fastnachtsgebote als Quellen.
Zur Interpretation archivalischer Zeugnisse,
S. 53-74, in: Jahrbuch fiir Volkskunde, Neue
Folge 6, Wirzburg/Innsbruck/Fribourg
1983.

Laurioux, Bruno, Tafelfreuden im Mittelalter. Die
Esskultur der Ritter, Biirger und Bauersleut,
Stuttgart/Ziirich 1992.

Meuli, Karl, Schweizer Masken, Ziirich 1943.

Meuli, Karl, Der Ursprung der Fasnacht, in:
Sonderdruck aus Antaios, Aliade, Mircea,
Jinger, Ernst (Hg.), Band XI, No. 2, Stuttgart
1969.

Meyer-Hofmann, Werner, Turniere im alten
Basel, S. 22-38, in: Basler Stadtbuch 1970,
Basel 1969.

Meyer, Werner, Hirsebrei und Hellebarde. Auf
den Spuren des mittelalterlichen Lebens in
der Schweiz, Olten 1985.

Mezger, Werner, Narrenidee und Fastnachts-
brauch. Studien zum Fortleben des Mittel-
alters in der europiischen Festkultur, Kon-
stanz 1991.

Migros-Genossenschafts-Bund (Hg.), Feste im
Alpenraum, Schweiz, Osterreich, Deutsch-
land, Italien, Frankreich, Ziirich 1997.

Moser, Dietz-Riidiger, Nationalsozialistische
Fastnachtsdeutung. Die Bestreitung der
Christlichkeit des Fastnachtsfestes als zeitge-
schichtliches Phinomen, S. 200-219, in: Zeit-
schrift fiir Volkskunde, 78. Jahrgang, Stutt-
gart/Berlin/Koln/Mainz 1982.

Moser, Dietz-Riidiger, Perikopenforschung und
Volkskunde, S. 7-52, in: Jahrbuch fiir Volks-
kunde, Neue Folge 6, Wiirzburg/Innsbruck/
Fribourg 1983.

Moser, Dietz-Riidiger, EIf Thesen zur Fastnacht,
S. 75-77, in: Jahrbuch fiir Volkskunde, Neue
Folge 6, Wirzburg/Innsbruck/Fribourg
1983.

Moser, Dietz-Riidiger, Briuche und Feste im
christlichen Jahresverlauf. Brauchformen der
Gegenwart in kulturgeschichtlichen Zu-
sammenhingen, Graz/Wien/Koln 1993.

Moser, Hans, Stidtische Fasnacht des Mittel-
alters, S. 135-202, in: Masken zwischen Spiel
und Ernst. Beitrige des Tibinger Arbeits-
kreises fiir Fasnachtsforschung, 18. Band,
Tiibingen 1967.

Moser, Hans, Fasnacht, Fassnacht, Faschang,
S. 433-453, in: Schweizerisches Archiv fiir
Volkskunde 68/69, Basel 1972/73.

Miiller, Christian, Urs Graf. Die Zeichnungen im
Kupferstichkabinett Basel, Basel 2001.

Ochs, Peter, Geschichte der Stadt und Landschaft
Basel, Basel 1821.

Panizza, Silvio (Hg.), Faszination Lozirner Fas-
nacht. Geschichte — Ziinfte — Fasnachtsballe,
Band II, Luzern 1989.

Panizza, Silvio (Hg.), Faszination Lozirner Fas-
nacht. Brauchtum - Fasnachtskunst, Band
III, Luzern 1996.

Rapp Buri, Anna, Stucky-Schiirer, Monica, Bur-
gundische Tapisserien, Miinchen 2001.

91



92

Rollin, Werner, Fasnachtsforschung in der
Schweiz, S. 203-226, in: Jahrbuch fiir Volks-
kunde, Neue Folge 8, Wiirzburg/Innsbruck/
Fribourg 1983.

Sartori, Paul, Sitte und Brauch, in: Handbiicher
zur Volkskunde, Band VII/VIII, Dritter Teil:
Zeiten und Feste des Jahres, Leipzig 1914.

Schaufelberger, Walter, Der Wettkampf in der
Alten Eidgenossenschaft. Zur Kulturge-
schichte des Sports vom 13. bis ins 18. Jahr-
hundert, Binde I und IT (Anmerkungsband),
Bern 1972.

Schmidt, Joachim und Gustav, Die Fastnachtszeit
(der Fasching), zugrundeliegende Heimat-
beilage: Lichtmess und Fastnacht, Nr. 172, in:
Oberfriankisches Brauchtum in alter und
neuer Zeit, Schmidt, Gustav (Hg.), Bayreuth
1994.

Stumpfl, Robert, Der Ursprung des Fastnachts-
spiels und die kultischen Minnerbiinde der
Germanen, S. 286-297, in: Zeitschnft fir
Deutschkunde 48/1934.

Stumpfl, Robert, Kultspiele der Germanen als
Ursprung des mittelalterlichen Dramas, Ber-
lin 1936.

Teuteberg, René, Basler Geschichte, Basel 1986.

Triimpy, Hans, Fastnachtsfeuer im alten Basel,
S. 25-29, in: Schweizer Volkskunde 57, Basel
1967.

Triimpy, Hans, Zur Geschichte der Basler Fas-
nacht, S. 17-23, in: Heman, Peter (Verleger),
Unsere Fasnacht, Basel 1971.

Triimpy, Hans, Vogel Gryff in Kleinbasel, S. 90—
91, in: Das Jahr der Schweiz in Fest und
Brauch, Ziirich/Miinchen 1981.

Trimpy, Hans, Fasnacht in Basel, S. 128-136, in:
Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch,
Zirich/Miinchen 1981.

Vogtherr, Thomas, Zeitrechnung. Von den Sume-
rern bis zur Swatch, Miinchen 2001.

Wackernagel, Hans Georg, Altes Volkstum der
Schweiz. Gesammelte Schriften zur histori-
schen Volkskunde, Basel 1956.

Wackernagel, Rudolf, Geschichte der Stadt Basel,
Bande I-111, Basel 1907-1924.

Weiss, Richard, Volkskunde der Schweiz, Erlen-
bach-Ziirich 1946.

e. Nachschlagewerke

Becker-Huberti, Manfred, Lexikon der Briuche
und Feste, Freiburg i. Br. 2000.

Grimm, Jakob und Wilhelm, Deutsches Worter-
buch, Binde I-XVI, Leipzig 1854-1954.
Grotefend, Hermann, Taschenbuch der Zeitrech-
nung des deutschen Mittelalters und der

Neuzeit, Hannover 1971.

Haberkern, Eugen, Wallach, Joseph Friedrich,
Hilfsworterbuch fiir Historiker. Mittelalter
und Neuzeit, Bern und Miinchen 1964.

Handwérterbuch des deutschen Aberglaubens,
Bichtold-Staubli, Hanns, Hoffmann-Krayer,
Eduard (Hg.), Binde 1-10, Berlin/NewYork
2000.

Lexikon fiir Theologie und Kirche, Binde I-XI,
Freiburg/Basel/Rom/Wien 1993-2001.
Lexikon des Mittelalters, Binde I-IX, Miinchen/

Zirich 1977-1989.

Schweizerisches Idiotikon. Worterbuch der
Schweizerdeutschen Sprache, Binde I-XV,
Frauenfeld 1881-1999.

Von Wartburg, W., Franzésisches Etymologisches
Worterbuch, Band I, A-B, Bonn 1928.



Quellenanhang

In Basel abgehaltenes Turnier

«Auf den Tag der heil. 3 Konige veranstalteten die Spanier ein schones Turnier, mit
einem lings dem Platz ausgespannten Tuch; das Turnier dauerte von 9 bis 2 Ubr, und
als sie die Waffen abgelegt hatten, begaben sie sich in das Gemeindehaus, wo ein herr-
liches Nachtmabhl geriistet war. Dahin kamen auch viele Damen vom Adel. Zuerst
wurde in einem Saal voll préiichtiger Lichter getanzt, dann setzte man sich zum Mabl,
das ans 15 Gingen bestand. Es waren 2 Kredenztische mit Silbergeschirr beladen, in
einer Linge von 18 Fuss und einer Breite von 4 Fuss, mit Gestellen, eines iiber dem
andern; darauf standen Kelche, Tassen, Schiisseln, vergoldete Becher, Confektschalen
seltenster Arbeit, Salzfisser, Platten, Becken von wunderbarer Schonbeit. Als sie ge-
speist hatten, kamen sie herunter zum Tanz. Die Frauen waren reich gekleidet, mit
silbernen Halshindern voll Figuren; die einen trugen Perlenschniire auf dem Kopf, die
andern Seidentiicher, die ihnen bis zum Giirtel herunterfielen. Und es war so geord-
net, dass beim Tanzen immer zwei zusammen giengen, mit zwet Fackeln vor jeder
Person. Als der Tanz zu Ende war, traten zwilf Maskirte auf und tanzten einen Tanz;
dann kleideten sie sich um und erschienen mit Instrumenten. Hinter den Mustkern
traten 24 Personen ein, die wie Wilde gekleidet waren, mit langen, bis zum Boden her-
abfallenden Haaren, halb roth, halb griin, mit Schilden am Arm, und mit Keulen aus
Leinwand, gefiillt mit Werg; man machte ihnen freien Ranm und da begann ein
lebhafter Kampf, indem sie mit ibren Keulen einander auf die Kopfe und um die
Schultern schlugen. Zuletzt liessen sie von einander und machten einen Tanz. Darauf
entspann sich ein nener Kampf, und mebr als einer fiel wie todt hin. Hierauf verab-
schiedeten sie sich von den Damen. Alsdann wurde der allgemeine Tanz fortgesetzt
bis zum Morgen.»

Wackernagel, Rudolf, Andrea Cattaro von Padua. Tagebuch der Venetiani-
schen Gesandten beim Concil zu Basel (1433-1435), S. 1-58, in: Burckhardt, Albert,
und Wackernagel, Rudolf (Hg.), Basler Jahrbuch 1885, Basel 1885, S. 45—46.

Fritschibesuch in Basel
«Zu ewiger gedechtnusz wellen alle unser nachkomen wussen und ingedenk sin, das

in dem jar do man zalt 1507 etlich burger der statt Basel unsern getruwen lieben eydt-
gnossen von Lutzern im eltesten burger, genant bruder Fritzschin, heimlich in guter

93



94

geselschaft entwert, und den selben bruder har in ein statt Basel gefiirt, der sich bis uff
nativitatis Marie in dem achtenden jar daselbs by uns enthalten. das aber unser eydt-
gnossen von Lutzern nit wyter haben wellen gestatten, sonder furgevaster meynung
worden, den selben irn burger widerumb zu irn handen ze bringen; und daruf ir und
unser lieb eydtgnossen von Ury, Switz, Underwalden und Zug inen bilfflich zu sind
und zuzeziehen gemandt, und uns, dem selben nach, disen nachgeschribnen brief uff
sonntag nach nativitatis Marie har gen Basel zugesandt haben. der selb brief lutet also:

Schultheis und rat der statt Lutzern, den fromen, fursichtigen, wysen, bur-
germeister und rat zu Basel, unsern besondern guten frunden und getruwen lieben
eydtgnossen. Unser fruntlich willig dienst, und was wir eren, lieps und guts vermogen,
alle zyt zuvor bereit. fromen, fursichtigen, wysen, sondern guten frund und getruwen
lieben eydtgnossen. uns zwyvelt nit, ir syen bericht der grosen beswa(e)rd und an-
ligens, so uns vergangens jars begegnot mit unserm lieben alten burger bruder Fritz-
schin, als der sins alters halb in die, aberwitz komen, sich hat lasen bereden und be-
wegen, in solhem sinem alter, das doch sorgveltig, zu wandlen. und dardurch er von
uns an sinem furnemmen nit gejrt, hat er sich by nacht und nebel usz unser statt und
gepieten so heymlich getann, das wir ein zyt nit haben mégen wuszen, was sin fur-
nemmen gewesen. dann wo er nit so alt, heten wir vermeint, er welte sich, als er vor-
mal mer getann, mit einem gmahel verseben. demnach, getruwen lieben eydignossen,
haben wir vernommen, wie er zu uch kommen, da im so fruntlich bescheen, und nwer
erlich wesen so wol gevallen, das er sich, als die alten gern sind, da man inen giitlich
thiit, by uch zu enthalten understanden. und wiewol er vil bas by uch versorgt, so hat
doch sin fruntschaft mit sambt sinen zunftprudern so grosen ruwen an im, das mog-
licher were, den Rhin obsich ze keren, dann sin abwesen lenger zu gedulden. haben
die selben uns also gepetten, inen zu dem irn wider zu verhelfen und alles das zu ge-
bruchen, das wir einem burger, dero er der eltest ist, phlichtig sind, uns dermasz er-
mant, das wir darwider nit sin konen noch mogen. und wann aber us solhem grosz
winvergiessen entspringen mocht, wil uns gezymben, unbewart unser erven sollichs nit
furzenemen, sonders vor ze warnen. darumb haben wir uwer lieb sollichs nit wellen
verbalten, und verkunden dero, das wir in dem namen gottes, uff frytag nach des bei-
ligen crutzes tag, zu rosz, schif und fus, mit anderthalphundert mannen ungevarlich
us und zu uch ziehen, den nechsten morndes am sambstag, zu frugem nachtmal uch
anzugriffen und understann, den obgemelten unsern burger zu erobern und unsern
handen zu pringen. und als dann der selb unser burger hievor by unsern lieben eydt-
gnossen den drygen Lendern gewybet, dabar er noch ein grose fruntschaft bat, wellen
wir uns versehen, die selben unser lieb eydtgnossen mit sambt unsern lieben eydtgnos-
sen von Zug, die wir umb hilf gemandt haben, werden ouch uns bystendig sin. dar-
nach wusse sich uwer lieb zu richten und uns zu begegnen dermasz, das vil lerer vasz
werden; wellen wir in gacher wys beschulden. datum uff nativitatis Marie anno ec. 8.
(8. Sept. 1508)

Daruff haben wir innen wider geschriben, uff meynung wie harnach volgt:
Peter Offenburg burgermeister und der rat der statt Basel, den fromen, fursichtigen,



wysen, schultheis und rat zu Lutzern, unsern sondern guten frunden und getruwen
lieben eydtgnossen. Unser fruntlich willig dienst, und was wir eren, lieps und gutz ver-
mégen, zuvor. fromen, fursichtigen, wysen, sondern guten frund und getrnwen lieben
eydtgnossen. Wir haben nwer trowlich schryben und warnung, uns by disem bringer
zugeschickt mit anzaig, wie ir mit sambt andern bewanten nwern eltosten burger bru-
der Fritschin, der sich by uns enthalten hab, wider wellen behanden ec., wol verstan-
den, und sollen ir daruf glouben, das wir darob gantz kein erschreken, sonder hertz-
lich wolgevallen enphangen haben. wir wellen ouch wwer also mit stanthaften begir-
den erwarten, und uns mit unserm besten gezuk so tief ingraben, und in grossen und
deinen stuken — lugent ist dermasz — in die gegenwer richten, das vilicht noch men-
ger des gnug mocht enphahen. deszhalb so wellen kecklich harfaren, so werden wir
uch onverzaklich begegnen. und damit wir merken mogen, das wir unerschroken
sigen, so haben wir yewelten von unsern altvordern gehort: ye mer vygent, ie mer
eren. der ursach ist unser hochste begird,das ir unser bru(e)der von Ury, Switz, Un-
derwalden und Zug, ouch wer uch sunst geliept und gelieben well, in nwer sterk, uff
hochst vermanung nwer verwandtlichen phlicht, zu disem wveltstryt beruffen und
laden. dann wir nit minder begirlichs willens sind, mit unserm guten gezug, sy mit uch
zu bestrytten. gang recht ein winvergieszen und schalschlaben, mit sampt dem hals-
abwurgen und hu(e)nerstechen darnach, was da welle. wir sind aber ie der hoffnung,
so wir also zusammen kommen, es werde durch mitlung bruder Fritschins ein vermeh-
lung einer ewigen fruntschaft dermasz gmacht, ob glichwol der selb from bruder be-
wegt wurd, personlich von uns zu keren, das er dennocht sin getruw hertz, daruf wir
trostlich setzen, von uns nit abwenden wurd, derglich sich der selb bruder und sin
fruntschaft zu uns ouch hat zu vertrosten. datum sonntags nach nativitatis Marie anno
ec. 1508. (10. Sept. 1508)

Dem selben nach sind die gedachten unser lieb eydtgnossen von Lutzern mit
anderbalphundert hupscher knechten, darunter ir bed nuw und alt schultheissen, und
by inen achtzeben der ra(e)ten und sunst vil ersamer menner, ouch dero von Ury und
Switz treffenlich botschaft — dann ir kilchwyhe halb die selben unser eydtgnossen by
uns die zyt nit haben mogen komen — uff sambstag nach des bheiligen crutzes tag siner
erhohung, zu schif bis an die Pirs komen und daselbs usgestanden (bei Birstelden); da
wir sy im veld unser treffenlich ratzfrund, nemlich hern Peter Offenburg burgermei-
ster zu rosz, Fridrichen Ilartman und Mathisen Isellin zu fus, fruntlich zu enphahen
verordnot, als das im veld und dannenthin uf dem Kornmerkt gepurender gestalt
bescheen ist.

Es sind ouch von allen zunften die hubschten und bas gerusten mit cleydern
und geweren usgeschoszen, mit sambt unsern jungen kindsknaben engegengezogen
bis uf die Pirsz, und daselbs das erst enphahen bescheen. und als sy har in einer Ord-
nung, nemlich vor den unsern, gezogen, ist bruder Fritzschy uff dem richthus in den
laden zwuschen hern Lienharten Grieben obersten zunftmeister und hern Wilhelmen
Zeigler alten burgermeister gelegen, sin lieb frund mit fruntlichem nicken enphahende;
darab sy gros gevallen gehebt. und als das redlin an dem Kornmerkt gemacht (Umzug

a5



96

rings um den Platz), sind die obgemelten houpter und die verordneten ra(e)t zu dem
nuwen hern burgermeister an den Kornmerkt komen mit bruder Fritschin, und hat
der burgermeister die selben unser lieb bru(e)derlich eydignossen, wie vor erlut, mit
gepurender erbietung enphangen; doruf iederman an sin herberg gezogen. und ist von
einem ersamen rat vormals geordnot und angesehen gewesen, wo yeklich parthyen
und personnen zu herberg liggen solten, nemlich in den offnen wurtzbhusern ieklichem
wurt uffgelegt, so vil er hat mogen halten. dagegen haben ouch vil burger die besten
und ir gut frund heim gefu(e)rt und beberberget. und ist geordnot gewesen, das die
selben unser lieb eydignossen uff dryen stuben alle ymbis, so lang sy by uns hie gewe-
sen sind, morgens und nachts geessen haben, nemlich zu dem Brunnen, zu dem Saff-
rann (jetzt Gerbergasse 11) und uff der Schmidt hus (jetzt Gerbergasse 24), da innen
ere nach vermogen mit visch, fleisch, hu(e)ner und wiltpra(e)t bewysen.

Es ist ouch unser gnediger her der bischof und etlich ander prelaten und
thumbberren innen zu eren gladen. und ist den selben unsern lieben eydignossen ein
erlicher tantz, der sich von vile der arten in dry ta(e)ntz hat mu(e)sen teilen, uff sonn-
tag uf sant Peters platz gehalten; dahin ein vasz mit win gefu(e)rt, und den frowen ein
abentbrot mit confect geben ward. item es sind ouch von ieder zunft und von ieder ge-
selschaft uber Rin zwen redlich man mit benglen verordnot gewesen, die bruder Fritz-
schins, des tantzes und sunst alle ymbis gewartet haben.

Item es sind ouch uff yeklicher stuben, da unser eydtgnossen geessen haben,
einer von der hohen stuben, zwen der ratten und sunst ratzherren, meister und etlich
sechs der selben zunft verordnot, die gwalt gehebt haben, essen anzeslaben, bu(e)ner,
fleisch, visch und anders zu bestellen, nach den malen dank ze sagen und widerumb
zu laden. und uff ieklicher stuben zwen knecht bestelt, mit sampt knechten und junk-
frowen, wie die notdurft ervordert hat.

Item an dem mentag haben min herren zu verschieszen mit der buchsen,
nemlich dry gulden fur das best, zwen und ein, usgeben; das uberig ist durch den top-
pell angelegt, und darumb geschossen, und ieklicher obentur ein vennlin gmacht. ein
halb fuder wins hinus an die zilstatt (Schiitzenmatte) gefurt, und iederman getrun-
ken; was da verzert, von einem rat bezalt. item by 7 fuder wins sind erkouft, zu dem
Hermlin (jetzt Freie Strasse 13 und 15) glegt, uff die stuben tragen, und darzu zwen
der raten verordnot gewesen. item min gnediger her von Basel und min her der wych-
bischof haben etlich kannen mit malvasier geschenkt, und der apt von Lutzel ein halp
fuder wins; ist alles uffgangen.

Item unser eydtgnossen sind von dem sambstag bis mithwochen hie bely-
ben, und an der mithwochen fru(e)g hinweg gezogen, da wir sy erlich bis an die Pirs
(bis zur Briicke bei St. Jakob) beleitet. und haben wir innen 80 karphen gen Liestal
furen und schenken lasen uff den ymbis, und ein treffenlich botschaft, by sechs der
ra(e)ten, zu verordnot, sy zu beleyten. und hat ein rat in den herbergen, wa sy glegen
sind, alle morgenbrot, abenurten, schlafftrunk und allen uncosten gar und gentzlich
bezalt und sy deshalb enthept. unser eydtgnossen sind ouch mit grosser danksagung
und fruntlichem begnaden abgescheiden, mit einer erlichen letzi, die usgeteilt worden



ist, inhalt eins zedels, so der stattschriber von Lutzern mit dem letzgelt ubersandt hat.

Item ein brunknecht hat brudern Fritzschin getragen, der ist von lib stark,
aber nit vast witzig gewesen. dem hat ein rat ein rok und ein par hosen gmacht, darzu
sind 10 ein Lundesch thuch (Londoner Tuch) komen; und ist der selb Fritschy mit un-
sern eidtgnossen hinus geritten. dem haben sy ouch ein rok geschenkt. und haben unser
lieb eydtgnossen von Lutzern darnach irn schultheisen hern Jacoben Bramberg mit
irm underschryber har geschikt und uns der grosen eer und fruntschaft — die niemer-
mer zu guten vergesen werden, und mit hilf des almechtigen noch mer liebi vind frunt-
schaft gepa(e)ren sol — mit hohem vlys gedankt. und ist uber sollich bruderlich wurt-
schaft gangen und usgeben, wie harnach stat.»

Item| 31 |lib.| 11| s.| —| d.|umb brot.

» 110 | » 19 | » | 7| » | umb 1764 huner, junge und alte, und uncosten.

» 64 | » 5| » 9| » | umb rindfleisch, kelber, spinwider, lumel ec.

» 74 | » 4| » —| » | umb 53 lechs, einen umb 1lib. 8s. kouft.

» 38| » 6| » 4| » | umb 50 stockvisch, 80 karphen und ander
visch.

» 109 | » 12| » 6| » | umb 54 som, 9 viertel, 4 masz wins.

» 12| » 13| » 8| » | umb anken, speck, pfeffer, mel, zibelen,
peterli, eyger, saltz.

» 3] » 6| » —| » | umb kes.

» 8| » 71 » 8| » | umb trubel und obs.

» 1] » 6| »| 10| » | umb kertzen.

» 12| » 6| » —| » | umb 41 lib. confect.

» 2| » 4| » 6| » | umb holtz.

» 16 | » 12| » —| » | umb specery.

» 3| » 1| » 4| » | umb 84 burdi schindelteller.

» 14| » 11 | » | 6| » | dem knecht uff der Schmidt hus fur specery,
holtz, saltz und anders geben.

» 20 | » 10| » 6 | » | zum Saffran umb specery, holtz, saltz und
anders geben.

» 2| » 19 | » 3| » | zu(o)m Brunnen umb liechter, holtz und
anders geben.

» 1] » 5| » —| » | dem koch zum Prunnen.

» 1] » 5| » | »|» » »  Saffran.

» 1| » 5| » - » |» » uff der Schmid hus.

» 1] » 5| » —| » | Symon dem koch.

97



98

» 8| » 5] » —| » | den underkochen, knechten und frowen, die
in der kuchy und sunst gedient und ufftragen
haben.

» 4| » 7| » 8| » | in mengerley wys uncosten gehebt.

» 191 | » 1] » 1| » | allenthalb in den herbergen zu(o)
schlafftrunken, morgensuppen und abenturty
verzert.

» 48 | » 12 | » 8| » | den weyblen, botten, spillutten und narren
geschenckt.

784 | lib. 4|s.| 10] d.

Basler Chroniken IV, Leipzig 1890, S. 92-97; S. 161.

Ausschnitt aus Johannes Gasts Convivales Sermones

Denselben Brauch haben einst noch in meiner Zeit die Basler Knaben in den Fast-
nachtstagen bewahrt. (Gast bezieht sich hier auf einen Bericht aus Novgorod in Russ-
land.) Eine grosse Schar junger Burschen strémte namlich am Sonntag Quadragesima
(Sonntag Invocavit oder alte Fasnacht) gegen Abend mit brennenden Fackeln beim
Turm auf einer Anhohe zusammen. Der liegt neben dem sogenannten Steinentor (in
der betreffenden Vorstadt wobnt der grossere Teil der Weber), und man nennt ibn sei-
ner Hohe wegen <Luginsland>, denn man iiberblickt von ihm fast den ganzen Sund-
gau, und alle Felder rings um die Berge samt den gar lieblichen Wiesen liegen einem
dort deutlich vor Augen. Die Burschen also schlugen einander gegenseitig mit den
Fackeln bis aufs Blut, und oft fiigten sie sich selber grossen Schaden zu, so dass der Rat
gezwungen war, diese alte Uberlieferung abzuschaffen, obwobl der einmal angenom-
mene Brauch noch jetzt kaum preisgegeben wird. Alljibrlich werden Stadtknechte
dorthin geschickt, die sich gewaltig anstrengen, damit die Burschen nicht dort zu-
sammenstromen. Sie treiben die, welche berbeieilen, auch mit Stiocken zuriick, falls sie
mit Drobungen nichts ausrichten. — Wober aber dieser Brauch zu uns gekommen ist,
das lasst sich nicht sicher sagen. Gewisse Leute glauben, dass an jenem Platz von den
Alten Bacchanalien gefeiert worden seien, weil er in der Hobe liegt, und man habe
dort ein Feuer angeziindet, das man in der Nachbarschaft ausgezeichnet sehen konnte.
Noch hente (um 1530) vereinigen sich allenthalben in den umliegenden Gebieten wéih-
rend jener Nacht die Banern. Mit brennenden Fackeln ersteigen sie die Anhohen und
entzinden einen Stoss von zusammengetragenem Holz. Etwa eine halbe Stunde blei-
ben sie beim Feuer; dann kehren sie nach Hause zuriick und jauchzen vor Freude iiber
die lodernden Holzstosse. Ausserdem verbringen sie die Nacht mit Zechen.

Gast, Johannes, Convivales Sermones, in: Zehnder, Leo, Volkskundliches
in der ilteren schweizerischen Chronistik, Basel 1976, S. 310-311.



Wie Peter von Hagenbach rufte zu(e) ein stechen vor den frawen by
nacht uf der herren stuben zum Juden, und woren gemacht ro(e)sslin, ir schilt
woren gross lebklichen, der wart etwan meniger (mancher) zerbrochen und
gessen. [19.-22. Februar 1474]

Hagenbach hat gemacht

ein hiibsch spyl bey nacht

mit turnieren und stechen,

die sper vor den frawen brechen.
Als mit hiibschen liisten (Listen)
kunt er das spil zuriisten.

Die man sich selber ritten,

ir ro(e)sslin woren geschnitten
von holz und von siden

vor den stolzen wiiben,
schimpflich wolgeborn.

Ir schilt lebkuchen woren,

und brochen do zu stucken.
Menglich (Mancher) begund (tate) sich do bucken,
die stuck uf zu lesen,

das was Hagenbachs wesen.

Reimchronik iiber Peter von Hagenbach und die Burgunderkriege von
1432-1480, in: Mone, E.]. (Hg.), Quellensammlung der badischen Landesgeschichte,
Band 3, Karlsruhe 1863, Kapitel 75, S. 323-324.

Die bo(e)se vasnacht ze Basel

«Des jares do man zalte von gottes gebiirte 1376 jar do was der alte hertzog Litpolt
von Oesterrich, dis nechsten hertzog Liitpols vatter, ze Basel und hat ein hoff da uff
die vasnacht. Und als man uff der Burg (Munsterplatz) stach, und die rosz umb die
fu(o)szlite liffent und die sper under sie fielent, do wurdent sy zornig und schalk-
hafftig, und schruwent zu dem harnesche, und hiessent damit an die glocken schlahen
und zugent mit iren panneren uff die Burg. Do was der vorgenant hertzog in des
schu(o)lberren hoff gesin, und waz aber her siber Rin in die Cleine Statt; die hatte er
dozu(o)mal inne von dem bischof von Basel, dem von Vigand. Do liffe das volk an
des [Eptingers hoff, genant] Zyffeners hoffe (heute Rittergasse 12); do was vil frowen,
herren, ritter und knecht inne, mit namen gra(u)ve Eggen von Friburg und der von
Hasenburg; und huwent da das thor uff und uberluffent da die frowen und herren,
und erslu(o)gent da drye edelman und ettwie manigen armen knecht. Und entran
gra(n)ve Egen hinden us dem hof. Do kam der von Hasenburg in ein sprachhus und

99



100

werte sich darinne lang. Und da stu(o)nt Peter von Louffen der oberest zunftmeister
uff den brunnentrog, und ru(e)ffte und gebott by libe und by gu(o)t, das man nieman
me slu(e)ge und iederman gefangen neme. Also wart da gefangen gra(u)ve Ru(o)dolff
von Habspurg, gra(u)ve Heinrich von Tettnang von Montfort, herr Engelbart von
Winsperg, und [zwen] gra(u)ven von Zoly, und marggra(u)ffe Ru(o)dolff von Hoch-
berg herre ze Ro(e)ttelin und ze Susenberg, und ettwie vil ritter und knechte, die man
nit all genemen kann. Un wart darnach balde gerichtet o(u)ne allen krieg; und
schlu(o)gent die von Basel der gemeinde ettlichen die ko(e)pffe abe, und verschick-
tend ir ouch ettwi vil ewenklichen von der statt, und bessertent ouch die edellute, die
da tot warent; und was damit wus.»

Basler Chroniken, Band V, IV. Die Rételer Chronik. 1376-1428, Leipzig
1895, S. 120-122.

Von fasnacht narren

Ich weiss noch ettlich fassnacht narren
Die inn der dorenkapp beharren

Wann man heilig zyt sol vohen an

So hyndern sie erst yederman

Eyn teyl / die du(o)nt sich vast berutzen
Antlitt / und lib sie gantz verbutzen

Und louffen so in bo(e)cken wiss

Ir anschlag stat uff ha(e)lem yss

Mancher will nit / das man jn kennt

Der sich doch selbst zu(o) letsten nennt
So jm der kopff schon ist vermacht

Will er doch / das man uff jn acht

Dz man sprech / schow min herr v Riickel
Der kumbt un bringt am arm eyn kunckel
Es mu(o)ss jo ettwas gross bediitten

Das er doch kumbt zu(o) armen liiten
Durch syn demu(o)t unss du(o)t besehen /
Syn meynung ist / er wolt gern schmeben
Und eym zu(o) fassnacht eyger legen

Die guckguck syngend jn dem meygen /
Ku(e)cheln reicht man jn manchem huss
Do wa(e)ger wer man blib dar uss

Ursach zu(o) zelen / ist so vil

Das ich vil lieber schwigen will /

Aber die narrheyt hat erdacht

Das man su(o)ch freiiden zu(o) fassnacht



So man der selen heyl solt pflegen

So go(e)nt die narren erst den segen
Und su(o)chent dann jr fa(e)st har fiir
Das es vast nacht sy vor jr tiir

Der narren / kyrchwych man wol kennt
Jo wol vast nacht wiirt es genennt

Man loufft dar affter uff den gassen

Jm moss / als solt man ymen fassen
Welcher dann mag syn scho(e)llig gantz
Der meynt er hab billich den krantz
Von eym huss zu(o) dem andern loufft
Gross fiillen er on bar gelt koufft

Das selb dick wa(e)rt noch mitter nacht
Der tiifel hat das spiel erdacht

So man solt su(o)chen selen heyl

Das man erst dantz am narren seyl
Mancher der fiill du(o)t so vergessen
Als solt er jn eym jor nit essen

Und losst sich nit begnu(e)gen mit

Das er sich fiill biss metten zytt
Verbottne spiss schadt dann nitt

Man isst die selb biss gegen tag

Worlich ich das sprich / red / und sag
Das weder Juden / Heyden / Datten
Jrn glouben als schentlich bestatten

Als wir die kristen wellen syn

Und du(o)nt mit wercken kleynen schyn
So wir jm anfang unser andacht

Zu(o) riisten erst dryg / vier / vassnacht
Und werden erst on synnen gar

Das selb das wert dann durch das jar
Brechen das houbt der vasten ab

Do mitt sie mynder krefften hab /
Wenig sich zu(o) der a(e)schen nahen
Das sie mit andacht die entpfaben
Fo(e)rchten die a(e)sch die werd sie bissen
Lieber wendt sie jr antlitt bschissen
Und sich bero(e)men / wie eyn kol

Des tiifels zeychen gfelt jn wol /

Das zeichen gots / went sie nit han

Mit Christo went sie nit erstan

Die frowen gont dann gern zu(o) strossen

101



Das man sie dest bass kiinn bemossen
Der kyrchen schonen ettlich nitt

Sie louffen dryn / und durch die mitt
Und du(o)nt die frowen drynn beschmieren
Das halt man fiir eyn gross hofieren

Die wu(e)st rott / du(o)t den esel tragen
Der sie die gantz statt macht umb jagen
So ladt man dann zu(o) dantz und stechen
Do mu(o)ss man erst die sper brechen
Und bringen narren recht zu(o) samen
Buren / hantwerck / du(o)nt sich nit schamen
Und nemen sich ouch stechens an

Der mancher doch nit ryten kan

Des wiirt mancher gestochen dick

Das jm der hals bricht oder riick /

Das soll eyn hiibscher schympff dan syn
Dar noch fiillt man sich dann mit wyn
Von keyner vasten weiss man sagen

Das wesen wa(e)rt ob vierzeben tagen
Die fast ganz uss / an ettlich enden

Die karwu(o)ch du(o)t sie kum abwenden
So kumbt man zu(o) der bicht zu(o) zyt /
Wann man die hiiltzen tafflen liit

So vacht man dann den ruwen an

Das man well morndes wider dran

Dem narren seil me hengen noch

Von Emaus ist unss allen goch

Die gwychten fladen unss nit schmecken
Das houbt das du(o)t man bald entdecken
Es mag gar licht eyn wynd har fegen

Er du(o)t den frowen die sturtz ab wegen
Die hangen an den na(e)chsten hecken
Die frowen went sich ungern decken
Reytzen do mitt die mann und knaben
Die narrenkapp sie lieber haben

Das man die oren dar uss streck

Dann das man sich mit stiirtzen deck

Do mit so mag ich wol beschliessen

Wie wol ettlich hant drab verdriessen

Das / wo man su(o)cht alleyn fastnacht
Das nyemer druss wurt recht andacht
Und wie wir schicken unss zu(o) gott

102



Losst er unss dick biss jn den dott
Die narrenkapp hat angst und nott
Und mag nit so vil ru(o)wen han
Das sie doch blib die fasten stan

Man streifft sie jn der karrwoch an

Brant, Sebastian, Das Narrenschiff, Tubingen 1986, [110 b.], S. 306-309.

Zwei Quellenausschnitte aus den Basler Rufbiichern

«Jr und menglich wissent wol dz iif dise zyt (Konzil) herre jn der statd treffenlich ernst-
lich sachen bede geistlich und weltlich uf3 ze tragende sint darumb alte verlassene wisen
billich vermitten sollent werden..dz niemand jn Bocken wise noch in Goler wise oder
in tiifels hiiten louffen solle noch sich verendere jn dhein (keiner) wise noch wege mat
den kleidern Es soll ouch niemand bosseln denn sich yedermann zuchtlichen halten..dis
heilige hochzit (Weihnachten) und ouch darnach iiber die vafinacht Es soll ouch nie-
mand umb wiirste singen noch umb geld noch dheine (keine) bischove noch ander gog-
kenspil machen noch fiirnemen.. Wer..in solicher wise funden wirt nu oder harnach ist
bestelt daz man denselben solich narrenspil abezerren sol und miis ouch derselben und
alle die mit jm gand und darzii dienent 1 monat vor den criitzen leisten..»

SGH1V, Historische Quellen, X B 12c, 2352 (1433), Original in: StABS,
Rufbuch I, 119v.

«Geriift Montag nach der pfaffen vassnacht» (Sonntag vor Aschermittwoch)

Liebenn herren und giiten friind Unnsere herren rat unnd meystere lassent
giiter getriiwer erbarer meynung mengklichen so geistlichen so weltlich biirgerenn
hindersdssen und inwonneren der Statt Basell sagen warnen und gepieten das nie-
mand wer dy joch sigen jung oder alt so also dyse vassnacht kurtzwylen woltenn oder
understu(o)nden es wer uff den gassen tag oder nachts in dy hiiser zu gend spil oder
anders ze machen und umzyben taten das dan der selbigen gar und gantz kein bog-
genantlit fiir sich machen oder tiin sollen sunder wyl yemand also kurtzwylen das doch
ein ersamer Ratt niemand weren der oder die selben sollen sich mit den antlitzen
innen bey got dem almechtigen verliihen begniigen lassenn und in keinen andern
weg verstellenn und so iemand der solich gebott nit haltenn sunder fiir gon funden
wiirt der oder die selben sollen gefincklich angenommen mit dem kefy gestrafft
darzu(o) ein Pfund dn zu(o) rechter peen on alle gnad verbussen hirnach wiisse sich
mengklich ze halten»

SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2431 (1525), Original in: StABS,
Rufbuch II, 73v.

103



Abbildungsnachweis

104

Abb. 1
Diebold  Schilling, Chronik
1513. Eigentiimerin: Korporationsgemeinde
Luzern, Aufbewahrung: Zentralbibliothek
Luzern, Schilling, 255v (516)

Abb. 2
Niirnberger Stadtbibliothek, Cod. Nor. K
444,1.1

Abb. 3
Roman de Fauvel, 14. Jh. Bibliothéque natio-
nale de France, Paris. Manuscrits francais
146, fol. 34

Abb. 4
Christian Waurstisen, Bassler Chronick.
Basel: gedruckt und verlegt von Emanuel
Thurneysen, Erster Band 1765, Innen-
umschlag. Foto: Fritz Zimmer, Basel

Abb. 5
Diebold  Schilling, Luzerner Chronik
1513. Eigentiimerin: Korporationsgemeinde
Luzern, Aufbewahrung: Zentralbibliothek
Luzern, Schilling, 15r (39)

Abb. 6
Bauerntanz. Detail vom Holbeinbrunnen.
Foto: Fritz Zimmer, Basel

Abb. 7
von ungedult der straff, Holzschnitt aus
Sebastian Brant, Das Narrenschiff, Basel,
Johannes von Olpe, 1494. Offentliche Biblio-
thek der Universitit Basel, AO IX 91 fol. 131

Abb. 8
Niirnberger Stadtbibliothek, Cod. Nor. K
444, 77t

Abb. 9
Wirkteppich mit Edelleuten und Wildleuten
auf der Falkenjagd, Basel 15. Jh. Historisches
Museum Basel, Inv. Nr. 1905.540. Foto:
Historisches Museum Basel, Maurice Babey

Abb. 10
Johann Jakob Wick, «Wickiana». Zentral-
bibliothek Ziirich, Ms. F 19, {. 11r

Luzerner

Abb. 11
Historisches Museum Basel, F 1268. Foto:
Historisches Museum Basel, Maurice Babey

Abb. 12
Urs Graf, Nackte Fiedlerin mit einem alten
Narren. Hessisches Landesmuseum Darm-
stadt, Inv. Nr. AE 358

Abb. 13
Goldschmiedemodell, Silber, gegossen, ver-
goldet, ziseliert, Darstellung im Flachrelief
nach dem Holbeinschen Bauerntanz, 16. Jh.,
Tanzender Narr (Moriskentinzer). Histori-
sches Museum Basel, Inv. Nr. 1882.115.12.
Foto: Historisches Museum Basel, A. Seiler

Abb. 14
Turnierszene ca. 1480. Offentliche Biblio-
thek der Universitat Basel, Kalenderfrag-
ment saec. XV, AN V 13-1

Abb. 15
Stammbuch des Jacob Gétz, 16. Jh., Masken-
treiben. Historisches Museum Basel, Inv. Nr.
1870.921. Foto: Historisches Museum Basel,
Maurice Babey

Abb. 16
Wirkteppich mit Wilden Leuten auf der
Hirschjagd («Flachsland-Teppich»), Aus-
schnitt, Basel um 1468. Historisches Museum
Basel, Inv. Nr. 1981.88.b. Foto: Historisches
Museum Basel, Maurice Babey

Abb. 17
Eidgenéssische Chronik von Gerold Edli-
bach. Zentralbibliothek Ziirich, Ms. A 77,
f. 336r

Abb. 18
Darstellung im Jnnern des Humpens von
Hans Heinr. Riva — Hinterglasmalerei auf
der inneren Wandung des Riva-Humpens.
Schweizerisches Landesmuseum, Ziirich.
Inv. Nr. 5132. Foto: Schweizerisches Landes-
museum Zirich, Foto Nr. COL-18701



Abb. 19
von nachts hofyeren, Basel uff die Vasenaht
1494, Holzschnitt aus Sebastian Brant, Das
Narrenschiff, Basel, Johannes von Olpe,
1494. Offentliche Bibliothek der Universitit
Basel, AO IX 91 fol. 151

Abb. 20
Aquarell mit der Darstellung des Basler
Kiifertanzes in der Art des Franz Feyer-
abend, 18. Jh. Historisches Museum Basel,
Inv. Nr. 1889.99. Foto: Historisches Museum
Basel, Maurice Babey

Abb. 21
Urs Graf, Entwurf fiir eine Dolchscheide mit
Trommler und Pfeifer. Feder, 20,2 X1,8 cm
(unten), 7 cm (oben). Offentliche Kunst-
sammlung Basel, Kupferstichkabinett, Inv.
Nr. U. IX. 59, Miiller 2001, Nr. 9. Foto:
Offentliche Kunstsammlung Basel

Abb. 22
Goldschmiedemodell, Silber, gegossen, ver-
goldet, ziseliert, Darstellung im Flachrelief
nach dem Holbeinschen Bauerntanz, 16. Jh.
Zwei Musikanten (Dudelsack- und Schal-
meispieler) unter einem Baum. Historisches
Museum Basel, Inv. Nr. 1882.115.1. Foto:
Historisches Museum Basel, A. Seiler

Abb. 23
Urs Graf, Entwurf fiir eine Dolchscheide mit
Narr. Feder, 21,1X5,9 cm (unten), 6,8 cm
(oben). Offentliche Kunstsammlung Basel,
Kupferstichkabinett, Inv. Nr. U. IX. 60,
Miiller 2001, Nr. 10. Foto: Offentliche
Kunstsammlung Basel

Abb. 24
Diebold  Schilling, Luzerner Chronik
1513. Eigentiimerin: Korporationsgemeinde
Luzern, Aufbewahrung: Zentralbibliothek
Luzern, Schilling, 259r (523)

Abb. 25
Goldschmiedemodell (Dolchscheide), Blei-
guss, Oberrhein (?). Mitte 16. Jh. Zechgelage:
Drei zechende Minner und ein Narr. Tanzen-
des Paar. Historisches Museum Basel, Inv.
Nr. 1904.1331. Foto: Historisches Museum
Basel

Abb. 26
Bauerntanz. Detail vom Holbeinbrunnen.
Foto: Fritz Zimmer, Basel

Abb. 27
Franz Feyerabend (1755-1800), Kiifferumzug
auf Holz, 28 X 111 cm, Kunstmuseum Basel,
Prof. J. J. Bachofen-Burckhardt-Stiftung,
Inv. Nr. 1278a

Abb. 28
Handzeichnung des 15. Jh. von Hans Burgk-
mair d. A., Bauernturnier. Das Stidel, Stidel-
sches Kunstinstitut und Stidtische Galerie,
Frankfurt am Main, Inv. Nr. 641

Abb. 29
Picter Bruegel d. A., Der Streit des Karnevals
mit den Fasten (Ausschnitt). Kunsthistori-
sches Museum Wien, GG 1016

Abb. 30
Pieter Bruegel d. A., Der Streit des Karnevals
mit den Fasten. Kunsthistorisches Museum
Wien, GG 1016

Abb. 31
Bayerische Staatsbibliothek Miinchen. BSB.
Cgm. 1930 fol. 5v und 6r

Abb. 32
Dudelsackpfeifer vom Brunnenstock des
Holbeinbrunnens, 16. Jh. Historisches Mu-
seum Basel, Inv. Nir. 1910.132. Foto: Histori-
sches Museum Basel, Maurice Babey

Abb. 33
Wildminner auf der Basler Standesscheibe
aus dem Rathaus, 1514-1519. Historisches
Museum Basel, Inv. Nr. 1935.478. Foto:
Historisches Museum Basel, Maurice Babey

105






Neujahrsblatt der Gesellschaft fiir das Gute und Gemeinniitzige Basel

Lieferbare Titel

Nr. 155 / 1977: Stachelin, Walter

GGG Der Zeit voraus — Dem Staat voraus

Zur Zweihundertjahrfeier der Gesellschaft fiir das
Gute und Gemeinniitzige, Basel, mit einem
Vorwort von Emil Wamister und einem Register
der Neujahrsblitter 1821-1977 von Isabelle
Siitterlin. 141 Seiten mit 19 Abbildungen.
Broschiert. Fr. 10.-/ € 7.— ISBN 3-7965-1335-2

Nr. 157 / 1979: Fink, Paul

Vom Passementerhandwerk zur Bandindustrie
Ein Beitrag zur Geschichte des alten Basel.

101 Seiten mit 13 Abbildungen. Broschiert.
Fr.10-/€7.— ISBN 3-7965-1337-9

Nr. 158 / 1980: Dr. h.c. C. A. Miiller (1903-1974)
Geschichte des Dorfes Schénenbuch

Hans Adolf Vogelin (Hrsg.)

128 Seiten mit 14 Abbildungen. Broschiert.
Fr.10-/€7.- ISBN 3-7965-1338-7

Nr. 159 / 1981: Birkner, Othmar

Bauen und Wohnen in Basel (1850-1900)

64 Seiten mit 33 Abbildungen. Broschiert.
Fr.10-/€7.~ ISBN 3-7965-1339-5

Nr. 161 / 1983: Liithi, Walter

Der Basler Freisinn von den Anfingen bis 1914
176 Seiten mit 20 Abbildungen und 4 Tabellen.
Broschiert. Fr. 10.—/ € 7.— ISBN 3-7965-1341-7

Nr. 163 / 1985: Grieder, Fritz

Ein halbes Jahrhundert unter der Bundeshaus-
kuppel

Uber Herkunft und Titigkeit von 71 Basler und
Baselbieter Parlamentariern, 1920-1970.

245 Seiten mit 23 Abbildungen. Broschiert.
Fr.10.-/€7.- ISBN 3-7965-1343-3

Nr. 164 / 1986: Haeberli, Wilfried

Die Geschichte der Basler Arbeiterbewegung
von den Anfingen bis 1914

Band I

195 Seiten mit 10 Abbildungen. Broschiert.
Fr.10-/€7.- ISBN 3-7965-1344-1

Nr. 165 / 1987: Haeberli, Wilfried

Die Geschichte der Basler Arbeiterbewegung

von den Anfingen bis 1914

Band II

191 Seiten mit 11 Abbildungen. Broschiert.
Fr.10-/€7.- ISBN 3-7965-1345-X

Nr. 166 / 1988: Spycher, Albert

Der Basler Lillenkonig, seine Nachbarn, Freunde
und Verwandten

95 Seiten mit 61 Abbildungen. Broschiert.
Fr.10-/€7.— ISBN 3-7965-1346-8

Nr. 167 / 1989: Roth, Dorothea

Die Politik der Liberal-Konservativen in Basel
1875-1914

154 Seiten mit 15 Abbildungen. Broschiert.
Fr.10.-/€7.— ISBN 3-7965-1347-6

Nr. 168 / 1990: Trevisan, Luca

Das Wohnungselend der Basler Arbeiter-
bevélkerung in der zweiten Hilfte

des 19. Jahrhunderts

125 Seiten mit 40 Abbildungen und 4 Karten.
Broschiert. Fr. 20.—/ € 14— ISBN 3-7965-1269-0

Nr. 169 / 1991: Bieder, Werner

Erfahrungen mit der Basler Mission und

ihrer Geschichte

210 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20—/ € 14— ISBN 3-7965-1261-5

Nr. 170/ 1992: Hauss, Barbara

Der Renaissancebau des «Spiesshofes» in Basel
126 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20—/ € 14—  ISBN 3-7965-1262-3

Nr. 171 / 1993: Meier-Kern, Paul
Verbrecherschule oder Kulturfaktor?

Kino und Film in Basel 1896-1916.

160 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20—/ € 14—  ISBN 3-7965-1266-6

Nr. 172 / 1994: Becker, Maria

Architektur und Malerei

Studien zur Fassadenmalerei des 16. Jahrhunderts
in Basel.

164 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20—/ € 14— ISBN 3-7965-1260-7

107



108

Nr. 173 / 1995: Janner, Sara

Moégen sie Vereine bilden ...

Frauen und Frauenvereine in Basel

im 19. Jahrhundert.

164 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20.—/ € 14.— ISBN 3-7965-1264-X

Nr. 174 / 1996: Hauzenberger, Hans

Basel und die Bibel

Die Bibel als Quelle 6kumenischer, missiona-
rischer, sozialer und padagogischer Impulse
in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts.
Jubilaumsschrift der Basler Bibelgesellschaft.
260 Seiten. Gebunden.
Fr.30.-/€21.- ISBN 3-7965-1263-1
Nr. 175 / 1997: Meier-Kern, Paul

Zwischen Isolation und Integration

Geschichte der katholischen Volkspartei
Basel-Stadt 1870-1914.

144 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 30—/ € 21.-  ISBN 3-7965-1265-8

Nr. 176 / 1998: Meles, Brigitte

... aufgelost 1996

Das Basler Stadt- und Miinstermuseum
im Kleinen Klingental 1939-199.

162 Seiten. Broschiert.
Fr. 35.—/ € 24.50 ISBN 3-7965-1267-4
Nr. 177 / 1999: Staehelin, Martin

Der Basler Schultheiff Emanuel Wolleb
(1706-1788) und seine satirische Schrift

Die Reise nach dem Concerte

200 Seiten mit 12 Abbildungen. Broschiert.

Fr. 35—/ € 24.50 ISBN 3-7965-1268-2

Nr. 178 / 2000: Morel, Andreas

Basler Kost. So kochte Jacob Burckhardts
Grossmutter

200 Seiten mit 24 meist farbigen Abbildungen.

Mit Beilage «Einige Rezepte zum Nachkochen»
von Andreas Morel. Broschiert.

Fr. 35.- /€ 24.50 ISBN 3-7965-1426-X

Auszeichnung: Silbermedaille der Gastro-
nomischen Akademie Deutschlands im Bereich
der «Kulturhistorischen Publikationen»

Schwabe Verlag Basel

Nr. 179 / 2001

Basel 1501 2001 Basel

Mit Beitragen von Werner Meyer, Marc Sieber,
Beat von Wartburg, Bernard Degen, Kurt Jenny,
Philipp Sarasin und Pierre Felder

und einer Beilage von Ulrich Barth:

Wichtige Daten zur Basler Geschichte 1225-2000
mit franzosischer, italienischer, englischer,
spanischer, tiirkischer, serbokroatischer und
albanischer Ubersetzung.

Redaktion: Maria-Letizia Heyer-Boscardin.

211 Seiten mit 66 Abbildungen, davon 36 in Farbe,
mit Leporello als Beilage. Broschiert.

Fr. 35—/ € 24.50 ISBN 3-7965-1700-5

Nr. 180/ 2002

Michael Kessler, Marcus Honecker, Daniel
Kriemler, Claudia Reinke, Stephan Schiesser
Stromung, Kraft und Nebenwirkung.

Eine Geschichte der Basler Pharmazie

192 Seiten mit 93 zumeist farbigen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 35.—/ € 24.50 ISBN 3-7965-1866-4

Nr. 181 / 2003: Ribbert, Margret

Auf Basler Kopfen. Kulturgeschichtliche Aspekte
von Hiiten, Hauben, Miitzen ...

Mit einem Beitrag von Sara Janner.

180 Seiten mit 114 zumeist farbigen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 35.—/ € 24.50 ISBN 3-7965-1916-4

Nr. 182 / 2004: Sommerer, Sabine

«Wo einst die schénsten Frauen tanzten ...».
Die Balkenmalereien im «Schonen Haus»

in Basel (Nadelberg 6)

127 Seiten mit 108 zumeist farbigen
Abbildungen und einem Poster mit allen Balken-
malereien. Broschiert.
Fr.35.-/€ 24.50 ISBN 3-7965-2010-3
Nr. 183 / 2005: Zimmer, Katja

«in Békenwise» und «in tiifels hiiten».

Fasnacht im mittelalterlichen Basel

105 Seiten mit 33 zumeist farbigen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 35—/ € 2450 ISBN 3-7965-2092-8

www.schwabe.ch



Die Reformation gilt in der Historischen Volkskunde allgemein als «Schwellen-
periode», in der mittelalterliches Brauchtum, namentlich wenn es in Beziehung mit
katholisch-kirchlichen Gepflogenheiten steht, einem starken Wandel bzw. einer nach-
haltigen Repression unterworfen ist. Es ist somit kaum ein Zufall, dass im Gebiet der
heutigen Schweiz Fasnachtsgebriuche, die auf traditioneller Kontinuitit seit dem
Ausgang des Mittelalters beruhen, weitgehend auf die katholischen Regionen be-
schrankt sind. Die grosse Ausnahme bildet Basel, wo sich in der Stadt und auf der
Landschaft fasnichtliche Briuche trotz obrigkeitlichem und kirchlichem Repres-
sionsdruck seit dem 16. Jahrhundert halten konnen.

Diese — mindestens fiir Schweizer Verhaltnisse — doch etwas eigentiimliche Stellung
Basels in der Geschichte fasnichtlichen Brauchtums bildet den Hintergrund fiir die
vorliegende Publikation. Seit gut anderthalb Jahrhunderten hat sich in Europa eine
sehr ausgeprigte Regionalisierung des Fasnachts-, Faschings- oder Karnevalstreibens

herausgebildet, dessen Unterschiedlichkeit ein solches Ausmass angenommen hat,

dass die gemeinsamen Wurzeln kaum mehr sichtbar sind. Dazu kommt — gerade fiir
Basel — eine seltsame Intoleranz gegentiber «andersartigen» Fasnachtsbriuchen, eine
Intoleranz, die nur das eigene Brauchtum als «echt» gelten lassen méchte und dieses
Eigene, wohl zur Legitimierung, in graue Vorzeiten zuriickdatieren will. Innerhalb
dieses Wahrnehmungsrahmens ergibt sich die Frage: Wie sah die Fasnacht im mittel-
alterlichen Basel aus? Anhand von Zeitzeugnissen werden die einzelnen Elemente
(Masken, Feuer, Kampfspiele etc.) betrachtet, und es entsteht ein Bild, das mit der
heutigen Fasnacht nicht mehr viel gemein hat.

Schwabe Verlag Basel www.schwabe.ch




	in Bökewise und in tüfels hüten : Fasnacht im mittelalterlichen Basel
	...
	...
	Grusswort der Präsidentin
	Vorwort und Dank
	Einleitung
	Maskenbräuche
	Heischebräuche
	Rügebräuche
	Fasnachtsspiel
	Feuerbräuche
	Bankett und Tanz
	Fasnachtsturnier
	Zusammenfassung
	Ausblick auf die weitere Entwicklung der Basler Fasnacht
	Anmerkungen
	Bibliographie
	Quellenanhang
	Abbildungsnachweis


