
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 183 (2005)

Artikel: in Bökewise und in tüfels hüten : Fasnacht im mittelalterlichen Basel

Autor: Zimmer, Katja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katja Zimmer

in Bökenwise
und in tüfels hüten
Fasnacht im mittelalterlichen Basel

&
3»



in Bökenwise und in tüfels hüten



Katja Zimmer

Fasnacht im mittelalterlichen Basel

183. Neujahrsblatt
Herausgegeben von der Gesellschaft
für das Gute und Gemeinnützige Basel

Schwabe Verlag Basel



© 2005 by Schwabe AG, Verlag, Basel

Gesamtherstellung: Schwabe AG, Druckerei, Basel/Muttenz

Gestaltung: Karl Leiner

Umschlag: Miniatur, 14. Jh., Ausschnitt. Vgl. Abb. 3, S. 18

ISBN 3-7965-2092-8
ISSN 1423-4017

www.schwabe.ch



Inhaltsverzeichnis

Grusswort der Präsidentin 7

Vorwort und Dank 9

Einleitung 11

Forschungsüberblick 11

Fragestellung und Überblick über die verwendeten Quellen 21

Ursprung und Entstehung der Fasnacht 22

Formales und Termine der Fasnacht 26

Maskenbräuche 29

Heischebräuche 43

Rügebräuche 49

Fasnachtsspiel 58

Feuerbräuche 59

Bankett und Tanz 63

Fasnachtsturnier 69

Zusammenfassung 75

Ausblick auf die weitere Entwicklung der Basler Fasnacht 79

Anmerkungen 80

Bibliographie 89

Quellenanhang 93

Abbildungsnachweis 104

5





Grusswort der Präsidentin

Es ist erstaunlich, dass keines der 182 Neujahrsblätter, die seit 1821 von der Kommission

zum Neujahrsblatt der GGG herausgegeben worden sind, die Basler Fasnacht

behandelt. Zwar beschreibt Friedrich Meisner im 47. Neujahrsblatt mit dem Titel
«Schweizerische Feste im 15. und 16. Jahrhundert» unter anderem auch Fasnachtsbräuche,

und die «Böse Fasnacht» von 1376 findet immer wieder Erwähnung, aber

noch nie wurde ein ganzes Tieft diesem für Basel doch zentralen Thema gewidmet.
Dank der durch Prof. Dr. Werner Meyer betreuten Lizentiatsarbeit von Katja
Zimmer bekommen wir nun Einblick in diejenigen Bräuche, die die Fasnachtszeit des

vorreformatorischen Basel prägten. Da sich, wie so oft in der Geschichte, die

Aktivitäten der Bevölkerung vor allem dort fassen lassen, wo sie kritisiert oder von der

Obrigkeit verboten werden, breitet sich vor uns ein besonders farbiges Bild des

mittelalterlichen Brauchtums aus. Ich wünsche dem Buch, das noch unter meiner Vorgängerin

im Amt, Beatrice Aider, geplant und konzipiert wurde, eine wohlwollende
Aufnahme, und ich hoffe, dass es die Leserin und den Leser zur Frage verführt, woher so

manches, das wir Tag für Tag denken und Jahr für Jahr tun, wohl stammen möge.

Doris Tranter
Präsidentin der Kommission

zum Neujahrsblatt der GGG

7





Vorwort und Dank

Über die Basler Fasnacht gibt es schon unzählige Publikationen, was bei einem so

wichtigen Ereignis im Basler Brauchtumskalender auch nicht weiter verwundern
kann. Jedoch beschäftigen sich diese Texte hauptsächlich mit der Fasnacht, wie wir
sie heute kennen. Oft wird nur am Rande erwähnt, dass es schon im Mittelalter ein

Fasnachtsbrauchtum in unserer Stadt gegeben hat. Dabei wird hauptsächlich die
traumatische Böse Fasnacht von 1376 angeführt. Dass sich die Fasnacht von damals aber

sowohl vom Inhalt her als auch in der äusseren Form von der heutigen unterscheidet,
ist den meisten nicht klar. Die Fasnacht im mittelalterlichen Basel war ein komplexes
Brauchtum, das in seinem Inhalt durch verschiedenste Einflüsse geprägt und gewachsen

war. Die Fasnacht im Mittelalter, so scheint es, unterschied sich deutlich von
der heutigen Form in Basel. Jedoch entdeckt man im modernen Fasnachtstreiben

gelegentlich Züge, die sich bis ins Mittelalter zurückverfolgen lassen.

Die vorliegende Publikation ist eine überarbeitete Fassung meiner Lizen-
tiatsarbeit, die aus einer volkskundlich-historischen Fragestellung herausgewachsen
ist. Das verwendete Quellenmaterial bestand zur Hauptsache aus Transkriptionen
von mittelalterlichen Texten, die im Archiv der Schweizerischen Gesellschaft für
Volkskunde in Basel aufbewahrt werden. Deshalb besteht die Möglichkeit, dass diese

leicht von den Originalen abweichen. Aus technischen und terminlichen Gründen
hätte die Beschäftigung mit den Originalen den zeitlichen Rahmen dieser Lizentiats-
arbeit gesprengt.

Dank gebührt allen Personen und Institutionen, die diese Publikation, sei es

mit Rat und Wissen, sei es mit der Beschaffung von Abbildungsvorlagen, unterstützt
haben. Vor allem möchte ich den Mitgliedern der Kommission zum Neujahrsblatt der

GGG besonders herzlich für die Chance danken, meine Arbeit als 183. Neujahrsblatt
veröffentlichen zu können. Dank schulde ich ferner allen Mitarbeitern des Schwabe-

Verlages für die sorgfältige Drucklegung.
Ein besonderer Dank gilt auch Prof. Dr. Werner Meyer, der mir das Thema

für meine Lizentiatsarbeit vorgeschlagen und mich immer wieder mit Anregungen
und Fachwissen unterstützt hat. Frau M. Letizia Heyer-Boscardin danke ich für die

unentbehrliche Begleitung bei der Vorbereitung der Publikation und für die viele Zeit,
die sie in dieses Projekt investiert hat.

Insbesondere danken möchte ich aber auch meinen Eltern, Emmy und Fritz
Zimmer, für ihre vielseitige Unterstützung und für die viele Geduld mit der immer
mal wieder stressgeplagten Autorin!

Katja Zimmer

9





Einleitung

Forschungsüberblick

Bereits Ende des 16. Jahrhunderts befasste sich der Luzerner Stadtschreiber und
Chronist Renward Cysat mit der Fasnacht. Im Mittelpunkt seines Interesses stand
das Luzerner Stadtsymbol «Bruder Fritschi», auf dessen Ursprung und Bedeutung er

zu kommen versuchte. Er wollte der Frage auf den Grund gehen, wo der Ursprung
der Gestalt des Bruders Fritschi und der damit verbundenen Festivitäten an der
Fasnacht lag.

«Alls nun jn volgenden zytten ein guotter landtman vnd vßburger dieser

statt, ouch jn der selbigen kilchgang vssert dem Hoff an der Halden geseßen,

sonst Fridlin, aber nach der gmeinen, gröbern vssern landsprach Frittschj
genannt, wöllcher vngefarlich jm jar deß Herren 1480 möchte vß dieser zytt ge-
scheiden sin. Diser guotter mann behalff sich synes anerbornen puwrenhandels
vnd - wäsens, war doch ouch ein kriegsman gsin zuo sinen tagen, zoch sich vß jn
siner zimmlichen vnd yngezognen hußhalltung, allso dz er nimmer jn wirts- oder

wynhüsern funden ward; dann allein järlich allwegen vff disen obgenannten faß-

nachttag (Schmutziger Donnerstag) Hess er sich vff dieser gsellschafft Stuben zuom
Saffran <zuo deren er ein sondre anmuottung gwonnen> finden, denselbigen tag
mit guoten gsellen vmb sin pfenning zuo verschlyssen. Dannenhar gevolgt, das

der tag Fritschis tag vnd die gsellschafft ouch nach demselbigen namen angfangen

genamset werden. [...] vnd zuo meerer gedächtnuß der sachen der gsellschafft
jn gstallt eines testaments oder vergabung vnder den lebenden begäbet vnd ver-
eeret mitt ettwas järlichem ynkommens, mitt sollchen gedingen vnd Ordnung, das

järlich vff disen tag (Fritschitag) ein gsellschafft sich besamlen vnd einen verordnen

[solle], der erstlich durch die gantze statt herumb mitt spillüten begleittet,
damitt es niemand verborgen blybe, einen grossen kopff mitt wyn tragen vnd
mengklichen daruß, rychen vnd armen, jungen vnd allten, war deßen begerte,
daruß ze trincken geben vnd derselbig kopff jmmerzuo widerumb yngefüllt
werde, alles jn der gsellschafft kosten.»1

(«Ein guter Landsmann und Bürger dieser Stadt [welcher ausserhalb der

Stadtmauer wohnte], der aussen am Hof an der Halden wohnte und Fridlin hiess -
aber im Dialekt unserer Landessprache Fritschi genannt wurde - und 1480 gestorben

war, nutzte seine angeborene Bauernschläue - obgleich er in jungen Jahren auch ein

Kriegsmann gewesen war - und verbrachte keine Zeit mehr zuhause, so dass er auch

nie mehr in Wirtshäusern oder Weinstuben gesehen wurde; er Hess sich jedoch all-

11



Abb. 1 Der Gesandte der Basler bringt die in Luzern geraubte Fritschimaske nach Basel (1507).

jährlich zum obengenannten Fasnachtstag [Schmutziger Donnerstag] auf der
Gesellschaftstube zum Safran, zu der er eine besondere Beziehung gewonnen hatte, sehen,

um an diesem Tag mit guten Gesellen sein Geld auszugeben. Daraus folgte, dass man
anfing, diesen Tag Fritschitag und auch die Gesellschaft nach ihm zu benennen. [...].
Und um das Gedächtnis dieser Gesellschaft zu wahren, wurde eine Stiftung gegründet

und mit einem jährlichen Einkommen ausgestattet. Man verordnete, dass sich die
Gesellschaft alljährlich an diesem Tag versammeln solle und aus ihrer Mitte einen
auswähle, der begleitet von Spielleuten durch die ganze Stadt ziehen solle, um dabei

jedem, der wolle - sei er reich oder arm, jung oder alt -, aus einem grossen, mit Wein
gefüllten Kopf zu trinken zu geben. Der Kopf [Trinkgefäss] sollte immer wieder
aufgefüllt werden, und die Gesellschaft musste die Kosten tragen.»)

Im Gegensatz zu Cysat, der sich mehr für die Bräuche im Zusammenhang
mit der Fasnacht interessierte, waren der Hauptansatzpunkt für die sich entwickelnde

12



Fasnachtsforschung nicht die fasnächtlichen Aktivitäten an sich, sondern die Frage
nach dem Ursprung des Festtermins Fasnacht. Dabei spielte die Etymologie zu
Anfang eine Hauptrolle. Zur Deutung des Wortes Fasnacht gab es verschiedene Ansätze,

was mit den verschiedenen Schreibweisen des Wortes zusammenhing. In der

vorliegenden Arbeit werden wir uns, da es sich hierbei um eine Untersuchung aus basleri-

scher Sicht handelt, auf die Schreibweise Fasnacht beschränken.

Wenn wir nun also zum Beispiel das «Deutsche Wörterbuch» von Jacob und
Wilhelm Grimm konsultieren, finden wir die Erklärung, dass der Begriff Fasnacht

im Mittelhochdeutschen schon um 1206 vorkomme, damals in der Schreibweise

vastnaht, aus der Verbindung der beiden Wörter faste und nacht, was dem Wort
fastelabend entspreche und nichts anderes meine als Vorabend der vierzigtägigen
Fastenzeit.1 Auch das Wort Karneval, das von der lateinischen spätmittelalterlichen
Zwischenform carnelevare (vom lat. carnislevamenf abgeleitet wurde und so viel
wie Fleisch wegnehmen bedeutet, zeigt den Zusammenhang zwischen Fasnacht und
Fastenzeit recht offensichtlich.

Neben vastnaht findet sich auch das ohne -t- geschriebene vasnaht, welches

schon im frühesten schriftlichen Beleg um 1200, in Wolfram von Eschenbachs

«Parzival» zu finden ist:

«diu küneginne riche
streit da ritterliche,
bi Gawan si werliche schein,
daz diu koufwip ze Tolenstein

an der vasnaht nie baz gestriten:
wan si tuontz von gampelsiten
unde müent an not ir lip.»4

(«Die mächtige Königin kämpfte an Gawans Seite wehrhaft wie ein Ritter;
die Krämerinnen aus Dollnstein haben zur Fastnachtszeit nicht kräftiger um sich

geschlagen. Sie tun es allerdings nur aus Lust am Possenspiel und strengen sich ohne

Not an.»)

Irritiert durch das fehlende -t- zweifelten viele Forscher an der naheliegenden

Erklärung, dass mit diesem Begriff einfach nur der Abend vor der Fastenzeit
beschrieben werden sollte, was jedoch beim französischen Gegenstück veille du carême

(Vortag/-abend der Fastenzeit) recht deutlich ist, und führten vasnaht auf das

mittelhochdeutsche vaseln zurück, was soviel wie irr reden, aber auch gedeihen oder fruchtbar

sein meint und die Fasnacht dadurch in Zusammenhang mit altgermanischen
Fruchtbarkeitsriten brachte.5 In Grimms Wörterbuch werden wir jedoch darauf

hingewiesen, dass zum Beispiel auch in den Wörtern Kunst, Gunst und Frist das -t- hinter

dem -s- wegfällt und somit nur noch kuns, guns und fris übrigbleiben und es sich

um nichts weiter als eine «Abstumpfung» des Wortes handelt.6

Einen weiteren Ansatz bietet die Schreibweise Fassnacht, welche ein Zürcher

Pfarrer 1601 als willkommenen Anlass nahm, die Fasnacht in drei Predigten
«Wider die Fassnacht» zu verdammen:







«Unser Tütsch wörtli heisst Fassnacht, wie es dann in den Kalender
gestellt wirt. Waz aber hierdurch werde verstanden, kann ich nit wol wüssen. Ob es

möchte genennt werden faselnacht, darum dass der unverschämmte fasel dann
sein spil hat: oder Fassnacht, dass man uff die nacht die fass grüsst und dem
Baccho zu ehren gwaltig schluckt: oder Fassnacht darumb, dass jren etlich uff die
nacht vil spyss und tranck fassend, und dass sy dester mehr gfassen mögind, mit
hin und wider lauffen sich als ein laubsack eynhotterend etc. oder Fastnacht
darumb, dass grad druf die viertzig tägig fasten angaht.»7

(«Unser deutsches Wörtlein heisst Fassnacht, wie es so auch im Kalender
steht. Was damit aber ausgesagt werden soll, kann ich nicht recht sagen. Ob es Faselnacht

genannt werden soll, weil der unverschämte Fasel dann seinen Auftritt hat: oder
Fassnacht, da man in dieser Nacht das Fass grüsst und Bacchus zu Ehren gewaltig
trinkt: oder Fassnacht darum, weil viele zu dieser Nacht reichlich Speis und Trank
fassen und, damit sie mehr essen können, herumrennen, um sich dann wie einen Laubsack

vollzustopfen, oder Fastnacht darum, weil gerade darauf die 40tägige Fastenzeit

beginnt.»)
In diesem kurzen Zitat finden wir gleich vier Erklärungsansätze, von

welchen wir zwei schon oben betrachtet haben, und zwei verschiedene Schreibweisen,
nämlich Fassnacht und Fastnacht. Der unbekannte Zürcher Pfarrer nennt hier die weitere

Möglichkeit, dass man mit dem Begriff auch vil spyss und tranck fassen(d)
gemeint haben könnte, was auf das ausschweifende Essen und Trinken vor der Fastenzeit

hinweist und somit, wenn auch ein wenig indirekter, wieder auf die Erklärung im
Zusammenhang mit der Fastenzeit zurückkommt.

Auch der Versuch, die Fasnacht in bezug zum Fass, also zum Trinken, zu
bringen, spannt schlussendlich wieder den Bogen zur Vorfastenzeit, wo man nochmals

ausgiebig dem Essen und dem Genuss alkoholischer Getränke frönte, die - mit
der Ausnahme von Wein - in der Fastenzeit verboten waren. Ausserdem gab es in
diesem Zusammenhang auch die Erklärung, da das (Wein-)Fass ein Attribut des römischen

Weingottes Bacchus war, könne man den Festtermin Fasnacht auf die römischen
Bacchanalien zurückführen, worauf wir später noch zurückkommen werden.

Eine Auflistung der verschiedenen Schreibweisen von Fasnacht zwischen
1418 und 1766, die in den Quellen auftauchen, macht klar, dass die Form des Wortes
keine grosse Rolle gespielt haben dürfte. Wir finden insgesamt 18 verschiedene
Schreibweisen des Wortes in den verwendeten Quellen, und es gibt sogar Fälle, wo
zwei verschiedene Schreibweisen im gleichen Text auftauchen.8 Aber trotzdem
entstanden Fehlinterpretationen und Theorien bei der Auslegung des Wortes, die sich
über Jahrzehnte hinweg hielten und so zu einem falschen Bild des Fasnachtsfestes
führten. Am Beginn der sogenannten Kontinuitätstheorie stand die Herleitung der
Fasnacht ohne -t- vom Begriff vaseln, der, wie wir oben gesehen haben, soviel wie irr
reden, aber auch gedeihen/fruchtbar sein bedeutet. Mit dieser Theorie verbanden sich

am Anfang hauptsächlich die beiden Namen Otto Höfler und Robert Stumpfl. 1934

hatte Höfler seine These publiziert, dass die Riten kultischer Männerbünde der Ger-

16



manen in der Fasnacht weiterlebten. Und Stumpfl fügte im selben Jahr noch seine

Idee von der Existenz phallischer Kulte bei den Germanen hinzu.9 So wurde der

Festtermin Fasnacht zu einer Feier der heidnischen Winteraustreibungs- und Fruchtbarkeitskulte

stilisiert, wodurch man zeigen wollte, dass die Kontinuität des germanischen

Heidentums bis in die Gegenwart anhielt.10 Es ist nicht verwunderlich, dass

diese Thesen zur Zeit des Nationalsozialismus entwickelt wurden, wo das Urdeutsche

grossgeschrieben wurde und die Interpretation der Fasnacht als Fest des «alte[n]

vorchristlichen, germanischen Dämonenglaubens»" nur zu gelegen kam, um das

Deutschtum weiter zu stützen. Noch vor dem 11. November 1933 wurde von der

Regierungspartei NSDAP (Nationalsozialistische Deutsche Arbeiterpartei) die

Weisung ausgegeben, «dass die innere Beziehung des Festes zum kirchlich-christlichen

<fastabend> zu negieren und zu verwischen sei, dafür aber der Zusammenhang mit der

alten dämonischen <vasenacht> um so stärker herausgestellt werden sollte».12 Heute gilt
diese Kontinuitätstheorie unter den Wissenschaftern als überholt; aber unter den

Laien hält sich die Meinung hartnäckig, dass es sich bei der Fasnacht um einen

Winteraustreibungs- oder, seltener, um einen Fruchtbarkeitskult handle.

Die ersten wissenschaftlichen Forschungen auf dem Gebiet der Fasnacht

begannen in der Schweiz Ende des 19. Jahrhunderts, als der Basler Germanist und

Volkskundler Eduard Hoffmann-Krayer 1897 die Abhandlung «Die Fastnachtsgebräuche

in der Schweiz» verfasste, worin er noch deutlichen Abstand zu mythologischen

Ursprungsannahmen hielt. In späteren Forschungen tendierte Hoffmann-

Krayer jedoch immer mehr zu mythologischen Interpretationen.13 In seinem 1940

erschienenen Buch «Feste und Bräuche des Schweizervolkes» definierte Hoffmann-

Krayer die Fasnacht als Erbe der «uralte[n] Versuche der Menschen [...] Segen und

Fruchtbarkeit des beginnenden Jahres zu sichern und zu mehren» und führt das auf

die verschiedenen Elemente, aus welchen die Fasnacht besteht, zurück: Maskenlaufen,

Tanz, Lärmumzüge, Spiele, Festmähler und Feuer. Im weiteren bemerkt der

Basler Forscher, dass nicht mit Bestimmtheit gesagt werden könne, ob die einzelnen

Züge auf altheidnische, römische oder christlich-kirchliche Handlungen und

Anschauungen zurückzuführen seien. Fast beiläufig erwähnt Hoffmann-Krayer die

Meinung der Kirche, welche die Fasnacht als «eine Art Austoben vor der langen

Fastenzeit» deutete.14

Der Basler Altphilologe und Volkskundler Karl Meuli prägte seit den 30er

Jahren des letzten Jahrhunderts die Schweizer Fasnachtsforschung mit seinen diversen

Beiträgen, hauptsächlich zu den Maskenbräuchen. Er hielt es für «wahrscheinlich,

dass die Fastnachtsbräuche in ihrem Kern in indogermanisches Altertum zurückgehen»

und die Masken ursprünglich Geister, genauer Geister der verstorbenen Ahnen,

dargestellt hätten.15 Bei der Fasnacht handelte es sich nach Meuli um eine Sonderform

des Besuchsfestes der toten Ahnen, ein Neujahrsfest, das in den vergleichenden

Religionswissenschaften und der Ethnologie von zentraler Bedeutung ist. Bei diesem

Fest kehren die Geister der toten Ahnen für kurze Zeit in die Welt der Lebenden

zurück, um über die von ihnen gesetzten Ordnungen zu wachen und begangenes

17



*v' "jvtitec icvflt tifhtnc

0i macfV AütE vaiu^namntL
C~*bnrtn

our

iSmô mu»f taitmi« 4*Säm
oufto fit* atißh erfitg n,tefh

tMukffita gvfte fbnn v$

ifswfti fair % çvtnr rivant
ti"vne tftir reSfei tttnr<îW<«4

i« er mte fön-cetmemtr}

Abb. 3 Fasnächtlich maskierte Musikanten, Miniatur aus einer französischen Handschrift (14. Jh.).
Ähnliche Verkleidungen sind auch für die Fasnacht in Basel anzunehmen.

18



Unrecht zu rächen. Mit Opfermahlzeiten versuchte man die Geister milde zu stimmen

und zu versöhnen. Das Ganze entspricht einer Entsühnungs- und Reinigungszeremonie,

wie sie auch die Römer am Ende ihres Jahres, im Monat Februarius, was,

abgeleitet von februum, Reinigungs-/'Sühnemittel bedeutet, feierten. Meuli meinte,
dass der äussere Rahmen des ursprünglichen Totenfestes bestehen geblieben sei, die

Fasnacht jedoch zu einem weltlichen Fest geworden war, da die Ahnenverehrung
keine Rolle mehr spielte.16

Der Zürcher Volkskundler Richard Weiss ging mit seinen Theorien in
dieselbe Richtung wie Karl Meuli. Auch er betrachtete die Maskierten als

Totendämonen.17

In den fünfziger Jahren des 20. Jahrhunderts bekam die neuere Fasnachtsforschung

frische Impulse durch Hans Moser, der mit seinen Archivforschungen neue

Erkenntnisse erlangte. Anhand von Quellenmaterial stellte er zum Beispiel fest, dass

erst für das 15. Jahrhundert der Gebrauch von Masken an der Fasnacht nachgewiesen

werden konnte.18 Durch diese Erkenntnis wurde die Theorie von Karl Meuli
obsolet. Da Meuli von einer kontinuierlichen Entwicklung des Maskenbrauches seit der

indogermanischen Zeit ausging, was, wie Hans Moser zeigte, nicht bestätigt werden

konnte, muss die mythologische These zur Herkunft der Fasnacht stark bezweifelt

werden.
Hans Moser geht bei seinen Forschungen davon aus, dass der Ursprung der

fasnächtlichen Entwicklung im gemeinschaftlichen Mahl nach abgeschlossenen

wirtschaftlichen, verwaltungstechnischen und rechtlichen Geschäften liegt. Diese Fas-

nachtsmähler bekamen ihre karnevalistischen Züge zuerst dort, wo sich ein Tanz an

das Mahl anschloss.19 Er geht also davon aus, dass es sich bei der Fasnacht um ein

weltliches Fest handelte.20

Einen völlig neuen Aspekt brachte Dietz-Rüdiger Moser in die Fasnachtsforschung

ein. Er vertrat die Meinung, dass die Fasnacht ein Instrument der kirchlichen

Heilslehre sei und alle darin enthaltenen Brauchformen auf theologisch
vorgegebene Bilder, Symbole und Werthaltungen zurückgeführt werden können. Er war
sich sicher, dass das Zweistaatenmodell des Kirchenvaters Aurelius Augustinus (354—

430) die Vorlage für die Fasnacht bildete. Der Grundgedanke dieses Modells ist die

Existenz zweier Reiche: der civitas Dei (Gemeinde Gottes/himmlisches Reich) und

der civitas diaboli (Gemeinde Satans/irdisches Reich). Durch die Gleichsetzung der

zwei Welten der Fastenzeit und der Fasnacht mit diesen beiden Reichen sollte die

Bevölkerung zur moralischen Umkehr gebracht werden, indem man ihr für eine kurze

Zeit die lasterhafte Welt bildlich vor Augen führte.21 Die Fasnacht ist somit eine christliche

Institution, die jedoch «inhaltlich das gerade Gegenteil dessen darbietet, was als

christlich und katholisch betrachtet werden kann; daraus auf die Nichtchristlichkeit

des Festes zu schliessen, würde allerdings ein fundamentales Missverständnis bedeuten»,

wie D.-R. Moser meint.22

Paul Koelner ist, wie später auch Werner Mezger, der Meinung, dass

verschiedene Einflüsse die Entwicklung der Fasnacht geprägt haben. Koelner sieht die

19



Abb. 4 Diverse Wappenhalter, unter anderem Wildleute, aus der Wurstisen Chronik.

Fasnacht23 als «Endglied einer um ein HalbdutzendJahrhundertläufe zurückreichenden

Entwicklung, in welcher altheidnische Frühlingsgebräuche, germanisches und
romanisches Wesen sich vermengten, religiösen Vorstellungen sich weltliche Fröhlichkeit
zugesellte, alles gedrängt und gesteigert im Hinblick auf die bevorstehenden langen
Fasten».2* Mezger bestätigt, dass man nicht bestreite, dass «in dem Brauchtermin
Fastnacht durchaus gewisse [...] Elemente älterer Feste enthalten sein können; im Gegenteil,

dies liegt sogar nahe», dass es aber falsch für die Wissenschaft sei, eine
Kontinuitätsprämisse für die Entwicklung von irgendwelchen vorchristlichen Kulten bis zu
unserer Fasnacht vorauszusetzen. Er meint weiter, dass es jedoch mehr Sinn mache,
die Fasnacht christlich zu deuten, da sie im Ablauf des Kirchenjahres ihren festen Platz
habe.25 Diese Theorie gilt heute als allgemein unbestritten und wurde von Hellmut
Rosenfeld 1969 so zusammengefasst: Fasnacht ist kein «vorchristliches Frühlingsfest»,
sondern ein «auf der ganzen Linie [...] aus dem christlichen Jahresrhythmus neu
erwachsenes Brauchtum» .2b

Auch Hermann Bausinger verlangt nach einer «komplexere[n] Fastnachtstheorie»,

worin nicht nur die «theologiegeschichtlichejnj Überlegungen» von D.-R.
Moser, mit dessen monokausalem Ansatz Bausinger nicht einverstanden war27, einen
Platz finden sollen, sondern auch «die differenzierenden Beobachtungen und Hypothesen

anderer Fastnachtsforscher» ,28

20



$öPS0Üdjte> fflôwfcec

Das Schwergewicht der heutigen Forschung beruht nicht mehr darauf,
festzustellen, ob es sich bei der Fasnacht tatsächlich um einen christlichen Termin
handelt, denn darüber sind sich die Forscher im grossen und ganzen einig, sondern
inwiefern auch der Inhalt der Fasnacht als christlich gesehen werden kann.

Fragestellung und Überblick über die verwendeten Quellen

Wie weit die Basler Fasnacht als Festtermin in der Geschichte zurückreicht, ist schwer

zu sagen, jedoch taucht sie als Rechtstermin schon im Lauf des 13. Jahrhunderts in
den Basler Urkundenbüchern auf. 1376 finden wir die Basler Fasnacht dann auch
erstmals als Festtermin in den Quellen erwähnt. Unsere Untersuchung der Basler
Fasnacht vor der Reformation wird sich somit also auf die Zeit zwischen 1376 und 1529

konzentrieren.
Das Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, ein umfassendes und möglichst

akurates Bild der Basler Fasnacht vor der Reformation wiederzugeben und durch

Vergleiche mit der Zeit nach der Reformation bis Anfang des 17. Jahrhunderts zu
untersuchen, ob und inwiefern die Fasnacht vor der Reformation etwas Besonderes

darstellte.

21



Das Erkenntnisinteresse ergibt sich daraus, dass die Reformation die
kontinuierliche Entwicklung der Fasnacht beeinträchtigt haben muss, wenn sie sie nicht
zeitweise sogar unterbrochen hat, was durchaus vorstellbar wäre.

Der Aufbau der Arbeit wird sich im Folgenden so gestalten, dass wir die
einzelnen Bräuche der vorreformatorischen Fasnacht im Detail ansehen werden, um
so ein umfassendes Bild dieser Festivität zu erhalten. Gleichzeitig soll dabei immer
auch der Vergleich zum Zeitraum nach 1529 gemacht werden, um etwaige Veränderungen

feststellen zu können. In der Zusammenfassung werden wir die Ergebnisse
einander gegenüberstellen, um zu sehen, ob sich die Bräuche der vorreformatorischen
Fasnacht in Basel grundsätzlich von denen der Zeit nach 1529 unterscheiden.

Der grösste Teil der in dieser Arbeit verwendeten Quellen stammt aus den
Rufbüchern der Stadt Basel, worin die obrigkeitlichen Gebote und Verbote der Stadt

gesammelt und verzeichnet wurden, und den Ratsbüchern, in welchen die verschiedenen

Beschlüsse des Rates protokolliert wurden. Auch Gerichts- und Kirchenakten
liefern Informationen zum Fasnachtstreiben in Basel. Beim Hauptteil dieser Quellen
handelt es sich um Auszüge aus den Originalen, die im Archiv der Schweizerischen
Gesellschaft für Volkskunde zur Verfügung stehen.

In Chroniken stösst man nur da auf Informationen zur Fasnacht, wo das

Ereignis von grösserer Bedeutung war, wie zum Beispiel bei der Bösen Fasnacht von
1376, auf die wir im weiteren noch zurückkommen werden. Die Urkundenbücher
der Stadt Basel helfen nur dort weiter, wo es um den Termin und nicht die
Erscheinungsform der Fasnacht geht.

Ursprung und Entstehung der Fasnacht

Der Ursprung des Festtermins Fasnacht ist definitiv im Zusammenhang mit der
Fastenzeit zu sehen, was, wie wir bereits gesehen haben, auch schon die Etymologie des

Begriffs Fasnacht zeigt. Die Fasnacht mit all den verschiedenen Bräuchen entstand im
Zusammenhang mit religiösen und wirtschaftlichen Faktoren der Fastenzeit und
entwickelte sich kontinuierlich weiter, wobei auch Einflüsse älteren Ursprungs eine sehr

grosse Rolle spielten, wie wir noch sehen werden. Febensmittel wie Fleisch, Eier,
Milchprodukte und tierische Fette durften in der Fastenzeit nicht gegessen werden,
und dadurch verlangte es die Ökonomie des Haushaltes, dass derartige Vorräte vor
der Fastenzeit aufgebraucht werden mussten.29 Daraus entstanden üppige Mähler,
wenn man nicht gar Fress- und Saufgelage dazu sagen will. Nach Moser bildeten
gemeinschaftliche Festgelage von jeher die einfachste Form, Feste zu feiern, und wo man
dann nach dem Essen auch noch zum Tanz aufspielte, konnten sich die ersten karne-
valistischen Formen entwickeln.30

Die eigentliche Entwicklung der Fasnacht in den Alpenländern und des

damit verbundenen Brauchtums begann im 14. und 15. Jahrhundert in den Städten
und breitete sich von dort auf die Landschaften aus.31 Bis gegen Ende des 14. Jahr-





Abb. 6 Bauerntanz. Detail vom Holbeinbrunnen in der Spalenvorstadt (16. Jh.).

hunderts war die Fasnacht nichts weiter als ein gemeinsames Gelage, häufig mit Tänzen,

Turnieren oder Wettspielen, das «den Charakter eines absolut unschuldigen
Vergnügens ohne jegliche negativen Implikationen» besass.32 Im 15. Jahrhundert setzte
dann ein tiefgreifender Wandel in der Einstellung der Kirche zur Fasnacht ein. Die
Fasnachtsfeier wurde von da an nicht mehr als isoliertes Geschehnis gesehen, sondern

nur noch als Gegenstück zur Fastenzeit. Dadurch wurde die Fasnacht «als abschrek-
kendes Beispielfür ein falsches, sündhaftes und gottfernes Dasein» im Gegensatz zur
gottgefälligen Fastenzeit gesetzt.33 Durch den Einstellungswandel der Kirche wandelte

sich auch der Inhalt der Fasnacht. Sie entwickelte sich von der «ursprünglich
unschuldig-naive[n] Vordergründigkeit» zu einem Fest mit «mehr und mehrhinter-
sinnig-zeichenhaftejm] Charakter»34, der sich natürlich auch im Brauchtum
niederschlug.

Die ersten urkundlichen Hinweise zur Fasnacht finden wir immer im
Zusammenhang mit Zinszahlungen in irgendeiner Form, die an diesem Datum beglichen
werden mussten. Der Aspekt des Rechtstermins ist daher auch als eigentlicher
Ausgangspunkt für die Entstehung der Fasnacht als Festtermin zu sehen. Neben
herrschaftlichen Zinsleistungen und Fronverpflichtungen waren auch Bestätigungen von
Vogteien und anderen Schutzverhältnissen, ferner amtliche Jahresabrechnungen und

24



in den Städten Ratsablösungen Rechtsakte, die an diesem Termin erledigt wurden und
meistens mit Gelagen verbunden waren.35 Die erste Erwähnung der Fasnacht finden
wir als Rechtstermin schon 1237! Es geht in dieser Urkunde um Zinszahlungen für
einen zu Erbrecht verliehenen Hof, welche an St. Martin und Fasnacht «in festo beati
Martini et carnisprivio»36 fällig waren. Ausgehend von der These, dass mit Fasnacht

der Abend vor der Fastenzeit gemeint ist und gestützt auf die Ubersetzung von
carnisprivium, was soviel bedeutet wie Vorfastenzeit, scheint bewiesen zu sein, dass

es schon 1237 den Rechtstermin Fasnacht gab!
Doch kommen wir zurück auf die Zinsablieferungen, z.B. in Form von

Fasnachtshühnern, so 1285: «un git man den zins zi vier zitin imme jare zielichir vron-
vastun37 un das huen an der vasinat» («und man zahlt den Zins zu vier Zeiten des

Jahres; das Huhn an der Fasnacht»)38, oder 1291: «un umbe sehs hu(e)nr, dru ze sant
Martins mes un dru ze vasinaht» («und sechs Hühner; drei an St. Martin und drei

an der Fasnacht»).39 Diese Fasnachtshühner begegnen uns auch später wieder, dann
aber als reine Fasnachtsspeise in den Zünften und nicht mehr in ihrem Ursprungssinn

als Zinsabgabe.40 Die Fasnacht bzw. der Termin vor der Fastenzeit war auf dem

rechtlich-wirtschaftlichen Terrain ein wichtiges Datum, wie auch die folgende Basler

Quelle von 1300 nochmals belegt: «so er geben sol den eins, zwölf Schillinge unt
acht ringe, die valient der zins ze sant Martins mes unt vier ringe ze vasenacht»

(«so soll er den fälligen Zins von zwölf Schillingen und vier Ringbroten an St. Martin

und vier Ringbrote an der Fasnacht zahlen»).41 Es war der Brauch, wie Moser
schreibt, dass «jeder Abschluss einer periodisch wiederkehrenden Ratshandlung mit
einem gemeinsamen Mahl gefeiert wurde», und «so war das auch in der Fasnacht».

Und wie schon erwähnt wuchsen diesem «in gewissem Sinn rechtsbräuchlich fundierten

Fasnachtsmahl [...] dann karnevalistische Züge zuerst dort zu, wo sich ihm ein

Tanz anschloss».42

Im Zusammenhang mit dem Rechtstermin sei an dieser Stelle ein kleiner
Exkurs über die Fasnacht als Hochzeitstermin erlaubt. Bekannt und beliebt war die

Fasnacht für Hochzeiten aus verschiedenen Gründen. Da in der Fastenzeit die
Geschäfte ruhten, mussten auch Hochzeiten vor dem Beginn dieser Zeit abgeschlossen

werden, da es sich dabei, im weitesten Sinne, auch um ein Geschäft bzw. einen Rechtsakt

handelte.43 Der zweite Grund für den Hochzeitstermin an der Fasnacht ergab sich

vermutlich daraus, dass sich die Bevölkerung den Trubel dieser Zeit auch für ihre
privaten Feste zunutze machen wollte, um ausgiebiger und ausschweifender als zu
anderen Zeiten feiern zu können und ausserdem ökonomische Vorteile daraus zu
ziehen.44 Ein weiterer, sehr wichtiger Grund war auch die Tatsache, dass die Kirche neben

der Abstinenz beim Essen und Trinken auch sexuelle Enthaltsamkeit in der Fastenzeit

verlangte und es sich deshalb «für junge Paare förmlich [aufdrängte], ihre Floch-

zeit noch unmittelbar vor dem Aschermittwoch abzuhalten und den für die Zeugung
der Nachkommenschaft unvermeidlichen Geschlechtsakt in eine Zeit zu legen, die

ohnehin von exzessiven irdischen Genüssen gekennzeichnet war».45 Dass der Heiratstermin

an der Fasnacht schon früh eine Selbstverständlichkeit war, zeigt die folgende

25



Quelle aus Basel von 1411: «Uff die zyte vor der vasenacht, als man gewonlichen
zu der heiligen e griffet» («In der Zeit vor der Fasnacht, als man gewöhnlich
heiratete»).46 Es gab jedoch auch noch andere beliebte Hochzeitstermine wie Pfingsten
oder auf dem Land die Zeit nach der Ernte, den Winteranfang, was damit zusammenhing,

dass der Bauer dann Zeit zum Heiraten hatte.47

Formales und Termine der Fasnacht

Da es sich bei der Fasnacht um ein Kalenderfest handelte, das der vorösterlichen
Fastenzeit vorausging, war auch dieser Termin von Ostern abhängig. Auf dem Konzil
von Nicäa im Jahre 325 wurde Ostern auf den ersten Sonntag nach dem Frühlingsvollmond

festgelegt. Durch die Beweglichkeit des Osterzyklus48 gibt es 35 verschiedene

Termine für die Fasnacht, welche durch das einfache Zurückrechnen der
vierzigtägigen Fastenzeit vor Ostern ermittelt wird. Hierbei gibt es jedoch auch zwei
verschiedene Zählweisen. Bei der alten Rechnungsart, bis 1091, fiel der Beginn der
Fastenzeit auf den Dienstag nach Invocavit49, den sechsten Sonntag vor Ostern, und die
Fasnacht demnach auf den Vorabend bzw. Vortag, den sogenannten Hirsmontag, und
die Tage davor. Auf dem Konzil von Benevent im Jahre 1091 wurde auf Beschluss von
Papst Gregor dem Grossen der Beginn der Fastenzeit auf den Aschermittwoch, also
den Mittwoch vor Invocavit, festgelegt. Der Grund für den sechs Tage früheren Termin

lag darin, dass man die Sonntage in der Fastenzeit nicht mehr mitzählte, da sie

nach kirchlicher Lehrmeinung vom Fastengebot befreit waren. Durch diese Vorverlegung

der Fasnacht entstanden auch die Begriffe der alten und neuen, oder jungen,
Fasnacht bzw. Bauernfasnacht und Herrenfasnacht.b° Vor allem in der Region des

Oberrheins, im Badischen und in Basel, setzte sich der neue Termin aber nicht durch,
und man feierte weiterhin am alten Termin.51 Deshalb feiert Basel seine Fasnacht auch
heute noch, wenn in katholischen Gebieten die Fastenzeit längst begonnen hat.

Nach der Reformation fand die Fasnacht in Basel weiterhin statt, obwohl
der von der Fastenzeit abhängige Termin nach der Reformierung der Stadt eigentlich
gar nicht mehr hätte sein dürfen. 1546 erschien dann das erste generelle Fasnachtsverbot

für die Stadt Basel52, das sich offensichtlich aber nicht durchsetzen Hess, da die
Fasnacht bis heute ihren Platz im Basler Festbrauchtum einnimmt.

Wie wir oben erfahren haben, war die Fasnacht zu Anfang wohl nichts weiter als ein
Rechtstermin vor der Fastenzeit, an welchem Zinszahlungen, zum Beispiel in Form
von Fasnachtshühnern, fällig waren. Mit der Zeit steigerte sich das Ganze zu einem
ausschweifenden Fest im Jahreslauf mit den verschiedensten Brauchtumselementen.
Es ist sehr wichtig, zwischen dem Rahmen, also dem Termin der Fasnacht, und dem
Inhalt der Fasnacht zu unterscheiden! Das Brauchtum, welches für die Fasnacht des
Mittelalters bezeugt ist, gehörte nicht spezifisch nur zu diesem Termin, sondern zog
sich mehr oder weniger durch das ganze Winterhalbjahr.

26







Maskenbräuche

Das Auftreten von Masken geht weit zurück und stand früher wohl nicht im
Zusammenhang mit festen Tagen. Schon die Goten zum Beispiel führten um Neujahr
herum, in Pelz und Masken vermummt, Lärm- und Heischezüge durch. Maskentreiben

fand die ganze Winterzeit hindurch statt, also etwa von Winteranfang bis zum
Frühling, was auch dazu führte, dass man im Mittelalter in Basel zu verschiedenen

Zeiten immer wieder auf Vermummte traf, und dies nicht nur zur Fasnachtszeit, wie
das heute der Fall ist. Die Hauptzeiten für Masken kann man aber um den kürzesten

Tag (21. Dezember) herum festlegen, da man von alters her glaubte, dass um diese Zeit
die Seelenwesen oder Totengeister ihre Schwarmzeiten hatten. Die Verhaltensweisen,
die die meisten Masken im Mittelalter zeigten, setzten sich aus drei Punkten zusammen:

dem Heischen, dem Rügen und dem Spenden. Es sind genau diese spezifischen

Tätigkeiten, die auch die Seelenwesen auszeichnen, was im Kontext mit dem

Auftreten der Maske zu den spezifischen Zeiten dieser Wesen beweist, dass hier deren

mimische Darstellung vorliegt.53
Doch kommen wir nun zu den Masken der mittelalterlichen Fasnacht in

Basel. Für das Verkleiden und Verlarven gab es allgemeine Ausdrücke wie: in «ver-
enderten kleydern» («veränderte Kleider»)54, «inn Butzen wysz gon» («in Butzen-
weise herumgehen»)55, «sich verbutzen» («sich verkleiden»)56, «jrr Angesicht Mit
Böggen/Butzen Antligeren [...] nit verstellen noch verbutzen» («ihr Gesicht nicht

mit Böcken-/Butzenantlitzen verändern oder verkleiden»)57, «inn einer Mummery
vmbzogen» («in einer Verkleidung herumgezogen»)58, wobei die Schreibweise
variieren konnte. Mit diesen Begriffen waren keine Maskentypen im einzelnen gemeint,
sondern einfach nur eine Verkleidung an sich, ohne nähere Definition. Wir finden
aber auch spezifischere Bezeichnungen in den Quellen, so zum Beispiel 1418, wo das

«in Bökenwise gon/louffen» («in Bocksweise herumgehen/laufen»)59, 1420 «in tü-
felß wise louffen» («in Teufelsweise herumlaufen»)60, oder 1436 «in tüfelß hütten»

(«in Teufelshäuten»)61 umherzulaufen verboten wird. Die Kostümierung als Teufel

finden wir in den überlieferten Quellen nur vor der Reformation, was nicht unbedingt

heissen muss, dass es dieses Kostüm später nicht mehr gab. Entweder war diese

Verkleidung nur einfach zum selbstverständlichen Fasnachtskostüm geworden, so

dass es nicht mehr nötig war, es in den Dokumenten besonders zu erwähnen, oder

die wiederholten Verbote hatten endlich ihre Wirkung gezeigt und dem «tüfelß hiit-
ten»-Tragen ein Ende gemacht.

Der Ausdruck «in Bökenwise» oder «in Bocken wise» taucht in den Quellen

regelmässig auf, was darauf schliessen lässt, dass es sich dabei um eine gängige Ver-

29



Abb. 9 Wirkteppich mit Edelleuten und Wildleuten auf der Falkenjagd, Basel 15. Jh.
Schön zu erkennen sind die zum grossen Teil von Pelz bedeckten Körper der Wildleute.

kleidung gehandelt haben muss. Wenn wir uns über das «Idiotikon» dem Ausdruck
nähern, stellen wir fest, dass damit ein Ziegenbock gemeint war: «Bock», bzw. «Bogg»,
PI. «Bäck».62 Dies macht durchaus Sinn, denn Tiermasken spielten bei Maskentreiben
schon immer eine Rolle.63 Wie man weiss, wurde der Teufel in Bildquellen oft mit den
Hörnern und dem Bart eines Ziegenbocks dargestellt, was sich aus der mittelalterlichen

Theorie der Tierallegorien ergab. Der Ziegenbock wurde dabei mit Unkeusch-
heit, Geilheit in Verbindung gebracht, einer Eigenschaft, welche sich auch auf den
Teufel übertragen lässt.64 Also könnte «in Bökenwise» wohl eine Teufelsmaske meinen,

die vielleicht ursprünglich aus einer reinen Bocksmaske entstanden war.
Nach Mezger waren die fasnächtlichen Masken und Verkleidungen in ihrem

Frühstadium noch ziemlich uneinheitlich, was sich aber seit spätestens 1450 änderte,
als eine immer klarer umrissene Figurenpalette das Bild prägte. Dabei können gewisse
Grundtypen ausgemacht werden, die sich über weite geographische Räume hinweg
ähnelten, obwohl es natürlich lokale Varianten gab.65 Zu diesen Basistypen gehören
neben dem Teufel auch die Wildleute, in denen nach christlicher Auffassung der Teufel

symbolisch zum Ausdruck kam und die in diesem Sinne mit dem Teufel gleichgesetzt

werden konnten. Wildleute wurden einerseits als mythologische Dämonenge-

30



stalten, andererseits als dämonenvertreibende Wesen angesehen, die leicht an ihren
verschiedenen Merkmalen erkannt werden konnten. Ihr menschlicher Körper war
von einem zottigen Pelz bedeckt, welcher nur Gesicht, Hände, Füsse und manchmal

Ellbogen und Knie frei liess. Wildfrauen zeichneten sich ausserdem durch nackte

Brüste aus. Meistens trugen die Wildleute oder rauhen Leute, wie sie auch genannt
wurden, einen Stock oder Knüppel bei sich, der, wie wir es vom Wilde Ma der
Gesellschaft zum Hären kennen, auch in einem ausgerissenen Tännchen mit Wurzeln
bestehen konnte. Da der Körper eines Wildmannes nur unzureichend von Behaarung
bedeckt wurde, waren seine Lenden auch meistens von einem Laubkranz umgürtet.66

Der Wilde Mann bzw. die Wildleute gehörten im Mittelalter zu den am
weitesten verbreiteten Maskengestalten. Dies verwundert weiter nicht, wenn man
bedenkt, dass diese sagenhaften Wald- und Bergbewohner im damaligen Leben überall

präsent waren. Man findet ihr Bildnis seit dem 13. Jahrhundert an Fassaden, in Buch-

illustrationen, auf Wandteppichen und auf Wirtshausschildern.67 Der Auftritt des Wilden

Mannes war weder in Basel noch an anderen Orten an die Fasnacht gebunden.
Aus dem Jahr 1435 ist ein Bericht über einen Wildmannentanz überliefert, der am
6. Januar (Epiphanie), also am letzten Tag der Zwölf Nächte, stattfand. Die Haupt-

31



festivität dieses Tages bestand eigentlich in einem Turnier, das von den Spaniern, die
anlässlich des Konzils in der Stadt weilten, ausgerichtet worden war. Nach dem Turnier
begab man sich mit den Damen zu einem Abendessen mit anschliessendem Tanz. Zur
Belustigung der Gäste wurde dann der erwähnte Wildmanntanz aufgeführt.68

Im 15. Jahrhundert wurde in Basel eine Ofenkachel hergestellt, worauf drei
verkleidete Gestalten, die auf Blasinstrumenten spielen, zu erkennen sind.69 Aus der

Darstellung geht eindeutig hervor, dass der ganze Körper der mittleren der drei

Figuren von einem zottigen Tierfell bedeckt ist. Die Füsse hingegen sind nackt oder als

tatzenartige Pfoten ausgebildet, was, wie Bildbelege zeigen, beides möglich wäre.70 Es

ist nicht eindeutig zu erkennen, ob diese Gestalt auf der Ofenkachel eine Maske trägt,
obwohl die fratzenähnlichen Züge eher diesen Eindruck erwecken. Ob es sich bei dieser

Darstellung um eine fasnächtliche Szene handelt, ist nicht mit Sicherheit zu sagen,
doch durchaus wahrscheinlich.

Abb. 10 Fasnächtlich vermummte Wildleute suchen eine Gesellschaft heim und geraten wegen
einer Fackel in Brand.



Abb. 11 Grün glasierte Ofenkachel mit fasnächtlich anmutenden Figuren (Basel, Mitte 15. Jh.).

Es handelt sich um die früheste bekannte Bilddarstellung fasnächtlicher Maskengestalten
aus dem Basler Raum.

Der Ausdruck «in Göler wise» kommt in den Quellen, und auch dann nur
in denen vor der Reformation, immer im Zusammenhang mit anderen Ausdrücken
des Verkleidens vor: «dz niemand jn Böcken wise noch in Göler wise oder in tüfels

hüten louffen solle noch sich verendere jn dhein wise noch wege mit den kleidern»

(«dass niemand in Bocks- oder Narrenweise, oder in Teufelshäuten, herumlaufen oder

sich in einer anderen Weise verkleiden soll»)71, «daz niemand in tüfelß hütten noch

in gölers wise louffen solle noch in Böcken wise gan oder sich jn dehein andere

wise mit kleideren verenderen» («dass niemand in Teufelshäuten, in Narren- oder

Bocksweise herumgehen oder sich in einer anderen Weise verkleiden soll»)72, «dz nye-
mand weder tages noch nachtes in Bocken wise in Goler oder tufels hüten gan
oder über und über louffen solle» («dass niemand, weder tags noch nachts, in Bocks-

33



oder Narrenweise oder in Teufelshäuten herumgehen und überall rein- und rauslaufen

soll»).73 Deshalb liegt die Schlussfolgerung nahe, dass es sich auch dabei um eine

Art der Vermummung gehandelt haben muss. Wenn wir im «Schweizerischen Idiotikon»

nachschlagen, finden wir unter Gol/Göl die Erklärung, dass es sich dabei um
einen mutwilligen, närrischen Menschen oder Possentreiber, insbesondere eine
erwachsene Person, handelt, die sich bewusst oder unbewusst närrisch gebärdet. Auch
das Verb golen/gölen führt uns in dieselbe Richtung, denn in Basel beschrieb man
damit einen Erwachsenen, der sich einfältig, dumm benahm, gedankenlos herumging
oder -stand und mit offenem Mund gaffte.74 Diese Beschreibungen ergeben, dass es

sich hier tatsächlich um eine Narrenmaske handeln könnte. Daraus dürfen wir jedoch
nicht selbstverständlich schliessen, dass in Basel eine spezifische Fasnachtsmaske des

Narren existierte, obwohl wir im Jahr 1540 auf eine Quelle stossen, in welcher der
Ausdruck Narr gebraucht wird: «Hans Hamman von Rotwil ist vnder den handt-
wercks gsellen/inn Narren wisz harumb gelouffen an der vasznacht/hatt sich also
voll gesoffen das er ganzt vngschickt dohar gfaren / mit grüselichem gschrey /
jo / also vngeberdig das er eim touben vnsynnigen menschen glicher gesehen dann
eim vernünfftigen /...» («Hans Hamman aus Rotweil ist an der Fasnacht in Narrenweise

unter den Handwerksgesellen herumgelaufen. Er hat sich in derartiger Weise

vollgesoffen, dass er ganz ungeschickt daherkam, mit grässlichem Geschrei und sich
so ungebärdig benahm, dass er eher den Eindruck eines geistesgestörten, verrückten
Menschen machte als eines normalen ...»).75 Mit beiden Begriffen, in Gölerwise und
inn Narren wisz, könnte wirklich nur ein närrisches bzw. verrücktes Benehmen an
sich gemeint gewesen sein. Wenn man sich das Bild eines Narren im mittelalterlichen
Verständnis ansieht, entdeckt man, dass mit einem Narr eine geisteskranke, verrückte
oder in sonst einer Weise unzurechnungsfähige, ja sogar bösartige und gefährliche
Person gemeint war.76 Der Ausdruck «inn Narren wisz» könnte sich somit also wirklich

nur auf das unmögliche Verhalten des Handwerksgesellen, der «eim touben
vnsynnigen menschen glichergesehen dann eim vernünfftigen», beziehen. Jedoch gibt
es da noch die bereits erwähnte Ofenkachel aus dem 15. Jahrhundert, die eindeutig
auch eine Narrenfigur zeigt. Die Gestalt, die rechts von dem schon beschriebenen
Wilden Mann steht, hat eine Kopfbedeckung, die mit langen Ohren ausgestattet ist.
Die Eselsohrkappe, um die es sich dabei handeln dürfte, ist neben den Schellen das

wohl ursprüngliche Narrenkennzeichen.77 Das Kostüm der hier erwähnten Figur
scheint auch über und über mit Schellen bedeckt, was auf einen Narren schliessen
lässt.78 Unterhalb der Knie erkennen wir ausserdem ein Band aus Schellen, wie wir sie
auch bei den Narren auf einem Holzschnitt von Erhard Schön aus dem 16. Jahrhundert

sehen.79 Dies alles deutet darauf hin, dass die Narrenfigur in Basel bereits vor der
Reformation bekannt war.

Was hier auch noch erwähnt werden sollte, ist der Zusammenhang von Narr
und Tod, der auch in vielen bildlichen Darstellungen, vor allem im Totentanz80, immer
wieder auftaucht. Dass der Tod im Narrenkostüm dargestellt wurde, hing mit der
spätmittelalterlichen Narrenidee zusammen. Die Narrheit galt damals als Synonym

34





Abb. 13 Tanzender

für Gottesleugnertum und Sündhaftigkeit und wurde oft auch mit der Erbsünde
gleichgesetzt. Vom Gedanken ausgehend, dass der Tod durch die Erbsünde, sprich
die Narrheit des Menschen, in die Welt gekommen war, ergibt sich der Zusammenhang

zwischen Narr und Tod.81

Eine weitere Maske der mittelalterlichen Fasnacht in Basel war der Meier -
«in Meyers oder derglichen wise verkleydet» («in Meier- oder ähnlicher Weise
verkleidet»)82 -, der sowohl vor wie auch nach der Reformation existierte und bis heute
im Waggis fortlebt. Ursprünglich bezeichnete der Begriff einen Beamten, der einem
Fronhof vorstand. Mit der Zeit wurde Meier eine allgemeine Bezeichnung vor allem
für den Pächter und später für den selbständigen Bauern. Im Spätmittelalter galt der
Bauer in Kunst und Literatur als der Inbegriff des Tölpelhaften, Ungehobelten,
Animalischen und wurde zur Darstellung grober Sinnlichkeit und unzivilisierten
Verhaltens herangezogen.83 Der Bauer gehörte, wie auch der Narr oder der Teufel, zu den
Masken, die man im Mittelalter immer wieder antraf. Wie wir uns die Verkleidung
des damaligen Meiers vorzustellen haben, ist nicht klar, doch er musste sicherlich als

36



Bauer identifizierbar, sprich mit bäuerlichen Merkmalen, ausgestattet gewesen sein.

Wie oben schon erwähnt, geht der heutige Waggis auf eben diesen Meier des

mittelalterlichen Brauchtums zurück. Den meisten Baslern dürfte heute aber kaum bewusst

sein, dass es sich beim Waggis um einen karikierten Sundgauer Bauern handelt, der

als Maskenfigur jedoch erst seit dem Ende des 19. Jahrhunderts, seit dem Deutsch-
Französischen Krieg, existiert. Doch wie ist es zu erklären, dass man ausgerechnet
den Sundgauer Bauern karikierte, wenn doch auch Bauern aus anderen Umgebungen

von Basel ihre Waren auf dem Markt an der Rheinstadt feilboten? Wahrscheinlich lag

es daran, dass sie sich durch ihre Tracht, weisse Zipfelmütze und weisse Hose, von
den anderen abhoben und den Baslern verkleidet vorkamen.84

Eine Basler Quelle aus dem Jahr 1526 zeigt deutlich, wie die Obrigkeit
versuchte, die Fasnacht im Rahmen zu halten, sie aber doch nicht ganz verbieten wollte:
«ob Jemands dise vassnacht jn Meyger oder derglichen wise verkleidet umbgon
wolte, das die selbigenn sollichs allein jm tag unnd gar nit by der nacht thuon ...»
(«falls an der kommenden Fasnacht jemand als Meier oder auf ähnliche Weise verkleidet

umgehen will, soll er das am Tag und nicht nachts tun ...»)85, obwohl die meisten

anderen Verbote häufig auf eine Totalabschaffung der einzelnen Bräuche abzielten.

Zusätzlich wird in dieser Quelle aber ausdrücklich verboten, dass man eine Gesichtsmaske

trage: «unnd daby jre angesicht, so sy also jm tag umbgond, mit boggen
antlitn oder sonnst nit verstellen, noch sich unbekundig machenn sollenn.» («und
falls sie also am Tag umgehen, sollen sie ihr Gesicht weder mit Böckenantlitzen noch

sonst irgendwie unkenntlich machen.»)86 Die Absicht der Obrigkeit bestand wohl

darin, die Gefahr von Verbrechen einzudämmen. Die Hemmschwelle für gewalttätige

oder sonstige kriminelle Ubergriffe konnte durch die Unkenntlichkeit der

Person durch eine Maske drastisch sinken, was die Gefahr für Verbrechen zur
Fasnachtszeit natürlich erhöhte.87 In diesem Zusammenhang stehen unter anderem wohl
auch die Verbote des Waffentragens an der Fasnacht: «Lieben herren und guten
fründ Unser herren Rat und meister thund üch sagen und gepieten dz hinfür nye-
mand [...] mit Schwertern lang - messern und tegen [...] uff der gassen gange ...»
(«Liebe Herren und gute Freunde! Unser Herren Rat und Meister gebieten, dass von
jetzt an niemand mehr [...] mit langen Schwertern, Messern oder Degen [...] auf

der Gasse herumlaufen soll ...»)88 und «kein waffen noch gewer tragen» («keine
Waffen oder Gewehre auf sich tragen»)89. Dass solche Verbote sinnvoll waren, zeigt
die Böse Fasnacht von 1376 in Basel, wo im Verlauf eines Turniers zur Feier der
Fasnacht Tumulte aufkamen und in blutige Auseinandersetzungen zwischen Bürgern
und Edelleuten ausarteten.90

Eine der einfachsten Verkleidungen war der Kleidertausch zwischen Mann
und Frau, wie zwei Quellen aus der Mitte des 16. Jahrhunderts zeigen: «An nechst

verschinener vasznacht / ist diser Hans von W. / mit anderen jungen gsellen / inn
butzen wisz / mit frowen cleideren angethon / vmbher zogen / seltzamm bossen

gerissen / sich lossen halsen / vnd lecken / vnder anderm Nyder gehuret vnd sich

des wassers / wie ein wib / entplost / das nun gar schantlich / vnd ergerlich gsin /

37



^2cb ratönbbefcbtoftöer meifter ses geftirnessnb oucb öer ar
5fn'-SotîntOllinuroenmit Iren Icfltgtfcott-pfociueMmi!odf netforairfi-cromone,; niit.orcbodiinftner bcfrn pla

fë »'^T^Än^CT&odfBBßmiatiimwabiifftliwioKa.SiiftiTnfcMliowngEbattworitbBibo'KltitwiDfihoTOiilätbnigiKVfi
<^ JVy^g-x B]i ill 8 fiincag bi'icbfhbvBD wweguldcnjil tudfmtwu toocfccnundvitug foil ropacbtcn bio BetpncRa £ifct*ucbr

Abb. 14 Turnierszene auf einem Basler Kalenderblatt um 1480. In der Mitte zwei tjostierende Ritter,
begleitet von Herolden oder Grieswärtern («Schiedsrichtern») in Narrentracht.

38



dorumb im kefyg glegen ...» («An der letzten Fasnacht ist Hans von Warse, der

Metzgergeselle, mit anderen jungen Gesellen in Frauenkleidern umhergezogen, hat

seltsame Possen gerissen und hat sich umarmen und küssen lassen. Unter anderem hat er
sich auch hingehockt und wie eine Frau Wasser gelassen, was sehr unanständig und

ärgerlich war. Deshalb musste er ins Gefängnis ...»)91 und «Peternella Sacco / hatt
sich lossen betören das ir wibs cleider abgezogen / hosen vnd wammest angleit /
ein filtzhut vff gsetzt / sich lossen mit kolen schwartz machen wie ein Mör / voll
wins worden / vnd also mit guten gsellen / die vergangne nacht / biss vmb die

elffte stund vmbher zogen / vnd vff dem Münster platz / ouch an andern orten
grobe zotten geryssen / zu letst vff der schlosser stuben gangen / doselbst die ob-

genanten zwen (ein Schlosser- und ein Schuhmachergeselle) gfunden, die sy nit
änderst / dann für ein mannsbild angesehen / iren zetrincken gebotten ...»
(«Peternella Sacco hat sich überreden lassen, ihre Frauenkleider gegen Hosen, Wams und

Filzhut einzutauschen, sich das Gesicht mit Kohle schwarz wie ein Mohr färben zu
lassen, und sich dann betrunken. So zog sie dann letzte Nacht mit Gesellen zusammen

bis um 23 Uhr umher. Auf dem Münsterplatz und auch an anderen Orten rissen

sie grobe Zoten und zogen zuletzt auf die Zunftstube der Schlosser. Dort traf sie auf

einen Schlosser- und einen Schuhmachergesellen, die sie offensichtlich für einen Mann
hielten und sie zum Trinken einluden ...»)92. Der Sinn der Maske bzw. der Verkleidung

an sich besteht darin, dass man in eine andere Identität schlüpft und sich

dadurch freier und ungehemmter verhalten kann93, wie die letzte Quelle auch gezeigt
hat. Dadurch konnten jedoch auch die Grenzen der Sittlichkeit überschritten werden,

was die Obrigkeit durch Verbote zu unterbinden suchte. Auch das Schwärzen

des Gesichtes, wie es Peternella Sacco tat, war eine einfache und effektive Art, seine

Gesichtszüge zu verstecken und dadurch unerkannt zu bleiben.

Eine Fasnachtsfigur, die in den Basler bzw. basellandschaftlichen Quellen
erst nach der Reformation erwähnt wird, ist der Gutzgyr oder auch Hutz-Gyr, der

in Läufelfingen BL bis ins 19. Jahrhundert bekannt war.94 Der Gutzgyr wird in den

hier verwendeten Quellen immer mit der Mittfasten, also dem vierten Fastensonntag

(Laetare), in Verbindung gebracht: «Vff Mitvasten triben sie abgötterej mit eins

Vermumbten schönbart95, den sie heiszen Gutzgyr» («An Mittfasten trieben sie

Abgötterei mit einem Vermummten, den sie Gutzgyr nennen»)96. Auch sehr

aufschlussreich ist die folgende Quelle aus Wintersingen BL von 1600: «Gutzgyr wirt
herumb gefüert, dabj der Namen Gottes missbrucht, allein dz sie anlosz zum
schlemmen haben.» («Der Gutzgyr wird umhergeführt, wobei der Name Gottes

missbraucht wird. Und dies alles geschieht nur, damit sie einen Anlass zum Schlemmen

haben.»)97 Beim Hutzgyr handelte es sich um einen jungen Mann aus der Hutz-
gyrgesellschaft, die meistens aus fünf bis sechs Knaben bestand, der mit Frauenrock
oder Strohgewand, hoher kegelförmiger Kappe, Schellengurt und wilder Gesichtsmaske

ausgestattet war. Unter Lärm zog die Gesellschaft, der Gutzgyr immer vorne

weg, durch die Strassen und heischte drohend mit einem Bettellied Gaben wie Brot,
Eier, Mehl, Butter und auch Geld.98

39





«Hutzgüri geri,
Stockfisch und Eri!
Gebt mir au en Eierinanke,
I will ech tusig Mole danke.

Gebt mer Mehl und Brot!
Lueg, wie 's Hutzgür stot!
Wenn der is aber nit weit ge,
So wei mer ech Chüe und Chalber ne,
Mer wei ech 's Hus abdecke,

Mer wei ech uferwecke.»99

Auch ein weibliches Pendant zum Gutzgyr existierte, das sogenannte Wei-

bel-Weib, das in denselben Gegenden wie der Gutzgyr umzog und in einer Quelle

aus dem Jahr 1736 erscheint: «die Fasznacht feür, sammt Weibel weib und Guts-

Gyr sollen könfftig abgeschafft seyn.» («die Fasnachtsfeuer, Weibel-Weib und Gutzgyr

sollen künftig abgeschafft werden.»)100 Das Weibel-Weib wurde dabei nicht von
einem der Mädchen aus der Weibel-Weib-Gesellschaft dargestellt, sondern es

handelte sich bei der Figur um eine aufgeputzte Strohpuppe, die mit einem Bettellied von
den Mädchen durch die Strassen getragen wurde.101

In der Fasnachtsliteratur werden Strohpuppen normalerweise immer im

Zusammenhang mit späterem Verbrennen genannt, was wir in unserem Fall jedoch
nicht finden. Es handelt sich bei diesen Verbrennungen um einen Schlussbrauch des

Fasnachtsfestes, indem die Fasnacht, also die Strohfigur, verbrannt wird und damit
das endgültige Ende versinnbildlicht. Nach Mezger könnte dieser Brauch aus der

mittelalterlichen Rechtsauffassung hervorgegangen sein, wonach alles Gottferne,
Ketzerische und Teuflische im Feuer vernichtet werden muss.102 Es gab jedoch auch

einen konkreten Brauch an Mittfasten (Mitte der Fastenzeit), der seit dem 14.

Jahrhundert im deutschen Raum existierte. Dabei wurde eine Strohpuppe, die den Tod

symbolisierte, vor das Stadttor getragen und dort verbrannt. Der Ursprung dieses

Brauches soll in der Perikope (Bibelabschnitt) des Donnerstags nach Mittfasten

liegen, wo es heisst: «Als er nahe an das Stadttor kam, siehe, da trug man eben einen

Toten heraus [...].» Dadurch soll in einer symbolischen Brauchhandlung die

Uberwindung des Todes durch den Erlöser dargestellt werden.103 Dieser Brauch hat,
oberflächlich gesehen, nicht die geringste Ähnlichkeit mit dem Brauchtum des Gutzgyr
und des Weibel-Weibes, ausser dass beide an Mittfasten stattfanden. Wenn wir das

Ganze jedoch ein wenig genauer betrachten, können wir in beiden Fällen eine

Reinigungszeremonie und den Eintritt in eine neue Welt ohne Sünden entdecken. Beim

Gutzgyr und Weibel-Weib stellt diese Reinigungszeremonie das Heischen der

(Opfer-)Gaben dar, durch welche die Totengeister, worauf diese Figuren ursprünglich

wohl auch zurückgehen, besänftigt werden. Beim «Toten»-Verbrennen stellt das

Feuer die Reinigung dar. In beiden Fällen folgt nach der Mittfasten die zweite Hälfte
der Fastenzeit, worauf Ostern und damit der Eintritt in eine neue, sündenfreie Zeit

folgt.

41



Wie schon erwähnt, wurden die Figuren Gutzgyr und Weibel-Weib nicht
an der eigentlichen Fasnacht herumgeführt, sondern erst an Mittfasten. Da die

Fastensonntage seit dem Konzil von Benevent 1091 nicht mehr vom Fastengebot
betroffen waren, scheint man den Mittfastensonntag (Laetare), als Flalbzeittermin der
Fastenzeit sozusagen, nochmals genutzt zu haben, um die Fasnacht ein letztes Mal
aufleben zu lassen, wie das auch für Belgien noch heute bekannt ist104, und feierte dabei
nochmals so ausgelassen wie an der Fasnacht. Da dieser Brauch zwar nicht zur
eigentlichen Fasnacht gehörte, aber eindeutig mit ihr im Zusammenhang stand, soll er
hier ebenfalls erwähnt werden. Ob dieser Brauch eventuell auch in der Stadt praktiziert

wurde, ist nicht bekannt, was aber durchaus denkbar wäre, da auch Brauchtum
vom Land in die Stadt getragen wurde.

Abb. 16 Wirkteppich mit Wilden Leuten auf der Hirschjagd. Ausschnitt eines Basler Wirkteppichs.

42



Heischebräuche

Unter Heischen versteht man das Recht der Masken, verschiedene Naturalien zu
verlangen, zu fordern und auch zu stehlen, was einherging mit dem Rügen und Spenden.
Das Wort heischen bedeutet nichts anderes als fordern, verlangen, erbitten.105

Heischebräuche findet man unter anderem auch an der Fasnacht, und das nicht nur im
Raum Basel.

Auch in Zürich kannte man Heischebräuche, wie zum Beispiel das Küechli-
reichen oder Küechliholen, wie die folgende Quelle aus der Zeit nach der Reformation

zeigt, wo dieser Brauch, neben anderen fasnächtlichen Sitten, ausdrücklich
verboten wird.106 «Witer verbietend die genannte Herren, dass weder uf die pfaffen-,
jung noch alt fasnacht niemans den andern tags oder nachts überloufen und das

küechli holen [solle]» («Weiter verbieten die obengenannten Herren, dass man weder

an der Pfaffen-, jungen oder alten Fasnacht weder tags noch nachts jemanden
heimsuchen und Küechli holen soll»).107 Dass das Fasnachtsküechli als Heischeware
entstand, hängt mit dem Gebot der Fastenzeit zusammen, keine Lebensmittel wie Eier,
Milch und Fett zu verwenden. Da diese Produkte vor der Fastenzeit noch
aufgebraucht werden mussten, entstand die fettige Backkultur des fetten oder schmutzigen

Donnerstagsm, zu der auch die Fasnachtsküechli gehörten. Für Basel ist der Begriff
des schmutzigen Donnerstag zwar nicht belegt, doch kann man annehmen, dass dieser

Tag auch hier als Backtag für die Fasnachtsküechli genutzt wurde.
Doch was hat man sich überhaupt unter dem Begriff des Küechliholens

vorzustellen? Der Brauch gestaltete sich ursprünglich wohl so, dass die Männer,
hauptsächlich die jungen unverheirateten, von Haus zu Haus zogen, um dort ihre Küchlein

von den Frauen zu erbetteln. Mit der Zeit wurden die Küchlein dann nicht mehr

nur erheischt und zum späteren Verzehr mitgenommen, sondern man verspeiste sie

gleich im Hause der spendenden Person. Mann hoffte natürlich im günstigeren Fall,
auch noch andere Zuwendungen ausser dem Fasnachtsküechli zu erhalten. Dabei
konnte es auch schon mal vorkommen, dass der Bittsteller seiner Gastgeberin die Ehe

versprach, um zu bekommen, was er wollte, was aus einer Gerichtsakte aus dem Jahre
1540 hervorgeht: Mergelin Nochbur als Klägerin sagt aus: «... Item vff nechstuer-

gangne vasnacht / by nacht zwüschen acht und nün vren / (sye) Er Wolf zu iren /
in ir vatter vnd mutter huszhebliche wonung inn butzen wisz / mit Steffan dem

hutmacher sim gsellen / aber kummen / das ku(e)chlin geholt / vnd iren der ee

(Ehe) gichtig gewesen ...» («Letzte Fasnacht zwischen acht und neun Uhr abends

sei Wolf zusammen mit Stefan dem Hutmacher, seinem Gesellen, verkleidet in ihr
Elternhaus gekommen und habe Küechli geholt und ihr die Ehe versprochen ...»)109,

43



worauf der Angeklagte erwiderte, dass er: «... dessglichen an der Jungen vasnacht /
dwil sy inn vmbs kuchlin gladen / wer er kummen mit sim gsellen / abermols kein
wort der Ee halb geredt...» («desgleichen sei er mit seinem Gesellen an der jungen
Fasnacht zu ihr gegangen, da sie ihn zum Küechliholen eingeladen hatte, wobei er
aber wiederum kein Wort über eine Heirat gesagt habe ...»).110 Dass mit diesem
Brauch offenbar wirklich die Hoffnung oder die Tatsache einherging, man könne als

Mann ausser dem Küechli noch etwas anderes holen, zeigt auch die nächste Quelle,
wo die heischenden Männer offenbar mit kalkulierter Absicht ein Haus aussuchten,
in denen Frauen an diesem Abend alleine waren: «Demnach vnd sy nechten Spodt
zu vnzyten / inn der Exaudinen husz am inneren Spalen thurn glegen / ein
wyldt geschrey tryben / tantzet vnd gesprungen / do töchteren vnd Eewyber gsin /
deren mann nitt anheymsch gsin / Sindt sy alle / sampt gedochter Mergelin
Groszclauserin / by deren sy ze tisch gondt / die sy ouch an bemellt ort / das

ku(e)chlin zereychen gefu(e)rt hatt / inn gfencknisz gleyt.» («Zu Unzeiten spät in
der Nacht war im Exaudinen-Haus am inneren Spalenturm ein wildes Geschrei, Ge-
tanze und Gespringe veranstaltet worden, woran auch Töchter und Ehefrauen, deren
Männer nicht anwesend waren, teilnahmen. Sie alle zusammen, inklusive die Tochter
Mergelin Groszclauser, bei der alle zu Tisch gewesen waren und welche sie alle zum
Küechliholen eingeladen hatte, wurden ins Gefängnis gebracht.»)111 Aus der Tatsache,
dass die Frauen offensichtlich auch an dem wilden Treiben teilnahmen, könnte
herausgelesen werden, dass es nicht ungewöhnlich war, dass sich die Frauen auch auf
Gunstbezeugungen anderer Art einliessen. Dabei konnte es unter Umständen zu
Auswüchsen kommen, was in Südwestdeutschland zu teilweise massiven Reglemen-
tierungsmassnahmen führte.112

Das Küechliholen an sich geht eigentlich auf kirchliche bzw. obrigkeitliche
Sitten zurück. Wie wir oben schon gesehen haben, war die Fasnacht ein Termin, an
dem fällige Zinsleistungen an die Obrigkeiten zu leisten waren. Die Obrigkeit zeigte
sich im Gegenzug auch erkenntlich und gestand den Untertanen ein Heischerecht zu,
welches der einfachen Bevölkerung erlaubte, kleinere Gaben zu verlangen. Daraus
entwickelten sich mit der Zeit stark ritualisierte Brauchabläufe, wie zum Beispiel die

Armenspeisung in Spitälern oder das Abholen des Fasnachtsküchleins bei der Obrigkeit.113

Ein Eintrag im Rechnungsbuch des Klosters Klingental in Basel führt 1445

zum Beispiel die Kosten für «kv(e)chlin» auf: «der brv(o)der v(n)d knechten
kv(e)chlin kosten iiij ß» («die Küechli der Brüder und Knechte kosten 4

Schillinge»)114, was auch für dieses Kloster den Brauch des Fasnachtsküechlis bezeugt.
Ob es sich bei den «knechten» hingegen um klostereigenes Personal oder eben um
die oben beschriebenen heischenden Pächter gehandelt hat, kann hier nicht festgestellt

werden.

Ursprünglich kam das Heischen nur in Verbindung mit der Maske vor, es

war ihr Ausnahmerecht und gehörte spezifisch zu ihren Merkmalen, wie auch das

Rügen und Spenden. Doch mit der Zeit wandelte und veränderte sich der Brauch,
kirchliche und gesellschaftliche Einflüsse kamen hinzu und führten schliesslich zum

44



Küechliholen, auch ohne Vermummung, wie oben beschrieben. In seinem Ursprung
stellte das Heischen eine Art Sühnezeremonie der Lebenden den Toten gegenüber dar,

bei welcher man die Seelenwesen durch Gaben zu versöhnen suchte. Waren die Geister

besänftigt, spendeten sie im Gegenzug ihren Segen, der auch die Form von Gaben

haben konnte, und dann am häufigsten durch das Auswerfen geschah. Dabei wurden
die Spenden, meistens Lebensmittel, ins Haus hineingeworfen, ohne dass man den

Spender zu Gesicht bekam. In Schweden werden noch heute die Weihnachtsgeschenke

in dieser Weise verteilt. Dieser Brauch des Auswerfens ist damit zu erklären,

dass, wie beim Rügen, auch beim Spenden der Eindruck entstehen sollte, dass nicht
als Masken verkleidete Menschen diese Tätigkeit ausführten, sondern Geisterwesen

am Werk waren.115

Im Laufe der Zeit entwickelte sich das Küechliholen, besonders im städtischen

Raum, zu geselligen Einladungen und Festen, bei welchen auch andere Lecke-

Abb. 17 Besuch der Zürcher an der Basler Fasnacht 1504. Empfang vor dem Stadttor.
Die Schildhalter treten als Maskenfiguren (Löwe und Basilisk) auf.



reien gereicht wurden. Diese Entwicklung ging soweit, dass man sich nicht nur in der
eigenen Stadt bzw. Region gegenseitig einlud, sondern es entstanden daraus
regelrechte eidgenössische Besuchstage, die man durch Gegenbesuche erwiderte. Das
klassische Beispiel für so einen fasnächtlichen Besuch stellte der Fritschi-Besuch in Basel
dar, obwohl dieser erst im September 1508 und nicht an der Fasnacht selbst
stattfand.116 Wie wir oben schon gesehen haben, handelte es sich beim Fntschi um das

Stadtsymbol von Fuzern, welcher immer am schmutzigen Donnerstag als Fasnachtsauftakt

in einem Umzug durch die Stadt geführt wurde (und immer noch wird). Ende
1507 war es einem Basler Soldaten und Zunftmeister gelungen, den Fritschi, einen
«ströwinen (aus Stroh) man»117 in Fuzern zu entwenden und ihn nach Basel zu
entführen. Man wollte so die Fuzerner für einen Fasnachtsbesuch nach Basel locken und
die eidgenössischen Bande durch gemeinsames fröhliches Feiern stärken. Es folgte ein
launiger Briefwechsel zwischen den beiden Städten, worin die Fuzerner unter anderem

um einen Aufschub des Besuches baten. Im September 1508 war es dann soweit,
und man feierte mehrere Tage mit verschiedenen Festessen, Tänzen und einem
Preisschiessen auf der Schützenmatte.118

Solche eidgenössischen Besuche fanden aber nicht nur an der Fasnacht statt,
sondern auch Kirchweihen waren beliebte Daten dafür. Feider arteten solche
festlichen Treffen auch immer wieder in grössere Heischezüge aus, welche dann zu
privaten Kriegszügen führen konnten, weshalb die Obrigkeit darauf bedacht war, solche
durch Verbote im Keim zu ersticken: «da etliche Gesellen von Zug und anderen
Orten eine Fastnacht verabredet haben sollen, wird beschlossen, dass man
allenthalben Vorsorgen treffen soll, damit nicht Krieg und Unrat daraus entspringe.»119
Der bekannteste unter diesen Kriegszügen war der Zug vom törichten Feben, besser
bekannt als «Saubannerzug», vom Februar 1477, ein Heischezug, ausgehend von der
Innerschweiz in die Westschweiz, unternommen von Elitesoldaten der Burgunderkriege.120

Hier findet sich nun ein weiterer Grund, weshalb das Tragen von Waffen
und das Spielen von Trommeln und Pfeifen an der Fasnacht immer wieder verboten
wurden; man wollte vermeiden, dass sich Heischezüge direkt in kriegsähnliche
Unternehmungen ausweiten konnten.

Heische- oder Bettelumzüge gab es aber auch noch in anderer Form und
zu anderen Zeiten, wie die folgenden zwei Beispiele zeigen. Vor allem der Umzug des
Knabenbischofs am St. Nikolaustag sollte hier erwähnt werden. Aus den Schülern des
Domstifts zu Basel wurde jedes Jahr ein Schüler ausgewählt, um den Bischof darzustellen

und so seinen Festtag zu feiern. Nach einem Gottesdienst zog die Prozession
mit dem Knabenbischof voran durch die Stadt und nahm Spenden der Einwohner
entgegen. Der Zusammenhang zwischen Kindern und St. Nikolaus ergibt sich daraus,

dass der Heilige als Schutzpatron der Schüler galt.121

Auch die Wurstbettelumzüge gehören zur Kategorie der Heischezüge. Wie
der Name schon sagt, wurde dabei um Würste gebettelt, wobei oft gesungen, oder,
wie es für den fränkischen Raum des 16. Jahrhunderts belegt ist, Verse aufgesagt wurden:

«Ich bring zum Fastelabend einen grünen Busch / Habt ihr nicht Eier, so gebt

46



mir Wurst!»122 Das Wurstsingen war ursprünglich ein Brauch, der zu den Schlachtzeiten,

zwischen November und Januar, auf dem Land gepflegt worden war und erst

Anfang des 15. Jahrhunderts in die Stadt vordrang, wie eine Quelle von 1418 zeigt:
«Es ist by kurzen jaren ein frömde gewonheit hie in der statt ufferst[and]en, daz

man die zuo eim dorff machen mit singe umb würst uf ein ingond jar, als man in
den dörffern gewonlich tuot.» («Seit einigen Jahren hat sich hier in der Stadt die neue
Gewohnheit entwickelt, dass man an Neujahr die Stadt zu einem Dorf macht und

Würste heischen geht.»)123 In den folgenden zwanzig Jahren nahmen die Verbote zum
Wurstsingen zu und wurden auch auf die Fasnachtszeit ausgedehnt: «dis heilige hoch-
zit und ouch darnach über die vaßnacht [...] soll ouch niemand umb würste singen

noch umb geld» («diese Weihnacht und auch später an der Fasnacht soll niemand

mit Singen Würste oder Geld heischen gehen»).124 In vielen der Verbote gegen das

Wurstsingen werden auch Maskenbräuche genannt, was wiederum die bestehende

Verbindung zwischen Verkleiden und Heischebrauch deutlich macht, so zum Beispiel
auch in Basel 1418 und 1423: «Ouch hand sy üch heissen gebieten daz nyemand in
Bögkenwise gon solle noch sich in dehein wise verendern mit kleideren oder in
ander wege [...] Es sol ouch niemand singen gon umb würst» («Auch haben sie

Euch verboten, in Bocksweise umherzugehen oder sich in irgendeiner Art zu verkleiden

[...] Es soll auch niemand mit Singen Würste heischen gehen»), «Unsern herren
Rate und meister ist fürkommen daz man nachtes gange singen umb würst gelt
und deßglichen das ein böse gewonheit ist Darzü daz man angefangen habe in
Böcken wise ze gonde» («Unser Herren Rat und Meister haben entschieden, dass das

nächtliche Würste- und Geldheischen zu einer schlechten Gewohnheit geworden ist,
wie auch das neuaufgekommene Umgehen in Bocksweise»).125 Nach der Reformation

wird das Wurstsingen in den Quellen nicht mehr erwähnt, was jedoch nicht heissen

muss, dass dieses Brauchtum zu der Zeit nicht mehr üblich war, denn wie wir wissen,

gehörte es in Benken BL noch Anfang des 20. Jahrhunderts zum Brauchtum an

der Metzgete.126

Abb. 18 Heischezug aus dem 17. Jh. im Innern eines Bierhumpens.

47





Rügebräuche

Grossen Lärm zu veranstalten gehörte fest ins Gefüge der Fasnacht, vor genauso wie
auch nach der Reformation. Das Lärmen konnte als selbständige Aktivität, aber auch

als Teil der Rügebräuche auftreten. In diesem Zusammenhang wird das Lärmen der

Maske zu einer Drohgebärde gegen den Menschen. Hierzu wird auch das Bochseln

gezählt. Der Begriff Ge-bochsel bedeutet nichts anderes als Gepolter127, was auf die

Sitte hinweist, dass die Masken unter Gepolter, Geschrei und Toben durch die

Gegend zogen, an die Türen und Fenster der Häuser klopften, sich so ankündigten und
heischten. Das Bochseln war unter anderem auch Teil des Heischens und gehörte zu
den spezifischen Tätigkeiten der Maskengestalten. Ursprünglich war das Bochseln

ein Adventsbrauch und auf bestimmte Tage beschränkt gewesen und breitete sich erst

im Laufe der Zeit auch auf die anderen Maskenzeiten aus128, wie die folgende Quelle

von 1450 zeigt: Rat und Meister wollen nicht, «dz iemand uf morn Bochele diß hoch-

zyt Weihnachten) und da zwusch ouch nach dem hochzyt es sye ze vasnacht
oder ander zyt.» («dass man morgen an der Weihnacht bochselt sowie auch später
weder an der Fasnacht noch zu anderen Terminen..»)129. Die ersten Erwähnungen vom
Bochseln finden wir in Basel 1432 respektive 1436: «Und darumb so wellent unser
herren und verbietent uch ernstlich daz niemand Bochein soi» («Und deshalb

verbieten unsere Herren Euch eindringlich das Bochseln»), «Alß denn uf morn die

bosselnacht ist tünt ouch unser herren verbieten daz niemand bosseln soi» («Da

morgen die Bochselnacht ist, verbieten Euch unsere Herren zu bochseln»).130 Auch

an der nachreformatorischen Fasnacht wurde das Bochseln noch praktiziert, jedoch
in reduzierter Form: «vffvasnacht mit andern fischeren /by nacht über das die glock

zwey gschlagen / vff den gassen hin vnd her glouffen / den lüten an hüseren

clopfft, dornoch zur Meckten sich voll gesoffen» («an der Fasnacht mit anderen

Fischern nachts um zwei auf den Gassen umhergelaufen, den Leuten an die Häuser

geklopft und sich danach im Haus zur Mägd [ein Vorstadtgesellschaftshaus]
betrunken»).131 Im Laufe der Zeit verlor das Bochseln immer mehr von seinem ursprünglichen

Zweck, und nur das An-die-Türen-Klopfen, also der Lärm, blieb übrig.
Als selbständige Aktivität Hessen sich verschiedene Arten des «Lärms»

ausmachen. Man konnte zum Beispiel herumschreien, jauchzen oder sich verschiedenster

Musikinstrumente bedienen. Ausserdem werden auch Schellen als ruhestörende

Elemente verurteilt: «Unser herren tünd ouch menglichem sagen und ernstlich

gebieten dz niemand dhein unzüchtig tentze noch geschelle allenthalben in der

stat machen» («Unsere Herren verbieten eindringlich, dass man weder unzüchtige
Tänze in der Stadt aufführe noch allenthalben Geschelle mache»).132 In einer Quelle

49



aus der Zeit nach der Reformation werden Schellen im selben Satz mit einem Schlitten

erwähnt: «Item den 27 Merzens vsglassen Wolffgang Siffert banwart in der
Kleinen statt vnd Hanns Müller Clarenmüller / demnach vnd sj zu nacht / in der
Fasznacht vf eim Schlitten gfaren / mit schellen vnnd schryen / vnd es aber ver-
botten gsin / Sind sj übernacht inglegt / vnd ieder vmb 5 ß gestraft wordenn / die
sollen sy bis samstag vfs bret legen / Darnach soll auch der Banwart sins diensts
vnnd ampts besser wartenn / dan biszhar bschehenn /.» («Am 27. März hat man
Wolffgang Siffert, Bannwart in Kleinbasel, und Hanns Müller, Clarenmüller, aus der
Haft entlassen. Sie waren nachts an der Fasnacht mit Geschehe und Geschrei auf
einem Schlitten gefahren, obwohl es verboten war, und wurden deshalb über Nacht
im Gefängnis eingesperrt. Beide werden mit 5 Schillingen gestraft, welche sie bis

Samstag zu entrichten haben. Danach soll auch der Bannwart seinen Dienst besser

versehen, als er es bisher getan hat.»)133 Als erstes kommen einem da natürlich die
Schellen in den Sinn, die die Schlittenpferde normalerweise an ihrem Geschirr tragen;
doch ob dieser Schlitten wirklich von Pferden gezogen worden ist, wird in der Quelle
nicht erwähnt. Da diese nächtliche Schlittenfahrt jedoch in der Stadt, sprich im Kleinbasel,

stattgefunden hat, dürfte es sich bei dem Kufenfahrzeug um ein kleineres Modell

ohne vorgespannte Pferde gehandelt haben, da es schon aus Gründen der
Platzverhältnisse relativ schwierig gewesen wäre, mit einem Pferdeschlitten durch die Stadt

zu ziehen. Die einleuchtendere Erklärung für die Schellen liegt aber in der Figur des

Narren, der seit dem 15. Jahrhundert nicht mehr aus dem Fasnachtsgeschehen
wegzudenken ist. Zu den am weitesten verbreiteten Attributen der Narren gehören die
Schellen und die Rollen. Und da der Schütten134, neben dem Schiff und Karren, dem
Narren als typisches Fortbewegungsmittel dient, könnte man davon ausgehen, dass

es sich bei den zwei nächtlichen Unruhestiftern in unserer Basler Quelle um
Narrengestalten oder jedenfalls Fasnächtier mit Narrenrequisiten handelte.

Die meisten Berichte über Lärmbräuche an der Fasnacht vor der Reformation

zeigen, dass man sich vor allem über die nächtliche Ruhestörung ärgerte und diese
unterbinden wollte: «nach der bettglogken mit der Trumen nit umbgan» («nach
dem Abendgeläut nicht mit der Trommel umhergehen»)135, «mengerley grossen ge-
schreyes und unzuchtiges gelouffes juchzendes und geboßeles nachts uff den
gaßen umb und umbe getriben werde veßer und blocher136 jn den gaßen» («mancherlei

lautes Geschrei, Gejauchze, unanständiges Herumlaufen und Gebochsel
nachts auf den Strassen hin und her veranstaltet werde, mit Fässern und Schütten auf
den Gassen»)137. Aber auch am Tag war die Lärmbelästigung nicht gerne gesehen:
«Deßgüchen lassen unser herren Rät und meister ernstlich verbiettenn [...] Das
hinfur niemand mit offner trumen oder dergüch weder tages noch nachts jn der
Stat umbgange» («Desgleichen verbieten unsere Herren Rat und Meister eindringlich,

dass fortan niemand, weder tags noch nachts, trommelnd oder in ähnlicher Weise
in der Stadt umhergehe»).138

Die oben erwähnte Quelle zeigt ein Element des Lärmbrauchtums, das bisher

in den verwendeten Quellen noch nicht genannt worden ist: Gegenstände mit

50



Abb. 19 Eine Anwohnerin setzt sich gegen die Lärmbelästigung durch fasnächtliche Narren

zur Wehr.



Abb. 20 Küfertanz.

allegorischem Charakter (Schlitten, Fass), die durch die Strassen geschleppt oder ge-
stossen werden. Wie wir oben schon gesehen haben, war der Schlitten eines der
typischen Fahrzeuge des Narren; was es aber mit dem Fass auf sich hat, muss hier näher
erklärt werden. Im Zusammenhang mit dem Ursprung der Fasnacht werden die
römischen Bacchanalien, ein Fest zu Ehren des römischen Weingottes Bacchus,
fälschlicherweise auch immer wieder angeführt. Der Grund dafür liegt wohl darin,
dass an der Fasnacht der exzessive Weinkonsum eine grosse Rolle spielte und man
daraus auf den Zusammenhang zu den Bacchanalien schloss.139 Jedenfalls hielt sich
diese Annahme lange, was dazu führte, dass man auf Bildern die als Person dargestellte

Fasnacht oft auf einem Weinfass reitend abbildete.140

52



Das Trommeln und Pfeifen wird in den Quellen zur Fasnacht meistens im

Zusammenhang mit den Lärmbräuchen bzw. Ruhestörungen genannt, wie die

folgende Quelle aus dem Jahr 1450, zur Zeit, als die Pest in Basel wütete, zeigt: «mit

trummen becken phiffen da durch der weit und besunder siechen lüten der leyder

jetz me denn zu andern ziten sint vil unrüwe und ungemachs zugezogen» («mit
Trommeln, Becken und Pfeifen, womit der Umwelt und besonders den Kranken, von
welchen es im Moment leider mehr gibt als zu anderen Zeiten, viel Unruhe und

Unannehmlichkeiten zugefügt wurde»)141. Trommel und Pfeife waren eigentlich die

Instrumente der alteidgenössischen Kriegsmusik, sind im Mittelalter aber gleichzeitig
auch als Instrumente der Tanzmusik belegt142, was die folgende Quelle zeigt, worin

53



die Querpfeife als Begleitinstrument des Tanzes

beschrieben wird: «Deßglichen die täntz so uff
offener gassen mit pfiffen luten slahen und
andern siten spilen bißhar gepflogen sind Soll
sich menglicher davor hüten und die nit üben
dann wellicher das tätte den will ein Ratt da-
rumb straffen» («Obwohl man bisher Tänze
auf offener Strasse in Begleitung von Pfeifen,
Lautenschlagen und anderen Saitenspielen
auszuüben pflegte, soll man sich jetzt davor hüten,
sonst wird man vom Rat dafür gestraft»)143. Ob
hier hauptsächlich die laute Musik der Instrumente

oder vielleicht doch eher das Tanzen das

Missfallen der Obrigkeit erregt hatte, sei

dahingestellt. Jedenfalls waren Lärm und Musik im
Mittelalter nicht so klar gegeneinander
abgegrenzt und verwischten sich, was auch die
folgende Quelle zeigt, wo zwei Basler Stadtmusiker,

ein Trommler und ein Pfeifer, unerlaubt an
der Fasnacht mit ihren Instrumenten durch die
Strassen zogen und durch den «Lärm», den sie

veranstalteten, unangenehm auffielen: «Gorius
Bantzermacher der pfiffer / vnd Michel Hetzer

der Trummenschlaher / dise zwen haben

gewist / das vnnser herren vnd Oberen ein
Ersamer Rhat / das Pfiffen vnd Trummen-
schlahen verbotten / über sollichs / haben sy
den Metzger knechten an der vasnacht on er-
loupnisz / Gepfiffen vnd mit der Trummen
vmbher zogen / ...» («Gorius Panzermacher,
der Pfeifer, und Michel Hetzer, der Trommler,
haben gewusst, dass unsere Obrigkeit, der Rat,
das Pfeifen und Trommeln verboten haben.

Trotzdem haben sie an der Fasnacht ohne
Erlaubnis für die Metzgerknechte gepfiffen und
sind trommelnd umhergezogen ...»).144

Auch für Süddeutschland sind die
Pfeifen als Fasnachtsinstrumente belegt, wie
eine Polizeisatzung aus Nürnberg Ende 14.

Jahrhundert zeigt: «Daz fürbaz niemant weder
hantwerk leut noch hantwerk knecht noch
dienstknecht durch die stat rayen noch mit

Abb. 21 Dolchscheide mit Trommler und Pfeifer
von Urs Graf.

54



pfeiffern gen sullen awzzgenomen an herren vasnacht am gailn montag vnd an
der rechten vasnacht...» («Dass von jetzt an keiner, weder Handwerker noch
Handwerksgeselle, noch Dienstknecht durch die Stadt ziehen oder mit Pfeifern umhergehen

solle, ausser an der Herrenfasnacht, am geilen Montag und an der rechten [= alten]
Fasnacht ...»)145

Auf der bereits erwähnten Ofenkachel, die in der Mitte des 15. Jahrhunderts

in Basel hergestellt wurde, sehen wir drei verkleidete Gestalten, die auf
Blasinstrumenten Musik machen.146 Die Vermutung liegt nahe, dass es sich bei den drei
Gestalten um fasnächtliche Figuren handelte, da die Kopfbedeckung des einen

Kostümierten verdächtig nach etwas Narrenkappenähnlichem aussieht, worauf wir
im weiteren aber noch zurückkommen werden. Bei den Instrumenten, welche die drei

spielen, handelt es sich definitiv um Blasinstrumente. Man kannte im Mittelalter eine

Reihe lauter Instrumente, wie zum Beispiel Posaunen, Fanfaren, Zinken, Schalmeien

und Flöten. Welche Instrumente hier genau dargestellt worden sind, ist für unsere

Betrachtung nicht von Bedeutung, denn nur dass sie laut und lärmend waren, spielte
eine Rolle.

Abb. 22 Dudelsack- und Schalmeispieler.

55



Wie oben erwähnt konnte das Lärmen der Masken auch ein Teil der
Rügebräuche sein. Die Masken kündigten sich nicht durch menschliche Töne, sondern
durch geisterhaften Lärm an, rügten - wozu der Lärm auch zählte -, heischten und
spendeten.147 Doch Rügebräuche konnten noch weit über Lärm oder Katzenmusik -
später Charivari genannt - hinausgehen und zum Beispiel auch im nächtlichen
Abdecken eines Daches, Eindringen in einen Haushalt und Zerstören desselbigen
bestehen. Man bediente sich der Rügebräuche aber oftmals nicht nur um des Spasses

willen, sondern verwendete sie auch zum Zweck der Volksjustiz.148
Auch das «Berämen», das Schwärzen des Gesichts der Nichtmasken mit

Kohle oder Asche, fällt unter die Kategorie der Rügebräuche und wurde besonders

am Aschermittwoch geübt.149 Dieses muss jedoch grundsätzlich getrennt werden vom
Schwärzen des eigenen Gesichts, was nichts anderes war als eine einfache Selbstmaskierung.

Bei der folgenden Quelle, die den Fasnachtsbesuch des Herzogs Sigismund
von Osterreich 1467 in Basel beschreibt, kann nicht mit Sicherheit gesagt werden, um
welche Variante des Schwärzens es sich handelte: «[Der Herzog Sigismund] luff mit
den frowen beremet durch die stat am wuscheltag» («[Herzog Sigismund] lief am
schmutzigen Donnerstag, in der Begleitung von Frauen, mit geschwärztem Gesicht
durch die Stadt»).150 Auch das Schlagen mit Aschensäcken, welches Hoffmann-
Krayer in «Feste und Bräuche des Schweizervolkes» erwähnt151 und das auch für
Zürich belegt ist, war ein Rügebrauch: «mit Secken vollen äschen, und je den nächsten
damit geschlagen» («mit Säcken voller Asche den nächstbesten geschlagen»).152 Auch
in einem Basler Ratsruf wird ausdrücklich verboten, dass man «mit secken und der-
glich nyemand slahen» («niemanden mit Säcken und dergleichen schlagen») solle153.

Warum aber schlug man überhaupt mit Aschesäcken auf die Leute ein? Dies ist damit
zu erklären, dass die Masken in ihrem Ursprung Geisterwesen dargestellt hatten und
das Rügen mit dem Aschesack daher anonym, sprich wie durch Geisterhand, ausgeführt

werden sollte.154

Ein Aschermittwochsbrauch, der schon früh von der Obrigkeit verboten
wurde, war das Brunnenwerfen. Schon 1436 wurde ein Verbot dazu erlassen, das sich
in diesem Fall speziell an die Handwerksgesellen richtete: «Item gedenkent den
hantwergknechten ze verbieten an der Eschermitwochen nit eynander ze tren-
gen ze zeren und in die Brunnen zu werffen.» («Denkt auch daran, den Handwerkern

zu verbieten, sich an Aschermittwoch gegenseitig zu belästigen, zu zerren und
in die Brunnen zu werfen.»)155 Man muss hieraus schliessen, dass es offensichtlich
hauptsächlich die Handwerksgesellen waren, die den Brauch des Brunnenwerfens
übten, sonst wäre das Verbot wohl nicht so direkt an sie gerichtet gewesen. Auch sechs

Jahre später, 1442, musste das Brunnenwerfen wieder untersagt werden mit dem
weiteren Hinweis, dass es auch nicht erlaubt sei: «die lüt uss iren hüsern mit gewalt ze

nemmen und in brunnen ze tragen» («die Leute mit Gewalt aus ihren Häusern zu
holen und in die Brunnen zu tragen»).156 Dass bei diesem Brauch ein gewisses Mass
an Gewalt mit im Spiel war, ist offensichtlich, da sich kaum jemand freiwillig in einen
Brunnen oder Bach, was auch vorkam, werfen liess, und das auch noch im Winter.

56



Eine Quelle von 1558 zeigt, dass der Brauch des Brunnenwerfens auch nach der

Reformation noch ausgeübt wurde: Heinrich Gërnler der Schäfer - «Dorumb das er

an der Eschmittwochen desz scherers am kornmerckt knecht / [...] angfallen /
in / inn brunnen bym Esell wellen werffen» («Deshalb, weil er am Aschermittwoch
den Schererknecht auf dem Kornmarkt angefallen und ihn in den Brunnen beim <Esel>

[Wirtschaft] geworfen hat»).157 Dass dieser Aschermittwochsbrauch der Obrigkeit
vor der Reformation nicht gleichgültig gewesen sein konnte, erklärt sich einerseits

mit dem Beginn der Fastenzeit an diesem Tag. Andererseits stellte das Brunnenwerfen

auch ein Sicherheitsrisiko für die Bevölkerung dar, da immer ein gewisses Mass

an Gewalt bei diesem Brauch mitspielte, nicht zu sprechen vom gesundheitlichen
Risiko.

Doch was steht hinter dem Schabernack des Brunnenwerfens? Im
schwäbisch-alemannischen Raum ist das Brunnenwerfen als symbolische Bestrafung des

Narren bekannt oder auch als Abschlussbrauch der Fasnacht am Aschermittwoch,

wo der Narr als Symbol für die Fasnacht ertränkt wird.158 Dieser Sinn könnte auch

hinter dem Brauch in Basel stehen, da die Quellen auch hier den Aschermittwoch als

Termin des Brunnenwerfens nennen. Wenn dem so war, scheint es den Baslern jedenfalls

nicht bewusst gewesen zu sein, denn es wird in den Quellen nirgends ein solcher

Zusammenhang auch nur angedeutet. Es wäre indes auch möglich, dass es sich beim

Brunnenwerfen zur Fasnacht um die ursprüngliche Tradition der Handwerker
handelte, bei der neue Zunftmitglieder durch das Eintauchen im Brunnen in die Zunft
aufgenommen wurden, also einen Initiationsritus, welcher als geeigneter Schabernack

einfach für die Fasnacht übernommen wurde.159 Oder es handelt sich einfach nur um
einen weiteren Rügebrauch, bei welchem die Menschen von den Masken für ihre Sünden

bestraft und deshalb, zur Reinigung sozusagen, in den Brunnen geworfen wurden.

Diese Theorie macht insofern Sinn, weil es auch Verbote gab, die «das werffen
der junkfrauen in die bäch» («das Werfen der Dienstmägde in die Bäche»)160

untersagten, wie zum Beispiel das Berner Ratsverbot von 1480.

57



Fasnachtsspiel

Fasnachtsschauspiele in der Schweiz lassen sich erst seit Anfang des 16. Jahrhunderts
mit Sicherheit nachweisen.161 Die Fasnachtsspiele waren im Grunde eine Weiterentwicklung

der geistlichen Spiele der Kirche, die ins 10. Jahrhundert zurückreichen und
ursprünglich dazu dienten, der einfachen Bevölkerung die Bibeltexte bildlich vor
Augen zu führen und so besser zu vermitteln.162 Im Laufe der Zeit übernahmen immer
mehr Laien die schauspielerische Darstellung in diesen geistlichen Spielen, was dazu
führte, dass die Inhalte mehr und mehr verweltlicht wurden und schliesslich aus der
Kirche hinausgetragen und auf öffentliche Plätze verlegt wurden. Somit war die

Grundlage für die weitere Entwicklung dieser Volksschauspiele geschaffen, zu denen
auch die Fasnachtsspiele gehörten.163 Zu Anfang handelte es sich dabei nur um einfache

Stegreifszenen, die von Laienschauspielern aus den verschiedensten Schichten der
Bevölkerung dargestellt wurden und die sowohl satirisch dargestellte Begebenheiten
aus dem Alltag als auch moralische Szenen, wie z.B. verschiedene Arten des Fehlverhaltens,

umfassen konnten. Kennzeichen waren der komödienartige Stil und der oft
derbe Humor.164 Im Laufe der Zeit entwickelte sich aus den für die Fasnacht ver-
fassten Stücken eine eigene literarische Gattung, zu deren Autoren auch der Basler
Buchdrucker Pamphilus Gengenbach gehörte. Seine Stücke besassen im Gegensatz
zu anderen des 16. Jahrhunderts immer einen ernsten Charakter und eine moralische
Gewichtung.

In Basel wurden die Fasnachtsspiele wohl hauptsächlich auf dem heutigen
Marktplatz, dem ehemaligen Kornmarkt, aufgeführt, wie aus einer Quelle des Jahres
1511 hervorgeht, als die Druckergesellen ein Schauspiel gaben: «vff die alte fasznacht
im spil so die trucker gesellen hatten vff der brügy Podium) am kornmerckt»
(«an der alten Fasnacht führten die Druckergesellen ein Spiel auf der Bühne am
Kornmarkt/Marktplatz auf»).165 Da die Druckergesellen hier ausdrücklich erwähnt werden,

ist anzunehmen, dass in Basel, wie auch in Luzern, die Zünfte die fasnächtlichen
Narrenspiele durchführten.166

In den Basler Quellen finden wir noch 1546 ein Fasnachtsspiel erwähnt167,
danach scheint der Brauch in der Rheinstadt ausgestorben zu sein.

58



Feuerbräuche

Aus den Quellen zur Basler Fasnacht vor der Reformation erfahren wir, dass es

Brauch war, in der Nacht der alten Fasnacht in Gruppen mit Fackeln durch die Stadt

zu ziehen: «Demnach und bißhar gewonheit gewesen ist dz die jungen knaben und
ander Als morn zu(o) nacht der allten vaßnacht mit brennenden facklen uff die

pfalltz und an ander ort jnn der Statt umb geloffen und vil unfu(o)ge darmitt
furgenommen Als abermals gescheen und etwas widerwertiges oder schad daruss

entspriessen möcht» («Bisher war es der Brauch, dass die jungen Knaben und andere

in der Nacht der alten Fasnacht mit brennenden Fackeln auf der Pfalz und in anderen

Teilen der Stadt herumzogen, woraus viel Unfug entstand und wie es letzthin wieder

stattgefunden hat und wodurch Schaden entstehen kann»).168 Angesichts der
Gefahr möglicher Brände, die in den engen Gassen leicht hätten entstehen können, sah

sich der Basler Rat schon 1445 gezwungen, das Fackellaufen zu verbieten: «Unser

herren verbieten ouch den jungen und den alten knaben dz si an der alten
vaßnacht nehst kommende dhein vackeln tragen sollen wand in disen löuffen solichs

grossen schaden bringen möchte» («Unsere Fferren verbieten auch den jungen und

den alten Knaben, an der nächsten alten Fasnacht Fackeln zu tragen, da dies zu grossem

Schaden führen könnte»).169 Offensichtlich hinterliess das Verbot von 1445 keinen

grossen Eindruck bei der Bevölkerung, denn im Verbot des Rates von 1500 wurde

zusätzlich eine Geldstrafe erhoben. Aber auch das fruchtete anscheinend nicht, denn

auch 1515 wurde nochmals ein ähnliches Verbot mit Androhung derselben Geldstrafe

erlassen: «mit facklen nit umbgan den welicher deren eins verbricht dem wirtt ein

pfund pfenneg zu peen (poena Strafe) unabläßlich abgenommen..» («nicht mit
Fackeln umhergehen, denn wer solches tut, von dem wird ein Pfund Pfennig als Strafe

abgenommen..»)170 Aber nicht nur die Angst vor möglichen Feuersbrünsten hatte solche

Verbote zum Anlass, sondern auch die Befürchtung der Obrigkeit, es könne «vil

unfu(o)ge» aus den Fackelläufen entstehen, wie es auch vom Chronisten Johannes

Gast überliefert wurde. Er berichtet nämlich von einem Brauch, der auf dem Flügel

beim Steinentor stattfand. Am Sonntag der alten Fasnacht kamen dort junge Burschen

mit Fackeln zusammen, wohl um ein Fasnachtsfeuer abzubrennen, was dann aber

regelmässig in eine Prügelei ausartete, bei welcher sich die Burschen gegenseitig mit

ihren Fackeln bis aufs Blut schlugen. Ob es sich dabei tatsächlich um einen

festgeformten Brauch handelte oder nur um einen jährlich auftretenden Zusammenstoss

rivalisierender Burschen aus verschiedenen Quartieren, kann hier nicht gesagt
werden.171 Sicher ist jedoch, dass es ein sich wiederholendes Ereignis war, was daraus

hervorgeht, dass die Obrigkeit sich gezwungen sah, Stadtknechte zur Unterbindung

59



dieses Brauchs am Steinentor zu postieren, um so zu verhindern, dass es überhaupt
erst zu der Prügelei kommen konnte.172

Der Brauch der Fasnachtsfeuer respektive Höhenfeuer173 war, aus
offensichtlichen Gründen, hauptsächlich auf der Landschaft verbreitet, obwohl er teilweise
auch in der Stadt ausgeübt wurde, und zwar vor wie auch nach der Reformation, was
die folgenden Quellen von 1476 und 1554 zeigen: «Es sol ouch uff die alte vasnacht
nyemand mit vacklen louffen noch gan noch einich füre machen alß vor her in
gewonheit gebrucht ist» («Es soll auch an der alten Fasnacht niemand mit Fackeln
umherlaufen oder sonst irgendein Feuer machen, wie es bisher der Brauch war»)174
und «inn mindren Basell ein vasznacht für gmacht» («im Kleinbasel ein Fasnachtsfeuer

angezündet»).175

Zum Brauchtum des Fasnachtfeuers, das wir noch heute im basellandschaftlichen

Raum kennen, gehörte auch das Scheibenschlagen. Am Sonntag Invocavit, auch
Funkensonntag genannt, war es in Basel der Brauch, dass die jungen Burschen mit
Fackeln durch die Stadt zum Münsterplatz hinaufliefen, auf der Pfalz Feuer anzündeten

und das Scheibenschlagen ausübten: «schlugen sich auf der Scheiben». Um zu
verhindern, dass es bei diesen Feuerspielen zu Unglücken kommen konnte, setzte der
Rat von Basel für diesen Abend Stadtknechte ein, die zum Rechten schauten.176 Mit
den bei diesem Brauch verwendeten Scheiben waren die teilweise sternförmig
ausgezackten177 und in der Mitte mit einem Loch versehenen kleinen Holzscheiben
gemeint, die im Feuer geglüht und unter Segens- oder Rügesprüchen mit langen Stangen

über ein Brett abgeschlagen wurden.178 In einem Ratsruf des Jahres 1450 stossen
wir auf die Stelle «fur ze werffen» («Feuer zu werfen»)179, bei welcher es sich ebenfalls

um das Scheibenschlagen handeln dürfte, obwohl die Scheibe nicht ausdrücklich
erwähnt wird. Das Scheibenschlagen oder Reedlispränge wird in Biel-Benken BL seit
dem Mittelalter kontinuierlich am Sonntag nach Aschermittwoch (Invocavit), also an
der alten Fasnacht, praktiziert.180

Das Scheibenschlagen ist nicht nur in Basel nachweisbar, sondern auch in
Süd- und Südwestdeutschland, und kann dort in den Quellen bis ins 11. Jahrhundert
zurückverfolgt werden, als das Benediktinerkloster Lorsch durch eine verirrte
Scheibe in Brand geriet und grösstenteils niederbrannte.181 Wenn man dem Scheibenschlagen

auf den Grund gehen will, muss man sich den Brauch in seiner heutigen
Form, der sich vermutlich kaum von dem älterer Zeiten unterscheidet, ansehen. In
Süddeutschland wird dieser Brauch im Schwarzwald sehr häufig ausgeübt. In der Zeit
vor Invocavit stellen die jungen Männer die kleinen Holzscheiben her, die eine Seitenlänge

von etwa zehn bis fünfzehn Zentimetern und in der Mitte ein Loch haben, um
sich dann am Vorabend des eigentlichen Scheibenschlagens zusammenzusetzen und
die Verse, die beim Abschlagen der Scheiben gesprochen werden, zu dichten. Das
Kernstück des Brauchtums besteht nämlich dann, dass jede Scheibe für eine ganz
bestimmte Person geschlagen wird, auf welche dann auch der Vers zutreffen muss. Dabei
kann es sich sowohl um einen Segensspruch wie auch um einen Spottvers handeln,
worauf auch die Bezeichnungen Ehrenscheibe und Schimpfscheihe im Allgäu hinwei-



sen. In Kirchzarten wird vor dem eigentlichen Ereignis eine Andacht abgehalten, dann
wandern die Burschen dreimal um den Holzstoss, wobei sie Gebete sprechen wie

«Heilige Mutter Gottes, bitte für uns jetzt und in der Stunde unseres Todes», das

Vaterunser, ein Ave Maria oder ähnliches.182

Da sich die Fasnachtsforschung bisher nicht sehr mit dem Inhalt und dem

Ursprung des Scheibenschlagens befasst hat, sind die Meinungen dazu eher dünn

gesät. D.-R. Moser sieht dieses Brauchtum im Zusammenhang mit der Reinigung des

Menschen vor der Fastenzeit. Jedes Holzstück stelle im Prinzip einen individuellen
Menschen dar, der durch das Feuer gereinigt in die Fastenzeit bzw. in ein neues,
geläutertes Leben eintreten könne. Wie er jedoch den Flug des brennenden Holzstückes

interpretiert, nämlich als das Leben ebendieses Menschen, der je nachdem fallen oder

emporsteigen könne, scheint fragwürdig.183 Dagegen scheint die Erklärung von Paul

Sartori eher sinnvoll zu sein, dass es sich bei dem Ganzen um eine Art
Fruchtbarkeitsbeschwörung handle, was er mit verschiedenen Beispielen zu untermauern
sucht.184 Auf jeden Fall scheint es sich beim Scheibenschlagen um einen Brauch zu
handeln, der in der Zeit weit zurückreicht. Viele vorchristliche Bräuche sind durch
das Christentum überformt worden und entwickelten sich so, dass sie inhaltlich nicht
mehr sicher gedeutet werden können. Auch beim Scheibenschlagen handelt es sich

wohl um eine Mischung von heidnischen Elementen (Feuer) und christlichen
Elementen (Segens- und Rügeverse), die sich im Lauf der Zeit zu einem eigenen Brauchtum

zusammengefunden haben.

In Verbindung mit Feuerbräuchen stossen wir in den Quellen auch immer
wieder auf Lärmelemente. Dies hängt wohl damit zusammen, dass sowohl die Feuer-

wie auch die Lärmbräuche in der Anschauung des Volkes als Abwehrmittel gegen
böse Geister galten.185 So werden zum Beispiel in einem Ratsruf aus dem Jahre 1450

Feuer- und Lärmelemente im gleichen genannt: «mengerley grossen geschreyes und

unzuchtiges gelouffes juchzendes und geboßeles nachts uff den gaßen umb und
umbe getriben werde [...] fur ze werffen und sust mit trummen becken phiffen
[...] vil unrüwe und ungemachs zugezogen» ([dass] «mancherlei lautes Geschrei,

Gejauchze, Umhergelaufe und Gebochsel nachts auf den Gassen wieder und wieder

getrieben werde [...] Feuer zu werfen und sonst mit Trommeln, Becken und Pfeifen

[...] viel Unruhe und Unannehmlichkeiten entstehen»).186 Dass Trommeln, Pfeifen

und Büchsenschiessen offenbar eng mit dem Brauch des Fasnachtsfeuers verbunden

waren, zeigt auch der Bericht des Pfarrers von Rothenfluh BL über ein nicht
eingehaltenes Mandat aus dem Jahr 1599: «Fastnacht Mandat werd nit gehalten, seyen
mit Trommen vnd Pfeiffen auch büchsen vff den berg zogen, als wann sie dz
Fastnacht feuhr wolten zu bereithen» («Das Fasnachtsmandat werde nicht eingehalten.
Sie seien mit Trommeln und Pfeifen und Feuerbüchsen auf den Berg gezogen, als ob

sie ein Fasnachtsfeuer zubereiten wollten»)187, sowie zwei Sissacher Berichte aus den

Jahren 1605 und 1606: «haben über verbott Fastnacht führ gemacht ahm stutz ein

fürigs louffendt radt, mit fackhlen vmbher zogen. Am Hirsz Montag in pumbten
kleideren im dorff gelüffen mit Trommen vnd Pfeiffen» («sie haben trotz Verbot

61



ein Fasnachtsfeuer gemacht, am Hang ein Feuerrad laufen
lassen und sind mit Fackeln umhergezogen. Am Hirsmontag

in geliehenen Kleidern mit Trommeln und Pfeifen im
Dorf umhergelaufen») und «Haben nit gar khönnen die
fasznacht spil wider verbott vnderlassen. Ein führ mit
straw gemacht, Ein Rad mit strow geflochten angezündt
vnd also brennendt lassen den berg herab louffen mit
Musceten zum fhür herausz gezogen.» («Sie haben das

Fasnachtsspiel trotz Verbot nicht unterlassen können. Sie

haben ein Strohfeuer abgebrannt, ein aus Stroh geflochtenes
Rad brennend den Berg hinabrollen lassen und sind mit
Musketen zum Feuer hinausgezogen.»).188

Das in den zwei oben erwähnten Quellen vorkommende

Rad aus Stroh, das angezündet und den Berg
hinabgerollt wird, ist ein weiteres Element des fasnächtlichen
Feuerbrauches, das zum Beispiel auch heute noch in Kirchzarten

zum Abschluss des Scheibenschlagens durchgeführt
wird.189 Ob dieser Brauch auch in der Stadt durchgeführt
wurde, ist zu bezweifeln; es ist nirgends in den Quellen
bezeugt, und man muss sich fragen, ob die räumlichen Verhältnisse

es überhaupt zugelassen hätten.

Abb. 23 Dolchscheide mit musizierendem Narr - auf dem Trommelfell
tanzen kleine Figuren.



Bankett und Tanz

Der Tanz gehörte so gut zum mittelalterlichen Festbrauchtum wie Essen, Trinken,
Wettspiele und Musik. Es gab jedoch bestimmte Termine, an welchen der Tanz von
der Obrigkeit auch offiziell erlaubt wurde. Da dies nicht so oft im Jahr der Fall war,
wurde zu diesen Zeiten um so exzessiver getanzt, also zur Neujahrszeit, an Ostern,
Pfingsten, Kirchweihen oder eben auch an der Fasnacht.190 Die Kirche schaute oft
misstrauisch auf diese Tanzvergnügungen, vor allem als im 14. Jahrhundert der Paartanz

aufkam, den sie als unzüchtig und verwerflich ansah.191 Dass die Befürchtungen
der Kirche nicht unbegründet sein konnten, zeigt ein Extrakt aus einem spätmittelalterlichen

Fasnachtsspiel, worin der erotische Aspekt des Tanzens deutlich wird:
«Wer tanzen will von jungen und alten,
Der sol dreu dink am tanz hie halten:
Das erst, das er am tanz kain frauen
Nit heimlich in der hend sol krauen;
Das ander, das er nit sol werben
Der leiben ümb die untern kerben;
Das dritt, das er kainn schiss loss,

Das in der wirt icht arsposs.»192

(«Wer tanzen will, ob jung, ob alt, der muss dabei drei Dinge einhalten: Das

erste ist, dass er beim Tanzen keiner Frau heimlich die Fland kraulen soll; das andere

ist, dass er nicht die unteren Kerben des Leibes umwerben soll; das dritte ist, dass er
keinen Scheiss ablassen soll, damit ihm der Wirt nicht etwa in den Arsch trete.»)

Flier werden in ironischer Weise Regeln für das züchtige Verhalten beim

Tanzen aufgestellt, was jedoch das genaue Gegenteil zur Folge gehabt haben dürfte,
nämlich, dass das Publikum erst recht auf die erotischen Möglichkeiten beim Tanzen

aufmerksam gemacht wurde. Deshalb musste die Obrigkeit Verbote herausgeben,

um die Sittlichkeit beim Tanzen wenigstens in einem gewissen Rahmen wahren

zu können.
Wie wir oben schon gesehen haben, war die Fasnacht zu Beginn nichts

anderes als ein Rechtstermin am Vortag der Quadragesima (vierzigtägige Fastenzeit

vor Ostern), aus welchem sich gesellschaftliche Mähler mit Tanz und Wettspielen
entwickelten. Vor allem in den Zünften wurde es an der Fasnacht gebräuchlich, auf den

Zunftstuben zu essen - vor allem auch Fasnachtshühner193 -, zu trinken und zu
tanzen, was von der Obrigkeit erlaubt war, aber nicht durch Störenfriede behindert werden

konnte: «Wie wol man üch zer nehsten verkündung gegönnet und erloubet
hat uff gester an ze vahende in Bökenwise ze gonde die vaßnacht uß So tribent ir

63



;«Äi.
» J( »«• *>

Abb. 24 Fasnachtstanz auf der Landmatte zu Schwyz.

die fröud so gar schalklich und wüstlich daz wirdig herren und frowen uff ir Stuben

nit getantzen noch kein rüwe vor üch gehabent mögent» («An der letzten
Bekanntmachung hat man euch erlaubt, an der Fasnacht in Bocksweise umherzugehen.
Ihr habt das aber so übertrieben, dass würdige Herren und Frauen auf ihren Stuben
nicht haben tanzen können und keine Ruhe vor euch gehabt haben»).194 Ein sehr
interessantes Verbot im Zusammenhang mit diesen Fasnachtsvergnügen der Zünfte ist
folgendes: «Item gedenkent den hantwergknechten ze verbieten an der Eschermit-
wochen nit eynander ze trengen ze zeren und in die Brunnen ze werffen» («Denkt
auch daran, den Handwerksgesellen zu verbieten, sich an Aschermittwoch gegenseitig

zu bedrängen, zu zerren und in die Brunnen zu werfen»).195 Obwohl diese
Fasnachtszunftessen freiwillig waren, sahen das die Gesellen oftmals nicht so und

zwangen ihre Zunftkameraden zum Mitmachen, was Verbote zur Folge hatte, wie z.B.

64



Abb. 25 Festgelage mit Fressen, Saufen und Tanzen.
Fasnächtliches Detail: Narr am rechten Bildrand.



Abb. 27 Küferumzug.

1488: «dz vff der Eschermittwochen tag weder meister knecht noch nyemand wer
der sye gezwungen noch darzu gehallten werden solle vff dem tag müssen vff siner
zunfft oder gesellschaft zeren oder gan zu dem win, und nyemand me in den brun-
nen getragen werden, sondern allmengklich fry sin, daheymen wellen sin oder
dahin ze gan.» («dass am Aschermittwoch weder Meister, Knecht noch sonst jemand,
wer es auch sei, gezwungen werden soll, an diesem Tag bei seiner Zunft oder Gesellschaft

zu essen oder Wein zu trinken, und niemand mehr in den Brunnen geworfen
werden soll, sondern jederman frei sein, daheim zu bleiben oder dahin zu gehen.»)196
Dass diese obrigkeitlichen Verbote nicht fruchteten, zeigt die Tatsache, dass zwischen
den beiden eben zitierten Quellen fast fünfzig Jahre liegen! Aber nicht nur in Basel

mussten Verbote zu diesem Thema erlassen werden, sondern auch in Zürich 1527:
«soliches abzuostellen gebietend und verbietend an 1 Pfd. und 5 s. buoss unsere
Herren klein und gross RR., dass jetz uf das nüw jar, den bärchteltag und die
äschenmittwuchen gar niemans, jung nach alt, den andern solle fachen, laden oder
uf die Stuben und zunft erforderen, sonders ein jeder sinen frygen zug haben, da-
heimen zuo sind, oder zuo inen ze gand nach sinem gfallen.» («um zu unterbinden,

dass an Neujahr, am Berchtoldstag und am Aschermittwoch niemand, sei er jung
oder alt, andere fange, auf die Zunftstuben zwinge, sondern jeder seinen freien Willen
habe, daheim zu bleiben oder zu ihnen zu gehen nach seinem Gefallen, verhängen
unsere Herren des kleinen und grossen Rates eine Strafe von 1 Pfund und
5 Schillingen.»)197 Das Zürcher Verbot geht sogar noch über das hinaus, was in Basel
nicht erlaubt war, und verbietet dieses Verhalten auch an anderen Daten.

66



Doch kommen wir nochmals zurück zum Tanz. Die Verbote gegen das Tanzen

bezogen sich im allgemeinen auf unschickliches Tanzen: «unzüchtig tentze»
(«unzüchtige Tänze»)198, auf Tanzen auf offener Strasse: «die täntz so uff offener gas-
sen»199 und auf das Tanzen an nicht erlaubten Daten.200 Das Tanzen auf den Stuben

war normalerweise erlaubt gewesen, wenn es dabei sittlich zuging, aber es gab auch

hier Ausnahmen. Als das Konzil in Basel tagte, Hess der Protektor Herzog Wilhelm

von Bayern 1435 auf Verlangen des Basler Konzils das Tanzen zur Fasnachtszeit

untersagen, was bei der weiblichen Bevölkerung grosse Empörung und Proteste
auslöste: «wäre unser Herr der Kaiser selbst hier [er hätte] uns unsere Freude nicht
verdorben; aber weil der Herzog selbst keine Freude hat und nicht zu uns gehen

mag, so will er sie uns auch nicht gönnen.»201 Schliesslich hielt man sich nicht an
das Verbot und tanzte im heimlichen! Auch die Verbote, im Freien zu tanzen, wurden

von der Bevölkerung offenbar nicht ernst genommen, und man vergnügte sich

weiterhin auch draussen, wie eine Quelle von 1568 zeigt: «mit iren bim vasnacht für
tantzet» («mit ihr beim Fasnachtsfeuer getanzt»).202 Das Datum dieser Quelle macht

klar, dass das Tanzen auch nach der Reformation von der Obrigkeit nicht abgeschafft
werden konnte, was auch von einem Vorfall 1532 bestätigt wird. Mitten in der Nacht

tanzte eine Gruppe von 15 Zunftangehörigen, begleitet von einem Pfeifer, halb- oder

ganz nackt auf einer Zunftstube, auf dem Marktplatz und in den Strassen.203

Man wird sich heute wohl fragen, aus welchem Grund man das Tanzen
damals überhaupt verboten hat, denn es ist in dem Sinn ja nichts Gefährliches dabei

Oder? Die Obrigkeit im Mittelalter hatte dennoch Gründe, dem Tanzen mit einem

67



gewissen Misstrauen gegenüberzustehen. Wie oben gesehen, war die Wahrung der
Sittlichkeit eine Sache, die mit dem Tanzen gefährdet und auf deren Einhaltung gröss-
ter Wert gelegt wurde. Tanzveranstaltungen, an denen meistens eine grössere Menge
Leute beteiligt waren, bargen auch ein gewisses Gewaltpotential, da es schnell einmal
zu Streitigkeiten kommen und das Tanzvergnügen ausarten konnte.204 Auch andere
Gründe könnten hier noch angeführt werden, jedoch haben wir mit der Wahrung der
Sittlichkeit und dem Vorbeugen von Gewalt wohl die zwei Hauptgründe für die
Verbote an der Fasnacht aufgezeigt.205

Für Basel ist aber auch noch eine ganz andere Art des Tanzens für die
Fasnacht belegt, der sogenannte Küfertanz, welcher am Aschermittwoch von den
Küferknechten aufgeführt wurde. Ursprünglich hielten die Küfer nur einen Umzug ab,
der dann später um den Tanz erweitert wurde. Der erste sichere Beleg für den Küfertanz

in Basel datiert aus dem Jahr 1688; die Umzüge gehen vermutlich aber bis ins
15. Jahrhundert zurück. Der Sinn des Küferumzugs war es, die Freude über das gut
ausgefallene Geschäft zu feiern, was eventuell auch aus ökonomischen Gründen, wie
wir es oben auch schon bei den Hochzeiten gesehen haben, in die Fasnachtzeit gelegt
worden war. Der Tanz der Küfer ist aber nicht nur für Basel belegt, sondern auch für
Bern, Genf und verschiedene Städte in Deutschland und Österreich. Umzüge in der
Art des Küferumzugs sind im Mittelalter nichts Ungewöhnliches und auch für
andere Berufsgattungen belegt, wie zum Beispiel die Metzgerumzüge von Zürich oder
Nürnberg illustrieren. Die meisten dieser Umzüge enthielten ein militärisches
Element, was darauf zurückzuführen ist, dass es sich im Ursprung um Waffenmusterungsumzüge

der einzelnen Zünfte gehandelt hat.206

68



Fasnachtsturnier

Turniere sind in Basel seit der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts belegt. Die

Voraussetzungen für das ritterlich-höfische Leben, zu welchem unter anderem das Turnier

gehörte, wurden durch verschiedene äussere Umstände geschaffen. Der Landadel

liess sich vermehrt in der Stadt nieder, um dem Machtzentrum des Bischofssitzes

näher zu sein, und brachte dadurch seine Lebensformen in die Rheinstadt mit,
namentlich die brauchtümliche Adelsfehde. Auch der Aufstieg des Achtburgerstandes

in den Adel spielte eine Rolle. Dadurch waren die Grundlagen für ein ritterlich-höfisches

Leben geschaffen.207 Bei Festen im Mittelalter hatten verschiedenste Spiele und

Wettkämpfe ihren festen Platz, und das Turnier gehörte bei bedeutenden Feierlichkeiten

der adligen Kreise einfach dazu.208 Es ist deshalb nicht weiter erstaunlich zu

erfahren, dass auch an der Fasnacht ritterliche Turniere abgehalten wurden. Auch hier

ist der Termin eher zufällig und kann historisch in irgendeiner Weise speziell mit der

Fasnacht in Zusammenhang gebracht werden. Unter anderem waren der erste und

zweite Fastensonntag (Invocavit und Reminiscere) beliebte Termine für Turniere.209

Abb. 28 Bauernturnier, das ritterliche Turnier parodierend.

69



Abb. 29 Ausschnitt aus Der Streit des Karnevals mit den Fasten - Prinz Karneval wird
von Vermummten begleitet.

An der Fasnacht sind Turniere in Basel seit dem 14. Jahrhundert belegt, wie auch die
Böse Fasnacht von 1376 bestätigt. Nach der Reformation finden wir in den Quellen
keine Einträge zu Turnieren mehr.

In der Folgezeit wurden die ritterlichen Turniere durch Parodien abgelöst.
In den sogenannten Gesellen-, Kübel- und Bauernstechen stellte das Bürger- und
Bauerntum nun die Akteure, und nicht mehr der Adel. Auch das Pferd spielte bei diesen
Kämpfen keine Rolle mehr; Steckenpferde, Esel und Ziegenböcke mussten als Reittiere

für die Streitenden herhalten. Die ritterliche Rüstung und Bewaffnung wurde
ersetzt durch Strohzöpfe, die als Schlagwaffen dienten, Speckschwarten und
Lebkuchen anstelle von Schilden und Kücheneimer als Helme.210 Diese Verballhornungen
der fasnächtlichen Turniere des Adels entwickelten sich besonders in Italien, Frankreich

und den Niederlanden des 15. Jahrhunderts zu allegorischen Kämpfen zwischen
der Fasnacht und der Fastenzeit, wie wir es auch auf dem berühmten Gemälde
«Kampf der Fastnacht mit den Fasten» von Pieter Bruegel d.Ä. sehen können.211

Das wohl bekannteste fasnächtliche Turnier des Mittelalters in Basel fand
1376 statt, die sogenannte Böse Fasnacht.212 Zu dieser Zeit weilte Herzog Leopold von
Osterreich in der Stadt und feierte mit seinen Gefolgsleuten im Eptingerhof an der
Rittergasse, in unmittelbarer Nähe des Münsterplatzes, wo das ritterliche Turnier zum
Abschluss der fasnächtlichen Feierlichkeiten am Dienstag vor Aschermittwoch statt-

70



Abb. 30 Der Streit des Karnevals mit den Fasten (1559).

fand: «als man uff der Burg stach» («als man auf dem Münsterplatz ein Turnier
abhielt»)213. Während des Turnieres flogen plötzlich Speere in die Zuschauer und
verursachten einen Tumult, der schliesslich in blutigen Auseinandersetzungen zwischen

Bürgern und Edelleuten endete und mehrere Todesopfer forderte. In der Folge wurden

zwölf Basler Bürger hingerichtet, und auf Betreiben von Herzog Leopold wurde
die Reichsacht über die Stadt verhängt.214

Nach dem traumatischen Erlebnis der Bösen Fasnacht wurden in Basel

lange keine Turniere mehr abgehalten, was sich im Dezember 1428 änderte, als der

Spanier Juan de Merlo und Heinrich von Ramstein im Zweikampf auf dem Münsterplatz

gegeneinander antraten. Dabei wurden strenge Vorsichtsmassnahmen getroffen
mit Absperrungen, «zwivaltige Schranken» («mehrfache Absperrungen») in der

ganzen Stadt, Verstärkung der Wachen auf den Stadttoren, wie auch dem Verbot, sich

zu verkleiden: «es soll ouch niemand in Bögken wise gan noch dhein man sich
verwandeln jn wibe kleider noch dhein wib in manne kleider» («es soll auch niemand
in Bocksweise umhergehen oder Frauen in Männerkleidern und Männer in
Frauenkleidern»)215, da darin auch wieder mögliche Gefahren für die Sicherheit bestehen

konnten. Dieses Kampfspiel wurde, gemäss den Kampfbedingungen, die Juan de

Merlo stellte, offenbar zu Fuss ausgetragen.216 Die sonstigen Turniere waren meistens

Tjost (Zweikampf zu Fuss oder zu Pferd) oder Turnei (Massenkampf).217



TSW«?

Abb. 31 Ein Turnier von 1480. Narren übernehmen die Aufgaben von Herold, Musikanten
und Knappen.

Das Auftreten von Maskengestalten an Turnieren ist wohl hauptsächlich
dadurch zu erklären, dass solche Wettkämpfe oft zu Maskenzeiten durchgeführt wurden,

wie es auch Quellen aus der Basler Konzilszeit zeigen. Der venezianische
Gesandte Andrea Cattaro von Padua verzeichnete allein in den drei Jahren seiner
Anwesenheit in der Rheinstadt vier Turniertermine, welche zu typischen Maskenzeiten
stattfanden: 20. sowie 30. Dezember, Dreikönigstag und einen auch an der Fasnacht:

«Um euch die Sache bekannter zu machen, bemerke ich, dass die Gemeinde Basel

auf dem Domplatz eine Abschrankung machen Hess, und auf einer Seite derselben

einen um drei Fuss erhöhten Boden, auf welchem 400 vom Kopf bis zum Fuss

gewaffnete Männer standen, und so standen sie zwei Tage. Das geschah wegen
zweier Turniere, die am Montag und Dienstag der Fastnacht stattfanden, an
welchen je 30 Kämpfer teilnahmen, lauter Ritter und grosse Herren, alle wohl
ausgerüstet, die einen mit Tuch, die andern mit Taffet, die dritten mit Sammet ange-
than. Als die Turniere vorbei waren, gingen die, welche bewaffnet dabei aufgestellt
gewesen waren, alle in das Gemeindehaus, um eine Mahlzeit einzunehmen, und

72



am Abend gingen die Frauen, welche dem Feste zugesehen hatten, in das genannte
Haus zum Nachtessen, und nach dem Essen wurde getanzt bis an den Morgen.»218
Wie auch schon beim Turnier von 1428 wurde 1434 die Sicherheit grossgeschrieben,

was die 400 Bewaffneten verdeutlichen.
Von der Seite der Konzilsspitze hatte es aber auch Bedenken in Hinblick

auf diese Veranstaltungen gegeben, was aus Cattaros Aufzeichnungen zu den Turnieren

vom Dezember 1433 hervorgeht: «Als das Concil vernahm, dass die Barone sich

bereit machten, zum Turnier zu gehen, und dass viele andere hingehen wollten,
um zuzuschauen, Hessen sie sagen, man sollte es nicht thun.»219 Auch die städtische

Obrigkeit hatte wahrscheinlich Bedenken wegen der Turniere, duldete sie aber.

Jedoch verboten sie jegliche weitere Handlungen, die zu Unruhen hätten führen können,

wie eben die fasnächtlichen Bräuche: «dz niemand jn Böcken wise noch in Göler
wise oder in tüfels hüten louffen solle noch sich verendere jn dhein wise noch wege
mit den kleidern Es soll ouch niemand bosseln denn sich yedermann zuchtlichen
halten..dis heilige hochzit Weihnachten) und ouch darnach über die vaßnacht

73



Es soll ouch niemand umb würste singen noch umb geld noch dheine ander gog-
kenspiel machen noch für nemen..Wer..in sollicher wise funden wirt nu oder har-
nach ist besteh daz man denselben solich narrenspil abezerren sol und müs ouch
derselbe und alle die mit jm gand und darzü dienent 1 Monat vor den crützen
leisten..» («dass niemand in Bocks- oder Narrenweise noch in Teufelshäuten umherlaufen

soll, noch sich in sonst einer Weise verkleiden soll. Es soll auch niemand boch-
seln, sondern sich züchtig verhalten diese Weihnacht und auch später an der
Fasnacht. Es soll auch niemand um Würste noch Geld singen, noch Narrenspiele
aufführen oder planen Wer jetzt oder später in solcher Weise angetroffen wird, dem
soll man die Maske abzerren. Der Schuldige und alle, die mit ihm unterwegs sind,
werden für einen Monat aus der Stadt verbannt ...»)220. Bei Nichteinhaltung wurde
man also zur Rechenschaft gezogen und für einen Monat aus der Stadt verbannt, was
mit «vor den crützen leisten» gemeint ist.221 Die Höhe dieser Strafe, die so nirgendwo
vorher angedroht wird, macht klar, wie wichtig es der städtischen Obrigkeit gewesen
sein muss, dass das Konzil in keiner Weise gestört wurde.

74



Zusammenfassung

Wie wir gesehen haben, ist die Fasnacht nicht irgendwann «erfunden» worden,
sondern beruht auf dem Zusammenwachsen unterschiedlicher Traditionen verschiedenen

Alters und verschiedener Herkunft, was teilweise auch zu falschen Interpretationen

über Sinn und Ursprung der Fasnacht geführt hat. Die Grundelemente der vor-
reformatorischen Fasnacht waren wie bei jedem mittelalterlichen Fest das Essen, Trinken

und Tanzen. Von der Mitte des 13. bis zum Ende des 15. Jahrhunderts spielte auch

das Fasnachtsturnier eine wichtige Rolle in Basel. Die eigentliche Entwicklung der

städtischen Fasnacht und des damit verbundenen Brauchtums begann aber im Verlauf

des 14. und 15. Jahrhunderts. Die Palette der Bräuche wurde breiter und reichte

von den Maskenbräuchen und ihren Elementen über Feuer- zu Lärmbräuchen.

Vor der Reformation Nach der Reformation

Fasnachtsturnier _

(Ca. Mitte 13.-15. Jahrhundert)

Fasnachtsspiel Fasnachtsspiel

(Ab Mitte 15. Jahrhundert) (Bis Mitte 16. Jahrhundert)

Brunnenwerfen Brunnenwerfen
(Aschermittwoch) (Aschermittwoch)

Bochseln Bochseln

(Heischen fehlt hier)

Wurstsingen -

Küechliholen

(Fasnachtsküechli belegt)

Fasnachtsfeuer Fasnachtsfeuer

Scheibenschlagen

75



Abb. 32 Dudelsackpfeifer vom Brunnenstock des Holbeinbrunnens - auch Sackpfeiferbrunnen
genannt (16. Jh.).

76



Vor der Reformation Nach der Reformation

Feuerrad

(Nur noch für die Basler Landschaft belegt)

Fackeln

(Nur noch für die Basler Landschaft belegt)

Trommeln und Pfeifen Trommeln und Pfeifen

(Hauptsächlich auf der Basler Landschaft)

Lärm allgemein (Geschrei etc.) Lärm allgemein (Geschrei etc.)

Berämen Berämen

Mit Aschesäcken schlagen -

Kleidertausch Mann/Frau Kleidertausch Mann/Frau

Teufel -
(Ab Anfang 15. Jahrhundert)

Narr —

(Ab Anfang 15. Jahrhundert)

Wilder Mann —

(Ab 15. Jahrhundert) (Nur für Vogel Gryffbelegt)

In Meyers wise In Meyers wise

(Ab Anfang 16. Jahrhundert)

Gutzgyr & Weibel-Weib

(Nur für Baselland belegt)

_ Küfertanz
(Aschermittwoch)
(Bis ca. 1792)

Der Vergleich der Bräuche vor und nach der Reformation zeigt, dass sich im Grunde

nicht sehr viel geändert hat. Die Fasnacht wurde trotz des Konfessionswechsels

weiterhin gefeiert, auch wenn die Obrigkeit immer wieder versuchte, sie zu verbie-

77



ten. Das Brauchtum veränderte sich nicht sehr, obwohl einige Elemente verschwanden

und dafür neue auftauchten. Ein Spezialfall war die Basler Fasnacht vor der
Reformation also nicht, jedoch handelte es sich bei dieser Festivität um ein sehr
komplexes Gebilde, das durch die verschiedensten Einflüsse zu einem vielfältigen und
bunten Brauchtum wurde, welches nicht mehr aus dem Basler Festleben wegzudenken

war.

Abb. 33 Standesscheibe mit Wildmännern im Rathaus Basel (1514-1519).

78



Ausblick auf die weitere Entwicklung
der Basler Fasnacht

Die Basler Fasnacht, wie wir sie heute kennen, beruht auf einer modernen Entwicklung.

Diese begann im Jahr 1540, als am Montag nach der alten Fasnacht (16. Februar)
eine militärische Musterung durchgeführt wurde. Musterungen waren allgemein
übliche, alljährlich wiederkehrende Veranstaltungen, an denen die persönliche militärische

Ausrüstung wie Harnische, Spiesse, Hellebarden und Schusswaffen durch
Vertreter der Obrigkeit inspiziert wurden. Im Vorfeld gab es einige Meinungsverschiedenheiten,

in welchem Rahmen die Musterung ablaufen sollte - ob alle Wehrpflichtigen
gleichzeitig an einem Ort gemustert werden müssten oder getrennt nach Zünften bzw.
Kleinbasler Ehrengesellschaften. Schliesslich entschied man sich für die zweite Variante.

Nach der Inspektion zogen die Zünfte und Ehrengesellschaften mit ihren Fahnen

und Zeichen durch die Stadt, und da Fasnachtszeit war, setzte man die Veranstaltung

fort und feierte ausgiebig und fröhlich noch weitere acht Tage durch.222 Mit den
«Zeichen» waren Maskenfiguren gemeint; die Schildhalter der Wappen oder Figuren,
die den Namen der Zunft bzw. der Ehrengesellschaft leibhaftig darstellten.223 So

verband sich in Basel die Tradition des Fasnachtstreibens mit der obrigkeitlichen
Veranstaltung der militärischen Musterungen, woher sich auch das fasnächtliche Trommeln
und Pfeifen erklärt. Folgende Quelle aus dem 16. Jahrhundert illustriert diesen
Sachverhalt: «Einmal im Jahr pflegen sie [die Vorstadtgesellschaften] mit einander und
mit andern Ga(e)sten freundschaftlich zu essen, und an der Fassnacht, wenn der
Rath es nicht verbietet, stellen sie sogenannte Umzu(e)ge an. Dort wird das Wappen

der Gesellschaft in lebendiger Gestalt, masquiert oder verstellt, in der Stadt
herum begleitet. Einige mit der alten Schweizertracht sind die Begleiter. Dann
folgen junge Knaben mit Trommeln und Gewehren, und mit der Fahne der
Gesellschaft. Endlich Kinder von beiderley Geschlecht in allerley Kleidungsarten
schliessen den frohlockenden Tross.» 224 Nach und nach verschwanden die Erwachsenen

aus den Umzügen, wohl wegen der obrigkeitlichen Verbote, und am Ende des

18. Jahrhunderts scheinen nur noch Kinder daran teilgenommen zu haben.225 Nur
in Kleinbasel konnte sich die Tradition der herumziehenden Ehrengesellschaften
behaupten, woraus sich das heutige Fest des «Vogel Gryff» entwickelte.226

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts schränkte die Obrigkeit das fasnächtliche

Umzugswesen immer mehr ein, und 1798 - im Gründungsjahr der Helvetischen
Republik - wurde es gänzlich untersagt. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts wurden die

Umzüge wieder erlaubt, blieben aber auf Knaben beschränkt. Seit 1820 fing man
wieder an, Umzüge in grösserem Rahmen zu veranstalten, welche als Frühform der

heutigen Strassenfasnacht gelten können.227

79



Anmerkungen

1 Cysat, Renward, Collectanea Chronica und
denkwürdige Sachen Pro Chronica Lucer-
nensi et Helvetiae, Erste Abteilung Stadt und
Kanton Luzern, Erster Band, Zweiter Teil,
Luzern 1969, S. 718.

2 Grimm, Jakob und Wilhelm, Deutsches

Wörterbuch, Band III, Leipzig 1862, Sp.

1353-1355. Im Folgenden zitiert als: Grimm
Deutsches Wörterbuch.

3 Lexikon des Mittelalters, Band IV,
München/Zürich 1989, Sp. 313.

4 Wolfram von Eschenbach, Parzival, VIII.
Buch, 409, Verse 5-11, Studienausgabe,
Berlin/New York 1999.

5 Panizza, Silvio (Hg.), Faszination Lozärner
Fasnacht. Geschichte - Zünfte - Umzug -
Fasnachtsbälle, Band II, Luzern 1989, S. 11.

Im Folgenden zitiert als: Panizza II 1989.

6 Grimm Deutsches Wörterbuch, Sp. 1353—

1354.

7 Zitiert nach: Moser, Hans, Fasnacht,
Fassnacht, Faschang, S. 433—453, in: Schweizerisches

Archiv für Volkskunde 68/69, Basel

1972/73, S. 437-438.
8 vasnach (1466)

vasnacht (1418, im gleichen Text auch noch
vaßnacht/1423/1448/1476/1521/1529/1533/

1538/1539/1541/1540/1568)
vaßnacht 1424/1432/1433/1436/1445/1449/
1500/1515)
vassnacht (1525)
vastnacht (1451)
vasznacht (1469/1532/1540/1543/1546/1554)
fasnacht (1448/1543, im gleichen Text auch

noch vasnacht/1545/1642)
faßnacht (1553/1611/1613)
fassnacht (1526/1576/1592/1598/1603/1605/
1637/1642/1645/1646/1647/1660/1668/1675)
fastnacht (1600/1601/1603/1606/1646/1658)
fasznacht (1511/1541/1602, im gleichen Text
auch noch Fastnacht/1605/1606)
Fassnacht (163 8/1646/1661 /1663/1696/1701)

Fastnacht (1599/1600/1601/1602/1605/1607/
1612/1613/1668/1749)
Fastnachten (1751)
Fasznacht (1548/1572/1606/1616/1619/1736/
1757/1760/1774)
Fassznacht (1737/1766, im gleichen Text auch
noch Fasznacht)
Faasznacht (1620, im gleichen Text auch noch
Faaßnacht).

9 Mezger, Werner, Narrenidee und Fastnachtsbrauch.

Studien zum Fortleben des Mittelalters

in der europäischen Festkultur, Konstanz
1991, S. 10. Im Folgenden zitiert als: Mezger
1991. Zu den Thesen von Höfler und Stumpfl
siehe: Höfler, Otto, Kultische Geheimbünde
der Germanen, Band 1, Frankfurt 1934; Höfler,

Otto, Das germanische Kontinuitätsproblem,

Hamburg 1937; Stumpfl, Robert, Der
Ursprung des Fastnachtsspiels und die
kultischen Männerbünde der Germanen, S. 286-
297, in: Zeitschrift für Deutschkunde 48/
1934; Stumpfl, Robert, Kultspiele der
Germanen als Ursprung des mittelalterlichen
Dramas, Berlin 1936.

10 Mezger 1991, S. 10.

11 Zitiert nach: Moser, Dietz-Rüdiger,
Nationalsozialistische Fastnachtsdeutung. Die
Bestreitung der Christlichkeit des Fastnachtsfestes

als zeitgeschichtliches Phänomen, S. 200-
219, in: Zeitschrift für Volkskunde, 78.

Jahrgang, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1982,
S. 206.

12 Moser, D.-R. 1982, S. 205-206.
13 Röllin, Werner, Fasnachtsforschung in der

Schweiz, S. 203-226, in: Jahrbuch für
Volkskunde, Neue Folge 8, Würzburg/Innsbruck/
Fribourg 1985, S. 203. Im Folgenden zitiert
als: Röllin 1985.

14 Hoffmann-Krayer, Eduard, Feste und Bräuche

des Schweizervolkes, Zürich 1992, Nachdruck

der Ausgabe 1940, S. 111. Im Folgenden

zitiert als: Hoffmann-Krayer 1992.

80



15 Meuli, Karl, Der Ursprung der Fastnacht, in:
Sonderdruck aus Antaios, Aliade, Mircea,

Jünger, Ernst (Hg.), Band XI, No. 2, Stuttgart
1969, S. 166. Im Folgenden zitiert als: Meuli
1969.

16 Meuli 1969, S. 177-178.
17 Röllin 1985, S. 204.

18 Siehe dazu: Bartsch, Albert, Holzmasken.
Fasnachts- und Maskenbrauch in der

Schweiz, in Süddeutschland und Osterreich,
Aarau 1993, S. 31-32. Im Folgenden zitiert
als: Bärtsch 1993.

19 Moser, Hans, Städtische Fasnacht des Mittel¬
alters, S. 135-202, in: Masken zwischen Spiel
und Ernst. Beiträge des Tübinger Arbeitskreises

für Fasnachtsforschung, 18. Band,

Tübingen 1967, S. 140-141. Im Folgenden
zitiert als: Moser 1967.

20 Warum Moser jedoch angesichts der Berich¬

te, die er selber anführt, von der «feierlichen

Begehung des carnispriviums» in mittelalterlichen

Klöstern noch von einem weltlichen
Fest sprechen kann, ist schleierhaft. Siehe

dazu: Moser, D.-R. 1982, S. 203.

21 Bärtsch 1993, S. 32.

22 Moser, Dietz-Rüdiger, Perikopenforschung
und Volkskunde, S. 7-52, in: Jahrbuch für
Volkskunde, Neue Folge 6/1983, S. 9-10.

23 Koelner spricht insbesondere aus dem Blick¬

winkel der Basler Fasnacht, wie er sie aus

eigener Erfahrung kennt, was jedoch gefährlich
ist, da die Basler Fasnacht in der angesprochenen

Zeit, wie auch heute noch, im Grunde
nicht sehr viel mit der mittelalterlichen
Fasnacht zu tun hat. Die Fasnacht, wie wir sie

heute in Basel feiern, entstand erst am Anfang
des 18. und im Verlauf des 19. Jahrhunderts.
Siehe dazu auch: Trümpy, Hans, Zur
Geschichte der Basler Fasnacht, S. 17-23, in:

Heman, Peter (Verleger), Unsere Fasnacht,
Basel 1971, S. 19. Im Folgenden zitiert als:

Trümpy 1971.

24 Koelner, Paul, Basler Fastnacht, S. 19—44, in:
Fasnachtscomité (Hg.), D' Basler Fasnacht,
Basel 1946, S. 19.

25 Mezger 1991, S. 11-12.

26 Zitiert nach: Mezger 1991, S. 12.

27 Siehe dazu: Bausinger, Hermann, Für eine

komplexere Fastnachtstheorie, S. 101-106,
in: Jahrbuch für Volkskunde, Neue Folge
6, Würzburg/Innsbruck/Fribourg 1983,

S. lOlff. Im Folgenden zitiert als: Bausinger
1983.

28 Bausinger 1983, S. 106.

29 Ausnahmen bei der Einhaltung der Fasten¬

gebote wurden bei Kranken, schwangeren

Frauen, Ammen, Armen, Kleinkindern und
alten Leuten gemacht. Laurioux, Bruno,
Tafelfreuden im Mittelalter. Die Esskultur der

Ritter, Bürger und Bauersleut, Stuttgart/
Zürich 1992, S. 10.

30 Moser 1967, S. 140-141.
31 Panizza II 1989, S. 19.

32 Mezger 1991, S. 490-492.
33 Mezger 1991, S. 493.

34 Mezger 1991, S. 494.

35 Röllin 1985, S. 205.

36 UBB, 1. Band, S. 101-102, Urkunde 146,

Zeile 6.

37 Im Mittelalter gab es eine Vierteilung des Jahres,

die fronfasten: Mittwoch bis Samstag
nach Invocavit, nach Pfingsten, nach

Kreuzerhöhung (14. September) und nach Lucie

(13. Dezember). Grotefend, Hermann,
Taschenbuch der Zeitrechnung des deutschen

Mittelalters und der Neuzeit, Hannover
1971, S. 16.

38 UBB, 2. Band, S. 276, Urkunde 486, Zeilen

32-33.
39 UBB, 3. Band, S. 15, Urkunde 28, Zeile 10.

40 Siehe dazu zum Beispiel: Egli, Emil (Hg.),
Actensammlung zur Geschichte der Zürcher
Reformation in den Jahren 1519-1533,
Zürich 1879, S. 525, 533. Im Folgenden zitiert
als: Actensammlung der Zürcher Reformation.

41 UBB, 3. Band, S. 297, Urkunde 540, Zeilen

3-4.
42 Moser 1967, S. 141.

43 Moser, Dietz-Rüdiger, Elf Thesen zur Fast¬

nacht, S. 75-77, in: Jahrbuch für Volkskunde,
Neue Folge 6/1983, S. 76.

44 Mezger 1991, S. 17.

45 Mezger 1991, S. 17.

46 Zitiert nach: Hoffmann-Krayer, Eduard, Die
Fastnachtsgebräuche in der Schweiz, S. 134,

in: Schweizerisches Archiv für Volkskunde,
1. Jahrgang, Zürich 1897, S. 47-57; 126-142;

177-194; 257-283. Im Folgenden zitiert als

Hoffmann-Krayer 1897.

47 Siehe dazu: Meyer, Werner, Hirsebrei und
Hellebarde. Auf den Spuren des mittelalter-

81



lichen Lebens in der Schweiz, Ölten 1985,
S. 268. Im Folgenden zitiert als: Meyer 1985;

Bächtold-Stäubli, Hanns, Hoffmann-Krayer,
Eduard (Hg.), Handwörterbuch des

deutschen Aberglaubens, Bände 1-10, Berlin/
NewYork 2000, Band 5, Stichwort «Maske,
Maskereien», Sp. 1821. Im Folgenden zitiert
als: HdA.

48 Mit dem Osterzyklus meint man die Fasten¬

zeiten vor Ostern, die Termine für die Feier
der Himmelfahrt Christi und der Ausgies-

sung des Heiligen Geistes zu Pfingsten, für
den Trinitatis-Sonntag und das (erst im 13.

Jahrhundert eingeführte) Fronleichnamsfest.

Vogtherr, Thomas, Zeitrechnung. Von den

Sumerern bis zur Swatch, München 2001,
S. 64. Im Folgenden zitiert als: Vogtherr 2001.

49 Invocavit heisst der erste Sonntag in der

Fastenzeit, während Reminiscere, Oculi,
Laetare,Judica und Palmsonntag die weiteren
bezeichnen. Die Namen der ersten fünf
Fastensonntage gehen auf den Introitus zurück,
den Gesang, den die Geistlichen während des

Einzugs in die Kirche singen und der auf den

jeweiligen theologischen Inhalt der

Sonntagsmesse verweist. Vogtherr 2001, S. 65.

50 Bartsch 1993, S. 26, und Küster, Jürgen, Fast¬

nachtsgebote als Quellen. Zur Interpretation
archivalischer Zeugnisse, S. 53-74, in: Jahrbuch

für Volkskunde, Neue Folge 6, Würz-
burg/Innsbruck/Fribourg 1983, S. 11. Im
Folgenden zitiert als: Küster 1983. Zur
Bauern- und Herrenfasnacht siehe auch:

Becker-Huberti, Manfred, Lexikon der Bräuche

und Feste, Freiburg i. Br. 2000, S. 102. Im
Folgenden zitiert als: Becker-Huberti 2000.

51 Becker-Huberti 2000, S. 102. Eine Quelle von
1436 zeigt zum Beispiel, dass der Aschermittwoch

als Beginn der Fastenzeit von den Baslern

nicht eingehalten wurde. «Item geden-
kent den hantwergknechten ze verbieten
an der Eschermitwochen nit eynander ze

trengen ze zeren und in die Brunnen ze
werffen.» («Denkt auch daran, den
Handwerkern zu verbieten, sich an Aschermittwoch

gegenseitig zu belästigen, zu zerren
und in die Brunnen zu werfen.») SGfV,
Historische Quellen, 2346 (1436), Original in:
StABS, Rufbuch I, 107r.

52 Trümpy 1971, S. 18.

53 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maskereien»,

Sp. 1744ff.
54 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,

X B 12c, 2374 (1449), Original in: StABS,
Rufbuch I, 172v.

55 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
XB 12c, 711 (1546), Original in: StABS,
Ratsbücher O 8,2v.

56 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 12c, 1677 (1675), Original in:
Kirchgemeindearchiv Belp, ChM., Bd. III, V 2.

57 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 12c, 2445 (1553), Original in: StABS,
Rufbuch III, 12v.

58 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 7, 538 (1553), Original in: StABS,
Ratsbücher O 9, 49.

59 Zum Beispiel: SGfV, Historische Quellen,
X B 12c, 2294 (1418), Original in: StABS,
Rufbuch I, 9r oder X B 12c, (2352), Original
in: StABS, Rufbuch I, 119v.

60 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2310

(1420), Original in: StABS, Rufbuch I, 28v.

61 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2341

(1436), Original in: StABS, Rufbuch I, 106r.

62 Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der
Schweizerdeutschen Sprache, Bände I-XV,
Frauenfeld 1881-1999, Bd. IV, 1901, Sp.
1122ff. Im Folgenden zitiert als: Schweizerisches

Idiotikon.
63 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maskereien»,

Sp. 1845-1849; Bärtsch 1993, S. 15-17;
Mezger 1991, S. 24; Meuli, Karl, Schweizer

Masken, Zürich 1943, S. 67-73.
64 Siehe dazu: Mezger 1991, S. 116ff.
65 Mezger 1991, S. 23.

66 Siehe dazu: Bernheimer, Richard, Wild Men
in the Middle Ages. A Study in Art, Sentiment,

and Demonology, Cambridge/USA
1952, S. 1-2, 26. Im Folgenden zitiert als:

Bernheimer 1952; HdA, Stichwort «Wilde»,
Sp. 971; Bärtsch 1993, S. 93-98.

67 Bärtsch 1993, S. 93-98; Bernheimer 1952,
S. 2Iff.

68 Siehe dazu: Text im Quellenanhang über ein

«In Basel abgehaltenes Turnier».
69 Meyer 1985, S. 283.

70 Siehe dazu: Rapp Buri, Anna, Stucky-Schü-
rer, Monica, Burgundische Tapisserien, München

2001, S. 235; Heinz, Dora, Europäische
Wandteppiche - von den Anfängen der Bild-

82



Wirkerei bis zum Ende des 16. Jahrhunderts,

Braunschweig 1963, S. 131,133,136,137,140.
71 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2352

(1433), Original in: StABS, Rufbuch I, 119v.

72 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2341

(1436), Original in: StABS, Rufbuch I, 106r.

73 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2374

(1449), Original in: StABS, Rufbuch I, 172v.

74 Schweizerisches Idiotikon, Bd. II, 1885,

Sp. 213-215.
75 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 707

(1540), Original in: StABS, Ratsbücher O 6,

72.

76 Siehe dazu zum Beispiel: Bartsch 1993, S. 99;

Mezger 1991, S. 3 Iff.
77 Mezger 1991, S. 237.

78 Eventuell trägt die Figur auch einen
Fuchsschwanz; jedenfalls sieht es so aus, als ob der
Gestalt etwas den Rücken hinunterhängt.
Der Fuchsschwanz kam im Laufe des 15.

Jahrhunderts, zusammen mit dem Hahnenkamm,

als weiteres Attribut zur Standardtracht

des Narren dazu und symbolisierte im
Grunde den Teufel. Mezger 1991, S. 258-281.

79 Mezger 1991, S. 252-255.
80 Dass der Totentanz auch an der Basler

Fasnacht ein Thema war, zeigt folgende Quelle
von 1531, wo sechs Kleinbasler als Geister
durch die Nacht zogen: «Haben zu Nacht...
vff der gassen / vil vnd mengerley vnruw
angefangen / Insonderheit in geists wysz /
in wyssen kleyderen den Todten tantz ge-
triben / davon ettliche / so das gehört / vnd

vom schlaff vffgestanden / vbel erschrok-
ken» («Haben nachts in den Gassen viel
und mancherlei Lärm veranstaltet. Vor allem

haben sie wie Geister, in weissen Kleidern,
einen Totentanz veranstaltet. Davon erwachten

etliche Leute und erschreckten sich

sehr.») SGfV, Historische Quellen, XVII C,
725 (1531), Original in: StABS, Ratsbücher

O 4, 190.

81 Mezger 1991, S. 419ff.

82 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2432

(1526), Original in: StABS, Rufbuch II, 75v.

Weitere Quellen zum Thema Bauernmaske:

79v (1531) oder 81r (1533).
83 Panizza, Silvio (Hg.), Faszination Lozärner

Fasnacht. Brauchtum - Fasnachtskunst,
Band III, Luzern 1996, S. 14. Im Folgenden
zitiert als: Panizza III 1996.

84 Siehe dazu: Trümpy 1971, S. 20; Haberkern,
Eugen, Wallach, Joseph Friedrich, Hilfswörterbuch

für Historiker. Mittelalter und Neuzeit,

Bern und München 1964, S. 422^123.
85 Zitiert nach: Panizza III 1996, S. 14.

86 Zitiert nach: Panizza III 1996, S. 14.

87 Siehe dazu auch: Küster 1983, S. 55-56.
88 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2400

(1483), Original in: StABS, Rufbuch II, 20r.

89 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2428

(1515), Original in: StABS, Rufbuch II, 64v.

90 Siehe dazu: Basler Chroniken, Band V, Leipzig

1895, S. 120ff. Im Folgenden zitiert als:

Basler Chroniken.
91 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 709

(1543), Original in: StABS, Ratsbücher O 7,

45v.

92 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 710

(1546), Original in: StABS, Ratsbücher O 7,

131.

93 Bärtsch 1993, S. 12.

94 Hoffmann-Krayer 1897, S. 188-189; Hoff-
mann-Krayer 1992, S. 116-117.

95 Mit scbönbart ist eine Larve bzw. Kostümierung

gemeint. Altd. schemebart. Hoffmann-
Krayer 1897, S. 129.

96 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 752

(1599), Original in: StABS, Kirchenarchiv,
HH 15. 1,32.

97 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 752

(1600), Original in StABS, Kirchenarchiv,
HH 15. 1, 26v.

98 Siehe dazu: Hoffmann-Krayer 1897, S. 188—

189; Hoffmann-Krayer 1992, S. 116-117.

99 Hoffmann-Krayer 1992, S. 117.

100 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 756

(1736), Original in: StABS, Kirchenarchiv,
HH 14. 2.

101 Hoffmann-Krayer 1897, S. 189.

102 Mezger 1991, S. 475.

103 Mezger 1991, S. 480.

104 Becker-Huberti 2000, S. 148.

105 Heischen kann auch betteln oder Almosen

sammeln bedeuten, doch im Fall der Fasnacht

treffen die Bedeutungen von fordern, verlangen

und bitten eher zu. Siehe dazu:
Schweizerisches Idiotikon, Bd. II, 1885, Sp. 1754-
1756.

106 Interessant zu erfahren aus dieser Quelle ist

ausserdem, dass das Essen und fröhliche, aber

gesittete Zusammensein der Zunftbrüder

83



und ihrer Familien auf den Zunftstuben nicht
verboten war. «Doch lassent die bemeldten

unser Herren zuo, dass zunftbrüder mit
iren wiben und kinden wol die hüener mit
einandern uf den Stuben essen und guoter
dingen sin mögint, also dass inen das nit
abgestrickt, sonders in zimligkeit zuo tuond
vergunnt sin solle.» («Unsere Herren erlauben

jedoch, dass Zunftbrüder mit ihren
Frauen und Kindern in den Zunftstuben die
Hühner essen und miteinander in anständiger

Weise feiern dürfen.») Billeter, Heinrich,
und Felber, Madeleine U.,... und das böggen-
werck solt abgeschafft syn. Zürcher Fasnacht

- Sakkaden - 1489-1999, Zürich 2000, S. 79.

Im Folgenden zitiert als: Billeter/Felber 2000.
107 Billeter/Felber 2000, S. 79.

108 Schmutziger Donnerstag, wie er in Schwaben

genannt wird, hat nichts mit Dreck zu tun,
sondern leitet sich von dem alemannischen
Schmotz/Schmutz für Fett ab. Fetten

Donnerstag nennt man den Donnerstag vor
Fasnacht auch im Rheinland, in Luxemburg und
bei den Flamen. Siehe dazu: Mezger 1991,
S. 16, und Becker-Huberti 2000, S. 67-68.

109 Einanderen gichtig syn bedeutet bekennen,
dass das Gerede der Leute begründet sei, dass

man einander zu ehelichen begehre.
Schweizerisches Idiotikon, Bd. II, 1885, Sp. 110.

110 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 747

(1540), Originale in: StABS, Gerichtsarchiv
U 4, 51v f. und 52.

111 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 750

(1556), Original in: StABS, Ratsbücher, O 9,
104.

112 Mezger 1991, S. 17.

113 Siehe dazu: Mezger 1991, S. 17; aus einer
basellandschaftlichen Quelle aus dem Jahr
1606 erfahren wir, dass es offenbar auch der
Brauch war, beim Schinder bzw. Wasenmeister

Küechli zu holen. «Ahn der fastnacht
haben sie bey dem wasenmeister dz küech-
Iin geholt, ahm Sontag vnd Montag, dz ime
dem Meister (Wasenmeister) beschwerlich,
möchte iren wol entperen, darff sich aber

gegen inen nit abwerffen.» («Am Sonntag
und Montag der Fasnacht haben sie beim
Wasenmeister Küechli geholt, was dieser als

mühsam empfand und worauf er hätte
verzichten können. Er kann sich dagegen aber
nicht wehren.») SGfV, Historische Quellen,

X B 12c, 751 (1606), Original in: StABS,
Kirchenarchiv, HH 15. 1, 107v.

114 SGfV, Historische Quellen, X B 12 c, 746

(1445), Original in: StABS, Rechnungsbuch
Klingental, N, 20ff.

115 Mehr dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maske¬

reien», Sp. 1812-1816.
116 Siehe dazu: Text im Quellenanhang zum

«Fritschibesuch in Basel».

117 Hugger, Paul, Bruder Fritschi von Luzern.
Zur Deutung einer fasnächtlichen
Integrationsfigur, S. 113-130, in: Schweizerisches
Archiv für Volkskunde 79, 1983, S. 114. Im
Folgenden zitiert als: Hugger 1983.

118 Siehe dazu: Hugger 1983, S. 113-116; Basler
Chroniken IV, S. 88-97, 160-162; Schaufel-

berger, Walter, Der Wettkampf in der Alten
Eidgenossenschaft. Zur Kulturgeschichte des

Sports vom 13. bis ins 18. Jahrhundert, Bern
1972, S. 33; Wackernagel, Rudolf, Geschichte
der Stadt Basel, Band III, Basel 1924, S. 4-5;
Zehnder, Leo, Volkskundliches in der älteren
schweizerischen Chronistik, Basel 1976,
S. 320-322. Im Folgenden zitiert als: Zehnder
1976.

119 Zitiert nach: Wackernagel, Hans Georg, Altes
Volkstum der Schweiz. Gesammelte Schriften

zur historischen Volkskunde, Basel 1956,
S. 293. Im Folgenden zitiert als: Wackernagel
H.G. 1956.

120 Siehe dazu: Wackernagel, H.G. 1956, S. 293.
121 Siehe dazu: Fechter, Daniel Albert, Topogra¬

phie mit Berücksichtigung der Kultur- und
Sittengeschichte, S. 1-146, in: Basel im
vierzehnten Jahrhundert. Geschichtliche
Darstellung zur fünften Säcularfeier des Erdbebens

am St. Lucastage 1356, herausgegeben

von der Basler Historischen Gesellschaft,
Basel 1856, S. 17-18. Im Folgenden zitiert als:

Fechter 1856; Moser, D.-R., Bräuche und
Feste im christlichen Jahresverlauf. Brauchformen

der Gegenwart in kulturgeschichtlichen

Zusammenhängen, Graz/Wien/Köln
1993, S. 37ff.

122 Mezger 1991, S. 19.

123 Quelle zitiert aus: Schweizerisches Idiotikon,
Bd. VII, 1913, Sp. 1190.

124 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2352

(1433), Original in: StABS, Rufbuch I, 119v.

84



125 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2297

(1418) und 2335 (1423), Originale in: StABS,
Rufbuch I, 12r und 68v.

126 Klaus, Fritz, Basel-Landschaft in histori¬
schen Dokumenten. Teil 3: Im Zeichen des

Fortschritts 1883-1914, Liestal 1985, S. 377-
378. Im Folgenden zitiert als: Klaus 1985.

127 Schweizerisches Idiotikon, Bd. IV, 1901,

Sp. 998-999.
128 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maske¬

reien», Sp. 1793-1797.
129 SGfV, Historische Quellen, 2376 (1450), Ori¬

ginal in: StABS, Rufbuch I, 127v.

130 SGfV, Historische Quellen, 2341 (1432/36),

Original in: StABS, Rufbuch I, 94r/106r.
131 SGfV, Historische Quellen, 705 (1538), Ori¬

ginal in: StABS, Ratsbücher O 6, llv.
132 SGfV, Historische Quellen, XVII C, 2379

(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 193r.

133 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 799

(1572), Original in: StABS, Ratsbücher Oll,
27.

134 Verschiedene Schrift- und Bildquellen bele¬

gen, dass der Schlitten im engen Zusammenhang

mit dem Narr stand. Siehe dazu zum
Beispiel: Mezger 1991, S. 59-63.
So erwähnt zum Beispiel auch Sebastian

Brant in seinem «Narrenschiff» den Schlitten
als weiteres Fortbewegungsmittel des Narren:

«Des hab ich gdacht zu(o) diser früst;
Wie ich der narren schiff'uss rüst; Galeeen /
füst (leichtes Rennschiff oder Kaperschiff) /
kragk (Lastschiff) / nawen (kleineres
Lastschiff) / parck; Kiel / weydling / hornach

(wörtlich Schmutznachen: Baggerprahm) /
rennschiff stark; Schlytt / karrhen / stoss-

ba(e)ren / rollwagen; Ein schiff mo(e)cht die

nit all getragen.» Brant, Sebastian, Das

Narrenschiff, Tübingen 1986, S. 3, Zeilen 13-18.

135 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2428

(1515), Original in: StABS, Rufbuch II, 64v.

136 Es handelte sich bei dieser Art Schlitten um
ein Modell mit zwei krummen Balken als

Kufen und zwei Deichseln, zwischen die sich

der Mann stellte, der ihn zog. Siehe dazu:

Schweizerisches Idiotikon, Bd. V, 1905,

Sp. 14-15.
137 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2377

(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 192v.

138 SGfV, Historische Quellen, XVII C, 2415

(1502), Original in: StABS, Rufbuch II, 43r.

139 Panizza III 1996, S. 88.

140 Siehe dazu zum Beispiel: Panizza III 1996,
S. 90-91.

141 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2377

(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 192v.

142 Weiss, Richard, Volkskunde der Schweiz, Er¬

lenbach-Zürich 1946, S. 221, 226-227. Im
Folgenden zitiert als: Weiss 1946.

143 SGfV, Historische Quellen, XVII C, 2415

(1492), Original in: StABS, Rufbuch II, 42v.

144 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 706

(1539), Original in: StABS, Ratsbücher O 6,

42.

145 Zitiert nach: Moser 1967, S. 147.

146 Meyer 1985, S. 283.

147 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Maske, Maske¬

reien», Sp. 1814-1815.
148 Siehe dazu: Wackernagel, H. G. 1956, S. 166—

167; Meyer 1985, S. 308-309.
149 Schweizerisches Idiotikon, Bd. VI, Sp. 886.

150 Zitiert nach: Schweizerisches Idiotikon,
Bd. IV, 1901, Sp. 648.

151 Hoffmann-Krayer 1992, S. 123-124.

152 Billeter/Felber 2000, S. 84.

153 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2428

(1515), Original in: StABS, Rufbuch II, 64v.

154 Siehe dazu zum Beispiel: HdA, Stichwort
«Maske, Maskereien», Sp. 1812-1815.

155 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2346

(1436), Original in: StABS, Rufbuch I, 107r.

156 Zitiert nach: Hoffmann-Krayer 1897, S. 135.

157 SGfV, Historische Quellen, X B 7,718(1558),

Original in: StABS, Ratsbücher O 9, 150.

158 Bärtsch 1993, S. 116.

159 Siehe: Bärtsch 1993, S. 114.

160 Zitiert nach: Bärtsch 1993, S. 115.

161 Lexikon des Mittelalters, Band IV, München/
Zürich 1989, Sp. 316.

162 D.-R. Moser ist zwar auch der Ansicht, dass

die Fasnachtsspiele ihren Ursprung in den

Kirchenspielen haben, geht jedoch davon

aus, dass diese Aufführungen dazu dienten,
der Bevölkerung den Gegensatz von
Fasnacht und Fastenzeit vor Augen zu führen
und nicht nur Bibeltexte verständlicher zu
machen. Es existieren jedoch auch noch weitere

Erklärungsansätze über den Ursprung
der Fasnachtsspiele, die jedoch in der neuere

Forschung keine Rolle mehr spielen. In der

nationalsozialistischen Zeit wurde ihr
Ursprung zum Beispiel gern in ominösen Kult-

85



spielen der Germanen gesehen. Und auch
schon im 16. Jahrhundert wurden
Zusammenhänge mit heidnischen Bräuchen vermutet.

Siehe dazu: Panizza III 1996, S. 88-89.
163 Siehe dazu: Weiss 1946, S. 202-203.
164 Siehe dazu: Bärtsch 1993, S. 29; Panizza II

1989, S. 42-43; D.-R. Moser 1993, S. 148-149;
Mezger 1991, S. 495-496, oder Hoffmann-
Krayer 1897, S. 136.

165 SGfV, Historische Quellen, XIX, 1236 (1511),

Original in: StABS, Ratsbücher O 2, 40.
166 Siehe dazu: Panizza II 1989, S. 42.
167 Das Tagebuch des Johannes Gast. Ein Beitrag

zur schweizerischen Reformationsgeschichte,
bearbeitet von Paul Burckhardt, Basel

1945, S. 263.

168 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2413

(1500), Original in: StABS, Rufbuch II, 40v.
169 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2366

(1445), Original in: StABS, Rufbuch I, 152v.

170 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2428

(1515), Original in: StABS, Rufbuch II, 64v.
171 Nach Sartori stellen solche Knabenkämpfe

die Auseinandersetzung zwischen Sommer
und Winter dar. Siehe dazu: Sartori, Paul,
Sitte und Brauch, in: Handbücher zur
Volkskunde, Band VII/VIII, Dritter Teil: Zeiten
und Feste des Jahres, Leipzig 1914, S. 6-7. Im
Folgenden zitiert als: Sartori 1914.

172 Siehe dazu: Text im Quellenanhang von Jo¬
hannes Gast.

173 In Flurnamen können auch noch heute Spu¬

ren von früher dort durchgeführten
Feuerbräuchen gefunden werden. Über dem Dorf
Schiers GR gibt es zum Beispiel einen

Felsvorsprung mit dem Namen Schybebüel, was
gemäss Richard Weiss darauf hinweisen soll,
dass dort früher das Scheibenschlagen, auf
das wir später noch zu sprechen kommen,
durchgeführt wurde. Im Kanton Thurgau bei
Eschlikon finden wir den Namen Funkebüel,
die Bezeichnung für den Hügel, wo das

alljährliche Fasnachtsfeuer abgebrannt wurde.
Siehe dazu: Weiss 1946, S. 268.

174 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2439
(1476), Original in: StABS, Rufbuch II, 90r.

175 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 739

(1554), Original in: StABS, Ratsbücher O 9,
58v f.

176 Fechter 1856, S. 22.

177 Diese sternartige Form der Scheibe könnte
auf den vorchristlichen Ursprung des Schei-

benschlagens im Zusammenhang mit einem
Sonnenkult hindeuten. Bei Sartori finden wir
verschiedene Hinweise darauf, dass es sich
beim Scheibenschlagen um einen Akt der

Fruchtbarkeitsbeschwörung gehandelt haben
dürfte. Siehe dazu: Sartori 1914, S. 107-109.

178 Siehe dazu: Moser, D.-R. 1993, S. 151.

179 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2377
(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 192v.

180 Siehe dazu: Geiges, Leif, Christen, Hanns U.,
Zweifel, Meta, Basler Mosaik aus Stadt und
Landschaft, Freiburg im Breisgau 1977,
S. 73-74; Klaus 1985, S. 371-372; Hoffmann-
Krayer 1992, S. 124-125.

181 «Als sich der genannte Tag [21. März 1090]
schon der Vesper zuneigte und das Volk
dem Beispiel des fleischlichen Israel gemäss

gesessen hatte, um zu schmausen und zu
trinken, und man sich nun erhob, um zu
spielen (Ex 32, 6), da wurde unter den
sonstigen Spielübungen in der letzten Stunde,
wie gewöhnlich, eine Scheibe am Rand
angezündet (discus [...] marginis [...] ut solet
accensus) und kraftvoll, mit kriegerischer
Hand durch die Luft geschwungen (forte
[...] militari manu per aera vibrabatur).
Diese Scheibe, mit scharfem Stoss
herumbewegt, bot den Anblick einer Flammenscheibe

(orbicularem flammae speciem
reddens), vorgeführt ebenso zugunsten einer
Schaustellung der Kraft wie zum Schauspiel

vor den Augen der Bewunderer (tarn
ostentui virium quam oculis mirantium
spectaculi gratiam exhibet). Zuletzt wurde
diese Scheibe von irgend einem - nicht so
sehr aus böser Absicht wie unglücklicherweise

- gedreht, so daß sie nach einem
unklugen Schlag auf den höchsten Giebel der
Kirche hinaufwirbelte (ad summum eccle-
siae fastigium imprudenti iactu evolavit),
wo sie sich zwischen den Ziegeln und
morschen Balken niederließ und bei bewegtem
Wind dem Feuer als Zunder darbot (inter
tegulas et cariosos asseres artius insidens,
animante vento fomitem incendio pre-
buit).» Zitiert nach: Moser, D.-R. 1993,
S. 151-152.

182 Siehe dazu: Moser, D.-R. 1993, S. 153-154.
183 Moser, D.-R. 1993, S. 154-155.

86



184 Sartori 1914, S. 107-109.
185 Siehe dazu: HdA, Stichwort «Fackel»,

Sp. 1111, und Stichwort «Lärm», Sp. 914ff.
186 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2377

(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 192v.

187 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 741

(1599), Original in: StABS, Kirchenarchiv,
HH 15. 1, 32v.

188 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 734

(1605 und 1606), Original in: StABS,
Kirchenarchiv, HH 15. 1, 89v und 106v.

189 Siehe dazu: Moser, D.-R. 1993, S. 153-154.
190 Weiss 1946, S.216.
191 Bartsch 1993, S. 109.

192 Zitiert nach: Bärtsch 1993, S. 110.

193 Siehe dazu zum Beispiel: Actensammlung der
Zürcher Reformation, S. 525, 533.

194 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2294

(1418), Original in: StABS, Rufbuch I, 9r.

195 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2346

(1436), Original in: StABS, Rufbuch I, 107r.

196 Zitiert nach: Hoffmann-Krayer 1897, S. 51-
52.

197 Actensammlung der Zürcher Reformation,
S. 584.

198 SGfV, Historische Quellen, XVII C, 2379

(1450), Original in: StABS, Rufbuch I, 193r.

199 SGfV, Historische Quellen, XVII C, 2415

(1492), Original in: StABS, Rufbuch II, 42v.

200 Siehe dazu zum Beispiel: Actensammlung der
Zürcher Reformation, S. 48, 525, 584.

201 Zitiert nach: Wackernagel, Rudolf, Ge¬

schichte der Stadt Basel, Band I, Basel 1907,
S. 489. Im Folgenden zitiert als: Wackernagel,
R. 1907/1.

202 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 740

(1568), Original in: StABS, Gerichtsarchiv, U
5, 245v.

203 Siehe dazu: Wackernagel, H. G. 1956, S. 275-
276; Harms, Bernhard (Hg.), Der Stadthaushalt

Basels im ausgehenden Mittelalter. Quellen

und Studien zur Basler Finanzgeschichte,
Erste Abteilung: Diejahresrechnungen 1360—

1535, Band I: Die Einnahmen, Tübingen
1909, S. 507-508.

204 Siehe dazu: Zehnder 1976, S. 607.

205 Für weitere Gründe siehe: Zehnder 1976,
S. 607.

206 Hoffmann-Krayer, Eduard, Der Küfer-Tanz
in Basel, S. 97-109, in: Schweizerisches Archiv
für Volkskunde, XIV, Zürich 1910, S. 97ff.

207 Meyer-Hofmann, Werner, Turniere im alten

Basel, S. 22-38, in: Basler Stadtbuch 1970,
Basel 1969, S. 22-24. Im Folgenden zitiert als:

Meyer-Hofmann 1969.

208 Der Chronist Mathias von Neuenburg:
«Hier (Münsterplatz) war es, wo 1315 nach

Vollziehung der kirchlichen Feierlichkeiten

zu Ehren Friedrichs, des Gegenkönigs
Ludwig des Baiers und seines Bruders
Leopold, welche in Basel ihr Beilager feierten,
Fürsten, Grafen, Herren und Ritter ihre
Ritterspiele und Turniere hielten, während
die zuschauenden Damen und Bürger
rings um auf einer auf dem Hofe errichteten

Brüge (Tribüne) sassen.» Zitiert nach:

Fechter 1856, S. 22-23.
209 Siehe dazu: Von Wartburg, W., Französisches

Etymologisches Wörterbuch, Band I, A-B,
Bonn 1928, S. 357.

210 Siehe dazu: Text im Quellenanhang aus der
Reimchronik über Peter von Hagenbach und
die Burgunderkriege von 1432-1480.

211 Siehe dazu: Reimchronik über Peter von Ha¬

genbach und die Burgunderkriege von 1432—

1480, in: Mone, F. J. (Hg.), Quellensammlung
der badischen Landesgeschichte, Band III,
Karlsruhe 1863, S. 323-324; Panizza III 1996,
S. 10, oder Mezger 1991, S. 18.

212 Siehe dazu: Text im Quellenanhang über die

«Die bo(e)se vasnacht ze Basel».

213 Basler Chroniken V, S. 120.

214 Siehe dazu: Wackernagel, R. 1907/1, S. 294-
299; Basler Chroniken V, S. 120-122.

215 St. A. Basel, Ratsbücher J, Rufbuch I, S. 84-
85.

216 Siehe dazu: Meyer-Hofmann 1969, S. 30.

217 Bei der Tjost verwendete man Lanzen, die

mit einem sogenannten Turnierkrönchen
(gezackte, flache Metallplatte) bestückt waren,
damit der Aufprall der Lanze nicht tödlich
wirken konnte. Und auch beim Turnei wurde
oft mit stumpfen Waffen gekämpft, um
allzuschwere Verletzungen zu vermeiden. Siehe

dazu auch: Bruckner, Albert, Turnier, in:
Kommentare zum Schweizerischen
Schulwandbilderwerk XXI, Bildfolge 1956, Zürich
1956, S. 13-15.

218 Wackernagel, Rudolf, Andrea Cattaro von
Padua. Tagebuch derVenetianischen Gesandten

beim Concil zu Basel (1433-1435), S. 1-
58, in: Burckhardt, Albert, und Wackernagel,

87



Rudolf (Hg.), Basler Jahrbuch 1885, Basel

1885, S. 28. Im Folgenden zitiert als: Cattaro.
Zu den Turnieren vom 20. bzw. 30. Dezember

1433 und vom Dreikönigstag 1435: Siehe

bei Cattaro, S. 17-18/45-46.
219 Cattaro, S. 18.

220 SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2352

(1433), Original in: StABS, Rufbuch I, 119v.

221 Siehe dazu: Schweizerisches Idiotikon, Bd.

III, 1895, Sp. 940.

222 Siehe dazu: Basler Chroniken I, S. 158; IV,
S. 100-103; VI, S. 374-375.

223 Beck, Anita M., Basler Fasnacht, Dortmund
1988, S. 10.

224 Ochs, Peter, Geschichte der Stadt und Land¬
schaft Basel, Basel 1821, S. 402-403.

225 Hoffmann-Krayer 1897, S. 260.

226 Hoffmann-Krayer, Eduard, Bilder aus dem
Fastnachtsleben im alten Basel, Zürich 1896,
S. 17.

227 Hoffmann-Krayer 1897, S. 260-261.

88



Bibliograph

a. Abkürzungsverzeichnis

StABS Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt

SGfV Schweizerische Gesellschaft für Volks¬

kunde (Basel)
UBB Urkundenbuch der Stadt Basel

b. Ungedruckte Quellen

Staatsarchiv des Kantons Basel-Stadt: Ratsbücher

J, Rufbuch I, S. 84-85.

Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde
(Basel)/Historische Quellenauszüge:

X B 7, 538 (1553), Original in: StABS, Ratsbücher

O 9, 49.

X B 7, 718 (1558), Original in: StABS, Ratsbücher

O 9, 150.

X B 12b, 2376 (1450), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 127v.

X B 12b, 2387 (1458), Original in: StABS, Ruf¬

buch II, 4r.

X B 12c, 2294 (1418), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 9r.

X B 12c, 2297 (1418), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 12r.

X B 12c, 2310 (1420), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 28v.

X B 12c, 2335 (1423), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 68v.

XB 12c, 2339(1428).
X B 12c, 2352 (1433), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 119v.

X B 12c, 2341 (1436), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 106r.

X B 12c, 2346 (1436), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 107r.

X B 12 c, 746 (1445), Original in: StABS, Rech¬

nungsbuch Klingental, N, 20ff.

X B 12c, 2366 (1445), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 152v.

X B 12c, 2374 (1449), Original in: StABS, Ruf¬

buch I, 172v.

X B 12c, 2377 (1450), Original in: StABS, Ruf¬
buch I, 192v.

X B 12c, 2439 (1476), Original in: StABS, Ruf¬

buch II, 90r.

X B 12c, 2400 (1483), Original in: StABS, Ruf¬

buch II, 20r.

X B 12c, 2413 (1500), Original in: StABS, Ruf¬

buch II, 40v.

X B 12c, 2428 (1515), Original in: StABS, Ruf¬
buch II, 64v.

X B 12c, 2432 (1526), Original in: StABS, Ruf¬

buch II, 75v.

X B 12c, 705 (1538), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 6, 1 lv.
X B 12c, 706 (1539), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 6, 42.

X B 12c, 707 (1540), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 6, 72.

X B 12c, 747 (1540), Original in: StABS, Gerichts¬
archiv U 4, 51v f.

X B 12c, 747 (1540), Original in: StABS, Gerichts¬
archiv U 4, 52.

X B 12c, 709 (1543), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 7, 45v.

X B 12c, 710 (1546), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 7, 131.

X B 12c, 711 (1546), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 8, 2v.

X B 12c, 2445 (1553), Original in: StABS, Ruf¬

buch III, 12v.

X B 12c, 739 (1554), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 9, 58v f.
X B 12c, 750 (1556), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 9, 104.

XB 12c, 740 (1568), Original in: StABS, Gerichts¬

archiv, U 5, 245v.

X B 12c, 799 (1572), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 11, 27.



X B 12c, 741 (1599), Original in: StABS, Kirchen¬
archiv, HH 15. 1, 32v.

X B 12c, 752 (1599), Original in: StABS, Kirchen¬
archiv, HH 15. 1, 32.

X B 12c, 752 (1600), Original in: StABS, Kirchen¬
archiv, HH 15. 1, 26v.

X B 12c, 734 (1605), Original in: StABS, Kirchen¬
archiv, HH 15. 1, 89v.

X B 12c, 734 (1606), Original in: StABS, Kirchen¬
archiv, HH 15. 1, 106v.

X B 12c, 751 (1606), Original in: StABS, Kirchen¬
archiv, HH 15. 1, 107v.

X B 12c, 1677 (1675), Original in: Kirchgemein¬
dearchiv Belp, ChM., Bd. III, V 2.

X B 12c, 756 (1736), Original in: StABS, Kirchen¬
archiv, HH 14. 2.

X B 12c, 721 (1766), Original in: StABS, J. H. Bie¬

ler, Stadtchronik, Af 17, 214.

XVII C, 2379 (1450), Original in: StABS, Ruf-
buch I, 193r.

XVII C, 2415 (1492), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 42v.

XVII C, 2415 (1502), Original in: StABS, Ruf-
buch II, 43r.

XVII C, 725 (1531), Original in: StABS, Rats¬

bücher O 4, 190.

XIX, 1236 (1511), Original in: StABS, Ratsbücher
O 2, 40.

c. Gedruckte Quellen

Basler Chroniken I—VIII, Leipzig/Basel 1872-
1945.

Brant, Sebastian, Das Narrenschiff, Tübingen
1986.

Cysat, Renward, Collectanea Chronica und denk¬

würdige Sachen Pro Chronica Lucernensi et
Helvetiae, Erste Abteilung Stadt und Kanton
Luzern, Erster Band, Zweiter Teil, Luzern
1969.

Das Tagebuch des Johannes Gast. Ein Beitrag zur
schweizerischen Reformationsgeschichte,
bearbeitet von Paul Burckhardt, Basel 1945.

Egli, Emil (Hg.), Actensammlung zur Geschichte
der Zürcher Reformation in den Jahren
1519-1533, Zürich 1879.

Harms, Bernhard (Hg.), Der Stadthaushalt Basels

im ausgehenden Mittelalter. Quellen und
Studien zur Basler Finanzgeschichte, Erste

Abteilung: Die Jahresrechnungen 1360—

1535, Band I: Die Einnahmen,Tübingen 1909.

Reimchronik über Peter von Hagenbach und die

Burgunderkriege von 1432-1480. In: Mone,
F.J. (Hg.), Quellensammlung der badischen

Landesgeschichte, Band III, Karlsruhe 1863.

Urkundenbuch der Stadt Basel (UBB), Dritter
Band, Basel 1896.

Wackernagel, Rudolf, Andrea Cattaro von Padua.

Tagebuch der Venetianischen Gesandten
beim Concil zu Basel (1433-1435), S. 1-58, in:
Burckhardt, Albert, und Wackernagel,
Rudolf (Hg.), Basler Jahrbuch 1885, Basel 1885.

Wolfram von Eschenbach, Parzival, VIII. Buch,
409, Verse 5-11, Studienausgabe, Berlin/New
York 1999.

Zehnder, Leo, Volkskundliches in der älteren
schweizerischen Chronistik, Basel 1976.

d. Sekundärliteratur

Bartsch, Albert, Holzmasken. Fasnachts- und
Maskenbrauch in der Schweiz, in
Süddeutschland und Österreich, Aarau 1993.

Bausinger, Hermann, Für eine komplexere Fast¬

nachtstheorie, S. 101-106, in: Jahrbuch für
Volkskunde, Neue Folge 6/1983.

Beck, Anita M., Basler Fasnacht, Dortmund 1988.

Bernheimer, Richard, Wild Men in the Middle
Ages. A Study in Art, Sentiment, and Demo-
nology, Cambridge/USA 1952.

Billeter, Heinrich, und Felber, Madeleine U.,
und das böggenwerck solt abgeschafft syn.
Zürcher Fasnacht - Sakkaden - 1489-1999,
Zürich 2000.

Brauer-Gramm, Hildburg, Der Landvogt Peter

von Hagenbach. Die burgundische
Herrschaft am Oberrhein 1469-1474, Göttingen/
Berlin/Frankfurt 1957.

Bruckner, Albert, Turnier, in: Kommentare zum
Schweizerischen Schulwandbilderwerk XXI,
Bildfolge 1956, Zürich 1956.

Fechter, Daniel Albert, Topographie mit Berück¬

sichtigung der Kultur- und Sittengeschichte,
S. 1-146, in: Basel im vierzehnten Jahrhundert.

Geschichtliche Darstellung zur fünften
Säcularfeier des Erdbebens am St. Lucastage
1356, herausgegeben von der Basler Historischen

Gesellschaft, Basel 1856.

90



Geiges, Leif, Christen, Hanns U., Zweifel, Meta,
Basler Mosaik aus Stadt und Landschaft,

Freiburg im Breisgau 1977.

Heinz, Dora, Europäische Wandteppiche I. Von
den Anfängen der Bildwirkerei bis zum Ende
des 16. Jahrhunderts, Braunschweig 1963.

Höfler, Otto, Kultische Geheimbünde der Ger¬

manen, Band 1, Frankfurt 1934.

Höfler, Otto, Das germanische Kontinuitätspro¬
blem, Hamburg 1937.

Hoffmann-Krayer, Eduard, Der Küfer-Tanz in

Basel, S. 97-109, in: Schweizerisches Archiv
für Volkskunde XIV, Zürich 1910.

Hoffmann-Krayer, Eduard, Die Fastnachtsge¬
bräuche in der Schweiz, S. 47-57/126-142/
177-194/257-283, in: Schweizerisches Archiv
für Volkskunde, 1. Jahrgang, Zürich 1897.

Hoffmann-Krayer, Eduard, Feste und Bräuche

des Schweizervolkes, neu bearb. durch Paul

Geiger, Zürich 1992.

Hugger, Paul, Bruder Fritschi von Luzern. Zur
Deutung einer fasnächtlichen Integrationsfigur,

S. 113-130, in: Schweizerisches Archiv
für Volkskunde 79, 1983.

Klaus, Fritz, Basel-Landschaft in historischen
Dokumenten. Teil 3: Im Zeichen des

Fortschritts 1883-1914, Liestal 1985.

Knuchel, Dr. Eduard Fritz, Vogel Gryff. Die Umzüge

der Klein-Basler Ehrenzeichen - Ihr
Ursprung und ihre Bedeutung, Basel 1944.

Koelner, Paul, Die Basler Fastnacht, S. 176-244,
in: Basler Jahrbuch 1913, Basel 1913.

Koelner, Paul, Basler Fastnacht, S. 19-44, in: Fas-

nachtscomité (Hg.), D' Basler Fasnacht, Basel

1946.

Küster, Jürgen, Fastnachtsgebote als Quellen.
Zur Interpretation archivalischer Zeugnisse,
S. 53-74, in: Jahrbuch für Volkskunde, Neue

Folge 6, Würzburg/Innsbruck/Fribourg
1983.

Laurioux, Bruno, Tafelfreuden im Mittelalter. Die
Esskultur der Ritter, Bürger und Bauersleut,

Stuttgart/Zürich 1992.

Meuli, Karl, Schweizer Masken, Zürich 1943.

Meuli, Karl, Der Ursprung der Fasnacht, in:

Sonderdruck aus Antaios, Aliade, Mircea,

Jünger, Ernst (Hg.), Band XI, No. 2, Stuttgart
1969.

Meyer-Hofmann, Werner, Turniere im alten

Basel, S. 22-38, in: Basler Stadtbuch 1970,

Basel 1969.

Meyer, Werner, Hirsebrei und Hellebarde. Auf
den Spuren des mittelalterlichen Lebens in
der Schweiz, Ölten 1985.

Mezger, Werner, Narrenidee und Fastnachts¬

brauch. Studien zum Fortleben des Mittelalters

in der europäischen Festkultur, Konstanz

1991.

Migros-Genossenschafts-Bund (Hg.), Feste im

Alpenraum, Schweiz, Österreich, Deutschland,

Italien, Frankreich, Zürich 1997.

Moser, Dietz-Rüdiger, Nationalsozialistische

Fastnachtsdeutung. Die Bestreitung der

Christlichkeit des Fastnachtsfestes als

zeitgeschichtliches Phänomen, S. 200-219, in:
Zeitschrift für Volkskunde, 78. Jahrgang,

Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1982.

Moser, Dietz-Rüdiger, Perikopenforschung und

Volkskunde, S. 7-52, in: Jahrbuch für
Volkskunde, Neue Folge 6, Würzburg/Innsbruck/
Fribourg 1983.

Moser, Dietz-Rüdiger, Elf Thesen zur Fastnacht,
S. 75-77, in: Jahrbuch für Volkskunde, Neue

Folge 6, Würzburg/Innsbruck/Fribourg
1983.

Moser, Dietz-Rüdiger, Bräuche und Feste im
christlichen Jahresverlauf. Brauchformen der

Gegenwart in kulturgeschichtlichen
Zusammenhängen, Graz/Wien/Köln 1993.

Moser, Hans, Städtische Fasnacht des Mittel¬
alters, S. 135-202, in: Masken zwischen Spiel
und Ernst. Beiträge des Tübinger Arbeitskreises

für Fasnachtsforschung, 18. Band,

Tübingen 1967.

Moser, Hans, Fasnacht, Fassnacht, Faschang,
S. 433-453, in: Schweizerisches Archiv für
Volkskunde 68/69, Basel 1972/73.

Müller, Christian, Urs Graf. Die Zeichnungen im

Kupferstichkabinett Basel, Basel 2001.

Ochs, Peter, Geschichte der Stadt und Landschaft

Basel, Basel 1821.

Panizza, Silvio (Hg.), Faszination Lozärner Fas¬

nacht. Geschichte - Zünfte - Fasnachtsbälle,
Band II, Luzern 1989.

Panizza, Silvio (Hg.), Faszination Lozärner Fas¬

nacht. Brauchtum - Fasnachtskunst, Band

III, Luzern 1996.

Rapp Buri, Anna, Stucky-Schürer, Monica, Bur¬

gundische Tapisserien, München 2001.

91



Röllin, Werner, Fasnachtsforschung in der
Schweiz, S. 203-226, in: Jahrbuch für
Volkskunde, Neue Folge 8, Würzburg/Innsbruck/
Fribourg 1983.

Sartori, Paul, Sitte und Brauch, in: Handbücher
zur Volkskunde, Band VII/VIII, Dritter Teil:
Zeiten und Feste des Jahres, Leipzig 1914.

Schaufelberger, Walter, Der Wettkampf in der
Alten Eidgenossenschaft. Zur Kulturgeschichte

des Sports vom 13. bis ins 18.

Jahrhundert, Bände I und II (Anmerkungsband),
Bern 1972.

Schmidt, Joachim und Gustav, Die Fastnachtszeit
(der Fasching), zugrundeliegende Heimatbeilage:

Lichtmess und Fastnacht, Nr. 172, in:
Oberfränkisches Brauchtum in alter und
neuer Zeit, Schmidt, Gustav (Hg.), Bayreuth
1994.

Stumpfl, Robert, Der Ursprung des Fastnachts¬

spiels und die kultischen Männerbünde der

Germanen, S. 286-297, in: Zeitschrift für
Deutschkunde 48/1934.

Stumpfl, Robert, Kultspiele der Germanen als

Ursprung des mittelalterlichen Dramas, Berlin

1936.

Teuteberg, René, Basler Geschichte, Basel 1986.

Trümpy, Hans, Fastnachtsfeuer im alten Basel,
S. 25-29, in: Schweizer Volkskunde 57, Basel
1967.

Trümpy, Hans, Zur Geschichte der Basler Fas¬

nacht, S. 17-23, in: Heman, Peter (Verleger),
Unsere Fasnacht, Basel 1971.

Trümpy, Hans, Vogel Gryff in Kleinbasel, S. 90-
91, in: Das Jahr der Schweiz in Fest und
Brauch, Zürich/München 1981.

Trümpy, Hans, Fasnacht in Basel, S. 128-136, in:
Das Jahr der Schweiz in Fest und Brauch,
Zürich/München 1981.

Vogtherr, Thomas, Zeitrechnung. Von den Sume¬

rern bis zur Swatch, München 2001.

Wackernagel, Hans Georg, Altes Volkstum der
Schweiz. Gesammelte Schriften zur historischen

Volkskunde, Basel 1956.

Wackernagel, Rudolf, Geschichte der Stadt Basel,
Bände I-III, Basel 1907-1924.

Weiss, Richard, Volkskunde der Schweiz, Erlen¬
bach-Zürich 1946.

e. Nachschlagewerke

Becker-Huberti, Manfred, Lexikon der Bräuche
und Feste, Freiburg i. Br. 2000.

Grimm, Jakob und Wilhelm, Deutsches Wörter¬
buch, Bände I—XVI, Leipzig 1854—1954.

Grotefend, Hermann, Taschenbuch der Zeitrech¬

nung des deutschen Mittelalters und der

Neuzeit, Hannover 1971.

Haberkern, Eugen, Wallach, Joseph Friedrich,
Hilfswörterbuch für Historiker. Mittelalter
und Neuzeit, Bern und München 1964.

Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens,
Bächtold-Stäubli, Hanns, Hoffmann-Krayer,
Eduard (Hg.), Bände 1-10, Berlin/NewYork
2000.

Lexikon für Theologie und Kirche, Bände I-XI,
Freiburg/Basel/Rom/Wien 1993-2001.

Lexikon des Mittelalters, Bände I-IX, München/
Zürich 1977-1989.

Schweizerisches Idiotikon. Wörterbuch der
Schweizerdeutschen Sprache, Bände I-XV,
Frauenfeld 1881-1999.

Von Wartburg, W., Französisches Etymologisches
Wörterbuch, Band I, A-B, Bonn 1928.

92



Quellenanhang

In Basel abgehaltenes Turnier

«Auf den Tag der heil. 3 Könige veranstalteten die Spanier ein schönes Turnier, mit
einem längs dem Platz ausgespannten Tuch; das Turnier dauerte von 9 bis 2 Uhr, und
als sie die Waffen abgelegt hatten, begaben sie sich in das Gemeindehaus, wo ein
herrliches Nachtmahl gerüstet war. Dahin kamen auch viele Damen vom Adel. Zuerst

wurde in einem Saal vollprächtiger Lichter getanzt, dann setzte man sich zum Mahl,
das aus 13 Gängen bestand. Es waren 2 Kredenztische mit Silbergeschirr beladen, in

einer Länge von 18 Fuss und einer Breite von 4 Fuss, mit Gestellen, eines über dem

andern; daraufstanden Kelche, Tassen, Schüsseln, vergoldete Becher, Confektschalen
seltenster Arbeit, Salzfässer, Platten, Becken von wunderbarer Schönheit. Als sie

gespeist hatten, kamen sie herunter zum Tanz. Die Frauen waren reich gekleidet, mit
silbernen Halsbändern vollFiguren; die einen trugen Perlenschnüre aufdem Kopf, die

andern Seidentücher, die ihnen bis zum Gürtel herunterfielen. Und es war so geordnet,

dass beim Tanzen immer zwei zusammen giengen, mit zwei Fackeln vor jeder
Person. Als der Tanz zu Ende war, traten zwölfMaskirte aufund tanzten einen Tanz;

dann kleideten sie sich um und erschienen mit Instrumenten. Hinter den Musikern

traten 24 Personen ein, die wie Wilde gekleidet waren, mit langen, bis zum Boden

herabfallenden Haaren, halb roth, halb grün, mit Schilden am Arm, und mit Keulen aus

Leinwand, gefüllt mit Werg; man machte ihnen freien Raum und da begann ein

lebhafter Kampf, indem sie mit ihren Keulen einander auf die Köpfe und um die

Schultern schlugen. Zuletzt Hessen sie von einander und machten einen Tanz. Darauf
entspann sich ein neuer Kampf, und mehr als einer fiel wie todt hin. Hierauf
verabschiedeten sie sich von den Damen. Alsdann wurde der allgemeine Tanz fortgesetzt
bis zum Morgen. »

Wackernagel, Rudolf, Andrea Cattaro von Padua. Tagebuch der Venetiani-
schen Gesandten beim Concil zu Basel (1433-1435), S. 1-58, in: Burckhardt, Albert,
und Wackernagel, Rudolf (Hg.), Basler Jahrbuch 1885, Basel 1885, S. 45-46.

Fritschibesuch in Basel

«Zu ewiger gedechtnusz wellen alle unser nachkomen wussen und ingedenk sin, das

in dem jar do man zalt 1507 etlich burger der statt Basel unsern getruwen lieben eydt-

gnossen von Lutzern im ehesten burger, genant bruder Fritzschin, heimlich in guter

93



geselscbaft entwert, und den selben bruder bar in ein statt Basel gefürt, der sich bis uff
nativitatis Marie in dem achtenden jar daselbs by uns enthalten, das aber unser eydt-
gnossen von Lutzern nit wyter haben wellen gestatten, sonder furgevaster meynung
worden, den selben im burger widerumb zu im banden ze bringen; und daruf ir und
unser lieb eydtgnossen von Ury, Switz, Underwalden und Zug inen hilfflich zu sind
und zuzeziehen gemandt, und uns, dem selben nach, disen nachgeschribnen briefuff
sonntag nach nativitatis Marie hargen Basel zugesandt haben, der selb brieflutet also:

Schultheis und rat der statt Lutzern, den fromen, fursichtigen, wysen, bur-
germeister und rat zu Basel, unsern besondern guten frunden und getruwen lieben
eydtgnossen. Unserfruntlich willig dienst, und was wir eren, lieps und guts vermögen,
alle zyt zuvor bereit, fromen, fursichtigen, wysen, sondern guten frund und getruwen
lieben eydtgnossen. uns zwyvelt nit, ir syen bericht der grosen beswa(e)rd und an-
ligens, so uns vergangens jars begegnot mit unserm lieben alten burger bruder Fritz-
schin, als der sins alters halb in die, aberwitz komen, sich hat lasen bereden und
bewegen, in solhem sinem alter, das doch sorgveltig, zu wandlen. und dardurch er von
uns an sinem furnemmen nit gejrt, hat er sich by nacht und nebel usz unser statt und
gepieten so heymlich getann, das wir ein zyt nit haben mögen wuszen, was sin fur-
nemmen gewesen, dann wo er nit so alt, heten wir vermeint, er weite sich, als er vormal

mer getann, mit einem gmahel versehen, demnach, getruwen lieben eydtgnossen,
haben wir vernommen, wie er zu uch kommen, da im sofruntlich bescheen, und uwer
erlich wesen so wol gevallen, das er sich, als die alten gern sind, da man inen gütlich
thüt, by uch zu enthalten understanden. und wiewol er vil bas by uch versorgt, so hat
doch sin fruntschaft mit sambt sinen zunftprudern so grosen ruwen an im, das
möglicher were, den Rhin obsich ze keren, dann sin abwesen lenger zu gedulden, haben
die selben uns also gepetten, inen zu dem im wider zu verhelfen und alles das zu ge-
bruchen, das wir einem burger, dero er der eltest ist, phlichtig sind, uns dermasz er-
mant, das wir darwider nit sin konen noch mögen, und wann aber us solhem grosz
winvergiessen entspringen mocht, wil uns gezymben, unbewart unser eren sollichs nit
furzenemen, sonders vor ze warnen, darumb haben wir uwer lieb sollichs nit wellen
verhalten, und verkünden dero, das wir in dem namen gottes, ufffrytag nach des

heiligen crutzes tag, zu rosz, schif und fus, mit anderthalphundert mannen ungevarlich
us und zu uch ziehen, den nechsten morndes am sambstag, zu frugem nachtmal uch

anzugriffen und understann, den obgemelten unsern burger zu erobern und unsern
banden zu pringen. und als dann der selb unser burger hievor by unsern lieben
eydtgnossen den drygen Lendern gewybet, dahar er noch ein grose fruntschaft hat, wellen
wir uns versehen, die selben unser lieb eydtgnossen mit sambt unsern lieben eydtgnossen

von Zug, die wir umb hilfgemandt haben, werden ouch uns bystendig sin.
darnach wusse sich uwer lieb zu richten und uns zu begegnen dermasz, das vil lerer vasz
werden; wellen wir in gacher wys beschulden, datum uffnativitatis Marie anno ec. 8.

(8. Sept. 1508)

Daruffhaben wir innen wider geschriben, uffmeynung wie harnach volgt:
Peter Offenburg burgermeister und der rat der statt Basel, den fromen, fursichtigen,

94



wysen, Schultheis und rat zu Lutzern, unsern sondern guten frunden und getruwen
liehen eydtgnossen. Unserfruntlich willig dienst, und was wir eren, lieps und gutz
vermögen, zuvor, fromen, fursichtigen, wysen, sondern guten frund und getruwen liehen

eydtgnossen. Wir haben uwer trowlich schryhen und Warnung, uns hy disem bringer
zugeschickt mit anzaig, wie ir mit samht andern hewanten uwern eltosten burger bru-
der Fritschin, der sich by uns enthalten hab, wider wellen behanden ec., wol verstanden,

und sollen ir daruf glouben, das wir darob gantz kein erschreken, sonder hertzlich

wolgevallen enphangen haben, wir wellen ouch uwer also mit stanthaften begir-
den erwarten, und uns mit unserm besten gezuk so tief ingraben, und in grossen und
deinen stuken - lugent ist dermasz - in die gegenwer richten, das vilicht noch menger

des gnug mocht enphahen. deszhalb so wellen kecklich harfaren, so werden wir
uch onverzaklich begegnen, und damit wir merken mögen, das wir unerschroken

sigen, so haben wir yewelten von unsern altvordern gehört: ye mer vygent, ie mer
eren. der ursach ist unser höchste begird,das ir unser bru(e)der von Ury, Switz, Un-
derwalden und Zug, ouch wer uch sunst geliept und gelieben well, in uwer sterk, uff
höchst vermanung uwer verwandtlichen phlicht, zu disem veltstryt beruffen und
laden, dann wir nit minder begirlichs willens sind, mit unserm guten gezug, sy mit uch

zu bestrytten. gang recht ein winvergieszen und schalschlahen, mit sampt dem hals-

abwurgen und hu(e)nerstechen darnach, was da welle, wir sind aber ie der hoffnung,
so wir also zusammen kommen, es werde durch mitlung bruder Fritschins ein vermeh-

lung einer ewigen fruntschaft dermasz gmacht, ob glichwol der selb from bruder

bewegt wurd, personlich von uns zu keren, das er dennocht sin getruw hertz, darufwir
tröstlich setzen, von uns nit abwenden wurd, derglich sich der selb bruder und sin

fruntschaft zu uns ouch hat zu vertrösten, datum sonntags nach nativitatis Marie anno

ec. 1508. (10. Sept. 1508)
Dem selben nach sind die gedachten unser lieb eydtgnossen von Lutzern mit

anderhalphundert hupscher knechten, darunter ir bed nuw und alt schultheissen, und

by inen achtzehen der ra(e)ten und sunst vil ersamer menner, ouch dero von Ury und

Switz treffenlich botschaft - dann ir kilchwyhe halb die selben unser eydtgnossen by

uns die zyt nit haben mögen komen - uffsambstag nach des heiligen crutzes tag siner

erhohung, zu schifbis an die Pirs komen und daselbs usgestanden (bei Birsfelden); da

wir sy im veld unser treffenlich ratzfrund, nemlich hern Peter Offenburg burgermei-

ster zu rosz, Fridrichen Hartman und Mathisen ISellin zu fus, fruntlich zu enphahen

verordnot, als das im veld und dannenthin uf dem Kornmerkt gepurender gestalt
bescheen ist.

Es sind ouch von allen zunften die hubschten und bas gerusten mit cleydern

und geweren usgeschoszen, mit sambt unsern jungen kindsknaben engegengezogen
bis uf die Pirsz, und daselbs das erst enphahen bescheen. und als sy har in einer

Ordnung, nemlich vor den unsern, gezogen, ist bruder Fritzschy uff dem richthus in den

laden zwuschen hern Lienharten Grieben obersten Zunftmeister und hern Wilhelmen

Zeigler alten burgermeister gelegen, sin liebfrund mitfruntlichem nicken enphahende;
darab sy gros gevallen gehebt, und als das redlin an dem Kornmerkt gemacht (Umzug

95



rings um den Platz), sind die obgemelten houpter und die verordneten ra(e)t zu dem

nuwen hern burgermeister an den Kornmerkt komen mit bruder Fritschin, und hat
der burgermeister die selben unser lieb bru(e)derlich eydtgnossen, wie vor erlut, mit
gepurender erbietung enphangen; dorufiederman an sin herberg gezogen, und ist von
einem ersamen rat vormals geordnot und angesehen gewesen, wo yeklich parthyen
undpersonnen zu herberg liggen solten, nemlich in den offnen wurtzhusern ieklichem
wurt uffgelegt, so vil er hat mögen halten, dagegen haben ouch vil burger die besten
und ir gut frund heim gefu(e)rt und beherberget, und ist geordnot gewesen, das die
selben unser lieb eydtgnossen uffdryen stuben alle ymbis, so lang sy by uns hie gewesen

sind, morgens und nachts geessen haben, nemlich zu dem Brunnen, zu dem Saff-
rann (jetzt Gerbergasse 11) und uffder Schmidt hus (jetzt Gerbergasse 24), da innen
ere nach vermögen mit visch, fleisch, hu(e)ner und wiltpra(e)t bewysen.

Es ist ouch unser gnediger her der bischof und etlich ander prelaten und
thumbherren innen zu eren gladen. und ist den selben unsern lieben eydtgnossen ein
erlicher tantz, der sich von vile der arten in dry ta(e)ntz hat mu(e)sen teilen, uffSonntag

ufsant Peters platz gehalten; dahin ein vasz mit win gefu(e)rt, und denfrowen ein
abentbrot mit confect geben ward, item es sind ouch von ieder zunft und von ieder ge-
selschaft über Rin zwen redlich man mit benglen verordnot gewesen, die bruder Fritz-
schins, des tantzes und sunst alle ymbis gewartet haben.

Item es sind ouch uffyeklicher stuben, da unser eydtgnossen geessen haben,
einer von der hohen stuben, zwen der ratten und sunst ratzherren, meister und etlich
sechs der selben zunft verordnot, die gwalt gehebt haben, essen anzeslahen, hu(e)ner,
fleisch, visch und anders zu bestellen, nach den malen dank ze sagen und widerumb
zu laden, und uff ieklicher stuben zwen knecht bestelt, mit sampt knechten und junk-
frowen, wie die notdurft ervordert hat.

Item an dem mentag haben min herren zu verschieszen mit der buchsen,
nemlich dry gulden fur das best, zwen und ein, usgeben; das uberig ist durch den toppell

angelegt, und darumb geschossen, und ieklicher obentur ein vennlin gmacht. ein
halb fuder wins hinus an die zilstatt (Schützenmatte) gefurt, und iederman getrunken;

was da verzert, von einem rat bezalt. item by 7fuder wins sind erkouft, zu dem
Hermlin (jetzt Freie Strasse 13 und 15) glegt, uffdie stuben tragen, und darzu zwen
der raten verordnot gewesen, item min gnediger her von Basel und min her der wych-
bischofhaben etlich kannen mit malvasier geschenkt, und der apt von Lützel ein halp
fuder wins; ist alles uffgangen.

Item unser eydtgnossen sind von dem sambstag bis mithwochen hie bely-
ben, und an der mithwochen fru(e)g hinweg gezogen, da wir sy erlich bis an die Pirs
(bis zur Brücke bei St. Jakob) beleitet, und haben wir innen 80 karphen gen Liestal
füren und schenken lasen uff den ymbis, und ein treffenlich botschaft, by sechs der
ra(e)ten, zu verordnot, sy zu beleyten. und hat ein rat in den herbergen, wa sy glegen
sind, alle morgenbrot, abenurten, schlafftrunk und allen uncosten gar und gentzlich
bezalt und sy deshalb enthept. unser eydtgnossen sind ouch mit grosser danksagung
undfruntlichem begnaden abgescheiden, mit einer erlichen letzi, die usgeteilt worden

96



ist, inhalt eins zedels, so der stattschriber von Lutzern mit dem letzgelt ubersandt bat.

Item ein brunknecht hat brudern Fritzschin getragen, der ist von lib stark,
aber nit vast witzig gewesen, dem hat ein rat ein rok und ein par hosen gmacht, darzu
sind 10 ein Lundesch thuch (Londoner Tuch) komen; und ist der selb Fritschy mit un-
sern eidtgnossen hinus geritten, dem haben sy ouch ein rok geschenkt, und haben unser
lieb eydtgnossen von Lutzern darnach im schultheisen hern Jacoben Bramberg mit
irm underschryber har geschikt und uns der grosen eer und fruntschaft - die niemer-
mer zu guten vergesen werden, und mit hilfdes almechtigen noch mer liebi vindfruntschaft

gepa(e)ren sol - mit hohem vlys gedankt, und ist über sollich bruderlich wurt-
schaft gangen und usgeben, wie harnach stat.»

Item 31 lib. 11 s. - d. umb brot.

» 110 » 19 » 7 » umb 1764 huner, junge und alte, und uncosten.

» 64 » 5 » 9 » umb rindfleisch, kelber, spinwider, lumel ec.

» 74 » 4 » - » umb 53 lechs, einen umb llib. 8s. kouft.

» 38 » 6 » 4 » umb 50 stockvisch, 80 karphen und ander
visch.

» 109 » 12 » 6 » umb 54 som, 9 viertel, 4 masz wins.

» 12 » 13 » 8 » umb anken, speck, pfeffer, mel, zibelen,
peterli, eyger, saltz.

» 3 » 6 » - » umb kes.

» 8 » 7 » 8 » umb trubel und obs.

» 1 » 6 » 10 » umb kertzen.

» 12 » 6 » - » umb 41 lib. confect.

» 2 » 4 » 6 » umb holtz.

» 16 » 12 » - » umb specery.

» 3 » 1 » 4 » umb 84 burdi schindelteller.

» 14 » 11 » 6 » dem knecht uff der Schmidt hus fur specery,
holtz, saltz und anders geben.

» 20 » 10 » 6 » zum Saffran umb specery, holtz, saltz und
anders geben.

» 2 » 19 » 3 » zu(o)m Brunnen umb liechter, holtz und
anders geben.

» 1 » 5 » - » dem koch zum Prunnen.

» 1 » 5 » - » » » » Saffran.

» 1 » 5 » - » » » uff der Schmid hus.

» 1 » 5 » - » Symon dem koch.

97



» 8 » 5 » » den underkochen, knechten und frowen, die
in der kuchy und sunst gedient und ufftragen
haben.

» 4 » 7 » 8 » in mengerley wys uncosten gehebt.

» 191 » 1 » 1 » allenthalb in den herbergen zu(o)
schlafftrunken, morgensuppen und abenturty
verzert.

» 48 » 12 » 8 » den weyblen, hotten, spillutten und narren
geschenckt.

784 lib. 4 S. 10 d.

Basler Chroniken IV, Leipzig 1890, S. 92-97; S. 161.

Ausschnitt aus Johannes Gasts Convivales Sermones

Denselben Brauch haben einst noch in meiner "Zeit die Basler Knaben in den

Fastnachtstagen bewahrt. (Gast bezieht sich hier auf einen Bericht aus Novgorod in Russland.)

Eine grosse Schar junger Burschen strömte nämlich am Sonntag Quadragesima
(Sonntag Invocavit oder alte Fasnacht) gegen Abend mit brennenden Fackeln beim
Turm aufeiner Anhöhe zusammen. Der liegt neben dem sogenannten Steinentor (in
der betreffenden Vorstadt wohnt der grössere Teil der Weber), und man nennt ihn seiner

Höhe wegen <Luginsland>, denn man überblickt von ihm fast den ganzen Sundgau,

und alle Felder rings um die Berge samt den gar lieblichen Wiesen liegen einem
dort deutlich vor Augen. Die Burschen also schlugen einander gegenseitig mit den

Fackeln bis aufs Blut, und oftfügten sie sich selber grossen Schaden zu, so dass der Rat

gezwungen war, diese alte Überlieferung abzuschaffen, obwohl der einmal angenommene

Brauch noch jetzt kaum preisgegeben wird. Alljährlich werden Stadtknechte
dorthin geschickt, die sich gewaltig anstrengen, damit die Burschen nicht dort
zusammenströmen. Sie treiben die, welche herbeieilen, auch mit Stöcken zurück, falls sie

mit Drohungen nichts ausrichten. - Woher aber dieser Brauch zu uns gekommen ist,
das lässt sich nicht sicher sagen. Gewisse Leute glauben, dass an jenem Platz von den
Alten Bacchanalien gefeiert worden seien, weil er in der Höhe liegt, und man habe
dort ein Feuer angezündet, das man in der Nachbarschaft ausgezeichnet sehen konnte.
Noch heute (um 1530) vereinigen sich allenthalben in den umliegenden Gebieten während

jener Nacht die Bauern. Mit brennenden Fackeln ersteigen sie die Anhöhen und
entzünden einen Stoss von zusammengetragenem Holz. Etwa eine halbe Stunde bleiben

sie beim Feuer; dann kehren sie nach Hause zurück und jauchzen vor Freude über
die lodernden Holzstösse. Ausserdem verbringen sie die Nacht mit Zechen.

Gast, Johannes, Convivales Sermones, in: Zehnder, Leo, Volkskundliches
in der älteren schweizerischen Chronistik, Basel 1976, S. 310-311.

98



Wie Peter von Hagenbach rufte zu(e) ein stechen vor den frawen by
nacht uf der herren Stuben zum Juden, und woren gemacht ro(e)sslin, ir schilt
woren gross lebkuchen, der wart etwan meniger (mancher) zerbrochen und

gessen. [19.-22. Februar 1474]

Hagenbach hat gemacht
ein hübsch spyl bey nacht

mit turnieren und stechen,

die sper vor den frawen brechen.

Als mit hübschen lüsten (Listen)
kunt er das spil zurüsten.

Die man sich selber ritten,
ir ro(e)sslin woren geschnitten

von holz und von siden

vor den stolzen wüben,

schimpflich wolgeborn.

Ir schilt lebkuchen woren,
und brochen do zu stucken.

Menglich (Mancher) begund (täte) sich do bücken,
die stuck ufzu lesen,

das was Hagenbachs wesen.

Reimchronik über Peter von Hagenbach und die Burgunderkriege von
1432-1480, in: Mone, F.J. (Hg.), Quellensammlung der badischen Landesgeschichte,
Band 3, Karlsruhe 1863, Kapitel 75, S. 323-324.

Die bo(e)se vasnacht ze Basel

«Des jares do man zalte von gottes gebürte 1376 jar do was der alte hertzog Lütpolt
von Oesterrich, dis nechsten hertzog Lütpols vatter, ze Basel und hat ein hoff da uff
die vasnacht. Und als man uff der Burg (Münsterplatz) stach, und die rosz umb die

fu(o)szlüte lüffent und die sper under sie fielent, do wurdent sy zornig und schalk-

hafftig, und schruwent zu dem harnesche, und hiessent damit an die glocken schlahen

und zugent mit iren panneren uff die Burg. Do was der vorgenant hertzog in des

schu(o)lherren hoffgesin, und waz aber her über Rin in die Cleine Statt; die hatte er
dozu(o)mal inne von dem bischof von Basel, dem von Vigand. Do lüffe das volk an
des [Eptingers hoff, genant] Zyffeners hoffe (heute Rittergasse 12); do was vil frowen,
herren, ritter und knecht inne, mit namen gra(u)ve Eggen von Friburg und der von
Hasenburg; und huwent da das thor uff und uberluffent da die frowen und herren,
und erslu(o)gent da drye edelman und ettwie manigen armen knecht. Und entran

gra(u)ve Egen binden us dem hof. Do kam der von Hasenburg in ein sprachhus und

99



werte sich darinne lang. Und da stu(o)nt Peter von Louffen der oherest Zunftmeister
uffden brunnen trog, und ru(e)ffte und gebott by libe und by gu(o)t, das man nieman
me slu(e)ge und iederman gefangen neme. Also wart da gefangen gra(u)ve Ru(o)dolff
von Habspurg, gra(u)ve Heinrich von Tettnang von Montfort, herr Engelhart von
Winsperg, und [zwen] gra(u)ven von Zolr, und marggra(u)ffe Ru(o)dolff von Hochberg

herre ze Ro(e)ttelin und ze Susenberg, und ettwie vil ritter und knechte, die man
nit all genemen kann. Un wart darnach balde gerichtet o(u)ne allen krieg; und
schlu(o)gent die von Basel der gemeinde ertlichen die ko(e)pffe abe, und verschick-
tend ir ouch ettwi vil ewenklichen von der statt, und bessertent ouch die edellute, die
da tot warent; und was damit us.»

Basler Chroniken, Band V, IV. Die Röteler Chronik. 1376-1428, Leipzig
1895, S. 120-122.

Von fasnacht narren

Ich weiss noch ettlich fassnacht narren
Die inn der dorenkapp beharren
Wann man heilig zyt sol vohen an
So hyndern sie erst yederman
Eyn teyl / die du(o)nt sich vast berutzen
Antlitt / und lib sie gantz verbutzen
Und louffen so in bo(e)cken wiss

Ir anschlag stat uffha(e)lem yss
Mancher will nit / das man jn kennt
Der sich doch selbst zu(o) letsten nennt
So jm der kopffschon ist vermacht
Will er doch / das man uffjn acht

Dz man Sprech / schow min herr vö Rückel
Der kumbt un bringt am arm eyn kunckel
Es mu(o)ss jo ettwas gross bedütten
Das er doch kumbt zu(o) armen lüten
Durch syn demu(o)t unss du(o)t besehen /
Syn meynung ist / er wolt gern schmehen

Und eym zu(o) fassnacht eyger legen
Die guckguck syngend jn dem meygen /
Ku(e)cheln reicht man jn manchem huss

Do wa(e)ger wer man blib dar uss

Ursach zu(o) zelen / ist so vil
Das ich vil lieber schwigen will /
Aber die narrheyt hat erdacht
Das man su(o)ch freüden zu(o) fassnacht

100



So man der seien heyl solt pflegen
So go(e)nt die narren erst den segen
Und su(o)chent dannjr fa(e)st har für
Das es vast nacht sy vor jr tür
Der narren / kyrchwych man wol kennt

Jo wol vast nacht wiirt es genennt
Man loufft dar affter uff den gassen

Jm moss / als solt man ymen fassen
Welcher dann mag syn scho(e)llig gantz
Der meynt er hah billich den krantz
Von eym huss zu(o) dem andern loufft
Gross füllen er on bar gelt koufft
Das selb dick wa(e)rt noch mitter nacht

Der tüfel hat das spiel erdacht

So man solt su(o)chen seien heyl
Das man erst dantz am narren seyl
Mancher der füll du(o)t so vergessen
Als solt er jn eym jor nit essen

Und losst sich nit begnu(e)gen mit
Das er sich füll biss metten zytt
Verbottne spiss schadt dann nitt
Man isst die selb biss gegen tag
Worlich ich das sprich / red / und sag
Das wederJuden / Heyden / Datten

Jrn glouben als schentlich bestatten

Als wir die kristen wellen syn
Und du(o)nt mit wercken kleynen schyn
So wirjm anfang unser andacht

Zu(o) rüsten erst dryg / vier / vassnacht

Und werden erst on synnen gar
Das selb das wert dann durch das jar
Brechen das houbt der vasten ab

Do mitt sie mynder krefften hab /
Wenig sich zu(o) der a(e)schen nahen

Das sie mit andacht die entpfahen
Fo(e)rchten die a(e)sch die werd sie bissen

Lieber wendt sie jr antlitt bschissen

Und sich bero(e)men / wie eyn kol
Des tüfels zeychen gfeltjn wol /
Das zeichen gots / went sie nit han

Mit Christo went sie nit erstan
Die frowen gont dann gern zu(o) Strossen

101



Das man sie dest bass kiinn bemossen

Der kyrchen schonen ettlich nitt
Sie louffen dryn / und durch die mitt
Und du(o)nt die frowen drynn beschmieren

Das halt man für eyn gross hofieren
Die wu(e)st rott / du(o)t den esel tragen
Der sie die gantz statt macht umb jagen
So ladt man dann zu(o) dantz und stechen

Do mu(o)ss man erst die sper brechen
Und bringen narren recht zu(o) samen
Buren / hantwerck / du(o)nt sich nit schämen

Und nemen sich ouch Stechens an
Der mancher doch nit ryten kan
Des würt mancher gestochen dick
Das jm der hals bricht oder rück /
Das soll eyn hübscher schympff dan syn
Dar noch füllt man sich dann mit wyn
Von keyner vasten weiss man sagen
Das wesen wa(e)rt ob vierzehen tagen
Die fast ganz uss / an ettlich enden

Die karwu(o)ch du(o)t sie kum abwenden
So kumbt man zu(o) der bicht zu(o) zyt /
VZann man die hültzen tafflen lüt
So vacht man dann den ruwen an
Das man well morndes wider dran
Dem narren seil me hengen noch

Von Emaus ist unss allen goch
Die gwychten fladen unss nit schmecken

Das houbt das du(o)t man bald entdecken
Es mag gar licht eyn wynd har fegen
Er du(o)t den frowen die sturtz ab wegen
Die hangen an den na(e)chsten hecken

Die frowen went sich ungern decken

Reytzen do mitt die mann und knaben
Die narrenkapp sie lieber haben
Das man die oren dar uss streck

Dann das man sich mit stürtzen deck

Do mit so mag ich wol beschliessen

Wie wol ettlich hant drab verdriessen
Das / wo man su(o)cht alleyn fastnacht
Das nyemer druss wurt recht andacht
Und wie wir schicken unss zu(o) gott

102



Losst er unss dick biss jn den dott
Die narrenkapp hat angst und nott
Und mag nit so vil ru(o)wen han

Das sie doch blib die fasten stan

Man streifft sie jn der karrwoch an

Brant, Sebastian, Das Narrenschiff, Tübingen 1986, [110 b.], S. 306-309.

Zwei Quellenausschnitte aus den Basler Rufbüchern

«Jr und menglich wissent wol dz üfdise zyt (Konzil) herrejn derstatd treffenlich ernstlich

sachen bede geistlich und weltlich ußze tragende sint darumb alte verlassene wisen

billich vermitten sollent werden..dz niemand jn Böcken wise noch in Göler wise oder

in tüfels hüten louffen solle noch sich verendere jn dhein (keiner) wise noch wege mit
den kleidern Es sollouch niemand bosseln denn sichyedermann zuchtlichen halten..dis

heilige hochzit (Weihnachten) und ouch darnach über die vaßnacht Es soll ouch

niemand umb würste singen noch umb geld noch dheine (keine) bischove noch ander gog-
kenspil machen noch fürnemen.. Wer..in solicher wise funden wirt nu oder harnach ist
bestelt daz man denselben solich narrenspil abezerren sol und müs ouch derselben und
alle die mitjm gand und darzü dienent 1 monat vor den crützen leisten..»

SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2352 (1433), Original in: StABS,
Rufbuch 1,119v.

«Gerüft Montag nach derpfaffen vassnacht» (Sonntag vor Aschermittwoch)
Eiebenn herren und güten fründ Unnsere herren rat unnd meystere lassent

güter getrüwer erbarer meynung mengklichen so geistlichen so weltlich bürgerenn
hindersässen und inwonneren der Statt Basell sagen warnen und gepieten das

niemand wer dy joch sigen jung oder alt so also dyse vassnacht kurtzwylen woltenn oder

understu(o)nden es wer uff den gassen tag oder nachts in dy hüser zu gend spil oder
anders ze machen und umzyhen taten das dan der selbigen gar und gantz kein bog-

genantlit für sich machen oder tün sollen sunder wylyemand also kurtzwylen das doch

ein ersamer Ratt niemand weren der oder die selben sollen sich mit den antlitzen
innen bey got dem almechtigen verlühen begnügen lassenn und in keinen andern

weg verstellenn und so iemand der solich gebott nit haltenn sunder für gon funden
würt der oder die selben sollen gefäncklich angenommen mit dem kefy gestrafft
darzu(o) ein Pfund dn zu(o) rechter peen on alle gnad verbussen hirnach wüsse sich

mengklich ze halten»

SGfV, Historische Quellen, X B 12c, 2431 (1525), Original in: StABS,
Rufbuch II, 73v.

103



Abbildungsnachweis

Abb. 1

Diebold Schilling, Luzerner Chronik
1513. Eigentümerin: Korporationsgemeinde
Luzern, Aufbewahrung: Zentralbibliothek
Luzern, Schilling, 255v (516)

Abb. 2

Nürnberger Stadtbibliothek, Cod. Nor. K
444, f. I

Abb. 3

Roman de Fauvel, 14. Jh. Bibliothèque nationale

de France, Paris. Manuscrits français
146, fol. 34

Abb. 4

Christian Wurstisen, Bassler Chronick.
Basel: gedruckt und verlegt von Emanuel
Thurneysen, Erster Band 1765,
Innenumschlag. Foto: Fritz Zimmer, Basel

Abb. 5

Diebold Schilling, Luzerner Chronik
1513. Eigentümerin: Korporationsgemeinde
Luzern, Aufbewahrung: Zentralbibliothek
Luzern, Schilling, 15r (39)

Abb. 6

Bauerntanz. Detail vom Holbeinbrunnen.
Foto: Fritz Zimmer, Basel

Abb. 7

von ungedult der straff, Holzschnitt aus
Sebastian Brant, Das Narrenschiff, Basel,
Johannes von Olpe, 1494. Öffentliche Bibliothek

der Universität Basel, AO IX 91 fol. 131

Abb. 8

Nürnberger Stadtbibliothek, Cod. Nor. K
444, 77t

Abb. 9

Wirkteppich mit Edelleuten und Wildleuten
auf der Falkenjagd, Basel 15. Jh. Historisches
Museum Basel, Inv. Nr. 1905.540. Foto:
Historisches Museum Basel, Maurice Babey

Abb. 10

Johann Jakob Wiek, «Wickiana».
Zentralbibliothek Zürich, Ms. F 19, f. 11 r

Abb. 11

Historisches Museum Basel, F 1268. Foto:
Historisches Museum Basel, Maurice Babey

Abb. 12

Urs Graf, Nackte Fiedlerin mit einem alten
Narren. Hessisches Landesmuseum Darmstadt,

Inv. Nr. AE 358

Abb. 13

Goldschmiedemodell, Silber, gegossen,
vergoldet, ziseliert, Darstellung im Flachrelief
nach dem Holbeinschen Bauerntanz, 16. Jh.,
Tanzender Narr (Moriskentänzer). Historisches

Museum Basel, Inv. Nr. 1882.115.12.
Foto: Historisches Museum Basel, A. Seiler

Abb. 14

Turnierszene ca. 1480. Öffentliche Bibliothek

der Universität Basel, Kalenderfragment

saec. XV, AN V 13-1

Abb. 15

Stammbuch des Jacob Götz, 16. Jh., Maskentreiben.

Historisches Museum Basel, Inv. Nr.
1870.921. Foto: Historisches Museum Basel,
Maurice Babey

Abb. 16

Wirkteppich mit Wilden Leuten auf der

Hirschjagd («Flachsland-Teppich»),
Ausschnitt, Basel um 1468. Historisches Museum
Basel, Inv. Nr. 1981.88.b. Foto: Historisches
Museum Basel, Maurice Babey

Abb. 17

Eidgenössische Chronik von Gerold
Edlibach. Zentralbibliothek Zürich, Ms. A 77,
f. 336r

Abb. 18

Darstellung im Jnnern des Humpens von
Hans Heinr. Riva - Hinterglasmalerei auf
der inneren Wandung des Riva-Humpens.
Schweizerisches Landesmuseum, Zürich.
Inv. Nr. 5132. Foto: Schweizerisches
Landesmuseum Zürich, Foto Nr. COL-18701

104



Abb. 19

von nachts hofyeren, Basel uff die Vasenaht

1494, Holzschnitt aus Sebastian Brant, Das

Narrenschiff, Basel, Johannes von Olpe,
1494. Öffentliche Bibliothek der Universität
Basel, AO IX 91 fol. 151

Abb. 20

Aquarell mit der Darstellung des Basler

Küfertanzes in der Art des Franz Feyer-
abend, 18. Jh. Historisches Museum Basel,

Inv. Nr. 1889.99. Foto: Historisches Museum
Basel, Maurice Babey

Abb. 21

Urs Graf, Entwurf für eine Dolchscheide mit
Trommler und Pfeifer. Feder, 20,2X1,8 cm

(unten), 7 cm (oben). Öffentliche
Kunstsammlung Basel, Kupferstichkabinett, Inv.

Nr. U. IX. 59, Müller 2001, Nr. 9. Foto:
Öffentliche Kunstsammlung Basel

Abb. 22

Goldschmiedemodell, Silber, gegossen,
vergoldet, ziseliert, Darstellung im Flachrelief
nach dem Holbeinschen Bauerntanz, 16. Jh.

Zwei Musikanten (Dudelsack- und
Schalmeispieler) unter einem Baum. Historisches
Museum Basel, Inv. Nr. 1882.115.1. Foto:
Historisches Museum Basel, A. Seiler

Abb. 23

Urs Graf, Entwurf für eine Dolchscheide mit
Narr. Feder, 21,1X5,9 cm (unten), 6,8 cm

(oben). Öffentliche Kunstsammlung Basel,

Kupferstichkabinett, Inv. Nr. U. IX. 60,

Müller 2001, Nr. 10. Foto: Öffentliche

Kunstsammlung Basel

Abb. 24

Diebold Schilling, Luzerner Chronik
1513. Eigentümerin: Korporationsgemeinde
Luzern, Aufbewahrung: Zentralbibliothek
Luzern, Schilling, 259r (523)

Abb. 25

Goldschmiedemodell (Dolchscheide), Blei-

guss, Oberrhein Mitte 16. Jh. Zechgelage:

Drei zechende Männer und ein Narr. Tanzendes

Paar. Historisches Museum Basel, Inv.

Nr. 1904.1331. Foto: Historisches Museum
Basel

Abb. 26

Bauerntanz. Detail vom Holbeinbrunnen.
Foto: Fritz Zimmer, Basel

Abb. 27

Franz Feyerabend (1755-1800), Küferumzug
auf Holz, 28X111 cm, Kunstmuseum Basel,

Prof. J. J. Bachofen-Burckhardt-Stiftung,
Inv. Nr. 1278a

Abb. 28

Handzeichnung des 15. Jh. von Hans Burgk-
mair d. Ä., Bauernturnier. Das Städel, Städel-

sches Kunstinstitut und Städtische Galerie,
Frankfurt am Main, Inv. Nr. 641

Abb. 29

Pieter Bruegel d. Ä., Der Streit des Karnevals

mit den Fasten (Ausschnitt). Kunsthistorisches

Museum Wien, GG 1016

Abb. 30

Pieter Bruegel d. A., Der Streit des Karnevals

mit den Fasten. Kunsthistorisches Museum

Wien, GG 1016

Abb. 31

Bayerische Staatsbibliothek München. BSB.

Cgm. 1930 fol. 5v und 6r

Abb. 32

Dudelsackpfeifer vom Brunnenstock des

Holbeinbrunnens, 16. Jh. Historisches

Museum Basel, Inv. Nr. 1910.132. Foto: Historisches

Museum Basel, Maurice Babey
Abb. 33

Wildmänner auf der Basler Standesscheibe

aus dem Rathaus, 1514-1519. Historisches

Museum Basel, Inv. Nr. 1935.478. Foto:
Historisches Museum Basel, Maurice Babey

105





Neujahrsblatt der Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Lieferbare Titel

Nr. 155 / 1977: Staehelin, Walter
GGG Der Zeit voraus - Dem Staat voraus
Zur Zweihundertjahrfeier der Gesellschaft für das

Gute und Gemeinnützige, Basel, mit einem
Vorwort von Emil Wamister und einem Register
der Neujahrsblätter 1821-1977 von Isabelle
Sütterlin. 141 Seiten mit 19 Abbildungen.
Broschiert. Fr. 10.- / 7.- ISBN 3-7965-1335-2

Nr. 157 / 1979: Fink, Paul

Vom Passementerhandwerk zur Bandindustrie
Ein Beitrag zur Geschichte des alten Basel.

101 Seiten mit 13 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 10.-/7.- ISBN 3-7965-1337-9

Nr. 158 / 1980: Dr. h.c. C. A. Müller (1903-1974)
Geschichte des Dorfes Schönenbuch
Hans Adolf Vögelin (Hrsg.)
128 Seiten mit 14 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 10.- / 7.- ISBN 3-7965-1338-7

Nr. 159 / 1981: Birkner, Othmar
Bauen und Wohnen in Basel (1850-1900)
64 Seiten mit 33 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 10.- / 7.- ISBN 3-7965-1339-5

Nr. 161 / 1983: Lüthi, Walter
Der Basler Freisinn von den Anfängen bis 1914

176 Seiten mit 20 Abbildungen und 4 Tabellen.
Broschiert. Fr. 10.-/ 7.- ISBN 3-7965-1341-7

Nr. 163 / 1985: Grieder, Fritz
Ein halbes Jahrhundert unter der Bundeshauskuppel

Über Herkunft und Tätigkeit von 71 Basler und
Baselbieter Parlamentariern, 1920-1970.
245 Seiten mit 23 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 10.-/ 7- ISBN 3-7965-1343-3

Nr. 164 / 1986: Haeberli, Wilfried
Die Geschichte der Basler Arbeiterbewegung
von den Anfängen bis 1914

Band I
195 Seiten mit 10 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 10.- / 7.- ISBN 3-7965-1344-1

Nr. 165 / 1987: Haeberli, Wilfried
Die Geschichte der Basler Arbeiterbewegung
von den Anfängen bis 1914

Band II
191 Seiten mit 11 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 10.- / 7.- ISBN 3-7965-1345-X

Nr. 166 / 1988: Spycher, Albert
Der Basler Lällenkönig, seine Nachbarn, Freunde
und Verwandten
95 Seiten mit 61 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 10.- / 7.- ISBN 3-7965-1346-8

Nr. 167 / 1989: Roth, Dorothea
Die Politik der Liberal-Konservativen in Basel

1875-1914
154 Seiten mit 15 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 10.- / 7.- ISBN 3-7965-1347-6

Nr. 168 / 1990: Trevisan, Luca
Das Wohnungselend der Basler
Arbeiterbevölkerung in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts
125 Seiten mit 40 Abbildungen und 4 Karten.
Broschiert. Fr. 20.-/ 14.- ISBN 3-7965-1269-0

Nr. 169 / 1991: Bieder, Werner
Erfahrungen mit der Basler Mission und
ihrer Geschichte
210 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20.-/ 14.- ISBN 3-7965-1261-5

Nr. 170 / 1992: Hauss, Barbara
Der Renaissancebau des «Spiesshofes» in Basel

126 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20.- / 14.- ISBN 3-7965-1262-3

Nr. 171 / 1993: Meier-Kern, Paul
Verbrecherschule oder Kulturfaktor?
Kino und Film in Basel 1896-1916.
160 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20.- / 14.- ISBN 3-7965-1266-6

Nr. 172 / 1994: Becker, Maria
Architektur und Malerei
Studien zur Fassadenmalerei des 16. Jahrhunderts
in Basel.

164 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20.- / 14.- ISBN 3-7965-1260-7

107



Nr. 173 / 1995: Janner, Sara

Mögen sie Vereine bilden
Frauen und Frauenvereine in Basel

im 19. Jahrhundert.
164 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 20.- / 14.- ISBN 3-7965-1264-X

Nr. 174 / 1996: Hauzenberger, Hans
Basel und die Bibel
Die Bibel als Quelle ökumenischer, missionarischer,

sozialer und pädagogischer Impulse
in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Jubiläumsschrift der Basler Bibelgesellschaft.
260 Seiten. Gebunden.
Fr. 30.-/21.- ISBN 3-7965-1263-1

Nr. 175 / 1997: Meier-Kern, Paul

Zwischen Isolation und Integration
Geschichte der katholischen Volkspartei
Basel-Stadt 1870-1914.
144 Seiten mit zahlreichen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 30.- / 21.- ISBN 3-7965-1265-8

Nr. 179/2001
Basel 1501 2001 Basel

Mit Beiträgen von Werner Meyer, Marc Sieber,
Beat von Wartburg, Bernard Degen, Kurt Jenny,
Philipp Sarasin und Pierre Felder
und einer Beilage von Ulrich Barth:
Wichtige Daten zur Basler Geschichte 1225-2000
mit französischer, italienischer, englischer,
spanischer, türkischer, serbokroatischer und
albanischer Ubersetzung.
Redaktion: Maria-Letizia Heyer-Boscardin.
211 Seiten mit 66 Abbildungen, davon 36 in Farbe,
mit Leporello als Beilage. Broschiert.
Fr. 35.-/24.50 ISBN 3-7965-1700-5

Nr. 180/2002
Michael Kessler, Marcus Honecker, Daniel
Kriemler, Claudia Reinke, Stephan Schiesser

Strömung, Kraft und Nebenwirkung.
Eine Geschichte der Basler Pharmazie
192 Seiten mit 93 zumeist farbigen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 35.- / 24.50 ISBN 3-7965-1866-4

Nr. 176 / 1998: Meies, Brigitte
aufgelöst 1996

Das Basler Stadt- und Münstermuseum
im Kleinen Klingental 1939-1996.
162 Seiten. Broschiert.
Fr. 35.- / 24.50 ISBN 3-7965-1267-4

Nr. 181 / 2003: Ribbert, Margret
Auf Basler Köpfen. Kulturgeschichtliche Aspekte
von Hüten, Hauben, Mützen
Mit einem Beitrag von Sara Janner.
180 Seiten mit 114 zumeist farbigen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 35.- / 24.50 ISBN 3-7965-1916-4

Nr. 177 / 1999: Staehelin, Martin
Der Basler Schultheiß Emanuel Wolleb
(1706-1788) und seine satirische Schrift
Die Reise nach dem Concerte
200 Seiten mit 12 Abbildungen. Broschiert.
Fr. 35.-/ 24.50 ISBN 3-7965-1268-2

Nr. 178 / 2000: Morel, Andreas
Basler Kost. So kochte Jacob Burckhardts
Grossmutter
200 Seiten mit 24 meist farbigen Abbildungen.
Mit Beilage «Einige Rezepte zum Nachkochen»

von Andreas Morel. Broschiert.
Fr. 35.- / 24.50 ISBN 3-7965-1426-X

Auszeichnung: Silbermedaille der
Gastronomischen Akademie Deutschlands im Bereich
der «Kulturhistorischen Publikationen»

Nr. 182 / 2004: Sommerer, Sabine
«Wo einst die schönsten Frauen tanzten ...».
Die Balkenmalereien im «Schönen Haus»
in Basel (Nadelberg 6)
127 Seiten mit 108 zumeist farbigen
Abbildungen und einem Poster mit allen
Balkenmalereien. Broschiert.
Fr. 35.-/24.50 ISBN 3-7965-2010-3

Nr. 183 / 2005: Zimmer, Katja
«in Bökenwise» und «in tüfels hüten».
Fasnacht im mittelalterlichen Basel
105 Seiten mit 33 zumeist farbigen Abbildungen.
Broschiert. Fr. 35.- / 24.50 ISBN 3-7965-2092-8

Schwabe Verlag Basel www.schwabe.ch

108



Die Reformation gilt in der Historischen Volkskunde allgemein als «Schwellenperiode»,

in der mittelalterliches Brauchtum, namentlich wenn es in Beziehung mit
katholisch-kirchlichen Gepflogenheiten steht, einem starken Wandel bzw. einer
nachhaltigen Repression unterworfen ist. Es ist somit kaum ein Zufall, dass im Gebiet der

heutigen Schweiz Fasnachtsgebräuche, die auf traditioneller Kontinuität seit dem

Ausgang des Mittelalters beruhen, weitgehend auf die katholischen Regionen
beschränkt sind. Die grosse Ausnahme bildet Basel, wo sich in der Stadt und auf der
Landschaft fasnächtliche Bräuche trotz obrigkeitlichem und kirchlichem
Repressionsdruck seit dem 16. Jahrhundert halten können.
Diese - mindestens für Schweizer Verhältnisse - doch etwas eigentümliche Stellung
Basels in der Geschichte fasnächtlichen Brauchtums bildet den Hintergrund für die

vorliegende Publikation. Seit gut anderthalb Jahrhunderten hat sich in Europa eine
sehr ausgeprägte Regionalisierung des Fasnachts-, Faschings- oder Karnevalstreibens

herausgebildet, dessen Unterschiedlichkeit ein solches Ausmass angenommen hat,
dass die gemeinsamen Wurzeln kaum mehr sichtbar sind. Dazu kommt - gerade für
Basel - eine seltsame Intoleranz gegenüber «andersartigen» Fasnachtsbräuchen, eine

Intoleranz, die nur das eigene Brauchtum als «echt» gelten lassen möchte und dieses

Eigene, wohl zur Legitimierung, in graue Vorzeiten zurückdatieren will. Innerhalb
dieses Wahrnehmungsrahmens ergibt sich die Frage: Wie sah die Fasnacht im
mittelalterlichen Basel aus? Anhand von Zeitzeugnissen werden die einzelnen Elemente
(Masken, Feuer, Kampfspiele etc.) betrachtet, und es entsteht ein Bild, das mit der

heutigen Fasnacht nicht mehr viel gemein hat.

Schwabe Verlag Basel ^.schwabe.ch


	in Bökewise und in tüfels hüten : Fasnacht im mittelalterlichen Basel
	...
	...
	Grusswort der Präsidentin
	Vorwort und Dank
	Einleitung
	Maskenbräuche
	Heischebräuche
	Rügebräuche
	Fasnachtsspiel
	Feuerbräuche
	Bankett und Tanz
	Fasnachtsturnier
	Zusammenfassung
	Ausblick auf die weitere Entwicklung der Basler Fasnacht
	Anmerkungen
	Bibliographie
	Quellenanhang
	Abbildungsnachweis


