Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 181 (2003)

Artikel: Auf Basler Kopfen : kulturgeschichtliche Aspekte von Hiten, Hauben,
Mdatzen...

Autor: Ribbert, Margret

Kapitel: Was man trug und was man tragen durfte : Hutmode, Kleiderordnungen

und Ratsmandate im 17. Jahrhundert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006783

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

s el L

r{".

S
o
I

Q

;mg’

- ﬁ 3
=
D

or&i\ungen und Ratsmf,andate |fn 17. Jaffhundert
; }




28

Einschrinkende Regelungen beziiglich der Kleidung hatte es bereits in Antike und
Mittelalter gegeben; im Spitmittelalter hatten modische Erscheinungen wie die
burgundische Hérnerhaube oder Schnabelschuhe Begrenzungen in den Massen und
Materialien als notwendig erscheinen lassen. Mit dem 16. Jahrhundert wurden die
Verbote immer ausgeprigter und differenzierter. Thre eigentliche Bliite hatten die
Kleiderordnungen im 17. Jahrhundert mit seiner ausgeprigten stindischen Hierar-
chisierung; aus dieser Zeit hat sich eine Vielzahl von Kleidermandaten in gedruck-
ter Form erhalten. Mit dem beginnenden 18. Jahrhundert ging ihre Bedeutung
zuriick, und die Aufhebung der Klassenunterschiede durch die Franzésische Revo-
lution setzte ihnen ein Ende. Hinfort galt ein eher verschwommenes, nicht mehr
schriftlich fixiertes System, das auf gesellschaftlichen Konventionen und wechseln-
den Moden beruhte. Obrigkeitliche Verordnungen betrafen nur noch Einzelflle, und
sie hatten meist einen wirtschaftlichen oder moralischen Hintergrund.

Die Griinde dafiir, eine Kleiderordnung zu erlassen, waren recht ver-
schiedener Art. Ausfiihrlich erldutert es 1637 die «Christenliche Reformation/ und
Policey-ordnung der Statt Basel», die in ihrer Argumentation den Kleiderordnungen
anderer Stddte entspricht.” Neben der Aufforderung zu einem bescheidenen, gott-
gefilligen Auftreten wurde als ein weiterer Beweggrund die Sorge vor zu grosser
Verschuldung durch Kleiderluxus angegeben. So heisst es, dass durch «verderblichen
und iiberfliissigen Pracht und Hochmuot / viel Personen in abnemm=und ringerung
ihrer Nahrung / ja endliche in eusserste Armuot und Diirfftigkeit» geraten seien.
Aber auch die Wahrung stindischer Unterschiede im Bereich der Kleidung war ein
Grund, der offen angefiihrt wurde; man fiirchtete, dass «eines jeden Wesen und Stand
nicht mehr erkent werden mag»*. Dazu kamen handfeste merkantile Interessen;
teure Importe wie Spitzen und kostbare Seidenstoffe waren besonders haufig von
Verboten betroffen, da durch sie grosse Geldmengen abflossen. Dem entspricht auch,
dass einheimische Pelze meist keiner sozialen Gruppe verboten waren, wihrend man
kostbare importierte Pelze meist nur der obersten Schicht gestattete.

Die erste, sog. Alte Reformationsordnung, die in Basel um 1498 erlassen
wurde, beschiftigt sich mit Problemen wie Gotteslisterung, Eidesleistung, Feiertags-
heiligung, Ehebruch, Spiel und Trinksitten. Vorschriften zur Kleidung sind noch nicht
enthalten. Sie erscheinen erstmals in der «Ordnung so eine Ersame Statt Basel ...
fiirohyn zehalten erkant» von 1529.%* Bei insgesamt 30 Seiten von Vorschriften und
Regeln ist jedoch nur eine halbe Seite der Kleidung gewidmet. Neben allgemeinen
Ermahnungen wird als einziges Verbot ausgesprochen, dass niemand «zerhowen
hosen noch wambist an sine lyb tragen» diirfe. Mit «zerhowen» ist die Mode der
geschlitzten Kleidung gemeint; dabei wurde durch Einschnitte im Obermaterial ein
kontrastfarbiger Futterstoff sichtbar gemacht, so dass die Kleider sehr auffllig wirk-
ten und bedeutend teurer wurden. Diese Kleidung traf besonders den Geschmack
der Landsknechte (Abb. 10), fiir die durch eine Verordnung Kaiser Maximilians die
Einschriankungen der Kleiderordnungen nicht galten®, und auch die Dirnen bevor-
zugten diese auffillige Dekorationsform (Abb. 20). Die Beliebtheit der geschlitzten



Margaretha Ryhiner-Falkner (1639-1717), Witwe
des Stadtschreibers Heinrich Ryhiner-Falkner,

zeigt in dem 1675 entstandenen Bildnis ihren Wohl-
stand durch die riesige Pelzkappe, die mehrfach
geschlungene Goldkette und den feinen, aus meh-
reren Lagen feinen Leinens bestehenden Kragen
an. Die schweren Materialien, die strenge Gesamt-
form und die dunklen Farben entsprechen dem
Kleidungsstil jener Zeit.

ETi_fF_FFI»F!‘I"I" v v R R

LECEEERERTEEEEE

-
"
"
.
-
-
-
-
-
-
.
-
"
-
-
-
-
-
-
-
-
P
-
pr ¥
pre
pe ¥
e
-
ey
P

Abb. 11

29



30

Kleidung wuchs in den dreissiger Jahren noch an, und der Basler Biirgermeister Jakob
Meyer, der uns aus mehreren Portrits von Hans Holbein bekannt ist (Abb. 3), sah
sich veranlasst, dieses Verbot in einem Mandat vom 7. August 1538 zu erneuern und
zu bekréftigen.

Im Laufe der Zeit vermehrten sich die Verbote, und sie wurden in ihrer
Giiltigkeit starker differenziert; das galt nicht nur fiir die Kleidervorschriften. Die
«Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung der Statt Basel», die 1637 erlassen
wurde, umfasst insgesamt iiber 150 Seiten und fasst zahlreiche friiher durch einzelne
Mandate ergangene Regelungen zusammen.* Fast 20 Seiten sind der «Kleyder-Ord-
nung» gewidmet, und weitere, sich daran anschliessende Ausfithrungen regeln Auf-
wand und Kleidung bei den Hochzeitsfeiern. Darin spiegelt sich ein Interesse an der
Kleidung und ihrer Differenzierung nach sozialem Stand, wie sie sich fast zeitgleich
auch in den Trachtenfolgen Hans Heinrich Glasers zeigt. 1624 und 1634 hatte er in
42 bzw. 56 Blattern die Kleidung der Basler dargestellt, wie sie fiir die verschiedenen
Stinde und Anldsse angemessen war.>’ Sowohl in der starken Reglementierung wie
auch in dem Interesse an der regionalen Prigung und sozialen Differenzierung ent-
sprechen diese Basler Schrift- und Bildquellen der allgemeinen europdischen Ent-
wicklung. Um eine Vorstellung davon zu geben, wie genau solche Vorschriften sein
konnen, seien aus der Kleiderordnung von 1637 die Anordnungen zu den charakte-
ristischen Basler Pelzkappen («Brawenkappen») ausfiihrlich zitiert. Diese iippigen,
kugelférmigen Pelzkappen sind zwar auch aus anderen Schweizer Stidten bekannt,
erfreuten sich aber in Basel besonderer Beliebtheit und sind auf zahlreichen Portriits
des 17. Jahrhunderts (Abb. 11) anzutreffen. Uber sie heisst es:

«Die ungehewren und abschewlichen grossen Brawen=kappen, deren kostlichkeit
bif} anhero von Tag zu Tag zuegenommen / beruohrend: sollen selbige durchauf3 /
bey nachgesetzter Straaff / so beydes dem Kappenmacher / als welche solche tragen
/ ohne fehlen abgenommen werden soll / abgeschafft und verbotten seyn; mit her-
nach-folgender erlaeuterung: daf zwar fiirnehme Weiber / sammete Kappen von
Otter=und anderen dergleichen Brawen tragen moegen; doch daf selbige / mit aller
zuogehoerde / auffs hoechst 12. Gulden / und nicht dariiber / kosten thueen.

Der Handwercks-leuthen / schlechten Kraemeren / und gemeiner Burgeren Weiber
/ wie auch Toechteren / aber / sind verbotten alle Kappen / da eine mit all ihrer zuo-
gehoerde / sampt de Macherlohn / sich hoeher / als 6. Gulde belaufft. Der Tagloeh-
neren Weiber / Naeyeren / Kroeflleren / Maegde / und andere ihres gleichen be-
treffend: sollen sie keine Kappen aufftragen / da eine mehr als 2. Gulden in Zeug /
Fuoter / Brawen / und Macherlohn / kostet.»*® Eine vornehme Frau durfte also das
Sechsfache fiir eine Pelzkappe ausgeben wie eine Niherin oder Magd. Ihr waren auch
bei anderen Kleidungsstiicken «Sammat / Attlaf8 / Damast / Seiden und dergleichen
koestlichen Gezeugs» erlaubt, allerdings unter dem stets wiederholten Aufruf zur
gemassigten Ausnutzung dieser Erlaubnis. Andernfalls wurde eine zukiinftige Ein-
fithrung von Einschrinkungen auch fiir die Frauen der Oberschicht in Aussicht ge-
stellt. Die Androhung, dass bei Zuwiderhandlung auch der Kappenmacher bestraft



werde, findet sich auch in den Kleidermandaten anderer Stadte und zeigt den Ver-
such, die Verbote auf Kiufer- wie auf Verkiuferseite zu verankern.

Auch durften «die Tagloehner / Dienstknechte / dero Weiber und Toech-
teren / wie auch Nayeren / Kroef3leren / Maegde / und andere ihres gleichen / keine
genaehten, sondern allein schlechte geklopfte Huete [Filzhiite] tragen». Damit waren
Kosten und Pracht automatisch eingeschrinkt, doch ging es der besorgten Obrigkeit
nicht allein um die entstehenden Kosten. Denn die Frauen wurden ermahnt, «bey
ohnausbleibender Straaff / anderer koestlicheren / wann gleich ihnen solche ge-
schenckt oder verehret werden sollten / sich keines wegs gebrauchen.»* Ein ge-
schenkter Hut hitte sie nicht in Schulden getrieben, aber er hitte die Trigerinnen
einem anderen Stand als dem eigenen zugehorig erscheinen lassen und das Zei-
chensystem der Kleidungsqualititen unterlaufen.

Man darf aber durch solche genauen Vorschriften nicht den Eindruck
gewinnen, als habe man an der Kleidung in jedem Fall den genauen sozialen Stand
ablesen kénnen. Zum einen waren die Menschen nicht immer bis an die obere
Grenze des Erlaubten gekleidet, und zum anderen gab es eine Fiille von Imitatio-
nen bei kostbaren Stoffen, Pelzen, Edelmetallen und Edelsteinen, welche die Ein-
schitzung sehr erschwerten. Auch konnte die Qualitét eines Pelzes oder Stoffes
nicht immer beim ersten Augenschein erkannt werden, und die Imitate waren offen-
bar von hoher Tauschungskraft. Hinzu kamen Ausnahmen bei gebrauchter und
abgetragener Kleidung; in diesem Falle durfte ein Angehdériger eines niedrigen Stan-
des durchaus Materialien tragen, die ihm bei neuwertiger Kleidung verboten waren.
Zahlreiche archivalische Nachrichten von Verstossen zeugen eher davon, dass man
die Verordnungen sehr hiufig iiberschritt. Die Kleidung einer Person konnte also
selbst im 17. Jahrhundert nur eine annidhernde Einordnung ihres sozialen Standes
ermoglichen *

Die ausfiihrlichen Kleiderordnungen wurden gelegentlich durch Mandate
erginzt und aktualisiert, wenn sich eine extreme Entwicklung abzeichnete. So sah
sich der Basler Rat 1665 veranlasst, die Breite und den Umfang der Frauenhiite zu
begrenzen.* Zwei Ellen Umfang (108 cm) war als hochstes Mass erlaubt; ein Mass,
wie es von den Frauen in der Glaserschen Trachtenfolge von 1634 durchaus noch
eingehalten wurde. Aber das Portrit einer unbekannten Dame aus den Jahren um
1680 fiihrt vor Augen, dass sich - ungeachtet solcher Verbote - die Hiite der nach-
folgenden Zeit an diese Begrenzung nicht hielten (Abb. 12): Der Hut dieser interes-
santen Baslerin iibersteigt in seinen Massen diese Vorschrift deutlich. Wie so oft, deu-
tete auch dieses Verbot mehr auf die kommenden Entwicklungen hin, als dass es
diese hitte verhindern kénnen.

Beziiglich der Kopfbedeckungen finden sich zwar zahlreiche Hinweise,
doch ist meist eine gewisse Toleranz festzustellen. Insgesamt lasst sich sagen, dass die
Einschrinkungen um so strenger waren, je grosser und stoffreicher ein Kleidungs-
stiick war; am unteren Saum eines Kleides konnte schliesslich weitaus mehr Samt
oder ein anderer kostbarer Besatz verarbeitet werden als an einer Haube.* Und so

31



Abb. 12

Abb. 13

32

Auf zwei Ellen, also 108 cm,
hatte der Basler Rat im Jahre
1665 den Umfang von Frauen-
hiten begrenzt. Bei diesem Por-
trat einer unbekannten Baslerin
aus der Zeit um 1680 mag man
sich fragen, ob diese Vorschrift
wirklich eingehalten wurde.

Dieses reizvolle Miniaturportrat
eines unbekannten Basler
Brautpaares auf Kupfer, 1619
datiert, zeigt die Braut im
Schmuck der Brautkrone, des
sog. Jungfrauenbéandels: dieser
ist wie ein doppeltes Band

um den Kopf gelegt, reich mit
Flussperlen bestickt und mit
kanstlichen Bluten bekrént.

heisst es dann in Basler Mandaten und Kleiderordnungen wiederholt bei Verboten
einschrinkend, in einer etwas triigerischen Grossziigigkeit: «aussert den Hauben».

Das besondere Augenmerk der Obrigkeit galt stets den Hochzeitsfeier-
lichkeiten, da bei ihnen die Gefahr von Verschwendung und Verschuldung beson-
ders gross war. Vorschriften und Einschrankungen dazu nahmen einen breiten Raum
in den Mandaten und Reformationsordnungen ein und wurden als «Hochzeitsord-
nung» zusammengefasst. In der «Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung
der Statt Basel» von 1637 kam noch ein eigenes Kapitel zu den «hochzeitlichen Zier-
den» hinzu, so dass die Verordnungen zur Hochzeit einen Umfang von iiber zwan-
zig Druckseiten erreichten. Ein besonderes Anliegen war der sog. Jungfrauenbandel,
eine kostbare, aus breiten, mit Perlen bestickten Bandern bestehende Brautkrone, die
von der Braut zur Hochzeit getragen wurde.

Die wohl friiheste Darstellung eines Basler Jungfrauenbandels findet sich
auf Hans Holbeins «Darmstidter Madonna» (Abb. 22).* Rontgenaufnahmen haben
ergeben, dass Anna Meyer, die rechts kniende Tochter des Biirgermeisters Jakob
Meyer, urspriinglich mit langem, auf den Riicken herabfallenden Haaren darge-
stellt war, so wie Hans Holbein ihr Aussehen in einer um 1526 entstandenen, vor-
bereitenden Portritzeichnung festgehalten hatte.* Eine eigenhindige Uberarbei-



tung des Bildes 1528/29 brachte neben andern Anderungen auch die «Aktualisie-
rung» des Aussehens der Tochter Anna: Thr Profil wurde etwas markanter gezeich-
net, und die ehemals langen Haare verschwanden, zu Zépfen geflochten, unter einer
Brautkrone. Vermutlich hatte sie sich inzwischen verlobt und wurde von Hans Hol-
bein in ihrem neuen Stand als Braut prasentiert.” In fast identischer Form findet
sich diese feierliche Kopfbedeckung fast einhundert Jahre spiter auf dem 1619
datierten Bildnis einer unbekannten jungen Basler Braut (Abb. 13): Zwei breite, mit
Perlen ornamental bestickte Bander sind um den Kopf gelegt und mit den Zopfen
verschlungen, seitlich mit Bandern oder Schniiren verziert und oben mit Bliten
besetzt. Die «Bandel» sind mit zahlreichen kleinen Perlen besetzt, wohl aus Fluss-
perlmuscheln, wie sie bis ins 19. Jahrhundert in vielen européischen Fliissen in gros-
sen Mengen zu finden waren.

Auf die weit zuriickreichende Verwurzelung dieses Brautschmuckes
nimmt auch die «Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung der Statt Basel»
von 1637 Bezug, wenn sie dazu anmerkt: «Ob schon auch die Perlin / Borten / und
Jungfrawen Baendel / so von alters hero bey dieser Statt ueblich gewef3t / grossen
Kosten forderen / und villeicht umb solcher / auch anderer betrachtungen halben /
die gaentzliche abschaffung derselben nicht unrahtsam sein moechte». Es ist ein Zu-

33



Abb. 14 In der Basler Trachtenfolge des Hans Hein-

34

rich Glaser aus dem Jahre 1624 sieht man
die etwas verédnderte Form des Jungfrauen-
béndels: Ein hoher, kronenartiger Reif
kennzeichnet die Braut. Dartberhinaus gab
es im 17. und 18. Jahrhundert noch keine
eigentliche Brautkleidung.

LS 820 Ty

o

LAV B

10 ATl | A i

st RS

wgﬂw ‘..\.:’:

%




gestdndnis an eine angestammte Sitte, dass man sie nicht génzlich abschafft, sondern
nur eine Reduzierung anordnet: Die Form der doppelten Bander und Borten, wie sie
auf den fritheren Beispielen zu sehen ist, wird verboten und die Kosten begrenzt: «fiir
fiirnehmer Leuthen Toechteren / zu 200. Pfunden auffs hoechste; fiir tibriger aber zu
50 oder 60 Pfunden / und nicht hoeher ...»* Die vorgeschriebene Begrenzung auf
nur ein Band statt des zuvor tiblichen Doppelbandes mutet etwas anachronistisch an,
denn die Form hatte sich bereits merklich verandert. Die beiden Folgen von Trach-
tenbildern des Hans Heinrich Glaser, erschienen 1614 und 1634, also zeitlich vor die-
ser oben zitierten Verordnung, zeigen bei den Jungfrauenkronen bereits eine ge-
wandelte Form. Die Kopfbedeckungen folgten zwar noch im wesentlichen jenem
Typus, wie er bereits auf der Darmstiadter Madonna zu sehen war, nur dass die Ge-
samtform steifer und hoher geworden war und den bandartigen Charakter fast vol-
lig verloren hatte (Abb. 14). Die Brautkrone ist im 17. Jahrhundert wie der Reif einer
Krone gebildet, als hoher, kostbar geschmiickter Ring. Das verordnete einfache Band
hat an Dimension gewonnen und gleicht dadurch aus, was es durch die doppelte
Form verloren hatte. Laut Ausweis der Trachtenfolgen hatte sich diese Entwicklung
aber bereits deutlich abgezeichnet und war nicht durch die obrigkeitlichen Anord-
nungen ausgeldst worden.

Diese prachtvollen Kronen wurden nicht nur von den Brauten, sondern
auch von unverheirateten jungen Frauen getragen, die als Patin ein Kind zur Taufe
brachten. «Also ein Jungfraw kleidet steht / Wan sie zum Tauff ein Gotten geht» heisst
es in einer entsprechenden Bildunterschrift in der Trachtenfolge von Johann Jakob
Ringle aus der Mitte des 17. Jahrhunderts (Abb. 15). Sie waren immer wieder Thema
in Ratsmandaten, und stets wiederholte sich der missmutige Tonfall, mit dem darauf
hingewiesen wurde, dass sie eigentlich ganz abzuschaffen seien. Dass es nie wirklich
versucht wurde, hat wohl nichts mit Grossziigigkeit zu tun, sondern eher mit der Ein-
sicht, was machbar war und was nicht. Denn bei weit zuriickreichenden Sitten, an
die wichtigsten Festtage gebunden, zeigten sich die Grenzen der Kleidermandate:
Einschrankungen des Aufwandes mochten sie bewirken, aber die ginzliche Ab-
schaffung von prachtvoller, besondere Anlasse auszeichnender Kleidung wére ihnen
wohl nicht gelungen.

Brautkronen dieser Art sind nicht auf Basel beschrinkt: In Niirnberg und
Strassburg wurden sie in dhnlicher Form getragen, wobei die Strassburger Braut-
kronen den Basler Beispielen besonders nahe standen.*” Doch konnte man auch ohne
den «Jungfrauenbandel» vor den Altar treten, da er bei weniger vermogenden Fa-
milien durch die Pelzkappe (mit einem kleinen Blumengebinde darauf) ersetzt
werden konnte: «Ein braut die nicht von Hohem standt / Hat also ihr Hochzeitlich
gwandt» heisst es zu einem Trachtenbild mit Pelzkappentrigerin von Jakob Ringle
aus der Mitte des 17. Jahrhunderts.*® Dieser schlichte hochzeitliche Schmuck wird
wohl nicht die Braut, dafiir aber die obersten Sittenwichter begliickt haben ...

Beziiglich der Kopfbedeckungen, die von Frauen zum Kirchgang getra-
gen wurden, présentiert das Innenraumbild des Basler Miinsters aus dem Jahre 1650

35



Abb. 15 Nicht nur zur Hochzeit, sondern
auch, wenn eine junge Frau als
Patin ein Kind zur Taufe brachte,
trug sie den Jungfrauenbandel.
Der Taufling ist unter dem kost-
baren Tauftuch verborgen.

36

ein recht einheitliches Bild (Abb. 16). Wie auch die Ménner tragen alle Frauen eine
Kopfbedeckung; einzig der Sigrist erscheint barhduptig. Das Schwarz (oder Dun-
kelbraun) der grossen Pelzkappen ist die vorherrschende Farbe, hinzu kommt viel
Weiss durch die Hauben. Nahe der Kanzel siecht man sieben junge Frauen mit «Jung-
frauenbindeln», die fiir ein wenig Belebung des Bildes sorgen. Diese Einférmigkeit
ist die Folge der restriktiven Kleidungsvorschriften, tiber deren Einhaltung beim
Kirchgang besonders streng gewacht wurde.

Zahlreich vertreten ist auf dem Miinsterbild der sog. «Sturz», eine weisse,
gestarkte Haube. Er war fiir die verheirateten Frauen der vorgeschriebene «Kir-
chenhabit», zumindest fiir die vermogenden unter ihnen; den drmeren war dies
erlassen. Der Sturz verhiillte Haar und Hals, durch das zugehérige Kinntuch auch
weitgehend das Gesicht. Der «Schwenkel», ein langer, im Riicken herabfallender
Leinwandstreifen, war sein besonderes Kennzeichen (Abb. 17). Die Trachtenfolgen,
die stets an den regionalen Besonderheiten der Tracht und an den Kleidern zur Hoch-



Der Blick in das Basler Munster,
gemalt im Jahre 1650, zeigt deut-
lich an, dass es zu jener Zeit tblich
war, in der Kirche die Kopf-
bedeckungen auf dem Kopf zu
behalten, selbst den hohen und
auffallenden Baslerhut.

Abb. 16

37



Abb. 17 Die Trachtenfolge des Johann Jakob Ringle aus der
Zeit um 1650 zeigt den Sturz, die in Basel tUbliche
Frauentracht zum Kirchgang. Aufwendig zu pflegen
und unbequem zu tragen, wurde er mit der Zeit
immer unbeliebter und auch unmoderner. Ab dem
18. Jahrhundert gab es immer mehr Frauen, die sich
weigerten, ihn zu tragen.

38

zeit, Taufe und in Trauerzeiten interessiert waren, bilden ihn meist mehrfach ab: von
vorn und von hinten, da er dort mit dem Schwenkel sein eigentliches Charakteristi-
kum offenbarte. Mit dem beginnenden 18. Jahrhundert mehrten sich die Klagen iiber
diese unbequeme Kleidung; immer mehr Frauen weigerten sich, im Sturz zur Kir-
che zu gehen, und kamen dadurch in Konflikt mit der Obrigkeit.* Zwar war den
Trauernden 1704 der Zwang zum Tragen des langen und umsténdlichen Schwenkels
erlassen worden, doch die Pflicht, zum Kirchgang den Sturz zu tragen, bestand wei-
terhin. Der Sturz mit dem Kinnband war eine seit dem 15. Jahrhundert geliufige
Haubenform und war wohl aus Gewohnheit lange akzeptiert worden. Doch mit der
zeitlichen Entfernung vom Ursprung dieser Kopfbedeckung und mit der Weiterent-
wicklung der allgemeinen Mode, vor allem unter den aus Frankreich kommenden
Einfliissen, wurde das Altmodische und Unbequeme dieser Kirchentracht immer
stirker als storend empfunden.



Der grosse Vogelschauplan der Stadt Basel von
Matthaus Merian, 1615/17 entstanden, zeigt nicht
nur das Bild der Stadt. Am unteren linken Bildrand
prasentieren sechs Figuren, vier Manner und zwei
Frauen, die fur Basel charakteristische Tracht jener
Zeit. Besonders auffallend ist dabei der Baselhut,
der sogar von einer der Frauen getragen wird.

Noch 1704 heisst es in dem nochmals erneuerten Reformationsmandat,
«So sollen auch die Verehelichten und jenige ledige Weibspersohnen / so bereits zu
des Herrn Tisch gegangen / in der Kirchen anderst nicht dann mit schwartzen und
zwar ganz glatten Hauben ohne Kroenlein oder Spitzen / auch allein in schwarzen
Kleyderen erscheinen...». Besonders den Armen werden Auflagen gemacht, und die
Dienstboten und Almosenempfinger «samt den Thrigen» sollen «sich der Kroenlein
und Sammeter und taffener oder mit Gold gestickter Hauben gantzlich enthalten /
und dergleichen zu tragen sich nicht glustigen lassen.» 1715 wird diese Einschrén-
kung noch verschirft, indem den Almosenempfangerinnen als Strafe bei Zuwider-
handlung der Verlust der Unterstiitzung angedroht wird.”

Dass die Vorschriften beziiglich der Kleidung beim Kirchgang besonders
streng waren, war zum einen sicherlich eine Frage der Ehrfurcht; im Gotteshaus und
beim Gottesdienst wollte man nicht unpassend oder armlich gekleidet sein. Zum an-

Abb. 18

39



40

deren war aber gerade an diesem Ort, wo sich alle Bewohner der Stadt trafen, das
Ringen um Aufmerksamkeit besonders gross. So gelten die urkundlich nachweis-
baren Strafen weniger jenen, die sich zu nachldssig kleideten, sondern meist denen,
die zu aufwendig gekleidet in der Kirche erschienen.

Der Baselhut
Die charakteristischste Kopfbedeckung des 17. Jahrhunderts in Basel war der sog.
Baselhut, auffillig und uniibersehbar auf allen Darstellungen des &ffentlichen
Lebens.” Es handelte sich dabei um einen schwarzen, kegelférmigen Hut, der einen
hochgeschlagenen Nackenschirm besass, aber nur einen kleinen oder gar keinen
Schirm iiber der Stirn. Seine Hohe betrug laut archivalischen Quellen 2/; Basler Ellen,
d.h. ca. 35 cm. Ein originales Exemplar hat sich nicht erhalten. Dafiir aber gibt es um
so mehr Darstellungen dieser ungewdhnlichen Kopfbedeckung: Auf der grossen
Planvedute der Stadt Basel von Matthius Merian d. A. von 1615/17 stehen unterhalb
der Stadtdarstellung sechs Figuren; von den vier Médnnern tragen drei sowie eine der
beiden Frauen den Baselhut (Abb. 18). An dieser Stelle, auf einem monumentalen
Druckwerk mit offiziellem Anspruch galt es, die wirklich kennzeichnende und
aktuelle Kleidung der Stadt abzubilden, und fiir Matthdus Merian war das eindeutig
der Baselhut.

Eine reich sprudelnde Quelle fiir kostiimgeschichtliche Fragen sind die
beiden 1624 bzw. 1634 erschienenen Serien von Trachtenbildern von Hans Heinrich
Glaser, die «Basler Kleidung aller hoh und nidriger Standts. Personen» in insgesamt
mehr als 220 Figuren abbildend.” Bezieht man die 56 dargestellten Personen bei
Johann Jakob Ringle (um 1650) ein, so stehen die Aussagen zum Baselhut auf einer
soliden statistischen Grundlage. Die Abbildungen erlauben den Schluss, dass zur Ent-
stehungszeit dieser Trachtenfolgen der Baselhut in vielen Gesellschaftsschichten und
sogar von beiden Geschlechtern getragen wurde. Der Biirgermeister triagt ihn ebenso
wie der Lehrer oder der Weinrufer, die Jungfrau ebenso wie das Kind und die Magd.
Bei den Frauen scheint sich diese Sitte allerdings auf unverheiratete Frauen be-
schrankt zu haben.*

Das Innenraumbild des Basler Miinsters aus dem Jahre 1650 (Abb.16) zeigt
keine Frauen in Baselhiiten; fiir sie galten zum Kirchgang andere Vorschriften. Dafiir
sicht man um so mehr Ménner mit dieser Kopfbedeckung, vor allem im Hiupter-
gestiihl am linken Bildrand. Sie verleihen den dort sitzenden Héuptern, d.h. den Biir-
germeistern und Oberstzunftmeistern, die ihren Amtern geziemende wiirdige
Erscheinung. Auf den Kopfen der anderen Gottesdienstbesucher ist der Baselhut
seltener auszumachen.

Der Baselhut ist ein besonders eindriickliches Beispiel dafiir, wie stark
Kopfbedeckungen auch aus reprasentativen Griinden gewihlt wurden. Als Hut im
schiitzenden Sinne war er eigentlich wertlos; da er am Rand kaum vorkragte, war er
weder bei Regen noch bei starkem Sonnenschein von Nutzen. Seine hauptsichliche
Aufgabe bestand darin, den Trdger zu erhohen, damit er stattlicher, grosser und



selbstbewusster erschien. Das war aber nur so lange wirksam, wie alle Beteiligten die
gleichen Kleidungsnormen befolgten und sie nicht hinterfragten; andersfalls konnte
die Reaktion leicht ins Gegenteil umschlagen. Ausserhalb Basels oder im Urteil von
Fremden rief eine so tibersteigerte Form nur Unverstindnis und Spott hervor. So wird
es aus dem Jahre 1634 von schwedischen Soldaten berichtet («Babilonische Thiirn
und Butterhifen»)*, und ein viel zitiertes Gedicht der Prinzessin Anna von Baden
und Hochberg (1617-1672) bezeugt es ebenfalls:

«In Basel pflegt man mich vor eine Zier zu halten

Es tragt mich Man und Weib, die Jungen als die Alten.

Wiewol ich offtermal von Frembten werd veracht,

Weil neben der Gestalt man auch an mir betracht,

Das ich in Hitz und Kailt, in Sonnenschein und Regen,

Den Leutten gar nichts Nutz, beschwere sie hingegen,

Gleichwohl bleibt mir der Ruem, das wan man Fasnacht helt,

Ihm mancher diese Form zur Mumschantz auserwelt.»

Auch von ihrer Schwester Elisabeth (1620-1692) ist ein spottisches Gedicht zum
«seltzam Aufgesetz» tiberliefert. Die beiden Tochter des Markgrafen Georg Friedrich
von Baden lebten lange Jahre in Basel. Ihnen war der Baselhut daher ein geldufiger
Anblick, doch hatten sie wohl ausreichend Erfahrung mit Sitten und Gebrauchen in
anderen Stddten und Regionen, um das Groteske an dieser Kopfbedeckung zu er-
kennen.”’

Erstaunlicherweise finden sich in den Basler Kleiderordnungen und Rats-
mandaten des 17. Jahrhunderts keine Begrenzungen oder Auflagen zum Erschei-
nungsbild dieses «Hutmonstrums» (Paul Koelner).’® Dabei hitte doch gerade dieser
Hut in seiner sinnlos iiberhchten Form genug Anlass fiir Restriktionen geboten.
Doch richteten sich die Kleiderordnungen vor allem an die Frauen, weniger an die
Mainner, und zudem scheint der Baselhut so eng mit dem Basler Selbstverstindnis
verkniipft gewesen zu sein, dass man ihm unkritischer gegeniibertrat als fremden
Moden. Bezeichnender- und verstiandlicherweise fiel er in Strassburg unter die Ver-
bote der Kleidermandate.” In Basel hatte der Baselhut eine unangefochtene Position
als Standesabzeichen; Zunftmeister mussten ihn tragen, und die Ratsherren taten es
mit Selbstverstandlichkeit. Die Obrigkeit schritt nur ein, wenn sie Hohn und Spott
witterte. So berichtet Peter Ochs von einem Vorfall des Jahres 1643, als ein Major im
Zuge einer Wette einen iibermassig hohen Baselhut (fiinf Werkschuh, d.h. ca. 1,5 m
hoch) anfertigen liess. Er (und auch der Hutmacher) wurden bestraft, da man der
Meinung war, es sei «zum Despect der hiesigen Tracht» geschehen und man habe
damit ein «Gespoétt anzurichten versucht».*

Deutliche Worte finden auch die Berner Studenten in den 70er Jahren des
17.Jahrhunderts. Thnen war der Baselhut als Teil ihrer Tracht vorgeschrieben, und der
von ihnen bevorzugte, breitrandige Hut bei Strafe verboten. Schon daran, dass die
Bezeichnung «Baselhut» beibehalten wurde, kann man ersehen, dass er nie wirklich

41



42

akzeptiert und als Teil der eigenen Kleidungskultur begriffen wurde. Wiederholt
regte sich in der Studentenschaft der Widerstand gegen den «beschwirlichen Basel-
hut», und in einer Eingabe an den Berner Rat lamentierten sie wortreich: «Oder was
Nutzen bringen uns diese Hiit, verrichten sie dan das Ambt eines Huets, der von dem
Hiieten seinen Namen hat, darum, weil er defl Menschen gantzen Leib, sonderlich
aber das Angsicht vor den stechenden und blendenden Strahlen der Sonne und flie-
genden Regens und Schnees verhiiten soll? Man wiirde ohn Zweiffel den nit fiir weif3
halten, der iiber sein Haus ein Tach hielte, welches sich nicht tiber das gantze Ge-
betiw hinauf8 erstreckte ...»*

Auch wenn wir Heutigen uns der Argumentation der Berner Studenten
nicht verschliessen konnen, wurden sie damals vom Baselhut noch nicht erlost: In
Ausiibung und zur Demonstration der obrigkeitlichen Gewalt und Traditionstreue
wurde 1676 angeordnet, dass er weiterhin zu tragen sei; erst 1703 wurde diese Ver-
pflichtung aufgehoben.®? Studenten der Theologie und Geistliche benutzten ihn
weiterhin, wenn auch in verkiirzter Form. Das Schnittmusterbuch des Salomon Erb
aus dem Jahre 1730 zeigt den Berner Pfarrherrn noch mit einem Baselhut auf dem
Kopf.® Die Realitit scheint aber prosaischer gewesen zu sein: Der auch von den Geist-
lichen nicht sonderlich geschitzte Hut wurde wohl haufig umgekehrt unter dem Arm
getragen und respektlos als eimerférmiges Behéltnis fiir Gebetbuch und Schnupf-
tuch benutzt.*



	Was man trug und was man tragen durfte : Hutmode, Kleiderordnungen und Ratsmandate im 17. Jahrhundert

