
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 181 (2003)

Artikel: Auf Basler Köpfen : kulturgeschichtliche Aspekte von Hüten, Hauben,
Mützen...

Autor: Ribbert, Margret

Kapitel: Was man trug und was man tragen durfte : Hutmode, Kleiderordnungen
und Ratsmandate im 17. Jahrhundert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was man trug und was man trageh^cfurfte
Hutmode, Klejderordnungen und Ratsmandate im 17. Jatfftiundert



Einschränkende Regelungen bezüglich der Kleidung hatte es bereits in Antike und
Mittelalter gegeben; im Spätmittelalter hatten modische Erscheinungen wie die
burgundische Hörnerhaube oder Schnabelschuhe Begrenzungen in den Massen und
Materialien als notwendig erscheinen lassen. Mit dem 16. Jahrhundert wurden die
Verbote immer ausgeprägter und differenzierter. Ihre eigentliche Blüte hatten die
Kleiderordnungen im 17. Jahrhundert mit seiner ausgeprägten ständischen Hierar-
chisierung; aus dieser Zeit hat sich eine Vielzahl von Kleidermandaten in gedruckter

Form erhalten. Mit dem beginnenden 18. Jahrhundert ging ihre Bedeutung
zurück, und die Aufhebung der Klassenunterschiede durch die Französische
Revolution setzte ihnen ein Ende. Hinfort galt ein eher verschwommenes, nicht mehr
schriftlich fixiertes System, das auf gesellschaftlichen Konventionen und wechselnden

Moden beruhte. Obrigkeitliche Verordnungen betrafen nur noch Einzelfälle, und
sie hatten meist einen wirtschaftlichen oder moralischen Hintergrund.31

Die Gründe dafür, eine Kleiderordnung zu erlassen, waren recht
verschiedener Art. Ausführlich erläutert es 1637 die «Christenliche Reformation/ und
Policey-ordnung der Statt Basel», die in ihrer Argumentation den Kleiderordnungen
anderer Städte entspricht.32 Neben der Aufforderung zu einem bescheidenen,
gottgefälligen Auftreten wurde als ein weiterer Beweggrund die Sorge vor zu grosser
Verschuldung durch Kleiderluxus angegeben. So heisst es, dass durch «verderblichen
und überflüssigen Pracht und Hochmuot / viel Personen in abnemm= und ringerung
ihrer Nahrung / ja endliche in eusserste Armuot und Dürfftigkeit» geraten seien.
Aber auch die Wahrung ständischer Unterschiede im Bereich der Kleidung war ein
Grund, der offen angeführt wurde; man fürchtete, dass «eines jeden Wesen und Stand
nicht mehr erkent werden mag»33. Dazu kamen handfeste merkantile Interessen;
teure Importe wie Spitzen und kostbare Seidenstoffe waren besonders häufig von
Verboten betroffen, da durch sie grosse Geldmengen abflössen. Dem entspricht auch,
dass einheimische Pelze meist keiner sozialen Gruppe verboten waren, während man
kostbare importierte Pelze meist nur der obersten Schicht gestattete.

Die erste, sog. Alte Reformationsordnung, die in Basel um 1498 erlassen
wurde, beschäftigt sich mit Problemen wie Gotteslästerung, Eidesleistung,
Feiertagsheiligung, Ehebruch, Spiel und Trinksitten. Vorschriften zur Kleidung sind noch nicht
enthalten. Sie erscheinen erstmals in der «Ordnung so eine Ersame Statt Basel...
fürohyn zehalten erkant» von 1529.34 Bei insgesamt 30 Seiten von Vorschriften und
Regeln ist jedoch nur eine halbe Seite der Kleidung gewidmet. Neben allgemeinen
Ermahnungen wird als einziges Verbot ausgesprochen, dass niemand «zerhowen
hosen noch wambist an sine Iyb tragen» dürfe. Mit «zerhowen» ist die Mode der
geschlitzten Kleidung gemeint; dabei wurde durch Einschnitte im Obermaterial ein
kontrastfarbiger Futterstoff sichtbar gemacht, so dass die Kleider sehr auffällig wirkten

und bedeutend teurer wurden. Diese Kleidung traf besonders den Geschmack
der Landsknechte (Abb. 10), für die durch eine Verordnung Kaiser Maximilians die
Einschränkungen der Kleiderordnungen nicht galten35, und auch die Dirnen bevor-

28 zugten diese auffällige Dekorationsform (Abb. 20). Die Beliebtheit der geschlitzten



Margaretha Ryhiner-Falkner (1639-1717), Witwe Abb. 11

des Stadtschreibers Heinrich Ryhiner-Falkner,
zeigt in dem 1675 entstandenen Bildnis ihren Wohlstand

durch die riesige Pelzkappe, die mehrfach
geschlungene Goldkette und den feinen, aus
mehreren Lagen feinen Leinens bestehenden Kragen
an. Die schweren Materialien, die strenge Gesamtform

und die dunklen Farben entsprechen dem
Kleidungsstil jener Zeit.

igst

29



Kleidung wuchs in den dreissiger Jahren noch an, und der Basler Bürgermeister Jakob

Meyer, der uns aus mehreren Porträts von Hans Holbein bekannt ist (Abb. 3), sah
sich veranlasst, dieses Verbot in einem Mandat vom 7. August 1538 zu erneuern und
zu bekräftigen.

Im Laufe der Zeit vermehrten sich die Verbote, und sie wurden in ihrer
Gültigkeit stärker differenziert; das galt nicht nur für die Kleidervorschriften. Die
«Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung der Statt Basel», die 1637 erlassen

wurde, umfasst insgesamt über 150 Seiten und fasst zahlreiche früher durch einzelne
Mandate ergangene Regelungen zusammen.36 Fast 20 Seiten sind der «Kleyder-Ord-
nung» gewidmet, und weitere, sich daran anschliessende Ausführungen regeln
Aufwand und Kleidung bei den Hochzeitsfeiern. Darin spiegelt sich ein Interesse an der
Kleidung und ihrer Differenzierung nach sozialem Stand, wie sie sich fast zeitgleich
auch in den Trachtenfolgen Hans Heinrich Glasers zeigt. 1624 und 1634 hatte er in
42 bzw. 56 Blättern die Kleidung der Basler dargestellt, wie sie für die verschiedenen
Stände und Anlässe angemessen war.37 Sowohl in der starken Reglementierung wie
auch in dem Interesse an der regionalen Prägung und sozialen Differenzierung
entsprechen diese Basler Schrift- und Bildquellen der allgemeinen europäischen
Entwicklung. Um eine Vorstellung davon zu geben, wie genau solche Vorschriften sein
können, seien aus der Kleiderordnung von 1637 die Anordnungen zu den charakteristischen

Basler Pelzkappen («Brawenkappen») ausführlich zitiert. Diese üppigen,
kugelförmigen Pelzkappen sind zwar auch aus anderen Schweizer Städten bekannt,
erfreuten sich aber in Basel besonderer Beliebtheit und sind auf zahlreichen Porträts
des 17. Jahrhunderts (Abb. 11) anzutreffen. Über sie heisst es:

«Die ungehewren und abschewlichen grossen Brawen=kappen, deren köstlichkeit
biß anhero von Tag zu Tag zuegenommen / beruohrend: sollen selbige durchauß /
bey nachgesetzter Straaff / so beydes dem Kappenmacher / als welche solche tragen
/ ohne fehlen abgenommen werden soll / abgeschafft und verbotten seyn; mit her-
nach-folgender erlaeuterung: daß zwar fürnehme Weiber / sammete Kappen von
Otter= und anderen dergleichen Brawen tragen moegen; doch daß selbige / mit aller
zuogehoerde / auffs hoechst 12. Gulden / und nicht darüber / kosten thueen.
Der Handwercks-leuthen / schlechten Kraemeren / und gemeiner Burgeren Weiber
/ wie auch Toechteren / aber / sind verbotten alle Kappen / da eine mit all ihrer
zuogehoerde / sampt de Macherlohn / sich hoeher / als 6. Guide belaufft. Der Tagloeh-
neren Weiber / Naeyeren / Kroeßleren / Maegde / und andere ihres gleichen
betreffend: sollen sie keine Kappen aufftragen / da eine mehr als 2. Gulden in Zeug /
Fuoter / Brawen / und Macherlohn / kostet.»38 Eine vornehme Frau durfte also das
Sechsfache für eine Pelzkappe ausgeben wie eine Näherin oder Magd. Ihr waren auch
bei anderen Kleidungsstücken «Sammat / Attlaß / Damast / Seiden und dergleichen
koestlichen Gezeugs» erlaubt, allerdings unter dem stets wiederholten Aufruf zur
gemässigten Ausnutzung dieser Erlaubnis. Andernfalls wurde eine zukünftige
Einführung von Einschränkungen auch für die Frauen der Oberschicht in Aussicht ge-

30 stellt. Die Androhung, dass bei Zuwiderhandlung auch der Kappenmacher bestraft



werde, findet sich auch in den Kleidermandaten anderer Städte und zeigt den

Versuch, die Verbote auf Käufer- wie auf Verkäuferseite zu verankern.
Auch durften «die Tagloehner / Dienstknechte / dero Weiber und Toech-

teren / wie auch Nayeren / Kroeßleren / Maegde / und andere ihres gleichen / keine

genaehten, sondern allein schlechte geklopfte Huete [Filzhüte] tragen». Damit waren
Kosten und Pracht automatisch eingeschränkt, doch ging es der besorgten Obrigkeit
nicht allein um die entstehenden Kosten. Denn die Frauen wurden ermahnt, «bey
ohnausbleibender Straaff / anderer koestlicheren / wann gleich ihnen solche ge-
schenckt oder verehret werden sollten / sich keines wegs gebrauchen.»39 Ein
geschenkter Hut hätte sie nicht in Schulden getrieben, aber er hätte die Trägerinnen
einem anderen Stand als dem eigenen zugehörig erscheinen lassen und das

Zeichensystem der Kleidungsqualitäten unterlaufen.
Man darf aber durch solche genauen Vorschriften nicht den Eindruck

gewinnen, als habe man an der Kleidung in jedem Fall den genauen sozialen Stand

ablesen können. Zum einen waren die Menschen nicht immer bis an die obere

Grenze des Erlaubten gekleidet, und zum anderen gab es eine Fülle von Imitationen

bei kostbaren Stoffen, Pelzen, Edelmetallen und Edelsteinen, welche die

Einschätzung sehr erschwerten. Auch konnte die Qualität eines Pelzes oder Stoffes

nicht immer beim ersten Augenschein erkannt werden, und die Imitate waren offenbar

von hoher Täuschungskraft. Hinzu kamen Ausnahmen bei gebrauchter und

abgetragener Kleidung; in diesem Falle durfte ein Angehöriger eines niedrigen Standes

durchaus Materiahen tragen, die ihm bei neuwertiger Kleidung verboten waren.
Zahlreiche archivalische Nachrichten von Verstössen zeugen eher davon, dass man
die Verordnungen sehr häufig überschritt. Die Kleidung einer Person konnte also

selbst im 17. Jahrhundert nur eine annähernde Einordnung ihres sozialen Standes

ermöglichen.40
Die ausführlichen Kleiderordnungen wurden gelegentlich durch Mandate

ergänzt und aktualisiert, wenn sich eine extreme Entwicklung abzeichnete. So sah

sich der Basler Rat 1665 veranlasst, die Breite und den Umfang der Frauenhüte zu

begrenzen.41 Zwei Ellen Umfang (108 cm) war als höchstes Mass erlaubt; ein Mass,

wie es von den Frauen in der Glaserschen Trachtenfolge von 1634 durchaus noch

eingehalten wurde. Aber das Porträt einer unbekannten Dame aus den Jahren um
1680 führt vor Augen, dass sich - ungeachtet solcher Verbote - die Hüte der

nachfolgenden Zeit an diese Begrenzung nicht hielten (Abb. 12) : Der Hut dieser interessanten

Baslerin übersteigt in seinen Massen diese Vorschrift deutlich. Wie so oft, deutete

auch dieses Verbot mehr auf die kommenden Entwicklungen hin, als dass es

diese hätte verhindern können.

Bezüglich der Kopfbedeckungen finden sich zwar zahlreiche Hinweise,
doch ist meist eine gewisse Toleranz festzustellen. Insgesamt lässt sich sagen, dass die

Einschränkungen um so strenger waren, je grösser und stoffreicher ein Kleidungsstück

war; am unteren Saum eines Kleides konnte schliesslich weitaus mehr Samt

oder ein anderer kostbarer Besatz verarbeitet werden als an einer Haube.42 Und so 31



Abb. 12 Auf zwei Ellen, also 108 cm,
hatte der Basler Rat im Jahre
1665 den Umfang von Frauenhüten

begrenzt. Bei diesem Porträt

einer unbekannten Baslerin

aus der Zeit um 1680 mag man
sich fragen, ob diese Vorschrift
wirklich eingehalten wurde.

Abb. 13 Dieses reizvolle Miniaturporträt
eines unbekannten Basler

Brautpaares auf Kupfer, 1619

datiert, zeigt die Braut im
Schmuck der Brautkrone, des

sog. Jungfrauenbändels: dieser
ist wie ein doppeltes Band

um den Kopf gelegt, reich mit
Flussperlen bestickt und mit
künstlichen Blüten bekrönt.

heisst es dann in Basler Mandaten und Kleiderordnungen wiederholt bei Verboten

einschränkend, in einer etwas trügerischen Grosszügigkeit: «äussert den Hauben».

Das besondere Augenmerk der Obrigkeit galt stets den Hochzeitsfeierlichkeiten,

da bei ihnen die Gefahr von Verschwendung und Verschuldung besonders

gross war. Vorschriften und Einschränkungen dazu nahmen einen breiten Raum

in den Mandaten und Reformationsordnungen ein und wurden als «Hochzeitsordnung»

zusammengefasst. In der «Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung
der Statt Basel» von 1637 kam noch ein eigenes Kapitel zu den «hochzeitlichen Zierden»

hinzu, so dass die Verordnungen zur Hochzeit einen Umfang von über zwanzig

Druckseiten erreichten. Ein besonderes Anliegen war der sog. Jungfrauenbändel,
eine kostbare, aus breiten, mit Perlen bestickten Bändern bestehende Brautkrone, die

von der Braut zur Hochzeit getragen wurde.
Die wohl früheste Darstellung eines Basler Jungfrauenbändels findet sich

auf Hans Holbeins «Darmstädter Madonna» (Abb. 22) .43 Röntgenaufnahmen haben

ergeben, dass Anna Meyer, die rechts kniende Tochter des Bürgermeisters Jakob

Meyer, ursprünglich mit langem, auf den Rücken herabfallenden Haaren dargestellt

war, so wie Hans Holbein ihr Aussehen in einer um 1526 entstandenen, vor-
32 bereitenden Porträtzeichnung festgehalten hatte.44 Eine eigenhändige Uberarbei-



tung des Bildes 1528/29 brachte neben andern Änderungen auch die «Aktualisierung»

des Aussehens der Tochter Anna: Ihr Profil wurde etwas markanter gezeichnet,

und die ehemals langen Haare verschwanden, zu Zöpfen geflochten, unter einer
Brautkrone. Vermutlich hatte sie sich inzwischen verlobt und wurde von Hans Holbein

in ihrem neuen Stand als Braut präsentiert.45 In fast identischer Form findet
sich diese feierliche Kopfbedeckung fast einhundert Jahre später auf dem 1619

datierten Bildnis einer unbekannten jungen Basler Braut (Abb. 13): Zwei breite, mit
Perlen ornamental bestickte Bänder sind um den Kopf gelegt und mit den Zöpfen
verschlungen, seitlich mit Bändern oder Schnüren verziert und oben mit Blüten
besetzt. Die «Bändel» sind mit zahlreichen kleinen Perlen besetzt, wohl aus
Flussperlmuscheln, wie sie bis ins 19. Jahrhundert in vielen europäischen Flüssen in grossen

Mengen zu finden waren.
Auf die weit zurückreichende Verwurzelung dieses Brautschmuckes

nimmt auch die «Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung der Statt Basel»

von 1637 Bezug, wenn sie dazu anmerkt: «Ob schon auch die Perlin / Borten / und

Jungfrawen Baendel / so von alters hero bey dieser Statt ueblich geweßt / grossen
Kosten forderen / und villeicht umb solcher / auch anderer betrachtungen halben /

die gaentzliche abschaffung derselben nicht unrahtsam sein moechte». Es ist ein Zu- 33



Abb. 14 In der Basler Trachtenfolge des Hans Hein¬

rich Glaser aus dem Jahre 1624 sieht man
die etwas veränderte Form des Jungfrauenbändels:

Ein hoher, kronenartiger Reif
kennzeichnet die Braut. Darüberhinaus gab
es im 17. und 18. Jahrhundert noch keine

eigentliche Brautkleidung.

34



geständnis an eine angestammte Sitte, dass man sie nicht gänzlich abschafft, sondern

nur eine Reduzierung anordnet: Die Form der doppelten Bänder und Borten, wie sie

auf den früheren Beispielen zu sehen ist, wird verboten und die Kosten begrenzt: «für
fürnehmer Leuthen Toechteren / zu 200. Pfunden auffs hoechste; für übriger aber zu
50 oder 60 Pfunden / und nicht hoeher ,..»46 Die vorgeschriebene Begrenzung auf

nur ein Band statt des zuvor üblichen Doppelbandes mutet etwas anachronistisch an,
denn die Form hatte sich bereits merklich verändert. Die beiden Folgen von
Trachtenbildern des Hans Heinrich Glaser, erschienen 1614 und 1634, also zeitlich vor dieser

oben zitierten Verordnung, zeigen bei den Jungfrauenkronen bereits eine
gewandelte Form. Die Kopfbedeckungen folgten zwar noch im wesentlichen jenem
Typus, wie er bereits auf der Darmstädter Madonna zu sehen war, nur dass die
Gesamtform steifer und höher geworden war und den bandartigen Charakter fast völlig

verloren hatte (Abb. 14). Die Brautkrone ist im 17. Jahrhundert wie der Reif einer
Krone gebildet, als hoher, kostbar geschmückter Ring. Das verordnete einfache Band
hat an Dimension gewonnen und gleicht dadurch aus, was es durch die doppelte
Form verloren hatte. Laut Ausweis der Trachtenfolgen hatte sich diese Entwicklung
aber bereits deutlich abgezeichnet und war nicht durch die obrigkeitlichen
Anordnungen ausgelöst worden.

Diese prachtvollen Kronen wurden nicht nur von den Bräuten, sondern
auch von unverheirateten jungen Frauen getragen, die als Patin ein Kind zur Taufe
brachten. «Also ein Jungfraw kleidet steht / Wan sie zum Tauff ein Gotten geht» heisst

es in einer entsprechenden Bildunterschrift in der Trachtenfolge von Johann Jakob

Ringle aus der Mitte des 17. Jahrhunderts (Abb. 15). Sie waren immer wieder Thema

in Ratsmandaten, und stets wiederholte sich der missmutige Tonfall, mit dem darauf

hingewiesen wurde, dass sie eigentlich ganz abzuschaffen seien. Dass es nie wirklich
versucht wurde, hat wohl nichts mit Grosszügigkeit zu tun, sondern eher mit der
Einsicht, was machbar war und was nicht. Denn bei weit zurückreichenden Sitten, an
die wichtigsten Festtage gebunden, zeigten sich die Grenzen der Kleidermandate:

Einschränkungen des Aufwandes mochten sie bewirken, aber die gänzliche
Abschaffung von prachtvoller, besondere Anlässe auszeichnender Kleidung wäre ihnen
wohl nicht gelungen.

Brautkronen dieser Art sind nicht auf Basel beschränkt: In Nürnberg und
Strassburg wurden sie in ähnlicher Form getragen, wobei die Strassburger
Brautkronen den Basler Beispielen besonders nahe standen.47 Doch konnte man auch ohne
den «Jungfrauenbändel» vor den Altar treten, da er bei weniger vermögenden
Familien durch die Pelzkappe (mit einem kleinen Blumengebinde darauf) ersetzt
werden konnte: «Ein braut die nicht von Hohem standt / Hat also ihr Hochzeitlich
gwandt» heisst es zu einem Trachtenbild mit Pelzkappenträgerin von Jakob Ringle
aus der Mitte des 17. Jahrhunderts.48 Dieser schlichte hochzeitliche Schmuck wird
wohl nicht die Braut, dafür aber die obersten Sittenwächter beglückt haben

Bezüglich der Kopfbedeckungen, die von Frauen zum Kirchgang getragen

wurden, präsentiert das Innenraumbild des Basler Münsters aus dem Jahre 1650



Abb. 15 Nicht nur zur Hochzeit, sondern
auch, wenn eine junge Frau als

Patin ein Kind zur Taufe brachte,

trug sie den Jungfrauenbändel.
Der Täufling ist unter dem
kostbaren Tauftuch verborgen.

Alß rmlwujjrawkleiJetfMil
Ufcnßezum TaüjfeinÇaltengeht

Zu defrrzeitfichtmanmujrmrin
Dtrlunjfrûu.nfnirklttdttfcm

UrdriJie?jjrH(?r/iz('itJ}ehen hL'f.

ein recht einheitliches Bild (Abb. 16). Wie auch die Männer tragen alle Frauen eine

Kopfbedeckung; einzig der Sigrist erscheint barhäuptig. Das Schwarz (oder
Dunkelbraun) der grossen Pelzkappen ist die vorherrschende Farbe, hinzu kommt viel
Weiss durch die Hauben. Nahe der Kanzel sieht man sieben junge Frauen mit
«Jungfrauenbändeln», die für ein wenig Belebung des Bildes sorgen. Diese Einförmigkeit
ist die Folge der restriktiven Kleidungsvorschriften, über deren Einhaltung beim

Kirchgang besonders streng gewacht wurde.
Zahlreich vertreten ist auf dem Münsterbild der sog. «Sturz», eine weisse,

gestärkte Haube. Er war für die verheirateten Frauen der vorgeschriebene
«Kirchenhabit», zumindest für die vermögenden unter ihnen; den ärmeren war dies

erlassen. Der Sturz verhüllte Haar und Hals, durch das zugehörige Kinntuch auch

weitgehend das Gesicht. Der «Schwenkel», ein langer, im Rücken herabfallender
Leinwandstreifen, war sein besonderes Kennzeichen (Abb. 17). Die Trachtenfolgen,

36 die stets an den regionalen Besonderheiten der Tracht und an den Kleidern zur Hoch-



Der Blick in das Basler Münster, Abb. 16

gemalt im Jahre 1650, zeigt deutlich

an, dass es zu jener Zeit üblich

war, in der Kirche die
Kopfbedeckungen auf dem Kopf zu
behalten, selbst den hohen und
auffallenden Baslerhut.



Abb. 17 Die Trachtenfolge des Johann Jakob Ringle aus der
Zeit um 1650 zeigt den Sturz, die in Basel übliche
Frauentracht zum Kirchgang. Aufwendig zu pflegen
und unbequem zu tragen, wurde er mit der Zeit
immer unbeliebter und auch unmoderner. Ab dem
18. Jahrhundert gab es immer mehr Frauen, die sich

weigerten, ihn zu tragen.

zeit, Taufe und in Trauerzeiten interessiert waren, bilden ihn meist mehrfach ab: von
vorn und von hinten, da er dort mit dem Schwenkel sein eigentliches Charakteristikum

offenbarte. Mit dem beginnenden 18. Jahrhundert mehrten sich die Klagen über
diese unbequeme Kleidung; immer mehr Frauen weigerten sich, im Sturz zur Kirche

zu gehen, und kamen dadurch in Konflikt mit der Obrigkeit.49 Zwar war den
Trauernden 1704 der Zwang zum Tragen des langen und umständlichen Schwenkeis
erlassen worden, doch die Pflicht, zum Kirchgang den Sturz zu tragen, bestand
weiterhin. Der Sturz mit dem Kinnband war eine seit dem 15. Jahrhundert geläufige
Haubenform und war wohl aus Gewohnheit lange akzeptiert worden. Doch mit der
zeitlichen Entfernung vom Ursprung dieser Kopfbedeckung und mit der Weiterentwicklung

der allgemeinen Mode, vor allem unter den aus Frankreich kommenden
Einflüssen, wurde das Altmodische und Unbequeme dieser Kirchentracht immer

38 stärker als störend empfunden.



Der grosse Vogelschauplan der Stadt Basel von Abb. 18

Matthäus Merian, 1615/17 entstanden, zeigt nicht

nur das Bild der Stadt. Am unteren linken Bildrand

präsentieren sechs Figuren, vier Männer und zwei
Frauen, die für Basel charakteristische Tracht jener
Zeit. Besonders auffallend ist dabei der Baselhut,
der sogar von einer der Frauen getragen wird.

Noch 1704 heisst es in dem nochmals erneuerten Reformationsmandat,
«So sollen auch die Verehelichten und jenige ledige Weibspersohnen / so bereits zu
des Herrn Tisch gegangen / in der Kirchen änderst nicht dann mit schwartzen und

zwar ganz glatten Hauben ohne Kroenlein oder Spitzen / auch allein in schwarzen

Kleyderen erscheinen...». Besonders den Armen werden Auflagen gemacht, und die

Dienstboten und Almosenempfänger «samt den Ihrigen» sollen «sich der Kroenlein
und Sammeter und taffener oder mit Gold gestickter Hauben gantzlich enthalten /

und dergleichen zu tragen sich nicht glustigen lassen.» 1715 wird diese Einschränkung

noch verschärft, indem den Almosenempfängerinnen als Strafe bei

Zuwiderhandlung der Verlust der Unterstützung angedroht wird.50

Dass die Vorschriften bezüglich der Kleidung beim Kirchgang besonders

streng waren, war zum einen sicherlich eine Frage der Ehrfurcht; im Gotteshaus und

beim Gottesdienst wollte man nicht unpassend oder ärmlich gekleidet sein. Zum an- 39



deren war aber gerade an diesem Ort, wo sich alle Bewohner der Stadt trafen, das

Ringen um Aufmerksamkeit besonders gross. So gelten die urkundlich nachweisbaren

Strafen weniger jenen, die sich zu nachlässig kleideten, sondern meist denen,
die zu aufwendig gekleidet in der Kirche erschienen.

Der Baselhut
Die charakteristischste Kopfbedeckung des 17. Jahrhunderts in Basel war der sog.
Baselhut, auffällig und unübersehbar auf allen Darstellungen des öffentlichen
Lebens.51 Es handelte sich dabei um einen schwarzen, kegelförmigen Hut, der einen
hochgeschlagenen Nackenschirm besass, aber nur einen kleinen oder gar keinen
Schirm über der Stirn. Seine Höhe betrug laut archivalischen Quellen 2/3 Basler Ellen,
d.h. ca. 35 cm. Ein originales Exemplar hat sich nicht erhalten. Dafür aber gibt es um
so mehr Darstellungen dieser ungewöhnlichen Kopfbedeckung: Auf der grossen
Planvedute der Stadt Basel von Matthäus Merian d.Ä. von 1615/17 stehen unterhalb
der Stadtdarstellung sechs Figuren; von den vier Männern tragen drei sowie eine der
beiden Frauen den Baselhut (Abb. 18). An dieser Stelle, auf einem monumentalen
Druckwerk mit offiziellem Anspruch galt es, die wirklich kennzeichnende und
aktuelle Kleidung der Stadt abzubilden, und für Matthäus Merian war das eindeutig
der Baselhut.

Eine reich sprudelnde Quelle für kostümgeschichtliche Fragen sind die
beiden 1624 bzw. 1634 erschienenen Serien von Trachtenbildern von Hans Heinrich
Glaser, die «Basler Kleidung aller höh und nidriger Standts. Personen» in insgesamt
mehr als 220 Figuren abbildend.52 Bezieht man die 56 dargestellten Personen bei
Johann Jakob Ringle (um 1650)53 ein, so stehen die Aussagen zum Baselhut auf einer
soliden statistischen Grundlage. Die Abbildungen erlauben den Schluss, dass zur
Entstehungszeit dieser Trachtenfolgen der Baselhut in vielen Gesellschaftsschichten und

sogar von beiden Geschlechtern getragen wurde. Der Bürgermeister trägt ihn ebenso

wie der Lehrer oder der Weinrufer, die Jungfrau ebenso wie das Kind und die Magd.
Bei den Frauen scheint sich diese Sitte allerdings auf unverheiratete Frauen
beschränkt zu haben.54

Das Innenraumbild des Basler Münsters aus dem Jahre 1650 (Abb.16) zeigt
keine Frauen in Baselhüten; für sie galten zum Kirchgang andere Vorschriften. Dafür
sieht man um so mehr Männer mit dieser Kopfbedeckung, vor allem im Häuptergestühl

am linken Bildrand. Sie verleihen den dort sitzenden Häuptern, d.h. den

Bürgermeistern und Oberstzunftmeistern, die ihren Ämtern geziemende würdige
Erscheinung. Auf den Köpfen der anderen Gottesdienstbesucher ist der Baselhut
seltener auszumachen.

Der Baselhut ist ein besonders eindrückliches Beispiel dafür, wie stark
Kopfbedeckungen auch aus repräsentativen Gründen gewählt wurden. Als Hut im
schützenden Sinne war er eigentlich wertlos; da er am Rand kaum vorkragte, war er
weder bei Regen noch bei starkem Sonnenschein von Nutzen. Seine hauptsächliche

40 Aufgabe bestand darin, den Träger zu erhöhen, damit er stattlicher, grösser und



selbstbewusster erschien. Das war aber nur so lange wirksam, wie alle Beteiligten die

gleichen Kleidungsnormen befolgten und sie nicht hinterfragten; andersfalls konnte
die Reaktion leicht ins Gegenteil umschlagen. Ausserhalb Basels oder im Urteil von
Fremden rief eine so übersteigerte Form nur Unverständnis und Spott hervor. So wird
es aus dem Jahre 1634 von schwedischen Soldaten berichtet («Babilonische Thürn
und Butterhäfen»)55, und ein viel zitiertes Gedicht der Prinzessin Anna von Baden
und Hochberg (1617-1672) bezeugt es ebenfalls:

«In Basel pflegt man mich vor eine Zier zu halten
Es trägt mich Man und Weib, die Jungen als die Alten.
Wiewol ich offtermal von Frembten werd veracht,
Weil neben der Gestalt man auch an mir betracht,
Das ich in Hitz und Kält, in Sonnenschein und Regen,
Den Leutten gar nichts Nutz, beschwere sie hingegen,
Gleichwohl bleibt mir der Ruem, das wan man Fasnacht helt,
Ihm mancher diese Form zur Mumschantz auserwelt.»56

Auch von ihrer Schwester Elisabeth (1620-1692) ist ein spöttisches Gedicht zum
«seltzam Aufgesetz» überliefert. Die beiden Töchter des Markgrafen Georg Friedrich

von Baden lebten lange Jahre in Basel. Ihnen war der Baselhut daher ein geläufiger
Anblick, doch hatten sie wohl ausreichend Erfahrung mit Sitten und Gebräuchen in
anderen Städten und Regionen, um das Groteske an dieser Kopfbedeckung zu
erkennen.57

Erstaunlicherweise finden sich in den Basler Kleiderordnungen und
Ratsmandaten des 17. Jahrhunderts keine Begrenzungen oder Auflagen zum
Erscheinungsbild dieses «Hutmonstrums» (Paul Koelner).58 Dabei hätte doch gerade dieser

Hut in seiner sinnlos überhöhten Form genug Anlass für Restriktionen geboten.
Doch richteten sich die Kleiderordnungen vor allem an die Frauen, weniger an die

Männer, und zudem scheint der Baselhut so eng mit dem Basler Selbstverständnis

verknüpft gewesen zu sein, dass man ihm unkritischer gegenübertrat als fremden
Moden. Bezeichnender- und verständlicherweise fiel er in Strassburg unter die
Verbote der Kleidermandate.59 In Basel hatte der Baselhut eine unangefochtene Position
als Standesabzeichen; Zunftmeister mussten ihn tragen, und die Ratsherren taten es

mit Selbstverständlichkeit. Die Obrigkeit schritt nur ein, wenn sie Hohn und Spott
witterte. So berichtet Peter Ochs von einem Vorfall des Jahres 1643, als ein Major im
Zuge einer Wette einen übermässig hohen Baselhut (fünf Werkschuh, d.h. ca. 1,5 m
hoch) anfertigen liess. Er (und auch der Hutmacher) wurden bestraft, da man der

Meinung war, es sei «zum Despect der hiesigen Tracht» geschehen und man habe

damit ein «Gespött anzurichten versucht».60

Deutliche Worte finden auch die Berner Studenten in den 70er Jahren des

17. Jahrhunderts. Ihnen war der Baselhut als Teil ihrer Tracht vorgeschrieben, und der

von ihnen bevorzugte, breitrandige Hut bei Strafe verboten. Schon daran, dass die

Bezeichnung «Baselhut» beibehalten wurde, kann man ersehen, dass er nie wirklich 41



akzeptiert und als Teil der eigenen Kleidungskultur begriffen wurde. Wiederholt

regte sich in der Studentenschaft der Widerstand gegen den «beschwärlichen Baselhut»,

und in einer Eingabe an den Berner Rat lamentierten sie wortreich: «Oder was
Nutzen bringen uns diese Hüt, verrichten sie dan das Ambt eines Huets, der von dem

Hüeten seinen Namen hat, darum, weil er deß Menschen gantzen Leib, sonderlich
aber das Angsicht vor den stechenden und blendenden Strahlen der Sonne und
fliegenden Regens und Schnees verhüten soll? Man würde ohn Zweiffei den nit für weiß

halten, der über sein Haus ein Tach hielte, welches sich nicht über das gantze Ge-
beüw hinauß erstreckte .»61

Auch wenn wir Heutigen uns der Argumentation der Berner Studenten
nicht verschliessen können, wurden sie damals vom Baselhut noch nicht erlöst: In
Ausübung und zur Demonstration der obrigkeitlichen Gewalt und Traditionstreue
wurde 1676 angeordnet, dass er weiterhin zu tragen sei; erst 1703 wurde diese

Verpflichtung aufgehoben.62 Studenten der Theologie und Geistliche benutzten ihn
weiterhin, wenn auch in verkürzter Form. Das Schnittmusterbuch des Salomon Erb

aus dem Jahre 1730 zeigt den Berner Pfarrherrn noch mit einem Baselhut auf dem

Kopf.63 Die Realität scheint aber prosaischer gewesen zu sein: Der auch von den
Geistlichen nicht sonderlich geschätzte Hut wurde wohl häufig umgekehrt unter dem Arm
getragen und respektlos als eimerförmiges Behältnis für Gebetbuch und Schnupftuch

benutzt.64

42


	Was man trug und was man tragen durfte : Hutmode, Kleiderordnungen und Ratsmandate im 17. Jahrhundert

