
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 181 (2003)

Artikel: Auf Basler Köpfen : kulturgeschichtliche Aspekte von Hüten, Hauben,
Mützen...

Autor: Ribbert, Margret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vorbemerkung und Dank

Ein ganzes Buch nur über Kopfbedeckungen, zudem reich bebildert, mag zunächst

den Eindruck erwecken, dieses Thema werde nun in allen möglichen Aspekten und

erschöpfend abgehandelt. Doch ist das Thema so vielfältig und facettenreich, dass

Einschränkungen gemacht werden mussten. So konzentriert sich die Darstellung auf

die bürgerlich-städtische Mode in Basel vom späten Mittelalter bis zum 20.

Jahrhundert. Regionale Trachten, militärische und berufskennzeichnende

Kopfbedeckungen können nur am Rande erwähnt werden. Es ist die Absicht dieser

Arbeit, in gut lesbarer Form die vielfältigen Aspekte dieses Themas aufzuzeigen und
verstärktes Interesse an der Kostümgeschichte zu wecken. Alle damit verbundenen

Fragen beantworten zu wollen, wäre im Rahmen dieser Publikation ein zu hoch

gestecktes Ziel. Wie intensiv und ergebnisreich gezielte Forschungen zu
Einzelaspekten des Themas sein können, zeigt der Beitrag von Sara Janner am Ende dieses

Bandes auf.

Viele haben mit Hinweisen, Anregungen und konstruktiver Kritik diese

Publikation unterstützt, vor allem die Mitglieder der Kommission zum Neujahrsblatt
der GGG, im besonderen Beatrice Alder, Dr. Ulrich Barth, Dr. Elfriede Belleville Wiss,

Dr. Urs Breitenstein, Pierre Felder, Dr. Letizia Heyer-Boscardin, Doris Tranter und
Dr. Franz Wirth, denen daher mein besonderer Dank gilt. Ausserdem möchte ich
Dr. Yvonne Boerlin-Brodbeck, Dagmar Buser und Dr. Franz Egger für Hinweise und

Unterstützung danken sowie Peter Portner für zahlreiche, eigens für diese Publikation

angefertigte Fotos.

Margret Ribbert
Dr. phil., Konservatorin
Abteilung Angewandte Kunst
Historisches Museum Basel

8



Einleitung

Hüte begegnen uns heute fast häufiger in der Sprache als auf der Strasse. In
Redewendungen und umgangssprachlichen Ausdrücken lebt fort, was aus dem Strassen-

bild längst verschwunden ist: die Allgegenwärtigkeit des Hutes. Die Menschen,
denen er hoch geht, haben vermutlich ebenso selten einen getragen wie die
Sporttrainer und Politiker, die ihren Hut nehmen müssen. Vielleicht haben sie nicht alles

unter einen Hut bringen und auch im letzten Moment keine Lösung aus dem Hut
zaubern können. Möglicherweise war das, was sie versuchten, nichts Neues, sondern

«ein alter Hut», vielleicht ging es über ihre Hutschnur oder sie hatten mit der ganzen
Angelegenheit sowieso nicht viel am Hut. Wären sie erfolgreich gewesen, so hätten

sie wohl ein anerkennendes «Hut ab!» oder «Chapeau!» zu hören bekommen.

Die stete Gegenwart des Hutes in der Sprache deutet bereits darauf hin,
dass ihm in früheren Zeiten weitaus mehr Bedeutung zukam als heute.

Kopfbedeckungen hatten eine Vielzahl von Formen und Funktionen, und man irrt sehr,

wenn man das Thema nur für einen nebensächlichen Aspekt der Kostümgeschichte
hält. Modische Aspekte sind dabei in reichem Masse enthalten, aber die

kulturgeschichtlichen Verbindungen sind mindestens ebenso interessant. Die Bedeutung und

Faszination von Kopfbedeckungen spiegelt sich in einer Vielzahl von Büchern,
Aufsätzen und Ausstellungen.1

Während bei den Kopfbedeckungen heute der dekorative Aspekt im
Vordergrund steht, hatten sie in früheren Jahrhunderten viele schützende Aufgaben. In
dem 1513 in Basel in der Offizin Gengenbach erschienenen (Regiment der Gesundheit)

heisst es «Vom Haupt: Geh nicht barhäuptig an die Kälte, / wenn Du gesund
bleiben willst, noch in grosse Sonnenhitze, / weil beides dir nur selten bekommt.»2

In Zeiten, in denen die Beheizung der Wohnungen höchst aufwendig und teuer war,
mussten sich die Menschen stärker durch Kleidung vor der Kälte schützen; Pelzkappen

im Winter oder Wollmützen waren daher sehr verbreitet. Bei den oft langen
Aufenthalten im Freien musste der Kopf vor der direkten Sonneneinstrahlung bewahrt
werden. Dazu kam, dass man bis zum Ende des 18. Jahrhunderts keine Sonnenbrillen

kannte. So hatten breitkrempige Hüte zusätzlich noch die Aufgabe, die Augen
zu beschatten und das Sehen in gleissendem Sonnenlicht erträglich zu gestalten.

Durch die verschiedenen Schutzfunktionen wurden spezielle
Kopfbedeckungen zu Teilen der Berufsbekleidung. Bäcker und Köche brauchten Hauben,

damit keine Haare in die Speisen gerieten. Beim Kaminkehrer soll die Hutkrempe
die Augen vor Russ schützen, der schleier- oder drahtbewehrte Imkerhut vor Bie- 9



Abb. 1 Dieser Wirkteppich mit der
Darstellung eines Liebesgartens,
entstanden um 1470/80 in Basel,

zeigt die Vielfalt an mittelalterlichen

Kopfbedeckungen auf:
Pelzkappen mit aufgestelltem
Schirm bei zweien der Männer,
Gugel mit lang herabfallender
Sendelbinde, Schleiertuch,
Maiglöckchenschapel und
turbanartig verschlungene Tücher.

Die Krone kennzeichnet die
Schach spielende Frau als Frau

Minne.

nenstichen. Von der Schutzkleidung mittelalterlicher Ritter ist der Helm abgeleitet,
der heute noch von den Feuerwehrleuten getragen wird. Die Form dieser
Kopfbedeckungen war ursprünglich durch ihre Funktion bedingt; im Laufe der Zeit haben

sie kennzeichnenden Charakter bekommen.

Kopfbedeckungen übertreffen in ihrer Bedeutung und Aussagekraft alle

anderen Accessoires. Sie schützen oder zieren den Kopf, der in allen Kulturen als der
bedeutendste Teil des menschlichen Körpers angesehen wird. Rangabzeichen - von
den Kronen europäischer Herrscher bis zum Federschmuck bei den Häuptlingen
amerikanischer Ureinwohner - schmücken den Kopf. Innerhalb von kirchlichen und
militärischen Hierarchien kennzeichnen sie den jeweiligen Rang, und auch innerhalb

von politischen und gesellschaftlichen Gruppen erkennt man die wichtigsten
Personen an den Kopfbedeckungen. Uniformen oder Amtskleidungen, zu denen stets
auch eine entsprechende Kopfbedeckung gehörte, machten den jeweiligen Status
sichtbar und gaben Autorität. Die Wahl in ein ehrenvolles Amt oder das Erlangen
eines Titels kann auch heute noch damit verbunden sein, dass als Zeichen eine
besondere Kopfbedeckung verliehen wird: sei es nun der Doktorhut eines frisch

Promovierten, ein Lorbeerkranz bei einem Sportereignis oder der Meisterkranz eines
Zunftmeisters. Diese Meisterkränze, von denen sich in Basel erstaunlich viele erhalten

haben, erinnern in ihren aus Silber getriebenen und vergoldeten Blüten, Blättern
und Früchten an den Ursprung dieser Gattung. Es waren Kränze aus natürlichen
Blumen, die man dem Ausgezeichneten auf den Kopf setzte. Diese aus der Antike
bekannte Form der Ehrung (Lorbeerkränze) konnte in sehr verschiedenen
Zusammenhängen angewendet werden. Auf den spätgotischen Basler Wirkteppichen sieht

10 man zahlreiche vornehme Personen wie auch Wildleute mit Kränzen aus frischen



Blumen, sog. Schapel, im Haar. Im «Geschlossenen Liebesgarten» (Abb. 1) wird dem

knienden jungen Liebhaber durch die Überreichung eines soeben gewundenen
Kränzchens die Erfüllung seiner Wünsche in Aussicht gestellt. Noch heute kennt man
den Ausdruck «jemandem ein Kränzchen winden», wenn man Anerkennung,
Würdigung und Dank ausspricht.

Wo die Ehre ist, da ist die Schmach nicht fern. Auch ihre Kennzeichnungen

manifestierten sich am Kopf. Schandmasken wie die für Basel belegte Eselskappe

der Schüler setzten ihre Träger dem öffentlichen Spott aus3; die Strafe bestand in der

öffentlichen Anprangerung und Erniedrigung. Dirnen war in vielen Orten eine
spezielle Kopfbedeckung vorgeschrieben, ebenso den Aussätzigen, die sich ausserdem

akustisch bemerkbar machen mussten, damit ihnen die Gesunden nicht zu nahe

kamen. Auch die Narrenkappe grenzte ihren Träger deutlich aus der Gesellschaft aus

und beschützte ihn andererseits. Nur durch die Stellung am Rande konnte er den

klaren Blick von aussen haben, und seine Rolle erlaubte ihm die unverblümte Kritik,
die anderen nicht zugestanden wurde.

Auch zur Kennzeichnung von Minderheiten wurden Kopfbedeckungen

eingesetzt. Bekannt ist vor allem der im Mittelalter zur Kennzeichnung verordnete

Judenhut, der die Juden aus der christlichen Bevölkerung heraus hob und ihnen einen

besonderen Status zuwies.4 Das 4. Laterankonzil im Jahre 1215 forderte von den Juden

eine spezielle Kleidung, was auch auf dem Basler Konzil bestätigt wurde. 1386 schrieb

König Wenzel an den Rat von Basel (auch andere Städte erhielten gleichlautende
Schreiben), man sollte dafür sorgen «dass die Juden, wie ihnen vorgeschrieben sei,

Stiefel und Judenhüte tragen sollten, damit man sie von den Christen unterscheiden
könne»5 - so war das Einhalten von Verboten besser zu kontrollieren. 11





_________

S (.fWi m. 1.', <

Die kennzeichnende Kraft Abb. 2

von Kopfbedeckungen wird
in der Wiedergabe des

Totentanzes, der sich
ehemals an der Friedhofsmauer
der Basler Predigerkirche
befand, gezielt eingesetzt.
Die Fresken entstanden um
1435/40 im Umfeld von
Konrad Witz und zeigen die
Macht des Todes über die

Angehörigen aller Stände:
über die Geistlichen mit
Bischofsmütze und
Kardinalshut, den Narren mit der
Narrenkappe, den Juden
mit dem spitzen gelben
Judenhut oder die Jungfrau
mit dem Blütenkranz. 13



Im mittelalterlichen Stadtbild konnte man den geistlichen Stand oder den

weltlichen Rang, den Familienstand oder den Beruf eines Menschen an der Kleidung
erkennen. Die entsprechende Kopfbedeckung verdeutlichte den Status noch zusätzlich.

Eine Vorstellung von der Vielfalt und der Aussagekraft der mittelalterlichen

Kopfbedeckungen gibt der Basler Totentanz6, ursprünglich entstanden um 1440, in
der zeichnerischen Wiedergabe von Johann Rudolf Feierabend (Abb. 2).

Hochzeiten, Taufen und auch andere Feste im Lebenslauf waren und sind

mit besonderem Kopfschmuck verbunden. Gesellschaftliche Wandlungen
manifestieren sich dabei in sich stets verändernder Kleidung, wobei der wichtigen
Hochzeitskleidung ein hoher Aussagewert zukommt. Doch nicht nur deren

Veränderungen im Laufe der Jahrhunderte sind spannend, sondern auch die heute
bestehende Vielfalt: traditioneller Schleier, grosser Hut, zierlicher Haarreif, ein Kranz aus

echten oder Stoffblüten - alles ist möglich und erlaubt, sogar der Verzicht darauf. An
diesem Beispiel kann man heute noch die Ideale, Vorstellungen und Wünsche des

Paares ablesen und die Signifikanz erahnen, die Kopfbedeckungen haben können.
Selbst im Tode noch wurde in früheren Jahrhunderten der Kopf

geschmückt. Als Königin Anna, Gattin des Königs Rudolf von Habsburg, die in Wien

gestorben war, im Basler Münster beigesetzt wurde, da zierte eine eigens angefertigte

Grabkrone ihr Haupt.7 Und wenn unverheiratet gebliebene Mädchen und Knaben

bestattet wurden, so war es ab dem 16. Jahrhundert in weiten Teilen Europas üblich,
Totenkrönlein aus Silberfiligran, geschmückt mit Perlen und Steinen, mit in das Grab

zu geben; auch für Basel ist dieser Brauch nachgewiesen.8

Von der Wiege bis zur Bahre, vom Morgen bis zum Abend trugen die
Menschen - ob arm oder reich - in vergangenen Zeiten Kopfbedeckungen verschiedenster

Form, Funktion und Aussage. Einige Aspekte sollen im Folgenden dargestellt
werden; wer einmal auf das Thema aufmerksam geworden ist, wird merken, dass es

- in der Geschichte wie in der Gegenwart - noch weitaus mehr Ansatzpunkte und

Untersuchungsmöglichkeiten bietet.



Die Barette von Urs, Jäköb und Erasmus
: < -

;
' 1 '—— rr-

Kopfbedeckungen für Männer der Renaissance -

f f hmkav > * ka f.'fcj;' ** /• „y- * %» "4L -S-,--,,/ * " i » .» .y '•*• fmm % M %I>* ' i$-v ' ËjffÇ Vflj
l Yr* fr' >* ' J ' ' in 1 i* ly
* * Kit* Jl f I&^kK i "Zum J " :iO;» %'Tj.- : • - c,#A iWP^W-V?iB <«

5ÖSw k| S&
J,-. jy a • -

y .v?**.*-.
-. •

1;"vi y..V- "v y/.\.
«'

^
ä '

h> ' -' •

/



Abb. 3 Jakob Meyer zum Hasen trägt
auf diesem Bildnis ein leuchtend
rotes Barett auf dem Kopf. Hans
Holbein d.J. porträtierte ihn
1516, im ersten Jahr seines Amtes
als Basler Bürgermeister.

Wie im gesamten Weltbild, so ist auch in der Kleidung der Unterschied zwischen
der Spätgotik und der frühen Neuzeit sehr deutlich: Hatte man bis zum Ende des
15. Jahrhunderts ein jünglingshaftes Männerideal bevorzugt mit überschlanken
Körperformen und langen, lockigen Haaren, die oft sogar mit Blüten geschmückt
waren (Abb. 1), so kam mit der Renaissance ein deutlich gewandeltes Ideal auf. Der
selbstbewusste, reife und ernsthafte Mann, kraftvoll in der Welt stehend und Raum
einnehmend, entsprach dem erstarkten Bild vom Individuum und seiner Stellung in
der Welt. Voluminöse, schwere und kostbare Kleidung demonstrierte dieses neue
Selbstverständnis. Bei den Kopfbedeckungen wurden nun die feinen Reife und kleinen

Kappen, die zuvor die Lockenpracht der Männer mehr geziert als gebändigt hatten,

durch breite, grosszügig dimensionierte Kopfbedeckungen abgelöst, die auf recht
kurzen Haaren sassen.

Die Kopfbedeckungen der frühen Neuzeit müssen fast ausschliesslich
anhand von Abbildungen beurteilt werden, da sich nur wenige Originale erhalten
haben. Doch die Anzahl der auf Porträts und Gruppenbildern dargestellten
Kopfbedeckungen ist gross genug, um dennoch verlässliche Aussagen machen zu können.9
Das Interesse am Individuum hatte zum Entstehen autonomer Porträts geführt; Men-

16 sehen waren nicht mehr nur als Stifter religiöser Kunst oder in Verehrung himm-



Rote Barette erfreuten sich in
der ersten Hälfte des 16.

Jahrhunderts sehr grosser Beliebtheit,
wie es auch diese Kreidezeichnung

von Hans Holbein d. J. zeigt,
die man früher für ein
Selbstporträt hielt. Nach 1550 wurden
die Barette dunkler, meist waren
sie von schwarzer Farbe (siehe
Abb. 77-78).

lischer Mächte abbildbar, sondern auch als Individuen, ganz um ihrer selbst willen.
Nicht mehr die Frömmigkeit der Dargestellten stand nun im Zentrum, sondern ihre

diesseitige Erscheinung. Neben den individuellen Gesichtszügen galt das Augenmerk

der Porträtisten nun verstärkt auch der Kleidung mit all ihren Einzelheiten.

Bei den Kopfbedeckungen der Oberschicht bildeten sich feste Typen aus.

Die charakteristische Form der Renaissance ist das Barett, flach und rund, mit breiter

Krempe, das aus verschiedenen Materialien bestehen konnte. Filz, Samt, Wolltuch

und gestrickte Wolle sind nachweisbar; gemeinsam ist allen Materialien ihre
weiche Struktur, die sich in den bewegten Linien der auf den Bildern dargestellten
Barette zeigt (Abb. 3-4). Um 1500 war das Barett recht steil mit schmaler Krempe.
Doch wurde es im 16. Jahrhundert immer flacher, während sich die Krempe
verbreiterte, so dass es gegen 1540 im «Tellerbarett» seine breiteste und flachste

Ausformung hatte; nach der Jahrhundertmitte fand es wieder zu einem gemässigteren
Format. Zusammen mit dem weiten, umhangartigen Mantel jener Zeit, der Schaube,

verlieh es seinem Träger ein imposantes, kraftvolles Erscheinungsbild. Er hatte die

Freiheit, es aufzusetzen, wie er wollte: Waagerecht getragen ergab es den Eindruck

von Zuverlässigkeit und Beständigkeit, schief auf den Kopf gesetzt, evozierte es

Wagemut und Aufbruch. Es ist kein Wunder, dass die Landsknechte und Reisläufer



des 16. Jahrhunderts das Barett favorisierten: Geschlitzt und mit kontrastierenden
Farben unterlegt, dazu mit reichem Federschmuck versehen, gab es ihnen ein höchst
auffallendes Erscheinungsbild, das mit der Kühnheit ihres Auftretens in
Übereinstimmung stand.10

Das Barett ist sowohl als Kopfbedeckung der Männer und Knaben wie
auch der Frauen nachweisbar (Abb. 20-21). Darunter ist in vielen Fällen eine eng
anliegende Haube oder ein Netz zu sehen, an dem das Barett mit Nadeln festgesteckt
und so in der oft schrägen Position fixiert wurde. Besonders eindrücklich tritt diese

Kopfbedeckung in den Porträts des Hans Holbein d. J. in Erscheinung. Dabei macht

es keinen Unterschied, ob die Bilder in seiner Basler oder Londoner Zeit entstanden

sind; das Barett erfreute sich internationaler Beliebtheit und wurde von den Baslern

in der gleichen Form getragen wie von den Nürnbergern oder Londonern. Besonders

eindrückliche Beispiele liefern die Bildnisse des Bonifacius Amerbach11, des

Bürgermeisters Jakob Meyer zum Hasen (Abb. 3), des Benedikt von Hertenstein12 oder
die zahlreichen Porträts, die während seines Londoner Aufenthaltes entstanden.13

Meist etwas schief auf dem Kopf getragen, konnte es einen statischen Bildaufbau
durch eine geneigte Bildachse beleben oder das Profil des Trägers effektvoll
hinterfangen. Damit wurde die kraftvolle oder dynamische Ausstrahlung des Dargestellten

unterstrichen
Die breite, oft etwas nach oben gerichtete Krempe machte das Barett zu

einem geeigneten Anbringungsort von Appliken verschiedenster Art: von Federn,

Pilgerzeichen, Schmuckstücken, Agraffen oder Medaillen. Mit ihren Darstellungen
verwies man auf das persönliche Motto, auf Leitfiguren oder verehrte Heilige.14 Auch

wenn diese Sitte für Basel auf Porträts kaum belegt ist, so finden sich doch zahlreiche

Hinweise darauf in den Nachlassverzeichnissen; so werden 1519 «i zeichen In
silber gevasst an ein parret» und 1545 «ii grossi silberin zeichen uff parett» aufgeführt,

und weitere Beispiele Hessen sich anführen.15

Meist waren die Barette von schwarzer Farbe; doch daneben scheint auch

ein leuchtendes Rot sehr beliebt gewesen zu sein. So finden sich rote Beispiele im
Bildnis des Bürgermeisters Jakob Meyer zum Hasen (Abb. 3), im Porträt eines
unbekannten Mannes (früher als Selbstbildnis Hans Holbeins angesehen) (Abb. 4) oder

- in mehreren Beispielen - auf Holbeins Schulmeisterbild.16 Die vielen Miniaturen
in den Schweizer Bilderchroniken der Spätgotik und die Darstellung der Gründungsfeier

der Universität Basel (Abb. 73) belegen ebenfalls die Häufigkeit roter Kappen,
Hüte und Mützen.17

In der flachen, aus Filz bestehenden Kopfbedeckung der iberischen Fischer

und der Basken, der Baskenmütze, auch Béret genannt, lebt diese Form von
Kopfbedeckung fort. Seit den Zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts wurden sie von jungen,

sportlichen Männern und Frauen getragen, und Künstler und Intellektuelle wie
etwa Heinrich Boll setzten sie gern als Hinweis auf ihr Künstler- und Bohèmientum
ein. In der klassischen Renaissanceform findet sich das Barett heute noch in der Amts-

18 tracht der Professoren; wenn die Basler Professoren am Dies Academicus zum Fest-



Erasmus von Rotterdam, ganz auf Abb. 5

das Schreiben konzentriert, ist in
diesem beeindruckenden Porträt von
Hans Holbein d.J. in strengem Profil

gezeigt. Auf dem Kopf trägt er die
für ihn so charakteristische Schlappe,
eine Sonderform des Baretts.

19



Abb. 6 Es ist bislang nicht gelungen,
den Mann mit der prachtvollen
Pelzkappe und dem breiten
Pelzkragen zu identifizieren.
Das 1513 datierte Werk des
Hans Holbein d.Ä. besass
vermutlich früher ein Pendant,
wohl das heute verschollene
Bildnis der Ehefrau.

Abb. 7 Die Fresken, mit denen Hans
Holbein die Fassade des Hauses

zum Tanz in der Eisengasse
schmückte, sind heute verloren.
Mehrere erhaltene Vorzeichnungen

geben aber einen
Eindruck von der Bewegtheit
der tanzenden Landleute und
der Vielfalt ihrer Kleidung -
insbesondere der
Kopfbedeckungen.

akt in die Martinskirche ziehen, tragen der Rektor, die Dekane und die Professoren
heute wieder ein Barett wie zu Erasmus' Zeiten (Abb. 94).

Eine weitere, charakteristische Kopfbedeckung der frühen Neuzeit ist eine
Sonderform des Baretts, die sog. Schlappe. Sie ist im Gegensatz zum Barett nicht von
runder Form, sondern besitzt einen vorderen und hinteren Teil, die deutlich voneinander

unterschieden sind. Über der Stirn wölbt sich die Schlappe nach vorn, liegt
aber am Hinterkopf recht eng an, reicht bis in den Nacken hinab und bedeckt oft
noch die Ohren mit herabhängenden Klappen. Sie ist untrennbar mit der Person des

Erasmus von Rotterdam verbunden, da Hans Holbein, aber auch Quentin Massys und
Albrecht Dürer ihn fast immer mit dieser Kopfbedeckung porträtiert haben (Abb. 5) .18

Sie war im frühen 16. Jahrhundert eine durchaus geläufige Form, die häufig von
Gelehrten getragen wurde.19 Die konsequente Beibehaltung eines bestimmten Bildnistypus

- wozu auch die charakteristische Kopfbedeckung gehört - führte im Falle des

20 Erasmus dazu, dass sein Konterfei unverwechselbar wurde und selbst eine kleinfor-



matige, nur wenige Details aufweisende Darstellung wie eine der Randzeichnungen
Holbeins für «Das Lob der Torheit» als sein Bildnis identifiziert wurde.20 Selbstverständlich

mochte auch die historisierende, 1879 entstandene Darstellung des Erasmus

auf dem Totenbett auf dieses so kennzeichnende Attribut nicht verzichten.21

Auch wenn das Barett sicherlich die charakteristischste Kopfbedeckung
der Oberschicht in der Renaissance war, so existierten daneben noch weitere
Formen. Das bekannte Profilbildnis des Strassburger Rechtsgelehrten und Autors Sebastian

Brant («Das Narrenschiff») zeigt ihn mit einer grossen Kappe mit seitlichem
Pelzbesatz und hochgestellten Klappen über den Ohren, die bei besonderer Kälte
vermutlich heruntergeklappt werden konnten.22 Auch der unbekannte, von Hans Holbein

d.Ä. gemalte ältere Mann trägt eine ähnliche Pelzkappe (Abb. 6). Solche

pelzverbrämten Kopfbedeckungen findet man bereits im 15. Jahrhundert; man sieht sie

recht häufig auf den Darstellungen der Anbetung der Könige23 und auch auf den

profanen spätgotischen Basler Wirkteppichen (Abb. I).24 21



int winter fo fol man im 0e£ moigene tratick gebê/Sari fo
mag ficb Oer menfeb bajîerneren vot froft. 3ft ee oafi un
Summer fo fol man un $ej? abendts tranck gebe/oan tin
Oie bits nit gefebaden mag.'SJn wan es tranck nnmê woll »

fo fol es weöeflen noeb trincken biß oie rüre verlaufft vn
meer 5Ö ftul geedt/fo gfb irrt $ie artjny odergyb im einen
nit truck waflere,ocr'warm fey/oj weichet im oaagedarm
vnd 9en mageniöar naebt fol er ftcb bitten vo: vberiger
bft^nd Ça er liget fol er oie ftatbeftrôwê mit widé laub
vnd mit rofen.iBar nacb mag er an ?em andern tagbadê
am otitten lallen 511 Oer ädern»

lUon imöru unît frl)tfpffftt
Mr ber meifter febteibt ma fol in kainêbeiflen ?eicbë
in 030 bad gon.^Us im Zôwen» ^wiling. 3wnckfrawen
vnd Steinbock;



In den Badehäusern trugen Abb. 8

sowohl die Bader wie die Benutzer
spezielle Badehüte, die aus Stroh

geflochten waren. Der Holzschnitt
stammt aus einem 1513 in Basel

verlegten Buchkalender mit
Hinweisen zur Gesundheit,
abgestimmt auf den Stand der
Gestirne.

Originale Kopfbedeckungen aus Abb. 9

dem späten Mittelalter sind
ausserordentlich selten. Diese aus

roter Wolle gestrickte Kappe
wurde in einem Gewölbezwickel
des Lettners der St. Leonhardskirche

gefunden.

Die Porträts von Felix Platter (1578) und von Theodor Zwinger (1588)

zeigen, dass gegen das Ende des 16. Jahrhunderts neue Formen aufkamen und die

Vorherrschaft des Baretts brachen.25

Wenn man sich porträtieren liess, wählte man sicherlich eine stattliche,
meist wohl sogar die kostbarste Kopfbedeckung aus, die man besass. Es gab aber auch

in der Oberschicht schlichtere Formen, wie in der Lebensgeschichte des Andreas Ryff
berichtet wird. Als zehnjähriger Knabe war er 1560 von seinem Vater nach Genf
geschickt worden, um dort Französisch zu lernen. Während der Reise betrübte ihn, dass

man seinem Reisegefährten Jakob Suter, Sohn eines Tuchscherers, «einen schönen
huot mit taffet überzogen gekauft, daruff ein krentzlin mit einer guldnen schnuor,
ich aber muoste mich mit einem streiwenen schinhuot Sonnenhut aus Stroh)

sampt einem schlechten meyen daruff behelffen »,26 Während der andere Knabe

in der Pracht eines neuen, seidenen Hutes erstrahlte, konnte Andreas Ryff in seinem
einfachen Strohhut mit schlichtem Blumenschmuck darauf den modischen Wettstreit

nicht aufnehmen. Diese «Schmach» hatte er noch 30 Jahre später, als er 1592

seine Biographie schrieb, lebhaft in Erinnerung («War dass domolen mein grösster
kumer»). Der Grund dafür lag wohl nicht allein im Ästhetischen; vielmehr dürfte
den Ausschlag gegeben haben, dass ein Strohhut weit weniger vornehm und kostbar

war als ein seidener Hut.
Strohhüte, geflochten aus dem groben, einheimischen Roggenstroh, werden

- wie schon im Mittelalter - im 16. Jahrhundert einen grossen Teil der
Kopfbedeckungen, vor allem bei den Bauern und der städtischen Unterschicht, ausgemacht 23



haben. Einer der musizierenden Bauern auf den verlorenen Holbein-Fresken am
Haus zum Tanz (um 1520) trägt einen Strohhut mit breiter Krempe27, wie es sie
sicherlich in grosser Zahl gegeben hat (Abb. 7). Meist aus Stroh bestanden ausserdem
die sog. Badehüte, einfache, krempenlose Kappen, die in den Badehäusern getragen
wurden. Eine Vielzahl von Abbildungen, darunter ein Basler Kalenderblatt von 1513

(Abb. 8), zeigen sowohl den Bader und seine Gehilfen wie auch die Benutzer des

Bades mit solchen aus grobem Stroh geflochtenen Badehüten.28

Die Kopfbedeckungen der Handwerker und Bauern waren deutlich
zweckgebundener als jene der Oberschicht. Hüte mit breiten Krempen schützten vor
Regen, Staub oder vor der sengenden Sonne bei der Arbeit im Freien, und wollige
Mützen wärmten den Kopf in der kalten Jahreszeit. Die verschiedenen
Kopfbedeckungen, die von den tanzenden Bauern auf Hans Holbeins Aussenfresken am
Haus zum Tanz getragen wurden, legen Zeugnis ab von dieser Vielfalt. Es finden
sich dort grob geflochtene, breitkrempige Strohhüte, Filzhüte mit spitz nach vorn
gezogener Krempe, kleine Kappen, Mützen und lockere, turbanartige
Kopfbedeckungen (Abb. 7).

Zu den wenigen erhaltenen Objekten des Spätmittelalters, die uns direkt
Zeugnis ablegen von einfacheren Kopfbedeckungen, gehört die gestrickte Kappe
eines Handwerkers, der am Bau der St. Leonhardskirche in Basel mitwirkte. Erhalten

hat sie sich durch einen merkwürdigen Zufall, denn sie geriet wohl während der
Bauarbeiten am Lettner (um 1455/60) in einen Hohlraum. Zwischen dem Gewölbe
des Lettners und der Abdeckung liegend, überdauerte sie, vor der Witterung
geschützt, mehrere Jahrhunderte, bis sie schliesslich im Jahre 1964 bei Restaurierungsarbeiten

gefunden wurde (Abb. 9).29 Sie besteht aus roter Wolle, die zunächst
gestrickt und anschliessend verfilzt wurde. Dadurch erhielt das Material eine grössere

Dichte und Festigkeit. Wäre sie nicht verfilzt gewesen, hätten sich die einzelnen
Maschen gelöst; so aber konnte man, wenn auch dilettantisch, den Rand der
gestrickten Kappe einschneiden.

Ausserhalb der städtischen Kleidernormen standen die Landsknechte. Sie

waren durch kaiserlichen Erlass von den Kleidermandaten befreit. Riesige Federn
zierten die äusserst breitkrempigen Barette, und geschlitzte Kleidung, die ansonsten
heftig bekämpft wurde30, war bei ihnen an der Tagesordnung (Abb. 10). In ihrer
Bekleidung trieb das menschliche Schmuckbedürfnis und Imponiergehabe reiche und
bizarre Blüten. Sie zeigen sehr deutlich, welche Bedeutung der Kopfbedeckung für
die Selbstdarstellung zukam.

24



Die 1523 datierte Federzeichnung von Urs Graf Abb. 10

zeigt Landsknechte und Reisläufer in ihrer
bevorzugten, sehr auffallenden Kleidung mit geschlitzten
Gewändern und reichem Federschmuck an den
besonders grossen Baretten





Was man trug und was man trageh^cfurfte
Hutmode, Klejderordnungen und Ratsmandate im 17. Jatfftiundert



Einschränkende Regelungen bezüglich der Kleidung hatte es bereits in Antike und
Mittelalter gegeben; im Spätmittelalter hatten modische Erscheinungen wie die
burgundische Hörnerhaube oder Schnabelschuhe Begrenzungen in den Massen und
Materialien als notwendig erscheinen lassen. Mit dem 16. Jahrhundert wurden die
Verbote immer ausgeprägter und differenzierter. Ihre eigentliche Blüte hatten die
Kleiderordnungen im 17. Jahrhundert mit seiner ausgeprägten ständischen Hierar-
chisierung; aus dieser Zeit hat sich eine Vielzahl von Kleidermandaten in gedruckter

Form erhalten. Mit dem beginnenden 18. Jahrhundert ging ihre Bedeutung
zurück, und die Aufhebung der Klassenunterschiede durch die Französische
Revolution setzte ihnen ein Ende. Hinfort galt ein eher verschwommenes, nicht mehr
schriftlich fixiertes System, das auf gesellschaftlichen Konventionen und wechselnden

Moden beruhte. Obrigkeitliche Verordnungen betrafen nur noch Einzelfälle, und
sie hatten meist einen wirtschaftlichen oder moralischen Hintergrund.31

Die Gründe dafür, eine Kleiderordnung zu erlassen, waren recht
verschiedener Art. Ausführlich erläutert es 1637 die «Christenliche Reformation/ und
Policey-ordnung der Statt Basel», die in ihrer Argumentation den Kleiderordnungen
anderer Städte entspricht.32 Neben der Aufforderung zu einem bescheidenen,
gottgefälligen Auftreten wurde als ein weiterer Beweggrund die Sorge vor zu grosser
Verschuldung durch Kleiderluxus angegeben. So heisst es, dass durch «verderblichen
und überflüssigen Pracht und Hochmuot / viel Personen in abnemm= und ringerung
ihrer Nahrung / ja endliche in eusserste Armuot und Dürfftigkeit» geraten seien.
Aber auch die Wahrung ständischer Unterschiede im Bereich der Kleidung war ein
Grund, der offen angeführt wurde; man fürchtete, dass «eines jeden Wesen und Stand
nicht mehr erkent werden mag»33. Dazu kamen handfeste merkantile Interessen;
teure Importe wie Spitzen und kostbare Seidenstoffe waren besonders häufig von
Verboten betroffen, da durch sie grosse Geldmengen abflössen. Dem entspricht auch,
dass einheimische Pelze meist keiner sozialen Gruppe verboten waren, während man
kostbare importierte Pelze meist nur der obersten Schicht gestattete.

Die erste, sog. Alte Reformationsordnung, die in Basel um 1498 erlassen
wurde, beschäftigt sich mit Problemen wie Gotteslästerung, Eidesleistung,
Feiertagsheiligung, Ehebruch, Spiel und Trinksitten. Vorschriften zur Kleidung sind noch nicht
enthalten. Sie erscheinen erstmals in der «Ordnung so eine Ersame Statt Basel...
fürohyn zehalten erkant» von 1529.34 Bei insgesamt 30 Seiten von Vorschriften und
Regeln ist jedoch nur eine halbe Seite der Kleidung gewidmet. Neben allgemeinen
Ermahnungen wird als einziges Verbot ausgesprochen, dass niemand «zerhowen
hosen noch wambist an sine Iyb tragen» dürfe. Mit «zerhowen» ist die Mode der
geschlitzten Kleidung gemeint; dabei wurde durch Einschnitte im Obermaterial ein
kontrastfarbiger Futterstoff sichtbar gemacht, so dass die Kleider sehr auffällig wirkten

und bedeutend teurer wurden. Diese Kleidung traf besonders den Geschmack
der Landsknechte (Abb. 10), für die durch eine Verordnung Kaiser Maximilians die
Einschränkungen der Kleiderordnungen nicht galten35, und auch die Dirnen bevor-

28 zugten diese auffällige Dekorationsform (Abb. 20). Die Beliebtheit der geschlitzten



Margaretha Ryhiner-Falkner (1639-1717), Witwe Abb. 11

des Stadtschreibers Heinrich Ryhiner-Falkner,
zeigt in dem 1675 entstandenen Bildnis ihren Wohlstand

durch die riesige Pelzkappe, die mehrfach
geschlungene Goldkette und den feinen, aus
mehreren Lagen feinen Leinens bestehenden Kragen
an. Die schweren Materialien, die strenge Gesamtform

und die dunklen Farben entsprechen dem
Kleidungsstil jener Zeit.

igst

29



Kleidung wuchs in den dreissiger Jahren noch an, und der Basler Bürgermeister Jakob

Meyer, der uns aus mehreren Porträts von Hans Holbein bekannt ist (Abb. 3), sah
sich veranlasst, dieses Verbot in einem Mandat vom 7. August 1538 zu erneuern und
zu bekräftigen.

Im Laufe der Zeit vermehrten sich die Verbote, und sie wurden in ihrer
Gültigkeit stärker differenziert; das galt nicht nur für die Kleidervorschriften. Die
«Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung der Statt Basel», die 1637 erlassen

wurde, umfasst insgesamt über 150 Seiten und fasst zahlreiche früher durch einzelne
Mandate ergangene Regelungen zusammen.36 Fast 20 Seiten sind der «Kleyder-Ord-
nung» gewidmet, und weitere, sich daran anschliessende Ausführungen regeln
Aufwand und Kleidung bei den Hochzeitsfeiern. Darin spiegelt sich ein Interesse an der
Kleidung und ihrer Differenzierung nach sozialem Stand, wie sie sich fast zeitgleich
auch in den Trachtenfolgen Hans Heinrich Glasers zeigt. 1624 und 1634 hatte er in
42 bzw. 56 Blättern die Kleidung der Basler dargestellt, wie sie für die verschiedenen
Stände und Anlässe angemessen war.37 Sowohl in der starken Reglementierung wie
auch in dem Interesse an der regionalen Prägung und sozialen Differenzierung
entsprechen diese Basler Schrift- und Bildquellen der allgemeinen europäischen
Entwicklung. Um eine Vorstellung davon zu geben, wie genau solche Vorschriften sein
können, seien aus der Kleiderordnung von 1637 die Anordnungen zu den charakteristischen

Basler Pelzkappen («Brawenkappen») ausführlich zitiert. Diese üppigen,
kugelförmigen Pelzkappen sind zwar auch aus anderen Schweizer Städten bekannt,
erfreuten sich aber in Basel besonderer Beliebtheit und sind auf zahlreichen Porträts
des 17. Jahrhunderts (Abb. 11) anzutreffen. Über sie heisst es:

«Die ungehewren und abschewlichen grossen Brawen=kappen, deren köstlichkeit
biß anhero von Tag zu Tag zuegenommen / beruohrend: sollen selbige durchauß /
bey nachgesetzter Straaff / so beydes dem Kappenmacher / als welche solche tragen
/ ohne fehlen abgenommen werden soll / abgeschafft und verbotten seyn; mit her-
nach-folgender erlaeuterung: daß zwar fürnehme Weiber / sammete Kappen von
Otter= und anderen dergleichen Brawen tragen moegen; doch daß selbige / mit aller
zuogehoerde / auffs hoechst 12. Gulden / und nicht darüber / kosten thueen.
Der Handwercks-leuthen / schlechten Kraemeren / und gemeiner Burgeren Weiber
/ wie auch Toechteren / aber / sind verbotten alle Kappen / da eine mit all ihrer
zuogehoerde / sampt de Macherlohn / sich hoeher / als 6. Guide belaufft. Der Tagloeh-
neren Weiber / Naeyeren / Kroeßleren / Maegde / und andere ihres gleichen
betreffend: sollen sie keine Kappen aufftragen / da eine mehr als 2. Gulden in Zeug /
Fuoter / Brawen / und Macherlohn / kostet.»38 Eine vornehme Frau durfte also das
Sechsfache für eine Pelzkappe ausgeben wie eine Näherin oder Magd. Ihr waren auch
bei anderen Kleidungsstücken «Sammat / Attlaß / Damast / Seiden und dergleichen
koestlichen Gezeugs» erlaubt, allerdings unter dem stets wiederholten Aufruf zur
gemässigten Ausnutzung dieser Erlaubnis. Andernfalls wurde eine zukünftige
Einführung von Einschränkungen auch für die Frauen der Oberschicht in Aussicht ge-

30 stellt. Die Androhung, dass bei Zuwiderhandlung auch der Kappenmacher bestraft



werde, findet sich auch in den Kleidermandaten anderer Städte und zeigt den

Versuch, die Verbote auf Käufer- wie auf Verkäuferseite zu verankern.
Auch durften «die Tagloehner / Dienstknechte / dero Weiber und Toech-

teren / wie auch Nayeren / Kroeßleren / Maegde / und andere ihres gleichen / keine

genaehten, sondern allein schlechte geklopfte Huete [Filzhüte] tragen». Damit waren
Kosten und Pracht automatisch eingeschränkt, doch ging es der besorgten Obrigkeit
nicht allein um die entstehenden Kosten. Denn die Frauen wurden ermahnt, «bey
ohnausbleibender Straaff / anderer koestlicheren / wann gleich ihnen solche ge-
schenckt oder verehret werden sollten / sich keines wegs gebrauchen.»39 Ein
geschenkter Hut hätte sie nicht in Schulden getrieben, aber er hätte die Trägerinnen
einem anderen Stand als dem eigenen zugehörig erscheinen lassen und das

Zeichensystem der Kleidungsqualitäten unterlaufen.
Man darf aber durch solche genauen Vorschriften nicht den Eindruck

gewinnen, als habe man an der Kleidung in jedem Fall den genauen sozialen Stand

ablesen können. Zum einen waren die Menschen nicht immer bis an die obere

Grenze des Erlaubten gekleidet, und zum anderen gab es eine Fülle von Imitationen

bei kostbaren Stoffen, Pelzen, Edelmetallen und Edelsteinen, welche die

Einschätzung sehr erschwerten. Auch konnte die Qualität eines Pelzes oder Stoffes

nicht immer beim ersten Augenschein erkannt werden, und die Imitate waren offenbar

von hoher Täuschungskraft. Hinzu kamen Ausnahmen bei gebrauchter und

abgetragener Kleidung; in diesem Falle durfte ein Angehöriger eines niedrigen Standes

durchaus Materiahen tragen, die ihm bei neuwertiger Kleidung verboten waren.
Zahlreiche archivalische Nachrichten von Verstössen zeugen eher davon, dass man
die Verordnungen sehr häufig überschritt. Die Kleidung einer Person konnte also

selbst im 17. Jahrhundert nur eine annähernde Einordnung ihres sozialen Standes

ermöglichen.40
Die ausführlichen Kleiderordnungen wurden gelegentlich durch Mandate

ergänzt und aktualisiert, wenn sich eine extreme Entwicklung abzeichnete. So sah

sich der Basler Rat 1665 veranlasst, die Breite und den Umfang der Frauenhüte zu

begrenzen.41 Zwei Ellen Umfang (108 cm) war als höchstes Mass erlaubt; ein Mass,

wie es von den Frauen in der Glaserschen Trachtenfolge von 1634 durchaus noch

eingehalten wurde. Aber das Porträt einer unbekannten Dame aus den Jahren um
1680 führt vor Augen, dass sich - ungeachtet solcher Verbote - die Hüte der

nachfolgenden Zeit an diese Begrenzung nicht hielten (Abb. 12) : Der Hut dieser interessanten

Baslerin übersteigt in seinen Massen diese Vorschrift deutlich. Wie so oft, deutete

auch dieses Verbot mehr auf die kommenden Entwicklungen hin, als dass es

diese hätte verhindern können.

Bezüglich der Kopfbedeckungen finden sich zwar zahlreiche Hinweise,
doch ist meist eine gewisse Toleranz festzustellen. Insgesamt lässt sich sagen, dass die

Einschränkungen um so strenger waren, je grösser und stoffreicher ein Kleidungsstück

war; am unteren Saum eines Kleides konnte schliesslich weitaus mehr Samt

oder ein anderer kostbarer Besatz verarbeitet werden als an einer Haube.42 Und so 31



Abb. 12 Auf zwei Ellen, also 108 cm,
hatte der Basler Rat im Jahre
1665 den Umfang von Frauenhüten

begrenzt. Bei diesem Porträt

einer unbekannten Baslerin

aus der Zeit um 1680 mag man
sich fragen, ob diese Vorschrift
wirklich eingehalten wurde.

Abb. 13 Dieses reizvolle Miniaturporträt
eines unbekannten Basler

Brautpaares auf Kupfer, 1619

datiert, zeigt die Braut im
Schmuck der Brautkrone, des

sog. Jungfrauenbändels: dieser
ist wie ein doppeltes Band

um den Kopf gelegt, reich mit
Flussperlen bestickt und mit
künstlichen Blüten bekrönt.

heisst es dann in Basler Mandaten und Kleiderordnungen wiederholt bei Verboten

einschränkend, in einer etwas trügerischen Grosszügigkeit: «äussert den Hauben».

Das besondere Augenmerk der Obrigkeit galt stets den Hochzeitsfeierlichkeiten,

da bei ihnen die Gefahr von Verschwendung und Verschuldung besonders

gross war. Vorschriften und Einschränkungen dazu nahmen einen breiten Raum

in den Mandaten und Reformationsordnungen ein und wurden als «Hochzeitsordnung»

zusammengefasst. In der «Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung
der Statt Basel» von 1637 kam noch ein eigenes Kapitel zu den «hochzeitlichen Zierden»

hinzu, so dass die Verordnungen zur Hochzeit einen Umfang von über zwanzig

Druckseiten erreichten. Ein besonderes Anliegen war der sog. Jungfrauenbändel,
eine kostbare, aus breiten, mit Perlen bestickten Bändern bestehende Brautkrone, die

von der Braut zur Hochzeit getragen wurde.
Die wohl früheste Darstellung eines Basler Jungfrauenbändels findet sich

auf Hans Holbeins «Darmstädter Madonna» (Abb. 22) .43 Röntgenaufnahmen haben

ergeben, dass Anna Meyer, die rechts kniende Tochter des Bürgermeisters Jakob

Meyer, ursprünglich mit langem, auf den Rücken herabfallenden Haaren dargestellt

war, so wie Hans Holbein ihr Aussehen in einer um 1526 entstandenen, vor-
32 bereitenden Porträtzeichnung festgehalten hatte.44 Eine eigenhändige Uberarbei-



tung des Bildes 1528/29 brachte neben andern Änderungen auch die «Aktualisierung»

des Aussehens der Tochter Anna: Ihr Profil wurde etwas markanter gezeichnet,

und die ehemals langen Haare verschwanden, zu Zöpfen geflochten, unter einer
Brautkrone. Vermutlich hatte sie sich inzwischen verlobt und wurde von Hans Holbein

in ihrem neuen Stand als Braut präsentiert.45 In fast identischer Form findet
sich diese feierliche Kopfbedeckung fast einhundert Jahre später auf dem 1619

datierten Bildnis einer unbekannten jungen Basler Braut (Abb. 13): Zwei breite, mit
Perlen ornamental bestickte Bänder sind um den Kopf gelegt und mit den Zöpfen
verschlungen, seitlich mit Bändern oder Schnüren verziert und oben mit Blüten
besetzt. Die «Bändel» sind mit zahlreichen kleinen Perlen besetzt, wohl aus
Flussperlmuscheln, wie sie bis ins 19. Jahrhundert in vielen europäischen Flüssen in grossen

Mengen zu finden waren.
Auf die weit zurückreichende Verwurzelung dieses Brautschmuckes

nimmt auch die «Christenliche Reformation/ und Policey-ordnung der Statt Basel»

von 1637 Bezug, wenn sie dazu anmerkt: «Ob schon auch die Perlin / Borten / und

Jungfrawen Baendel / so von alters hero bey dieser Statt ueblich geweßt / grossen
Kosten forderen / und villeicht umb solcher / auch anderer betrachtungen halben /

die gaentzliche abschaffung derselben nicht unrahtsam sein moechte». Es ist ein Zu- 33



Abb. 14 In der Basler Trachtenfolge des Hans Hein¬

rich Glaser aus dem Jahre 1624 sieht man
die etwas veränderte Form des Jungfrauenbändels:

Ein hoher, kronenartiger Reif
kennzeichnet die Braut. Darüberhinaus gab
es im 17. und 18. Jahrhundert noch keine

eigentliche Brautkleidung.

34



geständnis an eine angestammte Sitte, dass man sie nicht gänzlich abschafft, sondern

nur eine Reduzierung anordnet: Die Form der doppelten Bänder und Borten, wie sie

auf den früheren Beispielen zu sehen ist, wird verboten und die Kosten begrenzt: «für
fürnehmer Leuthen Toechteren / zu 200. Pfunden auffs hoechste; für übriger aber zu
50 oder 60 Pfunden / und nicht hoeher ,..»46 Die vorgeschriebene Begrenzung auf

nur ein Band statt des zuvor üblichen Doppelbandes mutet etwas anachronistisch an,
denn die Form hatte sich bereits merklich verändert. Die beiden Folgen von
Trachtenbildern des Hans Heinrich Glaser, erschienen 1614 und 1634, also zeitlich vor dieser

oben zitierten Verordnung, zeigen bei den Jungfrauenkronen bereits eine
gewandelte Form. Die Kopfbedeckungen folgten zwar noch im wesentlichen jenem
Typus, wie er bereits auf der Darmstädter Madonna zu sehen war, nur dass die
Gesamtform steifer und höher geworden war und den bandartigen Charakter fast völlig

verloren hatte (Abb. 14). Die Brautkrone ist im 17. Jahrhundert wie der Reif einer
Krone gebildet, als hoher, kostbar geschmückter Ring. Das verordnete einfache Band
hat an Dimension gewonnen und gleicht dadurch aus, was es durch die doppelte
Form verloren hatte. Laut Ausweis der Trachtenfolgen hatte sich diese Entwicklung
aber bereits deutlich abgezeichnet und war nicht durch die obrigkeitlichen
Anordnungen ausgelöst worden.

Diese prachtvollen Kronen wurden nicht nur von den Bräuten, sondern
auch von unverheirateten jungen Frauen getragen, die als Patin ein Kind zur Taufe
brachten. «Also ein Jungfraw kleidet steht / Wan sie zum Tauff ein Gotten geht» heisst

es in einer entsprechenden Bildunterschrift in der Trachtenfolge von Johann Jakob

Ringle aus der Mitte des 17. Jahrhunderts (Abb. 15). Sie waren immer wieder Thema

in Ratsmandaten, und stets wiederholte sich der missmutige Tonfall, mit dem darauf

hingewiesen wurde, dass sie eigentlich ganz abzuschaffen seien. Dass es nie wirklich
versucht wurde, hat wohl nichts mit Grosszügigkeit zu tun, sondern eher mit der
Einsicht, was machbar war und was nicht. Denn bei weit zurückreichenden Sitten, an
die wichtigsten Festtage gebunden, zeigten sich die Grenzen der Kleidermandate:

Einschränkungen des Aufwandes mochten sie bewirken, aber die gänzliche
Abschaffung von prachtvoller, besondere Anlässe auszeichnender Kleidung wäre ihnen
wohl nicht gelungen.

Brautkronen dieser Art sind nicht auf Basel beschränkt: In Nürnberg und
Strassburg wurden sie in ähnlicher Form getragen, wobei die Strassburger
Brautkronen den Basler Beispielen besonders nahe standen.47 Doch konnte man auch ohne
den «Jungfrauenbändel» vor den Altar treten, da er bei weniger vermögenden
Familien durch die Pelzkappe (mit einem kleinen Blumengebinde darauf) ersetzt
werden konnte: «Ein braut die nicht von Hohem standt / Hat also ihr Hochzeitlich
gwandt» heisst es zu einem Trachtenbild mit Pelzkappenträgerin von Jakob Ringle
aus der Mitte des 17. Jahrhunderts.48 Dieser schlichte hochzeitliche Schmuck wird
wohl nicht die Braut, dafür aber die obersten Sittenwächter beglückt haben

Bezüglich der Kopfbedeckungen, die von Frauen zum Kirchgang getragen

wurden, präsentiert das Innenraumbild des Basler Münsters aus dem Jahre 1650



Abb. 15 Nicht nur zur Hochzeit, sondern
auch, wenn eine junge Frau als

Patin ein Kind zur Taufe brachte,

trug sie den Jungfrauenbändel.
Der Täufling ist unter dem
kostbaren Tauftuch verborgen.

Alß rmlwujjrawkleiJetfMil
Ufcnßezum TaüjfeinÇaltengeht

Zu defrrzeitfichtmanmujrmrin
Dtrlunjfrûu.nfnirklttdttfcm

UrdriJie?jjrH(?r/iz('itJ}ehen hL'f.

ein recht einheitliches Bild (Abb. 16). Wie auch die Männer tragen alle Frauen eine

Kopfbedeckung; einzig der Sigrist erscheint barhäuptig. Das Schwarz (oder
Dunkelbraun) der grossen Pelzkappen ist die vorherrschende Farbe, hinzu kommt viel
Weiss durch die Hauben. Nahe der Kanzel sieht man sieben junge Frauen mit
«Jungfrauenbändeln», die für ein wenig Belebung des Bildes sorgen. Diese Einförmigkeit
ist die Folge der restriktiven Kleidungsvorschriften, über deren Einhaltung beim

Kirchgang besonders streng gewacht wurde.
Zahlreich vertreten ist auf dem Münsterbild der sog. «Sturz», eine weisse,

gestärkte Haube. Er war für die verheirateten Frauen der vorgeschriebene
«Kirchenhabit», zumindest für die vermögenden unter ihnen; den ärmeren war dies

erlassen. Der Sturz verhüllte Haar und Hals, durch das zugehörige Kinntuch auch

weitgehend das Gesicht. Der «Schwenkel», ein langer, im Rücken herabfallender
Leinwandstreifen, war sein besonderes Kennzeichen (Abb. 17). Die Trachtenfolgen,

36 die stets an den regionalen Besonderheiten der Tracht und an den Kleidern zur Hoch-



Der Blick in das Basler Münster, Abb. 16

gemalt im Jahre 1650, zeigt deutlich

an, dass es zu jener Zeit üblich

war, in der Kirche die
Kopfbedeckungen auf dem Kopf zu
behalten, selbst den hohen und
auffallenden Baslerhut.



Abb. 17 Die Trachtenfolge des Johann Jakob Ringle aus der
Zeit um 1650 zeigt den Sturz, die in Basel übliche
Frauentracht zum Kirchgang. Aufwendig zu pflegen
und unbequem zu tragen, wurde er mit der Zeit
immer unbeliebter und auch unmoderner. Ab dem
18. Jahrhundert gab es immer mehr Frauen, die sich

weigerten, ihn zu tragen.

zeit, Taufe und in Trauerzeiten interessiert waren, bilden ihn meist mehrfach ab: von
vorn und von hinten, da er dort mit dem Schwenkel sein eigentliches Charakteristikum

offenbarte. Mit dem beginnenden 18. Jahrhundert mehrten sich die Klagen über
diese unbequeme Kleidung; immer mehr Frauen weigerten sich, im Sturz zur Kirche

zu gehen, und kamen dadurch in Konflikt mit der Obrigkeit.49 Zwar war den
Trauernden 1704 der Zwang zum Tragen des langen und umständlichen Schwenkeis
erlassen worden, doch die Pflicht, zum Kirchgang den Sturz zu tragen, bestand
weiterhin. Der Sturz mit dem Kinnband war eine seit dem 15. Jahrhundert geläufige
Haubenform und war wohl aus Gewohnheit lange akzeptiert worden. Doch mit der
zeitlichen Entfernung vom Ursprung dieser Kopfbedeckung und mit der Weiterentwicklung

der allgemeinen Mode, vor allem unter den aus Frankreich kommenden
Einflüssen, wurde das Altmodische und Unbequeme dieser Kirchentracht immer

38 stärker als störend empfunden.



Der grosse Vogelschauplan der Stadt Basel von Abb. 18

Matthäus Merian, 1615/17 entstanden, zeigt nicht

nur das Bild der Stadt. Am unteren linken Bildrand

präsentieren sechs Figuren, vier Männer und zwei
Frauen, die für Basel charakteristische Tracht jener
Zeit. Besonders auffallend ist dabei der Baselhut,
der sogar von einer der Frauen getragen wird.

Noch 1704 heisst es in dem nochmals erneuerten Reformationsmandat,
«So sollen auch die Verehelichten und jenige ledige Weibspersohnen / so bereits zu
des Herrn Tisch gegangen / in der Kirchen änderst nicht dann mit schwartzen und

zwar ganz glatten Hauben ohne Kroenlein oder Spitzen / auch allein in schwarzen

Kleyderen erscheinen...». Besonders den Armen werden Auflagen gemacht, und die

Dienstboten und Almosenempfänger «samt den Ihrigen» sollen «sich der Kroenlein
und Sammeter und taffener oder mit Gold gestickter Hauben gantzlich enthalten /

und dergleichen zu tragen sich nicht glustigen lassen.» 1715 wird diese Einschränkung

noch verschärft, indem den Almosenempfängerinnen als Strafe bei

Zuwiderhandlung der Verlust der Unterstützung angedroht wird.50

Dass die Vorschriften bezüglich der Kleidung beim Kirchgang besonders

streng waren, war zum einen sicherlich eine Frage der Ehrfurcht; im Gotteshaus und

beim Gottesdienst wollte man nicht unpassend oder ärmlich gekleidet sein. Zum an- 39



deren war aber gerade an diesem Ort, wo sich alle Bewohner der Stadt trafen, das

Ringen um Aufmerksamkeit besonders gross. So gelten die urkundlich nachweisbaren

Strafen weniger jenen, die sich zu nachlässig kleideten, sondern meist denen,
die zu aufwendig gekleidet in der Kirche erschienen.

Der Baselhut
Die charakteristischste Kopfbedeckung des 17. Jahrhunderts in Basel war der sog.
Baselhut, auffällig und unübersehbar auf allen Darstellungen des öffentlichen
Lebens.51 Es handelte sich dabei um einen schwarzen, kegelförmigen Hut, der einen
hochgeschlagenen Nackenschirm besass, aber nur einen kleinen oder gar keinen
Schirm über der Stirn. Seine Höhe betrug laut archivalischen Quellen 2/3 Basler Ellen,
d.h. ca. 35 cm. Ein originales Exemplar hat sich nicht erhalten. Dafür aber gibt es um
so mehr Darstellungen dieser ungewöhnlichen Kopfbedeckung: Auf der grossen
Planvedute der Stadt Basel von Matthäus Merian d.Ä. von 1615/17 stehen unterhalb
der Stadtdarstellung sechs Figuren; von den vier Männern tragen drei sowie eine der
beiden Frauen den Baselhut (Abb. 18). An dieser Stelle, auf einem monumentalen
Druckwerk mit offiziellem Anspruch galt es, die wirklich kennzeichnende und
aktuelle Kleidung der Stadt abzubilden, und für Matthäus Merian war das eindeutig
der Baselhut.

Eine reich sprudelnde Quelle für kostümgeschichtliche Fragen sind die
beiden 1624 bzw. 1634 erschienenen Serien von Trachtenbildern von Hans Heinrich
Glaser, die «Basler Kleidung aller höh und nidriger Standts. Personen» in insgesamt
mehr als 220 Figuren abbildend.52 Bezieht man die 56 dargestellten Personen bei
Johann Jakob Ringle (um 1650)53 ein, so stehen die Aussagen zum Baselhut auf einer
soliden statistischen Grundlage. Die Abbildungen erlauben den Schluss, dass zur
Entstehungszeit dieser Trachtenfolgen der Baselhut in vielen Gesellschaftsschichten und

sogar von beiden Geschlechtern getragen wurde. Der Bürgermeister trägt ihn ebenso

wie der Lehrer oder der Weinrufer, die Jungfrau ebenso wie das Kind und die Magd.
Bei den Frauen scheint sich diese Sitte allerdings auf unverheiratete Frauen
beschränkt zu haben.54

Das Innenraumbild des Basler Münsters aus dem Jahre 1650 (Abb.16) zeigt
keine Frauen in Baselhüten; für sie galten zum Kirchgang andere Vorschriften. Dafür
sieht man um so mehr Männer mit dieser Kopfbedeckung, vor allem im Häuptergestühl

am linken Bildrand. Sie verleihen den dort sitzenden Häuptern, d.h. den

Bürgermeistern und Oberstzunftmeistern, die ihren Ämtern geziemende würdige
Erscheinung. Auf den Köpfen der anderen Gottesdienstbesucher ist der Baselhut
seltener auszumachen.

Der Baselhut ist ein besonders eindrückliches Beispiel dafür, wie stark
Kopfbedeckungen auch aus repräsentativen Gründen gewählt wurden. Als Hut im
schützenden Sinne war er eigentlich wertlos; da er am Rand kaum vorkragte, war er
weder bei Regen noch bei starkem Sonnenschein von Nutzen. Seine hauptsächliche

40 Aufgabe bestand darin, den Träger zu erhöhen, damit er stattlicher, grösser und



selbstbewusster erschien. Das war aber nur so lange wirksam, wie alle Beteiligten die

gleichen Kleidungsnormen befolgten und sie nicht hinterfragten; andersfalls konnte
die Reaktion leicht ins Gegenteil umschlagen. Ausserhalb Basels oder im Urteil von
Fremden rief eine so übersteigerte Form nur Unverständnis und Spott hervor. So wird
es aus dem Jahre 1634 von schwedischen Soldaten berichtet («Babilonische Thürn
und Butterhäfen»)55, und ein viel zitiertes Gedicht der Prinzessin Anna von Baden
und Hochberg (1617-1672) bezeugt es ebenfalls:

«In Basel pflegt man mich vor eine Zier zu halten
Es trägt mich Man und Weib, die Jungen als die Alten.
Wiewol ich offtermal von Frembten werd veracht,
Weil neben der Gestalt man auch an mir betracht,
Das ich in Hitz und Kält, in Sonnenschein und Regen,
Den Leutten gar nichts Nutz, beschwere sie hingegen,
Gleichwohl bleibt mir der Ruem, das wan man Fasnacht helt,
Ihm mancher diese Form zur Mumschantz auserwelt.»56

Auch von ihrer Schwester Elisabeth (1620-1692) ist ein spöttisches Gedicht zum
«seltzam Aufgesetz» überliefert. Die beiden Töchter des Markgrafen Georg Friedrich

von Baden lebten lange Jahre in Basel. Ihnen war der Baselhut daher ein geläufiger
Anblick, doch hatten sie wohl ausreichend Erfahrung mit Sitten und Gebräuchen in
anderen Städten und Regionen, um das Groteske an dieser Kopfbedeckung zu
erkennen.57

Erstaunlicherweise finden sich in den Basler Kleiderordnungen und
Ratsmandaten des 17. Jahrhunderts keine Begrenzungen oder Auflagen zum
Erscheinungsbild dieses «Hutmonstrums» (Paul Koelner).58 Dabei hätte doch gerade dieser

Hut in seiner sinnlos überhöhten Form genug Anlass für Restriktionen geboten.
Doch richteten sich die Kleiderordnungen vor allem an die Frauen, weniger an die

Männer, und zudem scheint der Baselhut so eng mit dem Basler Selbstverständnis

verknüpft gewesen zu sein, dass man ihm unkritischer gegenübertrat als fremden
Moden. Bezeichnender- und verständlicherweise fiel er in Strassburg unter die
Verbote der Kleidermandate.59 In Basel hatte der Baselhut eine unangefochtene Position
als Standesabzeichen; Zunftmeister mussten ihn tragen, und die Ratsherren taten es

mit Selbstverständlichkeit. Die Obrigkeit schritt nur ein, wenn sie Hohn und Spott
witterte. So berichtet Peter Ochs von einem Vorfall des Jahres 1643, als ein Major im
Zuge einer Wette einen übermässig hohen Baselhut (fünf Werkschuh, d.h. ca. 1,5 m
hoch) anfertigen liess. Er (und auch der Hutmacher) wurden bestraft, da man der

Meinung war, es sei «zum Despect der hiesigen Tracht» geschehen und man habe

damit ein «Gespött anzurichten versucht».60

Deutliche Worte finden auch die Berner Studenten in den 70er Jahren des

17. Jahrhunderts. Ihnen war der Baselhut als Teil ihrer Tracht vorgeschrieben, und der

von ihnen bevorzugte, breitrandige Hut bei Strafe verboten. Schon daran, dass die

Bezeichnung «Baselhut» beibehalten wurde, kann man ersehen, dass er nie wirklich 41



akzeptiert und als Teil der eigenen Kleidungskultur begriffen wurde. Wiederholt

regte sich in der Studentenschaft der Widerstand gegen den «beschwärlichen Baselhut»,

und in einer Eingabe an den Berner Rat lamentierten sie wortreich: «Oder was
Nutzen bringen uns diese Hüt, verrichten sie dan das Ambt eines Huets, der von dem

Hüeten seinen Namen hat, darum, weil er deß Menschen gantzen Leib, sonderlich
aber das Angsicht vor den stechenden und blendenden Strahlen der Sonne und
fliegenden Regens und Schnees verhüten soll? Man würde ohn Zweiffei den nit für weiß

halten, der über sein Haus ein Tach hielte, welches sich nicht über das gantze Ge-
beüw hinauß erstreckte .»61

Auch wenn wir Heutigen uns der Argumentation der Berner Studenten
nicht verschliessen können, wurden sie damals vom Baselhut noch nicht erlöst: In
Ausübung und zur Demonstration der obrigkeitlichen Gewalt und Traditionstreue
wurde 1676 angeordnet, dass er weiterhin zu tragen sei; erst 1703 wurde diese

Verpflichtung aufgehoben.62 Studenten der Theologie und Geistliche benutzten ihn
weiterhin, wenn auch in verkürzter Form. Das Schnittmusterbuch des Salomon Erb

aus dem Jahre 1730 zeigt den Berner Pfarrherrn noch mit einem Baselhut auf dem

Kopf.63 Die Realität scheint aber prosaischer gewesen zu sein: Der auch von den
Geistlichen nicht sonderlich geschätzte Hut wurde wohl häufig umgekehrt unter dem Arm
getragen und respektlos als eimerförmiges Behältnis für Gebetbuch und Schnupftuch

benutzt.64

42



Hutmode und Frauenbild im Wandel



Das 15. Jahrhundert
Die Vielfalt der mittelalterlichen Kopfbedeckungen ist erstaunlich, die der
überlieferten Benennungen verwirrend. Es herrschen grosse regionale sprachliche und
modische Unterschiede, und die Zuordnung von Formen und Begriffen ist nicht
immer gesichert. Ausserdem haben sich nur in sehr wenigen Fällen Originale
erhalten, so dass man im Wesentlichen auf bildliche Wiedergaben in Gemälden und
auf Textilien angewiesen ist.

Für Männer und Frauen galt in der Spätgotik gleichermassen das Ideal
eines zierlichen und schlanken Körpers, der durch die Kleidung betont wurde. Männer

trugen eng anliegende Beinlinge, Frauen hoch aufragende Hörnerhauben. Lange
Federn im Haar und spitze Schnabelschuhe verstärkten bei beiden Geschlechtern den
Eindruck des Grazilen und Hochgewachsenen. Gleich ist auch die Betonung des

Haares, und der Blütenschmuck im Haar war Männern und unverheirateten Frauen
ebenfalls gemeinsam.

Die jungen Frauen trugen das Haar meist unbedeckt, zu dicken,
hochgebundenen Zöpfen geflochten, und bei Festen mit Bändern, Federn und Blüten
geschmückt. So sieht man auf den spätgotischen Basler Wirkteppichen die jungen
Frauen mit dem sog. Schapel, einem lockeren Blütenkranz auf dem Kopf. Diese

Schapel wurden von jungen Edelleuten ebenso getragen wie von den sagenhaften

Abb. 19 Der um 1480 in Basel gefertigte Wirkteppich zeigt
mehrere Formen der enttäuschten und törichten Liebe,
darunter auch die Erniedrigung des grossen Gelehrten
Aristoteles durch seine herrschsüchtige Frau Phyllis.
Sie wird durch eine modische und auffallende Flörner-
haube charakterisiert.

44



Wildleuten, und zwar ohne Unterschied des Geschlechts. Auf dem Wirkteppich mit
dem «Geschlossenen Liebesgarten» trägt einer der Jünglinge ein Schapel aus

Maiglöckchen im Haar (Abb. 1), wie es auf anderen Basler Wirkteppichen vielfach bei
den jungen Frauen, auch bei den Wildweiblein, zu sehen ist.65 Die anderen Frauen
auf diesem Teppich bedecken das Haar mit einem zarten weissen Schleier, und die

Frau am rechten Bildrand hat ein turbanartig geschlungenes Tuch um den Kopf gelegt.
Eine der auffallendsten und prachtvollsten mittelalterlichen

Kopfbedeckungen ist die sog. Hörnerhaube mit zwei kegelförmigen Hörnern über der Stirn,
zwischen die meist ein zarter Schleier gespannt war. Häufig im Umkreis des

prunkliebenden burgundischen Hofes zu sehen, scheint sie in Basel jedoch nie wirklich
heimisch geworden zu sein. Als eine der wenigen Darstellungen findet sie sich als

Kopfbedeckung der herrischen Phyllis auf einem spätgotischen Basler Wirkteppich
mit Darstellungen zum Thema «Enttäuschte und törichte Liebe» (Abb. 19). In der

Szene, in der die Phyllis auf dem Philosophen Aristoteles, der ihr bedingungslos
ergeben war, reitet, trägt sie eine solche Haube. Möglicherweise sollte Phyllis mit dieser

besonderen Kopfbedeckung nicht nur als übermässig dominante, sondern auch
als verwöhnte und auf Luxus ausgerichtete Frau charakterisiert werden.

Das 16. Jahrhundert
Im 16. Jahrhundert stellt sich die Situation einheitlicher dar als im vorangegangenen
Mittelalter. Haube und Barett sind die beiden wichtigsten Kopfbedeckungen der

Frauen. Das Barett ist eigentlich eine Kopfbedeckung der Männer, die in der Welt
der Frauen nur ein kurzes Gastspiel hat. In Basel finden wir es seit dem zweiten
Jahrzehnt des 16. Jahrhunderts. Es ist sehr häufig in den Zeichnungen von Urs Graf, der

mit Vorliebe Dirnen (oder zumindest verdächtig stark aufgeputzte Frauenzimmer)
mit dieser Kopfbedeckung darstellt. Dann sind die Barette meist geschlitzt, reich

mit Federn geschmückt oder von Aufmerksamkeit heischenden Dimensionen
(Abb. 20).66

Doch gab es das Frauenbarett auch im bürgerlichen Kreise. Urs Graf selbst

schuf mit seinem schreitenden Paar in Rückansicht aus dem Jahre 1514 einen
überzeugenden Beweis dafür, dass das Barett der Frau auch mit unangreifbarer
Wohlanständigkeit gepaart sein konnte (Abb. 21).67 Doch ist das Barett dieser behäbigen
Bürgersfrau von deutlich anderer Art. Es ist kleiner, hat keinen eingeschnittenen
Rand - und der Gedanke an wippende lange Federn als Schmuck darauf scheint

seiner Trägerin gänzlich fern zu liegen. In dieser Zeichnung ist deutlich sichtbar, dass

unter dem Barett meist eine anliegende Haube oder ein Netz getragen wurde. Diese

dienten zum einen dazu, das schief aufgesetzte Barett zu befestigen, zum anderen

konnte so die Pracht der Erscheinung noch einmal gesteigert werden.

Die häufigste Kopfbedeckung der verheirateten Frauen im 15. und 16.

Jahrhundert war jedoch die Haube, die verschiedene Formen haben konnte und die

in ihrer Gesamtform und in Details dem modischen Wandel unterworfen war. Von

ihrem Ursprung her ist sie eigentlich ein fixierter Schleier, der unter dem Kinn zu-



sammengesteckt wurde. Sie bedeckte das Haar vollständig, selbst den Haaransatz.
Zwei verschiedene Formen sind im Bild der «Darmstädter Madonna» (Abb. 22) des

Basler Bürgermeisters Jakob Meyer zum Hasen zu sehen (1526, verändert 1528/29).
Die im Profil gezeigte verstorbene erste Frau, Magdalena Baer, trägt den Sturz, eine

grosse, aus gestärktem weissen Leinen gefaltete Haube mit Kinnband. Diese
Haubenform stellt eine altertümliche Version dar, die sich aber in Basel noch lange Zeit
als die vorgeschriebene Kirchentracht hielt. Möglicherweise empfand Hans Holbein
diese strenge Kirchentracht als angemessen für die Darstellung der bereits seit

längerem verstorbenen ersten Gattin, vielleicht wollte er zusätzlich die zeitliche Distanz
zwischen den beiden Ehen betonen. Dorothea Kannengiesser, die zweite Frau, ist mit
einer moderneren und weniger förmlichen Haube bekleidet.68 Die Tochter Anna
Meyer erscheint in dem mit Perlen besetzten «Jungfrauenbändel».69

Die Anwesenheit der Muttergottes im Bilde verlangte eine angemessene
Förmlichkeit der Kleidung. In den früher entstandenen, ebenfalls von Hans Holbein
gemalten Porträts erscheint das Ehepaar Meyer-Kannengiesser in repräsentativer,
weltlicher Kleidung. Beide sind farbenfroh und aufwendig gekleidet. Jakob Meyer
trägt ein leuchtend rotes Barett (Abb. 3), während er vor der «Darmstädter Madonna»

Abb. 20 Die überreiche Kleidung,
vor allem das Barett mit dem
üppigen Federschmuck,

gibt in dieser Zeichnung von
Urs Graf die Frau als Dirne
zu erkennen. Der Mann ihr
gegenüber trägt ein Barett
mit hochgebundenen
Ohrenklappen.



barhäuptig kniet. Und Dorothea Kannengiesser kombiniert mit ihrer aufwendig
geschmückten Kleidung eine Bundhaube, die über dem Vorderkopf eng anliegt, aber

im hinteren Teil deutlich gewölbt ist (Abb. 23). Der zugehörige Kinnstreifen ist gelöst
und fällt über die rechte Schulter herab. Diese Haube besteht aus zwei Teilen: einer
weissen Unterhaube und einer zarten, mit goldenen Ornamentstreifen verzierten
Oberhaube. Selten sind diese Hauben in Basel so kostbar wie jene der Dorothea
Kannengiesser, doch bleibt die Grundform dieser Haube lange bestehen. So sieht man
auf dem figurenreichen Familienbild des Basler Zunftmeisters Hans Rudolf Faesch

von 1559 (Abb. 78) gleich drei weibliche Familienangehörige mit weissen Hauben,
die im Typus noch sehr ähnlich sind. Nicht kostbarer Dekor, sondern die Feinheit der
Oberhaube ist hier anscheinend angestrebt: Über der Stirn erscheint der Stoff fast

transparent. Diese Form der Haube findet sich in Basel bis weit in das 17. Jahrhundert

hinein.70

Auf dieser Urs Graf-
Zeichnung aus dem
Jahre 1514 tragen
ebenfalls Mann und
Frau ein Barett, doch

von bürgerlichem
Charakter: kleiner in
den Dimensionen und
ohne auffallenden
Federschmuck.
In der Rückansicht wird
die schräge Plazierung
der Kopfbedeckungen
besonders deutlich.

Abb. 21

47





Die berühmte «Darmstädter Abb. 22

Madonna» des Hans Holbein
d.J. zeigt den Auftraggeber
Jakob Meyer zum Hasen

ehrfürchtig und barhäuptig
vor der Muttergottes mit
dem Kind, die verstorbene
erste Ehefrau mit dem Sturz,
die zweite mit einer
einfachen weissen Bundhaube,
und die Tochter mit dem

Jungfrauenbändel.

Dorothea Kannengiesser, Abb. 23
die zweite Frau des Basler

Bürgermeisters Jakob Meyer
zum Hasen, präsentiert sich

auf diesem Bildnis in reicher
Kleidung. Das Haar bedeckt
sie mit einer goldverzierten
Bundhaube, während sie

auf Abb. 22, vor der Muttergottes

mit Kind kniend,
eine einfache weisse Haube

trägt.

Das 17. Jahrhundert
Die Kleidermode des 17. Jahrhunderts war durch schwere, dunkle und voluminöse
Gewänder bestimmt. Nicht der schlanke Wuchs der Frauen wurde betont, sondern
eine kräftige, standfeste Figur. Frauen galten in jener Zeit nicht als zarte, elegante
Luxusgeschöpfe, sondern sie hatten mit der Führung des grossen Hausstandes eine
zentrale Aufgabe und ein dementsprechend gewichtiges Erscheinungsbild.

Eine der beliebtesten Kopfbedeckungen der Basler Frauen im 17.

Jahrhundertwar die runde, voluminöse Pelzkappe, auch «Brawenkappe» («brawe» Pelz)

genannt.71 In der Glaserschen Trachtenfolge aus dem Jahre 162472 erscheint sie noch

nicht, doch in der zweiten, erweiterten Sammlung von 1634 sieht man sie gleich
elfmal, auch bei kleinen Mädchen.73 Sie scheint also in der Zwischenzeit in Mode
gekommen zu sein, und das blieb sie über einhundert Jahre lang. Zahlreiche Porträts

von Baslerinnen belegen ihre Beliebtheit (Abb. 11). Für eine europaweit angelegte 49



Trachtenfolge mit Radierungen Wenzel Hollars, die 1644 in London verlegt wurde,
wählte man für die Baslerin die Pelzkappe als charakteristische Kopfbedeckung aus

(Abb. 24) .74 Doch beschränkte sich die Beliebtheit dieser wuchtigen Kopfbedeckungen

nicht auf Basel; auch die Zürcher und Nürnberger Damen schätzten sie.75

Eine weitere Kopfbedeckung im 17. Jahrhundert war der hohe Baselhut.

Zwar wurde er meist von Männern getragen, doch ist er durch den Merian-Plan

(Abb. 18) und die Glasersche Trachtenfolge von 1634 eindeutig auch als Frauenhut

belegt; sogar Mägden war er zugestanden.76 Dass Frauen überhaupt die gleiche Hut-

Abb. 24 Wenzel Hollar, der
berühmte, aus Böhmen
stammende Kupferstecher,

schuf 1644

eine Trachtenfolge, die
Frauen aus allen Teilen

Europas abbildete.
Als eine für Basel

charakteristische
Kopfbedeckung wählte er
die kugelige Pelzkappe
aus.

Abb. 25 Noch 1744, in einer
Ansicht der Stadt Basel

von Norden, trägt die
Frau am unteren
Bildrand die seit
langem übliche, vermutlich

schon als

antiquiert geltende
Pelzkappe, während der
Herr an ihrer Seite mit
dem modischen
Haarbeutel geschmückt ist.

50

'erin

jVLuiier ZBaXHietiiXs-



form wie den Männern erlaubt war, weist auf ihre gute Position im 17. Jahrhundert
hin. Als Lenkerinnen eines grossen Hausstandes hatten sie ein eigenes und wichtiges

Betätigungsfeld, in dem sie frei und selbstbewusst schalten konnten, ganz dem
Hausmutterideal jener Zeit entsprechend. Ihre starke Position in der Gesellschaft

spiegelt sich darin, dass ihnen die gleiche auftrumpfende Hutform wie den Männern
zugestanden wurde.

Gegen das Ende des 17. Jahrhunderts findet sich in Basel eine extrem weit
ausladende Form von Hüten aus schweren, dunklen Materialien, deren Dimensionen

man durch Kleiderordnungen zu regeln versuchte (siehe S. 31-32). Das Porträt
einer Baslerin aus der Zeit um 1680 (Abb. 12) zeigt ein prachtvolles Beispiel dieser

Gattung, und sogar Kinderhüte konnten diese extremen Masse besitzen (Abb. 46).

Das 18. Jahrhundert
In der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts wurde in Basel immer noch die kugelige
Pelzkappe getragen, die seit ca. 1630 in Mode war. Emanuel Büchel, der die Vorlage
für die 1744 in Strassburg erschienene Stadtansicht Basels zeichnete, schien sie so

repräsentativ, dass er sie für die Bekleidung der Staffagefigur am rechten Bildrand
auswählte (Abb. 25). Während die Frau damit sehr traditionell, fast schon altmodisch,
gekleidet ist, ist der Mann an ihrer Seite mit dem modischen Dreispitz und
Haarbeutel nach dem neusten Stand geschmückt.



Zu den Kopfbedeckungen der Frau im 18. Jahrhundert konnte unter
besonderen Umständen auch der Dreispitz gehören, der eigentlich den Männern
vorbehalten war. Die Ausnahme von dieser Regel stellte die Jagd dar, an der vornehme
Frauen durchaus aktiv teilnahmen. Uberhaupt näherte sich die weibliche Jagd- und

Reitkleidung der männlichen Tracht: Auf steife und ausladende Unterröcke wurde
verzichtet, und die Jacken waren länger als gewohnt. Die Notwendigkeit, durchs
Unterholz zu streifen oder ein Pferd zu besteigen, führte zu dieser funktionalen

Anpassung und der Annäherung an männliche Kleidung - und zum Dreispitz auf dem

Frauenkopf. Im 19. Jahrhundert, ab ca. 1830, war es wieder ein Herrenhut, der den
Frauen als Reithut diente: der Zylinder.

Insgesamt gesehen ist jedoch das 18. Jahrhundert - wie auch in der
Männermode - vor allem ein Jahrhundert der Frisuren. Aufgetürmte Haargebilde, deren
Höhe durch stützende «Einbauten», Perücken und Haarteile erzeugt wurde, bekrönte

man mit leichten, mit Seide bespannten Hüten oder Hauben. Diese waren reich mit
Spitzen, Federn, vielfach verschlungenen Seidenbändern oder naturalistisch
gearbeiteten Kunstblumen besetzt (Abb. 26-27). Dadurch ergab sich eine komplizierte
Gesamtkomposition aus Frisur, Blüten, Federn, Bändern und Haube. Trotz der Vielfalt

der verwendeten Materialien und ihrer enormen Ausmasse behielten diese

Coiffuren den Reiz des Zarten, da bei den Bändern und Blüten nur leichte Materialien

verwendet wurden und Pastellfarben vorherrschten. So nahmen sie die helle
Farbigkeit der Kleider, der geschminkten Gesichter und gepuderten Haare auf. Häufig
hingen bei den Hauben seitlich zwei Spitzenbänder herab, die zart und verführerisch
Nacken, Hals und Dekolleté umspielten. Es verwundert nicht, diese extreme Mode
in vielen karikierenden Darstellungen thematisiert zu finden; in der Druckgraphik,
aber auch in Form von Porzellangruppen, schlägt sich der Spott über die
aufgetürmten Haare nieder.77

Diese Periode war eine Blütezeit des Seidenbandes. Besonders in den
1780er Jahren, als diese Frisuren ihre grössten Ausmasse erreichten, wurden zu ihrem
Schmuck jeweils etliche Meter Band benötigt. Illustrationen in den Modejournalen,
die in dieser Zeit entstanden, sorgten für Anregungen und die Verbreitung neuer
modischer Tendenzen (Abb. 26-27). Angesichts solcher monumentaler, gleichzeitig
aber sehr zarter und leicht zerdrückbarer Modelle verwundert es nicht, dass sie sich

kaum im Original erhalten haben.

Die Eleganz erforderte, dass die reich geschlungenen und weit herabhängenden

Seidenbänder stets auf die anderen Kleidungsstücke abgestimmt waren. Mit
Hilfe eines neuen Bandes konnte ein alter Hut aufgefrischt oder verändert werden
und so den Anschein eines neuen erhalten.

Selbst im Haus herrschten die grossen Ausmasse der Kopfbedeckungen
vor. Sog. Dormeusen («Langschläferinnen») waren die übliche Kopfbedeckung der
Frauen im Hause. Sie sind auf zahlreichen Basler Porträts der Jahre 1780 bis 1795

dargestellt und entsprechen einander weitgehend im Typus (Abb. 28, 76). Sie be-
52 standen aus feinem Batist, waren in zahlreiche Fältchen gelegt und mit Spitzen

besetzt, und stützende, eingearbeitete Drähte sorgten für den notwendigen Halt.



Immense Gebilde aus Abb. 26

Haube, Federn,
Bändern und künstlichen
Blumen waren in den
1780er Jahren höchst
modern, der Basler
Seidenbandindustrie
damit gute Absatzmöglichkeiten

bietend.
Kolorierte Kupferstiche
in Modejournalen wie
dieser aus dem «Cabinet

des Modes» des

Jahres 1787 sorgten für
die rasche Verbreitung
neuer Modetendenzen.

Gross, leicht und sehr Abb. 27

fragil waren die Hüte
und Hauben am Ende

des 18. Jahrhunderts.
Erhalten sind nur ganz
wenige Exemplare,
dafür sind sie aber in

grosser Anzahl durch

Abbildungen, wie
diesen kolorierten
Kupferstich aus dem
Jahre 1787, überliefert.

53



Abb. 28 Veronica Falkeisen-

Eglinger trägt auf dem
1784 entstandenen
Porträt eine
«Dormeuse», eine hohe, aus
feinem weissen Batist
bestehende Haube.
Sie war die charakteristische

häusliche

Kopfbedeckung der
Frauen ab ca. 1775.

Abb. 29 Der Klassizismus prägte
auch die Kleidermode,
so wie hier bei dem
locker fallenden,
schlichten Kleid der
Salome Ochs-Vischer.
Zu dieser «stillen
Grösse» gehörte der
Verzicht auf aufwendige

Hüte; lediglich ein
schlichtes Band mit
Federschmuck ziert das

lockige Haar.

Die Auswirkungen der Französischen Revolution setzten diesen Frisuren
und Kopfbedeckungen mit ihrem ausgesprochen höfischen Charakter ein Ende. Der
Einfluss von Frankreich in Modefragen nahm ab, und statt dessen gewann das
englische Vorbild an Bedeutung. Die Mode wandte sich schlichteren, bürgerlichen Idealen

zu, und Kleidung wie auch Accessoires und Frisuren verloren ihre höfisch
geprägte Pracht. Anlehnungen an die schlichte griechisch-antike Tracht, aber auch

ägyptisch oder türkisch beeinflusste Kleider und Kopfbedeckungen bestimmten die
Mode um 1800. Die Haare, die nun kürzer waren, wurden von turbanartig gebundenen

Tüchern bedeckt oder mit Bändern verziert. Doch bildeten die Bänder keine
riesigen Schleifen mehr, sondern waren einfach- oder mehrfach um den Kopf gelegt.
Die Bleistiftzeichnung, die Johann August Nahl im Jahre 1792 von der schönen
Salome Ochs-Vischer (1760-1804) machte, führt dieses gewandelte Modeideal mit
dem antikisierenden Habitus sehr anschaulich vor Augen. Ein schlichtes Band, mit

54 zwei Federn geschmückt, ziert die schlichte, natürlich wirkende Lockenfrisur (Abb.



29). Es ist eine Zeit, in der Frauen stark, selbstbewusst und frei dargestellt wurden;

die Hoffnung auf Freiheit und Gleichheit, die im Zuge der Französischen Revolution

die Gesellschaft ergriffen hatte, beeinflusste auch die Rolle der Frau. So ist Salome

Ochs-Vischer, seit 1779 verheiratet mit dem Basler Stadtschreiber Peter Ochs und 55



Mutter mehrerer Kinder, in keiner Weise als verheiratete Frau und Mutter
charakterisiert. Die Haube, Kennzeichen des Ehestandes in früheren und späteren Zeiten,
fehlt. Der Körper ist nicht mit dichten Stoffen verhüllt, sondern wird von einem leichten

Kleid, das Unterarme und Hals frei lässt und in weichen Falten herabfällt,
umschmeichelt. Der Blick ist frei, der Ausdruck selbstbewusst und klug. Die «soziale

Zurichtung zur Gefügigkeit» und die Verneinung des Körperlichen, die ab dem Anfang
des 19. Jahrhunderts das Frauenleben bestimmten, hatten hier noch nicht eingesetzt.78

Das 19. Jahrhundert
Seit dem späten 18. Jahrhundert gingen überall in Europa die regionalen Ausprägungen

in der städtischen Mode zurück. Das war vor allem der Einfluss einer neuen
Gattung von Druckschriften, der Modejournale, die für eine weitgehende
Vereinheitlichung sorgten.79 Seit den 1780er Jahren gab es eine Welle von Neuerscheinungen

in verschiedenen europäischen Ländern. Ihnen allen war gemeinsam, dass sie in
Einzellieferungen in regelmässigen Abständen versandt wurden (14täglich oder
monatlich), so dass die Aktualität des Berichteten gesichert war und man auf saisonale
Besonderheiten und neue Trends reagieren konnte. Sie sorgten mit den
Berichterstattungen über die Modetendenzen für ihre rasche Verbreitung, und somit auch für
eine Verschleifung von nationalen und regionalen Unterschieden. Paris, aber auch
Wien und Berlin waren die einflussreichsten Verlagsorte, und das «Cabinet des

Modes» (seit 1785) oder das «Journal des Luxus und der Moden» (seit 1786) waren
wohl jene, die in Basel am intensivsten gelesen wurden. Einflussreich waren
allerdings weniger die Artikel als die beigefügten, farbig kolorierten Kupferstiche. Sie

zeigten in ganzfigurigen Abbildungen die neuesten Kleider und die zugehörigen
Accessoires. Dabei wurde vor allem den Hüten besondere Aufmerksamkeit zuteil:
Immer wieder finden sich Tafeln, die ganz dem Thema Hut gewidmet sind (Abb. 27,
30) und so der Vielfalt dieser Gattung gerecht werden konnten. Doch sind es
Vorschläge und Informationen, welche den Leserinnen gegeben werden, keine bindenden

Vorgaben. Der Grundton dieser Periodika ist meist liberal und aufklärerisch
geprägt, und das spiegelt sich in einem Aufruf zur Befolgung des eigenen Urteils wider:
«Alles ist Mode, was guter Geschmack und Kenntniß Ihrer eigenen Figur und Gestalt,
Verhältnisse, u. s. w. an dem Anzüge einer Dame schafft und bildet. Alles ist in
diesem wahlfähig; ein stolzer Turban, ein nachlässiges Kopftuch, ein kriegerisches Cas-

quet, ein einfaches Band, ein ländlicher Blumenkranz ins Haar, oder ein naives Stroh-
hüthchen, alles ist recht und schön, wenn Geschmack und Verstand es gewählt, und
die Hand der Grazien es geordnet hat» (1794) 80 Es folgte darauf ein Seitenhieb auf
die versklavende Wirkung von Modediktaten, vor allem jener aus Frankreich, die

man nun aber zum Glück hinter sich gelassen habe.

Im Zuge dieser Verbürgerlichung kommt das Material Stroh im 19.
Jahrhundert zu grossen Ehren in der Hutmode. Benutzt worden war es schon in den
Jahrhunderten zuvor, schliesslich zählte Stroh zu den einfachsten und billigsten
Materialien, aus denen man einen Hut fertigen konnte. Doch war es ein langer Weg von



«Neue Huete Nr.1, 2, 5 und 6 (à la Telle) von Stroh, Abb. 30

sind einfacher, schuetzen gut gegen die Sonne, und eignen

sich zu Negligé-Kleidungen. Mehr zum eleganten
Anzug bestimmt sind Nr. 3 und 4, von Bast mit Taffent
unterlegt» lautet die Beschreibung dieser Hüte im «Journal

des Luxus und der Moden» des Jahres 1811.

den rohen Hüten, welche die Landleute bei der Arbeit im Freien vor der Sonne
schützten (Abb. 7) oder den Kopf der Badenden bedeckten (Abb. 8), bis hin zu den

damenhaft-eleganten Strohhüten des frühen 20. Jahrhunderts (Abb. 100,102).81 Den
entscheidenden Wandel hatte die Verklärung des Land- und Hirtenlebens bewirkt,
die im 18. Jahrhundert innerhalb der Dichtung aufkam. Idyllische Hirten- und
Schäferszenen, die Menschen in friedvollem Einklang mit der Natur darstellten, waren
die Folge in der bildenden Kunst. Zahllose Graphiken, Bilder und Porzellanfiguren
zeigten bukolische Themen, und an den europäischen Höfen wurden zur Unterhaltung

der Hofleute Schäfer- und Hirtenspiele inszeniert. Durch diese Mode erfuhr der

Strohhut eine gewaltige Aufwertung, und er wandelte sich von der einfachen
Kopfbedeckung der arbeitenden Landbevölkerung zum eleganten, reich mit Blumen und
Früchten geschmückten Hut, den vornehme Damen zum Spaziergang in Gärten und
Parks trugen. Dafür benutzte man allerdings nicht das einheimische grobe Roggenstroh,

sondern man importierte, meist aus der Toskana, äusserst feines Weizenstroh, 57



das den Hüten ein edleres Aussehen und den Namen «Florentinerhut» verlieh. Nun
war Stroh als Material «salonfähig» geworden.

Als nach der Französischen Revolution die englische Mode an Einfluss

gewann und helle, farbig bedruckte Baumwollstoffe modern wurden, passten Strohhüte

sehr gut zu diesem neuen Stil. Vor allem für die Sommermode war das Material

bestens geeignet (Abb. 30). Im «Journal des Luxus und der Moden» heisst es in
einem Modebericht des Jahres 1812 : «Unter den verschiedenen Hueten, welchen man
diesen Sommer erblickt, sind die Mehrzahl, wie im vergangenen, die großen
italienischen Strohhuete. Mit jedem Jahre traegt man groeßere Schirme, und so groß sie

auch schon 1811 gesehen wurden, so sind sie dies Jahr dennoch etwas groeßer. Die

Garnierung derselben ist ziemlich willkuerlich. Man sieht weißes, gruenes, blaues,

strohfarbenes und rothes Band darauf. Ein Band sollte ueberhaupt ueberall wo es

angewandt wird, auf recht verschiedene Weise getragen werden, indem es sehr viel
durch Abwechselung zur Verschoenerung des Anzuges beitraegt, und man eben

diese durch Baender so leicht bewirken kann.»82 Die Bedeutung des Seidenbandes

für die Hutmode bestand also weiterhin, und sowohl die Illustrationen in den

Modejournalen wie auch die erhaltenen Exemplare belegen dies (Abb. 31-32). Auch
Federn als Dekoration von Frisuren oder Hüten waren nach wie vor modern,
allerdings in kleineren Mengen und Ausmassen als im vorigen Jahrhundert. Und man

trug sie nun nicht mehr zu jeder Tageszeit; «Eine Dame, die früh Federn trägt - ha!

Die ist gewiss vom Lande; aber Abends - das ist eine Pariserin, eine Dame von gutem
Ton» hiess es 1806 im «Journal des Luxus und der Moden», der wohl einflussreichsten

Modezeitschrift jener Zeit im deutschsprachigen Raum.83

Abb. 31 In den Läden der
Modistinnen wurden
Hüte und Hauben oft
auf Hutköpfen aus

Papiermaché präsentiert.

Diese beiden
Beispiele aus der Zeit
um 1840 zeigen sehr
anschaulich das
Schönheitsideal jener Zeit:
ein ovales Gesicht von
mildem Ausdruck,
grosse Augen, ein
kleiner Mund und
dunkles, in der Mitte
gescheiteltes Haar.

58



Nicht zu Unrecht nannte man Abb. 32

die Trägerinnen von Schutenhüten

spöttisch auch «Les
Invisibles». Denn unsichtbar waren
sie wirklich, zumindest in der
Seitenansicht, wie es dieses

Modekupfer aus dem Jahre 1812

vor Augen führt.

In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts geben sich die Kopfbedeckungen

meist recht bescheiden. Die Hüte des ersten Jahrzehnts, die einen weichen,
runden Kopfteil mit einem weiten, breiten Schirm über der Stirn verbinden,
entwickeln sich allmählich zur engeren Form der Schute oder Capote. Dieser Haubenhut,

der verschiedene Formen haben konnte, bedeckte stets die Ohren und war unter
dem Kinn mit einer Schleife gebunden. Spitzen oder Stoffblumen im Innern rahmten

das Gesicht. Mit ihrer zeitweise fast röhrenartigen Gesamtform engten sie den

Blick der Trägerinnen - und auch ihre Sichtbarkeit - sehr stark ein: Für den Blick

zur Seite musste sie den Kopf wenden, und in der Profilansicht war ihr Gesicht fast 59



ganz verdeckt (Abb. 32). Man nannte sie daher auch «Les Invisibles», und an
Karikaturen zum Thema dieser Unsichtbaren war kein Mangel.84

Sittsam und bescheiden, fürsorglich und liebevoll, in allem Denken und
Tun auf Haus und Familie ausgerichtet - diese Eigenschaften gehörten zum
Frauenideal des Biedermeier. Weitsicht und eine selbstbewusste oder gar erotische
Ausstrahlung waren nicht erwünscht, und so entspricht diese verhüllende und biedere
Hutmode ganz den damaligen Vorstellungen von der idealen Frau.

Das wird noch deutlicher, wenn man die Hauben jener Zeit betrachtet.
Verheiratete Frauen, also solche, die «unter die Haube» gekommen waren, aber auch
ältere, unverheiratete Frauen, trugen im Haus meist eine weisse, reich mit Spitzen
oder Rüschen besetzte Haube. Deren zarte Wellen und die in Locken gelegten Haare

an den Schläfen umschmeichelten das Gesicht und verstärkten den angestrebten
lieblichen Ausdruck (Abb. 33). Dieser Charakterisierung der Ehefrau wurde im Porträt
oft eine markante Kennzeichnung des Mannes entgegengesetzt. War eine Spitzenhaube

bei jungen Frauen sehr reizvoll und bei milde gealterten älteren Damen
anrührend (Abb. 34), so konnte es aber auch das Grotesk-Skurrile streifen, wenn eine

Abb. 33 Zart umschmeicheln
die Spitzen dieser
Haube das Gesicht
ihrer Trägerin. Eine

solche «Inszenierung»
unterstrich die sanfte,
liebreizende Erscheinung,

wie sie dem
Frauenideal des Biedermeier

entsprach.

60



In ihrer «Wollen- und Baumwollenhandlung» Abb. 34

am Barfüsserplatz sind im Jahre 1835 Sara Spörlin-
Merian und ihre Tochter Dorothea Emilie Lotz-
Spörlin dargestellt, beide mit feinen Spitzenhauben
bekleidet. Die Spitzenhaube war die übliche
Kopfbedeckung der verheirateten, aber auch der älteren,
unverheirateten Frau innerhalb des Hauses.

solche Haube mit markanten, ausgeprägten Gesichtsformen zusammentraf. Dann
konnte wie im Porträt der Dorothea Burckhardt-Merian (1744-1821) (Abb. 35) der
zart-textile Spitzentraum zu einer Farce geraten, und das Streben nach blütenhafter
Anmut des Gesichtes, die sonst durch die rahmende Spitzenpracht erzeugt wurde,
verkehrte sich in das unerwünschte Gegenteil.85

Daneben gab es seit den späten zwanziger Jahren breitkrempige Hüte von
immensem Format, reich mit Spitzen und künstlichen Blumen garniert. Ihr Format

setzte ein Gegengewicht zu den immer voluminöser werdenden Kleidern mit
keulenförmigen Ärmeln und den weit ausladenden Röcken bei einer eng geschnürten 61



Abb. 35 Im Porträt der Doro¬

thea Burckhardt-
Merian zeigt sich, wie
unpassend die zarte
Umrahmung durch
eine Spitzenhaube
erscheinen konnte,
wenn eine Frau kein
sanft-liebliches,
sondern ein markantes
Gesicht mit resolutem
Ausdruck besass.

Taille. Diese Entwicklung in der Kleidermode hielt an, und in der Mitte des 19.

Jahrhunderts begann der «Siegeszug der Krinoline», der in den 70er Jahren in die

Turnürenmode, charakterisiert durch den «Faux cul», überging. Beiden Moden war
eine starke Verfremdung, fast Entstellung, der weiblichen Silhouette gemeinsam. Die
Hutmode setzte dazu nur schmückende Akzente, keine formalen Gegengewichte.
Kleine Hauben und Hütchen, farblich und in den Materialien auf die Garderobe

abgestimmt, sassen auf den hoch und aufwendig frisierten Haaren. Breite Seidenbänder,

die man unter dem Kinn zu grossen Schleifen band, sorgten für den Halt.
Wie bei den Kleidern und in der Innendekoration herrschten dunkle und schwere
Stoffe vor; dazu kam eine grosse Vielfalt verschiedener Materialien wie Samt, Satin,
Glasperlen, Kunstblumen und Tüll, die oft gleichzeitig verarbeitet wurden (Abb.
98-99). Das führte zu einem nicht unbeträchtlichen Gewicht dieser kleinen
Luxusgebilde, die daher nicht nur durch Bänder, sondern auch durch Hutnadeln an ihrem

62 Platz gehalten wurden.



Das Ende des 19. Jahrhunderts brachte einen äusserst beliebten und
praktischen Hut, der von Männern, Frauen und Kindern gleichermassen getragen werden

konnte: den Canotier oder Boater, im Deutschen auch «Kreissäge» genannt
(Abb. 36). Abgeleitet aus einem Matrosenhut, entwickelte sich dieser Strohhut mit
flachem, gerade geschlossenem Kopf zu einer vielseitig einsetzbaren Kopfbedeckung.
In der Herrenmode haftete ihm zunächst der Charakter des Sportlichen und Frei-

zeitmässigen an, doch konnte er durch die Wahl des Ripsbandes um den Kopf, das

meist einfarbig oder gestreift war, auch förmlichen Anlässen angepasst werden. Im
Bereich der Damenmode wurde der Canotier beim Radfahren, Picknick oder anderen

Sportarten und Freizeittätigkeiten benutzt. Für diese Aktivitäten, die neu waren
im Frauenleben und die von den veränderten gesellschaftlichen Perspektiven

zeugten, wählte man eine entsprechende Kopfbedeckung: eine sachliche, schnörkellose

Form, funktionsbestimmt und ohne Versuch von Eleganz oder Koketterie.

Das 20. Jahrhundert
In dem Ratgeber «Das Glück im Hause. Wegweiser zu einem glücklichen Familienleben»,

1904 oder 1905 «den Schweiz. Hausfrauen gewidmet», gibt es, da eine

propere Erscheinung als Grundstein glücklichen Familienlebens galt, auch ein Kapitel
über Kleidung. In den Ausführungen über die Hutmode wird neben einigen
allgemeinen modischen Ratschlägen der Basler Hutsalon Helfenberger lobend erwähnt

(Steinenberg 3 und Eisengasse 11) mit dem Hinweis, die Inhaberin reise zweimal

jährlich nach Paris und führe dementsprechend Pariser Modelle im Angebot.86 Eine
«Reiche Auswahl in Modellhüten aus ersten Pariser Häusern» heisst es dann auch in

grossen Buchstaben in der Annonce von H. Helfenberger am Ende des Büchleins

(Abb. 101), und ein bezaubernder Strohhut aus ihrem Salon, verschwenderisch mit
Stoffrosen und Tüll geschmückt, zeugt davon, dass das Lob nicht übertrieben war
(Abb. 100; siehe die biographische Skizze S. 165f.).

Mit dem ausdrücklichen Hinweis auf die Pariser Modellhüte wollte man
vielleicht jenen aus Paris einreisenden Konkurrentinnen zuvorkommen, von denen

Johanna Von der Mühll berichtet: «Ausserdem kamen Pariser Schneiderinnen und
Hutmacherinnen zweimal jährlich mit ihren Modellen nach Basel. Da sie ihre
Kundinnen genau kannten und dieselbe Firma von Mutter auf Tochter die Bestellung
übernahm, so brachten die Schneiderinnen so sorgfältig ausgewählte Sachen mit,
dass sie ziemlich sicher waren, den Geschmack getroffen zu haben, wenn sie z.B. ein
Hutmodell vorwiesen und mit dem Stolz der gewandten Geschäftsfrau sagten: <Ma-

dame, c'est votre chapeau.>»87 Von diesen Hüten, meist aus dem Ende des 19. und dem

Beginn des 20. Jahrhunderts, befinden sich einige mittlerweile in der Sammlung des

Historischen Museums: Die eingenähten Etiketten künden von ihrer Herkunft aus
Salons am Boulevard des Capucines, der Rue de la Paix und der Rue St. Honoré.88

Im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts wurde die Silhouette der Frau

immer schmaler und gerader, und kontrastierend zu dem angestrebten schlanken

Körper wurden extrem ausladende Hüte getragen. Deren breite Krempen verlang-



Abb. 36 «Canotier», «Boater» oder
auch «Kreissäge» waren
die Bezeichnungen für den
flachen Strohhut, der um
die Wende vom 19. zum
20. Jahrhundert von
Männern, Frauen und Kindern

getragen werden konnte.
Er ist von zeitloser Form und
Schönheit und daher auch
heute noch als Sommerhut
anzutreffen.

ten nach einer voluminösen Garnitur: Stoff, Bänder, Kunstblumen und Federn wurden

nicht mehr als zierliche Gestecke angebracht, sondern sie bedeckten die ganze
Krempe. Vor allem Federn waren behebt, und hatte man sie vorher sparsam
angewendet, so benötigte man nun grosse Mengen von ihnen. Straussenfedern, die man
verlängert, eingefärbt und eventuell auch noch gekräuselt hatte, wurden in zuvor
unbekannter Menge auf den breiten Hutkrempen angebracht. Auch Reiherfedern
und Federn seltener exotischer Vögel schmückten die Hüte. Das geschah in einem
solchen Masse, dass einige Paradiesvogelarten bald von der Ausrottung bedroht

waren und Naturschützer nach Schutzmassnahmen riefen. So kam es, dass das Tragen

exotischer Federn in Misskredit geriet, bereits 1903 erste Schutzmassnahmen

eingeführt wurden und die Mode des überreichen Federschmucks allmählich
abflaute.89

Gleichzeitig standen Kunstblumen als Hutschmuck in voller Blüte. Stoff-
64 blumen und künstliche Früchte in der Mode kannte man bereits seit dem 18. Jahr-



hundert, als sie Kleider, Ausschnitte und Frisuren schmückten. Im 19. Jahrhundert
verlagerte sich ihr Anwendungsbereich immer stärker auf die Dekoration von Hüten;
in der ersten Jahrhunderthälfte setzten sie Akzente und brachten Farbe an die sonst
etwas blassen Schutenhüte jener Zeit. Doch gegen 1870/80 wurden sie immer wichtiger,

um dann schliesslich im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts ihre stärkste

Verbreitung zu erfahren. Keine kleinen Bouquets mehr, sondern ganze Rabatten
schmückten die Krempen, die Trägerinnen zu wandelnden Blumengärten machend
(Abb. 100,102). Neben den bildlichen Belegen spiegelt sich dieser Wandel auch ganz
nüchtern in den Basler Adressbüchern. So heisst es im Jahre 1839 nur beiläufig: «Mo-
demacherin, Modiste, einige haben auch künstliche Blumen», während sie 1897 und
1909 gleichberechtigt als «Modewaren und Kunstblumen» aufgeführt werden. Es

wird sich dabei meist um importierte Waren gehandelt haben: Die französische, vor
allem die Pariser Schmuckblumenindustrie produzierte grosse Mengen höchst
qualitätvoller Ware, und auch die Produktion aus Berlin und aus dem böhmischen
Sebnitz hatte bedeutende Ausfuhrzahlen zu verzeichnen. Blumen, künstliche Früchte
und Federn waren jene Hutdekorationen, welche das Seidenband in dieser Funktion
und seiner Vorherrschaft am Ende des 19. Jahrhunderts ablösten.90

Ein kleines, amüsantes Kapitel der Hutgeschichte trägt den Titel «Hutnadeln».91

Notwendig geworden waren sie erst im späteren 19. Jahrhundert, als die Hüte
immer kleiner, flacher und schwerer wurden. Sie hatten daher einen schlechten Halt
auf den hohen Frisuren, zumal sie oft auch schräg aufgesetzt wurden. Aus dieser

Notwendigkeit heraus wurden die Hutnadeln geschaffen, und aus ersten, noch sehr
funktionalen Anfängen erwuchs bald eine sehr reizvolle Gattung (Abb. 37). Hutnadeln,
anfänglich ca. 10 cm, kurz vor dem Ersten Weltkrieg Längen von bis zu 35 cm
erreichend, konnten an ihren Köpfen aus den unterschiedlichsten Materialien (Glas,

Porzellan, Email, Silber, Stroh u.a.m.) bestehen. Sie bekamen immer stärker einen

gestalterischen Eigenwert, waren auf Kleidung und Hut abgestimmt und konnten
reizvolle Akzente setzen. Als zwischen 1905 und 1915 die grossen «Wagenräder» in
Mode waren, machte die Schwere dieser Hüte (sie waren zudem mit Federn,
Kunstblumen oder anderen Garnituren beladen), die Windanfälligkeit durch die breiten

Krempen und ihr oft betont schräger Sitz auf dem Kopf eine besondere Sicherung
notwendig. Die Hutnadeln mussten daher sehr lang sein, damit sie, durch die Frisur
hindurch gestochen, auf der anderen Seite des Hutes wieder austreten konnten und

so dem Hut einen festeren Sitz gaben. Und gerade diese freien Enden waren Anlass
des Ärgers: Man(n) fürchtete, in der Trambahn oder bei anderen Gelegenheiten
durch diese spitzen Enden aufgespiesst zu werden, und entsprechende Karikaturen
gab es in grosser Zahl. Vorgeschrieben waren daher oft Schutzkappen auf den

Nadeln, die das Schlimmste verhindern sollten; «Damen mit unverdeckten
Hutnadelspitzen sind von der Beförderung ausgeschlossen» - so oder ähnlich lauteten
die Verbotsschilder in den Tramwagen vieler Grossstädte. Hatten schon die weit
ausladenden Wagenräder mit ihrem enormen Platzanspruch und ihrer Auffälligkeit für
viele ironische Kommentare der Männerwelt gesorgt, so komplettierten die Hut-



Abb. 37 Die grossen «Wagen¬
rad-Hüte», die in den
Jahren um 1910 besonders

in Mode waren,
mussten durch
Hutnadeln befestigt werden.

Bei den Nadeln
verband man das

Zweckmässige mit
dem Dekorativen
und Scherzhaften: Ein

Insekt auf dem Hut
konnte manchen
Betrachter in die Irre
führen.

Abb. 38 Strenge, gerade ge¬
schnittene Kleider mit
tiefsitzender Taille
bestimmten die Mode
in den mittleren zwanziger

Jahren. Bei den
Hüten wurden kleine,
glockenförmige Hüte
(«Cloches») bevorzugt
und weit in das Gesicht

herabgezogen getragen.

nadeln die ungewohnte Herausforderung. In einer Zeit, in der in vielen Ländern

Europas vehement die Einführung des Frauenstimmrechts gefordert wurde, war dieser

demonstrative Anspruch auf Raum und Aufmerksamkeit, gepaart mit der

«Aufrüstung» durch die Hutnadeln, mehr als nur ein modisches Detail. Das nicht
unberechtigte Gefühl, dass die traditionelle Ordnung in Auflösung geriet, schürte viele
Ängste und führte zu einer Vielzahl von erbitterten Kommentaren; andere Kritiker
äusserten sich in sanft spottenden Karikaturen.

Diesen Ängsten und diesen reizvollen Accessoires machte schliesslich der
Modewandel ein Ende: Die eng anliegenden, krempenlosen und weit herabreichenden

Cloches der zwanziger Jahre Hessen mit ihrem festen, sturmsicheren Halt die

66 Hutnadeln überflüssig werden.



Die zwanziger Jahre sind durch einen einschneidenden modischen Wandel

charakterisiert. Weibliche Körperformen wurden nicht mehr betont, sondern

ganz im Gegenteil negiert. Die Kleider, gerade und als einfache Hänger geschnitten,
kürzer denn je zuvor in der Geschichte der Kleidung, unterstrichen den angestrebten

Eindruck einer knabenhaft flachen Figur. Sportlichkeit und Sachlichkeit waren
die Ideale des Jahrzehnts. Die radikal neuen «Bubikopf»-Frisuren der «Garçonnes»

verlangten selbstverständlich eine völlig gewandelte Hutmode. Passend waren eng
anliegende, glockenförmige Hüte («Cloches»), die nur wenige Dekorationen besas-

sen und tief in das Gesicht gezogen getragen wurden (Abb. 38).



Was waren die Gründe für einen so einschneidenden Stilwandel in der

Kleidung? Die Jahre nach dem Ersten Weltkrieg hatten eine steigende Zahl von
erwerbstätigen Frauen gebracht. Zum überwiegenden Teil waren sie als Sekretärinnen,
Telefonistinnen und Verkäuferinnen angestellt. Neben dem eigenen, wenn auch

meist sehr kleinen Einkommen trug die Möglichkeit der politischen Einflussnahme

zu Unabhängigkeit und grösserem Selbstbewusstsein der Frauen bei. In den Jahren
nach dem Ersten Weltkrieg hatten die Frauen in vielen Ländern Europas das

allgemeine Wahlrecht bekommen, 1906 in Finnland, 1913 in Norwegen, 1915 in Dänemark,

1917 in den Niederlanden, 1918 in England und Deutschland, 1919 in Oster-

Abb. 39 Höchst gewagt in der
Form ist der Hut, den
der Basler Couturier
Fred Spillmann zu dem
gelben Mantel mit
Persianerbesatz
entworfen hat. Am Ende
der dreissiger Jahre

waren, von Elsa Schia-

parelli in Paris initiiert,
so dramatische
Hutformen durchaus nichts

Ungewöhnliches.

(p

68



reich und Schweden. Im Hochgefühl ihrer gestiegenen wirtschaftlichen Selbständigkeit

und der politischen Gleichberechtigung entschieden sie sich für eine Mode,
die mehr auf Bequemlichkeit als auf männliche Wunschvorstellungen ausgerichtet
war. Doch diese Phase währte nur kurz, der Umschwung begann mit dem Ausbruch
der Weltwirtschaftskrise 1929. Die Arbeitslosenzahlen stiegen heftig an, und als Folge
davon ging die Erwerbstätigkeit der Frauen sehr stark zurück. In dieser Krisenzeit

setzte eine Sehnsucht nach Häuslichkeit, Geborgenheit und traditionellen Werten
ein, und die Mode unterstrich dementsprechend wieder stärker die Weiblichkeit der

Trägerinnen. Der Schnitt betonte die Körperformen, und in der Hutmode wurden
wieder deutliche Akzente gesetzt: Erneut erschienen breitkrempige und extravagante
Modelle. Doch wagte man sich nicht nur an grosse Masse, sondern auch an zuvor
unbekannte Formen, teilweise sogar mit surrealistischen Elementen. Initiiert hatte
diese Entwicklung die in Paris lebende italienische Modeschöpferin Elsa Schiaparelli,
die mit höchst gewagten, asymmetrischen Hüten von beträchtlichen Ausmassen

- darunter sogar mit einem Hut in Gestalt eines umgekehrten Damenschuhs - 1937

für Furore sorgte.92 Der Basler Couturier Fred Spillmann, der in den Jahren 1932/33

in ihrem Pariser Salon gearbeitet hatte, stand bei seinen Hutentwürfen deutlich unter
ihrem Einfluss. Das belegen mehrere Zeichnungen aus den späten dreissiger Jahren

(Abb. 39).
Überhaupt lässt sich die Hutmode in Basel seit den dreissiger Jahren gut

an den Modezeichnungen Fred Spillmanns nachzeichnen. Für ihn wie auch für die

anderen Modeschöpfer wurde in der Mitte des 20. Jahrhunderts das Erscheinungsbild

einer Dame erst durch einen Hut komplettiert. So entwarfen sie, auch wenn sie

keine ausgebildeten Modisten waren, die passenden Hüte zu den Kleidern. In den

vierziger Jahren kann man eine deutliche Zurückhaltung in modischen Belangen
feststellen, bedingt durch den Krieg und die entbehrungsreichen Jahre danach. Doch

mit den Fünfzigern und dem Wohlstand der Nachkriegszeit machte sich in der

Damenmode das Bestreben nach perfektionistischer Vollständigkeit breit. Alles hatte

aufeinander abgestimmt zu sein, und farblich passende oder mit dem Kleiderstoff

bezogene Schuhe und Taschen und - fast am wichtigsten - ein die Inszenierung
komplettierender Hut gehörten dazu. Er konnte klein und kokett oder aber gross und
dramatisch sein: Wichtig war, dass er genau zu den anderen Kleidungsstücken pass-

te (Abb. 40). Andererseits durfte bei Fred Spillmann der Hut gelegentlich ein höchst

spannendes Eigenleben entwickeln: So konnte er durchaus die Form eines Haifischkopfes

besitzen
Die fünfziger Jahre waren die letzte grosse Zeit der Hutmode; hinreissend

schöne Modelle entstanden, und ein Hut gehörte noch zum Bild der perfekt gekleideten

Dame. Zuvor unbekannte internationale Einflüsse wurden wirksam. Mit dem

Höhenflug der amerikanischen Filmindustrie sorgten nun Hollywood-Stars für die

Propagierung modischer Trends. Das geschah nicht nur durch die Filme selbst,
sondern auch durch die inszenierten Porträtaufnahmen, auf denen die Stars meist mit
raffinierten oder die Persönlichkeit unterstreichenden Kopfbedeckungen zu sehen



Abb. 40 Die Entwurfszeichnung
Fred Spillmanns aus
dem Jahre 1959 zeigt
die perfekte Abstimmung

aller Teile der
Garderobe aufeinander,

wie sie in den

fünfziger und sechziger

Jahren gepflegt
wurde. Der breitkrempige

Hut vollendet
die wirkungsvolle und
durchaus kokette
Inszenierung der
Trägerin.

mim

A METTE ml
ATtiiER. DONALD

' t fiff

70

waren. Spröde und selbstbewusste Schauspielerinnen wie Marlene Dietrich und
Lauren Bacall wählten gelegentlich das sachliche Béret, Joan Crawford und Rita
Hayworth setzten sinnliche und herausfordernde Akzente, und in den fünfziger und
sechziger Jahren war es die anmutige Audrey Hepburn, die auf überzeugende Weise
für Hüte «warb». In dem Film «Funny Face» von 1957 sorgten ihre sehr fein auf den

Zusammenhang abgestimmten Hüte für einen wahren Verkaufsboom.93 Auch
andere Berühmtheiten waren durch ihre persönliche Eleganz und die weltumspannende
Verbreitung ihrer Fotos von grossem Einfluss: Jackie Kennedy, die Frau des ameri-



Irène Zurkinden (1909-1987), Abb. 41

die Basler Malerin, hatte
diesen auffallenden Hut aus
Maisstroh und gläsernen
Johannisbeeren in Paris bei

Christian Dior gekauft, wohl
während eines ihrer vielen
Aufenthalte in Paris in den

fünfziger Jahren.

Der «Pagodenhut» von Abb. 42

Chapeau Maria Hiepler,
Basel 1996, aus schwarzem

Strohgeflecht geformt,
wird von zwei leicht wippenden

Gänsekielen bekrönt.
Er ist ein Beispiel für die reiz-
und phantasievollen Hüte
der Gegenwart.

71



kanischen Präsidenten, war aus protokollarischen Gründen zum Tragen eines Hutes
verpflichtet, obwohl sie selbst Hüte nicht besonders schätzte. Daher favorisierte sie
bei offiziellen Anlässen häufig eine sog. Pillbox, ein kleines, krempenloses Hütchen,
das sie auf den Hinterkopf geschoben trug94 und damit weltweit - auch in Basel -
die Hutmode beeinflusste.

Doch der Niedergang des Hutes zeichnete sich in den sechziger Jahren
schon deutlich ab. Er hatte seine Selbstverständlichkeit verloren, und mit den neuen
Vorstellungen von legerer und formloser Kleidung liess er sich immer weniger
verbinden. Während der romantisch-verspielten Mode der Flower-Power-Bewegung in
den Siebzigern sah man viele breite Sonnen- und Schlapphüte, doch war das nur ein
kurzes Zwischenspiel. Der allgemeinen Hutmüdigkeit zum Trotz werden zauberhafte
und sehr qualitätvolle Hüte geschaffen, wie ein Blick in die Schaufenster der Basler
Modistinnen und Hutgeschäfte zeigt. Erstaunlicherweise hat der Individualismus des

späten 20. Jahrhunderts kaum dazu geführt, dass die Frauen den Hut zum Ausdruck
ihrer Persönlichkeit nutzen. Anreiz und Möglichkeiten bieten die zeitgenössischen
Hüte jedenfalls mehr als genug (Abb. 42).

72





Frühe Repräsentation: Taufhäubchen
Ebenso wie im Falle der Erwachsenen bewegen sich die Kopfbedeckungen der Kinder

zwischen den Polen von Zweckmässigkeit und Repräsentation. Das beginnt
gleich in den ersten Lebenstagen; einerseits macht die Empfindlichkeit der
Neugeborenen die Wärme eines Häubchens erforderlich, andererseits äussern sich Stolz
und Repräsentationsbedürfnis der Eltern in der Kleidung der vielbeachteten neuen
Erdenbürger. Die Taufe eines Neugeborenen war in der Vergangenheit ein sehr

öffentlicher Vorgang. Fast alle Trachtenfolgen des 17. Jahrhunderts enthalten
Darstellungen von Frauen, Hebammen oder Patinnen, wie sie mit dem Kind auf dem

Arm zur Kirche gehen. Das Kind selbst war auf dem Weg zur Kirche nicht zu sehen:

da es noch ungetauft war, galt es als wehrlos gegenüber widrigen Einflüssen, und so

bedeckte man es mit dem Tauftuch. Ungesehen von bösen Mächten konnte es so in
die Kirche gebracht werden. Die Basler Trachtenfolgen des Hans Heinrich Glaser von
162495 und 163496 enthalten ein solches Bild mit einem verdeckten Kind, ebenso wie

jene von Johann Jakob Ringle (Abb. 15).97 Die Patin ist prachtvoll aufgeputzt, den

sog. Jungfrauenbändel auf dem Kopf tragend.98
Bei den sich anschliessenden Feierlichkeiten konnte der Täufling in der

ganzen Pracht seiner Taufkleider betrachtet werden, und dem Taufhäubchen galt
dabei sicherlich ein besonderes Augenmerk. In der Sammlung des Historischen
Museums Basel haben sich zahlreiche kostbare Beispiele erhalten (Abb. 43), die vielfach

aus Brokatstoffen angefertigt, mit Spitzen und Seidenbändern besetzt und mit
Pailletten, Silber- und Goldfäden bestickt sind. Sie sind recht klein, für Neugeborene
geeignet. Denn bis in das 18. Jahrhundert hinein fand die Taufe bereits am ersten

Sonntag nach der Geburt statt, und auch im 19. Jahrhundert taufte man die Kinder
meist innerhalb der ersten beiden Lebensmonate.

Das Wochenbett der Mutter brachte dem Säugling ebenfalls viele Besucher,

so dass mit seiner Kleidung auch dort wirkungsvoll der Wohlstand der Familie
demonstriert werden konnte.

Diese Taufhäubchen sind sehr lange in den Familien verwahrt und über
viele Generationen benutzt worden. Ihre Verwendung band das Kind von Beginn an
in die Familientradition ein und betonte sie. Die sich im Laufe des 20. Jahrhunderts
immer stärker verbreitende Gewohnheit, die Kinder erst im Alter von mehreren
Monaten taufen zu lassen, machte diese Erbstücke als Taufhäubchen unbenutzbar
und führte dazu, dass sie nicht mehr in den Familien blieben, sondern in die Museen
gelangten.

Die Art des Zuschnitts erlaubt es, Kleinkindhäubchen in zwei Gruppen zu
teilen: jene für Knaben, die aus sechs Zwickeln zusammengesetzt sind und im
Zentrum häufig eine kleine Quaste besitzen, und jene aus drei Teilen, die von Mädchen

getragen wurden (Abb. 43).99



Taufhäubchen waren im 18. Jahrhundert von sehr Abb. 43

kostbarer Ausführung. Für den täglichen Gebrauch
der älteren Kinder waren die Häubchen meist
einfacher, doch gab es auch dabei sehr aufwendige
Beispiele, wie etwa jenes im Hintergrund rechts.

Bei diesem deutet die silberne Quaste an, dass es

für einen kleinen Knaben bestimmt war. 75



Schutz und Sicherheit: Fallhüte
Eine interessante Gattung von Kopfbedeckungen für Kinder sind die sog. Fallhüte,
in Basel als «Bolli» bezeichnet. Sie sind recht häufig auf Kinderdarstellungen
(Abb. 44) zu sehen und gelegentlich auch im Original erhalten (Abb. 45). Sie haben
die Form eines Reifens oder einer Bügelkrone, bestehen aus Samt oder anderen Stoffen,

und ihr besonderes Kennzeichen ist die Polsterung. Mit Werg oder anderem
Material dicht gestopft und dann abgesteppt, sorgten sie dafür, dass die Köpfchen der
Kinder keinen Schaden nahmen, wenn diese stürzten oder gegen ein Möbelstück
stiessen. In der Zeit von 1650 bis ca. 1800, in der diese Fallhauben am häufigsten
belegt sind, gab es noch keine separate Kinderstube, keinen eigenen, ihren Bedürf-

Abb. 44 Knöchellange Kleidchen
waren im 18. Jahrhundert
die Bekleidung für
Kleinkinder beiderlei
Geschlechts, so auch für
den kleinen Jeremias
Wildt vom Wildtschen
Haus am Petersplatz. Sein

Kopf ist geschützt und
geschmückt durch einen
wattierten und mit
Federn besetzten Fallhut.



Drei sog. Bolli aus der Sammlung des Histori- Abb. 45
sehen Museums Basel: Diese Fallhüte konnten
von unterschiedlicher Form und Erscheinung
sein. Gemeinsam ist ihnen jedoch immer, dass

eine feste, eng abgesteppte Polsterung das

Köpfchen des Kindes schützte.

nissen entsprechenden Raum. Kinder wuchsen im Umfeld der Erwachsenen auf,
wurden im Wesentlichen wie kleine Erwachsene gekleidet und als solche auch
behandelt. Zwar gab es für sie besondere Möbel, doch dienten diese nicht so sehr zur
Bequemlichkeit und dem Wohlgefühl der Kinder, sondern dazu, sie unbeaufsichtigt
lassen zu können. So waren die speziellen Rollgestelle, in denen sie das Laufen
erlernten, so eingerichtet, dass sie das allein, ohne allzu grosse Unterstützung und

Beaufsichtigung durch Erwachsene erreichten.100 Weitgehend sich selbst überlassen

in dieser unfallträchtigen Phase des Heranwachsens, wurden sie durch solche
Massnahmen mehr gesichert als umsorgt. Zu dieser Form der zweckbetonten, etwas
nüchternen Fürsorge gehörten auch die Fallhauben; sie schützten wirkungsvoll das

besonders empfindliche Köpfchen. Andererseits ermöglichten sie den Kindern eine
Freiheit und Selbstbestimmung in der Bewegung, die sie in späteren, fürsorglicheren
Zeiten nicht mehr hatten. 77



Prachtvoll wie die Erwachsenen
Im 17. und 18. Jahrhundert waren die Kinder in ihrer Kleidung ganz in die

Repräsentation der Eltern einbezogen; damit unterlagen sie auch den reglementierenden
Kleidermandaten. In Zürich gab es eine eigene Kleiderordnung für Kinder, das 1778

«Auf Hoch-Obrigkeitlichen Befehl» gedruckte «Kleidungs Mandat für die Kinder».101

In Basel begnügte man sich mit recht allgemeinen Hinweisen bezüglich der Kindermode;

so hat man in Bezug auf die Hutmode die erlaubten Höchstkosten festgelegt
und ansonsten gefordert, «deren Huet ihrem Alter und Groesse gemaeß zu ma-

Abb. 46 Die vierjährige Maria
Salome Keller,
porträtiert im Jahre 1682,
scheint sich in ihrer
reichen Kleidung nicht
sehr behaglich zu
fühlen. Familiäre
Repräsentation, nicht
kindliches Wohlgefühl
war das Ziel, das mit
solch prachtvoller
Kleidung angestrebt
wurde. Der Hut
entspricht in seiner
immensen Abmessung
der Erwachsenenmode

jener Zeit (vgl.
Abb. 12).

78



chen»102. Die Porträts jener Zeit lassen allerdings Zweifel daran aufkommen, dass

diese Mahnung befolgt wurde. Sie zeigen die Kinder mindestens ebenso prachtvoll
gekleidet wie die Erwachsenen. Im Schnitt, in den Dekorationen und Materialien
orientiert sich die Bekleidung ganz an der Erwachsenenwelt. Die überreiche
Kleidung der vierjährigen Maria Salome Keller (Abb. 46)103 mit den mehrfach um den
Hals und die Handgelenke geschlungenen Ketten und dem prachtvollen Gürtel
wirkt, als habe man in dem 1684 datierten Bildnis alles zeigen wollen, was man be-

sass. Der riesige Hut mit der weit ausladenden Krempe machte das ungezwungene,
lebhafte Bewegen wohl ebenso unmöglich wie die schwere Pelzhaube, die ebenfalls
auf Porträts von Basler Mädchen zu sehen ist.104 Auch die Basler Trachtenfolge von
Hans Heinrich Glaser aus dem Jahre 1634 zeigt die Kinder ganz in die
Kleidungskonventionen der Erwachsenen eingebunden: Die voluminöse Pelzhaube, der das

Gesicht halb verhüllende Sturz und selbst der hohe Baselhut sind darin als

Kopfbedeckungen der bürgerlichen Kinder überliefert.105 Mag der Baselhut ein spezielles
Kennzeichen für Basel sein, so entspricht die Kostbarkeit der Kinderkleidung allgemein

doch ganz der Situation in anderen europäischen Städten.106

Im 17. und 18. Jahrhundert stellte die oberschichtliche Kinderkleidung -
und damit auch die Hutmode - weiterhin nur eine Art Verkleinerung der
Erwachsenenmode dar. Sie brachte Schnürmieder, weite Dekolletés und grosse, mit Federn

und Bändern verzierte Hüte für die Mädchen, und dreiteilige Anzüge mit Kniehosen
für die Knaben. In Materialien und Schnitt folgten sie der allgemeinen Mode und
wiesen die Kinder als kleine Erwachsene aus. Bei den Mädchen führten die schmale
Taille und die weitgehend entblösste Brust zu einer verfrühten Erotisierung ihrer
Erscheinung (Abb. 47), bei den Knaben war der Effekt der einer vorzeitigen Ernsthaftigkeit

im Aussehen. Im späten 18. Jahrhundert verstärkte sich unter dem Einfluss
der Aufklärung die Erkenntnis, dass die Kindheit ein höchst eigener und wichtiger
Lebensabschnitt ist und man daher den Kindern spezielle Lebensformen und

bequeme, kindgerechtere Kleidungsstücke zugestehen sollte. Auf Kopfbedeckungen
wurde nun - wenn sie nicht der Zweckmässigkeit dienten - meist verzichtet; die

angestrebte Natürlichkeit und Einfachheit im Auftreten machte rein repräsentative
Kopfbedeckungen eine Zeit lang überflüssig. Die an der klassischen Antike orientierte

Mode bevorzugte offenes, mit Bändern arrangiertes Haar oder, für Männer wie
auch für Kinder, die sog. Titusfrisur mit recht kurzen, fransig in das Gesicht gekämmten

Haaren. Bis zur Aufklärung hatten die Kinder auf den Porträts in Innenräumen
in kaum bewegter Haltung posiert und ihre Spielzeuge wie ein Attribut gehalten.
Nun wurden Kinder oft beim Spielen im Freien dargestellt, ganz sich selbst
überlassen und ohne Aufsicht durch Erwachsene.

Diese freiheitliche Phase dauerte nicht allzu lange. Das Biedermeier
achtete durchaus die kindlichen Eigenheiten, doch schätzte man in dieser konservativeren

Epoche das stille, wohlerzogene Kind, und in den bürgerlichen Kreisen wachten

Kindermädchen über das Geschehen. Auch kamen Kopfbedeckungen für Kinder

wieder stärker in Mode, und wie zuvor orientierten sie sich weitgehend an jenen



Abb. 47 Weder das steife Mieder noch der Hut mit den empfind¬
lichen Federn und zarten Seidenbandschleifen stellten
eine Ermunterung zu kindlicher Ausgelassenheit dar.
Die kleine Salome Geymüller aus Basel ist auch um 1730

noch ganz nach den Konventionen der Erwachsenen

gekleidet.

80



Das recht kleinformatige Ölgemälde zeigt die Familie Abb. 48
des Basler Schreibmeisters Franz Matzinger, die zur
Entstehungszeit des Bildes um 1820 im Ringelhof
in der Petersgasse wohnte. Die Mutter trägt eine
einfache Spitzenhaube, die beiden Töchterchen sind mit
ihren hübschen Schutenhüten prächtig herausgeputzt.

81



der Erwachsenen. So sieht man auf dem Bildnis der Basler Familie Matzinger aus der

Zeit um 1820 die beiden Mädchen brav neben ihren Eltern stehend, in Schuten, wie
sie in ähnlicher Form auch von den erwachsenen Frauen jener Zeit getragen wurden
(Abb. 48) ,107

Doch folgten die Kinderhüte nicht allen Entwicklungen der Erwachsenenmode,

extreme Formen und allzu festliche Kopfbedeckungen blieben ausgespart;
statt dessen wurden einfache Kappen, Strohhüte und Häubchen bevorzugt. Doch gab

es um die Wende zum 20. Jahrhundert für die Mädchen ebenfalls breitkrempige, mit
Stoffblumen und Schleifen beladene Hüte wie für ihre Mütter. Solche individuellen
Kopfbedeckungen blieben manchen Kindern verwehrt: Die Knaben und Mädchen
des Basler Waisenhauses trugen einheitliche Strohhüte, welche sie sofort als

«Waisenhäusler» erkennbar machten (Abb. 49).

Abb. 49 Diese Strohhüte aus naturfarbenem und schwarzem
Stroh kennzeichneten die Kinder des Basler Waisenhauses.

Doch auch Angehörige anderer Gruppen
wie etwa Sportvereine, Schulen oder Studentenverbindungen

konnten einheitliche Kopfbedeckungen
tragen.

82





Auf Porträts und Innenraumbildern des 18. und 19. Jahrhunderts erstaunen immer
wieder formlose, teilweise sogar skurril wirkende Kopfbedeckungen, die in Kontrast
zum repräsentativen Anspruch der Gemälde zu stehen scheinen (Abb. 50). Doch nur
dem modernen Betrachter erscheinen sie seltsam, dem Zeitgenossen waren sie ein
vertrauter Anblick. Die Erklärung ist zudem recht einfach. Hochbarock und Rokoko

waren bei den Wohlhabenden das Jahrhundert der langhaarigen Lockenperücke für
den Mann. Vom französischen Hof ausgehend, hatte sich diese Mode rasch in ganz
Europa verbreitet. Die Perücke verlieh ihrem Träger eine stattliche Erscheinung, und
die durch diese «Mähne» hervorgerufene Assoziation an einen Löwen war durchaus

beabsichtigt (Abb. 51). Perücken waren sehr kostbar, aufwendig in der Pflege und
sicherlich auch unbequem, und so nahm man sie vom Kopf, sobald es nicht mehr zu
repräsentieren galt und man sich im privaten Umfeld bewegte. Damit verblasste sehr
schnell die majestätische Erscheinung, und ein ganz oder fast kahler Schädel kam

zum Vorschein. Der war im Vergleich zu der geborgten Lockenpracht nicht nur
erbärmlich anzuschauen, sondern auch recht kälteempfindlich. Diese Probleme wurden

durch Mützen oder Hauskappen behoben, die von einfacher oder sehr kostbarer

Gestaltung sein konnten (Abb. 54). Sie wärmten den Kopf und vervollständigten die

bequeme, aber dennoch elegante Kleidung im Haus. Der weite Hausmantel ersetzte
in der Wohnung den betont auf eine schlanke Silhouette ausgerichteten und daher

einengenden Justaucorps, der seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts der übliche

Rock des dreiteiligen Herrenanzuges war. In dieser legeren und weiten, dabei
auch wärmenden Hauskleidung sass man vor dem Kamin oder im Arbeitszimmer,
rauchend, lesend oder auch vertrauten Besuch empfangend (Abb. 52). Diese
Kleidung war oft sehr kostbar (zahlreiche der Hausmäntel waren mit Pelz gefüttert oder

besetzt), so dass man sich darin durchaus porträtieren lassen konnte. Selbst Kurfürst
Clemens August von Köln, einer der mächtigsten Männer seiner Zeit, liess sich in
Hausmantel und -kappe darstellen.108 Mehrere grossformatige Ölgemälde (Abb.
53)109 und in grösserer Auflage hergestellte Druckgraphiken110 bezeugen, dass dieser

Bildnistyp im 18. Jahrhundert auch in Basel sehr geschätzt war und als repräsentativ

eingestuft wurde. Er diente dazu, Geschäfts- und Privatleute in entspannter
Häuslichkeit und in privatem Rahmen zu zeigen.

Von besonderer Eindrücklichkeit ist, durch seinen konsequenten Verzicht
auf jegliche Attribute und «geschwätzige» Details, das Porträt des Leonhard Euler

(1707-1783). Als klarer, rational denkender Mensch erscheint er in dem Pastellporträt,

das der Basler Maler Emanuel Handmann 1753 geschaffen hat (Abb. 50).111 Der

grosse Mathematiker ist im seidenen, türkisblau-schwarz gestreiften Hausmantel, auf
dem Kopf ein nachlässig zusammengelegtes Tuch, dargestellt. Nicht extrovertierter
Repräsentationswille prägt dieses Porträt, sondern eine farblich kühle und in der
Form klare Gestaltung. Das wirkliche Interesse am Individuum beinhaltet den
Verzicht auf Schmeichelei und dekorative Details, und so wird das Porträt dem
sachlichen Denken des grossen Mathematikers gerecht.

84



Der grosse Basler Mathematiker Leonhard Euler Abb. 50

Hess sich 1753 in Negligékleidung und mit
einer formlosen Kopfbedeckung darstellen.
In der Pastellzeichnung von Emanuel Handmann
steht der private, eigentliche Mensch,
nicht der bedeutende Wissenschaftler im

Vordergrund. 85



Abb. 51 Mächtige Allongeperücken mit langen Locken
ersetzten in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts
weitgehend die Hüte. Sie gaben ihrem Träger
eine kraftvolle, Autorität ausstrahlende
Erscheinung, wie es das 1725 datierte Porträt des

Mathematikers Johannes I. Bernoulli-Falkner
belegt.

86



Die Füsse werden durch Abb. 52

Pantoffeln und das Kaminfeuer

gewärmt, den Kopf
schützt eine weiche
Schlafmütze. Der Basler
Malerdilettant Daniel Burckhardt-
Wildt zeichnete im Jahre
1784 seinen Schwiegervater
Jeremias Wildt-Socin in
dessen Haus am Petersplatz.

Im 19. Jahrhundert macht die gewandelte Haartracht (man trug nun
wieder das natürliche Haar) innerhalb des Hauses einen Wärmeschutz des Hauptes

weitgehend überflüssig. Doch wurde die häusliche Kleidung mit dem Hausmantel

weiterhin durch eine entsprechende Kopfbedeckung komplettiert. Und so sieht man
sowohl auf Porträts, Familienbildern und sogar im Herrenzimmer des Kelterborn-

Puppenhauses112 den Herrn des Hauses in einem bequemen Hausmantel und einer

flachen, gerade ansteigenden Kappe gekleidet. Oftmals war sie mit bunten Blumenmustern

bestickt und mit einer Quaste besetzt, die von orientalischen Vorbildern
übernommen war und die dieser Kopfbedeckung die Bezeichnung «türkische Kappe»

eintrug (Abb. 57). Auch das an Details und Figuren so reiche Bild einer unbekannten

Basler Familie, das Sebastian Gutzwiller im Jahre 1849 malte, zeigt den

Familienvater in einer solchen Hauskappe. Sie gehört in das dort geschilderte Bild

entspannter Häuslichkeit, die im familienbetonten Biedermeier gepflegt wurde. Einige

Familienglieder musizieren, eine Frau mit Haube sitzt am Fenster und strickt 87



Abb. 53 Im Haus entledigte man sich rasch der
unbequemen Perücke. Darunter war das

Haar meist sehr kurz geschnitten oder
der Kopf war völlig kahl, und so wurde,
wie hier vom Basler Rechenrat Samuel
Burckhardt-Zaeslin in einem Bildnis aus
den 1730er Jahren, innerhalb des Hauses
eine weiche Hauskappe getragen.

88



Strümpfe, die Kleinsten der Familie spielen miteinander, und der Vater, der sie

ermahnt, ist am Tisch mit der Zeitungslektüre und dem Schnupftabak beschäftigt. Zu
diesen Tätigkeiten der Musse passt seine Kleidung, der weite, bunt gemusterte
Hausmantel und die rote, farbig bestickte Kappe mit herabhängender Quaste.113

Während der Nacht, zum Schlafen, trugen Männer eine gestrickte, meist

weisse Wollmütze. Sie ist bereits auf Bildern des Spätmittelalters belegt und hielt sich

bis in das frühe 20. Jahrhundert. Sie wärmte den Kopf, da man sich noch lange wegen
der Zugluft und der in den Schlafräumen herrschenden Kälte vorsehen musste. Als
einfache Kopfbedeckung findet sich die Zipfelmütze auch bei Handwerkern oder

anderen Personen während des Tages und im öffentlichen Strassenbild.

Zedlers Universal-Lexikon beschreibt 1740 ihre Funktion während der

Nacht, und erstaunlicherweise findet sich damals schon die übertragene Bedeutung
einer Schlafmütze: «Nacht-Muetze, Schlaff-Muetze, ist eine Art von Muetzen, welche

zur Bedeckung des Hauptes im Schlafe dienen, und insgemein aus ungesteifften
und weichen Zeuge verfertigt werden, damit sie den Schlafenden nicht incommodi-

ren. In verbluemtem Verstände werden Leute von bloedem Verstände und furchtsamer

Natur Nacht- oder Schlaf-Mützen genennet.»114 Die Schlaf- oder Zipfelmütze
diente daher auch der Charakterisierung: In dem 1835 entstandenen Gruppenbild
«Rheinweise» von Ludwig Adam Kelterborn poussiert ein junger Mann mit einem
reizenden jungen Mädchen (Abb. 55).115 Ihr wohlbeleibter Vater, der mit dieser
Liebelei sicherlich nicht einverstanden wäre (er hält seine Tochter vorsichtshalber an der

Drei Beispiele von Abb. 54

Hauskappen des

18. Jahrhunderts aus
der Sammlung des

Historischen Museums
Basel zeigen, wie
vielfältig und kostbar
sie gestaltet sein
konnten. Negligé-
kleidung musste keinen
Verzicht auf Eleganz
und Pracht bedeuten.
Die beiden Exemplare
links im Bild stammen
aus dem Wildtschen
Haus in Basel, vielleicht
aus dem Besitz des

Jeremias Wildt-Socin
(siehe Abb. 52).

89



Hand), liegt schlafend hingestreckt, vom Wein ermüdet. Mit Hausmantel und mit
Zipfelmütze ist er bekleidet und gleichzeitig charakterisiert: Er verschläft in doppeltem

Sinne das sich anbahnende Liebesverhältnis seiner Tochter.

Mit dem Vorwurf der «Schlafmützigkeit» verspottet diese Kopfbedeckung
auch im 20. Jahrhundert noch «Den müden Grossratswähler», den ein Basler

Wahlplakat des Jahres 1923 zur Ausübung des Stimmrechtes zu bewegen sucht

(Abb. 56) ,116

Abb. 55 Ein Ausflug hat diese Gruppe Basler Künstler ins Mark-
gräflerland geführt. Ludwig Adam Kelterborn hielt 1835
die Kleidung der Versammelten fest: Der ältere Mann mit
Pfeife im Hintergrund bleibt der Mode seiner Jugend
treu und trägt weiterhin eine weisse Zopfperücke, einige
Männer sind barhäuptig, die junge Frau links hat ihren
Schutenhut abgelegt, und ihr Vater in Hausmantel und
Schlafmütze verschläft den Flirt seiner Tochter.

90



Eine Schlafmütze charakterisiert den Abb. 56

arglos privatisierenden Bürger, der
nicht merkt, wie sein Gugelhopf von
einem Bolschewiken mit roter Kappe
gestohlen wird, d. h. wie sein

Wohlstand von der «roten Gefahr»
bedroht ist. Das Wahlplakat von
Otto Plattner aus dem Jahre 1923

bedient sich der Aussagekraft von
Farben und von Kopfbedeckungen.

An den müden grossratswähler:
BLEIBE HINTERM OFEN HOCKEN
TREIB'S WIE NEUNZEHNHUNDERTZWANZIG!
DANN WIRD MOSKAU HELL FROHLOCKEN,
ABER BASEL, DAS WIRD RANZIG!
ZUM 28.-2,9. APRIL 1923.



Abb. 57 Joseph Klempfner aus Prag war von 1830 an
in Basel als Tanzlehrer tätig. Das Aquarell zeigt
ihn in bequemer Hauskleidung mit einer
Türkischen Kappe (so bezeichnet wegen der
herabhängenden Quaste), die im zweiten
Viertel des 19. Jahrhunderts eine beliebte
Kopfbedeckung im Haus darstellte.

92

Se sll:





«Hut und Politik» ist ein so vielfältiges Thema, dass es hier nur in einigen
ausgewählten Aspekten behandelt werden kann. Der Hut als politisches Symbol hat in der
Schweiz eine lange Tradition, ist eng mit einem der Gründungsmythen der
Eidgenossenschaft verbunden: In der Legende von Wilhelm Teil spiegelt sich der hohe
Stellenwert, der einer Kopfbedeckung zukommen konnte. Indem Teil dem Hut des Vogtes

Gessler den Grass verweigerte (er hätte den Hut vor ihm ziehen sollen), widersetzte

er sich der Autorität des tyrannischen Vogtes. Dessen Hut, auf einer Stange
aufgesteckt und damit isoliert und überhöht, repräsentierte als «pars pro toto» seine
Person und sein Amt. Teils Auflehnung gegen diese willkürliche Anordnung und
sein Entschluss, Gessler zu töten, falls sein Sohn umkäme, machten ihn zu einem
vorbildhaften Streiter gegen die Tyrannei und für die Selbstbestimmung. So wurde

er zu einem moralischen Vorbild und zum Inbegriff eidgenössischen
Selbstverständnisses. 117

Aus dem Zusammenhang der Teil-Geschichte heraus war der Hut auf
der Stange eigentlich ein negatives Symbol missbrauchter Macht. Er erfuhr aber

im Laufe der Jahrhunderte einen so entscheidenden Bedeutungswandel, dass ein
ebenso plazierter Hut in der Basler Revolution des Jahres 1798 als «Hut der
Freiheit» angesehen werden konnte. Wie kam es dazu? Im mittleren 18. Jahrhundert
bildete sich das Argument aus, Gessler habe sich des Hutes als Zeichen der Freiheit
bedient, um diese zu verhöhnen, was ihm aber misslungen und ins Gegenteil geraten

sei: «Der Hut ward der Anlas der schweizerischen Freyheit».118 Im Zuge dieser

Interpretation und Umwertung wurde aus dem «Gesslerhut» der «Teilenhut», und
aus einem Symbol unrechtmässiger Unterdrückung ein Zeichen von Selbstbestimmung

und Freiheit.
«Des Menschen Zierrath ist der Hut, denn wer den Hut nicht sitzen lassen

darf vor Kaisern und Königen, der ist kein Mann der Freiheit», heisst es in Schillers

«Wallenstein» (Die Piccolomini, 4. Aufzug; 1798/99). Um eben diese Frage der
Souveränität ging es in einer sehr charakteristischen diplomatischen Diskussion im
Jahre 1663.119 Für die Erneuerang der Allianz zwischen Frankreich und der
Eidgenossenschaft, die in Notre-Dame de Paris stattfinden sollte, reisten 36 Gesandte aus
der Schweiz nach Paris. Im Vorfeld hatten sie bereits ihre protokollarischen
Forderungen mitgeteilt: Sie wollten mit dem Titel «Excellenz» angeredet werden und vor
Ludwig XIV. ihr Haupt nicht entblössen müssen. Dieser Anspruch auf Gleichrangigkeit

fusste auf der Souveränität der Eidgenossenschaft, die Johann Rudolf Wettstein

in den Verhandlungen zum Westfälischen Frieden hatte erreichen können.120

Als Vertreter souveräner Staaten meinten die Delegierten, dem französischen König
ebenbürtig zu sein. Doch die realpolitischen Kräfteverhältnisse lagen anders, und die

Forderangen der Eidgenossen wurden nicht erfüllt: Barhäuptig mussten sie zum
Bündnisschwur antreten. Das Ereignis ist in einer von 17 Darstellungen in einer
monumentalen Tapisserienserie geschildert, die im Auftrag des französischen Königs
entstand.121 Dort ist der Zürcher Bürgermeister, der Leiter der eidgenössischen

94 Delegation, zu sehen, wie er, den Hut in der Hand tragend, den Schwur leistet. Ihm



HKûBEMonB
JraSERVEErVw!
I£guskocxcênt

[wesix \y. ni'.vc

TOLEMUEUUW
yWTRE LAfaVVq
STUJSttSSESEJ
tV-ui-.., /

£lMl->IORABLZ ENTREE DESjtAflMS&tDEVKS DES
^ Kk< Ji.üin^i/j to x/u> » x,v—,/yj

ejjuii'i. A">UU.

ttitvii Mujtt,

Auch wenn es nicht den historischen Fakten Abb. 58

entsprach: Die Vertreter der Eidgenossenschaft

werden hier mit bedecktem Haupt
dargestellt, damit dem französischen König
Ludwig XIV. mit prachtvollem Federhut ihren
Anspruch auf staatsrechtliche Ebenbürtigkeit
demonstrierend.

95



gegenüber, den grossen, reich geschmückten Federhut auf dem Kopf behaltend, legt
Ludwig XIV. ebenfalls die Rechte auf die Bibel. Das unbedeckte und das bedeckte

Haupt kennzeichnen das Machtgefälle zwischen den Bündnispartnern.
Doch existiert auch eine Darstellung des gleichen Ereignisses aus Schweizer

Sicht: Auf einem Gemälde, einige Jahrzehnte nach dieser Bündniserneuerung
96 entstanden, sind sämtliche Mitglieder der eidgenössischen Gesandtschaft mit den



Oberhalb von Hüningen ist, auf einem Stab

aufgesteckt, die rote Jakobinermütze zu
sehen («Imerwährende Freyheiths Cappe»),
auf dem Basler Stadttor steckt der Helvetische

Freiheitshut: zwei hochpolitisch
aufgeladene Kopfbedeckungen unterschiedlicher

Form, aber im wesentlichen gleicher
Bedeutung.

Abb. 59

dK-kr 3rcjjc)efl
Dorf

Hüten auf den Köpfen dargestellt, also als souveräne Vertreter ihrer Staaten, dem
französischen König gleichrangig (Abb. 58). Das ist mehr als ein Detail, und es ist
sicherlich kein Versehen. Diese Verfälschung des historischen Ereignisses hängt wohl
damit zusammen, dass es zur Entstehungszeit des Gemäldes in der Schweiz eine
starke Opposition zur Politik Ludwigs XIV. gab; es kann daher vermutet werden, dass

«das Erinnerungsbild auf die Allianz von 1663 durch das Zeichen der aufgesetzten 97



Hüte den schweizerischen Souveränitätsanspruch gegenüber Frankreich in dieser

Zeit manifestieren will.»122

Der erste Hut, der Freiheit signalisierte, war die phrygische Mütze der

Freigelassenen in der Zeit der Römischen Republik. Sklaven, denen man die Freiheit
geschenkt hatte, trugen als Zeichen ihres neuen Standes diese Mütze mit einem etwas

hinaufgezogenen, gerundeten Abschluss, der sich leicht nach hinten neigte. Diese

Mütze, nach ihrer Herkunft aus Phrygien in Kleinasien benannt, war, auf einer Stange

getragen, auch Attribut der «Libertas», der römischen Personifikation der Freiheit. In
der Französischen Revolution wurde die rote phrygische Mütze zu einem der Symbole

der Republik, Brüderlichkeit und Freiheit anzeigend. Dazu führte - zusätzlich

zu den antiken Bezügen - der Umstand, dass farbige Mützen in Frankreich durchaus

verbreitet waren, und zwar als Kopfbedeckungen der Unterschicht. Als
«Jakobinermütze» oder «bonnet rouge» wurde die rote Mütze auf Stangen oder Bäume
aufgesteckt, die dadurch zu Freiheitsbäumen wurden. Mit dem Umschlagen der
Französischen Revolution in Terror und Gewalt wurde ihre rote Farbe mit dem vergossenen

Blut assoziiert, und die anfänglich so positiv besetzte rote Mütze wandelte sich

bald zur Schrecken erregenden «Blutmütze».123

Bäume mit einer roten Mütze bekundeten auch in anderen europäischen
Ländern die Sympathie mit den eigentlichen Zielen der Revolution. Oft reichte
bereits ihre Aufrichtung aus, dass sich die Obrigkeit bedroht fühlte, wie es für einige
Fälle in der Schweiz belegt ist.124 In Basel selbst scheint der «bonnet rouge» zwar
bekannt, aber nicht etabliert gewesen zu sein. Ein Anfang Januar 1798 in Liestal

aufgestellter Freiheitsbaum mit phrygischer Mütze wurde unter allgemeiner Zustimmung

sofort entfernt; die Mütze wurde als jakobinisch-französisch empfunden und
rief als «Blutmütze» viele ungute Assoziationen hervor.125 Eine 1792 entstandene

Radierung von Peter Vischer-Sarasin hatte diese geographische Verteilung von
«bonnet rouge» und Freiheitshut bereits zuvor wieder gegeben: Die Darstellung
französischer Emigranten am Rheinufer zeigt inmitten von Hüningen eine rote Mütze
auf einem hohen Stab, bezeichnet als «Imerwährende Freyheiths Cappe». Damit
korrespondiert auf Schweizer Seite, hoch auf einem Tor aufgesteckt, der «Helv(e)tische
Freyheiths Huth». Er erscheint als breitkrempiger Hut mit zwei grossen Federn (Abb.

59). Diese Darstellung nimmt die Charakteristika des Basler Freiheitshutes vorweg,
der bei der «Feyerliche Pflanzung des Freiheits Baums auf dem Münster Platz zu
Basel Montags den 22. Jenner des 1798ten Jahres» zu sehen war. Eine hohe Tanne

war in der Mitte des Münsterplatzes aufgestellt worden «aus Anlass der festgesetzten

Gleichheit zwischen Stadt und Land Bürgern», wie es die Bildunterschrift einer
Umrissradierung von Christian von Mechel erläutert (Abb. 60). Zwei Tage zuvor war
die Freiheitsurkunde für die Landschaft Basel ausgestellt worden, in der die früheren

Untertanen auf dem Land als gleichberechtigte Bürger neben denen in der Stadt
anerkannt wurden.

Im Zentrum des Festes auf dem Münsterplatz stand der Freiheitsbaum mit
dem Hut. Wohl aus statischen Gründen hatte man ihn nicht auf der Spitze, sondern



Der Basler Münsterplatz am 22. Januar 1798 Abb. 60
bei der Feier der «festgesetzten Gleichheit
zwischen Stadt und Land Bürgern» - und der
grosse Freiheitshut an der Tanne symbolisiert
die erkämpfte politische Gleichstellung.

{'< 7f /M W/' '/t//' T&Wf/a/u -»//// /aA^/AA.AT/7' '

w// - ^nacvdrJaC''^&/r/t/er7. h
/r~d/nd/ 2J "• tyoê.enjue^ned/dÂu/met-de/''^(dz/»é&d£et
iï»J*vdar Cz/cyenj de/>i °/ r//r /r.< dtie-tjeto*de/a-famj»uy/u

< /ryw/u'/te <*. ~ Ôz/u/fM
ifék/ee/

• diw/nc/sj den i?« •%n//ere/m diAre.j zuz.t ' ^f/Ae/.r./ef'

<d^en/fdzcA/w/yi'/,tderL tdfat//undcdetnddourzpern-.

unterhalb der Baumkrone auf einem seitlichen Stab angebracht. Die Federn waren

- ebenso wie die Fahnen, die vom Münsterturm herab hingen - in den Farben Rot,
Weiss und Schwarz gehalten, den Farben der Basler Revolution: Schwarz und Weiss

für Basel, Rot für Liestal. Diese Farben erschienen auch auf der Kokarde an der
aufgeschlagenen Krempe des aufgesteckten Freiheitshutes.

Bei dieser Feier oder aber bei einer der weiteren Festlichkeiten, die in
diesen Tagen stattfanden, wurde der grosse Hut aus Eisenblech benutzt, der sich im
Historischen Museum Basel erhalten hat (Abb. 61) .126 Er hat eine Höhe von fast einem
Meter, war also für die Anbringung in beträchtlicher Höhe gedacht, und das Material

garantierte, dass er dort seine Form wahrte.
1866 wurde wiederum ein Freiheitsbaum aufgestellt und freudig umtanzt,

diesmal vor dem Rathaus, mit einem Dreispitz auf der Spitze der Tanne (Abb. 62). 99



Abb. 61 An dem Rohr im Inneren des Hutes ist deut¬
lich zu erkennen, dass dieser monumentale
Freiheitshut einst auf einem Stab aufgesteckt

war. Durch seine Grösse von fast
einem Meter war er aus der Distanz gut
sichtbar und durch sein Material Eisenblech
auch wetterbeständig. Höchstwahrscheinlich
handelt es sich um jenen Freiheitshut, der

am 22. Januar 1798 auf dem Münsterplatz
aufgerichtet worden war.

Gefeiert wurde damit die «Gleichstellung der Schweizer aller Glaubensbekenntnisse

in Bezug auf das Niederlassungsrecht, die Gesetzgebung und das gerichtliche
Verfahren», die in der Abstimmung vom 14. Januar 1866 angenommen worden war.127

Man hatte, «weil katholische Bürger Übelstände und Schwierigkeiten» mit sich

brächten, zuvor Katholiken und Juden das Basler Bürgerrecht verweigert.128

Hut und Politik hatten immer wieder in der Geschichte eine enge
Verbindung. Es konnte sich dabei um ein politisches Bekenntnis handeln, das man direkt
durch ein angestecktes Zeichen (z.B. eine dreifarbige Kokarde aus Stoff oder Papier

100 in den Farben der Basler oder Helvetischen Revolution) am Hut abgab. Es konnte



Im Jahre 1866 wurde wiederum ein Baum mit Abb. 62
einem Freiheitshut aufgestellt in Basel, diesmal
auf dem Marktplatz und mit einem Dreispitz
als Bekrönung. Er steht in der Tradition der
Freiheitsbäume des Jahres 1798 und wurde zur
Feier des neuen Bürgerrechtes aufgestellt,
das auch Katholiken und Juden die Aufnahme
ins Basler Bürgerrecht ermöglichte.

aber auch der Typus des Hutes sein, welcher die Zugehörigkeit zu einer politischen
oder gesellschaftlichen Gruppe deutlich machte. In der bekannten Karikatur über die
Basler Kantonstrennung des Jahres 1833 wurden beide Formen zur Charakterisierung

angewendet (Abb. 63).129 Die Vertreter von Stadt und Land sitzen sich an einem
Tisch gegenüber: links mit veralteter Zopfperücke und Kleidung sowie einem

Zylinder die ausgedünnte Figur eines Stadtbürgers. Gegenüber, in praller Vitalität,
dem Stil der Zeit gemäss gekleidet, der Vertreter der Landschaft, der sich das grösste
Stück des Käselaibes abschneidet. Er trägt eine Schildmütze, die sich als

Kopfbedeckung der Arbeiter und Dienstleistenden eingebürgert hatte, und als Zeichen 101



Abb. 63 Der links sitzende Städter, ganz offensichtlich
noch an «alten Zöpfen» hängend, setzt an,
sich zaghaft ein Stück aus dem Käselaib zu
schneiden; sein Gegenüber, kraftvoller
charakterisiert und zupackend, erwischt den

grösseren Teil: In dieser um 1833 entstandenen

Karikatur auf die Kantonstrennung
sind die Kopfbedeckungen höchst aussagekräftig.

• /',/,/// j —-s- >|IC b Ijl'lluHlf.

seiner nationalen Gesinnung hat er daran ein Abzeichen mit dem Schweizerkreuz

befestigt. Der Blick in die Gesichter genügt, um zu sehen, wem die Sympathien des

Karikaturisten galten
Die badische Revolution der Jahre 1848/49 brachte mit den politischen

Flüchtlingen auch den «Heckerhut« nach Basel, der ein demonstratives Bekenntnis

zur Revolution bedeutete. Friedrich Hecker, der Anführer der aufständischen Demokraten

in Baden, war meist mit einem breiten «Kalabreserhut« bekleidet, dessen

Krempe an einer Seite hochgeschlagen und mit einer langen Hahnenfeder
geschmückt war. Dazu trug er, ein wenig an einen Räuberhauptmann erinnernd, einen
wilden Vollbart, einen langen, gegürteten Kittel und hohe Stiefel. Zahlreiche Repro-

102 duktionen sorgten für die Bekanntheit dieses Erscheinungsbildes, und «Heckerhut»



Wie Abbilder des badischen Freiheits- Abb. 64

kämpfers Friedrich Hecker sehen sie aus,
die versprengten Anhänger der
badischen Revolution. Im April des Jahres
1848 sammelten sie sich auf der
Schusterinsel im Rhein bei Hüningen. Die

breitkrempigen Schlapphüte mit Feder,

«Heckerhüte» genannt, sind Zeichen
ihrer politischen Gesinnung.

Hu iVuifriif t'u'picMik iuif iVr J3rlnüterinsel

»in 26, 2/ U: 23 April IMG.

war die gebräuchliche und von allen verstandene Bezeichnung für diesen Huttypus.130

Als sich nach der Niederlage Heckers bei Kandern seine versprengten
Anhänger im April 1848 auf der Schusterinsel (rechtsrheinische Insel gegenüber von
Hüningen) sammelten, zeigte diese bunte Schar schon in ihrer Kleidung ihre

Gefolgschaft zu Hecker an: Sie trugen die gleichen langen Kittel, wilden Bärte und

grossen Hüte mit breiten Krempen wie ihr Anführer (Abb. 64).131

Wem es zu aufwendig oder zu gefährlich schien, die ganze Kleidung auf
«Revolutionär» auszurichten, konnte seine Sympathien mit der demokratischen

Bewegung auch unauffälliger darstellen: Auf Pfeifenköpfen, Schnupftabakdosen und
Stockknäufen reichte ein vollbärtiger Kopf mit grossem Hut vollkommen aus, um
als Friedrich Hecker identifiziert zu werden. 103



Das zeigt an, dass in der Mitte des 19. Jahrhunderts, vor allem in Deutschland,

die Kopfbedeckungen politisiert waren wie zu kaum einer anderen Zeit.132 Es

sind zahlreiche Ereignisse überliefert, bei denen schon das Tragen eines weichen
Filzhutes seinen Träger in den Verdacht gebracht hatte, ein aufrührerischer Demokrat

zu sein, oder dem Träger eines Zylinderhutes automatisch bürgerliche Angepasst-
heit unterstellt und sein Hut als «Angströhre» verspottet wurde.133

Gleichzeitig diente eine gezielte Bildpropaganda der Verbreitung politischer

Ideen und der Verunglimpfung gegnerischer Anschauungen. In der Flut von
Karikaturen fallen immer wieder solche auf, die sich auf das Thema der

Kopfbedeckungen konzentrieren.134 Meist werden dabei die Hüte zur Kennzeichnung der
verschiedenen politischen Standorte benutzt. Doch gibt es auch Darstellungen,
welche die oft allzu oberflächliche Kategorisierung anhand der Hüte und den

Aussagewert des Hutes allein in Frage stellen: «Welches ist denn eigentlich der gefährliche

Calabreser?» heisst es beispielsweise sarkastisch über einer Zusammenstellung
federgeschmückter Hüte.135

104



Der Hut auf der Strasse

Kennzeichen und Signal



Einen Eindruck von der Vielfalt der Kopfbedeckungen bei Männern, Frauen und
Kindern im 19. Jahrhundert gibt das Aquarell mit der Darstellung eines Fronfastenmarktes

aus dem Jahre 1828 (Abb. 65). Zu diesem überregional bedeutenden Markt,
der viermal im Jahr stattfand und bei dem auch auswärtige Waren verkauft werden
durften, kamen Verkäufer und Käufer auch aus der weiteren Umgebung nach Basel,
und das Spektrum an Kopfbedeckungen war damit noch breiter als gewöhnlich. In
einem Fremdenführer des Jahres 1840 heisst es ausdrücklich: «Man kann auf diesen
Wochen- und mehr noch auf den Frohnfastenmärkten die verschiedenen Trachten
der Umgebung beobachten...».136 Es mischen sich modisch gekleidete Städter mit
Personen, die in regionaler Kleidung erscheinen. Das Paar am rechten Bildrand, das

gerade einen Einkauf beim Stoffhändler tätigt, ist ganz nach der städtischen Mode
gekleidet, wobei vor allem ihr hoher und breiter, reich mit Seidenbändern besetzter
Hut auffällt. Auch die ältere Dame am linken Bildrand in der weissen Spitzenhaube
ist ganz städtisch gekleidet. Daneben sieht man zahlreiche Baselbieterinnen mit der

Abb. 65 Die Fronfastenmärkte auf dem Basler Marktplatz brach¬
ten Händler und Käufer aus dem weiten Umkreis nach
Basel, die ihre Waren anbieten oder Einkäufe tätigen
wollten. Das Aquarell aus dem Jahre 1828 zeigt die Vielfalt

städtischer und ländlicher Kleidung und
Kopfbedeckungen, die Aussagen über Herkunft, Beruf, soziale
Stellung und Religionszugehörigkeit möglich machen.

106



sog. Begine, einem kleinen, unter dem Kinn mit Bändern verknoteten und auf dem

Hinterkopf plazierten Trachtenkäppchen; in der Mitte des Bildes ist eine helle, nahe

des rechten Bildrandes eine schwarze Begine zu sehen. Zusätzlich erkennt man die

Baselbieterinnen auch an den grossen, gestreiften Beuteln, die sie über dem Arm
tragen; und so ist denn wohl auch in der stattlichen Dame, die mit einem Schirmhändler

verhandelt, eine Baselbieterin zu vermuten. Ebenfalls zu diesem Markt eigens

angereist sind mehrere Frauen mit einer grossen Stirnschleife auf dem Kopf, die aus

dem Elsass oder aus dem Markgräflerland stammen. Auch findet sich eine Frau mit
einem Kopftuch, und selbst eine Bernbieterin, den breitkrempigen, geschwungenen
Strohhut mit einem Blumenbouquet garniert, ist in der Menge auszumachen. Keine

Kopfbedeckung im eigentlichen Sinn, auch wenn sie auf dem Kopf getragen werden,
sind die flachen Tragringe: Die beiden jungen Frauen, die auf ihren Köpfen breite
Körbe mit Vögeln bzw. Flaschen balancieren, können das nur mit Hilfe dieser

Tragringe. Denn sie vergrössern die Auflagefläche der Körbe auf dem Kopf und
vermindern den Druck des Gewichtes. Wie wichtig und häufig diese Ringe waren, ist

auch daran zu sehen, dass sich unter den Basler Ausruferfiguren Herrlibergers,
erschienen 1749, als die 34. von insgesamt 52 Figuren auch eine Verkäuferin von
Tragringen befindet.137

Im zweiten Viertel des Abb. 66

19. Jahrhunderts konnten

Zylinder aus sehr
verschiedenen Materialien

wie Stroh, Seidenplüsch

oder Wollfilz
bestehen. Helle Farbtöne

und naturbelassenes

Stroh waren sehr

beliebt und die Formen

elegant geschwungen.

107



Abb. 67 Im Hof des Oberen Kollegiums an der Augustinergasse,
das wenige Jahre später dem Bau des Museums weichen
musste, ist eine Begrüssung zwischen Professoren und
Studenten dargestellt. Das Ranggefälle wird deutlich:
Die beiden Jugendlichen grüssen durch Abnehmen ihrer
Studentenmützen, die würdigen Herren behalten ihre
Zylinder auf dem Kopf.

Die Vielfalt bei den Männerhüten ist ebenfalls beachtlich. Vertreter der
Obrigkeit sind durch das Tragen der Standesfarben und des Baselstabes an Kleidung
und Kopfbedeckung sofort zu identifizieren. Gut zu sehen ist auch, wie die beiden
Stänzler, Angehörige der Basler Standestruppe, durch die Höhe ihrer schwarzen
Uniformhüte aus der Menge herausragen. Das steigerte ihre Erscheinung und Autorität,
ein Mittel, das heute noch bei den englischen Bobbies angewendet wird.

Zylinder, seit ca. 1810/15 allgemein verbreitet, finden sich in verschiedenen

Materialien und Farben (Abb. S. 105). Ein untersetzter Herr, hinter dem Knaben,

der Seidenbänder verkauft, trägt einen prachtvollen Strohzylinder aus ganzen
Halmen (sog. Röhrlizylinder). Weiter im Hintergrund sieht man graue und schwarze
Filzzylinder. Der schwarze, elegant geschwungene Zylinder des höchst modisch
gekleideten Regenschirmhändlers in der Mitte des Bildes hat einen so starken Glanz,

108 dass er wohl aus Seide besteht. Daneben sieht man viele breitkrempige schwarze Filz-



Die Akademische Stu- Abb. 68

dentenverbindung
«Rauracia», eine der
sieben couleurtragenden

Verbindungen der
Basler Universität,
wurde 1863 gegründet.
Die verschiedenen
Kopfbedeckungen sind
in den Farben der
Verbindung gehalten
und auf dem Kopf mit
dem Cerevis in
Silberlahnstickerei geziert.
Von auffallender Form
ist der sog. Stürmer,
den sich die Verbindung

in Abgrenzung
zur «Helvetia», welche
die gleichen Farben

trug, zugelegt hatte.

hüte, zahlreiche Schirmkappen, und der mit Altkleidern handelnde Jude vorn links

ist mit einem Hut über einer eng anliegenden Mütze dargestellt. Die gleiche
Kennzeichnung eines jüdischen Händlers findet sich auf einem Aquarell von Hieronymus
Hess aus dem Jahre 1828.136 So ist die sich angeregt unterhaltende Gruppe (Abb. 79)

als Gruppe jüdischer Kleinhändler charakterisiert: Der Kleinviehhändler links mit
der Ziege trägt einen Zweispitz, eine damals bereits veraltete Kopfbedeckung, und
bei dem Altkleider- und Waffenhändler rechts ist unter seinem Hut noch eine eng
anliegende Kappe oder ein Tuch zu sehen, die das Haar bedeckt und sich auf
zahlreichen Judendarstellungen findet.

Deutlich erkennbar waren auch die Studenten im Strassenbild. Zum einen

galt die lange Gesteckpfeife mit Porzellankopf als ihr Kennzeichen, zum anderen

trugen sie Kopfbedeckungen und Schärpen in den Farben ihrer jeweiligen Verbindung

(Abb. 67-68). Die Farben waren festgelegt, so dass man an ihnen und an der spe- 109



Abb. 69 Schwarze Zylinder wur¬
den bereits im Laufe
des 19. Jahrhunderts
zu berufsbezeichnenden

Kopfbedeckungen
von Kutschern und
Kaminkehrern. Diese
beiden Exemplare mit
den schwarzen Kokarden

an der Seite
kennzeichneten
vermutlich die Kutscher
von Leichenwagen.

Abb. 70 Ein Aquarell von
Hieronymus Hess war
die Vorlage für diese

Figurengruppe aus
gebranntem und
bemaltem Ton, die in
Zizenhausen am
Bodensee in der Werkstatt

des Anton Sohn
entstand. Sie zeigt
zwei stadtbekannte
Basler Originale, Niggi
Münch und Bobbi
Keller, die in veralteter
Kleidung und mit
schief sitzenden Mützen

dargestellt sind.



ziellen Form ablesen konnte, welcher Verbindung ein Student angehörte.139 Das

ermöglichte weitere Aufschlüsse, ob beispielsweise ein Student Mitglied einer
katholischen oder einen schlagenden Verbindung war.

Auch die Schüler erkannte man im Stadtbild, da die Schülerverbindungen

ebenfalls farbentragend waren.
Der Zylinder, der noch auf der Abbildung des Fronfastenmarktes des

Jahres 1828 an einem normalen Markttag getragen wurde, veränderte im Laufe der
Zeit seinen Charakter. In der zweiten Jahrhunderthälfte wurde er immer mehr zum
feierlichen, schwarzen Abendhut, mit dem man besondere Anlässe auszeichnete.

Tagsüber, beispielsweise bei Hochzeiten, wurde der graue Zylinder vorgezogen.
Das Tragen des Zylinders an einem normalen Tag allein konnte in der

Basler Gesellschaft bereits Mutmassungen über eine bevorstehende Verlobung
aufkommen lassen.140 Denn es war die Sitte in den Jahren um 1900, in diesem Aufzug
feierliche Bitten vorzutragen. «Hatten nun die verschiedenen Tanzgesellschaften und

- bei günstiger Witterung - Schlittenfahrten ihr erhofftes Resultat gezeitigt, so setzte
eines Abends zwischen Licht der Vetter Karl den Cylinder auf, um beim Vetter Fritz
für seinen Sohn um die Hand der Tochter des anderen zu bitten.»141 Auch bei der

Anfrage für die Übernahme des Patenamtes war es «Aufgabe des Vaters, im
Zylinderhut bei feierlicher <Visite> seine Bitte vorzutragen.»142

Der Weg des Zylinders verzweigte sich im 19. Jahrhundert. So wurde er
einerseits zum Gesellschaftshut, der besondere Anlässe auszeichnete oder ernste
Würde verlieh; bei Hochzeiten wie bei Beerdigungen war er noch bis über die Mitte
des 20. Jahrhunderts hinaus gebräuchlich. Andererseits hatte er schon Eingang in die

Berufsbekleidung von Kutschern und Kaminkehrern gefunden (Abb. 69).
Menschen, die aus wirtschaftlichen oder persönlichen Gründen am Rande

der Gesellschaft standen, fielen oft durch eine nicht konforme Kleidung auf. Die beiden

wohl bekanntesten Stadtoriginale des 19. Jahrhunderts, Niggi Münch und Bobbi
Keller, sind in ihrem Aussehen vor allem durch die Zeichnungen von Hieronymus
Hess und die danach entstandenen Zizenhausener Figuren überliefert. Beide stammten

aus angesehenen Basler Familien, von denen sie als Pfründer in das Bürgerspital
an der Freien Strasse eingekauft worden waren. So versorgt, verbrachten sie viel Zeit
auf den Strassen Basels und waren bekannte Figuren im Stadtbild.143 Die Zizenhausener

Gruppe nach einer Zeichnung von Hieronymus Hess aus dem Jahre 1829 (Abb.

70) zeigt sie in Kleidern, die nicht der Mode und den Normen jener Zeit entsprachen.

Das ist besonders deutlich bei Bobbi Keller, der in einem doppelreihigen
Justaucorps und schwarzen Kniehosen dargestellt ist. Damit trägt er Kleider, die ungefähr

ein halbes Jahrhundert zuvor modern waren. Sein Kumpan Niggi Münch ist

zwar etwas fortschrittlicher, aber auch nachlässig und unzeitgemäss gekleidet. Und
allen Regeln widersprechen ihre Kopfbedeckungen: Den einen ziert eine wattierte,
nur für die Nutzung im Haus vorgesehene Kappe, der andere hat die Schirmmütze
verdreht auf dem Kopf.



Abb. 71 Nichts im Erscheinungs¬
bild dieses Torwächters
flösst Respekt ein.

Hieronymus Hess, der
dieses Aquarell schuf,
stellt den strickenden
Wachtmann zudem
mit schief sitzendem

Zweispitz dar, um ihn
noch zusätzlich zu
karikieren.

Nicht nur veraltete, sondern auch nachlässig angezogene Kleidung
kennzeichnet Mittellosigkeit und Vernachlässigung. So wird der schielende Torwächter in
Hess' Lithographie «Friede auf Erde» noch zusätzlich durch den schiefen Sitz seiner

Kopfbedeckung in Misskredit gebracht (Abb. 71). Ein Gewehr mit aufgepflanztem
Bajonett ist zwar vorhanden, doch lehnt es locker in der Armbeuge des breit sitzenden

Mannes, während er fest in den Händen ein Strickzeug hält. Hinzu kommt noch
der schräg auf dem Kopf sitzende Zweispitz, jeder militärischen Disziplin zuwider -
dem Betrachter ist klar, dass von diesem Wachtsoldaten weder Schutz noch Gefahr

ausgehen kann.144 Harmlos ist auch der betrunkene Wachtmeister, der von seiner
Frau nach Hause geführt wird und dem ein Knabe den Uniformhut nachträgt; Hess

hat auch hier den «aufgelösten Zustand» durch die in Unordnung geratene
Kopfbedeckung charakterisiert (Abb. 72).

112



Hieronymus Hess' scharfer Blick gilt ein weiteres Mal Abb. 72

einem Ordnungshüter: Nicht nur der schwankende
Gang zeigt an, dass dieser Wachtmeister völlig
betrunken ist. Deutlicher noch ist der Umstand, dass er
die wichtigsten Kennzeichen seines Amtes verloren
hat: Gewehr und Uniformhut muss ihm ein Knabe
hinterher tragen.

iHiihimv, l'wcji/ da fu'övidefv' tvta;
(J)a. fxtV & fyfXtXMÀve'cl d'fyl :

jkel KJ _ d»V fXtuMt) &u>n|M _
.VlaA&i-vt/.

s, AiH, a»,.',
c>.» .>«ul : laiiiim fioeSv] _d«Md Ci>U«t6«nui'!f.
<!>'i I'icl 4*1 fififVt-' />U'ß,
l'llud (hMtcM: .1 I&-U*Mwi iuIcV-m»'P! *_

4'<) hrttl im cMt>»R *'!**»«) dCttwal
d*u{¥?_ nil ÄfiW!.

(D«t <vSc>i|ilc lum.il ju »vtt dim' itïm',
(yift, VKuh dît' ui.u i'it' du'«vaW?—

(öa.i »iVvli' »l**i'fi an' c1 fttuac' _<IU ,u.
ÜMUwitttot |ia',

y ^Tlauinf*' viiin H a

113





Das Bedecken und Entblössen des Hauptes
Zeichen von Ehrfurcht, Höflichkeit und religiöser Brauch



Abb. 73 Ritter Johann von Flachsland empfängt,
stellvertretend für den Basler Rat, am
4. April 1460 vom Basler Bischof den

päpstlichen Stiftungsbrief für die Universität.

Er als direkt Beteiligter entblösst
als Zeichen der Ehrfurcht sein Haupt;
die anderen Teilnehmer an der Zeremonie
behalten auch in der Kirche ihre
Kopfbedeckungen auf dem Kopf.

«Den Hut vor jemandem ziehen» - das machen heute die meisten eher im
übertragenen als im tatsächlichen Sinne. Gemeint ist mit dieser Redewendung das

Anerkennen einer besonderen Leistung, und sie rührt aus den Gruss- und Huldigungsformen

früherer Zeiten her. Wer vor wem und vor wem nicht den Hut zog, war durch

eine Vielzahl von Vorgaben geregelt. Weniger schriftliche Festlegungen als vielmehr
Gewohnheiten und die Einschätzung des sozialen Standes des Gegenübers legten
Art und Weise des Grüssens fest. So sieht man häufig in spätmittelalterlichen
Darstellungen, wie der Bote, der dem Herrscher oder einer anderen vornehmen Person

eine Nachricht überbringt, beim Überreichen des Briefes den Hut oder die Kappe

vom Kopf nimmt.145 Auch der Vertreter des Basler Rates, Ritter Johann von Flachsland,

zog seinen Hut, als er sich am 4. April 1460 im Münster dem Bischof näherte,

um von ihm den päpstlichen Stiftungsbrief für die Universität Basel entgegenzunehmen

(Abb. 73).146 Die Schweizer Bilderchroniken belegen in zahlreichen
Beispielen, dass auch vor dem Richter, vor allem beim Eid, oder beim Ritterschlag Mütze
oder Hut abgenommen wurden.147 Ausgenommen von dem Zwang des Hutziehens

waren Kopfbedeckungen, die umständlich zu heben waren: Kapuzen, die eng schlies-

senden Gugeln der Jäger und Narren und ähnliches. Und vor allem waren Frauen

von diesen Verpflichtungen ausgenommen.
Diese Form, Respekt und Verehrung zu bezeugen, findet sich auch in

Darstellungen biblischer Ereignisse. So ist es ein geläufiges Motiv in den gotischen
Darstellungen der Anbetung der Könige - so auf dem Sandsteinrelief aus der Nikolauskapelle

des Basler Münsters aus der Zeit um 1370 -, dass der älteste, vor dem Kind
kniende König seinen Hut mit der Krone abgelegt hat. Barhäuptig, ohne das Zeichen
seines Königtums, verehrt er das göttliche Kind.148 Bei der Anbetung der Hirten ist

häufig zu sehen, wie der Hirte, der den Stall als erster betritt, seine Mütze oder
seinen Hut vom Kopf streift. Stifter vor oder neben den von ihnen verehrten Heiligen

tragen die Kopfbedeckung meist in der Hand. Bezeichnend ist, wie der Basler

Bürgermeister Jakob Meyer zum Hasen in den Darstellungen, die Hans Holbein d. J. von
ihm gemalt hat, auftritt: Auf dem 1516 entstandenen Porträt, das zusammen mit dem

seiner Frau ein Diptychon bildete, trägt er ein leuchtend rotes Barett auf dem Haupt
(Abb. 3); bei der «Darmstädter Madonna» aus dem Jahre 1526/1529 ist er mit blossem

Haupt zu sehen, damit der Maria und dem Kind, vor denen er kniet, seine
116 Achtung erweisend (Abb. 22J.149





Abb. 74 Die doppelte Natur eines Gastwirtes zeigt
Hieronymus Hess in diesem Aquarell aus dem
Jahre 1830: Vor dem wohlhabenden Reisenden
mit Zylinder auf dem Kopf verbeugt er sich

demütig, während das höfliche Ziehen der
Kappe des jungen Wandersmannes ohne
Wirkung bleibt.

Das Bedecken oder Entblössen des Hauptes konnte grosse politische
Bedeutung erlangen und Machtverhältnisse widerspiegeln. Ähnliche Verhältnisse im
kleinen Rahmen schildern zwei Zeichnungen des Basler Künstlers Hieronymus Hess.

Eine Zeichnung aus dem Jahre 1830 trägt, bei ihrer Umsetzung in Zizenhausener
Tonfiguren150, den Titel «Wirths=Manier« (Abb. 74). Oben auf einer Treppe steht der

Wirt, zweigesichtig in doppelter Hinsicht. Dem von rechts sich nähernden jungen
Handwerker mit Rucksack, der ehrerbietig seine Mütze vor ihm zieht, begegnet er
mit abweisender, überheblicher Haltung. Auf der anderen Seite naht ein wohlhabender

Reisender, der in seinem Gefühl der gesellschaftlichen Überlegenheit
überhaupt nicht daran denkt, seinen Zylinder vor einem Wirt zu ziehen. Vor diesem
wohlhabenden Gast verneigt sich der Wirt unterwürfig. Körperhaltung, Gestik und Mimik
aller Dargestellten, vor allem aber auch der unterschiedliche Umgang mit dem Hut

118 zeigen die sozialen Kräfteverhältnisse in dieser Dreiergruppe an.



Alle Personen im Hinter- Abb. 75

grund grüssen freundlich
durch das Abnehmen ihrer
Hüte. Nur Hieronymus Hess,

der sich in Rückansicht selbst

darstellt, und sein Erzfeind
Emanuel Scholer verweigern
einander grimmig diesen
Gruss.

Wer vor wem den Hut zog, hing nicht nur von der sozialen Stellung ab,

sondern auch von individuellen Höflichkeitsvorstellungen und der Geschichte,
welche zwei Personen verband. In einer sehr persönlich gefärbten Zeichnung stellt
sich der Maler Hieronymus Hess selbst dar, wie er den Münsterberg hinauf schreitet

(Abb. 75). Dort begegnet ihm der Abwart des Hauses «zur Mücke», mit dem ihn
eine beiderseits wohl gepflegte Abneigung verband.151 Beide Männer, einander

kämpferisch fixierend, halten die Hände demonstrativ in den Taschen bzw. am Stock,
und weder der Zylinder des Abwartes Scholer noch der breitkrempige Filzhut des

Malers werden zum Gruss gehoben. Hinter ihnen, in betonter Häufung, sieht man
Menschen, die einander durch das Ziehen oder Schwenken des Hutes grüssen. Vor
diesem Hintergrund der üblichen, hier überdeutlich dargestellten Höflichkeit ist das

bewusste Verweigern des Grusses mit dem Hut ein ausgesprochener Affront. Dass

der Maler diese nonverbale Kampfansage jedesmal auskostete, scheint ausser Frage 119



zu stehen: Zu genüsslich ist der Gegensatz zwischen den beiden wortlos-verbissenen

Männern und ihrer höflich grüssenden Umwelt betont.

Nur Männer unterlagen diesem Zwang; Frauen waren von diesen
Grussritualen ausgenommen. Sie nahmen nur passiv daran teil: Ihnen galt das Grössen

mit dem gezogenen Hut. Männer hingegen zogen voreinander wie vor Frauen den

Hut, vorausgesetzt, der so Begrüsste hatte gesellschaftlich den gleichen oder einen
höheren Rang. So fest verwurzelt diese Sitte war, so wurde sie doch nicht kritiklos
hingenommen. Gegen Ende des 18. Jahrhunderts melden sich vermehrt klagende
Stimmen; so heisst es in den 1790er Jahren im «Journal des Luxus und der Moden»
über einen neuen Huttypus: «Dieser Hut ist bequem zum Reiten und Reisen, sitzt
fest auf dem Kopf und ist - da doch einmal die europäische Sitte will, dass der Mann
durch das beschwerliche Abnehmen des Hutes grüssen muss - geschickt zum
Abnehmen.»152 Insbesondere in Dörfern und kleinen Städten, wo fast jeder jeden kannte,
scheint die daraus entstandene Verpflichtung zum ständigen Hutziehen als eine Plage

empfunden worden zu sein. So klagt die Hauptperson in Jean Pauls «Siebenkäs»

(1796/97) «sein Hut leide als ein feiner Filz schon lange durch das unablässige
Abziehen in dem kleinstädtischen Marktflecken» und er sucht nach einer Möglichkeit,
ihn «ohne das geringste Abgreifen täglich zu derjenigen Höflichkeit zu verwenden,
welche die Menschen einander im Freien schuldig sind». Ein halbes Jahrhundert lang,
bis ca. 1860, flammten in den Zeitungen immer wieder Diskussionen auf, ob das

Hutziehen nicht aufzugeben sei. Es gab private Verabredungen und sogar Vereine, die

sich die Abschaffung dieser Sitte zum Ziel gesetzt hatten. Alle Bestrebungen verliefen

im Sand, und das Ganze wirkt im Rückblick wie ein «bürgerliches Scheingefecht».
Endgültig gelöst wurde das Problem, wenn es denn je eines war, erst mit dem
Verschwinden des Hutes aus dem Strassenbild.153

Der Hut im Innenraum
Während heute Kopfbedeckungen fast nur im Freien getragen werden, scheint man
sie früher im Innenraum, im sakralen wie auch im profanen, häufig auf dem Kopf
gelassen zu haben. Das gilt für den kleinen, privaten Rahmen, für den Interieur- und
Stammbuchbilder interessante Einblicke gewähren (Abb. 76), wie auch für den grossen,

geselligen Anlass: Abbildungen von Zunftessen mit zahlreichen Zunftbrüdern,
wie wir sie beispielsweise auf den Glasscheiben aus den Basler Zunfthäusern zu
Schneidern aus dem Jahre 1554 oder zu Gärtnern von 1615 kennen (Abb. 77),
machen es wahrscheinlich, dass man den Hut auch während des Essens auf dem Kopf
behielt. Es galt auch in diesem Rahmen zu repräsentieren, und dazu gehörten die

imposanten Kopfbedeckungen. Auch das kulturgeschichtlich so interessante Bild der
Familie Faesch beim Mahl, 1556 und 1559 datiert (Abb. 78), zeigt die Männer mit
Baretten.154 Dass die Frauen ihre Hauben trugen, ist nicht verwunderlich, da diese

während des ganzen Tages nicht abgenommen wurden.

120



Vier Basler Herren wird von einem Hausmädchen Abb. 76

der Tee serviert. Sie trägt die hohe Dormeuse,
die zur Entstehungszeit des Bildes um 1785

übliche Haubenform, und die Herren tragen
Zopfperücken. Der Raucher, wohl der Instrumentenbauer

Jeremias Schlegel, behält auch im

Innenraum seinen Dreispitz auf dem Kopf.

Das bedeckte Haupt in der Kirche
Heute nehmen männliche Kirchgänger ihren Hut ab, wenn sie einen Kirchenraum

betreten; Frauen hingegen können den Kopf bedeckt lassen. Der Grund für diese

Sitte ist in der Bibel zu finden (1. Korinther, 11, 4-5), wo es heisst: «Wenn ein Mann
redet oder prophetisch redet und dabei sein Haupt bedeckt hat, entehrt er sein Haupt.
Eine Frau aber entehrt ihr Haupt, wenn sie betet oder prophetisch redet und ihr Haupt
nicht verhüllt.» Unerwarteterweise findet diese klare Aussage jedoch keinen

entsprechenden Beleg in den Darstellungen früherer Jahrhunderte. In der Miniatur mit
der Gründungsfeier der Basler Universität (Abb. 73) und in Schweizer Bilderchroniken

der Spätgotik sieht man, dass auch während der Messe die Männer ihre

Kopfbedeckungen tragen155; näherte man sich jedoch dem Altar und kniete nieder, so

scheint man sie abgenommen zu haben.156 So hält Sebastian Brant, der sich in der

vorletzten Holzschnitt-Illustration des 1494 in Basel erschienenen «Narrenschiffes»

vor dem Altar kniend darstellen lässt, seinen Hut in der Hand. 121



Abb. 77 Ein Zunftmahl bei der Basler Gartnernzunft
zu Beginn des 17. Jahrhunderts: Einige der
Teilnehmer tragen noch das seit über
einhundert Jahren übliche Barett, die meisten
jedoch einen hohen Rundhut, der sich

unter dem Einfluss der spanischen Mode in

Europa verbreitet hatte.

Das Innenraumbild des Basler Münsters aus dem Jahre 1650 (Abb. 16)

zeigt mit seinen ca. 200 Gottesdienstbesuchern nur eine barhäuptige Person, den
Messner, der mit dem Kollektenbeutel herumgeht. Alle anderen Personen, Männer
wie Frauen, tragen eine Kopfbedeckung. Bei den Frauen entspricht das der Weisung
aus dem Korintherbrief, bei den Männern hingegen ist es eigentlich ein Verstoss da-

122 gegen. Alfred R. Weber, der diesem Bild eine kleine Monographie gewidmet hat, ver-



Das monumentale Ölbild, das die Familie des Abb. 78

Basler Zunftmeisters Faesch 1559 beim Mahl

zeigt, besticht durch eine Vielzahl kulturhistorisch

interessanter Details. Alle männlichen

Familienmitgliedertragen im Innenraum ein

Barett, die verheirateten Frauen weisse
Bundhauben und die kleinen Mädchen Blütenkränze.

mutet «dass der Hut als Ausdruck des Selbstbewusstseins, der Würde verstanden

wurde», und er daher auch in der Kirche als unverzichtbar galt.157

Das bedeckte Haupt bei den Juden
Die Gründe, dass in der Synagoge eine Kopfbedeckung getragen wird, sind anderer

Art. Dort ist das bedeckte Haupt so sehr die Regel, dass es wie eine gesetzliche
Vorschrift wirkt. Doch ist es nur ein Brauch, der sich in Jahrhunderten verfestigt hat und

der auf den Ausspruch des Rabbi Huna ben Joshua aus dem 5. Jahrhundert zurückgeht:

«Ich bin nie vier Ellen weit mit unbedecktem Kopf gegangen, denn Gott wohnt
über meinem Kopf.» Dem Befolgen dieses Brauchs kommt besondere Bedeutung zu.
So tragen die orthodoxen Juden immer eine Kopfbedeckung, und die Frauen

verbergen ihre Haare sogar unter einer Perücke. Im allgemeinen wird das Haupt jedoch

nur in der Synagoge und beim Gebet bedeckt, da man sich der allgemeinen
Entwicklung zur Hutlosigkeit angepasst hat.

In den Darstellungen jüdischer Händler, wie man sie häufig im Werk des

Basler Künstlers Hieronymus Hess findet, tragen diese, ihren Traditionen gemäss,

stets Kopfbedeckungen; der Knabe vorn versinkt fast in seinem Hut, der für einen 123



Abb. 79 Eine Gruppe jüdischer Händler steht im

Gespräch und alle, selbst der kleine Knabe,

tragen eine Kopfbedeckung. Der Zweispitz
des links stehenden Kleinviehhändlers
war zur Entstehungszeit dieses Aquarells
1828 schon deutlich veraltet.

Erwachsenen gemacht zu sein scheint (Abb. 79) ,158 Im 19. Jahrhundert, als nur der
Verzicht auf eine Kopfbedeckung ungewöhnlich war, fielen so viele Hutträger nicht
weiter auf. Heute jedoch, im Zeichen der allgemeinen Barhäuptigkeit, werden
orthodoxe Juden mit ihren meist sehr breitkrempigen Hüten im Strassenbild deutlich

wahrgenommen. So hat der kennzeichnende und bekenntnishafte Charakter
eines solchen Hutes oder einer kleinen Kippa (Käppchen) deutlich zugenommen, da

124 sich das allgemeine Kleidungsverhalten stark verändert hat.



Von den «huoterern» zur Chapellerie
Handel mit Hüten in Basel



Der Blick in das elektronische Telefonverzeichnis von 2002 listet unter dem Stichwort

«Hutgeschäft» in Basel gerade mal vier Einträge auf. Zwar kann man auch in
den grossen Modehäusern und den Kaufhäusern Hüte und Kopfbedeckungen aller
Art kaufen, doch wirft die geringe Anzahl der spezialisierten Geschäfte ein bezeichnendes

Licht auf die derzeit herrschende «Hutmüdigkeit». Der Blick zurück in die
Geschichte zeigt, dass auch in früheren Jahrhunderten die Geschicke dieses Handwerks

sehr wechselhaft waren.
Die Hutmacher in Basel waren seit dem 14. Jahrhundert bei den Krämern

zünftig, gehörten also zur Safranzunft.159 Das hat mit der anfänglichen Ausrichtung
dieses Handwerkes zu tun; es scheint, als hätten die Hutmacher in der Frühzeit ihre
Erzeugnisse nicht im Detailhandel verkauft, sondern in grösseren Stückzahlen an
Händler und Kaufleute, also die Krämer, weitergeleitet. Andererseits war aber
gerade die Safranzunft stets besonders offen, wenn es galt, neue Handwerke
aufzunehmen und an sich zu binden.

Während des Basler Konzils hatten auch die Hutmacher am allgemeinen
wirtschaftlichen Aufschwung der Stadt teil; 14 Zunftbeitritte von Meistern sind
zwischen 1431 und 1449 festzustellen und künden von der Blüte dieses Handwerks. Zu
jener Zeit konzentrierten sich die Hutmacher in der Winhartsgasse beim Kornmarkt.
Sie wurde daher ab den 1470er Jahren als «Hutgasse» bezeichnet, wie es bis heute
gültig ist.160 Dort, aber auch auf den wichtigen Messen in Zurzach, Strassburg und
Basel (seit 1471) und an den grossen Märkten in Rheinfelden, Breisach, Mülhausen
und Liestal boten sie ihre Waren an.

Einen empfindlichen Rückschlag brachte den Hutmachern die Mode der
Barette. Diese wurden nicht von den Hutmachern angefertigt, sondern von einem

Abb. 80 Der Dreispitz wurde
manchmal mehr unter
dem Arm als auf dem
Kopf getragen. Das

war bei seinem stattlichen

Format sehr
unpraktisch. Da man aber
nicht völlig auf ihn
verzichten wollte,
entwickelte sich eine
kuriose Sonderform:
der «chapeau bras»,
klein und flach,
bequem unter die Achsel
zu klemmen - aber
nicht mehr untauglich,
auf dem Kopf getragen

zu werden.

126



"
'. Cr '/

Johann Heinrich Passa- Abb. 81

vant-Burckhardt liess

sich 1779 porträtieren:
mit einer feinen
Zopfperücke auf dem Kopf
und einem «chapeau
bras» unter dem linken
Arm. Das kleine Format
macht deutlich, dass

es sich nicht um einen
wirklichen Dreispitz,
sondern eine solche

«Hut-Attrappe» handelt.

eigenen Handwerkszweig. 1506 war mit Hans Fabre der erste «biretlimacher»

safranzünftig geworden, und schon 1521 gab es bereits 13 zünftige Meister in Basel.

Doch auch sie waren nicht vor wirtschaftlicher Konkurrenz gefeit; importierte Ware,

von den Krämern und Kaufleuten vertrieben, schmälerte ihr Geschäft empfindlich.
Also wurde 1526 auf ihren Druck hin festgelegt, dass nur sehr hochwertige Barette

(von mehr als fünf Schilling Wert) aus den Niederlanden und Frankreich importiert
werden durften.161 Doch mit dem 16. Jahrhundert ging auch die Mode der Barette zu
Ende, und die meisten Barettmacher wandten sich dem Stricken von Wollkappen
und -mützen zu.

Des einen Leid ist des anderen Freud: Mit dem Hutmacherhandwerk ging
es fortan steil bergauf. Waren zwischen 1501 und 1550 nur 18 Hutmacher in die Zunft
eingetreten, so waren es in der zweiten Jahrhunderthälfte bereits 34. Das 17. Jahr- 127



hundert brachte in seiner ersten Hälfte 49, in der zweiten 48 Beitritte. Diese Blüte
wurde durch die kostbare Kleidung jener Zeit bedingt, und die Kopfbedeckungen
hatten teilweise riesige Dimensionen (Abb. 12, 46). Insbesondere der hohe und
materialaufwendige Baselhut (Abb. 18), der von Männern und Frauen getragen wurde,

trug zu der guten Situation des Hutmacherhandwerks bei.

Das 18. Jahrhundert war für die Hutmacher weniger glorreich; die
Neuaufnahmen von Meistern in die Zunft gingen drastisch zurück (1701-1750:19
Beitritte; 1751-1798: 2 Beitritte). Grund dafür war die von Frankreich ausgehende
Verbreitung der Perücken. Während der Perückenmode entfielen der wärmende Aspekt
und die repräsentative Funktion von Kopfbedeckungen weitgehend, vor allem in der

Zeit der mächtigen Allongeperücken (Abb. 51). Der Dreispitz gehörte zwar zur
vollständigen Bekleidung, hatte seine Funktion aber eigentlich verloren. Man trug ihn
mehr unter dem Arm als auf dem Kopf (Abb. 80), so dass sich sogar eine spezielle,

ganz flache Form entwickelte: der chapeau bras, als Hut kaum noch geeignet, dafür
aber bequem unter den Arm zu klemmen. Auch war der Kopf zu jener Zeit Schauplatz

für eine andere Mode, die sich bald zu einer Modetorheit auswuchs, den sog.
Haarbeutel. Er bestand aus schwarzer Seide und umschloss den Zopf, von einer
Schleife befestigt. Der Vorteil war, dass so der gepuderte Zopf die Kleidung nicht
bestäubte und dass die schwarze Seide das Weiss des Haares noch betonte.162 Bis zur
Mitte des 18. Jahrhunderts hatte sich dieser Haarbeutel so vergrössert, dass er in
stattlichen Ausmassen auf den Rücken des Mannes herabfiel (Abb. 25). Der Spott der
Karikaturisten blieb nicht aus.163

1780, im «Verzeichnis der Profeßionisten der Stadt Basel»164 sind sechs

Hutmachermeister aufgeführt, dazu einer, der das Handwerk nicht ausübte. Auch
andere Handwerke treten zahlenmässig nur gering in Erscheinung: Strehl- (Kamm-)
macher (6), Säckler (5), Knöpfmacher (6), doch stehen dem 52 Bäcker, 31 Küfer und
70 Metzger gegenüber. Bei den Herstellern von Bekleidung sind sechs Hutmachermeister

sehr wenig im Vergleich zu 108 Schuhmachern und 77 Schneidern.
Handschuhmachermeister gibt es ebenfalls nur sechs, doch haben sie 13 Gesellen und
Jungen. Der Grund für die kleine Zahl der Hutmacher war die Bevorzugung der
Perücken, und das spiegelt sich in den Zahlen wieder: 10 Perückenmacher mit 31
Gesellen und Jungen standen sechs Hutmachern mit insgesamt nur einem Jungen
gegenüber. Also handelte es sich bei den Hutmachern um sehr kleine Betriebe, wohl
gleichzeitig Werkstätten und Läden, in denen der Hutmacher allein sein Handwerk
ausübte. Vielleicht wurde er von der Ehefrau und Kindern unterstützt, doch kann der
Beruf zu dieser Zeit sicherlich nicht als «blühender Handwerkszweig» betrachtet werden.

Es ist zu vermuten, dass nur der lokale Bedarf gedeckt wurde, denn mit so

geringer Produktionskraft konnte kein Export betrieben werden. Diese kleinbetriebliche

Struktur ist für die Hutmacherei allgemein, und nicht nur in Basel, bis in das

19. Jahrhundert hinein charakteristisch.165

Das Handwerk der Hutmacher war lange eine körperlich anstrengende
128 und oft auch unangenehme Arbeit. 1735 heisst es in Zedlers Universallexikon: «Es



ist eine grosse Beschwehrung, einen Hutmacher zum Nachbar zu haben, wegen des

taeglich aufsteigenden Dampfes, Rauches, Staubes, Gestancks, wegen des Schadens

so durch stetige Waerme und Feuchtigkeit an der Scheide-Mauer geschiehet, und

wegen bestaendiger Feuers-Gefahr.»166 Für den Hutmacher selbst werden die
Unannehmlichkeiten noch bedeutend grösser gewesen sein als für seine Nachbarn. Es war
das Herstellen des Filzrohlings, das einen wesentlichen Teil der Arbeit - und des

Dampfes und Gestankes - ausmachte. Wolle und Tierhaare (von Kaninchen, Kuh,
Zicklein u.a.) mussten in zahlreichen Arbeitsgängen unter Einwirkung von Hitze,
Druck und Feuchtigkeit zu einem festen Filz verarbeitet werden. Tauchbäder mit
aggressiven Beizen, Farben und Appreturen kamen hinzu und führten bei vielen
Hutmachern zu irreversiblen Nervenerkrankungen. Nach dem Filzen wurde unter

Es gab nicht nur die fest Abb. 82

etablierten Hutläden,
sondern auch Strassen-

händler, die Hüte verkauften.

Diese Zizenhausener
Tonfigur zeigt eine
Kappenhändlerin, die zur
Anpreisung ihrer Ware
selbst eine - eigentlich für
einen Mann bestimmte -
Kappe auf dem Kopf
trägt.

129



JCROQKAD MAISA
I Wasiftjohijiig Öls äb^Ilaß
Was ifbgeringer ab Her Troß

Weraksd£it rerkmjftflir new,

Vetjühtjuh auf3erLubnlrew

ïkoOMAD TULATULA.

IchJag es rund und unverholen.:

Wer(chnepfa. hat, ißt keineDohle.

Abb. 83 David Herrliberger stellte 1749 insgesamt 52 Basler

Strassenhändler dar, darunter auch einen Verkäufer
gebrauchter Dreispitze. Solche Darstellungen
erfreuten sich im 18. Jahrhundert grosser Beliebtheit;
es gibt auch zahlreiche Serien in Porzellan.

Dampf und Druck dem Hut die Form gegeben, und er wurde abschliessend mit
Schweissband, Futter und Dekorationen ausstaffiert.167

Mit dem Ende der Perückenmode ging es mit dem Hutmachergewerbe
etwas aufwärts. Das Adressbuch des Jahres 1823 führt zehn Hutmacher auf, einen
davon im Kleinbasel (Franz Lötz in der Greifengasse), die anderen in der Gegend
von Markt, Eisengasse und Rheinsprung, und nur einen, Peter Gessler, in der «Huth-

gasse». Die Hutgasse machte ihrem Namen im 19. Jahrhundert nicht mehr viel Ehre;

es sind höchstens zwei Hutmacher, gelegentlich noch eine Modistin, nachweisbar.

Den Bedarf der weiblichen Bevölkerung deckten die Modehandlungen,
Modemacherinnen und Haubenmacherinnen, die in den Adressbüchern separat aufgeführt
wurden. Diese Läden führten neben Hüten und Hauben für die Damen auch Modewaren

wie Beutel, Seidenbänder und Kunstblumen. Dazu werden ab 1839 die

Kappenmacher als eigene Sparte im Adressverzeichnis aufgenommen. Sie handelten mit
Schirmkappen und -mützen, wie es in einer Zizenhausener Tonfigur dargestellt wird
(Abb. 82) ,168 Als ein Kleidungsstück, das gewohnheitsmässig von der dienenden

Bevölkerungsschicht getragen wurde, verkaufte man diese Kappen wohl überwiegend
im Strassenhandel. Nicht vergessen werden darf der Handel mit gebrauchten Hüten,

130 der ebenfalls zu einem grossen Teil von ambulanten Händlern ausgeführt wurde



(Abb. 83). Er war wie der gesamte Altkleiderhandel traditionsgemäss in jüdischer
Hand, da er sich aus dem Pfandleihgeschäft heraus entwickelt hatte.

Die festen Ladenlokale hatten als Erkennungszeichen meist einen grossen

Hut an der Front hängen (Abb. 83). Den Laden von Joseph Wilhelm Amans in
der unteren Eisengasse nahe der Mittleren Brücke schmückte ein leuchtend roter
Zweispitz, und auch das Geschäft von Achilles Miville am Marktplatz war so

gekennzeichnet (Abb. 84). Doch nicht jeder Hut an einer Fassade kennzeichnete einen
Hutladen; auch Wirtshäuser konnten wie der «Gasthof zum Helm» an der Schifflände

eine Kopfbedeckung als Aushängeschild besitzen. In der Sammlung des

Historischen Museums befinden sich zwei dieser aus bemaltem Blech bestehenden

Wirtshauszeichen des «Helms».169 Der romantisierende Ritterhelm aus der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts wurde später durch eine modernisierte und «patrioti-
sierte» Version ersetzt: Den neuen Helm zierte eine grosse «Helmraupe» aus Federn

und ein deutlich sichtbares Schweizerkreuz an der Stirnseite.170

Der Laden des Hutmachers Achilles Miville Abb. 84

befand sich an bevorzugter Lage im Haus «zur
Laute» am Markplatz. Auf dem Aquarell von
Johann Jakob Schneider aus den 1830er Jahren
sieht man über dem gut bestückten
Schaufenster einen grossen Zweispitz als Ladenschild. 131



K«t®
in

allen Sorten.

Hut-Lager
von

Fils-
und

Seiden-Hüte.

Fr. GessEer,
Hutgasse No. 19,

1ASEL.
Alle Arten von Reparaturen werden aufs

Beste besorgt.

öom geinften fit« gu bem SifUgften ^ fine et ordinaire
fur £ ponr

getreu mtb tnafien. T Civils et Militaires.

Abb. 85-87 Das Basler Adressbuch des Jahres 1863 gibt in der
Zusammenstellung der zahlreichen Hutgeschäfte,
noch mehr aber in den Werbeanzeigen, einen guten
Eindruck von der wirtschaftlichen Bedeutung dieses

Handwerks und der Vielfalt des Angebots.

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts begann der Siegeszug eines Huttyps, der
für viele der Inbegriff eines Hutes ist: der Zylinder. Seinen Namen verdankt er der

zylindrischen Form seines Kopfes, die aber auch - je nach herrschender Hutmode -
deutlich ausschwingen konnte. Der Zylinder hat verschiedene Wurzeln, die bis in
das 18. Jahrhundert zurückreichen; gegen 1820 fand er zu seiner klassischen

Ausformung und allgemeinen Verbreitung. Da er oft aus Tierhaaren hergestellt wurde,
ergaben sich Überschneidungen mit dem Kürschnerhandwerk. So waren bei Emil
Gansser in der Freien Strasse sowohl Pelzwaren wie auch Hüte zu kaufen: Er führte
die grossen Firmennamen (Borsalino, Christy's) im Angebot, produzierte die Hüte

132 also vermutlich nicht selbst (Abb. 88).



® a f e I.

Pelzwaarenlager eigener Fabrik
en gros et en détail.

Wilh. Gansser-Jordan,
Freie Strasse No. 24 gegenüber dem Wildenmann.

Herren- und Damenmäntel, Assortiments für Damen, in
Zobel, Canada, Preussischen und Schwedischen Marder, f

Nerz, Bisam, Hermelin, Vee, Iltis etc. etc. *

Tapis für Schlitten und Salons, Fusskörbe, Jagdtaschen,
Pelzstiefel und Pelzhandschuhe, Schlaf- und Reisepelze,

wilde Katzen und Hasen für Rheumatismus.

Aufbewahrung und Reparaturen aller Pelzwerke.

f)ut-Hirürilaiir
der besten Fabriken Frankreichs

nach neuestem Parisex* Geschmack.
WINTERHÜTE

in Castor und Seide, Filzhüte in allen Farben und Qualitäten,
sowohl für Herren u. Knaben, als auch für Kinder u. Mädchen.

SOMMERHÜTE
in Panama's, Manilla's, Bréssiliens, Italienischen, Schweizer

und Englischen Strohhüten.

Reparaturen aller Hüte.

Bemerkenswert ist die völlige Umkehrung der Verhältnisse, die bezüglich
des Huttragens innerhalb des 20. Jahrhunderts festzustellen ist. Ein Foto unter vielen

aus dem ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, die an dieser Stelle abzubilden wären,
soll es vor Augen führen. Ein Musikfest im Jahr 1918 auf dem Basler Marktplatz zeigt

- von den Musikern abgesehen - kaum eine Person ohne Kopfbedeckung (Abb. 89).
Der Canotier aus Stroh ist bei den Männern noch gross in Mode, daneben erschei- 133



Abb. 88 Anlässlich der Verlegung seines Ladengeschäftes im
Jahre 1899 verschickte der Basler Hut- und Pelzhändler
E. Gansser diese Postkarte: Zwerge bewerkstelligen den

Umzug von Zylindern, Canotiers und Tigerfellen von der
Freien Strasse Nr. 24 zu Nr. 26. An der Fassade des

aufgegebenen Geschäftes noch zwei riesige Hüte als
Ladenzeichen; im Hintergrund die Hauptpost.

nen aber auch weiche Filzhüte, wie sie in den nächsten Jahrzehnten üblich sein sollten.

Die Frauen tragen meist weit ausladende Hüte mit einem schlichten Band, nur
wenige Hüte besitzen eine reiche Garnitur. Die Kinder haben oft ebenfalls einen
Canotier auf dem Kopf, und zwar häufig zum immer noch beliebten Matrosenanzug.
Die Vorliebe für ihn geht allerdings nicht so weit, dass man ihn mit einer Matrosenmütze

kombiniert hätte; so weit im Binnenland reichte der Strohhut zur
Vervollständigung.

1918, als dieses Foto entstand, gab es in Basel laut Adressbuch 20 Hutmacher

und -händler, dazu 74 Modistinnen, eingetragen in der Sparte «Modewaren und
Kunstblumen». In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts hatte sich das Handwerk
unter dem Einfluss der Mechanisierung entscheidend gewandelt. Zunächst wurden
die industriell gefertigten Filz- oder Strohstumpen noch von den Hutmachern selbst

ausgeformt und staffiert. Doch gegen Ende des Jahrhunderts wurde das immer
seltener. Man konnte nun zu recht günstigen Preisen fertige Hüte aus Hutfabriken
beziehen, und so blieb vielen Herrenhutläden nur noch Anpassung, Beratung und

134 Verkauf. Die Modistinnen hatten, bedingt durch den grösseren Gestaltungsspielraum



Die Fotografie eines Musikfestes auf dem Basler Abb. 89

Marktplatz im Jahre 1918 zeigt eine nicht zählbare

Menge von Hüten. Neben dem noch immer sehr

beliebten, steifen Canotier aus Stroh sieht man nun
auch häufig den weichen Filzhut mit eingebeultem
Kopf, der in den folgenden Jahrzehnten die Män-
nerhutmode bestimmen sollte.

bei den Garnituren der Damenhüte, mehr Gelegenheit, die aus den Fabriken

bezogenen Halbfabrikate mit Kunstblumen und Bändern den individuellen Wünschen

der Kundinnen anzupassen.
Die Zahl der Hutläden verringerte sich langsam, aber stetig, bis in die 60er

Jahre. Dann setzt eine rapide Veränderung ein, und viele Geschäfte wurden
aufgegeben. 1968, also fünfzig Jahre nach dem Entstehen des Fotos auf dem Marktplatz,
hatte sich die Zahl ungefähr halbiert (Hutfabrikationen: 3, Hutmacher und
Huthändler: 6, Modewaren: 33), während die Bevölkerungszahl im gleichen Zeitraum

von 140,000 auf über 190,000 angestiegen war. Seit den 80er Jahren stagniert die

Zahl bei ca. vier bis sechs Betrieben; der grössere Teil davon handelt mit Damenhüten.

1988 schloss eines der traditionsreichsten Hutgeschäfte Basels, die

Chapellerie Weiss, die seit 1874 bestanden hatte.171 Gelegen zwischen Falknerstrasse und

Weisser Gasse war das Geschäftslokal anfangs der 50er Jahre noch vergrössert worden.

Ein Neubau mit farbenfrohen Wandmalereien zum Thema «Hutmode» kündete

zur Falknerstrasse hin von Handwerksstolz und Vertrauen in die Zukunft des Hutes. 135



In den 50er Jahren, einer erneuten Blütezeit der Hutmode, waren die kommenden,
hutlosen Zeiten noch nicht absehbar gewesen. Nach der Auflösung des Geschäftes
kamen bedeutende Bestände in die Sammlung des Historischen Museums Basel:

Hüte, wie sie in der Chapellerie Weiss verkauft worden waren, und solche, die wegen
ihrer Besonderheit gesammelt worden waren. Auch die Werkzeuge der Hutmache-
rei, von den hölzernen Formen für Hutköpfe und -ränder, Stumpen und Rohlingen,
über Hutschrauben und Samtbürsten bis hin zum Conformateur, einem Gerät zur
Grössenübertragung, kamen als anschauliche Zeugnisse eines immer seltener
werdenden Handwerks in die Sammlung des Museums (Abb. 90) ,172

Der Verkauf an Hüten ist heute nur noch ein Bruchteil dessen, was vor
einhundert Jahren über die Ladentheke ging. Doch hochwertige und modische Hüte
scheinen auch heute noch ein Auskommen zu sichern. Kundinnen, die eine individuelle

Beratung, den Charme eines Einzelstücks und die Fertigung nach traditionellen

Methoden zu schätzen wissen, kaufen in diesen kleinen Betrieben, die meist von
einer Modistin geführt werden. Der Bedarf an konventionelleren und preiswerteren
Hüten und Kopfbedeckungen wird heute eher in den Kaufhäusern gedeckt, und auch
auf den diversen Märkten herrscht ein reger Umsatz. Die Krise der Fachgeschäfte,
die in vielen Bereichen des Detailhandels festzustellen ist, findet bei den Hutläden
eine besonders starke Ausprägung.

Abb. 90 Hölzerne Hutformen in grosser
Anzahl, Nähmaschine, Messer,

Bügeleisen, Bürsten, Geräte
zum Messen oder Übertragen
des Kopfumfanges, zum Spannen

und Aufbewahren von
Hüten: Diese Studioaufnahme
zeigt einen Teil des Nachlasses
der Basler Chapellerie Weiss,
der nach der Aufhebung des

traditionsreichen Geschäftes in
das Historische Museum Basel

gelangte.



Hutlose Zeiten?
Das karge Leben des Hutes in der Gegenwart



Als Erwin Panofsky (1892-1969), der grosse Kunsthistoriker, 1939 seinen
programmatischen Aufsatz «Studies in Iconology» schrieb, wählte er, um die Bedeutung von
Zeichen und Gesten zu verdeutlichen, als Beispiel das Grüssen durch das Ziehen des

Hutes. Am Ende der Dreissiger Jahre war das allen Lesern vertraut und daher zur
Erklärung gut geeignet. Man kannte die Regeln, wann und in welchem Masse der Hut
zu ziehen war, war mit der «kulturellen Feinmotorik» (Grasskamp) bestens
vertraut.173 Heute, mehr als ein halbes Jahrhundert danach, ist diese Form des Grüssens
kaum noch anzutreffen, ist sie selbst fast schon erläuterungsbedürftig geworden.
Panofsky hatte nicht voraussehen können, dass nach dem Zweiten Weltkrieg der Hut
immer mehr an Bedeutung verlieren würde. So wie er als modisches Accessoire
allmählich verschwand, so nahm auch seine Bedeutung und Benutzung in den kleinen
und grossen Riten des Alltags und der zwischenmenschlichen Begegnungen ab.

1944 hatte Johanna Von der Mühll rückblickend die «Basler Sitten»
bezüglich des Männerhutes so beschrieben: «Mit dem ersten schwarzen Anzug erhielt
der junge Basler zur Konfirmation auch eine <Melone>. Mit der Melone in der Hand
schritt der Jüngling zum Altar und legte sie vorsichtig vor sich nieder, wenn er
niederkniete. Heute trägt die Melone der Maturand. Sie ist bis heute die Kopfbedeckung
des <korrekten> Herrn für gewisse Gelegenheiten geblieben. Auch der <chapeau
Kronstadt), ein Mittelding zwischen Zylinderhut und Melone, hielt sich lange als Hut
des gutgekleideten Herrn. Mit Sommeranfang aber trug man und tragen auch heute
noch ältere Herren den steifen, flachen, weissen, sogenannten englischen Strohhut
mit dem schwarzen Band. Wer auf dem Land und bei Spaziergängen weniger
feierlich und bequem daherkommen wollte, der trug das sogenannte Baslerhütchen,
ein flaches, besonders leichtes Gebilde aus schwarzem Filz.»174 Das Baslerhütchen

war die Lieblingskopfbedeckung des Basler Malers Emil Beurmann (1862-1951), und
er hat sich daher 1932 in einem beeindruckenden Selbstbildnis mit diesem für ihn
so kennzeichnenden Hut dargestellt (Abb. 91) .175

Es waren verschiedene Gründe, die zu dem Verzicht auf den Hut führten.
Zum einen wurde die Kleidung insgesamt legerer, sportlicher, weniger förmlich. Zum
anderen wurden viele Wege nun nicht mehr zu Fuss oder mit einem öffentlichen
Verkehrsmittel, sondern mit dem privaten Auto zurückgelegt. Es reduzierten sich also
die Aufenthalte im Freien bei verschiedenen Witterungen, und im engen Innenraum
eines Wagens erwies sich ein Hut als unbequem und störend. Auch der Umgang der
Menschen miteinander wurde freier, weniger von Vorgaben und Verhaltensregeln
vorbestimmt, und die Korrektheit der Kleidung verlor sich immer mehr zugunsten
ihrer Bequemlichkeit.

Auch wenn Hüte heute weitgehend aus dem Strassenbild verschwunden
sind, so gibt es im Basler Jahreslauf doch einige bestimmte Tage, an denen sie eine

wichtige Rolle spielen. Selbst wer vergessen haben sollte, wann der «Vogel Gryff»
stattfindet, wird es an dem betreffenden Januartag sogleich im morgendlichen Klein-
basler Stadtbild merken: Ungewöhnlich viele Herren mit dunklen Hüten streben in

138 Richtung Kleines Klingental. An diesem grössten Kleinbasler Festtag kommt der Hut



Man kannte ihn nicht ohne Abb. 91

Hut, den Basler Maler Emil

Beurmann («Beuz»), der hier
in einem Selbstporträt aus
dem Jahre 1932 zu sehen ist.

Er trägt einen breitkrempigen,

aus weichem Filz
bestehenden Hut, wie er am
Anfang des 20. Jahrhunderts
sehr beliebt war.

noch einmal zu Ehren. Die drei Meister, die Vorgesetzten und die Gesellschaftsbrüder

der Drei Ehrengesellschaften Kleinbasels tragen an diesem Tag traditionsgemäss
einen Hut, der ein schwarzer, meist recht breitkrempiger Filzhut ist. Jeweils nachdem

Wilder Mann, Greif oder Löwe vor einem Meister oder Vorgesetzten getanzt und

ihre Reverenz erwiesen haben, nimmt dieser seinen Hut und dankt durch das

einmalige und langsame Schwenken des Hutes mit ausgestrecktem Arm (Abb. 92).
Auch beim sich anschliessenden Umzug durch die Strassen Kleinbasels

sieht man viele Kopfbedeckungen. Jene im Spiel folgen historischen Vorbildern: Die
drei Tambouren tragen Dreispitze, die drei Fähnriche höhere, sich nach oben

verjüngende Hüte im Stile des späten 18. Jahrhunderts; dazu passen zeitlich die weissen

Zopfperücken. Bei diesen Kopfbedeckungen haben sich im Laufe der Jahrhunderte

Änderungen ergeben; während sich die Tambouren immer traditionell mit Drei- oder

Zweispitz zeigten, gingen die Fähnriche, der aktuellen Mode angepasst, im Frack und

Zylinder «uf'gass».176 Dieser modernen Kopfbedeckung entsprach auch, dass sie

keine Zopfperücke mehr darunter trugen. Ab 1936 aber wurden die Bannerträger
wieder «altfränkisch» eingekleidet:177 Seitdem tragen sie, unverändert bis heute,

einen hohen Hut mit Band und einer Schnalle in der Farbe der jeweiligen Zunft: rot 139



Abb. 92 Am «Vogel Gryff» des Jahres 2002: Vor dem Kleinen
Klingental erweist der Vogel Gryff dem Vorsitzenden
Meister, dem Rebhausmeister Rudolf Grüninger die
Reverenz. Dieser dankt durch das Schwenken des

Hutes. Die Polizisten im Hintergrund tragen zu diesem

- und nur zu diesem! - Anlass den am Ende der
sechziger Jahre abgeschafften «Güpfi».

für die Gesellschaft zum Hären, grün für die Gesellschaft zum Rebhaus und blau für
die Gesellschaft zum Greifen. Die gleichen Farben finden sich als Kokarden an den

Dreispitzen der Tambouren.
Ein kleines Hut-Detail am (Absperr) Rand: Die während des Vogel Gryff

den Verkehr und die Kindermassen rund um den Umzug regelnden Polizisten und
Polizistinnen von der Bezirkswache Kleinbasel tragen nur an diesem einen Tag den
altertümlichen, dunkelblauen Helm, den «Güpfi». Dieser gehörte bis in die späten
Sechziger Jahre zur üblichen Uniformierung der Verkehrspolizisten. Seitdem zeichnet

diese spezielle Kopfbedeckung, welche die Kleinbasier Ordnungshüter wie
englische Bobbies erscheinen lässt, den höchsten Feiertag im Kleinbasel aus (Abb. 93).

Alljährlich am Aschermittwoch, wenn die Basler Herrenzünfte (Schlüssel,
Hausgenossen, Weinleuten und Safran) einander ihre Besuche abstatten, besteht für
die am Umgang teilnehmenden Zunftbrüder «Hutpflicht». Es ist zwar nicht
vorgeschrieben, welcher Art dieser Hut zu sein hat, aber üblicherweise ist ein schwarzer

140 oder zumindest dunkler Herrenhut von klassischer Form.



Bei der Basler Fasnacht bestimmen die kopfverhüllenden Larven das Bild.

Hüte im klassischen Sinne fallen aber dennoch auf, und zwar an gewichtiger Stelle.

Die Mitglieder des Fasnachts-Comités, stationiert in einem Wagen am Steinenberg,
haben «Hut-Pflicht». Mit dem Hut erwidern sie den Gruss der vorbeiziehenden

Cliquen, Chaisen und Wagen. Als Herren über die Subventionsgelder und Wächter der
wahren Fasnachtsregeln sind sie in einer besonderen und wichtigen Position. Das

wird heute durch die streng zivile Kleidung und den förmlichen Hut unterstrichen.
«Den Narren die Kappe, den Herren den Hut» hat der Basler Journalist -minu einmal

geschrieben178, und damit die Trennung zwischen den aktiven Fasnächtlern und
dieser obersten Instanz in den Belangen der Basler Fasnacht akzentuiert. Zwar haben

die Mitglieder des Comités immer Hut getragen, aber das war am Anfang des

20. Jahrhunderts auch der allgemeine Kleidungsmodus bei den Nicht-Fasnächtlern
und im Alltag überhaupt. Als aber der Hut ab der Mitte des 20. Jahrhunderts von
allen anderen nach und nach abgelegt wurde, behielten ihn die Herren des Comités
bei. Und die Frauen, die seit 1999 ebenfalls in dieses Gremium zugelassen werden,

passen sich dem an: Sie erscheinen ebenfalls mit Hut.

«Hut-Pflicht» beim Fasnachts-Comité: Comité- Abb. 93

Obmann Alex Fischer grüsst den vorbeiziehenden,
höchst imposanten Tambourmajor der «Rhy-

gwäggi».

141



Abb. 94 Am Dies Academicus
des Jahres 1999: der
Rektor Prof. Ulrich
Gäbler mit Barett und
Amtskette, vor ihm
schreitend der
Universitätspedell mit Zweispitz

und Universitätsszepter

und ein
Couleurstudent mit dem
«Cerevis» auf dem
Kopf.

Ein grosser Tag für Universitätsangehörige und für Kopfbedeckungen
verschiedenster Art ist der alljährliche Dies Academicus im November. Man sieht den
Rektor, die Dekane und Professoren mit Baretten, und die Mitglieder der
farbentragenden Verbindungen mit ihren studentischen Kopfbedeckungen zur Martinskirche

streben (Abb. 94). Im Kreise der farbentragenden Verbindungen hat sich noch
viel von der Signifikanz erhalten, welche den Kopfbedeckungen bis zur Mitte des

20. Jahrhunderts allgemein zukam. Man kann an ihnen ablesen, welcher Gruppe der
Träger angehört und welchen Status er darin innehat. Innerhalb der Verbindungen
bestehen detaillierte Anweisungen darüber, bei welchem Anlass welche Form von
Kopfbedeckung zu tragen ist und in welcher Situation man sie abzusetzen hat.

Wenn ein Bettler oder Strassenmusikant früher einen Hut aufstellte oder
ein Zauberer ein Kaninchen aus dem Zylinder zog, so geschah das, weil man diese

Kopfbedeckungen sowieso an sich trug. Heute müssen sie zu diesen Zwecken eigens
mitgenommen werden; daher ist es kein Wunder, dass bei den Strassenmusikanten
der offene Instrumentenkasten den umgedrehten Hut schon seit längerem verdrängt

142 hat.



Auch wenn der klassische und förmliche Hut weitgehend verschwunden

ist, so sieht man doch, hält man die Augen offen, eine Fülle von Kopfbedeckungen
im Alltag. So tragen Jugendliche Baseballkappen in allen Farben, teilweise den

Schirm nach hinten gedreht, und einige geben sich dabei durch Farben und
Beschriftung als Fans des FCB oder anderer Fussballmannschaften zu erkennen.
Gelegentlich sieht man noch Zimmermannsgesellen (oder auch Gesellinnen) auf
Wanderschaft mit ihrer auffallenden schwarzen Kleidung und den breitkrempigen
Filzhüten, Diakonissen mit ihrem steifen Häubchen oder Ordensschwestern mit dem
Schleier. Ausgesprochen funktionsbetonte, schützende Kopfbedeckungen finden wir
auch heute noch bei Feuerwehrmännern, Bauarbeitern, Velo- und Motorradfahrern.
Dazu kommen traditionelle Formen wie der Zweispitz des Staatsweibeis, der mit
seinem weiten Umhang in den Standesfarben bei offiziellen Anlässen erscheint. Durch

religiöse Vorschriften bedingt sind die Kippa der jüdischen Männer oder die
Kopftücher der muslimischen Frauen.

Zur Auszeichnung gewisser Anlässe trägt man auch heute noch Hut. Bei

wichtigen Familienfesten wie Hochzeiten und Taufen oder feierlich-tragischen An- 143



lassen wie Beerdigungen haben sich die klassischen Hüte mit einer gewissen
Selbstverständlichkeit gehalten. Und bei extremen Witterungen wie klirrender Kälte oder

sengender Sonne findet das Huttragen eine «Rechtfertigung». Im allgemeinen
jedoch wurden im letzten Vierteljahrhundert Hüte überwiegend mit der Extravaganz
des Laufsteges, den etwas weltfremden Repräsentationspflichten der Königshäuser
oder speziellen Anlässen wie den Pferderennen von Ascot assoziiert. Mal sehen, was
das neue Jahrtausend in dieser Hinsicht bringen wird...


	Auf Basler Köpfen : kulturgeschichtliche Aspekte von Hüten, Hauben, Mützen...
	Vorbemerkung und Dank
	Einleitung
	Die Barette von Urs, Jakob und Erasmus : Kopfbedeckungen für Männer der Renaissance
	Was man trug und was man tragen durfte : Hutmode, Kleiderordnungen und Ratsmandate im 17. Jahrhundert
	Hutmode und Frauenbild im Wandel : fünf Jahrhunderte im Überblick
	Behütete Köpfchen : Kopfbedeckungen der Kinder
	Im privaten Rahmen : von Hauskappen und Schlafmützen
	Der Hut in der Politik : Gesslerhut, Freiheitshut, Heckerhut...
	Der Hut auf der Strasse : Kennzeichen und Signal
	Das Bedecken und Entblössen des Hauptes : Zeichen von Ehrfurcht, Höflichkeit und religöser Brauch
	Von den "huoterern" zur Chapellerie : Handel mit Hüten in Basel
	Hutlose Zeiten? : Das karge Leben des Hutes in der Gegenwart


