
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 180 (2002)

Artikel: Strömung, Kraft und Nebenwirkung : eine Geschichte der Basler
Pharmazie

Autor: Kessler, Michael / Honecker, Marcus / Kriemler, Daniel

Kapitel: Der grosse Umbruch : die neuzeitliche Pharmazie fusst im
Weltverständnis der Renaissance

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dergrosse
Umbruch

Die neuzeitliche
Pharmazie

fusst im Weltverständnis
der Renaissance





Paracelsus in Basel

Aufbruch in eine neue Welt der medizinischen Erkenntnis und Aufruhr
im vorreformatorischen Basel

Die Lebensgeschichte des Theophrast von Hohenheim ist geprägt von den
Umwälzungen im Europa des frühen 16. Jahrhunderts. Auf der einen Seite die
dramatischen politischen Veränderungen und auf der anderen Seite die
wissenschaftlichen und technischen Fortschritte haben das Leben des Paracelsus
massgebend beeinflusst.

Europa in einer Zeit des Umbruches. Ganz und gar hat das Anbrechen der
Neuen Zeit an der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert alle Bereiche des
politischen, gesellschaftlichen und geistigen Lebens erfasst. Das ausgehende
Mittelalter war eine Zeit kriegerischer Auseinandersetzung gewesen: die spanische
Rekonquista, die das maurische Reich in Südspanien zerschlug, der Ansturm
der Osmanen, der in die Türkenkriege führen sollte, kurz vorher der hundertjährige

Krieg zwischen Frankreich und England, und schliesslich die endlosen
Auseinandersetzungen zwischen Frankreich und Habsburg - Krieg in Italien
- um die Vormachtstellung in Europa.

Auch innerhalb der einzelnen Gesellschaften gab es nicht weniger Konflikte;
bürgerliche Ansprüche, an die Macht zu gelangen, nachhaltig unterstützt durch
den grossen Geldbedarf kriegführender Fürsten und die Möglichkeit, sich
durch Kreditvergaben Abhängigkeiten zu erkaufen. Es war ja nicht zuletzt auch
dieser Geldbedarf, der zum Aufschwung des Bergbaues in dieser Epoche führte.

Auch in der Medizin der Renaissancezeit zeigte sich der Umbruch des

ganzen Weltbildes ausgesprochen deutlich. Die mittelalterliche Medizin dachte
noch in ganz und gar theologisch durchdrungenen Mustern, war geprägt von
den Vorstellungen von Gottesstrafe für sündhaftes Leben oder zur Läuterung
der Seelen. Die Betätigung im Spitalwesen war auf die Klöster beschränkt und
natürlich auf Nächstenliebe und Heilung ausgerichtet. Die Suche nach den
Ursachen der Krankheit und damit auch nach rationalen Therapien war stark
eingeengt. Erst der Wechsel zum anthropozentrischen Weltbild der Renaissance,

und damit die Beschäftigung mit dem menschlichen Körper, öffnete den
Weg zu einem neuen Verständnis von Krankheit und Heilung. Die Rolle der
Anatomie ist in dieser Entwicklungsphase der Medizin zentral und
offensichtlich.

In Italien, wo Theophrast von Hohenheim seine medizinischen Studien
betrieb, hat die Anatomie starke Impulse aus der bildenden Kunst erhalten. In
der Auseinandersetzung mit der römischen Anatomie begründeten die
Renaissanceärzte eine neue und realistische Menschenanatomie. Hier finden wir

47



eine Verflechtung mit der Geschichte des Buchdruckes, waren es doch unter
anderem die 1543 bei Oporinus (dem Schwiegersohn Johann Frobens) in Basel

gedruckten anatomischen Tafeln des Andreas Vesalius (1514-1564), die die

neue anatomische Wissenschaft etablierten. Auch die anderen medizinischen

Disziplinen wurden von diesem Umbruch erfasst. Versuche einer Therapie
ansteckender Krankheiten genauso wie die Ansätze zu Hygiene und rationaler

Arzneimitteltherapie haben in dieser Epoche ihre Anfänge genommen. Was
das grundsätzliche Denken in der Medizin und erste Versuche einer rationalen

Chemotherapie betrifft, kommt dem Arzt Theophrast von Hohenheim in
der Geschichte der europäischen Medizin und Pharmazie eine sehr grosse
Bedeutung zu.

Biographische Angaben über Kindheit und Jugend des Theophrast von
Hohenheim gibt es viele, die meisten allerdings sind Mutmassungen oder auch
reine Legenden. Häufig werden der 10. oder auch der 17. November als

Geburtstag angegeben. Richtig ist wohl, dass Paracelsus im späten Jahr 1493 oder
im frühen Jahr 1494 in Einsiedeln in der Schweiz zur Welt gekommen ist.

Sein Vater Wilhelm von Hohenheim (1457-1534) war dort nach langen
Wanderjahren als Arzt tätig und hatte eine ortsansässige Frau geheiratet, die
in Diensten des Klosters von Einsiedeln stand. Sie soll Ochsner geheissen
haben. Ursprünglich stammte das Geschlecht der Hohenheimer aus Schwaben;
der Stammsitz lag bei Stuttgart. Wilhelm von Hohenheim, Sohn des Jörg
Bombast von Hohenheim, eines Ordensritters und Komturs der Johanniter, war
wohl illegitim. Er hatte an der Universität Tübingen Medizin studiert.

Die Kindheit des Theophrast von Hohenheim liegt weitgehend im Dunkel
der Geschichte. Man kann aber annehmen, dass der Knabe den Vater auf seinen

Gängen durch die Lazarette des Klosters begleitet hat. Viele Pilger, die häufig
als Kranke in den Wallfahrtsorten Heilung suchten, mussten dort gepflegt werden.

Diese Konfrontation mit Krankheit und Leiden hat den jungen Theophrast
wohl geprägt. Noch als Knabe musste er um 1502 zusammen mit seinem Vater
die Heimat verlassen. Wohl in der Folge der Wirren der Schwabenkriege zogen
die beiden nach Villach in Kärnten. Das Schicksal der Mutter ist nicht bekannt.

Zur Ausbildung wurde Theophrast von seinem Vater geistlichen Lehrern
überlassen; genannt wird die Klosterschule St. Paul im Lavanttal. Als seine Lehrer

gibt Paracelsus später selber Bischof Scheit von Settgach, Bischof Nikiaus
von Yppon, Johannes Tristhemius, Abt von Spanheim, Bischof Matthäus
Schacht und als ersten seinen eigenen Vater an. In dieser Zeit soll er nicht nur
seine humanistische Bildung vertieft haben, sondern auch in die Geheimnisse
des Bergbaues und der Metallurgie eingeweiht worden sein. Sein Vater
unterrichtete vermutlich in der Bergschule von Villach. In der Umgebung der Stadt
befanden sich mehrere Bergwerke, so Paternion, Bleiberg und Hutenberg, wo
Zink, Eisenerz, Blei und Gold gefördert wurden. Der junge Theophrast erfuhr

48



***•
OPVS CHYllvRGICVM*

ettes
r> a

ten m
tmöCtftmtcrtfccoli^fteop^rtfrt
paracdjî^ftirt/îf. ®unt> vnt> Sfrfnep 23uc^.Sarinnfti dc>

griffen welcher malien atterrant* Ärdnrfe/ èebrefren tmfe Langel / fo feem
iOcrtfcfelicfec» dxfcfekcfec tàglicfe $uigetrmrtm/tttcfetaUrinimwUdyfonbcrmicfe ctifi-

fcrlicb ' 211»offne tPunbcn pnb @4><Ebcn/ ©ewi<fc»/(5cbrcffen/,£rangofm/BUtern/£i{>me pnb ber?
gleiten gcfcbrlic^e ftuncf$Kit<n/TPitbiefelbi0cnna<£notturfftpnbna<fcbcrlengc inbie*

fem t-Tfutrcn |>mli$cnBo^> 30 fïnben/auj? grunb ber regtenpnbtPflrfwffc#
gen fünft ber -3rgne? mögen pnb follen kuriert pnb gebellt tperben.

Syîit »tele« fc^5nm au# luftige« tmt> juKiefern teerrf

^SxttfyZ* «otnatag,nfgmrn, J-ßgZif ryfl,fCo C-

6ampfftcr ©ûcbern foolermd&fgSÇwp&rofHpatatclfi/
fo fât etfi Itfnju fomuteu. %\d> ein uuflegimg eiliger fieimfi^er

P<a«c<inf<t)aTP«wctr/mtt fontKrbarcm ftcif>/$um»i}»i«&
tpolfart gemeiner ücutfcf>cr Elution/ in îrnefgeben /

£torcbStyrum$cn 3$ofecnto,
* An^s jg* tem^v. *

ïï«vuttm jt/eOfm m mttrmZtw BS. p.

Opus chirurgicum. Die grosse Wundarznei stellt eines der medizinischen Hauptwerke von
Paracelsus dar. Es wird darin unter vielem anderen die Therapie der Syphilis mit Quecksilber
beschrieben. An Hand dieser Therapie hat Paracelsus seine Erkenntnis der Dosisabhängigkeit der

pharmakologischen Wirkung postuliert. Er zeigte damit sein grundsätzliches Verständnis medizinischer

Phänomene als Ausdruck chemischer Prozesse im Körper. Zum ersten Mal erschien das

Buch 1536 in Augsburg. Die abgebildete Ausgabe wurde 1566 in Frankfurt gedruckt.
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Fa 29)

49



Es ist umstritten, warum Paracelsus immer ein Aussenseiter seiner Welt bleiben musste. Sicherlich
hat sein nicht ganz einfacher Charakter einiges damit zu tun. Er war cholerisch, oft arrogant und
in einem Masse von sich und seiner Mission überzeugt, die es seinen Mitmenschen oft nicht leicht
machte, mit ihm zu verkehren. Doch dies ist nur die eine Seite. Paracelsus hat nämlich nie für sich,
sondern für die kranken und leidenden Menschen so unerbittlich gekämpft. Dem Leidenden zu
helfen, war Inhalt seiner ganzen Bestrebungen und die eigentliche Aufgabe seines vom christlichen
Glauben geprägten Lebens. Er behandelte dieArmen oft um Gottes Lohn, hat sich mit den sozialen
Missständen befasst und sich mit grosser Deutlichkeit gegen Krieg und Gewalt - gerade auch in
der Reformation - ausgesprochen.
Bildnis des Philippus Theophrastus Paracelsus, wie er im Jahre seines Absterbens gestaltet

gewesen. Kupferstich; 18. Jh.; 8,5 x 14 cm
Pharmazie-Historisches Museum der Universität (Kat.Nr. V 220)

50



so die Geheimnisse von Metallgewinnung und Raffinierung. Die Parallele zur
Alchemie ist offensichtlich; Veredelung durch Feuer, Transmutation, die

Verwandlung des Unreinen ins Reine. Praktische Arbeit in den Laboratorien der

Bergwerke und Hütten lehrte ihn mit den entsprechenden Geräten und
Methoden umzugehen, hat ihn aber auch mit den berufsbedingten Krankheiten
der Bergleute konfrontiert. Erst viele Jahre später wird er aus diesen

Erkenntnissen, erweitert durch viele Erfahrungen auf seinen Reisen, die Schrift
«Von der Bergsucht» verfassen, wohl dem ersten arbeitsmedizinischen Werk

überhaupt.
Um 1509 verliess Theophrast Villach, um seine Studien an den Universitäten

aufzunehmen. Nach eigenen Angaben will er in Deutschland, Frankreich und

Italien studiert haben. Daneben hat er sich aber auf langen Wanderjahren

grosse Einsichten durch tägliche Erfahrung erworben. Nicht nur auf den

Hochschulen, sondern bei den praktisch arbeitenden Wundärzten, Chirurgen, Scherern

und Badern hat er sich ein vom Alltag geprägtes medizinisches Wissen

angeeignet, das ihn zu einem hochbegabten Therapeuten und brillanten
Diagnostiker werden liess. Er kannte keine Standesdünkel, schätzte ohnehin die

Gesellschaft einfacher Menschen mehr als den Umgang mit den sozial hohen

Schichten, und so muss man sich denn seine Studienjahre nicht im Hochschulbetrieb,

sondern als Studium des Lebens unter dem Volk vorstellen. Um 1514

kehrte er nach Villach zurück und wurde von seinem Vater zur Vervollständigung

seiner Studien nach Italien geschickt. Nach ein oder zwei Jahren soll er

an der Universität von Ferrara als Doktor beider Medizinen abgeschlossen
haben. Dafür gibt es allerdings keine Belege, auch nicht in der Matrikel dieser

Universität. Sein Universitätsabschluss ist denn auch immer wieder angezweifelt

worden.
Die nächsten zehn Jahre verbrachte Theophrast von Hohenheim auf

endlosen Wanderungen quer durch Europa. Er zog als Wundarzt zu den Schlachtfeldern

und in die Lazarette, um bei seinen wirklichen Lehrmeistern zu lernen,
bei den Kranken selber, wie er schrieb. Er folgte den Armeen bis nach Portugal

und Nordafrika, wo er wohl auch mit medizinischem Wissen aussereuro-

päischer Kulturen konfrontiert wurde. Später, nach Reisen über Paris nach

England, Schottland und Irland war er auf den Schlachtfeldern Skandinaviens

(im dänisch-schwedischen Krieg) tätig und hat eigenhändig amputiert. Dies ist

bemerkenswert, war es doch für einen promovierten Mediziner damals

ausgesprochen unüblich, sich am Blut der Patienten die Hände schmutzig zu
machen. Paracelsus kämpfte dafür, die praktischen chirurgischen Arbeiten zu
einem Fachgebiet der Medizin zu machen und hat damit zweifellos die moderne

Chirurgie mitbegründet. Er bereiste schliesslich Nordskandinavien, die
Universitätsstadt Uppsala und auch die Bergwerke von Fallun. In dieser Zeit
entstanden erste Schriften, so «ElfTraktate von Ursprung, Ursachen, Zeichen und

51



HÏERONYMI FRA
CASTORII SYPHILIS,

S I V E MORBVS
GÂLLICVS»

B A S I L E AE

î/3 ë*

Fracastorius. An der Wende vom 15. zum 16. Jahrhundert wurde Europa von einer eigentlichen
Syphilis-Epidemie heimgesucht. Wo hierzu die Gründe lagen, ist bis heute Gegenstand heftiger
medizingeschichtlicher Diskussion. Der italienische Gelehrte und Arzt Girolamo Fracastoro
(Hieronymus Fracastorius 1478-1553) stellte in seinem Buch «De Contagionibus» zum ersten Mal
eine Theorie der Infektionswege bei ansteckenden Krankheiten auf. Ebenso verfasste er 1521 ein
Gedicht über die Syphilis «Syphilis sive morbus gallicus», in dem er in lateinischen Hexametern
den mythologischen Ursprung der Krankheit beschrieb. Der Held dieses Gedichtes, Syphilus, gab
der Krankheit schliesslich auch ihren Namen. Der amerikanische Ursprung der Syphilis wird ebenso

beschrieben wie die frühen Therapieversuche mit Guajakholz und Quecksilber.
Titelblatt des Syphilisgedichtes von Hieronymus Fracastorius; Basler Druck aus dem Jahr 1536

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Dep. Sammlung Novartis, Basel)

52



SPon tor itveuf. tofdjwf6.2?afur tmb SStrcftmg. m
ûlfo t5mifc^t>nt> wtfmnfg/bajj bie 11tem mcpttetett/fie wcrctt eottt 6t5ffti©cift bcfeffcii. A
©afyertt£ttnfttfßCic3lMfc()tndaterai Dithirbio.

IlI-^Mlfatfraue. III.Hyofcyamus. Perum fine HyofcyamusPcruuu-
nus Dodonsci.

@0 bit ft)i(Dcn ©cftfuciti éûttbfefeffl 5?ratitcffcti / f'ontpt fie Scr Ärampjf aba*

ïrcpffan/aber bfc ïîatur ÇatpecinSlrfjnet) gclcfjrt/cplcn atebalbjum 3Baf[cr/ fa{jt» B

jfrcbfcn/enb effen fie/ Catmitttnrtjnctt gerafften.
@0 lemanb« im argwbfm were/ bafi cr 35tffenfraut aber ©amen gcitofTcti ku

fe/bcrtrmrfeonfiun&flnÔci^mdc^/Sîîet^/^irbcliiûljlcrt/obfrÂtrbsfanKninit^^
fem 3ßcftt- 3130 Dmnfcine für^auCcit/ mag man Cat-fur ttcmen Ccn ©amen non Vu f>

fcln/Ärcffen/@cn(f/obcr Sfdtrid)/^mibdn/ $npb(aucb / Weichs maw jjaben mag/mit
2Bcmg<trutirfeii/barbmd)roirtbfrf<babcgcfüciibct.

©asanber ©efcplecptmit bem ttJciffcn ©amentftfinCer/ ynt>tud>tfo fet-glu1)ju

brattdwtt/wic bas erfte enb brtttc.
puffen.

SSilfcnfrauf/3Mumett enb ©amcn/bienen sum ©cftfaff/ml fttKcn Ctc ©dîmeu

Bilsenkraut. Während im Altertum und im Mittelalter polypharmazeutische Rezepturen - also

Arzneimittel mit vielen, manchmal Dutzenden von Inhaltsstoffen - beliebt und üblich waren, hat

Paracelsus die Einführung eigentlicher Monotherapien gefordert. Er propagierte auch das

Extrahieren der wirksamen Prinzipien aus den Pflanzen. Damit war er seiner Zeit um Jahrhunderte voraus!

Die Hexenkräuter aus der Familie der Nachtschattengewächse erfreuten sich schon im Mittelalter

und in der frühen Neuzeit grosser Beliebtheit. Wohl wegen der halluzinogenen Wirkung ihrer

Inhaltsstoffe - Tropanalkaloide wie Atropin (resp. Hyoscyamin) und Scopolamin - waren
Tollkirsche, Stechapfel, Bilsenkraut und Alraune weit verbreitet. So wurde Bilsenkraut teilweise auch

dem Bier zugesetzt, um seine Wirkung zu verstärken. In Deutschland führte dies schliesslich zu

einem Verbot (Reinheitsgebot des deutschen Bieres).

Darstellung des Bilsenkrautes (Hyoscyamus niger) im Kräuterbuch des Pierandrea Matthiolus

(1501-1577); S. IV 373; Ausgabe aus dem Jahr 1590

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Ba 16)

53



Kur einzelner Krankheiten» und «Das Buch der fünf Entien», eine umfassende

Lehre von der Ursache der Krankheit. Weitere Wanderungen, nun in den
Osten, schlössen sich an: Polen, schliesslich Russland, auch Moskau. Spätere
Reisen in den Orient, auch nach Jerusalem, sind wohl Legenden. Erst 1524 kehrte

Paracelsus nach Villach zurück. Er beabsichtigte, sich als Praxisarzt
niederzulassen und wählte dazu Salzburg.

Eine Welt im Umbruch. Bauernaufstände erschütterten Süddeutschland,
schliesslich auch Salzburg. Theophrast von Hohenheim verfasste theologische
Schriften, in denen er für die Bauern Partei ergriff. Nach kurzer Zeit hatte er
sich damit die Möglichkeit, als Arzt zu praktizieren, selber wieder genommen
und musste die Stadt mehr oder weniger fluchtartig verlassen. Eine weitere
Phase seines Lebens, in der er diese Erfahrung noch oft wiederholen sollte,
nahm damit ihren Anfang.

Über den Hof Philipps I. von Hessen (1504-1567) gelangte er schliesslich
nach Strassburg. Auch hier versuchte er sich niederzulassen, kaufte sich ins
Bürgerrecht und in eine Zunft ein, nämlich in jene der Wundärzte, Chirurgen und
Bader. Er machte aus seiner Ablehnung der Gelehrtenmedizin kein Hehl und
verunmöglichte sich damit auch hier eine Integration in die Gesellschaft. Es
lag nicht in seinem Wesen, Kompromisse zu schliessen und über fachliche
Differenzen hinweg menschliche Beziehungen zu erhalten. Obwohl teilweise
hochgelobt, wurde er von vielen Kollegen beneidet und angegriffen.

Schon zu Beginn des Jahres 1527 war er vom berühmten Buchdrucker
Johann Froben (ca. 1460-1527) zur Therapie eines Beinleidens - aus heutiger
Sicht wohl eine Nekrose in Folge eines Altersdiabetes - nach Basel gerufen
worden. In sehr kurzer Zeit gelang es ihm, dieses Leiden ohne Amputation des
Beines zu lindern, was ihm grösste Bewunderung eintrug. Nach Strassburg
zurückgekehrt wurde er sogar von Erasmus von Rotterdam (1469-1536) darum

gebeten, wieder nach Basel zurückzukehren. Diese Bitte muss auf
Theophrast von Hohenheim einen ausserordentlichen Eindruck gemacht haben.
Erasmus war einer der bedeutendsten Männer seiner Zeit, mehr als nur
Humanist und Philosoph, war er eine der geistigen Autoritäten im damaligen
Europa. Nur zu gern folgte Paracelsus diesem Ruf zurück nach Basel. Zurück
auch zu seinem ehemaligen Patienten und nunmehrigen Freund Johannes
Frobenius, der auch Erasmus beherbergte. Froben führte im «Vorderen Sessel»

am Totengässlein ein offenes Haus und versammelte dort einen Zirkel von
Humanisten, Philosophen und Künstlern. Unterstützt von diesem einflussreichen

Kreis wurde Paracelsus zum Stadtarzt von Basel berufen. In seinem
ganzen Leben das einzige Amt, das ihm eine gesellschaftliche Stellung vermittelt

hat, und zum ersten und zum letzten Mal die Möglichkeit, sich und seine
Ideen zu etablieren. Die Stellung als Stadtarzt erlaubte es ihm auch, an der
Universität Vorlesungen zu halten. Weit davon entfernt, von den Kollegen

54



LIBER NON V S.

Quinenam operaepreciu eft fornacum, maxime earum in quibus ilenae

predolâe excoquuntur, cameras, qua: craffîorem fumi partem, m etallis nô
carentem,

Agricola: De re metallica. Das Bergbau- und Hüttenwesen nahm in der frühen Neuzeit einen

gewaltigen Aufschwung. Grosser Bedarf an Edelmetallen, aber ebenso an Rohstoffen für die

anwachsende Produktion von Gütern, förderte eine wissenschaftliche und technische Verbesserung

der Arbeitsweise zum Abbau von Erzen und Mineralien. Die chemische Praxis der Alchemie und

jene der Metallraffinierung überschneiden sich hier. Der Arzt, Humanist und Montanwissenschafter

Georgius Agricola (1494-1555) ist als Zeitgenosse von Paracelsus ebenfalls damit

konfrontiert. Zum Studium der Natur und ihrer mineralogischen Heilmittel Hess er sich 1527 in

Joachimstal, dem Zentrum des böhmischen Silberbergbaues, als Stadtarzt nieder. Mit seinem Werk

«De re metallica» begründete Agricola die wissenschaftliche Bergbau- und Hüttenkunde.

Darstellung der Technik der Metallschmelzung, Georgius Agricola, De re metallica, S. 321,

Basel, gedruckt bei Froben, 1556

Universitätsbibliothek Basel (Sign, hv 1 22)

55



Anatomie. Bis ins späte Mittelalter war die galenische Anatomie unumstritten gewesen. Selbst
wenn bei gelegentlichen Sektionen Unterschiede zwischen den Befunden und der galenischen
Lehrmeinung auftraten, glaubte man eher an eine Veränderung des Körpers und nicht an einen
Fehler derTheorie. Erst mit seinem 1543 in Basel erschienenen Werk «De humani corporis fabrica»
hat Andreas Vesalius (1514-1564) die moderne Anatomie begründet.
Titelseite der zweiten Ausgabe, Basel 1555

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Dep. Sammlung Novartis, Basel)

respektiert oder auch nur akzeptiert zu sein, konnte er hier seine
revolutionären Thesen in der Medizin öffentlich vortragen:

Am Patienten orientierte Medizin, Diagnose und Therapie nach der Natur
der Krankheit, keine Behandlung auf Grund von Bücherwissen, sondern Praxis.
Wie weit entfernt waren diese Ideen vom Lehrbetrieb der Basler Universität.
Die Schriften der Grössen der Medizin wie Hippokrates', Galens und Avi-
cennas wurden an der Hochschule damals unreflektiert übernommen. Texte,
die Hunderte, ja Tausende von Jahren alt waren, wurden unwidersprochen aus-

56



m "*
KERVORVM DEEINEATIO, QVAE SEPTEM PARIVSI NERVORVM QVI A CERE-
s 10 ET VOESCHS MEVUL/.^CE INITIO 9 E OV^CS CWNTUt OETVS 10? OUÏT. ET VISTXIZV-

HMßmmanmmmmtmmtgf,
SjJn m mil taïufftrUtlmjttwimfi¬

ni trmaaftif*t<j-.u:Et ih.hiCi ti
figm^TE,mmmmifri.
pfifmltam mtf' l t*futcSe.

•l£Um4jtJgt0M.
CruMi,,, mmurtmm.ffmm ulu jot
fiutmu txprttiïm.

V Crmimrim

?±-~t

rrn.fMfrUitni ITH

firtH.ultirlilùtit
C I4.icm/rEi- infirm

fllm.fi:/«!. j.h-

Nervensystem. Eine anatomisch exakte Darstellung menschlicher Organe wurde erst in der frühen
Neuzeit möglich und zeigt sich im Werk von Andreas Vesalius (1514-1564) zum ersten Mal.
Sektionen, wissenschaftliche Bearbeitung und bildliche Wiedergabe wurden möglich. Das Anatomieren
von Gehirn und Genitalien suchte die Kirche weiterhin zu unterbinden. Die Darstellung zeigt eine

Präparation des Nervensystems.
Andreas Vesalius, «De humani corporis fabrica», Basel 1555, S. 553/554

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Dep. Sammlung Novartis, Basel)

57



wendig gelernt und weitergegeben. Medizin war ein theoretisches Fach. Die
Ursachen der Krankheiten sah man im metaphysischen Bereich. Diagnose und

Therapie wurden von allen möglichen Zeichen abgeleitet, nur nicht vom
physischen Status des Patienten und dem pathologischen Geschehen seiner

Krankheit. Paracelsus, aufbrausend, egozentrisch und weit davon entfernt, sich

der geltenden Lehrmeinung anzupassen, verdammte diese Medizin öffentlich
in Grund und Boden. «Nicht meinen, sondern wissen» war seine Forderung.

Nur die Erfahrung und das Experiment sollten dem Arzt dieses Wissen

vermitteln.

Auch in den äusseren Formen verletzte er die Konventionen mehr und

mehr. Schon seine zweite Vorlesung in Basel hielt er in deutscher Sprache und

damit eben nicht nur für das gelehrte Kollegen- und Studentenpublikum,
sondern auch für sogenannte Laien der Medizin, also Bader, Scherer und Alche-

misten. Aus heutiger Sicht unbedeutend, war dies für die damalige
Hochschulwelt skandalös, ja revolutionär, war doch die Sprachschranke auch eine

soziale Barriere. Paracelsus hat mit seiner aggressiven Wesensart in keiner Art
und Weise eine Eskalation der Spannungen um seine Person und Stellung
verhindert. Ganz im Gegenteil. Öffentlich soll er in der Johannisnacht 1527

Handschriften aus der klassischen Medizin - wohl Schriften von Galen und Avicen-

na — ins Feuer geworfen haben. «Habe die Summa der Bücher zu Sanct Johanni

ins Feuer geworfen, auf das alles Unglück mit Rauch in Luft gang.»
Die Situation spitzte sich zu. Basel am Vorabend der Reformation (1529-

1531) ohnehin innerlich zerstritten und in Aufruhr, konnte für Paracelsus auch

nicht zur Heimat werden. Anfänglich wurde er zwar von breiten Kreisen aus

der Bürgerschaft unterstützt - und darum auch vom Grossen Rat zum Stadtarzt

gewählt - doch von den etablierten Schichten in Kirche, Aristokratie und

Universität zunehmend bekämpft. Der schwerste Schlag für seine

gesellschaftliche Stellung in Basel war aber zweifellos der Tod seines Freundes und

Förderers Johannes Froben. Nach anonymen Schmähschriften und öffentlichen

Verunglimpfungen - «Theophrastus — Cacophrastus» — gipfelten die Zwistig-
keiten schliesslich im Streit um eine Honorarforderung von Hohenheims vor
dem Gericht. Nach abschlägigem Urteil liess er sich zu Beschimpfungen hin-

reissen, die das Gericht so nicht dulden konnte. Einer drohenden Verbannung

- auf den Pilatus bei Luzern! - konnte er sich im Februar 1528 nur noch durch

Flucht entziehen.
An dieser Stelle fand eine weitere Wende im Leben des Theophrast von

Hohenheim statt. Seiner öffentlichen Stellung beraubt, nahm er seine Wanderschaft

wieder auf, zunächst über Mülhausen nach Colmar, Stuttgart und schliesslich

nach Nürnberg. In seinem letzten Lebensabschnitt, der nun anbrach, hat

Paracelsus den grössten Teil seiner Schriften verfasst. Zunächst seine grundlegenden

Ansichten über eine Therapie der Syphilis, die im beginnenden 16. Jahr-

58



\Humi- t-*tr »"—

SêS^SS^ffi^Sçy'"

« Rn<i)iia«i « »«IP*«»» • *1.. \j ;*?•*
p»ntw*r *-« *• •»»*• 'nJJji V jS*

tîrïCFOMU^

ios^S'PgglllEM^^ YSTMTl.MOt'

Breverl. Seit dem Mittelalter wurde Europa wiederholt von grossen Pestepidemien heimgesucht.
Basel war auch im 16. Jahrhundert von verschiedenen Pestzügen sehr stark betroffen. Der schwarze
Tod verbreitete unter der Bevölkerung Angst und Schrecken. Über die kausalen Zusammenhänge
wie Krankheitserreger, Infektionskette und Epidemiologie wusste man gar nichts. Ebenso gab es

keinerlei wirksame Therapie. Allenfalls konnte mit Absonderung und Quarantäne eine gewisse

Einschränkung der Krankheit erreicht werden.
Es ist verständlich, dass man Erklärung und Heilung in allerlei magischen und religiösen Theorien
suchte. Heiligenbildchen, Gebete und kleine Amulette wurden in sogenannte Pestkissen

eingenäht, die man unter den Kleidern auf der Haut trug. Diese Breverl sollten die Krankheit von
einem fernhalten. Sie wurden bis ins 18. Jahrhundert in ganz Europa verwendet.
Pestkissen mit 10 Heiligenbildchen, kleinem Pestkreuz, Nepomukmedaille und einer kleinen
Madonna
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. A 172)

59



*". \ •. V,
- -

XL1X I
A S|:tt tficpf/l^on feftfocifmita,'

£?acur/im& 5Bpcçenfcëaffc/i>cr tBmUm
vnt> t£vt}.

Bergwerk. Paracelsus hat sich viel mit den Phänomenen und Problemen des Bergbaues beschäftigt.

Natürlich interessierten ihn Fragen zur stofflichen Welt geförderter Erze oder die Beschaffenheit

des Inneren des Berges. Sicherlich fesselten ihn auch physikalische, chemische und
technische Probleme der Metallgewinnung. Im Vordergrund stand für ihn aber die Bergkrankheit, die

Schwierigkeiten und Leiden der Menschen, die in diesen Bergwerken arbeiteten. Seine drei Schriften

über die Bergkrankheit (Bd. IX der Sudhoffsehen Ausgabe) sind eigentliche Monographien
arbeitsmedizinischen Inhaltes, vor allem natürlich zum Thema der Lungen- und
Atemwegserkrankungen der Bergarbeiter, aber auch zur Bleivergiftung.
Abbildung eines Bergwerkes im Kräuterbuch von Adam Lonitzer (1528-1586), gedruckt in

Augsburg 1557, S. 49

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Ba 21)

60



hundert in Europa grassierte. Er beschrieb die Wichtigkeit der Dosierung des

empfohlenen Quecksilbers - im grossen Gegensatz zu der damals üblichen Praxis,

Medikamente «quantum satis», d.h. in genügender Menge, zu verschreiben.
Hier zeigt sich, dass Theophrast von Hohenheim ein chemisches Verständnis
für die medikamentöse Therapie hatte. Mit seiner Forderung, medizinische
Phänomene als Ausdruck chemischer Prozesse zu verstehen, manifestiert er
einen der wichtigsten Wendepunkte in der ganzen Entwicklung der
Arzneimitteltherapie in der europäischen Medizin. Diese Ideen waren revolutionär
und standen in krassem Gegensatz zu der immer noch gültigen Säftelehre der
Antike. Das Einführen der Chemie - im 16. Jahrhundert noch als Alchemie
betrieben - war für die weitere Entwicklung der ganzen Medizin - und damit auch
der Pharmazie - entscheidend.

In dieser Epoche erscheint zum ersten Mal der Name «Paracelsus», den
sich von Hohenheim selber zulegte und über den viel spekuliert worden ist.
Am ehesten bedeutet er wohl Para-Celsus im Sinne von Neben- oder Über-
Celsus. Dieser war ein bedeutender römischer Medizinalschriftsteller im
ersten nachchristlichen Jahrhundert.

Im späteren Leben des Paracelsus wurden nicht nur die geographischen
Routen seiner endlosen Wanderungen zunehmend komplexer. Auch seine

Gedankengänge wurden verworrener und seine Ruhelosigkeit steigerte sich mehr
und mehr. Vom Thema Medizin, über das er weiter schrieb, bewegte er sich
immer mehr in Richtung philosophischer und theologischer Gedankenarbeit. Er
reiste über Regensburg nach St. Gallen, wo er längere Zeit blieb und sein Werk
«Opus paramirum», das eine Lehre von der Herkunft der Krankheiten auf
alchemistischen Überlegungen und Ansätze eines Verständnisses psychischer
Leiden umfasst, Vadian (Bürgermeister Joachim von Watt [1484-1551] von
St. Gallen) widmete.

In den folgenden Jahren der Wanderschaft war Paracelsus schon mehr
Prediger als Arzt. Er fand keine Ruhe mehr. Über München wanderte er weiter
nach Böhmen, Pressburg und Wien, schliesslich zurück nach Villach, wo er
immer noch schrieb und publizierte. Noch 1540 wurde er vom Bischof Ernst von
Wittelsbach nach Salzburg gerufen. Dies war eigentlich Ehre und Triumph, aber
seine Tatkraft hatte schon weit nachgelassen. Am 24. September 1541 starb
Paracelsus in Salzburg.

Paracelsus ist für die Geschichte der Medizin und der Pharmazie eine sehr

wichtige Persönlichkeit. Die einzige Phase in seinem Leben, in der er in
öffentlicher Stellung seine neuen und revolutionären Ideen vertreten konnte,
war das Jahr 1527 als Stadtarzt von Basel. Es war eine sehr bewegte, unruhige
Zeit amVorabend der Reformation. Dennoch war sie für Theophrast von
Hohenheim wohl einer der wichtigsten Abschnitte seines Lebens.

61



Alchemie

Die arabische Geheimlehre wird zu einer europäischen Wissenschaft

Die Alchemie war nicht nur eine Vorläuferwissenschaft der modernen Chemie.
Bis in die Zeit der Aufklärung als wissenschaftliche Methode der
Naturerkenntnis respektiert, hat sie wohl sicherlich die moderne Chemie mit
hervorgebracht. Diese ist aber nur aus einem Teil der Alchemie gewachsen. Ihre
andere Seite - die hermetische Philosophie - führt in eine ganz andere Richtung.

Hermetik oder Alchemie
Alchemie kann als Produkt aus den Erfahrungen im Umgang mit Keramik,
Glas, Glasur, Farben, Metallen, Gärungsprozessen (Wein, Bier, Käse), Seifen,
Gerberei, Kosmetika usw. einerseits und philosophischen Überlegungen, den

sogenannten Geheimwissenschaften, die auf Flermes Trismegistos zurückgehen,

andererseits verstanden werden. Ihre Anfänge finden wir also in der
Antike, wenngleich Hermes Trismegistos als Person gar nie existiert hat. Er ist
vielmehr eine Verschmelzung von zwei Göttervorstellungen, nämlich der
ägyptischen Gottheit Thot (mittelägyptischer Gott des Mondes, der Astronomie, der
Magie und auch der Medizin) und dem griechischen Gott Hermes (Sohn des

Zeus). Der Name trismegistos stammt aus dem Griechischen und bedeutet der
«Dreimalgrösste». Das Schriftwerk, das sich auf ihn bezieht, bildet die Grundlage

dieser Geheimwissenschaften. Diese Schriften werden als Hermetika
bezeichnet und umfassen drei Gruppen von Texten, das Corpus hermeticum, den

Asclepios-Dialog und die Tabula smaragdina. Es sind religionsphilosophische
Schriften, verbunden mit Naturlehre, Kosmologie, Astrologie und magischen
Ideen. Entstanden sind diese Schriften in der Zeit vom 1. vorchristlichen bis
ins 3. Jahrhundert unserer Zeitrechnung. Sie tragen zweifellos ägyptische und

griechische Einflüsse und enthalten in ihren grundlegenden Vorstellungen
persische Ursprünge. Sie wurden später von der islamisch-arabischen Kultur
tradiert, weiterentwickelt und durch das Einfliessen in die europäische
Gedankenwelt bestimmend für die Alchemie der Renaissance.

Das Wort Alchemie leitet sich von arabisch al-kimiya ab, das seinerseits auf
griechisch chymeia zurückgehen soll, welches die Beschäftigung mit den giess-
baren Stoffen, d.h. den Metallen, beschreibt. AI ist der arabische Artikel.

Das verlorene Paradies
Die grosse Wirkung der alchemistischen Schriften auf die Ideen der Renaissance

erklärt sich nur teilweise aus der Tatsache, dass man Hermes trismegi-

62



Alchemistenküche. Die materielle Seite alchemistischer Arbeit umfasste die Prozesse zur
Umwandlung der Stoffe. Insbesonders suchte man Wege,die Metalle zu verwandeln, idealerweise Eisen

in Gold. Man stellte sich diese Prozesse als Läuterung der Materie vor. Entsprechend sind alche-

mistische Laboratorien meistens mit einem Destillierofen - zur Reinigung mittels Destillation -
und mit einer Esse - zum Schmelzen von Metallen - ausgerüstet.
Die abgebildete Alchemistenküche steht im Haus zum Vorderen Sessel am Totengässlein in Basel

und ist Teil des Pharmazie-Historischen Museums der Universität. Der Raum, in dem sie sich

befindet, ist die ehemalige Hauskapelle.

63



stos nach der Übersetzung seiner Schriften ins Lateinische (Ende des 15. Jh.)
für eine historische Figur hielt und als einen grossen Weisen aus dem Altertum
ansah. Vielmehr zieht sich durch die ganze Ideenwelt der Geheimwissenschaften

die Einschätzung, dass der Wahrheitsgehalt eines Textes umso grösser

ist, je älter die Schriften sind, aus denen er stammt. Hinter diesem Phänomen

verbirgt sich die Angst vor einem fortschreitenden Erkenntnisverlust. Der
ursprüngliche paradiesische Zustand - das goldene Zeitalter - rückt mit dem

Lauf der Zeit in immer grössere Ferne und damit verliert sich mit zunehmendem

Abstand ein stetig anwachsender Teil des ursprünglich gehaltenen Wissens

um die Wahrheit und die geheimen Zusammenhänge der Natur. Je älter
ein Autor ist, umso näher steht er dem ursprünglichen umfassenden Wissen,
der prisca sapientia. Dieser Argumentation grundsätzlich entgegengesetzt ist
die Denkweise der nach und nach rationaler werdenden Weltsicht der
Naturwissenschaften im heutigen Sinn. Auf dieser Ebene erfolgte in der Neuzeit ja
auch das Auseinandergehen von Alchemie und Chemie. Die Bedeutung des

Experimentes im analytischen Sinn nimmt in gleicher Weise natürlich ebenfalls

zu. Es zeigen sich zunehmend entgegengesetzte Denkweisen hinter
diesem sonderbaren Paar von Wissenschaften: bei der naturwissenschaftlichen
Chemie eben der analytisch-reduktionistische Ansatz, bei der Alchemie ein

synthetisches, integratives Denken im Sinn einer metaphysischen, eher
offenbarungsartigen Naturerfahrung und Erkenntnis. Diese andere Denkweise der
hermetischen Philosophie lebt weiter, auch wenn die materiellen Erkenntnisse

der alchemistischen Tätigkeit von rationaler Erkenntnis zunehmend
bedrängt werden. Eisen kann man mit chemischen Mitteln nicht in Gold
verwandeln - die Atomphysik erklärt dies. Die philosophischen Erkenntnisse,
die hinter diesen alchemistischen Überlegungen stehen, müssen damit aber
nicht verloren sein. Sie gründen in der mythischen Tiefe archaischer
Entwicklungsschritte der Menschheit und in der Erkenntnis arche typischen Verhaltens.
Nach heutigem Verständnis beschreibt die Ars hermetica eher die Erkenntnis
der menschlichen Psyche als die materiellen Eigenschaften der stofflichen
Welt.

Entwicklungsschritte der Alchemie
Die Geschichte der Alchemie wird üblicherweise in fünf Epochen bzw.

geographische Räume aufgegliedert: die griechisch-ägyptische Epoche, ganz
losgelöst die chinesische Alchemie, die islamisch-arabische Epoche, die
mittelalterliche lateinische Alchemie und schliesslich die Spätzeit der europäischen
Alchemie.

Die griechisch-ägyptische Epoche umfasst die ganzen Erkenntnisse der
Alchemie der alten Welt. Vom aristotelischen Weltbild und der Elementetheorie

über frühchristliche Vorstellungen bis zu praktischen chemischen Er-

64



Sebtr
Aiua-s

:HfcJWES'ItaW>
IctfitMAcrPTij

WAgRésÀr

VALDI CROLLII VfcTT.
1ILICA CHYMICA

Mrnêé çwnoO :

[Ä6#/tWÄÄdffltt

30JBACCHi
AlfOUMRomanuj;

otTi^ctaftKuto.wu'c£îijd)Qt&o>
natartt o(*trJtùbttt ter tengt,

Oasi/ftwA^i

irt èotîèeÉôHtî» i?itmp<tcbat

Basilica Chymica. Titelblatt des Hauptwerkes Basilica Chymica von Oswald Croll (1560-1609).

Diese wichtige alchemistische Schrift ist von paracelsischer Denkweise durchdrungen und enthält

viele Angaben über chemiatrische Praxis. Ebenso werden medizinische Heilungsvorstellungen wie

die Signaturenlehre beschrieben. Das Blatt zeigt Portraits der berühmtesten Gelehrten der Al-
chemie: Hermes Trismegistos. Geber (Jabir Ibn Hayyan). Morienus (7. Jh.). Roger Bacon

(1214-1294), Raimundus Lullus (1232-1315) und Paracelsus. Druck aus dem Jahr 1622.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Ca 152)

65



Hermes trismegistos, der dreimalgrösste Hermes, gilt als Urvater der Alchemie. Er ist aber keine
historische Person, sondern eine fiktive Verschmelzung zweier Göttervorstellungen. Einerseits
sieht man in ihm Aspekte des griechischen Gottes Hermes, andererseits besitzt er Wesenszüge der

ägyptischen Gottheit Thot. Diese gilt als Gott des Mondes, der Astronomie, der Magie und der
Medizin. Das Schriftwerk, das man auf ihn bezieht, bildet die Grundlage der Alchemie. Diese Schriften

werden darum als Hermetika und die Alchemie oft als hermetische Kunst bezeichnet. Hermes
hält in der einen Hand eine Schriftrolle, in der anderen ein Astrolabium. Das Tafelbild stammt aus

der Innsbrucker Hofapotheke.
Tafelbild auf Holz, um 1740,63 x 142 cm
Pharmazie-Historisches Museum der Universität (Kat.Nr. V 102)

66



Destillierofen. Reinigung und Läuterung waren die zentralen Arbeitsschritte auf der alchemi-

stischen Suche nach dem Stein der Weisen. Die Destillation wurde damit zu einer der ganz wichtigen

Arbeitsmethoden der Alchemie. Im Altertum nur ansatzweise bekannt, wurde sie von den

Arabern in die europäische chemiatrische Arbeitspraxis übernommen und weiterentwickelt.
Insbesondere die Verbesserung der Kühlung ermöglichte ab dem 13. Jahrhundert auch die

Reindarstellung von Alkohol. In jedem Alchemistenlabor findet sich ein Destillierofen.
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

67



kenntnissen ägyptischen Tempellebens fliessen Ideen aus unterschiedlichsten
Quellen zusammen. Die Grenzen zu Astrologie, Religion, Traumdeutung und
auch zu Medizin und Pharmazie sind sehr schwer zu ziehen. Die damaligen
Zentren der Alchemie waren unterägyptische Städte wie Alexandria, in denen
bei der hellenistisch gebildeten Priesterschaft die Voraussetzungen für die
Entwicklung der Alchemie zur Wissenschaft gegeben waren. Auf der materiellen
Seite war das Ziel, die unedlen Metalle zu vervollkommnen, also durch
Transmutation in Gold und Silber zu verwandeln. Parallel dazu lag das spirituelle
Ziel in der Erlösung der Materie und damit in der Läuterung und
Vervollkommnung der Seele.

Mit der Übersetzung griechischer alchemistischer Texte ins Arabische brach
die Epoche der arabischen Alchemie an, die bis ins 14. Jahrhundert dauern sollte.

Selbstverständlich erschienen schon bald eigenständige, weiterführende
arabische Werke zur Alchemie, die bedeutendsten wohl von Jabir-Ibn-Hayyan
(Mitte des 8. Jh.) und al-Rhazi (lat. Rhazes, ca. 854-935).

Ganz analog zu diesem Übergang von der griechischen zur arabischen
Alchemie begann die mittelalterliche Alchemie mit der Übersetzung der
entsprechenden Werke ins Lateinische. Bis zur Mitte des 12. Jahrhunderts war die
Alchemie im mittelalterlichen Europa weitgehend unbekannt. Erst mit den

Übersetzungen der arabischen Texte floss auch das alchemistische Denken in
den europäischen Kulturraum. So zum Beispiel mit dem Werk De compositione
alchimiae von Morienus um 1150 oder den umfangreichen Werken des Jabir
Ibn Hayyan und des Rhazes. Mit diesen Texten kam sehr viel Wissen auch über
die chemische Praxis (Destillation, Metallurgie, Färberei usw.) nach Europa,
so zum Beispiel Beschreibungen chemischer Apparaturen und Listen von
Chemikalien. Zentral blieben aber die beiden Ziele Metallumwandlung und

Läuterung. Durch Albertus Magnus (vor 1200-1280) fand die Alchemie
schliesslich grosse Verbreitung in Europa. Als bedeutender Universalgelehrter
hat er mit seinem Werk De mineralibus versucht, die Alchemie in Einklang mit
seiner Naturlehre zu bringen.

Natürlich geriet die Alchemie zum Teil in kräftigen Widerspruch zur christlichen

Kirche und wurde gegen Ende des 13. Jahrhunderts auch bekämpft -
mindestens von einzelnen Orden. Dennoch blieb das alchemistische Denken
im spätmittelalterlichen Europa überaus populär.

Mit der Renaissance treten für die Alchemie zwei Entwicklungstendenzen
in Gang. Einerseits das Auseinandergehen von hermetischer Kunst und
chemischer Tätigkeit, andererseits die Entwicklung der spirituellen Komponente
zu einer eigentlichen Philosophie durch ihre Verbindung mit der neuplatonischen

Kosmologie. Bei Paracelsus ermöglicht die Alchemie das eigentliche
Verständnis der inneren Natur der Dinge durch das Verständnis der geistigen und
körperlosen Essenzen, die für das Wesen der Stoffe verantwortlich sind. Durch

68



diese alchemistische Erklärbarkeit lassen sich die natürlichen Dinge mittels der
Alchemie auch vervollkommnen. Daraus entwickelte sich schliesslich die

sogenannte Chemiatrie, die die Verwandlung chemisch dargestellter Pharmaka
anstelle pflanzlicher, tierischer oder mineralischer Produkte propagierte. Ebenso

hat Paracelsus sich gegen die polypharmazeutischen Pharmaka des Mittelalters

und des Altertums ausgesprochen und eigentliche chemische
Monotherapien gefordert.

In der mittelalterlichen und später auch in der neuzeitlichen Alchemie findet

sich die Vorstellung, dass die Verwandlung unedler Metalle in Gold auch

eine Läuterung im Sinne einer Heilung bedeutet. Damit kommt zu den

ursprünglichen Zielen - eben Läuterung und Verwandlung in Gold - neu auch
das Ziel einer Heilung im medizinischen Sinn, und zwar als All-Heilung, das

heisst Überwindung aller Krankheiten. Der Stein des Weisen wird damit auch

zu einem Allheilmittel, Panacea oder Arcanum.
Das opus magnum der Alchemie überträgt sich damit auch auf die Medizin

und gipfelt im universalen Menschheitstraum, nämlich im Griff nach der
Unsterblichkeit.

Alchemistische Theorien
Eine der Grundlagen für die meisten alchemistischen Überlegungen ist die Idee

vom Aufbau der ganzen stofflichen Welt aus den vier Grundelementen Erde,

Feuer, Wasser und Luft. Bei Aristoteles bestehen diese vier Elemente aus einer
Urmaterie mit je zwei der Ureigenschaften warm oder kalt, trocken oder feucht.
Jedes der Grundelemente lässt sich in eines der anderen drei verwandeln, und

zwar durch den Austausch der Eigenschaften. Für die Alchemisten folgte aus

dieser Argumentation, dass sich auch Metalle ineinander überführen lassen

müssten, also die sogenannte Transmutation möglich wäre. Da auch die Metalle
selber sich aus den vier Grundelementen zusammensetzten, müsste dies für
diese noch einfacher gehen. Zunächst mussten die Metalle auf die Urmaterie
zurückgeführt werden, um dann durch Zugeben der entsprechenden
Eigenschaften neu die Qualitäten von zum Beispiel Gold zu übernehmen. Dieser
Prozess erfolgte über unzählige Stufen und Schritte und konnte viele Jahre dauern.

Er wird als opus magnum bezeichnet und führt über den Stein des Weisen.

Bei diesem Prozess war die Farbfolge von allergrösster Bedeutung, die schon

in der griechischen Alchemie als Schwärzung, Weissung, Gilbung und Rötung
beschrieben wird.

Für die Umwandlungsprozesse der Metalle wurde schon in der arabischen

Alchemie die Schwefel-Quecksilber-Theorie aufgestellt. Hier vereinigen sich

zunächst die vier Grundelemente zu den zwei metallischen Vorstufen Schwefel
und Quecksilber. In einem zweiten Schritt vereinigen sich diese nun zu einem
Metall. Das Mischungsverhältnis und der Grad der Reinheit dieser beiden

69



0*
tjÉL*& **- J*

Gold, Schwefel, Quecksilber. Im 9. Jahrhundert entwickelten arabische Gelehrte die Schwefel-

Quecksilber-Theorie zur Umwandlung der Metalle und damit zur Darstellung von Gold. Alle
Materie sollte demnach aus den beiden Stoffen Schwefel und Quecksilber aufgebaut sein. Es sind

dabei allerdings nicht die natürlichen Substanzen gemeint, sondern die beiden Prinzipien Sulphur
und Mercurius. Nach dieser Vorstellung ist der Sulphur oder der philosophische Schwefel aus Feuer

und Luft aufgebaut und repräsentiert alle brennbaren Stoffe. Das philosophische Quecksilber be-

Komponenten bestimmen dann auch die Eigenschaften des so hergestellten
Metalles.

Eine grosse Bedeutung auf dem Weg zum Opus magnum kommt dem Stein

der Weisen zu. In der modernen technologischen Terminologie könnte man diesen

Stein wohl als eine Art Katalysator bezeichnen. Er ermöglicht die

Verwandlung der Metalle, obwohl er nur in kleinster Menge dem Prozessgemisch

zugegeben wird. Er war jene höchst begehrte Substanz, die vom Alchemisten
bereitet und als Geheimnis gehütet wurde. Ein derartiges Pulver wird schon in
alchemistischen Texten des hellenistischen Ägyptens beschrieben und dort als

Xerion bezeichnet. In der arabischen Alchemie wurde dieses Pulver arabisch

dann al-Iksir genannt, was später zu Elixir latinisiert wurde. Das Elixir ist somit

70



steht hier aus Wasser und Erde. Das Mischungsverhältnis dieser beiden Elemente bestimmt

schliesslich die Eigenschaften des hergestellten Metalles. Paracelsus hat diese Theorie sehr stark

vertreten. Für ihn baute sich die materielle Welt auf den drei Elementen Schwefel, Quecksilber
und Salz auf.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

ein Synonym für den Stein der Weisen. Unterschiedlichste Verfahren wurden

angewendet, um zu diesem Stein zu gelangen, und unterschiedlichste Theorien

aufgestellt, um seine damit mögliche Darstellung zu begründen. Bei vielen
solchen Überlegungen war die Idee der Läuterung der unedlen Metalle zum
Gold aber immer zentral. Die Parallelen zu Arbeitstechniken bei der Raffinierung

von Metallen im Bergbau (Reduktion der Metalle aus ihren Oxiden aus

den Erzen) sind dabei offensichtlich.

Arbeitsmethoden der Alchemie
Aichemistische Arbeitsmethoden und alchemistische Laborpraxis sind ein sehr

unübersichtliches Gebiet. Im Gegensatz zu den Methoden der modernen Che-

71



Das Einhorn, Monoceros oder Unicornu, ist ein Fabelwesen in Pferdegestalt mit einem geraden
Horn. In frühchristlicher Zeit als Sinnbild gewaltiger Kraft auf Christus bezogen, galt es später als
Bild der Keuschheit und Attribut der Jungfrau Maria. In der Alchemie gilt es als Symbol für die
Prozesse der Läuterung und der Reinheit.
Sepiazeichnung als Illustration zu einer alchemistischen Schrift. 17. Jh.
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. V 117)

72



E/2-f ?tru\sn 0lunée

SiMkijUJU:

*c*e fuvfipi 3t>rn
'öyjLrti-s f'L'onïte

tut i> ii rtfedcltv ok e&fw JuiUirr
kKtâfejftïjfTÏAt

•Mfiknvvkcnun
Hanualf YUffn*

ViïC
wïum- mßtiin:%
-m.. ^o-'z-Ja-nu-

'£f0MÖC; "3
Inventur*. Picdicinä: r.imyn C, j

"I'tftwk, inte»v-yf'fëp je

/'-Uli*W*^v

Stammbuch Ryhiner. Trotz chemiatrischer Tätigkeit und der Propagierung chemischer Therapien
durch Alchemisten und Ärzte - wie z.B. Paracelsus - blieb die Apothekerkunst zu Beginn der

Neuzeit noch ganz auf Herstellung von Arzneimitteln aus Pflanzen, Tieren und Mineralien
ausgerichtet.

Diese Apothekerszene findet sich als Miniaturzeichnung im Stammbuch des Basler Apothekers
Emanuel Ryhiner (1572-1634). Sie wurde ihm von seinem Studienkollegen Matthaeus (Matthias?)
Colomannus aus Wien im Jahr 1612 gewidmet. S. 129/130.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

73



mie waren sie natürlich in keiner Weise standardisiert. Manchmal werden mit
gleichen Vorschriften ganz unterschiedliche Prozesse beschrieben. Die alche-
mistische Praxis war damit aber keinesfalls generell unexakt oder
unsystematisch, im Gegenteil. Dank grossen Kenntnissen aus der praktischen Chemie
konnten auch für das Erreichen der alchemistischen Ziele sehr komplexe
Prozesse durchaus systematisch durchgeführt werden. Die Nähe zum chemischen
Handwerk zeigt sich hier deutlich.

Die wichtigste Arbeitsmethode der Alchemie war die Destillation, da sie

den Prozess der Reinigung und Läuterung im eigentlichen Sinn darstellt. Im
Gegensatz zur modernen Chemie verstand man darunter aber auch Trennmethoden,

die heute eher als Filtrationen bezeichnet würden. Dennoch kommt
der klassischen Destillation - also der Verdampfung und Kondensation -
sicherlich eine zentrale Bedeutung zu. Erst mit ihrer Verbesserung durch
zusätzliche Kühlung wurde im 13. Jahrhundert die Darstellung von reinem
Alkohol möglich.

Bis in diese Zeit waren auch die für die alchemistische Tätigkeit so überaus

wichtigen Mineralsäuren, also Salpeter- und Schwefelsäure, unbekannt.
Salpetersäure hat die Fähigkeit, Silber (als Komplex) in Lösung zu bringen, während
sie Gold nicht auflöst. Aus diesem Grund wurde sie Scheidewasser genannt.
Werden der Salpetersäure aber Chloride zugegeben, entsteht eine Mischung
von Salpeter- und Salzsäure (die reine Salzsäure wurde erst im 16. Jahrhundert
dargestellt), und diese Mischung - das sogenannte Königswasser - ist in der

Lage, auch Gold (als Komplex) in Lösung zu bringen. Die Nähe der Alchemie
zur praktischen handwerklichen Tätigkeit zeigt sich auch hier überaus deutlich.

74



Die rationale Sicht

Die Entwicklung der Naturwissenschaft als Grundlage moderner Medizin
und Pharmazie

Mit der Epoche der Renaissance und insbesonders unter dem Einfluss des

neuen humanistischen Welt- und Menschenbildes wurde die Betrachtung der

Natur mehr und mehr von rationalem Denken und logischer Argumentation
geprägt. Im Jahr 1543 erschien in Nürnberg die Schrift De revolutionibus orbi-

um coelestium von Nikolaus Kopernikus (1473-1543). Er sieht darin die Erde
als Planeten, der sich in zweifacher Bewegung befindet: im Laufe eines Tages

dreht sie sich einmal um die eigene Achse und im Laufe eines Jahres einmal

um die Sonne. Dieses heliozentrische Weltbild trat nun an die Stelle des ptole-
mäischen Weltbildes der Antike. Bei Ptolemäus (um 100-um 160) stand die

Erde noch unbewegt im Mittelpunkt der sich drehenden Himmelsgewölbe.
Während die humanistischen Ideen in der Renaissancezeit das auf den christlichen

Gott ausgerichtete theozentrischeWeltbild des Mittelalters durch das auf

den Menschen ausgerichtete homozentrische Weltbild der Neuzeit ersetzten,

wurde die Erde selber mehr oder weniger gleichzeitig aus dem Mittelpunkt der

Welt in eine Umlaufbahn um die Sonne versetzt. Dies ist aber kein Widerspruch,
sondern vielmehr eine logische Konsequenz. Die schon in der Scholastik des

Mittelalters einsetzende und in den humanistischen Ideen fortschreitende

Erweiterung des geistigen Horizontes zeitigte als Folge eine wachsende Kritik
und einen zunehmenden Verlust des Autoritätsglaubens. Dies zeigte sich auf

vielen Gebieten menschlichen Lebens und Denkens. Auch Glaubensfragen
wurden mehr und mehr diskutiert und die Autorität des Papstes und der
römischen Kirche zunehmend in Frage gestellt. In der Betrachtung der Natur und

des Menschen führte dieses neue Denken zu grossem Umbruch. So fiel zum

Beispiel in der Anatomie die tausendjährige Autorität Galens in dieser
medizinischen Wissenschaft. Andreas Vesalius (1514-1564) begründete mit seinem

1543 in Basel erschienenen Werk De humani corporis fabrica die moderne

Anatomie. In diesem Buch wird eine Leichensektion erstmals wissenschaftlich

exakt dargestellt.
Die neue Sicht der Welt verdrängte nach und nach die überkommenen

Ansichten und setzte eine Entwicklung in Gang, die dann im 17. Jahrhundert

als Rationalismus weltanschauliche Gestalt annahm. René Descartes

(1596-1650) postulierte in seinen Principiaphilosophiae (1644) einen logischen

Aufbau der körperlichen Welt, die sich damit allein durch mathematische

Beschreibung von Form und Bewegung der Dinge erklären liess. Diese Beschreibung

wurde in der Folge zur eigentlichen Hauptaufgabe der Naturwissen-

75



schaft. So gelang die erste geschlossene mathematisch-mechanistische
Erklärung der unbelebten Natur dem Engländer Sir (seit 1705) Isaac Newton
(1643-1727) auf der Basis der Lehre von der universellen Schwerkraft. In
seinem Werk Philosophiae naturalisprincipia mathematica (1687) führte er alle
Bewegungsvorgänge auf lediglich drei Grundsätze zurück. Diese drei Axiome
der Mechanik oder Newtonsche Axiome sind das Gesetz vom Beharrungsvermögen

(Trägheit der Masse), das Kraft-Wirkungs-Gesetz und das Gesetz von
Wirkung und Gegenwirkung (actio und reactio). Hier formulierte er auch sein
bereits 1666 gefundenes Gravitationsgesetz und zeigte, dass seine
Bewegungsgleichungen, angewendet auf die Bewegung eines Planeten um die Sonne,
die von Johannes Kepler (1571-1630) postulierten Gesetze bestätigten. Die
Anwendung seiner theoretischen Mechanik und der allgemeinen
Massenanziehung auf die Bewegung der Himmelskörper machten ihn zum Begründer
der Himmelsmechanik. Newton bewies hier erstmals die Gültigkeit irdischer
Naturgesetze auch für die Himmelskörper - eine radikal von der Physik des

Aristoteles abweichende fundamentale Voraussetzung für die einheitliche
Naturwissenschaft der Neuzeit.

Nun war der Weg für die Entstehung der modernen Naturwissenschaften
im 18. Jahrhundert gefunden. Um ihn zu begehen, bedurfte es aber noch eines
weiteren Instrumentes, einer verfeinerten Mathematik. Das 17. Jahrhundert
brachte dazu zwei entscheidende Erweiterungen des mathematischen Wissens
hervor: die analytische Geometrie und die Infinitesimalrechnung. Es war ebenfalls

René Descartes, der in seinem Werk La Géométrie (1638) die Grundlagen
der analytischen Geometrie postulierte: Alle geometrischen Eigenschaften
einer Kurve - als graphische Abbildung einer mathematischen Funktion -
lassen sich durch eine einzige algebraische Gleichung darstellen.

Die Prinzipien der Infinitesimalrechnung veröffentlichte 1684 Gottfried
Wilhelm Leibniz (1646-1716): Zum Studium von Naturerscheinungen, die
einer dauernden Bewegung unterliegen, eignet sich das Rechnen mit unendlich

kleinen Grössen.
Im Basel des 17. und 18. Jahrhunderts wurden mathematische Erkenntnisse

von allergrösster Wichtigkeit erarbeitet. Dies ist vor allem einer Gelehrtenfamilie

zu verdanken, der Familie Bernoulli. 1687 berief die Universität den
33jährigen Jacob Bernoulli (1654-1705) auf den Lehrstuhl für Mathematik.
Seine mathematischen Leistungen waren gewaltig: Er fand neue Wege zur
Lösung von Differentialgleichungen und schrieb bedeutende Lehrbücher auf
den Gebieten der Geometrie und der Wahrscheinlichkeitsrechnung. Er
verstand es auch, seine Schüler zu Höchstleistungen auf dem Gebiet der Mathematik

zu bringen. Sein Bruder Johann Bernoulli (1667-1748) wurde ebenfalls
Professor für Mathematik und sein Schüler Leonhard Euler (1707-1783) wurde
zu einem der bedeutendesten und wichtigsten Mathematiker und theoretischen

76



Pharmacie rustique. Grosse Schritte in der Entwicklung der Naturwissenschaften führten seit dem
16. Jahrhundert zu einer neuen Sicht der Natur und schliesslich auch des Menschen. Mehr und
mehr entwickelten sich Vorstellungen von den Funktionen des Körpers. Der Blutkreislauf wurde

verstanden, erste Ansätze zu einer Vorstellung des Metabolismus wurden postuliert und viele

weitere Vorgänge im menschlichen Körper wurden zunächst beschrieben und dann erklärt. Auf
der Seite der Behandlung blieb man hinter diesen Fortschritten aber weit zurück. Übernommene

Vorstellungen und metaphysische Erklärungen von möglichem Fleilerfolg blieben populär. An
einer Schnittstelle dieser beiden Bereiche steht zum Beispiel der Emmentaler Landarzt Michael

Schüppach (1707-1781). Das Bild zeigt den Innenraum seiner Apotheke, wo er, ein einfacher

Landarzt aus Biglen im Kanton Bern, der durch seine Diagnosen mittels Harninspektion berühmt

geworden war, seine Konsultationen abhielt. Aus ganz Europa kamen Leidende zu diesem freundlichen

und talentierten «ländlichen Hippocrates» und erhofften sich wundersame Heilungen.
Stich von Barthelemi Hübner, Basel, 1775 nach einer Zeichnung von Gottfried Locher
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

77



ufcaU
DOM»

mfebc
•ntan
iöeift

0 Ma-
roé »ft/
inbfol
Dccftt

)t)ïleio j

niiecft
>n<Dafj

bmem i

pcntm/ s

t/ûuti»
oil man
füllen/

wo! jer*
bwn an
cblrool
linger/

nun Die
1 in Dem

jufctfltfltfwtt. 19

Sigur t>«f?Öfcns unb tw^nffrummt ju
(iittienittâ bet -Ode »Ott ten ©etpûrgoit

«n& ©jam«.

$0« ben gebräuip<$ffm fnjlrumenfen/ ju
mancl)cc(ct) Operation fct Deftillition

»oitnOtfwn.

' @ tttrSttl füllte InBramenti DUB moncjetl# Maerit, Uli! ©laS / ÊtDCB / Ob«

I «Mallen bereitet/aber Die gläftrns©efjf liaben not allen Den tBorjug unD £oW
» man mug abet |Ut|amDamitum0el)en/Dtro|>albenmanljejU@l<(>erun9/mit

bietem ung«f<f>otn«m reùainîud) ùbtrieuclit; mit Keinen ©(gleiffleiniugcpticfsn/Dag
man ei! nad> Der Deltillaion abtbun I »aftten unD etteuefnen möge.

étlicbe / wann fie Di« im @ant> ober âfcbeit 5umS^e|li0ieren brausen woflen/ be«

fireieben biefelbig« mit £<tmen / »on Letten/DCog^ÇPÎifî/©aty k. bereitet/Lutum fa-

pienric genannt.
©arnacb maebt man fôlcbe©efâ§ »onguttttben/ wiebiembtefemjanbam

befien *u befommen. 2ßelcbe aber oon O^etaüen/ als S$Ub/#îeffîng/ ffupffet/ 3mn
ober gemalt werben / (inb wol bauetbafftiger / bringt abet boeb ein jebe* nach fei»

ner 2irt feine Utireinigfeit unbQMfft mit fieb-

SS 4 SR«#'

Destillation. Chemische Verfahren zur Gewinnung von Arzneien aus der Natur wurden seit dem
16. Jahrhundert nach und nach aus der alchemistischen - später chemischen - Arbeitspraxis in die
Medizin und Pharmazie übernommen. Auch die Destillation spielte hier eine wichtige Rolle.
Beschreibung des Instrumentariums zur Gewinnung von Ölen aus Gewürzen und Samen
aus dem berühmten Kräuterbuch des deutschen Arztes Adam Lonitzer (1528-1586),
Frankfurt am Main 1582

Pharmazie-Flistorisches Museum der Universität Basel (Sign. Ba 20; S. 19)

78



E.'MTN.V

Ieîçjûacv

.T«r.-A. -ÎT«MlU -Lffi

Drogenkabinett. Der europäische Drogenschatz war durch die Entdeckungsfahrten im 16.

Jahrhundert noch erheblich erweitert worden. Die Händler und Apotheker benötigten Kenntnisse, um
die Qualität ihrer Produkte beurteilen zu können. Dies war wichtig für den Handel mit diesen

Stoffen. Genauere und systematischere Kenntnisse ihrer Beschaffenheit waren aber auch

Voraussetzung für einen rationaleren Ansatz bei ihrer Anwendung in der Arzneimitteltherapie.
Drogenkabinettschränkchen mit systematisch geordneten Drogenmustern, 17. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

79



Fayencen. Eine pharmakologisch
orientierte und naturwissenschaftlich

fundierte Anwendung von
Arzneipflanzen in der Medizin
war bis ins späte 18. Jahrhundert
noch in weiter Ferne. Die in grosser

Zahl erschienenen Kräuterbücher

der frühen Neuzeit
beschrieben Kraft und Wirkung noch

häufig auf Grund von übernommenen

Texten der klassischen

Autoren. Dennoch schaffte sich

ein rationalerer Therapieansatz
nach und nach Raum und Hess

viele Erfahrungen in die Therapie
einfliessen. Präparate mit spezifischen

Anwendungen und Mono-

präparate - also nur aus einer
einzelnen Pflanze - wurden häufiger.

Chevrette - ein Krug für dickflüssige

Arzneien - mit der Aufschrift
Öl gegen Würmer, Fayence, Venedig,

17. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum
der Universität Basel

(Kat.Nr. K 074)

Flasche für Huflattichwasser
(gegen Husten), Fayence,

Bassano, Vicenza, 18. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum
der Universität Basel

(Kat.Nr. K 025)

80



0K>ff
ö&tt

& dm/.
tpiefc
«"ff'
mbc
xrcrb

CCXC.IX.

Alraune. Viele magische und metaphysische Bilder von der Natur und ihrem Funktionieren konnten

sich in der beginnenden Neuzeit noch lange halten oder teilweise sogar noch entwickeln. Die

Vorstellungen von Hexen und Zauberern sind hierzu ein Beispiel. Viele stark wirksame
Giftpflanzen, wie vor allem die Nachtschattengewächse, wurden denn auch nicht nur als Arzneien
beschrieben, sondern auch als sogenannte Hexenkräuter verwendet. Die magische Alraune zum
Beispiel diente noch bis ins 18. Jahrhundert als Halluzinogen - also als bewusstseinverschiebendes

Mittel - in den Hexensalben.

Darstellung einer Alraune (Wurzel der Mandragorapflanze) im New Kräuterbuch des deutschen
Arztes und Botanikers Leonhart Fuchs (1501-1566), Basel 1543

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

81



£$oiit>citf$i(ftc>tteit. 171

jp^E^Äsa^sSss
»«tnUNUtirCfMiii.

SSSäsä^JÄ?Ä"SÄSÄrJ5S
gtlufc iWtf&cr «rftnc« bcn fcn Cjwrcn.

»»««fäST'
TeMo *S-fcrtafirtb»fi«W<Mw8

S-^^@sEs

*""5^SSSSSS

Gesner Thierbuch. Der Zürcher Naturforscher und Arzt Conrad Gesner (1516-1565) befasste sich

unter anderem auch mit der Systematisierung von Erscheinungen des Tier-, Pflanzen- und
Mineralienreiches. Nach seinen Studien, die er 1541 an der Universität Basel mit dem Titel des Doktors
der Medizin abgeschlossen hatte, wurde er in Zürich im Jahr 1554 Stadtarzt. Dort gründete er auch

den ersten botanischen Garten und gab in den Jahren 1551-1558 sein berühmtes vierbändiges
Thierbuch heraus. Viele seiner Werke, unter anderem sein bedeutendes Kräuterbuch, wurden erst
nach seinem Tod gedruckt. Er starb an der Pest.

Abbildung einer Meeresschildkröte aus Conrad Gesners Thierbuch, Ausgabe 1598,

Frankfurt am Main
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Ec 129)

82



,2 V T O P I AE I N S V L ÀE 't A B V L A.

Insel Utopia. Das Gedankengut der Renaissance und des Humanismus hatte natürlich nicht nur
eine grosse Bedeutung für die Entwicklung der Wissenschaften. Der englische Staatsmann und

Humanist Sir Thomas More (lat. Morus) (1477-1535) veröffentlichte 1516 sein berühmtes Werk

De optimo reipublicae statu deque nova insula Utopia. Dies war eine Beschreibung eines illusionären

idealen Staates mit dem Namen Insel nirgendwo. Morus benützt seine Beschreibung zur Kritik

an der sozialen Misere im christlichen Europa und zur Lösung dieses Problèmes durch ein
gerechtes Gemeinwesen. Hohe Bedeutung erlangen darin Tugend und Wissen sowie ein massvolles

Leben im Einklang mit der Natur.
Holzschnitt zur Illustration der Insel Utopia in der Ausgabe von Froben, Basel 1518

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

83



Physiker überhaupt. Seine Beiträge zur Mechanik, Statik und Hydrostatik wurden

zu Grundpfeilern der Entwicklung der Technik in der nachfolgenden Zeit.
Der rationale Ansatz bei der Betrachtung der Natur beschleunigte die

Entwicklung der Naturwissenschaften in zunehmendem Mass. Die Anwendung der
Ergebnisse der daraus resultierenden naturwissenschaftlichen Forschungen
führte schliesslich in die industrielle Revolution.

84



Chemie und Pharmazie als empirische Wissenschaften

Der schwierige Weg zum molekularen Verständnis der Materie

Im Gegensatz zur Physik blieb die Chemie lange Zeit eine empirisch-induktive
Wissenschaft, weil sich chemische Vorgänge in der makroskopischen Welt

natürlich nicht so einfach mathematisch beschreiben liessen. Das Entstehen
der eigentlichen «modernen» Chemie und insbesonders ihre Abgrenzung zur
Alchemie sind schwierig zu definieren und dadurch in der Chemiegeschichte
auch sehr umstritten. Ausser Frage steht aber, dass in der zweiten Hälfte des
17. Jahrhunderts dazu entscheidende Schritte gemacht wurden. Der wohl wichtigste

Repräsentant dieser Entwicklung war der britische Naturforscher Robert
Boyle (1627-1691), dessen Entdeckungen bahnbrechend auf das neuzeitliche
naturwissenschaftliche Denken wirken sollten. Er wollte die Chemie nicht
mehr alchemistisch oder iatrochemisch betrieben wissen, sondern im
rationalistischen Sinn sich auf Versuche und Beobachtungen stützen und keine Theorien

formulieren, ohne zuvor die darauf bezüglichen Erscheinungen geprüft zu
haben. Eines seiner wichtigsten Ziele war die Klärung des Elementebegriffes.
In seinem Werk Sceptical chymist (1661), diskutiert er zunächst die dazu ver-
breitetsten Theorien, die in seiner Zeit nach wie vor Gültigkeit hatten. Einerseits

waren dies die Ideen der Aristoteliker, die in der Tradition der Antike die
vier Grundelemente Erde, Feuer, Wasser und Luft zur Erklärung des Aufbaus
der Welt heranzogen. Andererseits waren die Spagyriker der alchemistischen
Auffassung, dass die Grundelemente Schwefel, Quecksilber und Salz die ganze
Welt aufbauen würden. Boyle zweifelte an diesen Ideen und machte andere
Feststellungen. Er postulierte, dass die Elemente ursprüngliche und einfache,
vollkommen ungemischte Körper seien und dass sie nicht eines aus dem
anderen oder aus anderen Körpern gemacht werden könnten. Ebenso sagte er,
dass alle Körper aus diesen einheitlichen Elementen und ihren Mischungen
zusammengesetzt sein sollten. Solche Ideen waren wohl schon früher - auch in
der Antike - formuliert worden. Es war aber erst Robert Boyle, der sie in ein
zusammenhängendes System fasste und damit diesen wichtigen Schritt auf dem
Weg zu einem auf die Dauer tragfähigen Elementebegriff vollbrachte.

Das Verständnis chemischer Reaktionen war die nächste grosse Hürde auf
dem Weg zur modernen Chemie. Grösste Aufmerksamkeit schenkte man hier
vor allem der Suche nach einer Erklärung der Verbrennung. Noch im späten
17. Jahrhundert entwickelte der deutsche Chemiker Georg Ernst Stahl
(1660-1734) die sogenannte Phlogistontheorie weiter, die die Verbrennung auf
einen geheimnisvollen Stoff zurückführte, der in allen brennbaren und in der

85



Hitze veränderlichen Substanzen angenommen wurde. Phlogiston (d.h. das

Brennbare) entwich nach dieser Theorie bei den Verbrennungsprozessen,
konnte aber auch wieder hinzugefügt werden. Plausibel gemacht werden sollten

diese Vorgänge zum Beispiel folgendermassen:
Blei verändert sich beim Erhitzen, man treibt damit sein Phlogiston aus und

erhält ein weisses Pulver, den Bleikalk. Erhitzt man wiederum diesen Kalk (der
quasi entphlogistiertes Blei ist) mit Kohle, so wird das Phlogiston aus der Kohle
vom Kalk aufgenommen und das Blei zurückgebildet.

Nach heutigem Verständnis dieser sogenannten Reduktions- und Oxida-
tionsvorgänge sagt diese Erklärung der Phlogistiker genau das Gegenteil von
dem aus, was wirklich passiert:

Das Blei gibt beim Erhitzen nichts ab, sondern nimmt im Gegenteil etwas
auf, nämlich den - damals allerdings noch unbekannten -Sauerstoff. Die Kohle
bewirkt anschliessend keine erneute Zufügung (von Phlogiston), sondern
vielmehr (als Reduktionsreaktion) die Entfernung des vorher aufgenommenen
Sauerstoffs. Aus dem Bleikalk - man nennt ihn heute Bleioxid - wird wieder
Blei.

Mit der Überwindung der Phlogistontheorie und dem Verständnis der Oxi-
dationsprozesse als chemische Reaktionen mit Gasen trat die Chemie schliesslich

in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts auf die Bühne der modernen
Naturwissenschaften. Antoine Laurent de Lavoisier (1743-1794 hingerichtet)
konnte die Verbrennungsprozesse als Reaktion des brennenden Stoffes mit
Sauerstoff verstehen und damit die Phlogistontheorie definitiv überwinden.
Seine chemischen Arbeiten waren bahnbrechend. Er erkannte, dass es sich bei
der Rostbildung ebenfalls um einen Verbrennungsprozess handelt - wenn auch
um einen sehr langsamen, und hat davon ausgehend verstanden, dass auch die
Atmung von Menschen und Tieren ebenso einem langsamen Verbrennungsprozess

gleichkommt. Diese Erkenntnis stellt wohl einen Wendepunkt im
ganzen Verständnis des organischen Lebens dar. Lavoisier hat zudem die bis in
die Mitte des 18. Jahrhunderts verwirrende und uneinheitliche chemische
Terminologie zu systematisieren begonnen. Er definierte die Begriffe Element, Säure,
Base und Salz neu. Die Erkenntnisse Antoine de Lavoisiers haben die
Entwicklung der Chemie und der Pharmazie im 19. und 20. Jahrhundert massgeblich

beeinflusst. Er selber wurde während der französischen Revolutionswirren
als ehemaliger Steuerpächter der Erpressung angeklagt und guillotiniert.

Die Verwendung chemischer Forschungsresultate zur Herstellung von
synthetischen Medikamenten lag aber noch in weiter Ferne. Die Chemie, welche
von den Ärzten und Apothekern bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts betrieben

wurde, war noch eine eigentlich alchemistisch geprägte Chemiatrie einerseits

und ein ganz auf Pflanzen und Arzneidrogen ausgerichtetes «Kochen» von
Rezepturen zur Anwendung als Medikament andererseits. Die Produkte die-

86



Liebigs Arbeitszimmer. Erst im 19. Jahrhundert hat sich die moderne Chemie, die mit den Erkenntnissen

des späten 18. Jahrhunderts sich neu eröffnet und als Naturwissenschaft etabliert hatte, auch

intensiv mit organischen und biologischen Verbindungen zu beschäftigen begonnen. Der deutsche

Chemiker und Professor in Giessen und München Justus von Liebig (1803-1873) zählt zu den

wichtigsten Pionieren bei der Etablierung dieser wissenschaftlichen organischen Chemie. Seine

Untersuchungen von Reaktionen, Verbindungen und ganzer Verbindungsklassen sowie die Entwicklung
einfacher Methoden zur organischen Elementaranalyse, aber vor allem auch seine Studien über
Stoffwechsel bei Pflanzen und Tieren waren fundamental für die weitere Entwicklung.
Die Photographie zeigt einen Blick in das Arbeitszimmer von Liebigs, der zu den grössten
Naturwissenschaftlern des 19. Jahrhunderts gezählt wird.

Bibliothek des Departementes Chemie der Universität Basel

ser chemischen Arbeit waren nicht standardisiert und damit schwer dosierbar.
Es muss mit grosser Wahrscheinlichkeit angenommen werden, dass viele
Patienten durch die Anwendung solcher Arzneimittel eher geschädigt als geheilt
wurden. Viele Medikamente, von denen sich Proben in alten Standgefässen aus

dem 17. und 18. Jahrhundert bis auf den heutigen Tag erhalten haben, muss man
heute als teilweise sehr toxisch - gerade da, wo es sich um Metalle und
Metallverbindungen handelt - bezeichnen und dürfte sie nach modernem medizinischem

Verständnis keinesfalls anwenden. Die Abkehr von dieser «empirischen
chemischen Arbeitspraxis» erfolgte erst im frühen 19. Jahrhundert, insbeson-
ders mit dem Isolieren und Darstellen von Wirkstoffen aus Pflanzen.

87



PHARMACOPOEA
HELVETICA,

IN
DUAS PARTES

DIVISA,
Q_U ARUM PRIOR

MATERIAM MEDICAM,
BOTANICO- PHYSICO-HISTORICO-

MEDICE DESCR1PTAM,
POSTERIOR

COMPOSITA & PREPARATA,
MODUM PRIPARANDI,

VIRES & USUM EXHIBBT.

SC I TU & CONSENSU

GRATIOSI COLLEGII MEDICI
BJSILEENSIS

DIG EST A

PR^FATUS EST
ALBERTUS de HALLER,

DOMINUS IN GOUMOENS LE JUX, ET FEUDI IN ECLAGNEN&
PRJESES SOCŒTATIS REG. SCIENT. GOETTING,

SODALIS ACADD. REG. SCIENT. PARIS. REG. CH1R. GALL.
IMPER. BEROUN. SUECIC. BONON1ENS. ARCAD. BAVAR.

SOC1ET. SCIENT. BRITANN. UPSAL BOT. FLOR. BàTAVIC.
PHYSICO - MEDICJE BASIL OECONOM. BERKENS

IN SENATU SUPREMO BERNENSI DUCENTUMVIR.

ACCEDÜNT
SYLLABUSmedicamentorüm,

CLASSES DIVISUS,

DUO INDICES NECESSARII,
PRIMUS

MORBORÜM & CURATIONUM,
ALTER

TRILINGUIS, LAT. GERM. GALL.

BASILEJE,
Sumptibu« & Literis

JOH. ROD. 1M-HOÏ & Fini.
I 7 7 I- '

Die Pharmacopoea Helvetica von 1771 ist trotz ihres Namens noch kein eidgenössisches, sondern

ein kantonal gültiges Arzneibuch. Der Basler Druck ist vor allem wegen seines Vorwortes von

allergrösster Bedeutung für die Geschichte der Pharmazie. In diesem Vorwort beschreibt der

damals in ganz Europa bekannte Berner Arzt Albrecht von Haller (1708-1777) zum ersten Mal
die Notwendigkeit eines klinischen Versuches zur Einführung eines Arzneimittels in die medizinische

Therapie. Mit dieser visionären Sicht - man bedenke, dass zu der Zeit noch kein einziger
Wirkstoff je aus einer Pflanze isoliert, geschweige denn standardisiert worden war - steht von
Haller genau an dem Punkt, wo Pharmakologie und Pharmazie anfingen, naturwissenschaftlicher

Praxis zu folgen.
Titelblatt der Pharmacopoea Helvetica, Basel 1771

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Ca 131)

88



Antimonsulfid. Mineralische Arzneisubstanzen erfreuten sich in der medikamentösen Therapie
bis ins 18. Jahrhundert grösster Beliebtheit. Ihre zum Teil grosse Toxizität führte natürlich nicht

nur zu der gewünschten drastischen Wirkung, sondern häufig auch zu gravierenden
Nebenwirkungen. Gerade die Metalle und Metallverbindungen von Quecksilber, Kupfer, Arsen und

Antimon, die viel verwendet wurden, haben vielen Patienten mehr Schaden als Nutzen zugefügt.
Erste Untersuchungen zur Giftwirkung finden sich zwar auch in Basel schon im 17. Jahrhundert,
doch lag das Interesse dort beim Aufdecken von Giftmordversuchen und nicht bei der Feststellung
toxischer Wirkungen einer Arzneimittelbehandlung.
Antimonsulfid
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

89



Albrecht von Haller. Der Berner Arzt und Naturforscher Albrecht von Haller (1708-1777) war
von grösster Bedeutung für die Entwicklung einer naturwissenschaftlich orientierten Medizin im

späten 18. Jahrhundert. Er begründete die Experimentalphysiologie und bewies den Zusammenhang

von Gewebestruktur und Funktion.
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat. Nr. V 25)

90



'

Lavoisier. Der grosse französische Naturwissenschaftler Antoine Laurent de Lavoisier (1743-1794)

gilt als einer der wesentlichen Begründer der modernen Chemie. Seine Erkenntnisse auf dem

Gebiet der Oxidation und seine Systematisierungen chemischer Stoffe und Reaktionen waren
bahnbrechend.
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. V 197)

91



Schiffsapotheke. Bis ins späte 18. Jahrhundert waren die Arzneistoffe und Medikamente nicht
standardisiert. Je nach Autor eines Arzneibuches oder auch nach regionaler Gepflogenheit konnten

für eine Rezeptur ganz unterschiedliche Indikationen, Zusammensetzungen und Dosierungen
gelten. Reisende mussten aus diesem Grund ihre Medikamente mit Vorteil immer mit sich führen.
Erst zu Beginn des 19. Jahrhunderts machten die Kenntnisse der qualitativen und quantitativen
chemischen Zusammensetzung schliesslich eine Standardisierung der Medikamente möglich.
Schiffsapotheke mit diversen Medikamenten und Instrumenten, England, 18. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. M 554)

92



Skorpion. In der modernen Medizin wird die Wirkung einer Pflanze als Heilmittel von der Chemie

ihrer Inhaltsstoffe hergeleitet. Diese Vorstellung konnte sich allerdings erst im Lauf der
Entwicklung der modernen Chemie an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert etablieren. Vorher
wurden ganz andere Methoden zur Herleitung einer medizinischen Wirkung von Arzneidrogen
herangezogen. Grösste Wichtigkeit wurde der Wuchsform und Gestalt, aber auch der Farbe einer
Pflanze zugerechnet. In dieser sogenannten Signaturenlehre wurde beispielsweise der Skorpion
nicht etwa seines Giftes wegen medizinisch verwendet, sondern wegen der spitzen Form seines

Stachels. Ihm wurde die Wirkung zugeschrieben, Wunden, die durch spitze Objekte entstanden

waren, heilen zu können. Im komplementärmedizinischen Verständnis haben sich solche Vorstellungen

teilweise bis heute halten können.

Skorpion, Alkoholpräparat, 20. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. O 385)

93



Cimaruta. Das Tragen von Amuletten hat sich aus vorgeschichtlicher Zeit trotz der Entwicklung
moderner Naturwissenschaft und Medizin bis in die Gegenwart erhalten. Es beruht auf der
Vorstellung einer mystischen Verbundenheit des Trägers mit den Objekten seiner Umwelt, die im
guten oder im bösen Sinn auf ihn einwirken können. Hier als Beispiel eine sogenannte Cimaruta
aus einer Silber-Zinn-Legierung, ein Kompositamulett. Die Ruta ist eine Arzneipflanze, die - als
Amulett getragen - als wirksam gegen Schlangenbiss galt. Geweihte Rauten wurden auch beim
Exorzismus verwendet. Der Anhänger in Rautenform trägt verschiedene glückbringende und
abwehrende Symbole.
Cimaruta Amulett, Italien, 18. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. A 103)

94



Mohrenknabe. Holzfigur als Aufsatz für den Rezepturtisch einer «Mohrenapotheke».
Deutschland, Ende 18. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. V 415)

95



'/n't da LtibiH. t J< Mm

La Pharmacie. Trotz eines zunehmenden Verständnisses der Wirkung von Arzneimitteln in der
wissenschaftlichen Pharmazie blieb in den Apotheken der magische Hintergrund der Heilwirkung
und die unerklärliche Heilkraft exotischer Objekte und Drogen ein wichtiges Thema. Mit
sogenannten Schau- und Lockstücken magischer und exotischer Art suchten die Apotheker die Kundschaft

zu beeindrucken und von der Wirksamkeit der angebotenen Waren zu überzeugen. Das
Krokodil an der Decke war in vielen Apotheken geradezu Symbol dieser Vorstellung und hat sich
bis ins frühe 19. Jahrhundert halten können.
La Pharmacie zeigt eine idealisierte Apotheke mit den Schaustücken an Wänden und Decke.

Kupferstich, Frankreich, 18. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. V 230)

Nachtschatt. Die Giftpflanzen aus der Familie der Nachtschattengewächse, Tollkirsche, Bilsenkraut, t>

Stechapfel und Alraune, enthalten stark wirksame Alkaloide wie Atropin und Scopolatnin. Sie wurden

teilweise schon im Altertum medizinisch angewendet, da ihre starke Wirkung auf den Körper
offensichtlich war. Eine dosierte und pharmakologisch rational begründete Anwendung war aber
noch nicht möglich, da die analytischen Kenntnisse der Chemie eine Bestimmung dieser Inhaltsstoffe

noch nicht zuliess.

Abbildung des Nachtschatt aus dem Kräuterbuch des Hieronymus Bock (1498-1554) aus Bruchsal,

der evangelischer Pfarrer war und als einer der Begründer der deutschen Botanik gilt.
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Ba 7)

96



97



Felix Platter, Theodor Zwinger und Caspar Bauhin

Anfänge empirischer Naturwissenschaften in Basel

Die scholastische Wissenschaft des Mittelalters kannte keine Naturwissenschaft

im modernen Sinn, die ihre Erkenntnisse durch systematische
Beobachtung und Beschreibung natürlicher Vorgänge und Zustände gewinnt.
Logisches, systematisches Nachdenken in philosophischen und theologischen
Kategorien galt allein als wissenschaftlich. Unmittelbare Erfahrung hatte als

Erkenntnismethode keine Bedeutung. Im Lehrbetrieb der Universitäten legte

man Wert auf das klare Herausarbeiten von Fragen, die exakte Begriffsbildung

sowie die Erörterung von Gründen und Gegengründen in formstrenger
Disputation. Auch die scholastische Medizin war eine rein theoretische Wissenschaft.

Der akademische Unterricht bestand im Wesentlichen darin, dass Texte
antiker und arabischer Autoren vorgelesen und besprochen wurden. Die
Medizin basierte massgeblich auf der Lehre des Galen (129 n.Chr.- um 200),
bei der mit klinischen und pharmazeutischen Mitteln auf den Zustand der vier
Körpersäfte eingewirkt werden sollte. Das wichtigste Diagnosemittel des

Arztes war dabei die Urinschau. Man schloss aufgrund der Beschaffenheit des

Urins auf den Zustand der Säfte.

Im Verlauf des 16. Jahrhunderts wurde der scholastischen Wissenschaft von
einzelnen Gelehrten eine empirische Erfahrungswissenschaft gegenübergestellt.

An erster Stelle sind hier Theophrastus von Hohenheim, genannt
Paracelsus (1493-1541), und Andreas Vesalius (1514-1564) zu nennen. Paracelsus
forderte Erkenntnis «im Licht der Natur». Der Weg zu dieser Erkenntnis führte
bei ihm über das «experimentum». Das Experiment bereicherte die «experi-
entia», die Erfahrung. Durch Experiment und Erfahrung gelangte man mit
«ratio», dem vernünftigen Nachdenken, zur «scientia», zur Erkenntnis.
Paracelsus stellte seine Wissenschaftslehre auf ein neuplatonisch-hermetisches
Fundament. In dieser Form stiess sie bei vielen Akademikern auf heftigen
Widerstand. Vesal war ab 1537 Professor für Chirurgie und Anatomie in Padua.
Er forderte als erster die Sektion der menschlichen Leiche als Grundlage der
Information über den Körperbau des Menschen.

Sowohl Paracelsus als auch Vesalius haben sich in Basel aufgehalten.
Andreas Vesalius kam 1542 nach Basel, um sein epochales Werk «De humani
corporis fabrica» drucken und verlegen zu lassen. Er führte in Basel eine
vielbeachtete öffentliche Sektion durch.1

Auch wenn die beiden Gelehrten nur kurze Zeit in Basel waren, hatten ihre
Gedanken und Handlungen hier eine grosse Wirkung. Basel war im 16.

Jahrhundert ein für Erneuerungen prädestinierter Ort. Die Stadt galt - in einer Zeit

98



Autograph Bauhin. Alles ist eitel, ausser Gott lieben und ihm dienen.

Eintrag des berühmten Anatomen und Botanikers Caspar Bauhin 1560-1624) im Stammbuch des

Basler Apothekers Emanuel Ryhiner (1572-1634) vom 11. Juli 1612.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

der religiösen und weltanschaulichen Zerfahrenheit - als eine Hochburg der
Toleranz. Glaubensflüchtlinge aus allen Lagern fanden sich hier ein und Hessen

in den Druckereien ihre Werke drucken. Vesal Hess sein erwähntes Hauptwerk
beim ersten Buchdrucker der Stadt, Johannes Oporinus (1507-J568), dessen

Werkstatt das ideelle Zentrum des Basler Humanismus war, drucken. Bei
Pietro Perna (1520-1582), einem anderen wichtigen Buchdrucker der Zeit, wurden

neben theologischen und philosophischen Werken auch viele alchemisti-
sche und spagyrische Schriften gedruckt. In den 60er Jahren des 16. Jahrhunderts

wurden bei ihm die ersten Paracelsus-Schriften verlegt. Die Basler
Paracelsuseditionen gipfelten schliesslich in einer umfassenden Ausgabe in
zehn Bänden in der Zeit von 1589-1591.

Das reiche und tolerante Geistesleben der Stadt trug massgeblich dazu bei,
dass in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts die Universität und hier vor
allem die Medizinische Fakultät eine wahre Hochblüte erlebte. Die Fakultät
hatte in der Zeit von 1570-1610 europaweite Ausstrahlung. Während im Jahre

99



1557 lediglich zwei Studenten eingeschrieben waren und von 1555-1567 nur
gerade vier Promotionen stattgefunden hatten, war in den folgenden vier
Jahrzehnten eine sehr grosse Schar von Studenten eingeschrieben, und es fanden

um 400 Promotionen statt. Hauptverantwortlich für diesen Aufschwung waren
drei Männer, welche die Erfordernisse der Zeit erkannt hatten und sich für
die neue Strömung einer empirischen, also praxisnahen, beobachtenden und
beschreibenden Wissenschaftlichkeit aufgetan hatten: Felix Platter, Theodor

Zwinger und Caspar Bauhin. Alle drei hatten in der genannten Zeit Ordinariate

an der Fakultät inne, waren mehrere Male Dekane und schliesslich mehrere

Male Rektoren der Universität.
Felix Platter (1536-1614) war der Sohn des bekannten humanistischen

Druckers und Schulmeisters Thomas Platter (1499-1582). Er hatte in
Montpellier Medizin studiert, promovierte 1557 aber in Basel und erhielt darauf den

Lehrstuhl für praktische Medizin. 1559 führte er öffentlich die Sektion eines

erhängten Diebes durch. Das war in Basel die erste Sektion seit derjenigen von
Vesal. Sie trug ihm als Arzt grosse Bekanntheit ein. Mit fünfunddreissig Jahren
bekleidete er die Ämter des Stadt- und Spitalarztes. Er war auch erfolgreicher
Autor. Seine wichtigsten und damals bekanntesten Werke sind die «Praxis
medica» und deren Pendant, die «Observationes». Das erste ist eine Art Handbuch

der speziellen Pathologie und Therapie. Die Krankheiten sind darin mit
einer neuen Methode klassifiziert und in einer neuartigen Darstellungsform
wiedergegeben. Ganz im Gegensatz zu den Werken der meisten seiner

Zeitgenossen, ist die «Praxis» frei von Zeugnissen der alten Autoritäten wie
Aristoteles und Galen. In der Vorrede gibt Platter ein deutliches Bekenntnis zur
neuen Wissenschaft ab: «Ich habe mir darin zum Gesetz gemacht, die Wahrheit
nach Kräften zu erforschen und keinerAutorität nachzubeten, dasjenige, was ich

aus sicheren Gründen und zuverlässiger Erfahrung für Wahrheit erkannt
habe...»2 Die «Observationes» bringen mit ihren Beschreibungen von 680

Krankengeschichten gewissermassen das Belegmaterial zur «Praxis». Sie geben fast
ausnahmslos die exakten Beobachtungen der Krankheitsfälle, die Platter
jeweils unmittelbar nach den Behandlungen der Patienten beschrieben hat,
wieder. Von grösster Bedeutung sind auch Platters Berichte von der Pest von
1609-1611, deren Daten er selbst als sich aufopfernder Pestarzt gesammelt hatte.

Sein Hang zur Systematisierung und Ordnung dessen, was sinnlich
wahrgenommen werden kann, zeigte sich z. B. auch darin, dass er ein umfangreiches
Herbarium von 18 Büchern und ein grosses Naturalien- und Kuriositätenkabinett

angelegt hatte. Während sich bei Platter eine explizite Affinität zu
Vesalius findet, bleibt Paracelsus bei ihm unerörtert.

Theodor Zwinger (1533-1588) war ein Schüler Thomas Platters. Der
Humanist Bonifacius Amerbach (1495-1562) hatte sein Talent früh entdeckt und
förderte ihn. Sein Onkel Johannes Oporinus (1507-1568) ersetzte ihm sozusa-

100



4 #
""J?/# flateru$

%

Jslutlm f>1 fil'/
CânfiUu f'i mv

whhç unmfuant

J'." -

Dfuf

'l&dftl Ar^iatroi
4" MP

7uuf %rtdfnvf
&? tfdntt yf~Znos

Autograph Platter. Keines menschlichen Planes Unternehmung ist jemals glücklich und
nutzbringend, wenn nicht die Götter, wenn nicht Gott hilft.
Eintrag des Basler Stadtarztes Felix Platter (1536-1614) im Stammbuch des Basler Apothekers
Emanuel Ryhiner (1572-1634) vom 7. Juli 1612.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

gen den verstorbenen Vater.Theodor studierte in Paris bei Petrus Ramus Logik
und in Padua Medizin. Nach Basel zurückgekehrt, trat er ins Collegium und

Consilium der Ärzte ein, übernahm die Professur des Griechischen, hierauf
diejenige der Ethik und bestieg 1580 den Lehrstuhl der theoretischen Medizin.

Die wissenschaftshistorische Bedeutung der Galionsfigur des oberrheinischen

Späthumanismus3, Theodor Zwingers, ist über lange Zeit nicht erkannt
worden.4 C. Gilly hat in den 70er Jahren des vergangenen Jahrhunderts zwei
Aufsätze verfasst, aus denen Zwingers Bedeutung in zweierlei Hinsicht
hervorgeht: nämlich als Verfasser des «Theatrum Vitae Humanae» und als einer
der ersten akademischen Befürworter der paracelsischen Lehre.

Das «Theatrum Vitae Humanae» ist ein Werk, das den Lesern aller Ränge helfen

sollte, ihr Leben besser zu regeln. Es wollte alle Lebensbereiche umfassen.

Diese sind nach ihren logischen Beziehungen zueinander geordnet und mit
einer grossen Zahl von Textausschnitten und Zusammenfassungen mit anek-

101



dotischen, faktischen oder exemplarischen Inhalten - vorwiegend aus der
Antike - ausgefüllt. Die Bereiche sind in synoptischen Tabellen schematisch

gegliedert. Das Theatrum wurde 1565 bei Oporin gedruckt und trug Zwinger
grosse Berühmtheit ein. Im 16. und 17. Jahrhundert wurde das enzyklopädieartige

Werk unter anderem von Francis Bacon (1561-1626), Johann Arnos
Comenius (1592-1670), Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) und Pedro
Calderon (1600-1681) herangezogen.

Zwinger war zunächst, wie die Mehrheit der Basler Doctores, Antipara-
celsist. Er nannte Paracelsus einen «neuen thessalischen Esel» und seine

Anhänger «Phantasten». Als Zwinger wiederholt aufgefordert wurde, diesen
Paracelsus, dessen Schriften in Basel verlegt wurden, mit einer eigenen Schrift
zu widerlegen, begann er, sich mit Hippokrates zu beschäftigen. Mit einer
philologischen Bearbeitung der ältesten medizinischen Autorität Hippokrates
glaubte er, Paracelsus widerlegen zu können. Doch genau da geschah es, dass

Zwinger die grosse Bedeutung des Paracelsus entdeckte. Er erkannte, dass es

zwischen der Wissenschaft des Paracelsus und der hippokratischen Wissenschaft

deutliche Parallelen gab - insbesondere hinsichtlich der Forderung nach

Beobachtung der Natur. Als Zwinger 1576 seine Resultate veröffentlichte, ging
eine sturmartige Welle der Empörung und Entrüstung durch die gelehrten
Kreise. Trotzdem entwickelte sich Zwinger allmählich zum Paracelsisten, hielt
aber auch künftig zu Paracelsus eine gewisse kritische Distanz aufrecht. Zwinger

hat fortan für «Erfahrungswissenschaft» den griechischen Begriff «cheiro-
tribia» - Denken mit den Händen - verwendet. Mit der Annahme neuer
Grundsätze wandte er sich von der scholastisch-galenischen Medizin ab.

Praktisch als erster und einziger Professor hielt er öffentliche und Vorlesungen

über die Medizin des Paracelsus an einer Universität. Auch hiermit zog er
viele weitere Studenten an die Universität Basel.

Caspar Bauhin (1560-1624) stammte aus einer Refugiantenfamilie aus
Frankreich. Er erhielt eine sehr sorgfältige Erziehung, so dass er im Alter von
zwölf Jahren die Universität besuchen konnte. Er studierte in Padua, Paris und

Montpellier. 1581 liess er sich in Basel unter dem Vorsitz von Platter promovieren.

1582 erhielt er den Lehrstuhl für griechische Sprache, dann den der
Anatomie und Botanik und wurde 1589 schliesslich Inhaber des Lehrstuhls für
praktische Medizin. Neben seinem Amt widmete er sich nach wie vor intensiv
der ärztlichen Praxis - er wurde Stadtarzt - und botanischen Studien und führte
fast jedes Jahr öffentliche Obduktionen durch. Bauhin setzte sich für die
Errichtung eines anatomischen Schausaals im Kollegiengebäude am Rheinsprung
ein. Bahnbrechendes leistete Bauhin in der Botanik. Sein wichtigstes Werk
überhaupt, das «Pinax Theatri Botanici», zeichnet sich durch wichtige
Neuerungen in der Systematik, Klassifikation und Nomenklatur aus. Es umfasst in
12 Bänden Artikel über 6000 Pflanzen. Der «Pinax» wurde ein Grundlagen-

102



d 1m Halten Hcurr ûfttfii
Zitreff*** nriituj T}*HpH*fZS,

j Je"Mr* fir >5?fir'n fi**, i X

/„•SU krf9firfi ^u/ /fcu».
rZ^nr £»üfi»fr&r Koutfit MJ mfi fMr fifiWd£

w* &ry t
f*t r*,v« ,-w—AW
«T fi#*r*~ 1ryf $t+rf&+r

lsUf£'MMlf/n'
Ä» JOt*Ufif% O» ^fay> //ite,

ÄT „^y'- "SsXplbT'"*•+1-1
/S-"»—, fcMrtg- /*rfc/tertgi *-«}-

j ^rlîtllt"-" •r^"v'"—v'-r'*"-f"''7:<rWfr^t
h 5wy /«*

Mm /*" >»»4 jZ^l^^fir: I

"5> r**v*
.Ym^4rmm4 ~*9rfi -rrtgt. a-frr r-*f fu'fr -»Tl

r ' f* 'trMr.hrrj2f*

it exof Sem Ne fie(fieri/
Jn~*&<V j etif^ Kfitfn*- frrtfin -

*&,.tfirrr fi{. j
1„*&fr-&rM,jtry 9*^* tftfimrmr* I

\afirr,«/**4 0 tfif». S

3»r{Lûrff6»fir /»w
Hmr/bv

St*r 'A(fi*»fit*fi**

J*fimm mi Vfir%-ff(tf:

S •'— fir»^&"fifir/Ui it Avj.

SrtmrS*r H~mf fijAtfVVfirfinfar V-Jj.*/^ /'/tw /'.iZJzk&Zz."4
ü2L/_"

ijT/iSf. 'r-*-fit,*#/*&, re

/» U**lfii0*f 9 >~r*m + 3mm r'm Rfin 4uM. : g
i jW* ffUfifl* /Hmrim.^fif tttf*y'Jfi&£ IfinfnuAt.

In <Vm*trfrm. f. I 5^VA* <0»~"*n /*W tt 4)^. A„
'

jx-w -*V/»»«w«» xV^>Ä frmrrff /' I*y flmrfi^Sîtmyimr |_
\s^f„ Sr. rerri, WjWS» I.»A'. /_<, | +V»? -a fcr&fir.

/„ äflrM.(fiMl± UqjKrft.
t-«0Hfrtr«*r~, ^ '-jfmjrM"
*•'-> frn.~fi,. I Zhrrf&fir fih r/fil*fir- ivA'/V/Ur b/<< 4-^ 7 ^ ^

j.
J,"3m urftTA,

Ytitffimf.
/> Z' tk/hPffinfii f. (fi

& D- Wstffmnp Stuflfim* ijiyr.X-^r »*//»„ ~~«<r

J*, tJ/vtfimjrrm,f. $*.,1 fWn fmUr Mmr^ Ufrf»*. !»&+*t&trftrrCm

szt ZJf£;?s3z'3&,.w -"'

Z" t> 2(*,~f+Tf- èrmrb Tf Tmrmiuf -ZU.**,^ /, ^,4^ t«Jr-M-4* i.J.e, « /.. *- *T

\V»rS m—f frmmrnt 9tfi -W^./Ww5»^

/•» ZW ^mnmt

fr* ffr3&+f~r

3"* Arm/rvflfif fm

Jmf
-fiXm,fhS^£*-<

ïïZ&ZSZtZ-r" •^'f
èr~r, /•— «-S1 J f.

zgfeifütizxr-*-^ -
«/«»^ %y 1

Der Pestbericht des Basler Stadtarztes Felix Platter (1536-1614) gilt als erstes statistisch-epidemiologisches

Werk in der Geschichte der Medizin. Die Pestepidemie, welche Basel vom Oktober

1609 bis zum März 1611 heimsuchte und rund 4000Tote forderte, wird darin minutiös festgehalten.

Nach Strassen geordnet, führte Platter darin alle Gebäude der Stadt auf und verzeichnete die

Anzahl der Erkrankten, der Toten und der Überlebenden. Auch auf anderen Gebieten der Medizin

- insbesondere bei den Geisteskrankheiten - war er mit seinen Erkenntnissen seiner Zeit weit voraus.

Seite aus dem Pestbericht Felix Platters

Universitätsbibliothek Basel (Sign. Mscr. A III 5a)

buch der Botanik. Bauhins «Theatrum Anatomicum» ist das erste vollständige
Lehrbuch der Anatomie. Es zeichnet sich ebenfalls durch erhebliche

Verbesserungen der anatomischen Terminologie aus, in der damals grösste Verwirrung
herrschte. Obschon Bauhin anatomischer Empiriker blieb, rückte er im «Theatrum

Anatomicum» von Vesalius ab. Die Anatomie Galens, die eigentlich eine

Tieranatomie war, wurde mustergültig und unübertrefflich genannt. Da in
Basel durch Bauhin die deutsche Anatomie beherrscht wurde, wurde sein

Übergang ins Lager der Galeniker äusserst folgenreich: Man gab den Grundsatz,

die anatomische Wissenschaft einzig auf die eigene Beobachtung zu stützen,

wieder auf und hielt sich an die alten Autoritäten.5

103



Materia/«^
iefie Medicine 0/
mnia funict ®t»/
fljO.XTV, CJ IfOft
nxmirtvs.Sk igi
(Br Libri Hippo-
cratei alij conti"

ncntm

PPOAËf Os

M ENAjKBUle

ro feptem,or
giorti fiue'mi
tiorum loco

premittendi.
Artifix mcdi-

cus ibirte me <

diceerortum
fuumcrnomc
trehit.Vtriufi
que confident

tioniHip.
ftituitfingMi
tim igcns de

Arte media, coin eiufdem re'
prebenfores er comptons. <

ofienditenim-à

Et sft, contre Plebeios, commentirio

Tf^irr.De arte.

ri1ft,que er qualis ers fit, contre Sophà
8is,com.xd& a(xftits <*|wB»f,De V E/
T e R1 medicine.

Ârti*
fi«
médit

co, tu
in

Geriet
re,

"Theoricè quidemneturem cm explicendo, com.quem
nS/top fiue Legem mfcripß.

Practiceuer'o,quendomciuititem mediantreeipitutr,
leges 1Ü1 prefcribëdo,com.quem optu/tfineIV SIV/
R A N D V M uppeUeuit.

"Tironeei Empirico,com.*fà i«irS, DeMEDicö.

"Per fona m,hoc cflfitegan
tiem, uirtute er erudition
ne comperatem,cuius me/

Specie coyliueDogmetico.Pre rito gloriem er exiftime*

_ de "S ceptâ fubieéio eedem.di tionem propè diuinam co/
fequitur, corn. Ev%k/
t*coitvHs,de ELB G AH
TIA.

Officium 1ttçg mums, ei
<egri falutem reprentis 0«
mnie, com. nxpxyyeXtâfj
PRACEPTIO;

L N V M.

Proueflo,ef MethodU

co,liueDOgmatico.Pre

cepte fubiedo cadem,di

uerfo temeti refpedu co

pderate, nimirum bc!<

quad egrtm,utl quo-
aimedicm,diucrfis co

menterijs explicari pof
ßt.Videtur igitur Hip.
defcriberemeiici

LEKAEroMENA. Videpgnrn A.

A. Libre

Synoptische Tabelle von Theodor Zwinger; aus Hippocratis Asclepiadae gentis sacrae coryphaei,
Basel 1579

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Dep. Sammlung Novartis, Basel)

Durch Platter, Zwinger und Bauhin haben die modernen empirischen
Wissenschaften erhebliche Anstösse erhalten. Alle drei sind dank ihrer Offenheit
gegenüber dem Anliegen ihrer Zeit nach besserem und tieferem Verständnis
der natürlichen Erscheinungen zu überragenden Persönlichkeiten ihrer
Wissenschaften geworden.

Daniel Kriemler

104



Cagliostro in Basel

«Hier war Cagliostro's Laboratorium
um Jacob Sarasin Gold zu machen 1778.»

Dieser Satz ist mit goldenen Lettern auf eine grosse, rote und gerahmte Tafel
geschrieben. Die Tafel ist spätestens in den dreissiger Jahren des vergangenen
Jahrhunderts in die Sammlung des Pharmazie-Historischen Museums der
Universität Basel gekommen.1 Wenn sie sich zuvor tatsächlich einmal an dem Ort
befunden hat, auf den sich das «Hier» im Satz oben bezieht, dann hat sie im
Weissen Haus am Rheinsprung 18 im zweiten Stock in einem Zimmer der
Hofseite gehangen. Dort hatte sich 1778 aber noch kein Laboratorium befunden.
Erst ein paar Jahre später richtete sich in dem Raum nicht Cagliostro, sondern
Jakob Sarasin, der Herr des Hauses, sein Laboratorium ein. Ob Cagliostro oder
Sarasin oder beide zusammen darin je Gold gemacht haben, ist ungewiss...

Cagliostro2
Jakob Sarasin und seine Frau Gertrude gehörten zu den engsten Freunden und
Schülern desjenigen Mannes, der in den achtziger Jahren des 18. Jahrhunderts
in ganz Europa wohl am meisten gehasst und geliebt, verworfen und verehrt,
beschützt und verfolgt war. Die Rede ist von Graf Alexander von Cagliostro,
wie er sich selbst nannte. Nach seinen eigenen Angaben kannte er weder
Geburtsort, noch Geburtsdatum, noch seine Eltern. Er sei in Medina und Mekka
unter dem Namen Acharat aufgewachsen. In einem Traktat, der in der Folge
des 1789 gegen Cagliostro geführten Inquisitionsprozesses erschienen war,
wurde seine Biographie mit der eines palermitanischen Betrügers namens
Giuseppe Balsamo in Verbindung gebracht.3 Dieser wurde 1743 geboren.
Cagliostro beendete sein Leben 1795 nach fünfjähriger Haft in den Kerkern
der römisch-päpstlichen Inquisition.

Cagliostro bereiste zusammen mit seiner Frau Seraphina Lorenza (1754-
1794) nahezu den ganzen europäischen Subkontinent. Allgemein bekannt
wurde er durch seine medizinische und pharmazeutische Tätigkeit und bei den

bügerlichen Oberschichten und beim Adel besonders durch seine hermetischen
und magisch-okkulten Lehren und Taten und durch den von ihm gestifteten
Orden der ägyptischen Freimaurerei. 1785 wurde der rätselhafte Graf in die

sogenannte Halsbandaffaire von Paris hineingezogen, bei der sein Freund und
Schüler Kardinal Bischof von Strassburg de Rohan (1734-1803) der Königin
Marie-Antoinette (1755-1793) zum Kauf eines Diamantencolliers von höchstem

Wert verhelfen wollte. Eine Gaunerbande, in deren Hände das Collier
schliesslich gelangte, hatte ohne Wissen der Königin den Handel eingefädelt.

105



Cagliostro und seine Frau wurden, obschon unschuldig, festgenommen und
mussten acht Monate in der Bastille verbringen. Die Angelegenheit schadete
dem Ruf Cagliostros sehr und stärkte das Misstrauen gegen ihn. Viele seiner
früheren Anhänger wandten sich von ihm ab.

Cagliostro ist bis heute umstritten geblieben. Philippe Sirice Bridel (1757-
1845), der damals Pastor der protestantisch-französischen Gemeinde in Basel

war, wurde einmal von Cagliostro aufgefordert, einen Vers unter ein Portrait
von ihm zu setzen, das dann zusammen mit dem Vers vervielfältigt werden sollte.

Er lautet in sinngemässer deutscher Übersetzung: «Betrüger für die einen,
Prophet für die anderen - das Rätsel seines Jahrhunderts ist dieser Mann hier.»
In diesem Spruch fasste Bridel die bis heute bestehenden Standpunkte in
Bezug auf Cagliostro und sein Wirken zusammen. Dieser selbst zeigte sich übrigens

mit dem Spruch zufrieden.4

Jakob und Gertrud Sarasin-Battier5
Die Beziehung Cagliostros und seiner Frau Seraphina zu Basel und zur ganzen
Schweiz lief massgeblich über das Ehepaar Sarasin-Battier. Jakob (1742-1802)
und Gertrude (1753-1791) Sarasin verkörperten in vielerlei Hinsicht die Ideale
der bürgerlichen Gesellschaft Basels während der letzten Jahrzehnte des

Ancien Régime. Jakob führte zusammen mit seinem älteren Bruder Lukas
(1730-1802) die fortschrittliche und florierende Seidenfabrik «Hans Franz
Sarasin». Jakob betätigte sich - als gelernter Kaufmann - auch im Bankgeschäft.
Die beiden Brüder gehörten zu den reichsten Bürgern der Stadt. Am
öffentlich-politischen Leben der Stadt beteiligte sich Jakob Sarasin als Gerichts- und
Ratsherr für die Zunft der Hausgenossen, als Appellationsrichter und ab 1798
als Mitglied der Basler Nationalversammlung. Im sozialen Bereich entfaltete
Sarasin noch grösseres Engagement: Er war Mitglied der Schulbehörde des

Gymnasiums und später Statthalter des Erziehungscomités, er verfasste
zahlreiche pädagogische und volkswirtschaftliche Aufsätze, in denen er auf die
soziale Not der Armen einging, unterstützte finanziell die philanthropischpädagogischen

Projekte Pestalozzis (1746-1827) und half 1777 Isaac Iselin
(1728-1782) bei der Gründung der «Aufmunterungsgesellschaft» (wie man die
GGG anfänglich nannte) und präsidierte sie sogar von 1777 bis 1786.6 Seine
Herkunft aus einer der ersten (Hugenotten-) Familien der Stadt, sein prominent

gelegenes, vom «ersten» Basler Architekten, Samuel Werenfels, erbautes
Weisses Haus am Rheinsprung und seine Heirat mit Gertrude Battier, der Tochter

des Bürgermeisters Felix Battier (1691-1767) stärkten Ansehen und Rückhalt

in der Bürgerschaft der Handels- und Universitätsstadt.
Das Ehepaar Sarasin-Battier war den sich zum Teil widerstrebenden

geistesgeschichtlichen Tendenzen in der Epoche der Spätaufklärung gegenüber
sehr aufgeschlossen; einerseits gegenüber der Aufklärung und ihrer Ver-

106



nunftslehre, die die Befreiung der Menschen aus «selbstverschuldeter Unmündigkeit»

(I. Kant) durch den freien Gebrauch der Vernunft beeinhaltete.
Wichtigster Brennpunkt der schweizerischen Aufklärung war die «Helvetische
Gesellschaft». Ihre Gründung von 1760 wurde von dem väterlichen Freund
Sarasins, Isaac Iselin, angeregt. In ihren jährlichen Versammlungen trafen alle
die zusammen, die sich für die Postulate der Aufklärung7 einsetzten. Neben
thematischen Vorträgen und Diskussionen war dort auch viel Raum für die
damals viel gepriesene Geselligkeit und die Pflege der Freundschaften. Sarasin,
der gleich zweimal Präsident der Gesellschaft war, war eines ihrer eifrigsten
und treuesten Mitglieder.

Andererseits zeigte das Ehepaar Sarasin-Battier eine grosse Offenheit
gegenüber der geistesgeschichtlichen «Reaktion» des 18. Jahrhunderts gegen
einen allzu einseitigen, kalten Verstandeskult. Diese äusserte sich in verschiedenen

religiösen und mystischen Bewegungen, die sich sowohl vom Verstandeskult

als auch vom engen kirchlichen Dogma lossagten. Die Absicht der

Bewegungen bestand in der Regel in der Suche nach einem unmittelbaren,
individuellen Verhältnis zum Göttlich-Geistigen. Eine der wichtigen dieser

Bewegungen war der Pietismus. Diese «Herzensreligion» hatte sich in Basel im
Verlauf des Jahrhunderts sehr gut etabliert. Einer ihrer Brennpunkte war der
Kreis um den Muttenzer Pfarrer Hieronymus Annoni, dem auch die Eltern
Jakobs angehörten. Der Reaktion ist weiter die Ausbreitung von
esoterischmystischen Geheimgesellschaften, wie die Freimaurer, Rosenkreuzer und
Illuminaten zuzurechnen. Auch in Basel hatte die Freimaurerei im 18.

Jahrhundert Fuss gefasst. Etliche der angesehensten Bürger waren den Logen «zur
Freiheit» und zur «vollkommenen Freundschaft» beigetreten. Auch der für den

früh verwaisten Jakob so wichtige ältere Bruder Lukas8 war Mitglied der er-
steren. Letztlich sind der Reaktion die vielen Mystiker, Theosophen, Alchemi-
sten, Okkultisten und Magnetiseure und deren schriftliche Werke des 18.

Jahrhunderts zuzurechnen. Im erhalten gebliebenen Verzeichnis der Bibliothek des

Ehepaares Sarasin sind viele entsprechende Schriften aufgeführt (Saint-Martin,

Jakob Böhme, Swedenborg, Eckartshausen, Jung-Stilling, Lavater, Mesmer
u.a.). Der mystisch veranlagte Theologe Johann Caspar Lavater (1741-1801)
war der intimste Freund Sarasins gewesen und auch mit anderen Gottessuchern
wie J. H. Jung-Stilling (1740-1817), H. G. Oberlin (1740-1826) und N. A. Kirch-
berger (1739-1799) war Sarasin befreundet.

Das Ehepaar Sarasin-Battier nahm sich verschiedenerTendenzen ihrer Zeit
an und bewegte sich in den entsprechenden Kreisen. Ihre mondäne, aber trotzdem

bescheidene und hilfsbereite Art verhalf ihnen zu einem grossen
Freundeskreis. Wohlstand und Verankerung in der Bürgerschaft trugen dazu bei, dass

das Weisse Haus zu einem neidlos anerkannten Mittelpunkt des Geisteslebens

von Basel und weit darüber hinaus wurde.9

107



\°/
é*Oj(JLH. yyiAMxAAjÙ.

/ &~7\A* « Ocôû.0^ (AjrmcuAt
^

C[]>*&'&«* £
tCrni tn fcnu> X **- <nnJ~T>*- Q4-

jvLUAl*/ Cl j/i/CrtS,
S*ât jp<riMrAwixf**' h- &*'i&AXM.LCUÂM» oarùx.'

D *- JjLt> 'y&UA* 6-éaLtnJl*Aj &

yMXLsr&i/k ca/^XsUAIA*.f 17X0^

(0. "? loAct cf ^t^WKtlx^n« d^L0jfaf

Ç
j/vr&'< f>«rj

OLC*-*'* • OL *yjL_s
" TVCl2>

V^>\Al^/rt & < /q fuAsrU^
^ \

\ rtt ». Aftau,l 1 w~ ,ff<> ,/ Url Manu
2 éoutiJt.» J • Vinay"'

<&u*J, &** ^/"T,
faitu (rmixAÙr ù
élu* */'
Jdtt t/n Hsrr\M

V>e» U Aa [j

" 1

_ .1'
v 6tueAirf ,/L tstO*** * " '

r
As• /su* u^u« A//« ^
lA

x*ijj-< l/Ltif -6 jp*j/i, f yri* iffL> /pff t
lit i*u*y» .' )i,..<f j/.

fst / i«> tjr1 >*/
CJA

t/~) fO
l*j

T*s° *1

.Oleu* *t» CM.

*, &/Kt» fâiCtxy
1

f ~à * (m/***+C

/ lùLVViAA ~b >

m .Ad ù (*»f
/**. &*ch (*J»C. Oouuu -
(On iptiA iffCrif L. OXtruiAsf tptff' ' " ^"*t

' • \ —J-—,
0f^> lyn«xA/ e. y>0YKj0i**

S ^axf^à-f *ft tk.'j 6y*
tTrufâj -£l*

0* s './** ^ ^ )f<r (ftlt a//*1**
* ^ il

(îfv>a*p>mt?.

Jacob Sarasins Rezeptbüchlein. Staatsarchiv Basel-Stadt (PA 212 F 5)

Cagliostro und Basel
Die Sarasins waren mit dem «Wunderthäter» Cagliostro auf das Anraten

J. C. Lavaters hin in Beziehung getreten. Anlass dafür war eine langjährige
Krankheit Gertrudes, die von starken psychischen Leiden begleitet war.10 Die
Ärzte Basels hatten Gertude nicht heilen können und sie aufgegeben. Am
1. April 1781 um 11 Uhr vormittags hatte man bei Cagliostro in Strassburg
einen Termin. Dort hielt er sich seit dem 19. September 1780 auf. Cagliostro
empfahl Gertrude eine Kur, für die sie aber in seiner Nähe bleiben sollte. Um
Gertrude die Kur leichter zu machen, zogen der Ehemann und die Kinder nach

Strassburg. Gertrudes Zustand verbesserte sich rasch, und sie wurde wieder
vollkommen gesund. In den 18 Monaten bis zur Rückkehr nach Basel am
19. September 1782 wurden die Sarasins in den ägyptischen Freimaurerritus
eingeweiht. Cagliostro weihte zudem Jakob in seine pharmazeutischen Künste
und in die alchemische Praxis ein. In der genannten Zeitspanne war Jakob

einige Male nach Basel gekommen und hatte auch einmal Cagliostro
mitgebracht (22. bis 26. Oktober 1781). Das Interesse, das der Sarasin'sche Freun-

108



deskreis dem berühmten Grafen entgegenbrachte, war natürlich sehr gross, und
einige daraus, unter anderem Johann Hagenbach (1741-1805), der
Buchdrucker Wilhelm Haas (1741-1800) und der Pfarrer der französischen
Gemeinde Pierre Touchon-De Bary (1750-1814), liessen sich in den ägyptischen
Ritus11 einweihen. Von März bis etwa Juli 1783 liessen die Basler Brüder den
höchstwahrscheinlich bereits um 1762 errichteten Gartenpavillon des «Glöggli-
hofes» in Riehen umbauen.12 Dieser gehörte dem Bandfabrikanten J. J. Bi-
schoff-Merian. In einigen noch heute im Sarasin-Archiv erhaltenen Briefen von
J. A. Straub, dem Direktor der Königlichen Waffenmanufaktur in Strassburg,
und von R. de Carbonnières (1755-1827), dem Sekretär des Fürstbischofes de

Rohan (alle drei waren eifrige Cagliostro-Schüler) an Sarasin leiten dieselben
die Anweisungen des Meisters zum Umbau des Pavillons weiter. In einem Brief
vom 10. Mai 1783 schreibt de Carbonnières, es sei gut, dass Sarasin die Anzahl
der Glocken am Pavillon13 um zwei erhöht habe. Die Fenster solle er lassen,
wie sie sind, die Ziegelsteine solle er weiss und nicht schwarz anstreichen
lassen, die Dekor-Felder nach seinem Vorschlag gestalten und die Fensterverkleidungen

innen und aussen weiss anstreichen lassen.14

Mit dem Umbau des Pavillons bezweckten Cagliostro und seine Strass-

burger und Basler Anhänger die Schaffung einer Örtlichkeit, an der sich die
praktische Umsetzung der Lehren Cagliostros durchführen liess. Die Lehren,
die den Menschen, seinen Körper und seine Seele und deren Entwicklung
betrafen, basierten wesentlich auf der alchemistisch-hermetischen Überzeugung,
dass sich «Unedles» mittels gezielter Operationen in «Edles» verwandeln lässt.

Die physische Veredelung - man sagte: Regeneration - sollte durch eine
Retraite von 40 Tagen unter Zuhilfenahme der ersten aller Materien, der

sogenannten Prima Materia, geschehen. Für die moralische oder spirituelle
Regeneration sei ebenfalls eine 40-tägige Retraite vonnöten.15 Genau solchen
Klausuren sollte der am Dorfrand von Riehen gelegene Gartenpavillon dienen.

Vom 5. Juli an lebten in Riehen auf dem Bischoff'schen Landgut de

Carbonnières, der Major Baron von Planta und dessen Schwester Ursule Rilliet.
De Carbonnières blieb bis Ende Mai 1784 auf dem Glögglihof.

Am 13. Juni 1783 verliess das Ehepaar Cagliostro Strassburg, um nach Neapel

zu reisen. Sie sahen Basel erst 1787 wieder. Sie kamen damals aus London,
wo Cagliostro eine «theosophische Gesellschaft» geführt haben soll.16 Müde
von den vielen Anfeindungen, denen er in Frankreich und England ausgesetzt
war, hatte Cagliostro Sarasin gebeten, ihm und seiner Frau irgendwo in der
Schweiz ein Asyl zu suchen. Sarasin fand ein solches in Biel, wo er das Schloss

Rockhalt mietete. Am 5. April kam Cagliostro in Basel an. Nach dreiwöchiger
intensiver Vorbereitung wurde am 2. Mai im Weissen Haus feierlich die
ägyptische «Mutterloge der helvetischen Lande» und eine Adoptionsloge
ausschliesslich für Frauen17 eröffnet. Jakob und Gertrude wurden von Cagliostro

109



y! Part* (Àtt KsnanU ftÂafity. rm «/* Ja/yurs, « /a fifftCr*iMuté-si-P-l>-A- j

Bildnis von Cagliostro. Staatsarchiv Basel-Stadt (PA 212 F 11,33)

zu Werkmeister und Werkmeisterin der Logen ernannt. Die Mutterloge erhielt
fünf Grossbeamtete und arbeitete nach dem von Cagliostro in einem Buch
schriftlich festgehaltenen System.18

Am 17. Juni traf Seraphina zusammen mit dem englischen Hofmaler
P. J. Loutherbourg (1740-1812) und dessen Frau in Basel ein, und am 29. Juni
bezogen beide Ehepaare das Schloss Rockhalt. Auch in Biel wurden gut
besuchte Logen abgehalten, wobei Eingeweihte aus der ganzen Schweiz teilnahmen.

Die Sarasins verweilten oft dort mit ihren zum Teil schon jugendlichen
Kindern. Viele Kranke aus der näheren Umgebung, aber auch aus Turin oder
Marseille suchten Cagliostro hier auf. Die letzte Glanzzeit im Leben des Grafen
von Cagliostro wurde aber bald durch ein Zerwürfnis mit Loutherbourg
überschattet. (Der Streit ging um eine Cagliostro geliehene Geldsumme.) Dank dem

Eingreifen Sarasins konnte vor dem Bieler Rat ein Ausgleich geschaffen werden.

Doch Cagliostros Ansehen in Biel war gesunken, und er verliess Biel und
die Schweiz wieder am 24. Juli 1788.

110



XKHAPHIXJA l'Kl.U IIIAXI,
COMTESSE J»K CACJJO.STKO

Bildnis von Seraphina Cagliostro. Staatsarchiv Basel-Stadt (PA 212 F 11,33)

Cagliostros Auftritte
Der Ruf eines «Wohl- und Wunderthäters» war Cagliostro schon lange
vorausgegangen, als er am 28. September 1782 das zweite Mal für ein paar Tage
Basel besuchte. Man hatte vieles von ihm aus Strassburg gehört und in den
Journalen gelesen. Isaac Iselin hatte 1781 und 1782 in seinen «Ephemeriden der
Menschheit» mehrere Male über Cagliostro berichtet. Der letzte Beitrag hatte
in der Übersetzung eines auf Französisch geschriebenen Briefes von Sarasin

an Straub bestanden, der bereits am 31. Dezember im Journal de Paris
abgedruckt war. Sarasin schilderte darin die furchtbare Krankheit seiner Gattin und
ihre wundervolle Heilung. Als dann am 19. September 1782 Frau Sarasin mit
ihrer Familie zurückkehrte, sahen die Basler in ihrer guten Verfassung den
Beweis für das, was man vom Hören und Lesen bereits wusste. Die Kranken
wurden in Kutschen, Karren und Bauernwagen aus allen Orten zum Weissen

Haus, wo der berühmte Mann logierte, gebracht. Nach der Schilderung eines

Augenzeugen sei der Zulauf so gross gewesen, dass man fast nicht mehr an das

111



Weisse Haus habe herankommen können.19 K. G. Küttner, ein Sachse, der
damals Hofmeister bei einer Basler Familie war, schrieb an einen Freund: «Ich

ging nun selbst zu ihm und habe ihn da (im Weissen Haus) oft in einem grossen
Saale von vielen Hunderten umringt gesehen, unter denen sich die niedrigsten
Menschen der Stadt un der Gegend umher, unter vielen der Ersten und
Angesehensten befanden.»20 Und ein paar Monate später: «Er ist nun hier fast so

allgemein gekannt, als zu Strasburg, und verschiedene Leute von hier, deren

Krankheiten langwieriger sind, halten sich regelmässig zu Strasburg auf; einige
wohnen mit ihm im nämlichen Hause.»21

Cagliostro verlangte für seine Behandlungen und für seine Arzneien nichts

- weder von Armen noch von Reichen. In Strassburg und in Basel beauftragte
er Apotheker, nach seinen Rezepten Heilmittel anzufertigen und für wenig
Geld abzugeben. In Basel arbeitete der Apotheker Wernhard Huber für
Cagliostro. Er war Inhaber der Huber'schen Apotheke bei der Rheinbrücke an
der Eisengasse 2.22 Aber offenbar ist Huber während des vierten Aufenthaltes
Cagliostros in Basel, der vom 5. bis 25. März 1783 dauerte, seiner Aufgabe zum
Teil enthoben worden, ohne dass man ihm einen Grund dafür angegeben hätte.
Er schreibt am 17. März 1783 an Sarasin: «Wer die meisten und schwierigsten
Kuren macht, und es auf die edelste Art thut, den ehr' ich als den grössten Arzt
und wohlthätigsten Menschen. So denk ich vom Herrn GrafCagliostro. Aber auf
die unbilligste Art bin ich - ohne dass mir je jemand gesagt hätte warum - von
der Ehre ihm zu dienen entsetzt worden. In einem Fall der für mich auf
mannigfaltigen Seiten betrachtet sehr fatal ist. Erstlich bin ich unschuldig... wissentlich

hab ich alle des H. Grafen Arzneyen, mit Pedantischer Genauigkeit und
Heimlichkeit verfertigt...» Er traue sich zu, alles leisten zu können, was man
von einem Apotheker hinsichtlich Talent und Rechtschaffenheit erhoffen dürfe.

Deshalb beschwert er sich und schreibt: «Und so ein klein Ding auch ein

Apotheker seyn mag, so ist dem doch hier wenigstens im kleinen nicht gross und
nicht billig gehandelt worden. » Trotzdem zeigte er sich bereit, ein Mittel nach
einem Rezept herzustellen, das Sarasin ihm zugeschickt hat.23

Bei seinen weiteren Aufenthalten in Basel 1787 wurde Cagliostro nicht
mehr im selben Ausmass konsultiert. Sein Ruf als Philanthrop und Arzt hatte
durch die Inhaftierung in der Bastille und durch Schriften, in denen er als Scharlatan

und Betrüger hingestellt wurde, stark gelitten.

Medizin und Pharmazie
Cagliostro wünschte, dass seine schwerkranken Patienten während der Kur in
seiner Nähe blieben. Er wollte sie unter seiner Aufsicht haben, um die

Wirkungen seiner Arzneimittel beobachten zu können. In der medizinischen
Therapie Cagliostros spielten die Arzneien überhaupt die wichtigste Rolle.
Cagliostro war ein Feind des Aderlassens, das im 18. Jahrhundert zum Teil bis

112



Portrait des Apothekers Johann Wernhard Huber-Streckeisen (1753-1818)

Kopie eines Gemäldes von Marquard Wocher von Helene Haasbauer-Wallrath

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. V 91)

113



zum Vampirismus24 betrieben wurde, und auch sein Verhältnis zur Chirurgie
war distanziert.

Auch in der Diagnostik unterschied sich Cagliostro von der offiziellen
Medizin. Er schenkte nämlich dem Zustand der vier Körpersäfte und ihrer

Durchmischung und den unmittelbaren Symptomen einer Krankheit eher

geringe Beachtung. Hingegen interessierten ihn mehr die Auswirkungen einer

Krankheit auf den Zustand eines Patienten insgesamt. Deshalb beobachtete

er jeweils Puls, Gesichtsfarbe, Blick, Gang und Bewegungen des Patienten sehr

genau. Es konnte sein, dass Cagliostro gerade bei armen Leuten, die damals

oft schlecht und unterernährt waren, als Ursache eines Gebrechens lediglich
auf eine allgemeine körperliche Schwäche schloss und eine Gemüsebrühe
verordnete.

Cagliostro rechnete in seiner Aitiologie damit, dass «alles aufalles wirkt und
dies nicht bloss von unserer Erde, sondern vom Sonnensystem zu verstehen ist.»

Dies berichtete Laurent Blessig aus Strassburg der jungen Gräfin von Medem

Elisabeth von der Recke in Mitau über die medizinische Lehre Cagliostros.
Dem Arzt, so berichtete er weiter, sei die Kenntnis des Einflusses der Gestirne
unentbehrlich. Der gegenseitige Einfluss der Dinge würde sich aber nicht bloss

auf die Körperwelt beschränken. Diese sei Wirkung, der Geist sei die Ursache.

Die Geisterwelt sei eine zusammenhängende Kette, aus welcher immer

Wirkungen ausströmten, und der wahre Naturkenner sei der, welcher ebensogut

hinauf wie hinab sehen könnte oder mit Geistern wie mit Materie in

Verbindung stehen würde.25 Auf die Nähe der naturphilosophischen und

aitiologischen Auffassungen Cagliostros zu denen des Paracelsus ist schon

verschiedentlich hingewiesen worden.26

Wenn Wernhard Huber die gleichen cagliostrischen Arzneien hergestellt hat

wie sein Strassburger Kollege Hecht, dann hat er «Tisane purgative, Pomade

pour le visage, Electuaire pectorale avec de la Manne, Pillules stomachiques,
Pillules Terebinthine, Pillules avec le Beaume de Canada, Poudre purgative de

la première Ordonance und Poudre purgative de la dernière Ordonance»

hergestellt. Die Pillen hätte er dann jeweils fünf Grana schwer gemacht und stark

vergoldet. Diese cagliostrischen Heilmittel musste um 1785 der

Apothekergehilfe Hechts E.W. Martius (1756-1849) - der später Hofapotheker und
Professor für pharmazeutische Warenkunde und Analytik in Erlangen wurde

- herstellen. Er hat die Rezepte in seinen «Lebenserinnerungen» wiedergegeben.27

Die meisten dieser Rezepte finden sich auch in einem Notizbüchlein im

Sarasin-Archiv, das mit «Jac. Sarasins div. Recepte»28 angeschrieben ist. Das

Büchlein enthält 48 cagliostrische Rezepte auf 52 Seiten. Cagliostro soll sie

Gertrude und ihrer Mutter diktiert haben.29 Es ist bekannt, dass Jakob Sarasin

in seinem Laboratorium im Weissen Haus cagliostrische Arzneien angefertigt
hat und dass er für die Mittel eine grosse Abnehmerschaft hatte (unter ande-

114



rem die Familien Lavater, Pfeffel, Schweighäuser und die Frauen Branconi und
de la Roche). Auch schickte er dem Meister Mittel an seine verschiedenen
Aufenthaltsorte. Sehr beliebt waren die «Gelben Tropfen». Es handelte sich dabei
um ein Destillat aus Galgant, Kardamom, Kubeben, sog. Eniens, Nelken,
Muskatenblüten, Muskatnuss, Zimt, Ingwer, Safran und Wein. Die Tropfen
wurden unter anderem als Mittel gegen alle Seuchen, bei Magenkoliken,
Nervenzittern, hysterischen Zuständen, Kopfschmerzen, Zahnschmerzen und
als Mittel für spezifische Frauenleiden verwendet.30 Das Rezept für die Gelben
Tropfen und für andere Mittel hatte Cagliostro den Apothekern nicht
mitgeteilt. Er gab sie nur an einige seiner Freunde und Schüler weiter.

Die cagliostrische Pharmakopoe kannte vor allem pflanzliche Heilmittel.
Die meisten davon waren einfache Kompositionen mehrerer Substanzen.
Arzneiformen waren Pillen, Pulver, Salben, Latwergen, Sirupe und Tees. Cag-
liostros Pharmazie beinhaltete auch Arzneien, die mit spagyrischen Methoden
wie der Extraktion, Sublimation und Destillation gewonnen wurden. Die oben

genannten Gelben Tropfen sind ein Beispiel dafür. Die meisten der von
Cagliostro verwendeten Drogen fanden sich im europäischen Arzneischatz des
18. Jahrhunderts und waren in den Apotheken vorrätig.

Neben pflanzlichen Mitteln kannte die cagliostrische Pharmazie auch einige

wenige chemiatrische Heilmittel. Die seit dem 17. Jahrhundert offiziellen
«Extrait de Saturne» (Bleizucker; Acetat) und «Vinaigre de Saturne» (Acetat;
siehe Abb. oben S. 108) und die «Barba Jovis» (Zinnasche; Oxyd), die alle
Körperkräfte im Gleichgewicht erhalten sollte, gab Cagliostro häufig ab. Die im
18. Jahrhundert wichtigen anorganischen Arzneistoffe Antimon und Quecksilber

brauchte Cagliostro wenig.
Mit seinen verschiedenen Herstellungsmethoden, seinen Arzneimittelformen

und den von ihm verwendeten Substanzen ist Cagliostro kein untypischer
Vertreter der pluralistischen Pharmazie des 18. Jahrhunderts. Allein mit seinen

Kompositionen weicht er von den abendländischen Gewohnheiten ab. E. W.

Martius waren seine Rezepte als «seltsam und unwissenschaftlich» erschienen.31
Dies ist insofern nicht erstaunlich, wenn man bedenkt, dass Cagliostro entweder

auf Malta oder Sizilien, die beide noch unter starkem arabischen Einfluss
standen, oder in Medina (wie er selbst sagte) Pharmazie erlernt hat. Der
arabische Einfluss zeigt sich bei einigen von Cagliostro bevorzugten Arzneidrogen,

die im Abendland zwar in den Arzneibüchern aufgeführt waren, aber kaum
verwendet wurden. Hierzu gehören zum Beispiel die Myrobalanen. Die fünf
Myrobalanensorten wurden im Zuge der Adaption der arabischen Medizin im
Mittelalter sehr beliebt. Im 18. Jahrhundert wurde ihnen dann ihr Wert als

Purgiermittel abgesprochen.32

Cagliostro verlangte von niemandem weder für Behandlungen noch
Arzneimittel etwas. Es kam sogar vor, dass er Geld an Arme austeilte. Man fragte

115



sich damals und fragt sich noch heute, woher die Ehegatten Cagliostro, die stets
ein dem adeligen Titel gemässes Leben führten, ihr Geld hernahmen. Diese
Frage führt zurück zu dem Ehepaar Sarasin-Battier und zu Basel. Die Sarasins
nahmen durch den Seidenbandhandel und Bankgeschäfte viel Geld ein. Sie
stellten es dem verehrten Meister fast unbeschränkt zur Verfügung und machten

daraus auch kein Geheimnis, wie ein Eintrag von C. G. Schmidt in sein
Reisejournal beweist.33 Cagliostro nannte Jakob Sarasin in einem öffentlichen
Schreiben als einen der Banquiers «qui me fournit tout ce qui m'est nécessaire».

Sarasin würde ihm sein ganzes Vermögen geben, wenn er es wollte.34 Doch
die Frage, wieviel Geld geschenkt, geliehen oder zurückgegeben worden ist,
wird man in Zukunft wahrscheinlich genau so wenig beantworten können
wie die Frage, was man denn in der ägyptischen Loge in Basel im Einzelnen
getan hat - oder wie die Frage, ob im Weissen Haus nicht vielleicht doch Gold
hergestellt worden ist: Der für die Antworten entscheidende Briefwechsel
zwischen Jakob Sarasin und dem Grafen Alexander von Cagliostro ist nicht
mehr vorhanden.

Daniel Kriemler

116


	Der grosse Umbruch : die neuzeitliche Pharmazie fusst im Weltverständnis der Renaissance

