Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 180 (2002)

Artikel: Stromung, Kraft und Nebenwirkung : eine Geschichte der Basler
Pharmazie

Autor: Kessler, Michael / Honecker, Marcus / Kriemler, Daniel

Kapitel: Medizin, aber ohne Chemie : der Weg der Pharmazie bis zum Anbruch
der Neuzeit

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Medizin aber obne Chemie

Der Weg der Pharmazie
bis zum Anbruch der Neuzeit







Religion, Magie und medizinische Erfahrung

Herkunft und Anfinge der Pharmazie in der Medizin der alten Hochkulturen
Mesopotamien und Agypten

Das Wort «Pharmazie» geht auf die griechische Bezeichnung «Pharmakon» fiir
Gift, Arznei oder Heilmittel zuriick. Dass es aus dem &gyptischen «ph-ar-
maki», dem Titel «Bewahrer der Sicherheit» des Gottes Thoth iibernommen
sein soll, bleibt Spekulation. Sicher ist aber, dass wir die Anfénge der Heilkunde
in diesen alten Kulturen finden kénnen.

Das medizinische Schrifttum Mesopotamiens und Agyptens weist viele
Gemeinsamkeiten auf. Die Heilkunde entsprang dem gleichen magisch-religio-
sen Denken. Die unterschiedliche Geographie und die damit verschiedenen
Lebensbedingungen der beiden Gebiete fithrten aber doch zu grundlegenden
Unterschieden in den medizinischen Vorstellungen. In Agypten entwickelte
sich die rationale Seite stiarker als in Mesopotamien, wo magische Elemente
ihren beherrschenden Einfluss beibehielten. Dennoch war auch die altégypti-
sche Welt wie die mesopotamische von Geistern, Ddmonen und bésen Mich-
ten durchwaltet. Ein Kranker stand mit der Welt nicht mehr in Harmonie; er
hatte die Gotter, die Toten oder die Geister beleidigt. Religiose und magische
Mittel priagten den Weg, die verlorene Harmonie wieder herzustellen. Dies
waren Gebete, Beschworungen und Rituale, die den mesopotamischen dhnlich
waren und in ihren Grundziigen wohl auf &ltere, schriftlose Kulturen zuriick
gingen. Die Medizin verliess sich aber nicht auf eine einzelne Methode, auch
hier gab es unterschiedliche Arten von Heilern: Priester, Zauberer und Arzte.
Dies deutet darauf hin, dass die Heilkunst in Agypten ins empirisch-rationale
Stadium getreten war, ohne sich aber génzlich von ihren Urspriingen zu losen.
Religiose und magische auf der einen und empirisch rationale Heilkunde auf
der anderen Seite arbeiteten noch zusammen und iiberschnitten sich. Dennoch
zeigt sich hier eine erste Trennung in diese beiden gegensitzlichen Richtungen,
die sich durch den ganzen Lauf der Geschichte unserer Medizin ziehen wird.

Unsere Kenntnis der dgyptischen Medizin stammt im wesentlichen aus elf
Papyri, von denen mehrere fiir die Geschichte der Pharmazie interessant sind.
Der beriihmte Papyrus Ebers aus der 18. Dynastie (16. Jh. v.Chr.) enthilt ca.
800 pharmazeutische Rezepte und nennt ca. 700 Drogen. In der zwanzig Meter
langen Schriftrolle sind nicht nur die einzelnen Medikamente aufgefiihrt,
sondern auch Anleitungen zur Behandlung innerer Krankheiten, von Augen-
leiden, gynikologischen und dermatologischen Leiden gegeben. Viele medizi-
nische Themen werden behandelt und zeugen von der grossen Bedeutung der
empirisch-rationalen Medizin im alten Agypten.

15



Der erstaunlich grosse Arzneischatz enthielt pflanzliche und tierische
Drogen sowie anorganische Stoffe. Sie lassen sich nicht immer spezifizieren und
identifizieren, doch ist es mittlerweile gelungen, fiir viele von ihnen analoge
Stoffe aus dem modernen westlichen Arzneischatz zu bestimmen. So finden
sich schon hier Koloquinthen, Sennesfriichte und Ricinusdl als Abfithrmittel,
sogenannte Laxantien. Unter den tierischen Zubereitungen gibt es Préparate,
die sich viel spiter in der europdischen Volksmedizin als Mittel der «Dreck-
apotheke» wiederfinden werden, wie Exkremente, Urin und getrocknete
Organe. Mineralische Stoffe finden sich weniger, aber es sind z. B. Antimon-
sulfid, Kupferacetat und Natriumcarbonat als Mittel zur Behandlung von
Augenkrankheiten aufgefiihrt.

Zubereitung und Verabreichung dieser Medikamente waren in der magi-
schen und religiosen Tradition fest verwurzelt. So waren die Drogen nicht nur
per se wirksam, sondern auch durch ihren magischen Gehalt in Verbindung mit
den dabei gesprochenen Worten. Der Papyrus Ebers beginnt mit einem Gebet
und enthilt Zauberformeln, die gesprochen werden mussten. Doch die magi-
sche Wirkung der Arznei deckte sich nicht immer mit ihren pharmakologischen
Effekten. Die Methoden begannen, sich voneinander zu entfernen. Zuneh-
mend wurde bei Arzneigaben auf die Beschworung verzichtet, und die medi-
kamentose Behandlung gewann an Popularitét.

Agypten wurde in der antiken Welt beriihmt fiir seine Drogen und fiir sei-
ne Gifte. Der Drogenimport aus Landern der arabischen Siidkiiste und siidlich
des Roten Meeres war betréichtlich, die Expeditionen in diese Gebiete wichtig
fiir die d4gyptische Geschichte. Auch Myrrhe und Weihrauch gelangten von dort
nach Agypten.

Die noch heute wohl beriihmteste dieser dgyptischen Fahrten ist sicherlich
jene der Konigin Hatschepsut (1490-1468 v. Chr.), nicht zuletzt wegen der gut
erhaltenen und eindriicklichen Darstellungen dieser Expedition. Die Winde
des Grabtempels der Hatschepsut in Theben, dar el-bahari, zeigen unter vie-
lem anderem nicht nur die Ernte und den Transport von Weihrauchharz, son-
dern auch die Herbeischaffung von lebenden Weihrauchbdumen. Diese wur-
den offenbar in Korben auf Schiffen transportiert. Eine Inschrift bei der
Darstellung lautet tibersetzt etwa:

«Griinende Weihrauchbdume, 31 Stiick, herbeigefiihrt unter den Kostbar-
keiten fiir die Majestit Gottes Amun,des Herren der irdischen Throne. Niemals
ist Ahnliches gesehen worden seit der Erschaffung des Weltalls.»

Arzneidrogen gewannen mehr und mehr an Bedeutung. Homer (8. Jh.
v.Chr.) schreibt, dass in Agypten die fruchtbare Erde Drogen jeder Art trage,
von denen manche im gemischten Zustand heilend wirken, andere tddlich.

Apotheker und Apotheken gab es in der damaligen Welt noch keine. Wohl
gab es Spezialisten, die fiir Teile der Medikamentenproduktion zusténdig

16



waren, Drogensammler etwa oder Salbenreiber. Alle arbeiteten aber als
Gehilfen unter der Aufsicht des Arztes. Heilkunde war gleichzeitig auch
Apothekerkunst. Fiir die Bereitung der Arzneien scheint es im Tempel schon
einen speziellen Raum gegeben zu haben, eine Art Offizin. Die Drogenzube-
reiter beherrschten diverse Verarbeitungsmethoden wie Messen, Pulverisieren,
Filtrieren und Sieden. Es wurden schon viele Arzneiformen gefertigt, so zum
Beispiel Gurgel-, Schnupf-, Rducher- und Inhaliermittel, Umschlige, Klistiere,
Zipfchen, Weine, Salben, Absude, Aufgiisse und Pflaster.

Die édgyptische Medizin war weit iiber die Grenzen des Landes hinaus von
grossem Einfluss. So fand ein Austausch zwischen dgyptischen und griechischen
Arzten statt. Mit den medizinischen Kenntnissen wurden auch die handwerk-
lichen Fihigkeiten zur Herstellung der Medikamente weitergegeben, die in den
kommenden Jahrhunderten fiir die Apothekerpraxis grundlegend werden
sollten.

17



Natur, Vernunft und medizinische Erkenntnis

Grundlagen der Pharmazie in der Medizin der Klassik

Urspriinglich war auch die griechische Welt noch sehr stark von Géttervor-
stellung und magisch-religiosen Ideen geprégt. Das Leben und die Gesundheit
der Menschen waren vom Wohlwollen der Unsterblichen und der Jenseitigen
abhingig. Gotter mussten durch Sithneopfer besinftigt werden, eine Vorstel-
lung der Reinigung von Siinde, wie sie in den religids-magischen Ideen der
mesopotamischen und &gyptischen Hochkulturen vorkam. Unter den Heil-
gottern spielte neben Apollo vor allem Asklepios eine fithrende Rolle. Er
wurde im Lauf der Zeit zum Schutzgott der Arzte und der Heilkundigen und
in ganz Griechenland waren ihm Tempel geweiht. Epidauros, Kos und Perga-
mon bildeten die wichtigsten Stétten des Asklepioskultes.

Die griechische Hochkultur unterschied sich in ihrer Grundauffassung und
in ihren Organisationsformen aber sehr deutlich von der mesopotamischen
und der dgyptischen Kultur. Die hellenische Zivilisation wurde gepréigt von
den geistigen Errungenschaften der Philosophie, der Metaphysik und der
Ethik.

Vor dem Hintergrund dieser Geisteshaltung suchten die Heilkundigen im
klassischen Griechenland ihrer Kunst eine natiirliche, rationale und empirische
Basis zu geben. Sie taten dies, obwohl gleichzeitig eine Tempelmedizin exi-
stierte, obwohl eine konventionelle Frommigkeit unter den medizinischen
Autoren zu finden war und obwohl beim Hippokratischen Eid Apollon,
Asklepios, Hygieia und Panakeia angerufen wurden. (Der uns heute noch be-
kannte hippokratische Eid ist allerdings eine Institution spéaterer Zeit.) Auch
die Katharsis, ein verbreiteter Bestandteil griechischer medizinischer Praxis,
ist ja nicht frei von mystischen Aspekten. Natur und Vernunft mussten aber
nicht im Widerspruch zum Géttlichen stehen, sondern konnten Erscheinungs-
formen des Géttlichen sein.

Auf der professionellen Ebene 16st sich die griechische Heilkunst von Re-
ligion, Magie und Aberglaube. Erstmals in der Geschichte von Medizin und
Pharmazie suchten die Heilkundigen nach einer naturwissenschaftlichen
Grundlage fiir die Erkldarung der Ursache einer Krankheit resp. ihrer Be-
handlung. Basierend auf den Vorstellungen von Thales (um 600 v. Chr.) und Em-
pedokles (490—430 v.Chr.) dachte man sich die ganze Welt aus lediglich vier
Elementen aufgebaut. Diese Lehre von den vier Elementen Feuer, Wasser,
Erde und Luft sollte viele Jahrhunderte lang auch die Vorstellung vom Auf-
bau des menschlichen Korpers und seiner Gesundheit bestimmen. Sie wurde

18



Theriakgefiss. Wihrend zweitausend Jahren nahm der Theriak eine ausserordentliche Stellung
unter den Medikamenten ein. Er galt als das Wunderheilmittel schlechthin. Nicht nur Adel
und Klerus, auch Biirger und Bauern verwendeten den Theriak gegen Kopfweh, Seh- und Augen-
beschwerden, Katarrh und Husten, sehr hiufig als Abfiihrmittel, aber auch bei seelischen Leiden,
Gicht, Aussatz und Pest. Er wurde prophylaktisch und therapeutisch sowohl innerlich als auch
dusserlich angewendet. Den ersten Theriak liess der pontische Tyrann, Kénig Mithridates VI.
Eupator (um 130-63 v.Chr.), von seinen Arzten aus 54 Substanzen bereiten. Spiter soll ein Leib-
arzt Neros (37-68 n.Chr.), Andromachos der Altere, im 1. Jahrhundert dieses Mithridatum durch
Zugabe weiterer Substanzen, insbesondere Vipernfleisch, weiterentwickelt haben. Galen iiber-
lieferte dieses Rezept dann unter der Bezeichnung Theriak des Andromachos. Im Lauf der Zeit
wurde der Theriak, dhnlich dem Stein der Weisen bei den Alchemisten, zu einer Panazee gegen
alle Krankheiten. Er hielt sich als Medikament bis spit ins 18. Jahrhundert.

Theriakgefiss fiir eine Apotheke. Die schlangenformigen Henkel weisen auf den Inhalt.
Fayence, Frankreich, 18. Jh.; Hohe 37 cm

Pharmazie-Historisches Museum der Universitit Basel (Kat.Nr. K 128)

19



nidmlich zur Basis der hippokratischen Humoralpathologie und der daraus
abgeleiteten Pharmakotherapie.

Hippokrates (460-375 v.Chr.) soll um das Jahr 460 v. Chr. auf der Insel Kos
geboren worden sein und einer Arztefamilie entstammen. Hinweise auf sein
Leben und Wirken finden sich in den Dialogen des Plato (428/7-348/7 v.Chr.).
Unter seinem Namen begriindete die alexandrinische Schule eine Schriften-
sammlung,das corpus hippocraticum,in dem die Auffassungen der griechischen
Medizin niedergelegt sind. Sie sind gekennzeichnet durch die natiirliche Be-
griindung der Medizin auf der Basis der Elementenlehre, die jeden magischen
oder gottlichen Ursprung der Krankheit ablehnt. Krankheit wird verstanden
als Ausdruck einer Abweichung vom Gleichgewicht der Korpersifte. Nach
dieser Humoralpathologie enthielt der Korper vier mit den Elementen der dus-
seren Welt korrespondierende «Kardinalsédfte»: gelbe Galle, schwarze Galle,
Blut und Schleim. Diese waren nicht nur formal den Elementen Feuer, Wasser,
Erde und Luft zugeordnet, sondern auch hinsichtlich ihrer Eigenschaften. So
war Schleim, wie Wasser, feucht und kalt; Blut, wie Luft, feucht und heiss; gelbe
Galle, wie Feuer, trocken und heiss; schwarze Galle, wie Erde, trocken und kalt.
Diese vier Séfte bestimmten die Gesundheit des Menschen durch ihr harmo-
nisches Verhéltnis. War dieses gestort, musste es eine Therapie wieder ins Lot
bringen.Alsdiagnostische Anhaltspunkte dienten Hitze,Kilte, Trockenheit und
Feuchtigkeit. Noch heute bedienen wir uns dieser Begriffe zum Beschreiben
der Charaktere: Phlegmatiker (Phlegma: Schleim), Sanguiniker (Sanguis: Blut),
Choleriker (Chole: Galle) und Melancholiker (melaina chole: schwarze Galle).

Die griechische Medizin nutzte alle therapeutischen Praktiken und chirurgi-
schen Techniken, darunter auch Physiotherapie und Gymnastik, Aderlass,
Skarifizieren, Schropfen und Blutegel. Charakteristisch waren aber Diiten
und medikamentdse Therapien. Hitze, Kilte, Trockenheit und Feuchtigkeit
waren eben nicht nur diagnostische Kriterien, sie beschrieben auch die Eigen-
schaften der Medikamente und gaben damit der Pharmakotherapie die
theoretische Grundlage. Hier liegen die Anfinge der abendldndischen Pharma-
kologie und Pharmakodynamik. Fiir nahezu 2000 Jahre sollte dieses pharma-
kotherapeutische System seine Giiltigkeit bewahren. Erst in der friihen
Neuzeit wagten sich unvoreingenommene Denker wie Paracelsus (um 1493—
1541) daran, an diesem Gedankengeb#ude zu riitteln.

Die romische Medizin hat die Erkenntnisse aus der griechischen Welt iiber-
nommen. Es waren die grossen Arzte Roms - fast ausschliesslich Griechen —,
die sie auch weiter systematisierten. Im 1. Jahrhundert n. Chr. beschrieb Peda-
nios Dioskurides (1. Jh. n.Chr.) in seinem einzigen Werk De materia medica
iiber 600 Pflanzen nebst tierischen und mineralischen Heilmitteln. Mit diesem
Werk hat Dioskurides die ganze Kenntnis des Arzneischatzes der Antike ver-
mittelt. Er blieb damit durch die ganze Zeit des Mittelalters hindurch bis in die

20



o I\

0 DNI-M=D+C-XXIPARATA ROMAL IN
COLLEGIOSGCIETATIS TESV DIE XN 1V '
3 THERIACA AN TROCHISCLE SCYLIA ANTIDOTVS MAel

RegiMerdinsa Audromang .

NG X

6

A s

e

s “f/
)
X

/P

IREN

£

PN
\ 7
AN

I s
PN

Y

N

C;,Q 7

€

40k

:‘-:;i

o
L4

e

Theriakrezept. Die Zubereitung des Theriaks galt als Meisterstiick der Apothekerkunst. Sie
erforderte gute botanische Kenntnisse und die Beherrschung des pharmazeutischen Handwerks.
Spiitestens seit dem Hochmittelalter wurde die Herstellung zu einer Art Staatsakt stilisiert. In
vielen Stidten, so in Venedig, Rom, Montpellier oder Toulouse, durfte er nur unter behordlicher
Aufsicht 6ffentlich hergestellt werden. Es ist klar, dass dies vor allem auch dazu diente, zu ver-
hindern, dass von den Apothekern minderwertige Ingredienzien in die wertvolle und teure
Latwerge hineinvermengt wurden. Anfang des 17. Jahrhunderts iibertrug der Papst das Privileg
der Theriakherstellung den Jesuiten. In dieser Urkunde von 1621 wird vom romischen Stadtarzt
beglaubigt, dass fiir den Theriak und das Mithridat, welche der Jesuit P. Franciscus Vagiolus im
Collegio romano bereitet hatte, nur beste Ingredienzien verwendet und die Préaparate fachgerecht
hergestellt wurden.

Urkunde auf Pergament

Rom; 1621;55 X 90 cm

Pharmazie-Historisches Museum der Universitit Basel (Kat.Nr. V 340)

21



Schropfképfe. In der Humoralpathologie, der sogenannten Siftelehre, wird der Kranke durch einen
Ausgleich seiner inneren Korpersifte therapiert. Blut wird aus dem Korper entweder durch einen
Aderlass abgeleitet oder durch Schropfen herausgezogen. Hierbei wird ein kleines Gefiss erhitzt
und auf die Haut gestiilpt. Beim Abkiihlen entsteht durch die Volumenverkleinerung der Luft ein
Unterdruck, mit dem Blut durch die Haut gezogen wird. Die Haut kann vorher mit einem Messer-
chen oder mit einem Schropfschnepper eingeritzt, also skarifiziert, werden.

Schropfkopfe; 19. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum der Universitit Basel

Neuzeit — also iiber 1500 Jahre lang — die eigentliche Autoritit auf dem Gebiet
des Arzneischatzes. De materia medica war das Standardwerk, das die ganze
nachfolgende Fachliteratur bestimmte. Die Pflanzen wurden systematisch, auch
nach ihrer physiologischen Wirkung beschrieben. Ebenso finden sich in diesem
Werk viele Angaben fiir die Herstellung der Medikamente, so zum Beispiel
iiber die Herstellung von Extrakten. Auch eigentlich pharmazeutische An-
gaben, beispielsweise zur Lagerung der Drogen oder zur Verarbeitung der
Simplizien in Rezepten, finden sich in diesem epochalen Werk.

Von ebenso iiberragender Bedeutung fiir die abendlidndische Medizin war
der romische Arzt Galenos (129-199 n.Chr.). Durch ihn wurde die gesamte
griechische Heilkunde zusammengefasst und systematisiert. Sein Einfluss auf
die Entwicklung der Medizin war gewaltig. Er verlieh der Viersiiftelehre ihre

22




Aderlasstafel. Der Aderlass war eine gingige Therapie. An verschiedensten Lass-Stellen wurden
dem Korper meistens etwa 1 dl Blut, gelegentlich aber auch bis zu 9 dI Blut entnommen. Die Pro-
zedur wurde regelmissig an fiinf aufeinanderfolgenden Tagen durchgefiihrt. Die Wirkung wurde,
so stellte man es sich vor, von den Planeten beeinflusst. Interessant ist, dass das Lassen populdr
blieb, obwohl der Arzt William Harvey (1578-1657) schon im Jahr 1628 in seiner Schrift iiber den
Blutkreislauf die bis damals giiltige Lehre Galens widerlegt hatte. Selbst als man im frithen 19. Jahr-
hundert die Bedeutung des Blutes fiir den Sauerstofftransport erkannt hatte, blieb der Aderlass,
mindestens in der Volksmedizin, noch verbreitet.

Aderlasstafel aus einem Basler Kalender aus dem Jahr 1717

Pharmazie-Historisches Museum der Universitit (Kat.Nr.V 174)

klassische Gestalt, in der sie fiir die nachsten 1500 Jahre die européische
Medizin bestimmen sollte. In Pergamon geboren, zunidchst Gladiatorenarzt —
was ihm anatomische Kenntnisse vermittelte (!) —, kam er im Jahr 163 nach
Rom. Er avancierte zu einem der gesuchtesten Arzte und wurde kaiserlicher
Leibarzt.

Wie die griechischen haben auch die rémischen Arzte die von ihnen ver-
ordneten Heilmittel fiir gewohnlich selber zubereitet, iiberliessen aber zuneh-
mend einzelne Arbeiten entsprechend angelernten Hilfsberufen. So gab es
Heilmittelbereiter, Rohstoffzerkleinerer, Salbenreiber, ambulante Drogen-
hindler sowie stationidre Drogen- und Gewiirzhéndler. Bis alle diese Berufe
zur eigentlichen Aufgabe des Apothekers zusammenschmolzen, sollten noch
einige Jahrhunderte vergehen.

23



Aus dem Orient

Das medizinische Wissen der Antike und seine Entwicklung
in der arabischen Welt

Der Zusammenbruch Roms im Jahr 476 fiihrte im westlichen Europa zu einem
politischen Machtvakuum und einem allgemeinen kulturellen Niedergang. Im
ostromischen Reich iiberlebte hingegen das griechisch-romische Erbe. Fort-
schritte im Bereich der Pharmazie und der Medizin zeichnen sich im Mittel-
alter damit zunéchst in Byzanz ab. Zunéchst traten die Arzte in die Fussstapfen
Galens. Die byzantinischen Autoren zeichnen sich durch fundierte Kenntnis
der alten Texte aus und haben betrachtliche persdnliche Erfahrung mit Medika-
menten. Die bedeutendsten dieser Autoren sind Aetius von Amida (1. Hilfte
des 6.Jh. n.Chr.), Alexander von Tralleis (im 6. Jh.) und Paulus von Agina (im
Tod B )

Der Weg nach Westen blieb in der Folge der Auswirkungen der Volker-
wanderung zunichst versperrt. Die wenigen diirftigen Aufzeichnungen der
friihmittelalterlichen Klostermedizin, zum Beispiel diejenigen aus St. Gallen,
vermitteln kaum einen schwachen Abglanz der hochstehenden antiken Arznei-
kunde. Dagegen blieben die alten Medizinschulen im Osten, beispielsweise in
Alexandrien,zunéchst weiter bestehen. In Syrien und Persien entstanden neue
Zentren drztlichen Wissens im Zusammenhang mit den Hospitélern, einer
typisch christlichen Einrichtung, denen schon bald eigentliche Apotheken,
also Orte der Arzneiherstellung und Lagerung angegliedert wurden. Neben
christlichen waren es vor allem auch jiidische Autoren, welche Werke antiker
Gelehrter ins Arabische tibersetzten. Auf diesem Weg wanderte das Wissen der
Antike iiber Syrien nach Persien und schliesslich zu den Arabern.

Im 7. und 8. Jahrhundert breiteten arabische Stimme ihre von Mohammed
(um 569-632) ins Leben gerufene Religion iiber Nordafrika bis Spanien und
iiber den Nahen Osten und Persien bis Indien aus. Im Zeichen des Islam kommt
es zu einer glanzvollen kulturellen Entfaltung in kiinstlerischen, geistes- und
naturwissenschaftlichen Bereichen — darunter auch Medizin und Pharmazie —,
die jedoch ohne die Ubernahme des Kulturgutes der von den Kalifen unter-
worfenen Volker nicht moglich geworden wire. Bagdad, von den Abbasiden
763 zur Hauptstadt ernannt, entfaltete namentlich unter Harun al Raschid
(766-809), also einem Zeitgenossen Karls des Grossen (747-814), ein reges
kulturelles Leben. Die Kalifen beriefen Arzte aus Gondischapur in Persien an
den Hof, griindeten Spitiler und legten Bibliotheken an.

Bei der starken Spezialisierung der arabischen Heilkunde wurde eine
Arbeitsteilung zwischen den Arzten und den Herstellern der Medikamente

24



Hortus sanitatis. Die arabische Medizin — und mit ihr viel medizinisches Wissen aus der Antike
— ist durch arabische Gelehrte an die europidischen Medizinschulen gelangt. Die Abbildung zeigt
einen arabischen Gelehrten im Kreis seiner Schiiler. Sie stammt aus einem der friihesten ge-
druckten Krauterbiicher, einem sogenannten Hortus sanitatis, einem Garten der Gesundheit.
Hortus sanitatis; Schonsperger Ausgabe; Augsburg 1488

Pharmazie-Historisches Museum der Universitat Basel (Sign. Ba 10)

notig. Ein Hauptgrund dafiir war die Polypharmazie: die arabischen Rezepte
enthielten manchmal — durchaus auch in der iibernommenen antiken Tradition
—1iiber 100 Einzeldrogen. Damit entstand ein eigentlicher neuer Beruf, der des
Herstellers von Heilmitteln oder eben des Apothekers. Die Apotheke ist somit
eine arabische Einrichtung. Die erste Apotheke soll um 800 am Hof von Bag-
dad eingerichtet worden sein. Dank der Ausbreitung des Islams iiber Indien
hinaus bis China und Indonesien gelang es, den Arzneischatz um zahlreiche
wesentliche, auch heute noch gebrduchliche Drogen und Gewiirze zu vermeh-
ren. Man denke zum Beispiel an Rhabarber, Sennesblétter, Tamarinden,
Borneokampfer, Zucker, Muskatnuss, Gewiirznelken, Sandelholz und Ambra.

Im Gegensatz zur klassischen Arzneikunde, die mit Vorliebe zu drastischen
Mitteln griff, bevorzugten die Araber mild wirkende, wohlriechende und an-

23



genehm schmeckende Arzneien. Galenische Vorschriften wurden in diesem
Sinn abgeédndert und mit den starksten Wohlgeriichen, die der Orient zu bieten
hatte, wie Moschus, Zibeth und Weihrauch parfiimiert. Auch die neu erfunde-
ne Methode der Destillation — sie war in der Antike noch unbekannt gewesen
—wurde zu pharmazeutischen Zwecken genutzt. Berithmt war das wunderbar
riechende, destillierte Rosenwasser aus Siidpersien, das zum Parfiimieren von
Speisen und Arzneien verwendet wurde. Auf diese Weise gesellten sich zu den
alten galenischen Latwergen und Pastillen neue, bisher unbekannte Arznei-
formen, beispielsweise die Sirupe, die schon rosa oder gelb gefdrbt wurden und
mit kithlem Wasser verdiinnt als sogenannter Julep sowohl als Arznei wie auch
als Erfrischung dienten. Weitere raffinierte Zubereitungen wie wohlriechende
Salben und Crémen sowie auch die aus Schwefelantimon bestehende Augen-
schminke, die man Kohol nennt und auch heute noch im Orient und in Nord-
afrika verwendet, wurden zur Schonheitspflege produziert.

Die typisch arabische Apothekerkunst erreichte ihren Hohepunkt im 10.
und 11. Jahrhundert. Sie wurde iiberall dorthin verbreitet, wo der Islam Fuss
fassen konnte, in Europa also nach Sizilien, Malta und Siidspanien. Die christ-
lichen Bewohner dieser Gebiete, welche mit den Arabern im tiglichen Kon-
takt standen, iibernahmen neben vielen anderen kulturellen Errungenschaf-
ten schon bald die islamische Medizin. Arzneien wurden importiert —mit ihnen
auch die Gefésse, in die sie verpackt waren. Damit kamen die ersten Fayencen
nach Europa.

Einer der grossten Arzte dieser arabischen Epoche der Geschichte unserer
Medizin war der in Rayy bei Teheran geborene Perser Rhazes (865-925). Sein
Wissen basierte nicht nur auf Uberlieferungen,sondern auch aufklinischen Be-
obachtungen. Er arbeitete in einem der grossten Krankenhéuser Bagdads und
soll viele Studenten unterrichtet haben. Sein Hauptwerk,al-hdwi,der Speicher,
wurde erst nach seinem Tod publiziert. Im 12. Jahrhundert erschien davon eine
lateinische Ubersetzung unter dem Titel liber continens, die in den nichsten
Jahrhunderten eine wichtige Rolle in der abendlédndischen Medizin spielen soll-
te. Die Werke des Rhazes zeichnen sich durch selbstéindiges Denken aus. Uber
die Anwendung von Medikamenten sagte er: «Wo Du durch Nahrungsmittel,
das heisst Diit, helfen kannst, da verordne keine Heilmittel, und wo einfache
Mittel hinreichen, da nimm keine zusammengesetzten». Auch an der Wende
zum 21. Jahrhundert klingt uns diese Anweisung durchaus modern in den
Ohren!

Die pharmazeutisch-heilkundliche Literatur der arabischen Welt umfasste
auch Enzyklopiddien, Kommentare und Originalbeitrige von Gelehrten und
Arzten, die allerdings oft mehr die Medizin als die Pharmazie voranbrachten.
Zu nennen ist hier Ali Ibn Sina, latinisiert Avicenna (973/980-1037), der eben-
falls Perser war. Er verfasste philosophische, naturwissenschaftliche und me-

26



dizinische Werke. Sein Canon medicinae, Quanun fi Tibb, ein umfassendes
Lehrbuch in fiinf Banden, beschreibt das gesamte heilkundliche Wissen seiner
Zeit. Zwei Binde des Canon befassen sich mit pharmazeutischen Themen. Sie
enthalten neben einer umfangreichen Simplicienliste eine Abhandlung iiber
Gifte, Abschnitte iiber Arzneizubereitung und eine Rezeptsammlung. Avicen-
nas Materia medica umfasst Drogen des arabischen, persischen, indischen und
griechischen Kulturraumes. Hier findet sich auch die Vorschrift, Pillen mit einer
hauchdiinnen Schicht aus Silber oder Gold zu iiberziehen. (Diese Praxis hielt
sich bis ins 20. Jahrhundert und diente dazu, den bitteren Geschmack der Pillen
abzuschliessen). Mit der Ubersetzung seines Standardwerkes ins Lateinische
im 13. Jahrhundert und mit der Entwicklung des Buchdruckes im 15. Jahr-
hundert breitete sich Avicennas Einfluss in ganz Europa aus. Bis ins 18. Jahr-
hundert hinein berief sich jede Pharmacopde und jede Materia medica auf ihn.
Sein Canon wurde den Werken des Hippokrates und des Galen gleichgesetzt.
Die eigentliche Bliitezeit der arabischen Medizin dauerte einige Jahrhun-
derte. Durch die Errichtung umfassender Bibliotheken und hoherer Schulen
sowie durch die Griindung von Krankenhiusern hat die arabische Welt die Ent-
wicklung der Medizin entscheidend vorangetrieben. Mit der Zeit erstarrte das
wissenschaftliche Denken aber in einem Autoritdtsglauben, der eine rationale
Auswertung der Erfahrung verhinderte. Dennoch haben die bedeutenden
Werke der grossen arabischen Gelehrten, in welchen ja auch viel Gedanken-
gut aus der Antike iiberliefert ist, die Heilkunde massgeblich mitgeprégt. Die
Pharmazie verdankt ihre Entwicklung weitgehend dieser arabischen Medizin.
Verfahren wie Evaporieren, Filtrieren und Destillieren wurden eingefiihrt und
verfeinert. Der fiir die Destillation verwendete Alembik geht natiirlich auf die
Araber zuriick. Das Wort Al-kohol bedeutet «das sehr Feine» und bezeichne-
te urspriinglich den fein verriebenen Bleiglanz und das Antimonsulfid fiir die
erwidhnte Augenschminke Kohol. Die Alkoholdestillation gelang den Arabern
allerdings noch nicht — es fehlte an der Kiihlvorrichtung zur Kondensation,
welche erst spiter in der europdischen Alchemie gefunden wurde. Dagegen
fiihrten sie viele neue Arzneiformen in die pharmazeutische Praxis ein.

27



Kloster, Drogen und Rezepte

Klassische und arabische Einfliisse auf die Pharmazie des Abendlandes

Die byzantinische und die arabische Welt haben der abendldandischen Medizin
viele Erkenntnisse aus der Antike vermittelt. Parallel dazu hat heilkundliches
Wissen aber einen zweiten Weg durch die frithmittelalterlichen Kloster gefun-
den. Nach dem Zusammenbruch des westromischen Reiches und wihrend der
Zeitder Volkerwanderung haben religiose Gemeinschaften dafiir gesorgt, dass
das Gedankengut der Antike auch im westlichen Europa nicht verloren ging.
In Siiditalien, das von den Eroberern aus dem Norden verschont geblieben war,
griindete Aurelius Cassiodorus (ca.490-583), der Kanzler des Ostgotenkonigs
Theoderich des Grossen (473-526), am Golf von Squillace eine Akademie. Als
Vorbild dienten die Schulen von Syrien und Alexandrien. In seinen Institutio-
nes, eigentlichen Organisationsstatuten, weist Cassiodorus die Monche an,sich
mit Dioskurides, Hippokrates und Galen vertraut zu machen. Er rit ihnen, die
Eigenschaften der Kréuter und das Anfertigen von Arzneien zu erlernen und
alle Hoffnung auf den Herrn zu setzen. Die Kleriker setzten in ihrer Auffassung
des Heilens in erster Linie auf die Idee der christlichen Caritas und weniger
auf wissenschaftliche Anschauung. Wohl war den Monchen viel antikes Ge-
dankengut bekannt, doch stand ihre Arznei- und Heilkunde weitgehend auf
dem Boden der Empirie.

In Irland, das im 5. Jahrhundert durch den Heiligen Patrick (2. Hilfte des
5.Jh.) christianisiert worden war, entstanden Kldster, deren Ménche lateini-
sche und griechische Autoren lasen und kopierten. Von hier aus unternahmen
im 6. Jahrhundert Missionare, beispielsweise Columban (um 543-615), Pirmin
(gest.755) und Bonifatius (672/3-754), Reisen in das ins Chaos gefallene West-
europa und griindeten Kloster wie St. Gallen und Reichenau. Doch es war der
vom Heiligen Benedikt von Nursia (um 480-560) im Jahr 523 gegriindete
Benediktinerorden, welcher zum eigentlichen Retter antiker Uberlieferung im
westlichen Europa wurde,namentlich auch auf dem Gebiet der Heilkunde. Das
besondere Verdienst der Benediktiner liegt nicht ausschliesslich im Kopieren
und Kompilieren antiker Texte, sondern in einer zivilisatorischen Tat, die wir
heute gar nicht mehr in ihrer ganzen Tragweite ermessen konnen: Sie retteten
in Italien den romischen Gartenbau und trugen ihre Kenntnisse spiter iiber
die Alpen. Nach dem Untergang des westromischen Reiches gab es in Zentral-
europa namlich keine Girten mehr. Alle Nutz- und Heilpflanzen, die fiir uns
heute so selbstverstindlich sind, wurden von Monchen aus Italien erst wieder
in den Norden importiert. Eine wichtige Quelle fiir unsere Kenntnis iiber den

28



Antidotarium. Eine Schliisselstelle fiir die Kenntnis der ganzen mittelalterlichen Arzneiliteratur
ist das sogenannte Antidotarius magnus, das um das Jahr 1100 an der Medizinschule von Salerno
entstanden sein soll. Durch das ganze Mittelalter hindurch bekannt, ist es in vielen Abschriften
und Ausziigen immer wieder veridndert worden. Die originale Fassung war verloren gegangen. Erst
der Basler Pharmaziehistoriker Alfons Lutz (1903-1985) erkannte 1959 in einer mittelalterlichen
Handschrift, die sich seit der Reformation im Besitz der Universitit Basel befand, eine Fassung
genau dieses Antidotariums. Sie stammt aus dem Besitz des Predigerklosters zu Basel und wurde
wohl um 1190 im Kloster Engelberg gefertigt. Die Entdeckung dieser Handschrift ist fiir die Er-
forschung der frithen Arzneibuchliteratur von grosster Wichtigkeit.

Die Initiale P im Antidotarius magnus. Man sieht den Apostel Paulus, der im Begriff ist, das
Antidotum maniacis-melancholicis aufzuschreiben. Es hilft Melancholikern und Epileptikern. In
der linken Hand das Pistill, mit dem der Apostel den Morser stosst und damit die Krankheits-
ddmonen verscheucht.

Universititsbibliothek Basel, Mscr. D 111 14 (S. 91r)

29



Henmann von Offenburg (1379-1459),Sohn des Basler Apothekers Albrecht von Offenburg (gest.
1389), folgte zunichst seinem Vater im Beruf als Apotheker nach. Ziinftig zu Safran, wurde er Ober-
zunftmeister und Ratsherr. 1423 gab er seinen Beruf als Apotheker auf und griindete die erste
Basler Handelsgesellschaft. 1433 zum Ritter geschlagen, iibernahm er staatsménnische und diplo-
matische Aufgaben, was ihn zu Reisen nach Frankreich, Italien, Osterreich, Ungarn und Paléstina
fithrte.

Offenburg stiftete 1416 ein Glasgemiilde fiir die Karthauserkirche, von dem Reste erhalten sind.
Sie zeigen den knienden Stifter in jugendlichem Alter. Dieses Glasgemiilde ist das friiheste Bildnis
eines Apothekers nérdlich der Alpen. Es befindet sich heute im Historischen Museum Basel.

30



Narwalzahn. Das Fabeltier Einhorn oder Unicornu spielt in den Sagen vieler Vélker eine wichtige
Rolle. Es hatte eine grosse Liebe zu «Jungfrauen edlen Gebliits» und konnte auch nur von ihnen
gefangen werden. Seinem Horn rechnete man grosse Heilwirkung zu und verwendete es gegen
Epilepsie, Wiirmer, Pocken und Pest. Seine wichtigste Wirkung war aber —die Signaturenlehre leitet
dies aus der Phallusform ab - die Steigerung der Potenz. Aus diesem Grund war das Einhorn-Horn
eine heiss begehrte Handelsware. Auch die neueste Pharmaziegeschichte zeigt uns ja, dass mit
dieser Indikation viel Geld verdient werden kann. Als Ersatz fiir das nicht existierende Horn ver-
wendete man alle moglichen anderen Horner, wie jene von Antilopen, Hirschen, Kithen und jene
des Rhinoceros. Ebenso fand der Stosszahn des ménnlichen Narwales Verwendung, was ihm auch
die Bezeichnung Unicornu marinum einbrachte. Als Unicornu fossile bezeichnete man versteinerte
Mammutstosszihne, wie man sie seit dem Mittelalter in St. Jakob an der Birs hidufig ausgegraben
hat. Es ist selbstverstéindlich, dass dieses gesuchte und teure Pulver hiufig gefdlscht wurde. Dies
wiederum diente als Erkldrung, wenn die gewiinschte Wirkung ausblieb.

Narwalzahn, 160 cm

Pharmazie-Historisches Museum der Universitit Basel (Kat.Nr. O 781)

3l



Apothekergarten. Zur Kultivierung einheimischer Arzneipflanzen hielten sich die Apotheker —in
der Tradition der fritheren Klostergirten — einen eigenen Garten. Das Bild zeigt in idealisierter
Umgebung einen solchen Garten mit sduberlich abgegrenzten Beeten. Zahlreiche Gehilfen sind
mit verschiedenen Gartenarbeiten beschiftigt. Der offensichtlich wohlbestallte Apotheker und
seine Frau ergehen sich zwischen den Beeten und beaufsichtigen die Arbeit.

Lavierte Federzeichnung, anonym, Schweiz, 1616

Depositum des Kupferstichkabinettes der Offentlichen Kunstsammlung im Pharmazie-Histori-
schen Museum der Universitat Basel (Kat.Nr.V 103).

Gartenbau zur Karolingerzeit ist das Capitulare de villis, eine Verordnung,
welche von Karl dem Grossen (747-814) erlassen wurde. Es soll von einem
Benediktinerm6nch namens Ansegis (gest. 833) verfasst worden sein. In einem
Kapitel sind die Gewichse aufgefiihrt, die in den Gérten laut kaiserlichem
Edikt angepflanzt werden mussten. An Heilkrdutern sind unter anderen ge-
nannt: Rosmarin, Thymian, Salbei, Liebstockel, Fenchel, Senf, Minze, Schaf-
garbe, Mohn, Malve und Knoblauch.

In den Klostern wurden in christlicher Barmherzigkeit Kranke gepflegt.
Uber diese karitative Tatigkeit der Benediktiner sowie iiber ihren Anbau von
Heilkrautern gibt uns auch der von Abt Gozbert (gest. 837) im Jahr 820 in
Auftrag gegebene, aber nie ausgefiihrte Plan des Klosters St. Gallen Auskunft.
Auf diesem Idealplan ist ein Heilkriutergarten hinter der Wohnung der Arzte
eingezeichnet. Auf sechzehn Beeten sind die Namen der wichtigsten Arznei-
pflanzen vermerkt. Vorgesehen ist auch ein Raum fiir die Lagerung der ge-
trockneten Kriuter sowie zur Zubereitung von Medikamenten, das Armarium
pigmentorum, eine Art Vorldufer der spédteren Klosterapotheken.

Aus dieser monastischen Tradition entstanden mehrere bedeutende Kréu-
terschriften und Abhandlungen. Darunter ist das im 9. Jahrhundert entstan-
dene Liber de cultura hortorum, das meistens Hortulus genannt wird, ein her-

32



Albertus Magnus (vor 1200-1280) war einer der bedeutendsten Universalgelehrten des Mittel-
alters. Er stammte aus Lauingen (in Schwaben), studierte in Padua und verbrachte den grossten
Teil seines Lebens in KéIn. Er gehdrte dem noch jungen Dominikanerorden an und bekleidete
wichtige Amter in der Kirche, so war er unter anderem auch Bischof von Regensburg.

Albertus Magnus war von entscheidender Bedeutung bei der Wiederentdeckung der Philosophie
des Aristoteles und bei der Integration griechischer und arabischer wissenschaftlicher Literatur
ins europiische Mittelalter. Sein Bestreben, die antike Philosophie mit der christlichen Theologie
zu versthnen, fithrte auch zu grosserer Unabhingigkeit der Naturwissenschaft. Naturerfahrung,
Einbezug des Experimentes und Ansitze zu einer Systematik der Naturerscheinungen kenn-
zeichneten sein Denken. Er leistete wesentliche Beitridge zur medizinisch-pharmazeutischen
Literatur des Mittelalters und gilt als eine der grossten Autorititen der Alchemie.
Pharmazie-Historisches Museum der Universitit Basel (Kat. Nr. V 302)

vorragendes Beispiel. Verfasst von Walahfrid Strabo (808/9-849), einem Monch
und spiteren Abt des Klosters Reichenau, ist es ein in lateinischen Hexa-
metern verfasstes Lehrgedicht iiber den Gartenbau, das aber auch Angaben
iiber die Heilkraft der Pflanzen macht. Im 12. Jahrhundert hat die Abtissin
Hildegard von Bingen (1098-1179) in ihren Schriften Physica und Causae et
Curae eine Heilmittellehre aufgestellt, die zwar antike Einfliisse aufnahm,
daneben aber viele Erkenntnisse der Volksmedizin enthélt. Von einheimischen
Heilpflanzen erwéhnt sie zum Beispiel: Eibisch, Baldrian, Absinth, Liebstockel,

33



Pestkugeln. Die Pest, der Schwarze Tod, hat als grauenvolle Infektionskrankheit und Seuche
Europa seit dem 6. Jahrhundert immer wieder heimgesucht. Der Erreger, Yersinia oder Pasteu-
rella Pestis, wird durch die Pestflohe von Nagetieren iiber die Wanderratte auf den Menschen iiber-
tragen. Bakterien und Ansteckung waren im Mittelalter aber unbekannt. Man dachte sich, dass
der schlechte Geruch, der von den Patienten ausging, die Ubertragung bewirke. Entsprechend
suchte man sich prophylaktisch in eine Wolke von Wohlgeruch zu hiillen, um diesem Pesthauch zu
entgehen. Die abgebildeten Pestkugeln wurden mit Gewiirzen oder Parfiimen gefiillt und ans Kleid
geheftet. Patienten wurden mit Aderlass, Theriak und einer ganzen Reihe von Pestwassern und
Pflastern behandelt. Da keine wirksame Therapie existierte, suchte man Zuflucht in magischen
Behandlungen und religiosen Erkliarungen.

Von 1348 bis 1351 war das westliche Europa aufs schwerste von einem Pestausbruch betroffen.
Ganze Landstriche wurden entvélkert. Die Krankheit wurde als eine Strafe Gottes interpretiert
und den Juden die Schuld dafiir zugeschoben. Als Brunnenvergifter beschuldigt, wurden viele
Juden verfolgt und massakriert. Im Jahre 1349 wurde zum Beispiel in der Judenverbrennung von
Basel die ganze jiidische Gemeinde vernichtet. Es ist wohl anzunehmen, dass auch 6konomische
Uberlegungen diese grauenvolle Tat ausgeldst haben.

Pestkugeln, 17. Jh.; Silber

Pharmazie-Historisches Museum der Universitiat Basel (Kat.Nr. A 239)

34



Hechtkiefer. Urspriinglich lag der Signaturenlehre der Gedanke zugrunde, dass die Form eines
Arzneimittels mit der Funktion eines Korperteiles in Einklang stehen miisse. In dieses Gedanken-
gut schlich sich nach und nach eine Art Analogiezauber ein. Nun fand man eine Droge aufgrund
ihrer Ahnlichkeit in Form, Farbe, Geruch oder Geschmack mit einem erkrankten Korperteil oder
einem Krankheitssymptom. So verwendete man zum Beispiel Pflanzen mit nierenformigen Blit-
tern gegen Krankheiten der Niere oder die hier abgebildeten Kieferknochen von Hechten wegen
ihrer spitzen Form gegen Seitenstechen.

Hechtkiefer als Mittel gegen Seitenstechen; Hohe des Gefisses 15 cm

Pharmazie-Historisches Museum der Universitit Basel (Kat.Nr. O 452)

35



Mumienfuss. Die Verwendung von Teilen menschlicher Leichen zur Arzneiherstellung war schon
im Mittelalter verbreitet. Agyptische Mumien wurden beispielsweise zu Pillen gegen Lungen-
krankheiten und gegen Altersbeschwerden verarbeitet. Das Fett frischer menschlicher Leichen
wurde ausgelassen und als Salbengrundlage verwendet. Gewonnen wurde es hiufig von hingerich-
teten Verbrechern, was ihm den Namen Armsiinderfett eintrug. Diese Praxis hat sich bis tief in die
Neuzeit hinein gehalten und war im 18. Jahrhundert noch durchaus populér. So wurde auch in Basel
gegen Ende des 18. Jahrhunderts nach der Hinrichtung eines Verbrechers dessen Blut vom Henker
verkauft und von den Kéufern wegen der ihm nachgesagten starkenden Wirkung getrunken.
Mumia vera aegyptica, die echte dgyptische Mumie, zur Arzneiherstellung
Pharmazie-Historisches Museum der Universitdt Basel (Kat.Nr. O 513)

Thymian, Léwenzahn, Johanniskraut, Huflattich, Lavendel und Mohn. Das
medizinische Wissen wurde in den Klostern durch Abschriften und Kompila-
tionen erhalten. Die Medikamente waren recht einfach, wobei pflanzliche Sub-
stanzen iiberwogen. Fiir die Herstellung verwendete man ganze Drogen oder
einzelne Organe wie Wurzeln, Blitter oder Samen. Allerdings fehlen in den
Rezepten oft genaue Angaben iiber Menge und Gewicht. Viele Heilmittel wur-
den durch Abkochung oder durch Mazeration hergestellt. Zur Verabreichung
waren Latwergen und Oblaten beliebte Formen.

Eine entscheidende Wendung erfuhren Pharmazie und Pharmakotherapie,
als man im Abendland im 9. Jahrhundert begann, die arabischen und griechi-
schen Kompilationen kennen zu lernen und in die Medizin zu integrieren. Die

36




Regenwurmpulver. Pulverisierte getrocknete Regenwiirmer wurden als Mittel gegen Koliken und
Bauchschmerzen verwendet. Man fiihlte sich vom Bild kleiner Regenwiirmer, die durcheinander
wuseln, an ein Gedarm erinnert. Entsprechend der Signaturenlehre verwendete man sie also ge-
gen die Krankheiten der Dédrme.

Pulverisierte Regenwiirmer als Mittel gegen Koliken. Hohe des Gefisses 19 cm
Pharmazie-Historisches Museum der Universitit Basel (Kat.Nr. O 420)

37



Dreckapotheke. Zu den aus moderner Sicht wohl skurrilsten Therapieformen gehért die soge-
nannte Dreckapotheke. Seit dem Altertum ist sie in verschiedenen Epochen immer wieder in
Erscheinung getreten und dann verschwunden. Sie besteht in der Einnahme von Exkrementen von
Tieren — teilweise auch von Menschen — als Heilmittel. Zugrunde liegt der Dreckapotheke ein
ddmonistisches Krankheitsbild. Der bose Geist der Krankheit kann dabei mit Ekel erregenden
Stoffen aus dem befallenen Korper vertrieben werden. In der Barockzeit erfreute sie sich teilweise
grosser Beliebtheit.

Kristian Franz Paullini: Die Heilsame Dreckapotheke. Frankfurt 1696

Pharmazie-Historisches Museum der Universitiit Basel (Sign. Ce 1)

38




beiden wichtigsten Zentren dieser Entwicklung waren Salerno und Toledo. Sa-
lerno, die Civitas hippocratica, hatte einen ausgezeichneten Ruf als Medizin-
schule. Hier hatten sich auch griechische Uberlieferungen lénger als im iibri-
gen Europa gehalten. Mit den Kreuzziigen setzte dann ein reger Kontakt mit
der Levante ein, von dem die lehrenden Arzte profitieren konnten. Salerno
war keine klosterliche Lehrstitte, sondern eine Laienschule, die aber guten
Kontakt zu den Klerikern pflegte. In krassem Gegensatz zu anderen Schulen
sollen in Salerno auch Frauen in der Medizin ausgebildet worden sein.

Einen massgebenden Einfluss auf die Entwicklung Salernos, und damit auf
die Geschichte der ganzen europdischen Medizin, hatte Constantinus Africa-
nus (1020-1087). Er sprach fliessend Arabisch, Persisch und Griechisch und
hielt seine Schiiler an, alles ins Lateinische zu iibersetzen, was sie finden konn-
ten. Damit wurden dem Abendland systematisch komplette Werke zugéinglich
gemacht. Der Einfluss dieser Ubersetzungen und Kompendien des Constan-
tinus Africanus auf die européische Medizin waren bahnbrechend. Um 1100
wurde von salernitanischen Arzten der Antidotarius magnus, eine Sammlung
von Vorschriften fiir zusammengesetzte Arzneien geschaffen, ein Werk, das zu
einem Meilenstein der medizinischen Literatur wurde.

Aus den 115 wichtigsten dieser Rezepte schuf Meister Nicolaus (1. Hélfte
des 13.Jh.) in der Mitte des 13. Jahrhunderts ein praktisches Handbuch, das als
Antidotarium Nicolai ebenfalls sehr beriihmt und beliebt wurde. Seinen inhalt-
lichen Schwerpunkt bilden Arzneien, die von einem stationarius oder confec-
tionarius unter irztlicher Aufsicht und auf Vorrat hergestellt wurden. Durch
eine Zucker- oder Honiggrundlage hielten sie sich lange und konnten so bei
Bedarf abgegeben werden. Stationarii und Confectionarii waren eigentliche
Drogenhindler und Apotheker, die statio, der Raum, wo sie ihre Arzneien
zubereiteten, ein eigentlicher Vorldufer der Apotheke.

An der Wende vom 12. zum 13. Jahrhundert hat sich in Europa also unter
dem Einfluss arabischer medizinischer Praxis der Beruf des Apothekers eta-
bliert. Es wurde notig, dieses neue Apothekenwesen auch durch Medizinal-
verordnungen zu regeln. In der Einflusssphidre der Medizinschulen setzte
diese Entwicklung natiirlich zuerst ein. So finden wir bereits im Jahr 1180 in
Montpellier, wo auch eine Medizinschule gegriindet worden war, einen Eid fiir
Apotheker (apothecayres). Diesem Wort Apotheker,im neu entstandenen Sinn
des Medikamentenherstellers, begegnen wir hier wohl zum ersten Mal. Es ldsst,
nebenbei gesagt, tief blicken, dass die Worter Aporheker und Apotheke im fran-
zosischen Sprachgebrauch heute nur noch in einem einzigen Zusammenhang
gebraucht werden: les prix apothécaires.

In Salerno entwickelten sich zu Beginn des 13. Jahrhunderts ebenfalls
Medizinalverordnungen. Die Medizinschule erfuhr eine wesentliche Forde-
rung durch Kaiser Friedrich II. von Hohenstaufen (1194-1250),der im Jahr 1224

29



auch die Universitdt Neapel griindete. Friedrich II. war eine aussergewshnliche
Personlichkeit. Sein Hof in Palermo wurde zum Zentrum eines regen Geistes-
lebens. Der Kaiser befasste sich mit Philosophie, Dichtung und vor allem auch
mit Naturwissenschaften. An seinem Hof verkehrten neben christlichen auch
judische und arabische Gelehrte. Fiir die innenpolitische Neuordnung seiner
Erblande schuf er die sogenannten Constitutiones. Den Anfang dazu machten
die Erlasse der Assisen von Capua (1220). Weitere Verfiigungen folgten in den
Jahren 1221 bis 1227. Die Zusammenfassung der Gesetze schuf dann ein mehr-
kopfiges Gremium in den Jahren 1230/1231 im Liber Augustalis,das die Grund-
lage fiir die Constitutiones von Melfi bildete.

Diese enthalten auch eine Medizinalgesetzgebung, die fiir alle spiteren
Erlasse dieser Art massgebend war. Ihre wichtigsten Bestimmungen sind:
— Approbation der gepriiften Arzte durch den Kaiser oder seine Stellvertreter
— Festlegung eines Studienganges fiir Arzte und Chirurgen
— Festlegung eines Assistentenjahres ,
— Bestimmungen fiir die Priifung der Hochschullehrer
— Festlegung eines Eides seitens der Apotheker
— Beaufsichtigung der Arzneibereitung in den Apotheken durch Beamte und

durch das 6rtliche Collegium medicum
— Gebiihrenordnung fiir die Arzte
— Behordliche Preisfestsetzung fiir Arzneimittel
— Verbot einer Interessengemeinschaft zwischen Arzten und Apothekern
— Verbot des Apothekenbesitzes fiir Arzte

Die Medizinalgesetze in den Constitutiones von Melfi waren weit iiber ihre Zeit
hinaus von prigender Bedeutung fiir die Entwicklung des europiischen Me-
dizinal- und Medikamentenwesens. Sie sind auch Zeugnisse fiir den genial weit-
blickenden Geist des Staufenkaisers. Die Medizinschule von Salerno wurde
ebenfalls im Jahr 1231 von Friedrich II. zur Staatsinstitution fiir das Studium
der Medizin erklért. Ihr oblag von nun an die Priifung der Arzte und der Apo-

Cosmas und Damian. Die Schutzpatrone der Arzte und der Apotheker sind die Heiligen Cosmas >
und Damian. Nach der Legende waren sie ein christliches Briiderpaar aus Agea, die als Heilkun-
dige den Kranken halfen. Unter Diokletian (240-316) erlitten sie den Mirtyrertod. Cosmas wird
meistens als Arzt, Damian als Apotheker dargestellt. Dieses Bild zeigt den Heiligen Cosmas im
roten Mantel bei einer érztlichen Tétigkeit, ndmlich bei der Urinbeschau. Vor ihm auf dem Tisch
steht auch eine Aderlassschale. Der Heilige Damian hilt als Apotheker einen Salbentopf in der
Hand.

Altarfliigel; Malerei auf Eiche; Meister vom Heiligen Blut, Briigge; um 1530; 80 X 40 cm
Pharmazie-Historisches Museum der Universitit Basel (Kat.Nr.V 741)

40



41



theker. Nach dem Zusammenbruch des Stauferreiches 1268 verlor Salerno zu-
sehends an Bedeutung. In der Folgezeit hat die. Medizinschule von Montpel-
lier diese Bedeutung iibernommen.

Auch der sogenannte Basler Apothekereid wurde durch die Constitutiones
Friedrichs II. stark beeinflusst. Er ist die erste deutschsprachige Apotheker-
verordnung und auch die erste, welche auf deutschem Boden erlassen wurde.
Der Eid ist undatiert. Da er aber zur Zeit des Biirgermeisters Thiiring
Marschalk (1271-1322) erlassen wurde, muss er in dessen Amtszeit, also um
das Jahr 1300 entstanden sein.

In dieser Zeit entstanden auch erste Apothekerziinfte und Apotheker-
gilden. Wie alle Gilden strebten sie in ihren Stddten eine Monopolstellung an
und versuchten, Qualitdt und Unverfélschtheit ihrer Produkte zu gewéhrlei-
sten, Preise fest- und durchzusetzen, Gesellen- und Meisterausbildung zu
regeln. In den meisten européischen Stddten, so auch in Basel, bildeten die
Apotheker eine gemeinsame Zunft mit nahe verwandten Berufen,nédmlich den
Wurzkrimern und den Drogisten. Die Safranzunft zu Basel wurde zwar erst
1372 erstmals urkundlich erwihnt, doch diirfte sie noch auf das 13. Jahrhundert
zuriickgehen.

Der mittelalterliche Arzneischatz umfasste rund 1000 verschiedene Stoffe,
worunter hauptsiachlich pflanzliche Arzneidrogen waren. Die Medizin orien-
tierte sich weiterhin prinzipiell an der aus klassischer und arabischer Tradition
iibernommenen Humoralpathologie, also der Lehre von den vier Kardinal-
sdften. Daneben flossen aber auch viele volkstiimliche und magische Vorstel-
lungen in die medizinische Praxis ein. Von iiberragender Bedeutung war hier
die sogenannte Signaturenlehre. Die dussere Form einer Droge wurde dabei
herangezogen, um eine mogliche Wirkung als Medikament zu bestimmen. So
verwendete man zum Beispiel herzformige Blétter gegen Herzbeschwerden
oder den Skorpion mit seinem spitzen Stachel gegen Stichverletzungen. Man
glaubte im Aussehen dieser Stoffe ein gottgegebenes Zeichen auf ihre thera-
peutische Anwendung zu erkennen. Es ist sehr interessant zu sehen, dass solche
Signaturiiberlegungen auch in vielen aussereuropidischen Kulturen, so insbe-
sondere in der chinesischen oder in der indianischen Medizin, eine ebenso
grosse Rolle gespielt haben wie in Europa.

Im spateren Mittelalter ist die européische Medizin in ihrem Arabismus aber
schliesslich erstarrt. Kaum einer wagte es mehr, am Autoritdtsglauben zu
riitteln. Oft ging man so weit, neue Errungenschaften, wie zum Beispiel die De-
stillation, zwar praktisch auszunutzen, wissenschaftlich aber totzuschweigen.
Die Vorlesungen an den Universitédten bestanden aus dem wortlichen Vorlesen
klassischer Texte, also Galens, Avicennas oder auch des Dioskurides. Die drzt-
liche Praxis musste von den Studenten ausserhalb des universitidren Betriebes
erlernt werden.

42




Die Zeit war iiberschattet von grossen Pestepidemien. In ihrer Angst vor
dem Schwarzen Tod suchten viele Menschen Zuflucht beim Glauben an aller-
hand Zauber, dessen entsetzliche Folgen die spdteren Hexenprozesse sein soll-
ten. Magische Symbole, Heilgebete und gesegnete Amulette wurden immer
mehr zur Bekdmpfung von Krankheiten verwendet. Die medizinische Thera-
pie begann sich in eine zunehmend skurrile Richtung zu entwickeln. In der so-
genannten Dreckapotheke zum Beispiel wurden Blut, Galle, Knochen, Urin
und Exkremente verwendet. Selbst Teile menschlicher Leichen wurden in die
Therapie eingefiihrt. In der Diagnostik wandte man sich ebenfalls irrationalen
Methoden zu. Sehr beliebt waren hier die sogenannte Urinbeschau und astro-
logische Aussagen.

Dennoch zeichneten sich am Horizont langsam Neuerungen ab. Einzelne
Naturwissenschaftler und Theologen begannen am scholastischen System
Kritik zu iiben und forderten individualistisches Denken. Die Chirurgie begann
sich schneller vom Althergebrachten zu lésen als die Medizin. So fiihrte schon
in der Mitte des 13. Jahrhunderts der Bologneser Wundarzt Ugo Borgognoni
(Ende des 12.Jh.—-1252/8) eine Betaubung mit Schlafschwimmen ein, die es mit
Hilfe von Abkochungen von Opium und Nachtschattengewichsen erlaubte,
Patienten vor einem Eingriff in eine Art Narkose zu vesetzen. (Die eigentliche
Narkose wurde als Athernarkose erst in der Mitte des 19. Jahrhunderts in die
Medizin eingefiihrt!)

43






	Medizin, aber ohne Chemie : der Weg der Pharmazie bis zum Anbruch der Neuzeit

