
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 180 (2002)

Artikel: Strömung, Kraft und Nebenwirkung : eine Geschichte der Basler
Pharmazie

Autor: Kessler, Michael / Honecker, Marcus / Kriemler, Daniel

Kapitel: Medizin, aber ohne Chemie : der Weg der Pharmazie bis zum Anbruch
der Neuzeit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Medizin, aber ohne Chemie

Der Weg der Pharmazie
bis zum Anbruch der Neuzeit





Religion, Magie und medizinische Erfahrung

Herkunft und Anfänge der Pharmazie in der Medizin der alten Hochkulturen
Mesopotamien und Ägypten

Das Wort «Pharmazie» geht auf die griechische Bezeichnung «Pharmakon» für
Gift, Arznei oder Heilmittel zurück. Dass es aus dem ägyptischen «ph-ar-
maki», dem Titel «Bewahrer der Sicherheit» des Gottes Thoth übernommen
sein soll, bleibt Spekulation. Sicher ist aber, dass wir die Anfänge der Heilkunde
in diesen alten Kulturen finden können.

Das medizinische Schrifttum Mesopotamiens und Ägyptens weist viele
Gemeinsamkeiten auf. Die Heilkunde entsprang dem gleichen magisch-religiösen

Denken. Die unterschiedliche Geographie und die damit verschiedenen

Lebensbedingungen der beiden Gebiete führten aber doch zu grundlegenden
Unterschieden in den medizinischen Vorstellungen. In Ägypten entwickelte
sich die rationale Seite stärker als in Mesopotamien, wo magische Elemente
ihren beherrschenden Einfluss beibehielten. Dennoch war auch die altägyptische

Welt wie die mesopotamische von Geistern, Dämonen und bösen Mächten

durchwaltet. Ein Kranker stand mit der Welt nicht mehr in Harmonie; er
hatte die Götter, die Toten oder die Geister beleidigt. Religiöse und magische
Mittel prägten den Weg, die verlorene Harmonie wieder herzustellen. Dies

waren Gebete, Beschwörungen und Rituale, die den mesopotamischen ähnlich
waren und in ihren Grundzügen wohl auf ältere, schriftlose Kulturen zurück
gingen. Die Medizin verliess sich aber nicht auf eine einzelne Methode, auch
hier gab es unterschiedliche Arten von Heilern: Priester, Zauberer und Ärzte.
Dies deutet darauf hin, dass die Heilkunst in Ägypten ins empirisch-rationale
Stadium getreten war, ohne sich aber gänzlich von ihren Ursprüngen zu lösen.

Religiöse und magische auf der einen und empirisch rationale Heilkunde auf
der anderen Seite arbeiteten noch zusammen und überschnitten sich. Dennoch
zeigt sich hier eine erste Trennung in diese beiden gegensätzlichen Richtungen,
die sich durch den ganzen Lauf der Geschichte unserer Medizin ziehen wird.

Unsere Kenntnis der ägyptischen Medizin stammt im wesentlichen aus elf
Papyri, von denen mehrere für die Geschichte der Pharmazie interessant sind.

Der berühmte Papyrus Ebers aus der 18. Dynastie (16. Jh. v.Chr.) enthält ca.
800 pharmazeutische Rezepte und nennt ca. 700 Drogen. In der zwanzig Meter
langen Schriftrolle sind nicht nur die einzelnen Medikamente aufgeführt,
sondern auch Anleitungen zur Behandlung innerer Krankheiten, von Augenleiden,

gynäkologischen und dermatologischen Leiden gegeben. Viele medizinische

Themen werden behandelt und zeugen von der grossen Bedeutung der

empirisch-rationalen Medizin im alten Ägypten.

15



Der erstaunlich grosse Arzneischatz enthielt pflanzliche und tierische

Drogen sowie anorganische Stoffe. Sie lassen sich nicht immer spezifizieren und

identifizieren, doch ist es mittlerweile gelungen, für viele von ihnen analoge
Stoffe aus dem modernen westlichen Arzneischatz zu bestimmen. So finden
sich schon hier Koloquinthen, Sennesfrüchte und Ricinusöl als Abführmittel,
sogenannte Laxantien. Unter den tierischen Zubereitungen gibt es Präparate,
die sich viel später in der europäischen Volksmedizin als Mittel der
«Dreckapotheke» wiederfinden werden, wie Exkremente, Urin und getrocknete
Organe. Mineralische Stoffe finden sich weniger, aber es sind z. B. Antimonsulfid,

Kupferacetat und Natriumcarbonat als Mittel zur Behandlung von
Augenkrankheiten aufgeführt.

Zubereitung und Verabreichung dieser Medikamente waren in der
magischen und religiösen Tradition fest verwurzelt. So waren die Drogen nicht nur
per se wirksam, sondern auch durch ihren magischen Gehalt in Verbindung mit
den dabei gesprochenen Worten. Der Papyrus Ebers beginnt mit einem Gebet
und enthält Zauberformeln, die gesprochen werden mussten. Doch die magische

Wirkung der Arznei deckte sich nicht immer mit ihren pharmakologischen
Effekten. Die Methoden begannen, sich voneinander zu entfernen. Zunehmend

wurde bei Arzneigaben auf die Beschwörung verzichtet, und die
medikamentöse Behandlung gewann an Popularität.

Ägypten wurde in der antiken Welt berühmt für seine Drogen und für seine

Gifte. Der Drogenimport aus Ländern der arabischen Südküste und südlich
des Roten Meeres war beträchtlich, die Expeditionen in diese Gebiete wichtig
für die ägyptische Geschichte. Auch Myrrhe und Weihrauch gelangten von dort
nach Ägypten.

Die noch heute wohl berühmteste dieser ägyptischen Fahrten ist sicherlich

jene der Königin Hatschepsut (1490-1468 v.Chr.), nicht zuletzt wegen der gut
erhaltenen und eindrücklichen Darstellungen dieser Expedition. Die Wände
des Grabtempels der Hatschepsut in Theben, dar el-bahari, zeigen unter vielem

anderem nicht nur die Ernte und den Transport von Weihrauchharz,
sondern auch die Herbeischaffung von lebenden Weihrauchbäumen. Diese wurden

offenbar in Körben auf Schiffen transportiert. Eine Inschrift bei der
Darstellung lautet übersetzt etwa:

«Grünende Weihrauchbäume, 31 Stück, herbeigeführt unter den Kostbarkeiten

für die Majestät Gottes Amun, des Herren der irdischen Throne. Niemals
ist Ähnliches gesehen worden seit der Erschaffung des Weltalls.»

Arzneidrogen gewannen mehr und mehr an Bedeutung. Homer (8. Jh.

v. Chr.) schreibt, dass in Ägypten die fruchtbare Erde Drogen jeder Art trage,
von denen manche im gemischten Zustand heilend wirken, andere tödlich.

Apotheker und Apotheken gab es in der damaligen Welt noch keine. Wohl
gab es Spezialisten, die für Teile der Medikamentenproduktion zuständig

16



waren, Drogensammler etwa oder Salbenreiber. Alle arbeiteten aber als
Gehilfen unter der Aufsicht des Arztes. Heilkunde war gleichzeitig auch
Apothekerkunst. Für die Bereitung der Arzneien scheint es im Tempel schon
einen speziellen Raum gegeben zu haben, eine Art Offizin. Die Drogenzube-
reiter beherrschten diverse Verarbeitungsmethoden wie Messen, Pulverisieren,
Filtrieren und Sieden. Es wurden schon viele Arzneiformen gefertigt, so zum
Beispiel Gurgel-, Schnupf-, Raucher- und Inhaliermittel, Umschläge, Klistiere,
Zäpfchen, Weine, Salben, Absude, Aufgüsse und Pflaster.

Die ägyptische Medizin war weit über die Grenzen des Landes hinaus von
grossem Einfluss. So fand ein Austausch zwischen ägyptischen und griechischen
Ärzten statt. Mit den medizinischen Kenntnissen wurden auch die handwerklichen

Fähigkeiten zur Herstellung der Medikamente weitergegeben, die in den
kommenden Jahrhunderten für die Apothekerpraxis grundlegend werden
sollten.

17



Natur, Vernunft und medizinische Erkenntnis

Grundlagen der Pharmazie in der Medizin der Klassik

Ursprünglich war auch die griechische Welt noch sehr stark von Göttervorstellung

und magisch-religiösen Ideen geprägt. Das Leben und die Gesundheit
der Menschen waren vom Wohlwollen der Unsterblichen und der Jenseitigen
abhängig. Götter mussten durch Sühneopfer besänftigt werden, eine Vorstellung

der Reinigung von Sünde, wie sie in den religiös-magischen Ideen der
mesopotamischen und ägyptischen Hochkulturen vorkam. Unter den
Heilgöttern spielte neben Apollo vor allem Asklepios eine führende Rolle. Er
wurde im Lauf der Zeit zum Schutzgott der Ärzte und der Heilkundigen und
in ganz Griechenland waren ihm Tempel geweiht. Epidauros, Kos und Perga-
mon bildeten die wichtigsten Stätten des Asklepioskultes.

Die griechische Hochkultur unterschied sich in ihrer Grundauffassung und
in ihren Organisationsformen aber sehr deutlich von der mesopotamischen
und der ägyptischen Kultur. Die hellenische Zivilisation wurde geprägt von
den geistigen Errungenschaften der Philosophie, der Metaphysik und der
Ethik.

Vor dem Hintergrund dieser Geisteshaltung suchten die Heilkundigen im
klassischen Griechenland ihrer Kunst eine natürliche, rationale und empirische
Basis zu geben. Sie taten dies, obwohl gleichzeitig eine Tempelmedizin
existierte, obwohl eine konventionelle Frömmigkeit unter den medizinischen
Autoren zu finden war und obwohl beim Hippokratischen Eid Apollon,
Asklepios, Hygieia und Panakeia angerufen wurden. (Der uns heute noch
bekannte hippokratische Eid ist allerdings eine Institution späterer Zeit.) Auch
die Katharsis, ein verbreiteter Bestandteil griechischer medizinischer Praxis,
ist ja nicht frei von mystischen Aspekten. Natur und Vernunft mussten aber
nicht im Widerspruch zum Göttlichen stehen, sondern konnten Erscheinungsformen

des Göttlichen sein.

Auf der professionellen Ebene löst sich die griechische Heilkunst von
Religion, Magie und Aberglaube. Erstmals in der Geschichte von Medizin und
Pharmazie suchten die Heilkundigen nach einer naturwissenschaftlichen
Grundlage für die Erklärung der Ursache einer Krankheit resp. ihrer
Behandlung. Basierend auf den Vorstellungen von Thaies (um 600 v. Chr.) und Em-
pedokles (490-430 v.Chr.) dachte man sich die ganze Welt aus lediglich vier
Elementen aufgebaut. Diese Lehre von den vier Elementen Feuer, Wasser,
Erde und Luft sollte viele Jahrhunderte lang auch die Vorstellung vom Aufbau

des menschlichen Körpers und seiner Gesundheit bestimmen. Sie wurde

18



Theriakgefäss. Während zweitausend Jahren nahm der Theriak eine ausserordentliche Stellung

unter den Medikamenten ein. Er galt als das Wunderheilmittel schlechthin. Nicht nur Adel

und Klerus, auch Bürger und Bauern verwendeten den Theriak gegen Kopfweh, Seh- und

Augenbeschwerden, Katarrh und Husten, sehr häufig als Abführmittel, aber auch bei seelischen Leiden.

Gicht, Aussatz und Pest. Er wurde prophylaktisch und therapeutisch sowohl innerlich als auch

äusserlich angewendet. Den ersten Theriak liess der pontische Tyrann, König Mithridates VI.

Eupator (um 130-63 v.Chr.), von seinen Ärzten aus 54 Substanzen bereiten. Später soll ein Leibarzt

Neros (37-68 n.Chr.), Andromachos der Ältere, im 1. Jahrhundert dieses Mithridatum durch

Zugabe weiterer Substanzen, insbesondere Vipernfleisch, weiterentwickelt haben. Galen

überlieferte dieses Rezept dann unter der Bezeichnung Theriak des Andromachos. Im Lauf der Zeit

wurde der Theriak, ähnlich dem Stein der Weisen bei den Alchemisten, zu einer Panazee gegen

alle Krankheiten. Er hielt sich als Medikament bis spät ins 18. Jahrhundert.

Theriakgefäss für eine Apotheke. Die schlangenförmigen Henkel weisen auf den Inhalt.

Fayence, Frankreich, 18. Jh.; Höhe 37 cm

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. K 128)

19



nämlich zur Basis der hippokratischen Humoralpathologie und der daraus

abgeleiteten Pharmakotherapie.
Hippokrates (460-375 v.Chr.) soll um das Jahr 460 v. Chr. auf der Insel Kos

geboren worden sein und einer Ärztefamilie entstammen. Hinweise auf sein
Leben und Wirken finden sich in den Dialogen des Plato (428/7-348/7 v. Chr.).
Unter seinem Namen begründete die alexandrinische Schule eine
Schriftensammlung, das corpus hippocraticum, in dem die Auffassungen der griechischen
Medizin niedergelegt sind. Sie sind gekennzeichnet durch die natürliche
Begründung der Medizin auf der Basis der Elementenlehre, die jeden magischen
oder göttlichen Ursprung der Krankheit ablehnt. Krankheit wird verstanden
als Ausdruck einer Abweichung vom Gleichgewicht der Körpersäfte. Nach
dieser Humoralpathologie enthielt der Körper vier mit den Elementen der
äusseren Welt korrespondierende «Kardinalsäfte»: gelbe Galle, schwarze Galle,
Blut und Schleim. Diese waren nicht nur formal den Elementen Feuer, Wasser,
Erde und Luft zugeordnet, sondern auch hinsichtlich ihrer Eigenschaften. So

war Schleim, wie Wasser, feucht und kalt; Blut, wie Luft, feucht und heiss; gelbe
Galle, wie Feuer, trocken und heiss; schwarze Galle, wie Erde, trocken und kalt.
Diese vier Säfte bestimmten die Gesundheit des Menschen durch ihr
harmonisches Verhältnis. War dieses gestört, musste es eine Therapie wieder ins Lot
bringen.Als diagnostische Anhaltspunkte dienten Hitze, Kälte,Trockenheit und
Feuchtigkeit. Noch heute bedienen wir uns dieser Begriffe zum Beschreiben
der Charaktere: Phlegmatiker (Phlegma: Schleim), Sanguiniker (Sanguis: Blut),
Choleriker (Chole: Galle) und Melancholiker (melaina chole: schwarze Galle).

Die griechische Medizin nutzte alle therapeutischen Praktiken und chirurgischen

Techniken, darunter auch Physiotherapie und Gymnastik, Aderlass,
Skarifizieren, Schröpfen und Blutegel. Charakteristisch waren aber Diäten
und medikamentöse Therapien. Hitze, Kälte, Trockenheit und Feuchtigkeit
waren eben nicht nur diagnostische Kriterien, sie beschrieben auch die
Eigenschaften der Medikamente und gaben damit der Pharmakotherapie die
theoretische Grundlage. Hier hegen die Anfänge der abendländischen Pharmakologie

und Pharmakodynamik. Für nahezu 2000 Jahre sollte dieses pharma-
kotherapeutische System seine Gültigkeit bewahren. Erst in der frühen
Neuzeit wagten sich unvoreingenommene Denker wie Paracelsus (um 1493-
1541) daran, an diesem Gedankengebäude zu rütteln.

Die römische Medizin hat die Erkenntnisse aus der griechischen Welt
übernommen. Es waren die grossen Ärzte Roms - fast ausschliesslich Griechen -,
die sie auch weiter systematisierten. Im 1. Jahrhundert n.Chr. beschrieb Peda-
nios Dioskurides (1. Jh. n.Chr.) in seinem einzigen Werk De materia medica
über 600 Pflanzen nebst tierischen und mineralischen Heilmitteln. Mit diesem
Werk hat Dioskurides die ganze Kenntnis des Arzneischatzes der Antike
vermittelt. Er blieb damit durch die ganze Zeit des Mittelalters hindurch bis in die

20



m

Theriakrezept. Die Zubereitung des Theriaks galt als Meisterstück der Apothekerkunst. Sie

erforderte gute botanische Kenntnisse und die Beherrschung des pharmazeutischen Handwerks.

Spätestens seit dem Hochmittelalter wurde die Herstellung zu einer Art Staatsakt stilisiert. In
vielen Städten, so in Venedig, Rom, Montpellier oder Toulouse, durfte er nur unter behördlicher

Aufsicht öffentlich hergestellt werden. Es ist klar, dass dies vor allem auch dazu diente, zu

verhindern, dass von den Apothekern minderwertige Ingredienzien in die wertvolle und teure

Latwerge hineinvermengt wurden. Anfang des 17. Jahrhunderts übertrug der Papst das Privileg
der Theriakherstellung den Jesuiten. In dieser Urkunde von 1621 wird vom römischen Stadtarzt

beglaubigt, dass für den Theriak und das Mithridat, welche der Jesuit P. Franciscus Vagiolus im

Collegio romano bereitet hatte, nur beste Ingredienzien verwendet und die Präparate fachgerecht

hergestellt wurden.
Urkunde auf Pergament
Rom; 1621;55 x 90 cm
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. V 340)

21



Schröpfköpfe. In der Humoralpathologie, der sogenannten Säftelehre, wird der Kranke durch einen
Ausgleich seiner inneren Körpersäfte therapiert. Blut wird aus dem Körper entweder durch einen
Aderlass abgeleitet oder durch Schröpfen herausgezogen. Hierbei wird ein kleines Gefäss erhitzt
und auf die Haut gestülpt. Beim Abkühlen entsteht durch die Volumenverkleinerung der Luft ein
Unterdruck, mit dem Blut durch die Haut gezogen wird. Die Haut kann vorher mit einem Messerchen

oder mit einem Schröpfschnepper eingeritzt, also skarifiziert, werden.
Schröpfköpfe; 19. Jh.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel

Neuzeit - also über 1500 Jahre lang - die eigentliche Autorität auf dem Gebiet
des Arzneischatzes. De materia medica war das Standardwerk, das die ganze
nachfolgende Fachliteratur bestimmte. Die Pflanzen wurden systematisch, auch
nach ihrer physiologischen Wirkung beschrieben. Ebenso finden sich in diesem
Werk viele Angaben für die Herstellung der Medikamente, so zum Beispiel
über die Herstellung von Extrakten. Auch eigentlich pharmazeutische
Angaben, beispielsweise zur Lagerung der Drogen oder zur Verarbeitung der
Simplizien in Rezepten, finden sich in diesem epochalen Werk.

Von ebenso überragender Bedeutung für die abendländische Medizin war
der römische Arzt Galenos (129-199 n.Chr.). Durch ihn wurde die gesamte
griechische Heilkunde zusammengefasst und systematisiert. Sein Einfluss auf
die Entwicklung der Medizin war gewaltig. Er verlieh der Viersäftelehre ihre

22



gijut unb ®«b«ûtung bei îibtil<if)tnS,
©ut.

AtD.ccxvii.
iw<&b<r btilfumtnffltburt^ïfu SJjrlfti/mlt
Mm Huff Mr «ftemtm.' MmM uno mmmt $taM«n/

fdtwt Mu JiHtf lojifàiti ÇmllUwimmM tofiffmmttwt
VrMHrf.UflP MM«ili4<f •23<ri<l*mi|i Mr ^.tHmir.1i<n/

»ut f«olilht! HwiJiiao. jradiirt:
©ur$ JACOBUM BjOSIVM,

Mltheinatfctim.

Qtdttl/ â" ättlmumi fritPfnl) tupi.

Aderlasstafel. Der Aderlass war eine gängige Therapie. An verschiedensten Lass-Stellen wurden

dem Körper meistens etwa 1 dl Blut, gelegentlich aber auch bis zu 9 dl Blut entnommen. Die
Prozedur wurde regelmässig an fünf aufeinanderfolgenden Tagen durchgeführt. Die Wirkung wurde,

so stellte man es sich vor, von den Planeten beeinflusst. Interessant ist, dass das Lassen populär
blieb, obwohl der Arzt William Harvey (1578-1657) schon im Jahr 1628 in seiner Schrift über den

Blutkreislauf die bis damals gültige Lehre Galens widerlegt hatte. Selbst als man im frühen 19.

Jahrhundert die Bedeutung des Blutes für den Sauerstofftransport erkannt hatte, blieb der Aderlass,

mindestens in der Volksmedizin, noch verbreitet.
Aderlasstafel aus einem Basler Kalender aus dem Jahr 1717

Pharmazie-Historisches Museum der Universität (Kat.Nr. V 174)

klassische Gestalt, in der sie für die nächsten 1500 Jahre die europäische
Medizin bestimmen sollte. In Pergamon geboren, zunächst Gladiatorenarzt -
was ihm anatomische Kenntnisse vermittelte -, kam er im Jahr 163 nach

Rom. Er avancierte zu einem der gesuchtesten Ärzte und wurde kaiserlicher
Leibarzt.

Wie die griechischen haben auch die römischen Ärzte die von ihnen
verordneten Heilmittel für gewöhnlich selber zubereitet, überliessen aber zunehmend

einzelne Arbeiten entsprechend angelernten Hilfsberufen. So gab es

Heilmittelbereiter, Rohstoffzerkleinerer, Salbenreiber, ambulante Drogenhändler

sowie stationäre Drogen- und Gewürzhändler. Bis alle diese Berufe

zur eigentlichen Aufgabe des Apothekers zusammenschmolzen, sollten noch

einige Jahrhunderte vergehen.

23



Aus dem Orient

Das medizinische Wissen der Antike und seine Entwicklung
in der arabischen Welt

Der Zusammenbruch Roms im Jahr 476 führte im westlichen Europa zu einem
politischen Machtvakuum und einem allgemeinen kulturellen Niedergang. Im
oströmischen Reich überlebte hingegen das griechisch-römische Erbe.
Fortschritte im Bereich der Pharmazie und der Medizin zeichnen sich im Mittelalter

damit zunächst in Byzanz ab. Zunächst traten die Ärzte in die Fussstapfen
Galens. Die byzantinischen Autoren zeichnen sich durch fundierte Kenntnis
der alten Texte aus und haben beträchtliche persönliche Erfahrung mit Medikamenten.

Die bedeutendsten dieser Autoren sind Aetius von Amida (1. Hälfte
des 6. Jh. n. Chr.), Alexander von Tralleis (im 6. Jh.) und Paulus von Ägina (im
7. Jh.).

Der Weg nach Westen blieb in der Folge der Auswirkungen der
Völkerwanderung zunächst versperrt. Die wenigen dürftigen Aufzeichnungen der
frühmittelalterlichen Klostermedizin, zum Beispiel diejenigen aus St. Gallen,
vermitteln kaum einen schwachen Abglanz der hochstehenden antiken Arzneikunde.

Dagegen blieben die alten Medizinschulen im Osten, beispielsweise in
Alexandrien, zunächst weiter bestehen. In Syrien und Persien entstanden neue
Zentren ärztlichen Wissens im Zusammenhang mit den Hospitälern, einer
typisch christlichen Einrichtung, denen schon bald eigentliche Apotheken,
also Orte der Arzneiherstellung und Lagerung angegliedert wurden. Neben
christlichen waren es vor allem auch jüdische Autoren, welche Werke antiker
Gelehrter ins Arabische übersetzten. Auf diesem Weg wanderte das Wissen der
Antike über Syrien nach Persien und schliesslich zu den Arabern.

Im 7. und 8. Jahrhundert breiteten arabische Stämme ihre von Mohammed
(um 569-632) ins Leben gerufene Religion über Nordafrika bis Spanien und
über den Nahen Osten und Persien bis Indien aus. Im Zeichen des Islam kommt
es zu einer glanzvollen kulturellen Entfaltung in künstlerischen, geistes- und
naturwissenschaftlichen Bereichen - darunter auch Medizin und Pharmazie -,
die jedoch ohne die Übernahme des Kulturgutes der von den Kalifen
unterworfenen Völker nicht möglich geworden wäre. Bagdad, von den Abbasiden
763 zur Hauptstadt ernannt, entfaltete namentlich unter Harun al Raschid
(766-809), also einem Zeitgenossen Karls des Grossen (747-814), ein reges
kulturelles Leben. Die Kalifen beriefen Ärzte aus Gondischapur in Persien an
den Hof, gründeten Spitäler und legten Bibliotheken an.

Bei der starken Spezialisierung der arabischen Heilkunde wurde eine
Arbeitsteilung zwischen den Ärzten und den Herstellern der Medikamente

24



Hortus sanitatis. Die arabische Medizin - und mit ihr viel medizinisches Wissen aus der Antike

- ist durch arabische Gelehrte an die europäischen Medizinschulen gelangt. Die Abbildung zeigt
einen arabischen Gelehrten im Kreis seiner Schüler. Sie stammt aus einem der frühesten
gedruckten Kräuterbücher, einem sogenannten Hortus sanitatis, einem Garten der Gesundheit.

Hortus sanitatis; Schönsperger Ausgabe; Augsburg 1488

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Ba 10)

nötig. Ein Hauptgrund dafür war die Polypharmazie: die arabischen Rezepte
enthielten manchmal - durchaus auch in der übernommenen antiken Tradition

- über 100 Einzeldrogen. Damit entstand ein eigentlicher neuer Beruf, der des

Herstellers von Heilmitteln oder eben des Apothekers. Die Apotheke ist somit
eine arabische Einrichtung. Die erste Apotheke soll um 800 am Hof von Bagdad

eingerichtet worden sein. Dank der Ausbreitung des Islams über Indien
hinaus bis China und Indonesien gelang es, den Arzneischatz um zahlreiche
wesentliche, auch heute noch gebräuchliche Drogen und Gewürze zu vermehren.

Man denke zum Beispiel an Rhabarber, Sennesblätter, Tamarinden,
Borneokampfer, Zucker, Muskatnuss, Gewürznelken, Sandelholz und Ambra.

Im Gegensatz zur klassischen Arzneikunde, die mit Vorliebe zu drastischen
Mitteln griff, bevorzugten die Araber mild wirkende, wohlriechende und an-

25



genehm schmeckende Arzneien. Galenische Vorschriften wurden in diesem

Sinn abgeändert und mit den stärksten Wohlgerüchen, die der Orient zu bieten
hatte, wie Moschus, Zibeth und Weihrauch parfümiert. Auch die neu erfundene

Methode der Destillation - sie war in der Antike noch unbekannt gewesen

- wurde zu pharmazeutischen Zwecken genutzt. Berühmt war das wunderbar
riechende, destillierte Rosenwasser aus Südpersien, das zum Parfümieren von
Speisen und Arzneien verwendet wurde. Auf diese Weise gesellten sich zu den

alten galenischen Latwergen und Pastillen neue, bisher unbekannte
Arzneiformen, beispielsweise die Sirupe, die schön rosa oder gelb gefärbt wurden und
mit kühlem Wasser verdünnt als sogenannter Julep sowohl als Arznei wie auch
als Erfrischung dienten. Weitere raffinierte Zubereitungen wie wohlriechende
Salben und Crèmen sowie auch die aus Schwefelantimon bestehende
Augenschminke, die man Kohol nennt und auch heute noch im Orient und in Nordafrika

verwendet, wurden zur Schönheitspflege produziert.
Die typisch arabische Apothekerkunst erreichte ihren Höhepunkt im 10.

und 11. Jahrhundert. Sie wurde überall dorthin verbreitet, wo der Islam Fuss

fassen konnte, in Europa also nach Sizilien, Malta und Südspanien. Die christlichen

Bewohner dieser Gebiete, welche mit den Arabern im täglichen Kontakt

standen, übernahmen neben vielen anderen kulturellen Errungenschaften
schon bald die islamische Medizin. Arzneien wurden importiert - mit ihnen

auch die Gefässe, in die sie verpackt waren. Damit kamen die ersten Fayencen
nach Europa.

Einer der grössten Ärzte dieser arabischen Epoche der Geschichte unserer
Medizin war der in Rayy bei Teheran geborene Perser Rhazes (865-925). Sein
Wissen basierte nicht nur auf Überlieferungen, sondern auch auf klinischen
Beobachtungen. Er arbeitete in einem der grössten Krankenhäuser Bagdads und
soll viele Studenten unterrichtet haben. Sein Hauptwerk, al-hâwi, der Speicher,
wurde erst nach seinem Tod publiziert. Im 12. Jahrhundert erschien davon eine
lateinische Übersetzung unter dem Titel liber continens, die in den nächsten
Jahrhunderten eine wichtige Rolle in der abendländischen Medizin spielen sollte.

Die Werke des Rhazes zeichnen sich durch selbständiges Denken aus. Über
die Anwendung von Medikamenten sagte er: «Wo Du durch Nahrungsmittel,
das heisst Diät, helfen kannst, da verordne keine Heilmittel, und wo einfache
Mittel hinreichen, da nimm keine zusammengesetzten». Auch an der Wende

zum 21. Jahrhundert klingt uns diese Anweisung durchaus modern in den
Ohren!

Die pharmazeutisch-heilkundliche Literatur der arabischen Welt umfasste
auch Enzyklopädien, Kommentare und Originalbeiträge von Gelehrten und
Ärzten, die allerdings oft mehr die Medizin als die Pharmazie voranbrachten.
Zu nennen ist hier Ali Ibn Sina, latinisiert Avicenna (973/980-1037), der ebenfalls

Perser war. Er verfasste philosophische, naturwissenschaftliche und me-

26



dizinische Werke. Sein Canon medicinae, Quanun fi Tibb, ein umfassendes

Lehrbuch in fünf Bänden, beschreibt das gesamte heilkundliche Wissen seiner
Zeit. Zwei Bände des Canon befassen sich mit pharmazeutischen Themen. Sie

enthalten neben einer umfangreichen Simplicienliste eine Abhandlung über
Gifte, Abschnitte über Arzneizubereitung und eine Rezeptsammlung. Avicen-
nas Materia medica umfasst Drogen des arabischen, persischen, indischen und

griechischen Kulturraumes. Hier findet sich auch die Vorschrift, Pillen mit einer
hauchdünnen Schicht aus Silber oder Gold zu überziehen. (Diese Praxis hielt
sich bis ins 20. Jahrhundert und diente dazu, den bitteren Geschmack der Pillen
abzuschliessen). Mit der Übersetzung seines Standardwerkes ins Lateinische
im 13. Jahrhundert und mit der Entwicklung des Buchdruckes im 15.

Jahrhundert breitete sich Avicennas Einfluss in ganz Europa aus. Bis ins 18.

Jahrhundert hinein berief sich jede Pharmacopöe und jede Materia medica auf ihn.
Sein Canon wurde den Werken des Hippokrates und des Galen gleichgesetzt.

Die eigentliche Blütezeit der arabischen Medizin dauerte einige Jahrhunderte.

Durch die Errichtung umfassender Bibliotheken und höherer Schulen
sowie durch die Gründung von Krankenhäusern hat die arabische Welt die

Entwicklung der Medizin entscheidend vorangetrieben. Mit der Zeit erstarrte das

wissenschaftliche Denken aber in einem Autoritätsglauben, der eine rationale

Auswertung der Erfahrung verhinderte. Dennoch haben die bedeutenden
Werke der grossen arabischen Gelehrten, in welchen ja auch viel Gedankengut

aus der Antike überliefert ist, die Heilkunde massgeblich mitgeprägt. Die
Pharmazie verdankt ihre Entwicklung weitgehend dieser arabischen Medizin.
Verfahren wie Evaporieren, Filtrieren und Destillieren wurden eingeführt und
verfeinert. Der für die Destillation verwendete Alembik geht natürlich auf die

Araber zurück. Das Wort Al-kohol bedeutet «das sehr Feine» und bezeichnete

ursprünglich den fein verriebenen Bleiglanz und das Antimonsulfid für die

erwähnte Augenschminke Kohol. Die Alkoholdestillation gelang den Arabern
allerdings noch nicht - es fehlte an der Kühlvorrichtung zur Kondensation,
welche erst später in der europäischen Alchemie gefunden wurde. Dagegen
führten sie viele neue Arzneiformen in die pharmazeutische Praxis ein.

27



Klöster, Drogen und Rezepte

Klassische und arabische Einflüsse aufdie Pharmazie des Abendlandes

Die byzantinische und die arabische Welt haben der abendländischen Medizin
viele Erkenntnisse aus der Antike vermittelt. Parallel dazu hat heilkundliches
Wissen aber einen zweiten Weg durch die frühmittelalterlichen Klöster gefunden.

Nach dem Zusammenbruch des weströmischen Reiches und während der
Zeit der Völkerwanderung haben religiöse Gemeinschaften dafür gesorgt, dass
das Gedankengut der Antike auch im westlichen Europa nicht verloren ging.
In Süditalien, das von den Eroberern aus dem Norden verschont geblieben war,
gründete Aurelius Cassiodorus (ca. 490-583), der Kanzler des Ostgotenkönigs
Theoderich des Grossen (473-526), am Golf von Squillace eine Akademie. Als
Vorbild dienten die Schulen von Syrien und Alexandrien. In seinen Institutio-
nes, eigentlichen Organisationsstatuten, weist Cassiodorus die Mönche an, sich
mit Dioskurides, Hippokrates und Galen vertraut zu machen. Er rät ihnen, die
Eigenschaften der Kräuter und das Anfertigen von Arzneien zu erlernen und
alle Hoffnung auf den Herrn zu setzen. Die Kleriker setzten in ihrerAuffassung
des Heilens in erster Linie auf die Idee der christlichen Caritas und weniger
auf wissenschaftliche Anschauung. Wohl war den Mönchen viel antikes
Gedankengut bekannt, doch stand ihre Arznei- und Heilkunde weitgehend auf
dem Boden der Empirie.

In Irland, das im 5. Jahrhundert durch den Heiligen Patrick (2. Hälfte des
5. Jh.) christianisiert worden war, entstanden Klöster, deren Mönche lateinische

und griechische Autoren lasen und kopierten. Von hier aus unternahmen
im 6. Jahrhundert Missionare, beispielsweise Columban (um 543-615), Pirmin
(gest. 755) und Bonifatius (672/3-754), Reisen in das ins Chaos gefallene
Westeuropa und gründeten Klöster wie St.Gallen und Reichenau. Doch es war der
vom Heiligen Benedikt von Nursia (um 480-560) im Jahr 523 gegründete
Benediktinerorden, welcher zum eigentlichen Retter antiker Überlieferung im
westlichen Europa wurde, namentlich auch auf dem Gebiet der Heilkunde. Das
besondere Verdienst der Benediktiner liegt nicht ausschliesslich im Kopieren
und Kompilieren antiker Texte, sondern in einer zivilisatorischen Tat, die wir
heute gar nicht mehr in ihrer ganzen Tragweite ermessen können: Sie retteten
in Italien den römischen Gartenbau und trugen ihre Kenntnisse später über
die Alpen. Nach dem Untergang des weströmischen Reiches gab es in Zentraleuropa

nämlich keine Gärten mehr. Alle Nutz- und Heilpflanzen, die für uns
heute so selbstverständlich sind, wurden von Mönchen aus Italien erst wieder
in den Norden importiert. Eine wichtige Quelle für unsere Kenntnis über den

28



avxi - ip»
s to VJ'<*wT?î><rrvc9^-fecvVj

A drr-manwctfmrtsncotici«-
\ majcrmc epitrrmof-rrrmulo

I Jftf eu îcoctumc tturtftiufcK
» jitrcafti uuum yotam^Umc
*' Trcmuiffftsciîîcbrtiotirccïfte

i*n.»»UWatftïjniï rrprutn p.
lodomlt «ffrun&a mrnarcdp
nocenrmtrabtlWtmlfcirrtfrna •

rtf^-tplmitwminfçttrarro yiradulter-
fmâlï -Jtan- eu «tpoltmjrryrrf-rpuXHjiimr

Wtttte-ydt-opc n^debilnarirtumbo^cum
îwrtumrdfjTV vvpiv fuiemacédonien anen

-mfetT'-nptc patfiorab ctï calanrrtsd'eM
öamibtbtrü fubiiemr-nutn-icu c tufas
calami artmiancvfhnacftue jtcltmenof

£c«rtumr meder^naa ntuha alta uptime
_ id-tt uTm cuibnri crrtmriirnù ftTipni-

fbltt Ôompnp coftvfttifapu.-petrbf-iruiar<ltuct flapbi

ttt rvX tualweLirutncjfctn-
fuici'biHtxcp urftcrbaKLtnuTp

arontf dtptärtj -
rtmletru came-

II

coaaith leportfoimi c*£oli -t u

Antidotarium. Eine Schlüsselstelle für die Kenntnis der ganzen mittelalterlichen Arzneiliteratur
ist das sogenannte Antidotarius magnus, das um das Jahr 1100 an der Medizinschule von Salerno
entstanden sein soll. Durch das ganze Mittelalter hindurch bekannt, ist es in vielen Abschriften
und Auszügen immer wieder verändert worden. Die originale Fassung war verloren gegangen. Erst
der Basler Pharmaziehistoriker Alfons Lutz (1903-1985) erkannte 1959 in einer mittelalterlichen
Handschrift, die sich seit der Reformation im Besitz der Universität Basel befand, eine Fassung

genau dieses Antidotariums. Sie stammt aus dem Besitz des Predigerklosters zu Basel und wurde
wohl um 1190 im Kloster Engelberg gefertigt. Die Entdeckung dieser Handschrift ist für die
Erforschung der frühen Arzneibuchliteratur von grösster Wichtigkeit.
Die Initiale P im Antidotarius magnus. Man sieht den Apostel Paulus, der im Begriff ist, das

Antidotum maniacis-melancholicis aufzuschreiben. Es hilft Melancholikern und Epileptikern. In
der linken Hand das Pistill, mit dem der Apostel den Mörser stösst und damit die Krankheitsdämonen

verscheucht.

Universitätsbibliothek Basel, Mscr. D III 14 (S. 91r)

29



Henmann von Offenburg (1379-1459), Sohn des Basler Apothekers Albrecht von Offenburg (gest.

1389), folgte zunächst seinem Vater im Beruf als Apotheker nach. Zünftig zu Safran, wurde er
Oberzunftmeister und Ratsherr. 1423 gab er seinen Beruf als Apotheker auf und gründete die erste

Basler Handelsgesellschaft. 1433 zum Ritter geschlagen, übernahm er staatsmännische und
diplomatische Aufgaben, was ihn zu Reisen nach Frankreich, Italien, Österreich, Ungarn und Palästina

führte.

Offenburg stiftete 1416 ein Glasgemälde für die Karthäuserkirche, von dem Reste erhalten sind.

Sie zeigen den knienden Stifter in jugendlichem Alter. Dieses Glasgemälde ist das früheste Bildnis

eines Apothekers nördlich der Alpen. Es befindet sich heute im Historischen Museum Basel.

30



Narwalzahn. Das Fabeltier Einhorn oder Unicornu spielt in den Sagen vieler Völker eine wichtige
Rolle. Es hatte eine grosse Liebe zu «Jungfrauen edlen Geblüts» und konnte auch nur von ihnen
gefangen werden. Seinem Horn rechnete man grosse Heilwirkung zu und verwendete es gegen
Epilepsie,Würmer, Pocken und Pest. Seine wichtigste Wirkung war aber - die Signaturenlehre leitet
dies aus der Phallusform ab - die Steigerung der Potenz. Aus diesem Grund war das Einhorn-Horn
eine heiss begehrte Handelsware. Auch die neueste Pharmaziegeschichte zeigt uns ja, dass mit
dieser Indikation viel Geld verdient werden kann. Als Ersatz für das nicht existierende Horn
verwendete man alle möglichen anderen Hörner, wie jene von Antilopen, Hirschen, Kühen und jene
des Rhinoceros. Ebenso fand der Stosszahn des männlichen Narwales Verwendung, was ihm auch
die Bezeichnung Unicornu marinum einbrachte. Als Unicornu fossile bezeichnete man versteinerte
Mammutstosszähne, wie man sie seit dem Mittelalter in St. Jakob an der Birs häufig ausgegraben
hat. Es ist selbstverständlich, dass dieses gesuchte und teure Pulver häufig gefälscht wurde. Dies
wiederum diente als Erklärung, wenn die gewünschte Wirkung ausblieb.
Narwalzahn, 160 cm
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. O 781)

31



Apothekergarten. Zur Kultivierung einheimischer Arzneipflanzen hielten sich die Apotheker - in
der Tradition der früheren Klostergärten - einen eigenen Garten. Das Bild zeigt in idealisierter

Umgebung einen solchen Garten mit säuberlich abgegrenzten Beeten. Zahlreiche Gehilfen sind

mit verschiedenen Gartenarbeiten beschäftigt. Der offensichtlich wohlbestallte Apotheker und
seine Frau ergehen sich zwischen den Beeten und beaufsichtigen die Arbeit.
Lavierte Federzeichnung, anonym, Schweiz, 1616

Depositum des Kupferstichkabinettes der Öffentlichen Kunstsammlung im Pharmazie-Historischen

Museum der Universität Basel (Kat.Nr. V 103).

Gartenbau zur Karolingerzeit ist das Capitulare de villis, eine Verordnung,
welche von Karl dem Grossen (747-814) erlassen wurde. Es soll von einem
Benediktinermönch namens Ansegis (gest. 833) verfasst worden sein. In einem

Kapitel sind die Gewächse aufgeführt, die in den Gärten laut kaiserlichem
Edikt angepflanzt werden mussten. An Heilkräutern sind unter anderen
genannt: Rosmarin, Thymian, Salbei, Liebstöckel, Fenchel, Senf, Minze, Schafgarbe,

Mohn, Malve und Knoblauch.
In den Klöstern wurden in christlicher Barmherzigkeit Kranke gepflegt.

Über diese karitative Tätigkeit der Benediktiner sowie über ihren Anbau von
Heilkräutern gibt uns auch der von Abt Gozbert (gest. 837) im Jahr 820 in
Auftrag gegebene, aber nie ausgeführte Plan des Klosters St. Gallen Auskunft.
Auf diesem Idealplan ist ein Heilkräutergarten hinter der Wohnung der Ärzte
eingezeichnet. Auf sechzehn Beeten sind die Namen der wichtigsten
Arzneipflanzen vermerkt. Vorgesehen ist auch ein Raum für die Lagerung der
getrockneten Kräuter sowie zur Zubereitung von Medikamenten, das Armarium
pigmentörum, eine Art Vorläufer der späteren Klosterapotheken.

Aus dieser monastischen Tradition entstanden mehrere bedeutende
Kräuterschriften und Abhandlungen. Darunter ist das im 9. Jahrhundert entstandene

Liber de cultura hortorum, das meistens Hortulus genannt wird, ein her-

32



Albertus Magnus (vor 1200-1280) war einer der bedeutendsten Universalgelehrten des Mittelalters.

Er stammte aus Lauingen (in Schwaben), studierte in Padua und verbrachte den grössten

Teil seines Lebens in Köln. Er gehörte dem noch jungen Dominikanerorden an und bekleidete

wichtige Ämter in der Kirche, so war er unter anderem auch Bischof von Regensburg.

Albertus Magnus war von entscheidender Bedeutung bei der Wiederentdeckung der Philosophie
des Aristoteles und bei der Integration griechischer und arabischer wissenschaftlicher Literatur
ins europäische Mittelalter. Sein Bestreben, die antike Philosophie mit der christlichen Theologie

zu versöhnen, führte auch zu grösserer Unabhängigkeit der Naturwissenschaft. Naturerfahrung,

Einbezug des Experimentes und Ansätze zu einer Systematik der Naturerscheinungen
kennzeichneten sein Denken. Er leistete wesentliche Beiträge zur medizinisch-pharmazeutischen

Literatur des Mittelalters und gilt als eine der grössten Autoritäten der Alchemie.

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat. Nr. V 302)

vorragendes Beispiel. Verfasst von Walahfrid Strabo (808/9-849), einem Mönch
und späteren Abt des Klosters Reichenau, ist es ein in lateinischen
Hexametern verfasstes Lehrgedicht über den Gartenbau, das aber auch Angaben
über die Heilkraft der Pflanzen macht. Im 12. Jahrhundert hat die Äbtissin

Hildegard von Bingen (1098-1179) in ihren Schriften Physica und Causae et

Curae eine Heilmittellehre aufgestellt, die zwar antike Einflüsse aufnahm,
daneben aber viele Erkenntnisse der Volksmedizin enthält. Von einheimischen

Heilpflanzen erwähnt sie zum Beispiel: Eibisch, Baldrian,Absinth, Liebstöckel,

33



Pestkugeln. Die Pest, der Schwarze Tod, hat als grauenvolle Infektionskrankheit und Seuche

Europa seit dem 6. Jahrhundert immer wieder heimgesucht. Der Erreger, Yersinia oder Pasteu-

rella Pestis, wird durch die Pestflöhe von Nagetieren über die Wanderratte auf den Menschen
übertragen. Bakterien und Ansteckung waren im Mittelalter aber unbekannt. Man dachte sich, dass

der schlechte Geruch, der von den Patienten ausging, die Übertragung bewirke. Entsprechend
suchte man sich prophylaktisch in eine Wolke von Wohlgeruch zu hüllen, um diesem Pesthauch zu
entgehen. Die abgebildeten Pestkugeln wurden mit Gewürzen oder Parfümen gefüllt und ans Kleid
geheftet. Patienten wurden mit Aderlass, Theriak und einer ganzen Reihe von Pestwassern und
Pflastern behandelt. Da keine wirksame Therapie existierte, suchte man Zuflucht in magischen
Behandlungen und religiösen Erklärungen.
Von 1348 bis 1351 war das westliche Europa aufs schwerste von einem Pestausbruch betroffen.
Ganze Landstriche wurden entvölkert. Die Krankheit wurde als eine Strafe Gottes interpretiert
und den Juden die Schuld dafür zugeschoben. Als Brunnenvergifter beschuldigt, wurden viele
Juden verfolgt und massakriert. Im Jahre 1349 wurde zum Beispiel in der Judenverbrennung von
Basel die ganze jüdische Gemeinde vernichtet. Es ist wohl anzunehmen, dass auch ökonomische
Überlegungen diese grauenvolle Tat ausgelöst haben.

Pestkugeln, 17. Jh.; Silber
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. A 239)

34



Hechtkiefer. Ursprünglich lag der Signaturenlehre der Gedanke zugrunde, dass die Form eines

Arzneimittels mit der Funktion eines Körperteiles in Einklang stehen müsse. In dieses Gedankengut

schlich sich nach und nach eine Art Analogiezauber ein. Nun fand man eine Droge aufgrund

ihrer Ähnlichkeit in Form, Farbe, Geruch oder Geschmack mit einem erkrankten Körperteil oder

einem Krankheitssymptom. So verwendete man zum Beispiel Pflanzen mit nierenförmigen Blättern

gegen Krankheiten der Niere oder die hier abgebildeten Kieferknochen von Hechten wegen

ihrer spitzen Form gegen Seitenstechen.

Hechtkiefer als Mittel gegen Seitenstechen; Höhe des Gefässes 15 cm

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. O 452)

35



Mumienfuss. Die Verwendung von Teilen menschlicher Leichen zur Arzneiherstellung war schon

im Mittelalter verbreitet. Ägyptische Mumien wurden beispielsweise zu Pillen gegen
Lungenkrankheiten und gegen Altersbeschwerden verarbeitet. Das Fett frischer menschlicher Leichen
wurde ausgelassen und als Salbengrundlage verwendet. Gewonnen wurde es häufig von hingerichteten

Verbrechern, was ihm den Namen Armsünderfett eintrug. Diese Praxis hat sich bis tief in die
Neuzeit hinein gehalten und war im 18. Jahrhundert noch durchaus populär. So wurde auch in Basel

gegen Ende des 18. Jahrhunderts nach der Hinrichtung eines Verbrechers dessen Blut vom Henker
verkauft und von den Käufern wegen der ihm nachgesagten stärkenden Wirkung getrunken.
Mumia vera aegyptica, die echte ägyptische Mumie, zur Arzneiherstellung
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. O 513)

Thymian, Löwenzahn, Johanniskraut, Huflattich, Lavendel und Mohn. Das
medizinische Wissen wurde in den Klöstern durch Abschriften und Kompilationen

erhalten. Die Medikamente waren recht einfach, wobei pflanzliche
Substanzen überwogen. Für die Herstellung verwendete man ganze Drogen oder
einzelne Organe wie Wurzeln, Blätter oder Samen. Allerdings fehlen in den
Rezepten oft genaue Angaben über Menge und Gewicht. Viele Heilmittel wurden

durch Abkochung oder durch Mazeration hergestellt. Zur Verabreichung
waren Latwergen und Oblaten beliebte Formen.

Eine entscheidende Wendung erfuhren Pharmazie und Pharmakotherapie,
als man im Abendland im 9. Jahrhundert begann, die arabischen und griechischen

Kompilationen kennen zu lernen und in die Medizin zu integrieren. Die

36



PULVIS
Lumbricor
TERREST.1/

Regenwurmpulver. Pulverisierte getrocknete Regenwürmer wurden als Mittel gegen Koliken und

Bauchschmerzen verwendet. Man fühlte sich vom Bild kleiner Regenwürmer, die durcheinander
wuseln, an ein Gedärm erinnert. Entsprechend der Signaturenlehre verwendete man sie also

gegen die Krankheiten der Därme.
Pulverisierte Regenwürmer als Mittel gegen Koliken. Höhe des Gefässes 19 cm
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. O 420)

37



-e.

Dreckapotheke. Zu den aus moderner Sicht wohl skurrilsten Therapieformen gehört die
sogenannte Dreckapotheke. Seit dem Altertum ist sie in verschiedenen Epochen immer wieder in
Erscheinung getreten und dann verschwunden. Sie besteht in der Einnahme von Exkrementen von
Tieren - teilweise auch von Menschen - als Heilmittel. Zugrunde liegt der Dreckapotheke ein
dämonistisches Krankheitsbild. Der böse Geist der Krankheit kann dabei mit Ekel erregenden
Stoffen aus dem befallenen Körper vertrieben werden. In der Barockzeit erfreute sie sich teilweise

grosser Beliebtheit.
Kristian Franz Paullini: Die Heilsame Dreckapotheke. Frankfurt 1696

Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Sign. Ce 1)

38



beiden wichtigsten Zentren dieser Entwicklung waren Salerno und Toledo.
Salerno, die Civitas hippocratica, hatte einen ausgezeichneten Ruf als Medizinschule.

Hier hatten sich auch griechische Überlieferungen länger als im übrigen

Europa gehalten. Mit den Kreuzzügen setzte dann ein reger Kontakt mit
der Levante ein, von dem die lehrenden Ärzte profitieren konnten. Salerno

war keine klösterliche Lehrstätte, sondern eine Laienschule, die aber guten
Kontakt zu den Klerikern pflegte. In krassem Gegensatz zu anderen Schulen
sollen in Salerno auch Frauen in der Medizin ausgebildet worden sein.

Einen massgebenden Einfluss auf die Entwicklung Salernos, und damit auf
die Geschichte der ganzen europäischen Medizin, hatte Constantinus Africa-
nus (1020-1087). Er sprach fliessend Arabisch, Persisch und Griechisch und
hielt seine Schüler an, alles ins Lateinische zu übersetzen, was sie finden konnten.

Damit wurden dem Abendland systematisch komplette Werke zugänglich
gemacht. Der Einfluss dieser Übersetzungen und Kompendien des Constantinus

Africanus auf die europäische Medizin waren bahnbrechend. Um 1100

wurde von salernitanischen Ärzten der Antidotarius magnus, eine Sammlung
von Vorschriften für zusammengesetzte Arzneien geschaffen, ein Werk, das zu
einem Meilenstein der medizinischen Literatur wurde.

Aus den 115 wichtigsten dieser Rezepte schuf Meister Nicolaus (1. Hälfte
des 13. Jh.) in der Mitte des 13. Jahrhunderts ein praktisches Handbuch, das als

Antidotarium Nicolai ebenfalls sehr berühmt und beliebt wurde. Seinen inhaltlichen

Schwerpunkt bilden Arzneien, die von einem stationarius oder confec-
tionarius unter ärztlicher Aufsicht und auf Vorrat hergestellt wurden. Durch
eine Zucker- oder Honiggrundlage hielten sie sich lange und konnten so bei
Bedarf abgegeben werden. Stationarii und Confectionarii waren eigentliche
Drogenhändler und Apotheker, die statio, der Raum, wo sie ihre Arzneien
zubereiteten, ein eigentlicher Vorläufer der Apotheke.

An der Wende vom 12. zum 13. Jahrhundert hat sich in Europa also unter
dem Einfluss arabischer medizinischer Praxis der Beruf des Apothekers
etabliert. Es wurde nötig, dieses neue Apothekenwesen auch durch
Medizinalverordnungen zu regeln. In der Einflusssphäre der Medizinschulen setzte
diese Entwicklung natürlich zuerst ein. So finden wir bereits im Jahr 1180 in

Montpellier, wo auch eine Medizinschule gegründet worden war, einen Eid für
Apotheker (apothecayres). Diesem Wort Apotheker, im neu entstandenen Sinn
des Medikamentenherstellers, begegnen wir hier wohl zum ersten Mal. Es lässt,
nebenbei gesagt, tiefblicken, dass die Wörter Apotheker und Apotheke im
französischen Sprachgebrauch heute nur noch in einem einzigen Zusammenhang
gebraucht werden: les prix apothécaires.

In Salerno entwickelten sich zu Beginn des 13. Jahrhunderts ebenfalls

Medizinalverordnungen. Die Medizinschule erfuhr eine wesentliche Förderung

durch Kaiser Friedrich II. von Hohenstaufen (1194-1250), der im Jahr 1224

39



auch die Universität Neapel gründete. Friedrich II. war eine aussergewöhnliche
Persönlichkeit. Sein Hof in Palermo wurde zum Zentrum eines regen Geisteslebens.

Der Kaiser befasste sich mit Philosophie, Dichtung und vor allem auch
mit Naturwissenschaften. An seinem Hof verkehrten neben christlichen auch
jüdische und arabische Gelehrte. Für die innenpolitische Neuordnung seiner
Erblande schuf er die sogenannten Constitutiones. Den Anfang dazu machten
die Erlasse der Assisen von Capua (1220). Weitere Verfügungen folgten in den
Jahren 1221 bis 1227. Die Zusammenfassung der Gesetze schuf dann ein mehr-
köpfiges Gremium in den Jahren 1230/1231 im LiberAugustalis, das die Grundlage

für die Constitutiones von Melfi bildete.
Diese enthalten auch eine Medizinalgesetzgebung, die für alle späteren

Erlasse dieser Art massgebend war. Ihre wichtigsten Bestimmungen sind:

- Approbation der geprüften Ärzte durch den Kaiser oder seine Stellvertreter
- Festlegung eines Studienganges für Ärzte und Chirurgen
- Festlegung eines Assistentenjahres
- Bestimmungen für die Prüfung der Hochschullehrer
- Festlegung eines Eides seitens der Apotheker
- Beaufsichtigung der Arzneibereitung in den Apotheken durch Beamte und

durch das örtliche Collegium medicum

- Gebührenordnung für die Ärzte
- Behördliche Preisfestsetzung für Arzneimittel
- Verbot einer Interessengemeinschaft zwischen Ärzten und Apothekern
- Verbot des Apothekenbesitzes für Ärzte

Die Medizinalgesetze in den Constitutiones von Melfi waren weit über ihre Zeit
hinaus von prägender Bedeutung für die Entwicklung des europäischen
Medizinal- und Medikamentenwesens. Sie sind auch Zeugnisse für den genial
weitblickenden Geist des Staufenkaisers. Die Medizinschule von Salerno wurde
ebenfalls im Jahr 1231 von Friedrich II. zur Staatsinstitution für das Studium
der Medizin erklärt. Ihr oblag von nun an die Prüfung der Ärzte und der Apo-

Cosmas und Damian. Die Schutzpatrone der Ärzte und der Apotheker sind die Heiligen Cosmas >
und Damian. Nach der Legende waren sie ein christliches Brüderpaar aus Ägea, die als Heilkundige

den Kranken halfen. Unter Diokletian (240-316) erlitten sie den Märtyrertod. Cosmas wird
meistens als Arzt, Damian als Apotheker dargestellt. Dieses Bild zeigt den Heiligen Cosmas im
roten Mantel bei einer ärztlichen Tätigkeit, nämlich bei der Urinbeschau. Vor ihm auf dem Tisch
steht auch eine Aderlassschale. Der Heilige Damian hält als Apotheker einen Salbentopf in der
Hand.

Altarflügel; Malerei auf Eiche; Meister vom Heiligen Blut, Brügge; um 1530; 80 x 40 cm
Pharmazie-Historisches Museum der Universität Basel (Kat.Nr. V 741)

40





theker. Nach dem Zusammenbruch des Stauferreiches 1268 verlor Salerno
zusehends an Bedeutung. In der Folgezeit hat die Medizinschule von Montpellier

diese Bedeutung übernommen.
Auch der sogenannte Basler Apothekereid wurde durch die Constitutiones

Friedrichs II. stark beeinflusst. Er ist die erste deutschsprachige Apothekerverordnung

und auch die erste, welche auf deutschem Boden erlassen wurde.
Der Eid ist undatiert. Da er aber zur Zeit des Bürgermeisters Thüring
Marschalk (1271-1322) erlassen wurde, muss er in dessen Amtszeit, also um
das Jahr 1300 entstanden sein.

In dieser Zeit entstanden auch erste Apothekerzünfte und Apothekergilden.

Wie alle Gilden strebten sie in ihren Städten eine Monopolstellung an
und versuchten, Qualität und Unverfälschtheit ihrer Produkte zu gewährleisten,

Preise fest- und durchzusetzen, Gesellen- und Meisterausbildung zu
regeln. In den meisten europäischen Städten, so auch in Basel, bildeten die

Apotheker eine gemeinsame Zunft mit nahe verwandten Berufen, nämlich den
Wurzkrämern und den Drogisten. Die Safranzunft zu Basel wurde zwar erst
1372 erstmals urkundlich erwähnt, doch dürfte sie noch auf das 13. Jahrhundert
zurückgehen.

Der mittelalterliche Arzneischatz umfasste rund 1000 verschiedene Stoffe,
worunter hauptsächlich pflanzliche Arzneidrogen waren. Die Medizin orientierte

sich weiterhin prinzipiell an der aus klassischer und arabischer Tradition
übernommenen Humoralpathologie, also der Lehre von den vier Kardinalsäften.

Daneben flössen aber auch viele volkstümliche und magische Vorstellungen

in die medizinische Praxis ein. Von überragender Bedeutung war hier
die sogenannte Signaturenlehre. Die äussere Form einer Droge wurde dabei

herangezogen, um eine mögliche Wirkung als Medikament zu bestimmen. So

verwendete man zum Beispiel herzförmige Blätter gegen Herzbeschwerden
oder den Skorpion mit seinem spitzen Stachel gegen Stichverletzungen. Man
glaubte im Aussehen dieser Stoffe ein gottgegebenes Zeichen auf ihre
therapeutische Anwendung zu erkennen. Es ist sehr interessant zu sehen, dass solche

Signaturüberlegungen auch in vielen aussereuropäischen Kulturen, so
insbesondere in der chinesischen oder in der indianischen Medizin, eine ebenso

grosse Rolle gespielt haben wie in Europa.
Im späteren Mittelalter ist die europäische Medizin in ihrem Arabismus aber

schliesslich erstarrt. Kaum einer wagte es mehr, am Autoritätsglauben zu
rütteln. Oft ging man so weit, neue Errungenschaften, wie zum Beispiel die
Destillation, zwar praktisch auszunutzen, wissenschaftlich aber totzuschweigen.
Die Vorlesungen an den Universitäten bestanden aus dem wörtlichen Vorlesen
klassischer Texte, also Galens, Avicennas oder auch des Dioskurides. Die
ärztliche Praxis musste von den Studenten ausserhalb des universitären Betriebes
erlernt werden.

42



Die Zeit war überschattet von grossen Pestepidemien. In ihrer Angst vor
dem Schwarzen Tod suchten viele Menschen Zuflucht beim Glauben an allerhand

Zauber, dessen entsetzliche Folgen die späteren Hexenprozesse sein sollten.

Magische Symbole, Heilgebete und gesegnete Amulette wurden immer
mehr zur Bekämpfung von Krankheiten verwendet. Die medizinische Therapie

begann sich in eine zunehmend skurrile Richtung zu entwickeln. In der
sogenannten Dreckapotheke zum Beispiel wurden Blut. Galle. Knochen, Urin
und Exkremente verwendet. Selbst Teile menschlicher Leichen wurden in die
Therapie eingeführt. In der Diagnostik wandte man sich ebenfalls irrationalen
Methoden zu. Sehr beliebt waren hier die sogenannte Urinbeschau und
astrologische Aussagen.

Dennoch zeichneten sich am Horizont langsam Neuerungen ab. Einzelne
Naturwissenschaftler und Theologen begannen am scholastischen System
Kritik zu üben und förderten individualistisches Denken. Die Chirurgie begann
sich schneller vom Althergebrachten zu lösen als die Medizin. So führte schon
in der Mitte des 13. Jahrhunderts der Bologneser Wundarzt Ugo Borgognoni
(Ende des 12. Jh.-1252/8) eine Betäubung mit Schlafschwämmen ein, die es mit
Hilfe von Abkochungen von Opium und Nachtschattengewächsen erlaubte,
Patienten vor einem Eingriff in eine Art Narkose zu vesetzen. (Die eigentliche
Narkose wurde als Äthernarkose erst in der Mitte des 19. Jahrhunderts in die
Medizin eingeführt!)

43




	Medizin, aber ohne Chemie : der Weg der Pharmazie bis zum Anbruch der Neuzeit

