
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 177 (1999)

Artikel: Das Basler Schultheiss Emanuel Wolleb und seine satirsche Schrift Die
Reise nach dem Concerte

Autor: Staehelin, Martin

Kapitel: III.: Persönlichkeit und Leistung Wollebs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006796

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006796
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III. Persönlichkeit und Leistung Wollebs

Das folgende Kapitel bedarf einiger Vorbemerkungen. Seinem Titel entsprechend

versucht es, Wollebs Persönlichkeit und Leistung, über die «äußere»

Biographie hinaus, etwas genauer nachzuzeichnen. Das kann anhand von
Mitteilungen Dritter über ihn geschehen, aber es müssen doch vor allem auch
Wollebs eigene Schriften herangezogen werden. Allerdings ergeben sich hierbei

Schwierigkeiten. Die Zahl dieser Schriften zunächst ist so erheblich, daß
eine genauere Berichterstattung über jede von ihnen auf beschränktem
Raum ausgeschlossen ist. Sodann sind die von Wolleb schriftlich behandelten
Gegenstände so vielfältig, daß Übersichtlichkeit nur möglich ist, wenn diese

Texte nach den wesentlichen Hauptgebieten, denen sie entstammen,
zusammengefaßt besprochen werden. Freilich läßt sich dieses Prinzip nicht immer
einhalten, da die gleichen Arbeiten Wollebs mitunter mehrere solcher
Hauptgebiete abdecken. Als gangbarster Weg erschien schließlich, im folgenden
ohne übervorsichtiges Zögern eine Zuordnung vorzunehmen, die das Material

jeweils dort behandelt, wo es am ehesten gesucht wird; wenn möglich und

nötig sind Vor- und Rückweise angebracht.
Bei dem begrenzten zur Verfügung stehenden Raum wird es auch nicht

immer möglich sein, Auffassungen oder schriftliche Äußerungen Wollebs
ausführlich begründet in jene weitere geistes- und ideengeschichtlichen
Zusammenhänge einzuordnen, in die sie hineingehören. Es erscheint im Rahmen
dieser ersten eindringlicheren Auseinandersetzung mit Wolleb viel wichtiger,
die direkten geschichtlichen Umstände, unter denen Wolleb gesprochen,
geschrieben oder publiziert hat, darzulegen und in den beigefügten Bemerkungen

knappe Inhaltsandeutungen oder -beschreibungen vorzutragen, die dem

an Einzelheiten interessierten Leser einen Weg weisen können, den er zur
weiteren Information beschreiten kann1.

1. Religion und Glaube

Wollebs Leben nahm, wie schon erwähnt, seinen Lauf in einer Familie mit
traditioneller Verortung in Theologie und Glauben der Basler Orthodoxie
des 17. Jahrhunderts. Der Vater, den man zur Schar der Erweckten zählen darf,
fand gerne den Weg zu pietistischer Denkart, und zweifellos wurde der junge
Wolleb durch seine Bekanntschaft mit Annoni und seine kurze Hauslehrertätigkeit

im Haus der pietismusfreundlichen Frau Im Thurn-Peyer bei Stammheim

in der Kenntnis und der Erfahrung dieser Denkart befestigt.

31





Offenbar konnte das Basler Studium der Theologie Wolleb nicht auf
Dauer fesseln; über die Gründe kann man nur spekulieren. Waren es die
Professoren, die ihn enttäuschten? Fand er vielleicht Samuel Werenfels zu einfach
und anspruchslos, Hieronymus Burckhardt zu langweilig und, behindert durch
seine gleichzeitigen Anlistes-Aufgaben, zu unproduktiv, den philologisch
und historisch interessierten Jacob Christoph fselin zu sachfern? Oder war er,
der eindringliche jugendliche Denker, von der in Basel gelehrten Theologie
enttäuscht, mithin von der den schwierigen Problemen eher ausweichenden
«vernünftigen Orthodoxie», wie Werenfels sie vertrat, von der noch immer
wohlerhaltenen Hochorthodoxie Burckhardts, von der Distanziertheit Iselins
spezifisch dogmatischen Fragen gegenüber - oder hatte der Studienabbruch
vielleicht mit einer eigenpersönlichen Glaubenskrise zu tun oder auch nur
mit einer nun gewonnenen Einsicht, der Beruf des Pfarrers könne schließlich
doch nicht seine Zukunft sein? Daß der Vater 1730 für diesen Fachwechsel
des Sohns den in Mode gekommenen «Freygeist» erwog2, deutet am ehesten
darauf hin, daß Wolleb sich von der Theologie zu wenig angezogen fühlte, und
das im folgenden Mitzuteilende könnte einer solchen Annahme denn auch
recht geben.

Wenn Wolleb in den Folgejahren seines Lebens Fragen von Religion und
Glauben wieder von - nun geradezu entscheidender - Bedeutung wurden, dann
ergab sich dies aus der zu Beginn des Hallenser Rechtsstudiums zufällig
zustandegekommenen Bekanntschaft mit dem Herrnhuter Grafen Zinzendorf
(vgl. Abb. 2). Diese Verbindung, bisher kaum wahrgenommen3, endete
allerdings in Wollebs dezidiertem Rückzug von Zinzendorf und Herrnhut; die glückliche

Erhaltung einiger einschlägiger Briefkorrespondenzen vermag darauf
Licht zu werfen. Obwohl dabei auch die Philosophie eine erhebliche Bedeutung

gewinnen wird, soll schon in diesem Abschnitt darüber referiert werden,
weil Zinzendorf und Herrnhut im Mittelpunkt stehen werden.

Dem Grafen Zinzendorf muß der junge, offenbar überaus ernsthafte
Student sogleich aufgefallen sein. Er bemühte sich in der Folge nachdrücklich um
ihn; aus seinem zweiten Aufenthalt in Herrnhut im Dezember 1729 berichtete
der Sohn dem Vater: «Entlichen bin hier angelanget, und sehr gnädig empfangen

worden; in wie weit mein zeitliches glück dardurch wird gefördert werden,
solle gott und die Zeit etwan weisen. Hier kann ich ganz vergnügt auf mein
zukünfftiges glück oder unglück warten, dann ich in meinem Elemente leben
kann; dann neben dem, das Herr Graf sehr gelehrt, haben wir an der gräflichen
Taffei einen Philosophum und Historiae Literariae peritum, einen Mysticum,
einen Theologum, einen Doctorem Medicinae, und einen Cavallier, der galante

Studia hat: dazu kommet, daß seit her ein Buchladen ist auffgerichtet worden,

und neben der alten Bibliothec eine Zurüstung von allerhand neuen
bücheren, wie man Sie verlanget»4.

33



Offenbar war für den jungen Wolleb nicht in erster Linie die religiös belebte

Atmosphäre um Zinzendorf das, was ihm in Herrnhut gefiel; er genoß
anscheinend besonders die gelehrten, geradezu «interdisziplinären» Gespräche,
die sich am gräflichen Mittagstisch mit Zinzendorf und anderen Gästen führen
ließen, schließlich auch die Möglichkeit, sich beim Herrnhuter Buchhändler
und in der dortigen Bibliothek mit Literatur zu versorgen.

Bleiben die zur Tafel Geladenen auch unbenannt, so ist doch einer der
Mitbesucher neben Wolleb anläßlich von dessen drittem Herrnhuter Aufenthalt
bestimmbar. Es ist der württembergische Pfarrer Friedrich Christoph Oetin-

ger, später als «Theosoph» bekannt, der in seiner Selbstbiographie zu Zinzendorf

in Herrnhut das Folgende festhält: «Es hatte ihn auch ein Schweizerischer
Studiosus juris besucht, namens Wolleb, der subtilste Philosoph, der nach

Art des Hobbesius alle seine Begriffe zusammen gezählt in Bereitschaft hatte,
und im Aeußern denselben gemäß mit der größten Ernsthaftigkeit wandelte,
übrigens aber mit der Gemeinschaftssache sich nichts zu thun machte. Dieser
wurde ebenso, wie ich, überredet, dazubleiben. Mir gefiel es an dem Grafen,
daß er jeden seine Begriffe hat stehenlassen und zufrieden war, wenn einer nur
sich selbst consequent lebte»5. Diese Nachricht Oetingers ist überaus lehrreich,
denn auch sie zeigt zunächst, daß Wolleb offenbar vielmehr als Philosoph
denn als Theologe in Erscheinung trat - als welchen Zinzendorf ihn gewiß viel
lieber gesehen hätte. Es wird ebenfalls deutlich, daß Wolleb «mit der
Gemeinschaftssache sich nichts zu thun machte». Diese Zurückhaltung Wollebs

gegenüber der Herrnhuter Gemeine überrascht deshalb ein wenig, weil der

junge Basler Student jedenfalls in seinen Briefen an Zinzendorf nicht nur
einen devoten Diener-Ton anschlug, sondern sich, in Anpassung an seinen

Adressaten, gerne einer «gottgefälligen» und «gottnahen» Sprache bediente,
ohne freilich in Zinzendorfs sentimentalisierend-pietistische oder zum Glauben

hindrängende Ausdrucksweise zu geraten.
Daß Oetingers Aussage wirklich ernstzunehmen ist, ergibt sich daraus, daß

dieser sehr viel später, noch im Jahre 1774, dem Württemberger Theologen
Philipp Matthäus Hahn ebenfalls von Wolleb berichten sollte; offenbar hatte
dieser auf ihn damals in derTat einen großen Eindruck gemacht. Hahn schrieb
damals in sein Tagebuch: «Herr Praelat Oetinger erzählte mir von einem
Nahmens Wolleb, das er in Herrenhut gewesen und bey dem Lachen des

Grafen Zinzendorfs am Essen nur freundlich gewesen und nie gelacht. Er war
ein Spinozist und schrieb ihm in sein Stammbuch: <Theön pantöte. Gloria sit

principio actuosissimo, in quo omnia sunt et moventur et principio passivo
deitatis cujus pars ego sum>»6. Auch hier bestätigt sich die philosophische
Affinität und der große Ernst Wollebs; über die Frage, ob nun Hobbes oder

Spinoza sein philosophisches Leitbild war, wird später noch mehr zu sagen
sein - fürs erste erscheint das deutlich erkennbare Übergewicht der Philo-

34



sophie gegenüber der Theologie und den Glaubensbemühungen Zinzendorfs
besonders bemerkenswert.

Zweifellos hatte sich Zinzendorf Hoffnungen gemacht. Wolleb für den
Dienst an seiner Gemeine zu gewinnen. Aber schon früh stieß der Graf dabei
auf Widerstand. Am 24. Juni 1729 lobte Wolleb zwar die in Herrnhut erfahrene

«so viele Freyheit zu thun und zu glauben», aber eben von daher scheint
er Zinzendorf als zu sehr fordernd empfunden zu haben: «So führt dan Gott
das Herz allein, und folglich da niemand unser herz lenken kan als Gott, will
diß unendlich wesen auch nicht daß ein Mensch sich um des andern Herz so
bekümmere, daß er es zwingen wolte. Ja es wäre eine Thorheit, denn der Mensch
kan es nicht. Über diß muß ein jeder seines gewüssens Rechenschaft geben»7.
Und am 22. September dieses Jahres bekannte er, sich des Wohlwollens des

Grafen für unwürdig zu halten, ganz offenkundig, weil er dessen geistlichen
Avancen nicht entsprechen konnte oder wollte. «Jedoch hoffe, daß Gott werde

selbst zur Ersezung deß annoch allzuviel Mangelhafften Seyne Hülfe
geben, und hoffe den aufrichtigen Vorsaz in das werk zu richten; dan der Herr,
so den schwachen mächtig ist, nichts angefangenes unausgemachet laßet. Er
will, daß wir stuffen weiß zum leben eingehen. Es wird auch nicht ein jeder
gleich zum Allerheiligsten gelassen, es gibt noch Vorhöffe der Heiden», die
«auch Kinder Gottes sind, ob sie gleich nicht under die Helden der Himmels-
Bahn mögen gezehlet werden. Diese Betrachtungen, wie sie ohne Zweiffei
E:[uer] H[och]g[rä]fl.[ich] Excellenz werden bewogen haben, gedult mit mir
zu haben, so dienen sich mich selbsten zum Trost, so ich öfters in gegenhalt
meiner Schwachheit gegen anderer Stärke zu zweifeln beginne»8.

Ebendamit oder doch bald darauf muß es zu einer eindeutigen Erklärung
Wollebs gegenüber Zinzendorf gekommen sein, wonach er den gräflichen
Wünschen nicht entsprechen könne; das zeigt mit einiger Deutlichkeit der Brief
des Vaters an Zinzendorf vom 12. November 1730, in dem der Schreiber - der
die Zuwendung seines Sohnes zur Herrnhuter Gemeine mit größter Freude
gesehen hätte - seiner ganzen Seelenqual darüber Ausdruck gab, daß der Sohn
sich dem in Zinzendorf ausersehenen Werkzeug «des erkennenden gottes»
widersetzt habe, «die rechten Wege des Heyles» zu betreten. Dem Vater bleibe
nichts mehr übrig, als Gott anzuflehen, daß er «gedeyen zu den vergehenden
pflanzen und wäßeren geben und in späteren Zeiten die heilsamen Früchte
hervorbringen wolle, die bereits zu ihrer Reiffung hätten sollen kommen seyn,
wann solches nur ein werck wäre dessen, der da pflanzet und begiesset». Und
dann nannte er das Übel direkt beim Worte: «Indeßen weiß ich nicht, ob
[mein Sohn] diesen Freygeist mit sich von Hauß auf die Universiteten gebracht
oder erst da aufgeben. Ich konte vor diesem dergleichen was an Ihm nicht wahr-
nemmen, jedoch, weilen er destiniret zu dem Studio Theologico, deme Er
etliche Jahr obgelegen, die Hand von dem Plan abgezogen, und auf Rechts-

35



gelehrtheit seine gedancken gewendet, so muthmaße, er müsse schon damah-
len von dem Freygeist seyn eingenommen gewesen: aber urtheile zugleich, er
werde außerhalb noch mehre darinnen seyn gestärcket worden. Es ist höchst
betrübt, daß auch selbst bey so hellem licht des Evangely, und bey so zunem-
mender Erkantnuß der Wahrheit und des wahren Christenthums, nunmehr
nicht nur unter den falschgläubigen, nicht nur in Italien und Franckreich,
sondern selbst in Engenland etc. und nunmehr, wie verlauten will, auch in
Teutschland der Freygeist und les Espritz forts so gar einreissen und überhand

nemmen, ja das Selbsten der Deismus und der Indifferentismus in der

Religion unter denen, die den namen von Pietisten und Separatisten führen,
so gar in den Schwang kommen sollen, und bald ein jeder mit Hindansezung
der H.[eiligen] Schrifft und der heilsamen worte, nach seiner blinden und
passionierten vernunfft oder einem eingebildeten Enthusiasmo das Evangelium

Christi verkehren, und eine eigene Glaubenslehr und weiß gott zu dienen,
schmieden, oder gar ein ewiges Evangelium und entliche Erlösung aller
Verdammten träumen darff»9.

DieserText ist für den Vater Wolleb ebenso aussagekräftig wie für den Sohn.
Jener macht sich wohl Vorwürfe, den Freigeist und das In-die-Irre-Gehen des

Sohnes nicht rechtzeitig korrigiert zu haben, aber er sieht dies alles auch vor
dem Hintergrund der Zeitentwicklung, die sich vom Wort Gottes entferne und
an dessen Stelle Willkür und Einbildung setze. Dem Sohn bescheinigt der Text
die gewonnene und nun auch durchgesetzte Eigenständigkeit seines religiösen
Denkens, das sich mit demjenigen Zinzendorfs endgültig nicht befreunden
konnte.

Aber offenbar konnte der junge Wolleb auch äußerlich keine rechte
Lebenszukunft darin sehen, sich weiterhin eng an Zinzendorf zu binden. Pfarrer
Annonis Vertrauter Martin Jacob Stöcklin aus Sissach10 kommentierte in
einem Brief vom 10. Oktober 1730 an jenen die kurz zuvor erfolgte Rückkehr
Wollebs aus Deutschland nach Basel wie folgt: «Der junge Herr Wolleb ißt
von Herrnhutt nach Hauß kommen, alwo er dan zu Baßel an der Loß [um
die verwaiste Professur Wettstein teilnahm]. Wan Ich in seinem Stand werre,
so werr Ich aida geblieben und [hätte] Baßel nicht vorgezogen, mit Ihme habe
nicht gründlich gesprochen, wohl aber mit seinen Eltern. Wie vernemme, so
hette er Mehrers bey dem Graffen bleiben und mit Ihme reißen könen, weihlen
er aber Nur an Pietistische orte reiße: welches seine Studia und künfftige fortun
nicht seye, so habe er ein solches nicht wohl aceptieren können. Dieses war
seiner l.[ieben] Mutter le[i]d. Als wan Juristen nicht auch Gute Christen sein
könnten»11. Stöcklins Text zeigt, so unbeholfen er ist, klar, in welch
vertrauensvolle Nähe zu sich Zinzendorf den jungen Wolleb offenbar hatte ziehen
wollen; man wird diesem unterstellen dürfen, daß er das nicht hätte zugeben
können, solange er sich in seinem Glauben nicht voll zu Zinzendorf bekennen

36



konnte und auch solange er den Plan einer Universitätskarriere noch nicht
aufgegeben hatte.

Zinzendorf reagierte auf Wollebs Absage mit Selbstvorwürfen: «Ich schäme

mich vor Ihnen und Ihrem H.[errn] Sohn», teilte er dem Vater nach Ten-
niken mit, «denn ich habe auch die Helfte meiner Schuldigkeit an ihm nicht
gethan und alle meine Domestiquen haben große Fehler dabey begangen,
ihre Gleichgüldigkeit und philosophische nonchalance, und mehr [?] in der
dienstbezeugung gegen die Fremden mehr als zu sehr blicken [?] zu laßen, wo-
bey die Christliche] Liebe leitet, der l.[iebe] Heyland erbarme sich über mich
und mache meinen Wandel u.[nd] der meinigen immer unanstößiger; komme
ich vollends auf die Conversation und wie ich mit so mangen Fehlern,
Gebrechen, Fauten des Nachdenckens, der Alocution u. s. f. der lebendigen Wahrheit

in dem Gemüthe dero H.[errn] Sohns kan geschadet haben, daß er an-
derwerts nicht so wohl überzeuget werden können, indem er seiner Zeit für
übel passiret, und von mir noch aufgehalten worden, so verlihre ich vollends
die tramontane [= verliere vollends die Fassung] und bin ganz beschämt über
eine solche»12. Nachdem sich das Verhältnis zu Herrnhut völlig geklärt hatte,
sprach Wolleb seine Haltung nochmals deutlich aus, als er am 23. Oktober 1732

zunächst erklärte, eher aus Hochachtung vor dem Grafen als aus Saumseligkeit

lange nicht mehr geschrieben zu haben. Dann aber fragte er: «Waß solle
ein Unbekehrter der (vielleicht zu seinem Schaden) die Triebe nicht fühlet,
die doch in dero Herrnhut so gemein sind. Euer Hochgräfl:[icher] Excellenz
Schreiben: solle er die selben hinderen an dem Werke, daran Sie arbeiten, wenn
er dieselben, durch Seyner Zuschrifft. die Zeit zu verschwenden, (da doch ein
Jeder Augenblick gold-theuer ist) veranlassen? Solle Ich denen selben
nochmahlen danken, vor alle diejenen Gaben, deren sie dero unwürdigen diener
dennoch würdig erschätzet haben, da denen selben schon bekanndt, daß ein
Natürlicher Mensch auch dankbar seyn kan, und Mein Gemüth dessen fähig
zu seyn, von Euer hochgrälfliehen Exzellenz gekanndt zu seyn, die Gnade hat?
In der That, Gnediger Herr und Graff, ist dieses die einzige Ursache, warum
ich wieder ein Mahl mein langes Stillschweigen zu underbrechcn mich erkühnt.
Ich sage dessenwegen, damit ich gelegenheit habe, denenselben in Under-
thänigkeit zu wiederholen, wie viel ich mich denen selben verpflichtet erkenne»13

(vgl. Abb. 3). Der religiöse Graben zwischen den beiden war tief, wenn
auch Wolleb seine Dankbarkeit für empfangene Gunst immer wieder beteuerte.

Allerdings war die Beziehung vorher schon in andererWeise durch Wolleb,
wenngleich indirekt, getrübt worden. Dieser machte nämlich seiner Kritik an
Zinzendorf und Herrnhut während seines Basler Zwischenaufenthalts Anfang
1731 in einem - heute verlorenen - Brief an den Führer der Berner Pietisten,
den Amsoldinger Pfarrer Samuel Lutz, Luft, natürlich ohne zu ahnen, daß

37



Abb. 3. Brief Emanuel Wollebs an Nikolaus Ludwig Graf v.Zinzendorf, Angers, 23. Oktober 1732,
erste Seite; vgl. Kap. III.l. mit Anm. 13.

38



dieser Wollebs Ärger, wenngleich ausdrücklich «sub rosa», direkt an Zinzen-
dorf weitermelden würde. Nach Lutzens entsprechendem Brief vom April 1731

muß Wolleb sich geradezu grob über Zinzendorf geäußert haben. «J'ai appris
de Wolleb», schrieb Lutz nach Herrnhut, «que vous avez comblé de vos biens

qu'il parle de votre glorieuse personne assez desavantageusement. par ex.

[emple] il dit: que vous etiez bien savant mais pas tant attentif aux operations
de la grace (c'est mon expression, celle de ce mondain est trop grossière) que
vos entretiens sont aussi assez du monde etc. On me dit aussi que vous etiez
dans l'opinion de preadamites et encore ceci que vous faisiez les mariages par
le sort»14. Lutz verarbeitete diese Vorwürfe im folgenden zu eigentlichen
Lehren, die Zinzendorf beherzigen möge; sie brauchen hier nicht wiedergegeben

zu werden. Wolleb hatte offenbar nur zum Teil an der theologischen
Haltung des Grafen Anstoß genommen, entschieden aber an seinem Umgang
mit der Welt, wahrscheinlich der großen ständischen Welt, schließlich auch an
der Herrnhuter Praxis der Ehestiftungen. Wie Zinzendorf darauf reagierte,
ist unbekannt; aber vermutlich liegt in diesen Vorgängen die Erklärung dafür,
daß die Verbindung zwischen Wolleb und Zinzendorf anscheinend bald nicht
mehr weitergeführt wurde.

Immerhin, zu einer Feindschaft Wollebs gegenüber Herrnhut kam es in
der Folge durchaus nicht. Der aus Basel in die Brüdergemeine «emigrierte»
Pfarrer Peter Raillard wurde 1745 als Abgesandter Herrnhuts in seine
Heimatstadt geschickt; dabei machte er verschiedene Visiten, auch bei Wolleb.
Unter anderem interessierte ihn, wer in dem kurz zuvor in Basel erschienenen

Supplement zu Jacob Christoph Iselins Historischem und Geographischem

Allgemeinem Lexicon - daran hatte auch Wolleb mitgearbeitet - die
bösen Artikel «Herrnhut» und «Zinzendorf» geschrieben habe. Wolleb wußte
davon gar nichts, verwies auf den Pietistenfeind Pfarrer August Johann Bux-
torf und meinte von sich, «er hätte es beßer gemacht»15. Und als Zinzendorf
selbst im November 1757 die Stadt am Rheinknie besuchte, ließ Isaac Iselin,
der jenen schon lange zu sehen gewünscht hatte, sich durch Wolleb beim Grafen

einführen. Das Gespräch machte der Schultheiß in ganzer Länge mit, auch

dasjenige mit dem Herrnhuter James Hutton, das zwei Tage später folgte16.
Und schließlich galt ein geradezu abgeklärter Rückblick Wollebs im Brief an
Iselin vom 20. Juni 1760 ein letztes Mal der Persönlichkeit Zinzendorfs und
der Frage, wer denn in Herrnhut diesem, nach seinem Tode, in leitender Funktion

folgen könne: «In der Schaffhauser Zeitung lesen wir nun eine Beschreibung

des Begräbniß des gr.jafen] von Zinzendorf. - mich verlangt zu wissen,
ob diese Secte nun fortfahren wird. Ich heiße es eine Secte; ob schon die

anhänger davon keine daraus machen wollen. Es giebt Secten im guten und
bösen Verstände - Es ist nur ein Wortstreit. - Der H.jerr] von Wattenweil
hätte nach meiner Meinung alle Erfordernisse, den H.ferrn] Grafen zu er-

39



setzen; aber ich meine nicht den, den Sie hier gesehen haben. Es ist einer der
in Holland stehet. Zu meiner Zeit noch ein Philosophe: doch weit näher mit
dieser Kirche verknüpfet als ich war, welcher ganz extra ecclesiam unter ihnen
wohnte»17. Wolleb deutete hier auf den Berner Friedrich v. Wattenwyl, der
seit den zwanziger Jahren mit Zinzendorf eng verbunden und schließlich ein
entschiedener Mitstreiter für die Sache der Brüdergemeine geworden war.
Insgesamt bestätigt Wollebs Äußerung nochmals knapp seine frühe und nun
innerlich ganz distanzierte Herrnhuter Erfahrung18.

So gewichtige Auseinandersetzungen mit Religion und Glauben, wie der
junge Wolleb sie mit Zinzendorf durchgemacht hatte, erlebte er in seinen
stabileren Basler Jahren, soweit erkennbar, nicht mehr. Ob der frühe Verlust
der Gattin und der beiden jüngeren Töchter ihn zu Besinnung auf Religion
und Glauben führte, wissen wir freilich nicht; ausgeschlossen wäre es nicht.

So wie die Quellen sich präsentieren, hatte die Loslösung von dem im
Elternhaus empfangenen festgefügten christlichen Glauben, wie sie schon
in der frühen Herrnhuter Zeit, wenn nicht schon vorher, stattgefunden hatte,
Wolleb mittlerweile zu einer Form von Religion geführt, die sich von derjenigen

der von der vernünftigen Orthodoxie geprägten Jugendzeit erheblich
entfernt hatte; diese Form ist im fortgeschrittenen 18. Jahrhundert auch sonst
verbreitet19. Für ihn war, wie es scheint, Gott ganz der große Schöpfer der Welt,
der Natur, unbegreiflich, ewig, allmächtig, allweise und allwissend, dazu gütig
und liebevoll. Ein sehr direktes Verhältnis des Menschen zu Gott und umgekehrt,

wie es die Reformation, mit einem neuen Verständnis von Offenbarung
und Heilsbotschaft, von Opfertod und Vergebung, auch von Gottesdienst und
Gebet, ausgebildet hatte, wird man in den Schriften des Basler Schultheißen
nur selten bezeugt finden, und auch das Bekenntnis zur Heiligen Schrift als

alleiniger Offenbarungsquelle oder die Bemühung um eine förmliche Lehre
von der Heiligen Schrift und ihrer Inspiration, wie dies der Orthodoxie so

wichtig gewesen war, tritt nirgends mehr hervor. Viel deutlicher ist dagegen
der durch die Vernunft - und immer wieder durch sie - gewährte Rückschluß
auf die beherrschende Größe jenes «unendlichen Wesens», als das Wolleb
Gott gerne bezeichnet und für dessen Existenz die Natur mit allem darin
Geschaffenen spreche. Der Kundige wird in alledem die Spuren der Vorstellung

von einer zeittypischen «natürlichen Religion», auch die Einwirkungen
des englischen Deismus und der aufklärerischen Philosophie erkennen: daß

Wolleb Gott im Anschluß an die Schöpfung geradezu aus dem menschlichen
Gesichtskreis verbannt oder jene als Folge allein eines blindtätigen Schicksals
verstanden hätte, trifft freilich nicht zu. Im Gegenteil, Wolleb bekennt sich,

40



bei aller von ihm vertretenen Toleranz gegenüber andern Meinungen, wiederholt

und entschieden zu Gott und der Bindung des Menschen an ihn. Daß

man darüber gelegentlich den Eindruck bekommt, dieses Bekenntnis sei eher

rational-theologisch als aus Glauben heraus gewachsen, sollte man freilich
nicht verschweigen; es gilt etwa dann, wenn er, zeittypisch, die göttliche
Offenbarung auf der menschlichen Vernunft zugängliche Dimensionen
einschränkt. Andererseits kann Wolleb sich dann auch wieder dafür stark machen,
daß Gott «das Heyl fürs Herz, nicht für den Kopf gemacht; vom Herzen wirds

gefühlt, vom Kopf nur überdacht»20. Und auch die sittliche Liebe, die er
einmal, in Anlehnung an 1. Kor. 13, beinahe predigtartig auslegt, muß ihren Grund
im Herzen haben, andernfalls «diß Herz der Gesellschaft der Säligen nicht
taugt»21.

Gott ist für Wolleb auch im Zusammenhang mit der von ihm vertretenen
Unsterblichkeit der Seele von besonderem Gewicht. Erste Äußerungen dazu

finden sich in den poetischen Gedanken von der Unsterblichkeit der Seelen

im ersten Band des Helvetischen Patrioten von 1755, weiter ausgebreitete
werden im umfangreichen Alterswerk der Gedanken über die Seele des

Menschen von 1766/1777 vorgetragen, beide Male jedoch in größere
philosophische Zusammenhänge eingefügt; es wird darauf zurückzukommen sein22.

Im Helvetischen Patrioten von 1756 singt Wolleb sodann an einen Wahrheithebenden

Freydenker den Preis der Bibel, offenkundig gegen die von ihm
verschiedentlich angefeindeten nicht-religiösen Zeitgenossen gerichtet23. Die
Heilige Schrift - um nur einige wenige Gesichtspunkte aus Wollebs Text zu

erwähnen-wird hier, gleichsam modern anmutend, als ein auch geschichtliches
Dokument verstanden, das von der Kritik der Späteren nicht strenger beurteilt
werden dürfe als ein anderes literarisches Zeugnis des Altertums: dort würden
ebenfalls Wundertaten und Geheimnisse dargelegt, und sie würden auch in
Wollebs Zeiten hingenommen, ohne daß deswegen der ganze Text in Frage

gestellt würde, wie das gewisse Freidenker praktizierten. Auch die zum Teil

prächtigen Tugendlehren der Bibel seien nicht einfach verwerflich. An den

Beginn der Ermahnungen zur Erziehung der Töchter in den Verschiednen

kleinen Schriften von 1769 setzt Wolleb denn ebenfalls ganz selbstverständlich

Betrachtungen über den «einzigen Urgrund», den Gott darstelle, und die
daraus organisch herauswachsende Forderung der Gottesfurcht und des

zugehörigen gottgefälligen Wandels24.

Das eindruckvollste Dokument von Wollebs religiösen Vorstellungen ist

wohl das Poetische Schreiben eines rechtschaffnen Rechtsgelehrten an einen

Spötter; Basel 1762, etwas abgelegen erstpubliziert in Gottscheds Leipziger
Zeitschrift Das Neueste aus der anmuthigen Gelehrsamkeit von 1760 und

in den Verschiednen kleinen Schriften von 1769 nochmals abgedruckt25. Am
20. Juni 1760 schrieb der Verfasser an Iselin, er schicke ihm in der Beilage «ein

41



gereimtes Ding, da ich was gemacht, das Sie und ich nicht gedacht hätten.
280 Reimen für einen, der die Poesie nicht achtet! und nicht dazu aufgelegt
ist und doch nicht gänzlich verrückt ist! Ist das nicht eine Art von Wiederspruch?

Es sey. Ich schicke es Inen nicht als ein gedieht, sondern als einen
Philosophischen rithmirten Brief»26. An dieser Aussage überrascht einerseits
die Betonung des philosophischen Charakters, denn genaugenommen gehört
Wollebs Text in das Gebiet der Theologie; andererseits wundert einen die
dichterische Form, die der Autor seinen Gedanken hier-übrigens nicht immer
in geglückter Gestalt - gegeben hat, trotz einer hier bekannten Abneigung
gegenüber Gedichten. Soll man vermuten, daß Wolleb die metrische Form
ergriffen habe, um eine sehr persönliche, ja vielleicht sogar emotional-persönliche

Aussage diskreter zu machen, sie vielleicht eigentlich zu tarnen?27
In den Fassungen von 1760 und 1769 ist der Text - man denkt unwillkürlich

an Schleiermacher voraus - «An einen Verächter aller Religion» bzw.

«Religionen» gerichtet. Es wird nicht klar, ob dieser ungenannte Verächter
in allgemeiner Weise für alle Vertreter seiner Art stehen soll oder ob ein ganz
bestimmter, wenngleich nicht namentlich genannter Religionsverächter
gemeint ist - wenn das so wäre, dürfte man sich am ehesten Voltaire vorstellen,
da dieser von Wolleb, wie noch auszuführen sein wird, in verwandten
philosophischen Zusammenhängen ebenfalls angegriffen worden ist. Wollebs
Poetisches Schreiben läßt in einer Art Gespräch des Verfassers mit dem Spötter
jene Einwände Revue passieren, mit denen dieser Gott leugnet; für Wolleb
erweisen sie sich, dank seinen Gegenargumenten, durchweg als falsch. So
sei Gott nicht klein, wie der Spötter aus bloßer eigener Schwäche behaupte,
sondern vielmehr unvorstellbar groß; Gedanken aus einem früheren Beitrag
von der Allmacht Gottes28 werden nochmals vorgetragen, wonach Gott in der
Natur, in deren unbegreiflich genauer und stimmiger Ordnung, auch in der
Wahrnehmung durch die Sinne der Menschen, erkennbar werde. Der Spötter
solle ausserdem nicht glauben, verächtliches und abfälliges Dahinreden über
Gott würde ihn selbst größer machen: «ein starcker Geist baut auf, er reißt nicht
nieder» (hier wird mit der deutschen Übersetzung des französischen «Espritfort»

gespielt). Es könne auch das Argument nicht gelten, daß Gott viel zu groß
sei, um sich um den kleinen Menschen zu kümmern, da die Schöpfung viel zu
wunderbar geordnet sei, als daß Gott sie oder auch nur kleinste Teile von
ihr einfach vergessen könnte. Und dafür seien die Menschen ihm Verehrung
schuldig; sie möchten den Schöpfer dankbar loben. An den Schluß des ganzen
Gedichtes setzt er die zusammenfassende Strophe:

«Der so die Welten Schafaus unumschränkter Liebe
Bestimmt die Menschen all zum Heyl aus gleichem Triebe,
Und daß der Schwache es gleich wie der Weise fasse

42



Und Jeder sich durch Ihn zum Glauben bringen lasse,

Hat er das Heyl fürs Herz, nicht für den Kopf gemacht;
Vom Herzen wirds gefühlt, vom Kopfnur überdacht.
Merkt dies, Ihr, die der Ruhm vom feinen Witz betöhrt,
Der Klein ergreift es eh' und hält es ungestört.»

Aus späten Jahren, 1772 und 1773, sind schließlich einige Briefe Wollebs an
den liberal denkenden Basler Antistes Emanuel Merian erhalten. Sie zeigen
Wollebs Menschenliebe - wie mitunter in seinen Briefen an Iselin - auch in
einer konkreteren Art, etwa wenn er «eine Dienstköchin bey H.ferrn] Rosen-
burger dem Pedelle» für «höchst erbarmungs- und beystandswürdig» hält,
weil sie «aus GewissensSchwachheit die Zweifel an ihrer Seligkeit durch
den Rhein sich» habe «erleichtern wollen»29. Aber es kommt auch zu
Auslassungen im Zusammenhang mit theologischen Neuerscheinungen der Zeit,
Schriften, die zwischen den beiden Korrespondenten ausgetauscht und
kommentiert werden. Gotthard Friedrich Stenders Wahrheit der Religion kann
Wolleb nicht genug preisen, «ein Buch, deren ich in seiner Art noch keines so

gutes gelesen»; dieser Verfasser «schreibt dem Herzen und nicht dem Gehirn,
und das dünckt mich die rechte art, Religion und Christenthum zu beweisen»30.
Ein anderes Mal knüpft er an einen unbestimmten handschriftlichen Text
Gedanken über die Zweckmäßigkeit an, einem breiteren Publikum die volle
theologische Wahrheit in extenso vorzuführen31. Auch setzt er sich mit
«S. Squiers Werk wider die religionsindifferentisten» auseinander, das er als
«überaus gründlich und, so lang er bey der allgemeinen Religion bleibt,
unwiederleglich» charakterisiert32. Den Theologen Johann Gustav Reinbeck
kennt er schon als einen «Philosophischen Kopf», und dasselbe gilt ihm für
dessen «Nacharbeiter H[err]n Quanz»; in diesem Zusammenhang deutet
Wolleb sogar einmal Überlegungen zu Auferstehung und ewigem Leben an
oder, wie er es für konsequent hält, «vielleicht auch ewiger Verdammnis»33.
Solche fachtheologischen Äußerungen sind in ihrer Bedeutung schwer
abzuwägen. weil die Bezugsliteratur nicht immer klar identifiziert oder schwer
erreichbar ist; Wollebs letztes Wort zur Theologie, gewiß für seine Haltung
insgesamt kennzeichnend, ist das Folgende: «Zu dem halte ich folgenden
Hermineutischen Satz für richtig: Wo die H.[eilige] Schr.fift] Stellen hat. die
sich zu wiedersprechen scheinen, so falle man auf die Auslegung, welche mit
der Vernunft und mit den Eigenschaften Gottes am besten übereinkömmt,
worinnen ein jeder seines eignen glaubens leben soll»34.

43



2. Philosophie

Was über Religion und Glaube bei Wolleb bereits gesagt wurde, hat gezeigt,
daß dieser zumindest in jungen Jahren den ihm von Elternhaus und
Familientradition gewiesenen Weg zur Theologie verhältnismäßig bald zugunsten
von Philosophie und Jurisprudenz verlassen hat. Die Jurisprudenz hat ihn
im späteren Beruf, die Philosophie schon vor Beginn seines Rechtsstudiums
beschäftigt, nämlich bei seinen ersten universitären Schritten in jener
Philosophischen Fakultät, die damals noch immer durchlaufen haben mußte, wer sich

an einer der drei höheren Fakultäten, also der theologischen, der juristischen
oder medizinischen, immatrikulieren wollte. Es wird danach vertretbar sein.
Wollebs Verhältnis zur Philosophie gleich hier, nach der Erläuterung seiner
Verbindung zu Religion und Glauben, anzuschließen; auch die sachliche Nähe
zwischen Theologie und Philosophie - sie ist bereits angeklungen - wird diese

Reihenfolge rechtfertigen.
Man darf nun freilich nicht glauben, die propädeutische Philosophische

Fakultät35 hätte einer anspruchsvollen Fachphilosophie weiten Raum gewährt.
Das trifft schon deshalb nicht zu, weil zu Wollebs Studienzeiten zu ihr in Basel
eine Vielzahl von nicht spezifisch philosophischen Lehrstühlen gehörten,
diejenigen der Rhetorik, der Eloquenz, des Griechischen, der Geschichte,
der Physik und Mathematik, auch des Hebräischen; als im engeren Sinne

philosophische Fächer figurierten nur die Logik und die Ethik. Die Professur
des «Organum Aristotelicum», die, in jahrhundertealter Tradition stehend,
sich um die logischen Schriften des Aristoteles bemühte, war im Basel
nach der Mitte des 17. Jahrhunderts in diejenige der Logik übergeführt worden;

Aristoteles lebte noch eine Zeit lang in den Institutiones Logicae
des holländischen Philosophen und Aristotelikers Franco Burgersdijk weiter,

die der Logikprofessor als Lehrbuch in seinen Vorlesungen verwenden
sollte. Die Eingliederung des «Organum» in die Logik-Professur, welche
die Errichtung der Geschichtsprofessur ermöglichte, zeigt, daß das
überkommene System universitärer Philosophie sich langsam zu verändern im
Begriffe war.

Dies ergibt sich auch aus der Tatsache, daß zusätzlich zu dem schon

genannten Lehrbuch die Logik-Anmerkungen des Adrian Heerebrod, eines
Cartesianers, herangezogen wurden. Dabei ist lehrreich zu sehen, wie
verhältnismäßig leicht und ungehindert die Philosophie von Descartes in Basel

Eingang fand; wenn Wolleb viel später seinen inzwischen verstorbenen Vater
«noch als einen cartesianischen Philosophen» bezeichnete36, so muß Johann
Jakob Wolleb diese Prägung wohl in jenen Jahren vor 1700 erworben haben,
da Descartes die universitäre Lehre in Basel bestimmt oder doch mitbestimmt
hatte.

44



Aristoteles war damit freilich nicht einfach aus der Universität verbannt:
In der Ethik bewahrten er und namentlich seine Nikomachische Ethik nach

wie vor hohen Rang,seit den Jahren um 1700 allerdings etwas geschwächt durch
die Werke von Samuel Pufendorf oder auch Hugo Grotius. Die Einbeziehung
gerade dieser staatsrechtlich bedeutenden Autoren in den Aufgabenkreis
des Ethik-Lehrstuhls lag darin begründet, daß seit 1706 in Basel das Natur-
und Völkerrecht eben der Ethikprofessur zugewiesen war.

Wir wissen nicht, was genau an Philosophie und philosophischen Autoren
der junge, eben dem Gymnasium entwachsene Philosophie-Student Wolleb an

der Basler Universität mitbekommen hat. Nach seinem erwähnten Wort über
den «noch cartesianischen» Vater darf man vermuten, daß er in jungen Jahren

Descartes zwar kannte, aber für sich selbst bereits als einigermaßen
«überwunden» ansah. Es scheint, daß er vielmehr gierig nach der Bekanntschaft und

Auseinandersetzung mit noch neuerer Philosophie strebte; soweit die angesehenen

Rechtslehrer an der damals «modernen» Universität Halle auch

Philosophisches berührten, dürfte ihn das dort zweifellos besonders angezogen
haben.

Allerdings darf man nicht glauben, Wolleb hätte sich in seinen

philosophischen Interessen gewissermaßen auf die universitären «Schulautoren»
beschränkt. Die gelegentlichen Nennungen von Philosophen, die sich in seinen

Schriften finden, sind so vielfältig, daß sich eine solche Einschränkung verbietet.

Die bereits erwähnten Verbindungen, in die Oetinger und Hahn den

jungen Wolleb in Herrnhut mit philosophischen Autoritäten, nämlich mit
Thomas Hobbes und Baruch Spinoza, setzen, scheinen dies ebenfalls zu

bestätigen, zumindest was den letzteren betrifft, dessen Wirkung ja nicht sogleich
nach seinem Tode einsetzte und im deutschen Gebiet zunächst auch noch

durch die Philosophie von Leibniz zurückgedrängt wurde. Wollebs Eintragung
in Oetingers Stammbuch, wie Hahn sie bewahrt hat, darf hier wiederholt werden:

«Theön pantöte. Gloria sit principio actuosissimo, in quo omnia sunt et

moventur et principio passivo deitatis cujus pars ego sum.» Das klingt, zumindest

vom Vokabular her, in der Tat nach Spinoza, wenn sich hier auch Elemente

finden, die zunächst eher christlich oder klassisch-antik erscheinen37; der so

spät noch genau fixierte Wortlaut dürfte aber auf eine zuverlässige Überlieferung

deuten. Wolleb hat hier ein offenbar wesentlich von Spinoza ausgehendes

Bekenntnis zur Einordnung auch der eigenen Person in diese Welt
abgegeben, die von Gottes Wesenheit voll durchdrungen ist; in deren Vermögen
steht sowohl, etwas zu tun, als auch, etwas zu werden, Eigenschaften und

Verhältnisse, in die Wolleb sich selbst ganz einbezogen fühlt38.

Daß das andere Herrnhuter Zeugnis über Wolleb, dasjenige von Oetinger
selbst, den jungen Studiosus juris mit Hobbes in Zusammenhang bringt, braucht

kein Widerspruch zu sein. Einmal muß Hobbes, als profilierter Staatsrechtler.

45



den jungen Wolleb gewissermaßen ex officio interessiert haben; zum anderen

sagt Oetinger hier - eher als über den Inhalt - etwas über die Art des

Philosophierens aus: wenn Oetinger erklärt, daß der junge Wolleb «nach Art
des Hobbesius alle seine Begriffe zusammen gezählet in Bereitschaft hatte»,
dann ist hier wohl der «mos geometricus» gemeint, die präzise, beinahe
mathematisch-knappe Art der Argumentation, deren sich Hobbes - und
auch Spinoza - bedienten und in der offenbar auch Wolleb philosophisch zu
debattieren wußte.

Wie sich Wollebs Interessen an Philosophen und deren Schriften nach
den Herrnhuter Zeiten und überhaupt seinen Reisejahren weiterentwickelten,
ist ebenfalls nicht genau feststellbar. Man wird jedoch nicht irren, wenn man
annimmt, daß er, bei seinem breiteren Interesse für alle neuen
Geistesentwicklungen, sich mit einiger Eindringlichkeit weiterhin mit den damals
modernen Denkern und ihren Erkenntnissen und Schriften beschäftigte; dies
bestätigen mehrfache Namensnennungen solcher Autoren, freilich ohne daß
sich aus diesen eher punktuellen Angaben kontinuierliche Einsichten über die
Breite und die Dauer von Wollebs Auseinandersetzung mit ihren Schriften
ergäben. Aber mit einiger Intensität muß er die von ihm genannten Philosophen,

also Spinoza, Leibniz, Wolff gelesen haben, sodann englische Denker
wie Locke, Elobbes, Hume, Bayle und Shaftesbury, schließlich französische
Autoren wie Montesquieu, Voltaire und später auch Rousseau: dem schloß
sich gewiß eine große Zahi anderer, kleinerer Geister an.

Wenn nicht alles trügt, so hat eine bestimmte Frage die Aufmerksamkeit
Wollebs seit den Jahren nach 1750 in besonderer und andauernder Weise in
Anspruch genommen, diejenige nach der Unsterblichkeit der Seele. Das Thema

war damals keineswegs neu: schon im Mittelalter und den folgenden
Jahrhunderten war darüber nachgedacht worden. Aber es hatte in jenem
18. Jahrhundert, dem vernünftiges und verständiges Denken so wichtig geworden

war, offenbar eine neue Aktualität gewonnen - nun nur noch zum Teil als
ein theologisches, wesentlich dagegen als ein philosophisches Problem. Diese
Gewichtung hängt einmal mit den Denkmöglichkeiten zusammen, welche die
von der aufklärerischen Philosophie verfolgte Differenzierung im Verhältnis
von Seele und Denken einer- und von Körper und bloßer Materie andererseits
gewährt hatte. Zum andern ergab sich die erwähnte philosophische Dominanz
wohl auch daraus, daß die biblisch-paulinische Auffassung, wonach dem Tod
dereinst die Auferstehung des Leibes folge, immer mehr verdrängt worden
war, und zwar zugunsten der alten platonischen Vorstellung vom Weiterleben
der Seele; «man hat das 15. Kapitel des 1. Korintherbriefes dem <Phaidon>

46



geopfert», formuliert der Neutestamentier Oscar Cullmann39. Allerdings,
diese Unsterblichkeit der Seele mit rationalen Mitteln zu beweisen oder auch

abzulehnen, war eine schwierige Aufgabe, und so kann es nicht erstaunen,
daß das Thema im 18. Jahrhundert zahlreiche Denker in Anspruch nahm,
nicht immer, aber doch auch solche mit großen Namen: Johann Gustav Reinbeck,

Israel Gottlieb Canz, Georg Friedrich Meier, Voltaire, Balthasar Ludwig
Tralles40. um einmal diese wenigen in etwas bunter Folge zu nennen. In Basel
hatte sich bereits in den dreißiger oder frühen vierziger Jahren Carl Friedrich
Drollinger in poetischer Form um das Thema bemüht41.

Wolleb selbst zeigt, daß ihn der Gegenstand beschäftigt, erstmals in den
Gedanken von der Unsterblichkeit der Seelen, die er 1755 in den ersten Band
des Helvetischen Patrioten einrückt42. Doch nicht genug: seine anonymen
Réflexions Philosophiques, dediées à Mr. de Voltaire von 176543 führen die
Diskussion weiter, in diesem Fall entzündet am Artikel «Arne», den Voltaire
kurz zuvor in seinem Dictionnaire Philosophique Portatif hatte erscheinen
lassen44. Voltaires Standpunkt war hier äußerst skeptisch gewesen: das
Verhältnis von Seele und Körper, wie es verschiedentlich, auch bei den Alten,
verstanden worden sei, gebe nichts her, und auch Moses habe darüber nichts
Klares gesagt; erst Jesus Christus habe, so behauptet Voltaire, auf die Seele und
ihre Unsterblichkeit aufmerksam gemacht. «Mais depuis dans tout le reste
de la terre où les Apôtres ne pénétrèrent pas, chacun devait dire à son ame:
Qui es tu? d'où viens-tu? que fais-tu? où vas-tu? Tu es je ne sais quoi, pensant
& sentant; & quand tu sentirais & penserais cent mille millions d'années, tu
n'en sauras jamais davantage par tes propres lumières, sans le secours d'un
Dieu. - O homme! ce Dieu t'a donné l'entendement pour te bien conduire
& non pour pénétrer dans l'essence des choses qui l'a créées»45.

Voltaires Skeptizismus, ja seine dezidierte Meinung, nichts Klares über die
Seele sagen zu können, rief Wollebs heftigen Widerstand hervor. Die Schrift,
die sich daraus ergab, eröffnete er mit einem kurzen Dedikationsbrief an

Voltaire, und im Blick auf diesen Adressaten und dessen Lexikon-Artikel
wählte er für seine Ausführungen auch die französische Sprache. Das Haupt-
corpus seiner Schrift besteht aus einem «Aux Esprits détachés des préjugés du

vulgaire» gewidmeten Text, der die Seele vor dem willkürlichen Zugriff der
Freigeister beschützen will - hier nennt Wolleb ausdrücklich die «Philosophes
Encyclopédiques» - und der Grundsätzliches vorträgt. Darauf folgt eine
Auseinandersetzung mit Voltaires Artikel, die dessen dort erbrachten Aussagen
sukzessive und im Einzelnen zerpflückt, insgesamt überaus sicher und temperamentvoll

geschrieben. Die Frivolitäten des Franzosen richteten sich, so Wolleb,
letztlich gegen jenen selbst, und es sei unerträglich zu behaupten, die Welt
wüßte erst seit Beginn der Zeitrechnung Gewisseres über die Seele: «Pourquoi
donc nous persuader, qu'il fait nuit au plein midi? Quelle suffisance!»

47



Man braucht bei dieser Schrift Wollebs nicht länger zu verweilen, weil
dieser sich kurz darauf anschickte, eine Art Fundamentalwerk zum Thema
abzufassen, das, wie sich zeigen wird, auch die früheren Aussagen einschließt,
seine Gedanken über die Seele des Menschen und Muthmaßungen über den

Zustand derselben nach dem Tode, meistens aufErfahrung gegründet, anonym
erschienen in Berlin im Jahre 177746. Das Vorwort zu diesem Werk ist mit
dem 12. September 1766 datiert, und eine Nachbemerkung bestätigt, daß das

Manuskript bereits 1766 abgeschlossen worden war; man darf deshalb
vermuten. daß die eben vorangegangene Auseinandersetzung mit Voltaire den
Entschluß zur Abfassung des Buches wesentlich befördert, wenn nicht gar
ausgelöst hatte. Daß die «Freidenker», die «Affen der großen Geister», die
eben bloß nachschrieben, daß die neuen «Sophisten» und «Rhetoren», die
von «Libertinischem Geist» erfüllt seien, Wolleb jedenfalls zur Niederschrift
mitantrieben, hält der Vorbericht ebenfalls fest. In der Folge zögerte der
Verfasser mit der Publikation, so daß ihm der Text, wie er schrieb, «so zu reden,
fremd geworden» sei; immerhin, die oben erwähnte Korrespondenz mit Anti-
stes Merian von 1772/73 läßt erkennen, daß der Autor sich damals für
einschlägige Literatur Dritter auch zu diesem Thema noch immer lebhaft
interessierte47, vielleicht auch noch die eine oder andere Modifikation an seinem

Manuskript anbrachte. Schließlich entschloß er sich 1776 zur Publikation,
aber nicht in Basel, weil er, wie er dem Basler Stadtschreiber François Passavant

schrieb, mit der lokalen Zensur keine Reibereien erleben wollte -
obwohl er, nach eigenem Wort, von jener eigentlich nichts zu befürchten haben
würde. So suchte er die Zensur, «unsre hartherzige und vielleicht auch

hartköpfige so genante Orthodoxie», zu umgehen und ließ Passavant das

Manuskript, zusammen mit demjenigen der Positiones ad Rem Criminalem
Philosopho-Practicae, an den Berliner Verleger Decker vermitteln, da Passavant

beide Texte schon zweimal gelesen hatte und mit Decker persönlich
bekannt war48. Dieser nahm in der Folge beide Bände zur Publikation an;
sie erschienen nach Wollebs Willen anonym. Zumindest die Gedanken über
die Seele scheinen einige Beachtung und Verbreitung gefunden zu haben,
denn sie finden sich noch heute in verschiedenen, gerade auch deutschen
Bibliotheken.

Die Gedanken über die Seele des Menschen sind im wesentlichen ein
philosophisches, kein theologisches Buch - Wolleb sagt im Vorbericht dazu
ausdrücklich: «Ich schrieb, was ich hier geschrieben habe, als ein bloßer Philosoph»

-, wenn er auch im dritten der vier Teile sich mit Gott, seinen wesentlichen

Eigenschaften und der Vorsehung auseinandersetzt; hier sollen «Gründe
für die ewige Unsterblichkeit der Seele» gegeben werden, nachdem der erste
Teil die «Gründe für die Sterblichkeit der Seele», der zweite diejenigen «für
das unbestimmte Fortleben der Seele, nach der Trennung von ihrem Leibe»

48



dargelegt und geprüft hat. Der vierte Teil schließlich gibt die im Gesamttitel
ebenfalls erfaßten «Muthmaßungen über den Zustand der Seelen nach der

Trennung von ihrem organischen Leibe» sowie einen Anhang «Von denkenden

Wesen der Schöpfung Gottes, welche nicht Menschen sind».
Wollebs Buch darf man als ein Alterswerk bezeichnen. Das gilt einmal im

Blick auf die beinahe mathematisch-knappe und unbeirrbar und ruhig vom
einen aufs andere schließende Formulierung und Argumentation, deren er
sich bedient: alles Nötige soll zwar gesagt werden, aber eben nur dieses;
das dürfte wohl noch zu der oben erwähnten, von Oetinger mit Hobbes
zusammengebrachten Tradition des begriffsscharfen Philosophierens gehören.
Sodann fällt auf, daß der Verfasser so gut wie nie neuere Autoren namentlich
nennt, auch nicht in den Fußnoten; er umschreibt sie höchstens mit
irgendwelchen Behelfskennzeichnungen. Bereits der Vorbericht lässt Wollebs
Bestreben erkennen, zwar alle denkbaren und wichtigen Gewährsleute und
deren Aussagen für seine Darlegung zu prüfen, also glaubwürdige und
unbrauchbare, solche von ernsthaften und qualifizierten, aber auch von
leichtfertigen Denkern; die Abwägung sei ganz unparteiisch und nur nach dem
sachlichen Gewicht der Meinungen erfolgt. Offenbar ist das Verschweigen
der Autorennamen der neueren Zeit von Wolleb ebenfalls gewählt, um die

Darlegung ganz unvoreingenommen, den Streitigkeiten des Tages enthoben
und zu objektiver Endgültigkeit abgeklärt erscheinen zu lassen.

Der Kundige wird trotz dieser Zurückhaltung die - allerdings äußerlich
nicht markierten - Spuren von Wollebs vorangegangener Beschäftigung mit
der damals beachteten und aktuellen Philosophie erkennen, sei dies in den

hauptsächlichen Fragestellungen, sei es in den gewählten Herangehensweisen,
sei es in Einzelnem, bis hinein in die verwendeten Begriffe, wie diejenigen
der «Substanz», des «Materialischen» oder der «Monaden». Auch die
Einflüsse der Nachbardisziplinen, namentlich der Theologie in ihrer zeittypischen
Deismus-nahen Ausprägung, sind, bei aller philosophischen Gewichtung des

Ganzen, unverkennbar.
In der Sache wägt der Verfasser zunächst, sehr umsichtig und gründlich

wie im gesamten Buch, jene Argumente ab, welche die Seele als zum Leibe
gehörig betrachten, sie folglich, wie den Körper, als sterblich verstehen, und

jene, welche aufgrund verschiedener Überlegungen Seele und Leib für
getrennte Dinge halten. Namentlich die Tatsache, daß der Mensch eine «Den-

kungskraft» besitze, die der Seele verbunden sei, daß der Leib aber,
gewissermaßen von seiner «Idee» her, keine Vernunftfähigkeit besitze, führt Wolleb
zur Auffassung, daß «weder die Sterblichkeit der Seele, noch ihre Identität
mit ihrem organischen Körper» bewiesen sei. Ja noch mehr, die «selbstwirkende
Kraft der Seele», die. diese wesentlich bestimmend. «Denkungskraft und

Willensfähigkeit» entfalte, ließe «ein unbestimmtes Fortleben unsrer Seele

49



nach ihrer Trennung von dem Leibe» erwarten. Und dafür spräche auch,
daß - da Seele und Leib von Gott zielvoll, aus verschieden zusammengesetzten,

letztlich unzerstörbaren und unteilbaren «elementarischen Theilchen»

geschaffen seien - dieser doch keinerlei Interesse daran haben könne, seine

Schöpfung wieder zu vernichten. Und dieses ihr Fortleben sei von
unbestimmter Dauer, denn Gott, der unbegreiflich, ewig, allmächtig, allweise und

allwissend, auch gütig sei, lasse nie und nirgends erkennen, daß er irgend
etwas anderes beabsichtigt hätte als «eine allgemeine Glückseligkeit»,und auch

seine Ausstattung der Seele mit ungezählten Fähigkeiten würde eine folgende
Zerstörung der Seele ganz unbegreiflich machen, da doch jene Fähigkeiten
deshalb in der Seele angelegt seien, damit die wunderbaren Eigenschaften
Gottes immer deutlicher und klarer erkannt werden könnten. Wollebs «Muth-
maßungen über den Zustand der Seele nach der Trennung von ihrem
organischen Leibe», die im vierten Teil des Buches vorgebracht werden, dürfen
hier übergangen werden, denn obgleich der Verfasser auch hier mit erkennbarer

Sicherheit argumentiert, verliert er den Charakter von bloßen «Muth-
maßungen», auch in den untergeordneten Abschnitten, nicht aus den Augen.

Gewiß ist Wollebs Buch für uns heute ein etwas seltsames Werk: wir haben

einige Mühe, das Thema für ein so spezifisch philosophisches zu halten, wie
sein Verfasser dies getan hat, und es fällt auch nicht leicht, das dann
offensichtlich doch notwendige Umschlagen der Argumentation auf Gott und
dessen Rolle im dritten Teil nachzuvollziehen, bis hin zu den etwas allzu
selbstverständlich anthropomorphen Motiven, die Gott bisweilen unterstellt werden.
Aber man darf nicht übersehen, wie innig dieses Werk den Auffassungen
der eigenen Zeit verbunden ist, inhaltlich, aber auch in der Absicht, mit einer
präzisen philosophischen Methode zu Schlüssen kommen zu wollen. Wenn es,

nach dem hier nur Angedeuteten, noch nötig wäre, ein letztes Argument zu

nennen, das die Verortung von Wollebs Buch im Denken der Aufklärung
deutlich machte, dann wäre es das erwähnte von der «Allgemeinen
Glückseligkeit»: eben sie war bekanntlich ein geradezu zentrales Anliegen der

Aufklärung. Es dürfte auch Wolleb wohlgetan haben, daß ihn das
Durchdenken der Frage nach dem Fortleben der Seele schließlich zu einem Ergebnis

führte, das ihn im Alter mit der Aussicht auf diese Glückseligkeit erfüllen
konnte.

3. Jurisprudenz

Ob Wolleb schon vor Beginn seines Jurisprudenzstudiums wesentliche
Berührung mit Fragen des Rechts erfahren hatte, ist unbekannt. Immerhin dürfte
er in der Ethik während des propädeutischen Studiums an der Philosophischen
Fakultät bereits Natur- und Völkerrecht gehört haben, ein Gebiet, das, wie

50



auch an süddeutschen Universitäten, in Basel seit 1706 dem Ethik-Lehrstuhl
zugewiesen war. Es bleibt ebenfalls unklar, warum sich der junge Studiosus
nach dem Abbruch des theologischen Studiums gerade der Jurisprudenz
zuwandte. Daß er dafür in der Tat geeignet war, wird man jedoch aus seiner

Begabung zur Erkenntnis des jeweils Wesentlichen einer Sache, zum logischen
Weiterdenken und zur klaren Argumentation schließen dürfen, aus Anlagen,
die das vorangegangene Studium an der Philosophischen Fakultät schon

geschult haben mochte.
Die Basler Juristische Fakultät49 verfügte damals über drei Lehrstühle:

einen für die Pandekten, besetzt mit Johannes Wettstein, einen zweiten für
den Codex, den der eher unkonturierte Johannes Tonjola innehatte, und einen
dritten für die Institutionen; ihn versah Johann Rudolf v. Waldkirch. Im Jahre
1706 war dem Lehrstuhl der Pandekten auch das kanonische Recht übertragen

worden, demjenigen des Codex das Lehensrecht und schließlich demjenigen

der Institutionen auch das Öffentliche Recht; Natur- und Völkerrecht
gehörten, wie oben erwähnt, zur Ethik-Professur. Der junge Wolleb wird
mithin während seines Basler Rechtsstudiums jene Ausbildung im Römischen,
im Kirchenrecht sowie in Gebieten des Deutschen Rechts bekommen haben,
wie sie für zukünftige Juristen nötig erschien; daß manche von ihnen ihr
Studium mit dem Lizentiatengrad abschlössen, ohne zum Juris utriusque
Doctor zu promovieren50, ja daß nicht wenige im Studium überhaupt nur
wichtigste Elemente der Jurisprudenz kennenlernten und ohne Grad in
andere Berufe übergingen, wird es empfehlen, nicht überall ein höchstes
wissenschaftliches Niveau der universitären Ausbildung zu vermuten.

Da war die Universität Halle zweifellos attraktiver. Vor Wolleb hatten aus
Basel allerdings nur wenige Rechtsstudenten den Weg dorthin genommen.
Immerhin aber hatten 1725 der nachmals angesehene Basler Rechtsprofessor
Johann Rudolf Iselin und 1726-29 der Basler Kommilitone Johann Konrad
Schweighauser dort Studienzeiten verbracht51, und Wolleb hätte sich von
ihnen, den beinahe Gleichaltrigen, diesen Studienort empfehlen lassen können.

Aber gewiß fühlte sich Wolleb auch aufgrund eigener Wahrnehmung,
etwa in der Rechtsliteratur der Zeit, zu Halle hingezogen: hier konnte man
sich von Gelehrten internationalen Rufes wie Christian Thomasius, Justus

Henning Böhmer oder Nikolaus Hieronymus Gundling mit modernsten

juristischen Überlegungen und Einsichten fesseln lassen. Gewiß, dem Vater
Johann Jakob Wolleb dürfte willkommen gewesen sein, daß der Sohn auf
diese Weise zugleich in das Zentrum des deutschen Pietismus, wie er von
Philipp Jakob Spener begründet und von August Hermann Francke ausgestaltet

worden war, geführt werden würde; es gibt jedoch keinerlei Belege
dafür, daß der junge Wolleb in Halle eben daran besonders teilgenommen
hätte. Für ihn muß vielmehr der modern-aufgeklärte Geist der Hallenser

51



Rechtswissenschaft jener Zeit ausschlaggebend gewesen sein. Es ist bedauerlich,

daß keinerlei Aussagen erhalten geblieben sind, die Wollebs Hallenser
Universitätserfahrungen festhalten.

Was Wolleb an Kenntnissen aus seinem Universitätsstudium, sei es in
Basel, sei es in Halle, gewonnen hatte, zeigen die beiden Schriften, in denen
er juristisch erstmals faßbar wird; beide stammen sie aus dem Jahre 1731.

Damals, am 6. Februar, legte er der Basler Fakultät seine Lizentiaten-Disser-
tation vor, in der er Generalia Juris Naturae et singularia quaedam de Legi-
timatione, de Tutelis, de Acq.fuisitioneJ Rer.[um] Dom.[inicarum] annexis
quibusdam èJur.[e] Can.fonico] behandelte52: das heißt soviel wie «Allgemeines
zum Naturrecht sowie Einzelnes aus Legitimations-, Vormundschaftsrecht,
Eigentumserwerb von Herrengut sowie einige Beifügungen aus dem
Kanonischen Recht». Wollebs Text bietet also keine monographische Behandlung
eines einzelnen Gegenstands in ganzer Breite, sondern reiht mehrere kürzere
Abschnitte aus zum Teil unverbundenen Rechtsgebieten hintereinander.
Dasselbe gilt für die Schrift, die er als Bewerber um den vakanten juristischen
Lehrstuhl Johannes Wettsteins am 2. April des gleichen Jahres in Basel zu
verteidigen hatte: sein Fasciculus Thesium ex omni Jure53 sollte nicht nur eine
Diskussion verschiedener Einzelgebiete ermöglichen, sondern zugleich
zeigen, daß er in ihnen allen, im Vertrags-, Natur-, Handels-, Erb-, Straf-,
Kanonischen, Familienrecht usf. beschlagen sei; auch ein praktischer Fall wurde
von ihm heraufbeschworen. Für beide Arbeiten gilt, daß Wolleb sich in
theoretische Reflexion und Kenntnis der Rechtsquellen, auch in derjenigen
der Fachliteratur - er zitiert Namen des Römischen Rechts, die Lex Salica
sowie die Carolina, ferner Dionysius Gothofredus, aber auch etwa Hugo
Grotius, Thomas Hobbes, die Hallenser Juristen Samuel Stryk und Justus

Henning Böhmer, einen seiner mutmaßlichen Lehrer - und in Rechtsgeschichte
offensichtlich gut auskennt; eine Diskussion der erörterten Einzelfragen darf
hier unterbleiben.

Im Jahre 1740 erfolgte Wollebs Wahl zum Schultheiß der mehreren Stadt.
Das Aufgabenfeld verlagerte sich damit entschieden von der wissenschaftlichen

Jurisprudenz zur praktischen Rechtsanwendung. Die Verhältnisse am
Großbasier Stadtgericht waren nicht erfreulich; es wird von umständlichen
Verhandlungen mit langen Sitzungen, von einer förmlichen Verwilderung
der Rechtspflege, von Parteienschmähung, mißbräuchlicher Prozeßaufblähung
und Mängeln auch des äußeren Decorums berichtet54. 1771 sollte Wolleb,
nicht ohne Stolz auf seine Leistung, sagen können, daß «in einem Zeiträume
von weniger als einer Menschen-Generation sich alles um ein merkliches
verbessert» habe55.

52



Seine Tätigkeit hatte ihre Grundlage in jener Basler Stadtgerichtsordnung
von 1719, die der Schultheiß Johann Friedrich Wettstein, Wollebs unmittelbarer

Vorgänger, weitgehend nach dritten Vorlagen redigiert hatte und die
auch über die Zeit von Wollebs Schultheißen-Tätigkeil hinaus lange in
zumindest teilweiser Geltung blieb und auch noch verschiedentlich nachgedruckt
wurde56. Danach war der Schultheiß oberster Richter am Stadtgericht und

zugleich für die dortige Amtsführung verantwortlich. In Fällen mit geringer
Streitsumme entschied er als Einzelrichter; sonst hatte er Verhöre,
Zeugeneinvernahmen und Parleiverhandlungen zu leiten, ohne dann freilich bei
der Urteilsfindung durch die zehn Richter mitzuwirken, es sei denn, es hätte
sich Stimmengleichheit ergeben. Er hatte auch die Arreste gegen Fremde und
Einheimische auszusprechen sowie zu untersuchen, ob der Basler Gerichtsstand

vorausgesetzt werden könne. Freilich war hier mitunter auch diplomatisches

Geschick nötig, dann nämlich, wenn sich «politische Verknüpfungen
und etwannige Allianzen u. Verträge mit der Oberherrschaft des Beklagten
Arrestaten» ergaben. Auch bei «Testaments Ablesung» hatte er zugegen zu
sein, ebenfalls bei hochnotpeinlicher Strafe den Verurteilten nach einem
höchst archaischen Verhaltens- und Textformular beim endgültigen
Verfahrensschluß und zur Hinrichtung zu begleiten57. Besonders wichtig waren auch

die ordentlichen wöchentlichen und die täglichen außerordentlichen «Haus-
Audienzen», in denen der Schultheiß offenbar in zahlreichen Fällen direkten
Frieden stiften oder Rechtsbelehrung gewähren konnte, Audienzen, die
belasteten und «nur durch ihren Nutzen erträglich» waren. Wolleb selbst verfaßte
Ende 1784 einen, im Blick auf seine gelegentliche Nachfolge vom Bürgermeister

angeforderten Bericht über die Functionen eines Schultheißen58, der noch

weitere, übrigens auch in der Stadtgerichtsordnung nicht festgehaltene
Aufgaben erwähnt. Dieser Text hat den Vorzug, auf knappem Raum darzustellen,
was Wolleb während seiner Amtszeit an Aufgaben insgesamt bewältigte oder
bewältigen wollte; da bei der Vorbereitung der vorliegenden Schrift eine

Einzelprüfung der unter ihm während über vierzig Jahre behandelten und
verabschiedeten Gerichtsfälle nicht möglich war, ist dieser Bericht besonders
willkommen.

Offenbar hat Wolleb sein Amt mit einiger Humanität, mit deutlichem Sinn
für das Zweckmäßige und wohl auch aus einer sehr moralischen Haltung
heraus versehen. Im Jahre 1771 begleitete er die zweite Auflage des Lehrrichtigen

Entwurfs der Stadt Basel Gerichts-Ordnung des Emanuel Stupanus, eine

Art allgemeinverständlicher Kurzfassung der Basler Stadtgerichtsordnung,
mit einem Vorwort59, in dem er, spürbar erleichtert und glücklich, feststellte,
daß aus verschiedenen Gründen die Zahl der Prozesse in Basel abgenommen
habe, daß auch ihre alte «Hartnäckigkeit und Feindseligkeit» geschwunden,
ja daß insgesamt eine Besserung der Verhältnisse eingetreten sei.

53



Ein konkreter Fall möge die «Menschen-liebende Richtung», die Wolleb
als Schultheiß verfolgte, aber auch seine klare juristische Sicht der Dinge
illustrieren. Er möge hier auch deshalb vorgeführt werden, weil er in Basel
ein gewisses Aufsehen erregt haben muß. Nach einer längeren Eintragung
in Wilhelm Linders handschriftlichem Basler Ämterbuch60 bekam Wolleb
«A[nno] 1747 folgende Verdrießlichkeit mit der Obrigkeit. Den 21 Januar
wurde Jacob Rued[in] von Züfen von M[einen] G[nädigen] Fl.jerren] verur-
theilt, den 28 ditto mit dem Schwerdt hingerichtet zu werden, weilen Er den
27 Xbre 1746 einen anderen Bauren von Zyfen, der in dasiegem Wirthshauß
in Fländel gerathen, so unhöfflich bey den Haaren ab dem undenligenden
zog, daß er Ihm das Genick gebrochen, und hierauf gefänglich hieher gelüfert
wurd. Die Vollziechnung besagten Urtheyls suchte nun H.[err] Schultheiß
zu hindertreiben, weil Er in seinem Gewissen nichts finde, daß Rued[in] das

Leben verwürckt, weil Er nur gesucht, beyd Schläger von einander zu reissen
und nicht selbst Händel gehabt. Dahero trug Er solches den 25 dito M[einen]
G[nädigen] Hferren] in einer Schrifft vor, man nahm aber solches übel als

von einem Bedienten auf, daß nach gethaner Umfrag er bey 2 Stimmen seines

Amts wäre entlaßen worden. Da aber H.ferr] Schultheiß seinen Fehler ab

batte, wurde erkant, daß weilen Er in einer Schrift Mfeinen] Gjnädigen]
H[erren] Urtheil angefochten, solle Er auch künfftig Samstag vor der
Execution die Abbitt schrifftlich einlegen und alsdann das Urtheil vollziehen,
welches auch geschach.»

Es ist nicht uninteressant, hier zu erfahren, was im einzelnen hinter einem
solchen peinlichen Fall gestanden war, einem Fall, den auch die Aufzeichnungen

des Basler Überreiters Johann Heinrich Bieler - neben vielen Nachrichten

von anderen in Basel vollzogenen Hinrichtungen - knapp registrieren,
allerdings mit der irrigen Begründung, der Angeklagte habe dem
umgekommenen Kumpanen «beim Spielen um eines Plapparts willen das Knick
gebrochen»61. Nach den Protokollen des Kleinen Rats62 hatte am 21. Januar
der städtische Rechtskonsulent Professor Johann Rudolf Thurneysen ein
höchst gelehrtes Gutachten vorgelegt, das den Angeklagten entschieden als

«Totschläger» bezeichnete und die Todesstrafe forderte. Wolleb erkannte
natürlich klar, daß der Vorgang höchst unglücklich verlaufen war, daß aber
keinerlei gewollte Aggression oder gar ein Vorsatz zu dem tragischen Tod
geführt hatte. Er redete sich wegen seiner Hinhaltetaktik am 26. Januar vor
dem Kleinen Rat zunächst damit heraus, die bisherige Verzögerung der
Vollstreckung hänge mit der Abwesenheit der meisten Ratsherren zusammen,
mußte aber dann dem Druck des Rats nachgeben.

54



In den ersten Jahren des Schultheißenamts blieb offenbar wenig Zeit zur
Vorbereitung von juristischen Publikationen; die oben erwähnten, die Institutionen

behandelnden und rechtsvergleichenden Arbeiten sind dann auch nicht
mehr abgeschlossen und veröffentlicht worden. Wenigstens für kleinere Texte
reichte es anscheinend, denn Wolleb arbeitete an dem von Jacob Christoph
Beck und August Johann Buxtorf 1742-44 herausgegebenen Supplement zur
3. Auflage von weiland Jacob Christoph Iselins Allgemeinem Lexicon wesentlich

mit63; nach eigener Angabe64 verfertigte er allerdings nur die «Juridica»,
also juristische Artikel. Welche das waren, ist freilich nicht mehr bestimmbar;
in Frage kämen zum Beispiel die Artikel Jus, Jus Primarium precum bzw.

Pauiß-briefe, Justinianisch Recht, auch Sachsen-Recht, Sachsen-Spiegel oder
Land-Recht oder Sächsisch ChurfUrstliches Recht.

Beiträge, die das Gebiet des Rechtes berühren, sind erst wieder aus der
Mitte der fünfziger Jahre erhalten. Erwähnenswert ist der am 28. März 1754

datierte und anonyme, aber durch alte Zuweisung auf dem Titelblatt und
das Zeugnis Isaac Iselins als Werk Wollebs erwiesene Brief auß Anlaß der
Separatisten65; er blieb ungedruckt. Es wird nicht recht klar, ob dieser mit der
Anrede «Mein Herr!» eröffnete und mit der Schreiberformel «Meines Herren
Bereitwilligster N. N.» endende Text auf obrigkeitlichen Wunsch oder Auftrag
verfaßt wurde und ob er in der damals sehr erregten Basler Separatistendiskussion

höhere Beachtung und konkrete Wirkung finden sollte;
wahrscheinlich ist, daß es sich um eine private, aber trotzdem auch ostensible
Stellungnahme handelte. In jedem Fall ist er nur aus der wenigstens groben
Kenntnis dessen heraus verständlich, was sich zuvor ereignet und zu dieser
Diskussion geführte hatte66.

Nachdem Stadt und Landschaft Basel bereits seit den ersten Jahren des

18. Jahrhunderts eine Reihe von Fällen erlebt hatten, in denen kirchliche
Separatisten, aus welchen Gründen auch immer, ihren Treueeid auf die
Obrigkeit, die Teilnahme am Gottesdienst und am Abendmahl verweigert hatten,
ergab sich seit dem Dezember 1750 geradezu eine Welle von derartigen
Kundgebungen. Der Obrigkeit war dieser Separatismus deshalb ein Dorn im Auge,
weil sie die Gottesdienstflucht in von ihr nicht mehr kontrollierbare private
Konventikel aufs höchste fürchtete und in der Ablehnung von Gottesdienst-
und Abendmahlsteilnahme natürlich auch ein obrigkeitliches Gebot
verletzt sah. Es kam zu Untersuchungen und Verhören der Verdächtigten, ja
es ergab sich ein eigentlicher Separatistenprozeß, der von Ende 1750 bis in
den Sommer 1754 hinein andauerte und in der Bevölkerung Aufsehen erregte.

Die Geistlichkeit zeigte in der Beurteilung des Ganzen einige Toleranz,
wünschte aber die Erhaltung der Staatskirche und wollte alle kirchenfeindliche

Propaganda, die Konventikel sowie die Anwesenheit fremder und

verdächtiger Personen abgestellt wissen. Auch der Theologie-Professor Jacob

55



Christoph Beck, der 1753 eine Schrift Ungrund des Separatismus, oder
Beantwortung der fiirnehmsten Ursachen, derentwegen sich die Separatisten von
dem öffentlichen Gottesdienste absondern67 publiziert hatte, meinte, daß «die

meiste[n], so darein in den Separatismus verfallen seyn, aus Unwissenheit,
nicht aber aus Bosheit, dahin gerathen». Im übrigen gab Beck eine profiliert
theologische Antwort auf «die vornehmsten Einwendungen, womit die
Separatisten ihre Absonderung von dem öffentlichen Gottesdienste zu beschönen
pflegen»68. Es ist nicht nötig, Becks Ausführungen hier im einzelnen zu
referieren; zwei der Separatisten, Hans Ulrich Miville und Hieronymus Fäsch,

replizierten 1753 in einer Gegenschrift69, die sich, ebenfalls mit theologischen
Argumenten, in ebenso heftigem wie überzeugtem Ton gegen Beck richtete.
Den «Gelehrten und Weisen» sei «das Evangelium Christi nicht», dagegen
den Unmündigen sei es geoffenbart, und jene, die sich jetzt gegen die Separatisten

wendeten, stünden mit blutbefleckten Händen in der reformatorischen
Nachfolgeschaft Calvins, der bekanntlich den Servet verbrannt habe - kann
man hier etwa lesen70. Solches konnte die Obrigkeit natürlich nicht dulden,
und als die beiden Autoren im März 1754 aus dem schützenden Ausland
unvorsichtig wieder nach Basel zurückkehrten, wurden sie festgenommen;
sie sollten später ihres Bürgerrechts verlustig erklärt und aus Basel weggewiesen

werden.
In die Zeit unmittelbar nach dieser Verhaftung fällt nun der erwähnte

Briefauß Anlaß der Separatisten aus der Feder Wollebs; inhaltlich stellt er ein
véritables Fachgutachten über die Separatistenfrage dar, aber nun, im Gegensatz

zu Becks vorangegangener Druckschrift, ein profiliert juristisches
Gutachten. Isaac Iselin bekam es zu lesen und hielt am 9. April 1754 im Tagebuch
fest: «Einen Brief von Schulteis Wolleben über das Separatisten geschäft
gel.jesen] - der sehr gründlich ist»71. In der Tat, Wolleb gab hier einen klar
disponierten und in vielerlei Richtungen hin differenzierten, insgesamt ebenfalls

zur Toleranz und Milde neigenden, aber am richtigen Ort auch festen Text.
Zunächst wies er. in einem ersten Teil und aufgrund ausführlicher Erörterungen,

die Annahme zurück, daß die obrigkeitliche Gewalt befugt sei. in
Religions- und Gewissensdinge des Bürgers hineinzureden. Nur wo «(wie ich
droben in Glaubenssachen gemeldet habe) dem State» aus der Haltung des

Bürgers «ein unvermeidlicher Schade auß dergleichen Unterlassungen
entspringen würde (dessen doch die Obrigkeit, ich wiederhole diß als eine Hauptsache,

gründlich muß versicheret seyn), so kan als das äußerste Mittel, wo
die gelinderen Wege Stufenweise nichts gewürckt haben, die Verweisung
entweder auf Meinungs Änderung hin, oder für gewisse Jahre, oder auf lebenslang
nach gestalt der umständen vorgenommen werden, doch ist hier zu merken,
daß solche Verbannte nicht als Bestrahfte, sondern nur als Leute, die wegen
der äußerlichen Verfassung bey ihrer bürgerlichen Gesellschaft nicht wohl

56



bleiben könnten, müssen angesehen werden, und in ansehung anderer Civil-
Würckungen nicht als Verbannte zu halten seyen». Unverkennbar ist - und
Wolleb wird das auch später noch betonen - daß der Autor die menschliche
Würde des Verdächtigten gewahrt und nicht einfach radikalem Strafdenken

geopfert wissen wollte; auch das stufenweise Vorgehen, das die besonderen
Verhältnisse des Einzelfalls respektieren soll, erscheint bemerkenswert.

Die differenzierte Beurteilung leitet Wolleb auch im zweiten Teil seines

Textes, in dem gefragt wird, in welcher Weise die obrigkeitliche Gewalt mit
den gegenwärtig aktiven Separatisten umzugehen habe. Die Fremden, also

die zugewanderten Separatisten, seien ja nicht gezwungen, sich ausgerechnet
in Basel als solche zu bekennen und zu betätigen, sie könnten dies auch

andernorts tun. Wenn sie sich im Gemeinwesen nicht still verhielten, sei der
Staat berechtigt, sie auszuweisen; letztlich sei dieses dann keine Religionsfrage

mehr, sondern ein ziviles Vergehen gegen das Gemeinwesen; «die sonst
beliebte Toleranz leidet hier nichts». Ähnlich seien die Bürger zu behandeln,
«welche wild, unruhig, auch in gleichgültigen dingen ungehorsam sind, welche

beständig über Geistliche und Weltliche anzüglich klagen, und über die
Schrancken der Ehrbarkeit schmehlen und urtheilen»; «ihre Aufführung ist
auch bürgerlich nicht recht, darum müssen sie sich gefallen lassen, dißfahls

eingeschränkt zu werden, die allgemeine ruhe erforterts». Hier dürfe gestraft
werden, aber eben nicht der Religion, sondern der «Ungezogenheit» wegen.
«Die stille und gelassene art der Bürger Separatisten» sodann, «welche

übrigens gehorsam, dem Stande nützlich und gegen den Nächsten liebreich
sind, wieder deren Wandel nichts außzusetzen ist, und diese Neben Meinungen
außgenommen, keine klage wäre», würde ja nicht bloßen Eigensinn
widerspiegeln; ihre Handlungsweise ergäbe sich, weil sie meinten, «die Kirche be-

dörffe einer Verbesserung an dem Haupt und an den Gliederen. Ich lasse

andere undersuchen, ob sie so gäntzlich unrecht haben?» Ihr bürgerliches
Verhalten sei tadellos, und man solle hoffen, daß sie wenigstens nicht schlechter

als die aufmüpfigen und wilden Separatisten behandelt würden. Erst wenn
die Kirche liebevoll alles aufgeboten habe, was der religiösen Umstimmung
und Einsicht solcher Menschen diene, und trotzdem erfolglos bleibe, dürfe
der Staat einschreiten. Und wichtig sei, daß man mit liebreicher Geduld und
unter großer tugendhafter Vorbildlichkeit der Pfarrherren handle; weder
Zeitdruck noch Gewalt tauge in solchen Fällen.

Wollebs Brief ist in seiner optimistischen Milde und, wo immer möglich,
Toleranz ein eindrucksvolles Dokument des Denkens seines Verfassers. Zum
Teil wird solche humane Denkungsart auch in einigen Beiträgen zu Rechtsfragen

spürbar, die in jene Bände eingegangen sind, die zum Komplex der
moralischen Wochenschriften gehören; über ebendiese selbst wird später noch
ausführlich zu berichten sein. Namentlich der erste Band des Helvetischen

57



Patrioten von 1755 und die Verschiednen kleinen Schriften von 1769 enthalten
solche, zum Teil größeren Texte72; wenngleich die zuletzt erwähnten Beiträge
von Umfang und Ausführlichkeit her eine gewisse formale Annäherung an
Fachaufsätze zeigen, sind sie insgesamt eben doch mehr oder weniger deutlich

auf jenes Lesepublikum hin geschrieben, für das solche Wochenschriften
bestimmt waren. Das heißt, daß sie in einem nicht allzu anspruchsvollen,
mitunter gesprächsnahen und geduldig erklärenden Ton geschrieben sind und
bisweilen die Form von Briefen oder Gesprächen zwischen zwei Partnern
annehmen. Der spezifisch juristische Inhalt dieser Texte ist deshalb nicht sehr
reich, er bleibt gelegentlich auf allgemeine, etwas lehrhafte, obgleich zentrale
Aussagen beschränkt. Soweit es um juristische, nicht Staats- und politikbezogene

Gegenstände geht, sind Wolleb die Gesetze und deren Notwendigkeit
besonders wichtig73. Nötig sind sie deshalb, weil die «Eigenliebe» des Menschen
sonst den Mitbürger um sein gleiches Recht bringt. Diese Gefahr droht auch
in einem «Freystaat» - Wolleb meint damit einen republikanischen, nicht von
einem Standesherrn regierten Staat; auch hier stehe dem einzelnen keine
Willkür zu, alles zu tun und zu lassen, was ihm behage. Und das gelte ebenfalls
für diejenigen, die in einem solchen Freistaat öffentliche Ämter bekleideten;
sie dürften sich keine anderen Rechte anmaßen, als die breite Bevölkerung
sie genieße. Das mag einen an Vorstellungen des englischen Philosophen Locke
erinnern, falls hier, was wahrscheinlich ist, überhaupt fremde Vorlagen
mitbedacht und genutzt sind.

1769 schreibt Wolleb fünf Briefe über Civil- und Criminalgesetze74. Sie sind
so umfangreich, daß hier nur ihre Hauptgegenstände genannt werden können;
Iselin in seiner Rezension der Verschiednen kleinen Schriften hat klar erkannt,
daß sie auch inhaltlich «der vornehmeste Theil dieser Sammlung» sind75. In
ihnen geht es zunächst um den Nutzen, den die Beobachtung der Gesetze, dann
den Schaden, den ihre Mißachtung dem Freistaate bringt. Wolleb äußert sich
dann über die «Schwierigkeit Gesetze zu machen» und über deren Fehler,
sodann über Ausnahmen, Änderungen und Aufhebung von Gesetzen; im
Zusammenhang mit der Erörterung des Begnadigungsrechts führt er jenen
Gerichtsfall von 1747 nochmals vor, in dem er das Leben des Angeklagten
Ruedin geschont und diesen begnadigt sehen wollte - es wird an dieser Rück-
erinnerung deutlich, wie sehr ihn jener Fall damals getroffen hatte. Schließlich
verwirft Wolleb in einer ersten Beilage mit sehr besonnenen, auch an der
Praxis gewonnenen Argumenten und in überaus entschiedener Weise die
Folter in jeglicher Form: sie könne der Wahrheitsfindung aus verschiedensten
Gründen nicht dienen. Eine ähnlich menschenliebende, auf das Positive
gerichtete Haltung Wollebs wird auch in der zweiten Beilage deutlich, in der
die Stufung von peinlichen Strafen erörtert wird: wie auch immer dürfen die
Täter nicht als Unmenschen behandelt werden, sie seien «annoch Menschen,

58



keine Knechte der Strafe». - Auf diese Briefe läßt der Autor unmittelbar
einen Beitrag über die Verhütung von Criminalfällen76 folgen. Sein Motto
«Prohibendo a delictis magis, quam vindicando regnandum» zeigt, daß Wolleb
die Verhütung, nicht die Bestrafung von Kriminalfällen für das Wichtige hält:

Diese Verhütung sei. nach seiner Auffassung, am besten zu erreichen durch eine

gute Erziehung der jungen Menschen, eine gute Polizei, durch Belohnung des

Guten und eine nicht zu milde Urteilspraxis im Zivilverfahren.
In verschiedener Weise schließt sich hier Wollebs letzte große Publikation

direkt an, der P.fraetoris] Raurici Positionvm ad Rem Criminalem Philoso-

phico-Practicarum Liber Vnus, erschienen in Berlin im Jahre Mil11. Das

Manuskript ist, so die Datierung der Dedikation an die Fürsten europäischer
Länder, bereits 1775 abgeschlossen worden; wie im Falle der oben besprochenen

Gedanken über die Seele des Menschen wollte der Verfasser denkbare

Komplikationen durch die Basler Zensur vermeiden, und so ließ er 1776 den

oben erwähnten François Passavant das Manuskript an den Berliner Verleger
Decker empfehlen, der es denn auch 1777 anonym herausbrachte78. Isaac

Iselin fand das Werk so wichtig, daß er es bereits 1778 in den Ephemeriden der

Menschheit rezensierte79, pikanterweise zusammen mit einer Schrift Voltaires.

Wolleb sage, so meinte Iselin, «ungefähr eben dasselbige» wie Voltaires Text,
aber doch «ernsthafter»; auch Wolleb «gebührt für seine Vertheidigung der

Rechte der Menschheit eine Bürgerkrone. Mancher Rechtsgelehrte wird
durch das liber unus, das so römisch aussiht, angelokket werden, einmal etwas

menschlicheres zu lesen, als was er bisher über die rem criminalem zu lesen

gewöhnt war»80.

Wollebs Schrift ist in einen theoretischen und einen praktischen Teil

gegliedert. Aus dem theoretischen sei hier nur hervorgehoben, daß der Autor
manche Strafgesetze und deren Handhabung in Europa lür reformbedürftig
hält. Was das Gemeinwesen oder Teile von ihm verletze, seien «delicta», was

jenen aber nicht schade, bloße «peccata» oder gar nur «errores». Diese letzteren

seien keine straf-, sondern zivilrechtlich relevante Sachverhalte. Von daher

vermag der Autor denn im zweiten Teil manche Vergehen der strafrechtlichen

Verfolgung zu entziehen; nach eigentlichen Verbrechen wie Mord - in allen

seinen möglichen Schweregraden -, wie Brandstiftung, Raub, Gewalttätigkeit,
Vergewaltigung, Polygamie, Falschmünzerei usf., beurteilt er auch gewisse

«peccata» und «errores». mithin Zauberei, Gotteslästerung, Meineid, unter
der Kategorie der «errores» schließlich Häresie, Atheismus u.a. Und ganz

am Schluß entwirft er die Idee eines Collegiums von Sittenrichtern, das jene

Vergehen, die nach seiner Meinung in erheblichem Umfange hinfort nicht

mehr strafrechtlich beurteilt werden sollten, zu behandeln und weiter zu
beachten hätte: erste Aufgabe dieses Collegiums wäre die Besserung der

Fehlbaren, namentlich dann, wenn sittliche Fehler der Bürger vorlägen, wie Geiz,

59



Verschwendung, Trunksucht, Üppigkeit usf.; als zweite Aufgabe käme die

Belehrung der Irrenden hinzu, sodann an dritter Stelle deren Rückführung auf
den rechten Weg, schließlich auch, die Bestraften zur Tugend zurückzuleiten.
Darüber, daß die Verwirklichung dieser Idee schwierig sein würde, macht sich

Wolleb keine Illusionen; schon die Auswahl geeigneter Sittenrichter für dieses

Collegium sei alles andere als leicht. Doch sei zu hoffen, daß auch die Regenten
in Europa - sie hat er mit der Dedikation zu Beginn des Buches bereits
angesprochen - sich solche Vorstellungen zu eigen machten und ihre Verwirklichung

zum Wohle des ihnen anvertrauten Staatswesens beförderten.
Auf dem Titelblatt jenes Exemplars, das der Autor der Basler Bibliothek

schenkte, fügte er die handschriftliche Bemerkung zu. daß die «Positiones
ad Rem Criminalem», die das Buch festhalte, «in plurimis fere novae» seien81.

Inwieweit diese zutrifft, mögen kundigere Rechtshistoriker beurteilen82. Für
seine Zeit war es wohl einigermaßen modern, so dezidiert, wie Wolleb es tat.
die Todesstrafe abzulehnen, wo die Sicherheit der Gesellschaft sie nicht
unbedingt erfordere. Gleiches gilt auch für die Zurückweisung der Folter - sie

wird von Wolleb nur noch geduldet, wo in einem großen Verbrechen Mitwisser

oder Mittäter gefunden werden müßten. Auch in diesem Werk hat der
Schultheiß seine grundsätzlichen Auffassungen bestätigt, wonach das

Wohlergehen des Staates und die Menschenliebe die Strafrechtssprechung bestimmen

müßten.

4. Staat, Gemeinwesen und Politik

So eng Wollebs Auffassung von Staat und Gemeinwesen auch mit rechtlichen
Fragen zusammenhängt, so sehr werden es die Bedeutung und der Umfang,
welche diese Auffassung bei ihm gewonnen hat, rechtfertigen, daß sie in einen

eigenen Abschnitt dieser Darstellung eingehe. Und die Verbindung dieses

Staatsdenkens mit der Politik empfiehlt es, auch diese zu einem Teil des

folgenden Abschnitts zu machen.
Wolleb hat keine staatswissenschaftlichen Fachschriften verfaßt. Soweit

er sich zu Fragen des Staats geäußert hat, ist dies wiederum in Beiträgen
geschehen, die im Komplex der moralischen Wochenschriften erschienen
sind und folglich den etwas weniger strengen Ton anzustimmen hatten, der
zum entsprechenden Leserpublikum paßte. Trotzdem sind diese Texte von
einer spürbaren inneren Glut, und man merkt, daß es dem Verfasser hier um
Dinge geht, die ihm in der Tat «brennend» wichtig sind. Ähnlich äußert sich

der Schultheiß über diese Gegenstände auch in Briefen an Iselin oder an
einzelnen anderen Stellen, dann aber fast immer aus einem konkreten Anlaß
heraus.

60



Wollebs Auffassung vom Staat wurde bereits im Abschnitt über sein
Verhältnis zur Jurisprudenz berührt. Es kennt grundsätzlich zwei Staatsformen,
das von einem Standesherrn regierte glückliche oder despotische Staatswesen
und den republikanisch organisierten Freistaat. Freilich nutzte er jene
ständische Staatsform häufig nur, um diese, die Republik, vor einen
Vergleichshintergrund zu stellen und in besonderer Weise zu preisen; es ist bezeichnend,
daß er im ersten Band des Helvetischen Patrioten von 1755, nachdem er in
dessen 1. Stück wesentlich über Die Notwendigkeit der Gesäzen gehandelt
hatte, im 2. Stück, also noch immer an bevorzugter Stelle, ebenso nachdrucksvoll

Den Freystaat und dessen Grundgesätz darstellte, unter Voransetzung
des Mottos «Salus populi suprema lex esto»83.

«Eine Republik ist eine Gesellschaft von vielen freyen Geschlechteren»,
schreibt Wolleb hier, «welche sich, der Sicherheit und dem Besten der
samtlichen Gemeinde, und eines jeden ins besondere zu Lieb zusammen gethan,
und unter sonderbaren Verträgen sich derjenigen Regierungsgattung, die
ihnen selbst beliebet hat. unterworfen haben, damit sie also still und ruhig
untereinander leben und mit gesammten Kräften den äusserlichen Feinden
widerstehen können.» Eben die Kriterien der hier genannten «Sicherheit»
und des «Besten der sammtlichen Gemeinde» erfordern und erreichen es

nach Wollebs Verständnis auch, daß die dem Freistaat Zugehörigen sich einer
höheren Macht unterwerfen. Von hier aus verstehen sich die Gesetze und

Verordnungen, welche erlassen werden, um den «gemeinsamen Zweck» zu
erreichen; zu diesem gehört die Regelung des Rechts-, des Sozialwesens, die

Aufrechterhaltung der öffentlichen Ruhe und Ordnung, die Erhebung von
Steuern usf. Von Bedeutung ist Wolleb die Zusammengehörigkeit aller jener
Glieder, die das Ganze des Freistaates bilden, denn «das gemeine Beste und
das besondere eines jeden ist also verknüpfet, daß eines dem andern noth-
wendig die Fland bieten und, so man das einte Wohl oder Übel setzet, durch
eine gewisse Folge dem anderen auch etwas von Erspriessen oder Unkom-
lichkeit daraus zufallen muß».

Die Koordination aller partiellen innerstaatlichen Bewegungen in einem
Ganzen, die doch «das gemeine Beste» mit dem Besonderen eines jeden
verknüpfen soll, fordert eine «höchste Gewalt», die aus «den vornehmsten und
edelsten Standesgliedern oder einem Ausschusse der Ehrlichstgeachteten aus
dem Volke» gebildet wird und «insgemein eine hochachtungswürdige
Versammlung» ausmacht, «so samt ihrem Vorsitzenden Haupte die Majestät
ihres Volks auf eine sichtbare Weise vorstellt». Für die Wahrnehmung dieser

gemeinnützigen Regierungsaufgaben ist ihnen jedes «Mitglied in einem
Freystaat» «Ehrerbietung und Dank» schuldig; andererseits haben diese das

ihnen vom Volk anvertraute Amt mit allen hierzu nötigen Bemühungen und

Tugenden zu versehen - Wolleb spottet an anderer Stelle ausführlich über

61



verschlagene, eigennützige, hartherzige, äußerliche und blenderisch geschwätzige

sowie sonst unerfreuliche Staatsmänner84. Er ist sich auch bewußt, wie

schwer es ist, Staatsmänner zu finden, die in solchen Stellungen allen diesen

hohen Ansprüchen genügen, und er ist ebenfalls bereit, Übereilung, Irrtum
oder Leidenschaft an ihnen zu entschuldigen, wofern solches aus Schwäche

oder Versehen, nicht aber aus Vorsatz oder Gewohnheit fließt: denn auch

der Staatsmann «ist ein Mensch». Höchstes Ziel muß ihm jedoch immer «die

Wohlfahrt des Volkes, nicht nur die Seyne allein» sein.

Innerhalb dieses ganzen Systems hat den Schultheißen besonders dieser

Staatsmann interessiert; der Staatsmann und seine Erwöhlung bildet denn

auch den Gegenstand eines weiteren größeren Aufsatzes im Helvetischen

Patrioten von 175585. Ihm kommt weitere Wirkung zu als dem einzelnen

Bürger; ein solcher ist er, neben dem herausgehobenen Amt, das er bekleidet,
aber ebenfalls, und als Mensch ist er nicht von größerem Gewicht als seine

Mitbürger. Aber als öffentliche Person, welche die «allgemeine Glücksäligkeit
dieses Lebens» zu befördern hat. hat er einem «erstaunend großen Umfang
der Gerechtigkeit» zu entsprechen, wenn er «einem jeden das Seine soll lassen

zukommen». Diese auch im Sinne der Sach-Angemessenheit verstandene

«Gerechtigkeit» preist Wolleb «als ein freymüthiger Patriot» - man versteht

hiernach auch die Bedeutung des «Helvetischen Patrioten» besser, als der

Wolleb seine Wochenschriften verfaßt. Dieser Begriff ist, noch mehr als in

ständisch regierten Staaten, in Freistaaten wichtig. Nur die Tüchtigsten sollen

regieren, um allen Bürgern, aber eben auch den Sachangelegenheiten «gerecht»

zu werden. Wo dies nicht geschieht, sind die Folgen verheerend: Es werden

Eigennutz. Ehrgeiz, Protektion, Ämterkauf, Zerstörung von Ruhe und Sicherheit.

Willkür u.a. einreißen, aber schließlich wird auch die regierte Bevölkerung

dadurch sittlich zerstört werden. «Selig, dreymal selig» ist ein Freistaat,

der das nicht erfahren muß: er wird einer Blüte in allen seinen Teilen

entgegengehen, in Tugend, Wissenschaften, vaterländischer Liebe und freiheitlichem
Denken.

Allerdings, mit Blick auf den Menschen, der eben nicht immer nur
vollkommen ist, bleibt ein auch in der beschriebenen Weise blühendes Staatswesen

gefährdet. Die Einsicht in die Geschichte zeigt, daß solche blühenden

Verhältnisse doch auch verfallen können, weil sich eine Ungleichheit der

Bürger ergibt, die sich in Reiche und Arme, Regierende und Untergebene
teilen. Dies gilt, weil die Eigenliebe überhandnehmen kann, weil «die Pracht

und die Schwelgerey bey den Gewaltigen» sich ausbreiten mag. So ruft
Wolleb, in einem großgedruckten, gleichsam hymnischen Schlußgebet, die

Großen Europas an, solchen Depravationen wachsam zu wehren, und er
beschwört - überraschend - Wilhelm Teil und die drei ersten Eidgenossen
des Rütlischwurs herauf, «die Väter des Vaterlandes» auch in der neuen Zeit

62



dazu zu begeistern, «in dem Haile des Volkes allein ihr Eigenhail und ihre
Glücksäligkeit» zu suchen und zu finden.

*

Was hier zu Wollebs Staatsdenken in groben Zügen vorgeführt wurde,
entspricht zum Teil Auffassungen, wie sie etwa von Charles de Montesquieu
vorgetragen worden waren; manches davon ist nicht Wollebs ureigene Schöpfung.

In vielerlei Hinsicht, obgleich nicht überall, berührt, ja deckt es sich auch

mit Ansichten Isaac Iselins; Ulrich Im Hof hat diese in schönerWeise dargelegt,
auch deren Quellen eben etwa bei Locke, Montesquieu oder Johann Gottlieb
Heineccius u. a. aufgezeigt86. Inwieweit eine direkte gegenseitige Beeinflussung
der beiden Freunde in solchen Dingen stattgefunden hat, ist wegen der in

dieser Hinsicht oft ungenauen oder lückenhaften Quellenlage allerdings nicht
festzustellen. Aber daß der Gesprächsstoff und auch der briefliche Austausch
zwischen ihnen wesentlich und auf seiten Wollebs auch erkennbar bekenntnishaft

Fragen des Staatsdenkens gegolten hat, daß in der Frage der Basler

Bürgervermehrung - es wird darauf noch einzugehen sein - die Freunde auch

zu tatkräftigem gemeinsamem Handeln übergegangen sind, wird dazu

berechtigen, hier noch mehr als bisher auf die Verbindung dieser durch einen
Altersunterschied von ganzen zweiundzwanzig Jahren «getrennten» Freunde
Wolleb und Iselin (vgl. Abb. 4) einzugehen.

Nach Auskunft der erhaltenen Quellen muß sich die Verbindung noch vor
Iselins Pariser Reise im Jahre 1752 ergeben haben; dessen Tagebuch nennt
Wolleb bereits Anfang März 175287, und der erste erhaltene Brief des Schultheißen

an Iselin in Paris - die Briefe Iselins an Wolleb sind verloren - ist vom
24. April dieses Jahres datiert88, ist aber im Tadel Dritter so respektlos und
in der Charakterisierung französischer und baslerischer Frauen so offen, daß

die gegenseitige Bekanntschaft schon vorher erheblich gefestigt gewesen sein

mußte. Iselin, wieder nach Basel zurückgekehrt, notiert im Tagebuch unzählige

und sich in der Folge über Jahre hin erstreckende Visiten, Gespräche, vor
allem auch Spaziergänge, welche die beiden zusammenführen und
gegenseitigen Austausch zwischen ihnen gewähren; über Literatur, Geschichte,
Wissenschaft, eigene Schriften und Arbeitspläne oder auch Familienereignisse;

Iselins Briefe an Dritte - Johann Rudolf Frey oder Salomon Hirzel -
fügen mit Wolleb besprochene Fragen der Sittlichkeit, den Zustand der
Universität, literarische Gesprächsgesellschaften, den Literaturstreit zwischen
Bodmer und Gottsched oder auch den Basler Besuch Zinzendorfs an; und
in Wollebs eigenen Briefen an Iselin findet man wiederum Literaturbeurteilungen,

sodann Informationen beruflicher Herkunft aus dem Stadtgericht,
Manuskriptzusendungen und Zensurüberlegungen, Bodmeriana, Klagen über

63



Abb. 4. Isaac Iselin; Kupferstich, «Peint par Ant. Hickel en 1781»/«Gravé par B. Hübner 1785».

64



geschwächte Gesundheit, amüsiert und leicht schadenfroh vorgetragenen
Klatsch aus der Stadt (vgl. Abb. 5)89, Einladungen zum Essen sowie Informationen

aus dem politischen Alltag Basels vor90. Da jedoch, wo Wolleb
gegenüber Iselin über das, wenngleich in persönlicher Art Berichtete hinausgeht

und ganz entschiedenes inneres Engagement zeigt, geht es um Dinge,
die eben Fragen des Staatlichen betreffen; dies gilt deutlich in zwei hier
herausgegriffenen Fällen:

In der Zeit kurz vor 1760 oder auch im Jahre 1760 selbst schickt Wolleb
seinem Freund einen Text zurück, der ihm zur Lektüre anvertraut worden
war; der Text selbst ist unbekannt. Der Begleitbrief Wollebs91 erklärt sachliche
Übereinstimmung mit Iselins offenbar vorangegangenen Darlegungen, bricht
aber dann sehr rasch in ein heftiges Räsonnieren über die eigennützigen
Regenten in «despotischen» Staaten aus - die den beiden Freunden und ihren
gemeinnützigen Absichten zwar in Worten zustimmen würden, aber in Wahrheit

keinerlei Veränderung wollten. «Ihr Zweck ist, sich allein groß zu machen.»
Dabei würde die Bevölkerung nach Notwendigkeit der Herrschenden
unterdrückt und ausgesaugt; «die Glückseligkeit eines Staates Erfordert also nicht
die glückseligkeit des Gehorchenden, sondern des Befehlenden. Diese müssen
blühen; jene müssen nur genug haben, [um] wachsen zu können, um jene
großmächtig, reich, vornehm, und zu großen dieser Erde zu machen.» Und
dann folgt das resignierende Bekenntnis: «Ich will nur dadurch sagen, daß
nach so abscheulichen Grundsätzen auch in der That die Tugend nicht nöthig
ist, einen Despotischen Stand blühend zu machen.» Es folgt der illustrierende
Hinweis auf Frankreich, das sich um «das Elend des Volkes» nicht schere.
Wolleb glaubt auch nicht, daß Iselins idealistische Vorstellungen - sie sind
auch diejenigen Wollebs - eine positive Wirkung auf ein solches despotisches
Regime ausüben würden und könnten. Alle diese heftigen und leidenschaftlichen

Exklamationen des Schultheißen zeigen, daß hier sein aufklärerischer,
menschenliebender Optimismus, sein Vertrauen in den Sieg tugendhaften
Verhaltens und den Willen, den Mitmenschen den Weg zur Glückseligkeit zu
ebnen, einmal sehr geschwächt ist: das affirmative Bild, das seine gedruckten
Texte im Helvetischen Patrioten gewähren, kann mitunter auch einseitig sein.

Der andere Fall präsentiert sich der Sache nach überaus positiv, und er tut
dies ebenfalls aus starker innerer Glut, ja wahrer Ergriffenheit. Iselin hatte als

Basler Ratsschreiber 1759 in Liestal eine vielbeachtete und ungemein erfolgreiche

Huldigungsrede gehalten92, die sich innerhalb einer feierlichen
Zeremonie zwischen die Ansprache eines Geistlichen und den eigentlichen
Huldigungseid der Landbauern an die Basler Obrigkeit einfügte. Iselin pries in

seinen Worten diese Untertanen als glückselig, weil in gesegneter Gegend
wohnend und «frei»; sie würden mild regiert, hätten Frieden und genössen
die reine Lehre des Evangeliums.müßten auch nicht, wie deutsche Untertanen,

65



Abb. 5. Brief Emanuel Wollebs an Isaac Iselin, Basel, 2. Juni 1760, zweite und dritte Seite:

vgl. Kap. I II. 4. mit Anm. 89.

66



67



riskieren, zum Kriegsdienst gepreßt zu werden. Lange sprach Iselin nicht,
aber offenbar kamen seine Worte von Herzen; er beendete seine Ansprache
mit einem Gebet.

Wolleb hatte die Feier miterlebt. Er war von ihr offenbar tief ergriffen, denn

er sandte Iselin anschließend einen sechzehnseiligen Brief93, in dem er den
Verlauf des Tages, vom morgendlichen Auszug der städtischen Kolonne bis

zu ihrer abendlichen Rückkehr in der Stadt, in leicht erhabenem literarischem
Tonfall nacherzählte und sukzessive mit zum Teil umfangreichen privaten
Reflexionen über das Gesehene und Gehörte durchsetzte. Der Höhenflug,
in den ihn danach die gemeinsame Zielsetzung, Iselins Ansprache und auch
sein Schlußgebet, die Ergebenheit und die abgearbeiteten Gesichter und
Hände der Landleute, ihre vertrauensvolle, ganz unangezweifelte Eidesleistung

versetzt hatten, mithin ein starker persönlicher Eindruck zwar nicht
völliger Gleichheit, aber doch inniger Gemeinschaft aller Beteiligten, läßt
vermuten, daß der Schultheiß eine starke Ahnung von jener Glückseligkeit
gespürt hatte, die Iselins Worte beschworen hatten und die ja auch Wollebs
eigenen Gedanken von den zu erstrebenden Verhältnissen in einem glücklichen
Freistaate zugrundelag. Offenbar schien ihm hier für kurze Zeit das Ideal
eines solchen glücklichen Zusammenlebens anschaulich gemacht, das sich in
einem Freistaat aus tugendhaftem Regieren und vertrauensvollem Aufblicken
der Bevölkerung ergab.

*

Zu praktischem Handeln vereinigten sich Iselin und Wolleb sodann in der
Angelegenheit um die Aufnahme neuer Bürger in den Jahren kurz vor und
nach 176094. Basels Bevölkerung hatte am Anfang des 18. Jahrhunderts keine
15000 Personen betragen. Der Große Rat hatte im Jahre 1700 beschlossen,
daß auf weitere sechs Jahre keine neuen Bürger mehr angenommen werden
dürften; 1706 verlängerte er diesen Beschluß - wenngleich Ausnahmen möglich

waren - nochmals um zehn Jahre, und 1718 folgte eine großrätliche
Entscheidung, künftig überhaupt keine neuen Einbürgerungen mehr zu vollziehen.

Der Grund für diese rigide Praxis lag in der Angst der Vorhandenen,
städtische Privilegien mit anderen teilen und verstärkte Konkurrenz in Handel

und Gewerbe leiden zu müssen; die Folge davon waren Verödung des

politischen Lebens in unfruchtbaren Kleinlichkeiten und vor allem verschiedene

wirtschaftliche Schwierigkeiten: den Handwerkern fehlte die Arbeit,
die Häuser verloren an Wert, die unteren Stände hatten zu darben.

Manche Bürger erkannten die Mißstände deutlich, doch war eine Änderung
der Verhältnisse gegen die abweisende Haltung der regierenden «Herren»
nicht durchzusetzen. Gegenüberlegungen gab es bereits in den mittleren
fünfziger Jahren: So las Iselin am 27. Januar 1755 ein schriftlich festgehaltenes

68



«Gespräch» Wollebs über die Aufnahme neuer Bürger95, und am 6. März 1757
schrieb er seinem Freunde Frey: «il commence à régner une pauvreté et une
décadence dans notre ville, qui devroient nous mener à des réflexions sérieuses»96.

Diese ernsthaften Erwägungen fanden denn auch zunächst in einem
schriftlichen Anzug Ausdruck, der am 7. November 1757 von unbekannter Seite
im Großen Rat in schriftlicher Form eingereicht wurde und der die Erwägung
neuer Einbürgerungen forderte.

Zwei Wochen später, am 21. November 1757, kam es im Großen Rat zu
einer ersten Beratung dieses Anzuges und, nach heftiger Diskussion, auch

zum Beschluß, in der nächsten Sitzung vom 5. Dezember zu entscheiden,
«ob auf diesen Anzug zu reflectiren seye». Das muß für Wolleb gleichsam
das Signal gewesen sein, in dieser Sache flankierend aktiv zu werden. Die
Zugabe zu dem Helvetischen Patrioten von 1756, datiert 175797, verdankt wohl
dieser Taktik überhaupt ihr Zustandekommen: Wolleb hatte den zweiten Jahrgang

des Helvetischen Patrioten ja schon geraume Zeit abgeschlossen, schob
ihm aber nun aus konkretem politischem Anlaß eben die genannte «patriotische»

und den Verfassern wie bisher ihre Anonymität gewährende Zugabe
nach, die Wollebs umfangreichen Beitrag Von Annehmung neuer Bürger98
enthielt, damit jenes Druckwerk, «welches zu dem ganzen Lerm den Anlaß
gab und zuerst unserer Bürgerschaft die Idee davon rege machete», wie er
später dem Zürcher Alumnatsinspektor Johann Jakob Simmler schrieb99. Zwei
anonyme Briefe, die sich ebenfalls für die Bürgerannahme aussprachen,
wurden dahinter abgedruckt; sie stammten von Isaac Iselin und dem
Physikprofessor Daniel Bernoulli100. Am 3. Dezember 1757 war jedenfalls Wollebs
Zugabe mit ihren drei brisanten Stellungnahmen zugunsten der Bürgervermehrung

bereits gedruckt, damit gerade rechtzeitig, um noch vor der
Großratssitzung vom 5. Dezember als gesonderte Broschüre verteilt zu werden
und entsprechende Propaganda für den Anzug zu machen; die paar anderen
Beiträge in der Zugabe waren wohl für den Helvetischen Patrioten bereits
geschriebene, aber aus irgendwelchen Gründen bisher nie gedruckte Texte
aus Wollebs Redaktionsarsenal.

Der erwähnte Text des Schultheißen kommt in zwei angeblich an einen
Basler Standesherrn gerichteten fiktiven Briefen daher, einem ersten sehr

umfangreichen, der sich für die Bürgervermehrung einsetzt, und einem zweiten

viel kürzeren, der sich dagegen ausspricht; seine Argumentation ist
allerdings einigermaßen pauschal und oberflächlich, so daß er eher als Scheintext
zur äußerlichen Wahrung von Pro und Kontra wirkt. Der erste Brief jedoch
versammelt wohl alle denkbaren irgendwie zugehörigen Argumente für die
Annahme neuer Bürger, und er weist hinterher sukzessive auch alle möglichen
Einwände dagegen eindringlich zurück. Er beginnt - sehr wollebisch - mit
der Feststellung, daß der fragliche Gegenstand «aus dem allgemeinen Besten

69



des Vaterlandes», nicht nach dem «besonderen einiger weniger entschieden
werden» müsse. Dann führt er anhand eines historischen Rückblickes bis

ins 14. Jahrhundert vor, wie volkreich das florierende Basel in früheren Zeiten
doch immer gewesen sei. Schließlich zeigt er den vielseitigen Nutzen, den

die Stadt aus der Vergrößerung ihrer Bürgerzahl ziehen könne; sie gewinne
insgesamt an Reichtum, werde mehr Menschen - Handwerker, Gewerbetreibende,

Studenten, Ladenkunden usf. - anziehen, namentlich dann, wenn die

Stadt sich auch noch entschließen sollte, neue, bisher in Basel nicht betriebene

Handwerke und Manufakturen anzusiedeln. Auch soziale Leistungen
der Stadt würden durch den dann höheren Gesamtreichtum erleichtert. Überdies

würde der Stadt mehr Ehre zukommen, sie würde auch an Sicherheit
und Macht gegen außen gewinnen. Wie schädlich auf der andern Seite die

gegenwärtige Lage sei, zeigten der Verfall der Häuserpreise, die Verarmung
der Handwerker sowie die kleinstädtische personelle Verfilzung der Inhaber

von Stellen der Verwaltung und der Ämter, die Tatsache, daß «bey nahem

drey Viertheile von der Bürgerschaft mit ihrer Obrigkeit entweders verwandt
oder sonst genau verbunden» seien: das behindere den gerechten Gang der

Rechtspflege und des Regierens, wo doch «fast so viele Vorgesetzte als

Zunftbrüder seyn», auch die vernünftigen Zahlenrelationen zwischen Geistlichen
und Gemeindevolk, zwischen gegenwärtiger Stadtgröße und Bevölkerungszahl

u.a.m. Alle Einwände, die gegen die Annahme neuer Bürger vorgebracht
worden seien, führt Wolleb schließlich einzeln vor und widerlegt sie in
eingehenden Einzeldiskussionen.

WollebsText ist deshalb lehrreich, weil er. offenbar mit Blick auf die ganz
konkrete Sachlage, den Tonfall des Moralschriftstellers fast ganz unterdrückt
und seine Ansichten sachlich, dabei in der Präsentation von historischen
Vergleichen. von Zahlen, von ökonomischen Angaben vorzüglich dokumentiert,
vorträgt. Ähnlich bietet sich Bernoullis Brief dar. der mit Rücksicht vor allem
auf Probleme des Handwerksstandes positiv votiert; Iselins Brief dagegen,

wenngleich in der Tendenz übereinstimmend, ist hochgemuter, enthusiastischer

- wie er selbst bekennt - und meint, daß die Basler Bürger, um glückselig
zu werden, gut sein müßten, und gerade diese Veränderung zum Guten hin
könne durch die Neueinbürgerung erleichtert werden.

Die genannte Großratssitzung vom 5. Dezember 1757 führte zum Entscheid,
den Anzug «ad statuta», also an die Verfassungskommission, zu weisen, die
ein Gutachten darüber vorzulegen habe. Inzwischen war Iselin aber schon an
anderer Stelle und auf eigene Faust aktiv geworden: er hatte ein noch
ausführlicheres Schriftstück zum Thema, die Freymiithigen Gedancken über die

Entvölckerung unserer Vatterstadt, verfaßt. Ohne Erlaubnis der Obrigkeit
konnte er sie natürlich nicht drucken lassen, weshalb er den Text nur in drei
Abschriften unter nahen Freunden zirkulieren ließ. Diese fanden daran

70



Gefallen und übergaben sie ohne sein Wissen dem Druck; als sie Anfang
Februar 1758 anonym erschienen101, entstand begreiflicherweise sogleich
großes Aufsehen, und es war offenbar auch nicht schwer, ihren Verfasser zu
identifizieren. Die Schrift fand aber auch viel Lob, so daß Anfang März 1758

eine zweite Auflage erschien.
Der Behandlung der Sache in der großrätlichen Sitzung vom 20. März

ging nun eine Schrift der Gegenpartei voraus, eine Unpartheiische Betrachtung
der Freymüthigen Gedanckenw2\ um ihr volle Wirkung auf den 20. März hin
zu sichern, wurde sie lange zurückgehalten und nur in wenigen Exemplaren
in Umlauf gebracht. Als sie Iselin dann doch zugänglich wurde, verfaßten
er und die Gesinnungsgenossen Wolleb und Ortmann unter äußerstem
Zeitdruck eine Entgegnung, die Anmerkungen über die Unparteiische Betrachtung
der Freimüthigen Gedanken103, und es gelang tatsächlich, diese noch rechtzeitig

vor Sitzungstermin erscheinen zu lassen; sie hatten erhebliche Wirkung.
Trotzdem waren manche überrascht, daß der Große Rat am 20. März mit
106 zu 86 Stimmen die Öffnung des Bürgerrechtes beschloß.

Freilich, gewonnen war die Sache noch längst nicht. Es gelang den Gegnern,
die Angelegenheit in vielfältiger Weise immer wieder zu verzögern und neuen
Beratungen zu unterwerfen; Iselin war sie verleidet, und sie schlief beinahe
ein. Erst im August 1761 reaktivierte Iselin seine Tätigkeit, und Gerichtsherr
Ortmann der Sohn wirkte am Ende dieses Jahres ebenfalls auf dieses Ziel hin,
aber wieder traten neue Verzögerungen in der Detailberatung ein; erst am 26.

April 1762 wurde die wesentlich von Iselin, in seiner Eigenschaft als

Ratsschreiber, ausgearbeitete Verordnung über die Annahme neuer Bürger104

vom Großen Rat angenommen. Aber als in der Folge sich Einbürgerungswillige

meldeten, begannen die Skrupel und Reserven schon wieder; «es ist
hier der gleiche Unterschied wie zwischen der Theorie und der Ausübung
der Moral», schrieb Iselin damals105. Mit Auf und Ab wurde die Bürgerannahme

in den kommenden Jahren weiterbehandelt, schon bald mit neuen
und bald endgültigen Blockaden; eine wirkliche und dauerhafte Öffnung des

Bürgerrechts erfolgte erst lange nach Iselins und WollebsTod.

Es sei schließlich auf ein letztes Dokument hingewiesen, das, wenn nicht alles

trügt, Wollebs praktische Bemühung um ein «Politicum» in Basel veranschaulicht.

nämlich um die Universität. Seit den zwanziger Jahren des 18. Jahrhunderts

wurde immer wieder über ihren Verfall geklagt; zu wirklich eingreifenden

Reformen kam es aber nicht. Nach der Mitte des Jahrhunderts nahm
sich wiederum Isaac Iselin des Problems an: 1757 verfaßte er eine Schrift mit
Unvorgreifliehen Gedanken über die Verbesserung der B...sehen hohen Schule,

71



und 1758 ließ er sie drucken106, als der Große Rat gerade über eine Reform
der Universität diskutierte. Unter den Persönlichkeiten, denen Iselin sie vor
dem Druck zur Einsichtnahme überließ, war auch sein Freund Wolleb107.

Iselins Text enthielt eine große Zahl praktischer Gesichtspunkte, auch den

Plan einer Neudisposition von Fakultäten, Fächern und Fehrstühlen; manches

davon war vom Vorbild der damals modernsten Universität Europas,
derjenigen Göttingens, inspiriert; als Student hatte er diese ja selbst kennengelernt.

Auf seine Schrift nahm in handschriftlichen Anmerkungen zu den

«Unvorgreiflichen Gedanken» der Theologe Jacob Christoph Beck Bezug108,

über weite Strecken zustimmend. Es folgten einige Stellungnahmen von
anderen Professoren, von den Juristen Johann Rudolf Thurneysen und Johann
Rudolf Iselin, von dem Physiker Daniel Bernoulli oder dem Philologen Anton
Birr; da die Universität aber nicht auf hinreichende Unterstützung durch
den Staat rechnen konnte, kamen Reformen wieder nicht zustande.

In den Jahren um oder nach 1760, vielleicht auch noch etwas später,
entstand ein weiteres Schriftstück zur Sache, die Platonische Universitaet oder

Unpartheiische Gedanken wie Unsere Universitaet und wieweit dieselbe könnte

wieder in Auffnahm gebracht werden109. Der beste Kenner der Basler
Universitätsgeschichte dieser Zeit hat die Platonische Universitaet als «die schärfste

zeitgenössische Analyse der Zustände an der Basler Universität und
ihre Ursachen» bezeichnet und als Verfasser des anonymen Textes Wolleb
vermutet; auch hat er ziemlich detailliert über den Inhalt dieses Schriftstücks
berichtet110. Wenngleich Sprachliches in diesem Text gelegentlich nicht-wol-
lebisch wirkt, leuchtet die Zuweisung an ihn aus inhaltlichen Gründen durchaus

ein: der Autor muß ein Mann gewesen sein, der die Welt gesehen hatte.
Er nennt eine Reihe von europäischen Universitäten und Ländern, die Wolleb
aus eigener Anschauung bekannt waren, neben anderen etwa Halle, Leipzig
oder Angers, auch die Verhältnisse in Holland und England; sodann zeigt der
Verfasser jenen gleichen Sinn für praktische Sachverhalte, den Wolleb bereits
in seinem umfangreichen Text über die Annahme neuer Bürger gezeigt hatte,
insbesondere auch eine Neigung zur Argumentation mit durchaus ökonomischen

Kriterien. So ist etwa «bemerkenswert, daß er jeglichen Idealismus bei
den Akademikern von vorneherein ausschließt und ein rein materiell bedingtes

Denken für selbstverständlich hält»111.

Der Text wird mit der Erklärung des Verfassers eröffnet, daß die Basler
Universität gar nicht so viele Studenten bekommen könne, wie das
wünschenswert wäre. Es seien ja verschiedene andere protestantische Universitäten

errichtet und die katholischen besser geworden; auch fehle Basel der
Gebrauch und die Beliebtheit des Französischen, was der Attraktion ebenfalls
Abbruch tue. Basel komme auch nicht, wie Halle oder Leipzig, den «Adelichen

Exercitien», also dem Reiten und Fechten, entgegen, und eine «vortreff-

72



liehe Reit-Bahn» wie Angers habe die Universität am Rheinknie ebenfalls
nicht vorzuweisen.

Fremde hätten eine Reihe von Einwänden gegen ein Studium in Basel

ausgesprochen. Einmal fehle es bislang an Kostgänger-Plätzen, ein Mangel,
dem seither allerdings etwas abgeholfen sei. Sodann sei das Leben in Basel

zu teuer, und vor allem seien die Privat-Lektionen der Professoren zu teuer,
eine Tatsache, die sich bei größeren Studentenzahlen würde beheben lassen:

denn was im Studium nicht obligatorisch sei, würde, wenn es teuer sei, von den

Studierenden auch nicht belegt, so daß die Kosten für den einzelnen
naturgemäß viel höher ausfallen müßten. Und schließlich fehle es eben dadurch
auch an solchen Privatvorlesungen, die Weite des Blicks und der Bildung
gewährten. Allerdings sollte man den Professoren nicht allzusehr vorwerfen,
daß sie diese Zurückhaltung mit hohem Alter, schwacher Gesundheit, anderen
Geschäften begründeten oder einfach aus Bequemlichkeit keine solche
zusätzlichen Vorlesungen halten wollten: denn was sich etwa deutsche Professoren

für eine Privatlektion vergüten ließen, sei ein Vielfaches der Basler Preise.

Sonst seien schon verschiedene «Projekte» angetrieben worden, die

Verbesserungen bringen sollten; allein deren Ausführung sei in einer Republik
äußerst schwierig: «da gibt es allzeyten fast so viele Privat Intereße[n] als

Köpfe, oder einer siehet die Sach änderst ein als der andere.» Auch fehle
der Obrigkeit in Universitätsangelegenheiten eine einheitliche Politik. Der
Verfasser führt einige dieser «Projekte» vor und kommentiert sie in ihren

Möglichkeiten, etwa Umdispositionen von Professuren in andere Fakultäten
oder die Einführung von Professores extraordinarii, eine Stellung und ein
Titel, die es in Basel bisher nur ganz vereinzelt gegeben hatte. Eine
weitreichende Reform der Universität an Haupt und Gliedern entwirft der
Verfasser der Platonischen Universitaet allerdings ebenfalls nicht; wenngleich es

in den Folgejahrzehnten auch Lichtblicke in der Geschichte der Universität
geben sollte, kam erst im 19. Jahrhundert eine energische Reform zustande,
welche die Universität aus ihrer schwierigen und wenig kräftigen Existenz
befreien konnte.

5. Literatur

Auf den literarisch tätigen Wolleb kann man kaum eingehen, ohne im voraus
festzuhalten, daß es sich bei ihm um einen auch in diesem Feld über die Maßen

gebildeten Mann gehandelt hat. Das zeigen seine Kenntnisse zunächst der

klassisch-antiken Literatur, die er nicht nur in entsprechenden Zitaten am

Anfang oder im Verlauf seiner Texte, häufig auch in Fußnoten, heraufbeschwört,

sondern auch ihrem Inhalt nach heranzuziehen und in die Argumen-

73



tation einzufügen versteht. Auch wenn der Leser der heutigen Zeit dieser
Literatur in allen ihren Sparten arg entfremdet ist und deshalb ihre damals
noch selbstverständliche Gegenwart leicht übersieht, erscheinen Wollebs
Kenntnisse antiker Texte erstaunlich: Ob griechischer oder lateinischer
Provenienz, ob der Dichtung oder Prosa mannigfacher Art entstammend - diese
Literatur steht ihm offenbar insgesamt ohne Mühe in den jeweils einschlägigen

Zeugnissen zur Verfügung; es ist unnötig, hierfür Proben zu geben112.
Ähnliches gilt offenkundig für die Literatur der eigenen und der dieser
unmittelbar vorangegangenen Zeit: Immer wieder beruft sich Wolleb auf deutsche,

aber auch englische und französische Autoren. Wenn man sich klar
macht, daß diese Hinweise oder Nennungen nur ein Teil dessen sein können,
was Wolleb insgesamt kannte, müssen seine Kenntnisse auch neuerer - formal
sehr verschiedenartiger - Literatur ungewöhnlich groß gewesen sein.

Da Wolleb später mit eigentlichen historischen Arbeiten nicht mehr
hervorgetreten ist, mag es erlaubt sein, am Anfang der folgenden Ausführungen einige
Bemerkungen zu der Disquisitio Historica de Causis antecedentibus Romae
Fundationem zu machen, mit der Wolleb 1737 um die freigewordene Professur
der Geschichte konkurrierte113; dies gilt um so mehr, als gerade hier das
Aufgebot an Kenntnis originaler und gelehrter Literatur - des Altertums und
der neueren Zeit - sogleich überwältigend deutlich wird. Der Autor reiht
nicht einfach überkommene Nachrichten zur römischen Frühgeschichte,
sondern erkennt deutlich die Notwendigkeit, diese Frühgeschichte auch als durch
Legenden und Mythen («fama») bestimmt zu beurteilen; auch Überlegungen
zur Glaubwürdigkeit der Quellen oder zur «veritas Historiae» finden statt.
Und er meint auch, daß zur Gründung der Stadt durch Romulus und Remus
Glück («fortuna») nötig gewesen sei. Gelegentlich zeigt sich hier auch die
Neigung, die Verhältnisse zu verabsolutieren und in ähnlicher Form in späteren
geschichtlichen Situationen wiederzufinden: So erklären sich die Seitenblicke
auf altgermanische Verhältnisse, auch auf Wilhelm Teil oder die Schlacht bei
Morgarten, die Hinweise auf Erasmus, Luther, Calvin oder auch Oliver Cromwell.

die im gelehrten Apparat erscheinen; aber man meint bisweilen, schon
hier Wollebs späteres Interesse an Problemen staatlicher Ordnung und Stabilität

angekündigt zu sehen.
Die kritische Haltung, wie sie hier gegenüber der historischen Überlieferung

dokumentiert ist, hatte Wolleb freilich schon 1736 in einem Text bewiesen,

der sich nun allerdings mit der Wissenschaft und deren Vertretern
auseinandersetzte, dem Judicium Apollinis114, erstpubliziert in Amsterdam, aber
nur in einem Schweizer Nachdruck von 1739 erhalten115. Das Ganze ist eine

74



witzige Fiktion116, und man mag von daher bereits an die Concert-Satire von
1755 vorausdenken. Der Text stamme aus einer Flandschrift des 15. Jahrhunderts,

behauptet der Verfasser in einer Vorrede; er bezeichnet seine Leistung
als diejenige der Edition jenes alten Textes und nennt sich selbst nur mit dem

Deck- und «Dreh»-Namen «Syntheus Eubius Heutelius». «Syntheus» ist die

griechisch-latinisierte Form von «Emanuel» («mit uns ist Gott»), «Eubius»

diejenige von «Wohlleb», und «Heutelius» ist ein verdrehter «Helvetius»;
dieses «Dreh»-Verfahren setzt sich in weiteren Völkernamen fort, wenn die

«Otteunii», die «Anmergi» oder die «Lapini» erscheinen, die in Wirklichkeit
die «Teutonii», die «Germani» und die «Alpini» meinen.

Wolleb leiht sich die Stimme des in einer Vision («adparitio») erscheinenden

Apollo, der hier die Geisteswelt überhaupt vertritt und die

kritikwürdigen Erscheinungen des 18. Jahrhunderts in der Gestalt der meist lächerlichen

Fachvertreter Revue passieren lässt. Die künstlerische oder allegorische
Bild-Idee, die dabei genutzt wird, besteht darin, daß Apollo (der, wie
ausdrücklich gesagt wird, die Meinung des Autors wiedergebe) alle möglichen
Menschen- und Berufstypen beschreibt, die seinen Helikon besteigen wollen,
etwa die Vielschreiber, die Dilettanten, Abergläubigen, Orthodoxen,
kirchlichen Würdenträger, Ärzte und Wundärzte, die schreibenden Frauenzimmer,
die Architekten, die Juristen jeglicher Spielart. Dichter, Kritiker, Altertümler
und Historiker, die Philosophen verschiedener Prägung, Musiker, Mathematiker,

Advokaten und Richter; als solche werden sie jeweils mit Hilfe von
Fußnoten identifiziert.

Als handelnde Personen treten neben Apollo in Prolog und Epilog ein

«Polypiston Theologo-Philosophaster» sowie ein «Mataeologus» auf. Der
erste ist ein theologisch-philosophischer «Vielgläubiger», offenbar ein Orthodoxer,

ein Gegner der Deisten und Zweifler, einer übrigens, der sich durch
seine Beiträge aus mittelalterlicher «Mönchspoesie», also nichtklassische

endgereimte Gedichte, als ein christlich beschränkter Geist verrät. Der
andere ist, wie sein Name sagt, ein vergeblich, also «wertloses Zeug Redender»,
konkret ein klassisch-philologisch gelehrter Schwätzer, der die Welt, auch

die Sprache Apollos, nur nach streng klassisch-philologischen Prinzipien
beurteilt und gelten lässt. Beide werden schon bald nach Beginn als lächerliche
«Pedanten» gebrandmarkt. Alles dieses wird mit viel Ironie und Witz

vorgetragen, nicht nur in den Hauptargumentationen, sondern auch in Details,
wie etwa der Blödelei des Mataeologus, daß die Seelen der Germanen aus Bier
und Mehl, diejenigen der Helvetier hingegen aus Milch und Käse bestünden

und daß deren Gedanken und Ideen entsprechend klebrig und unbeweglich
seien.

Die Stoßrichtung, die Wolleb mit diesem Text verfolgte, ist heute nicht

mehr mit letzter Genauigkeit zu erkennen; in verschiedener Hinsicht, beson-

75



ders in der Front gegen «heuchlerische Orthodoxie und geistlose Pedanterie
der Gelehrten», erinnert die Schrift an Äußerungen von Thomasius117. Wie
auch immer: Wolleb ließ sich hier erstmals laut und deutlich mit der Stimme
der Aufklärung vernehmen.

*

Wie schon dargelegt, ließen die vierziger Jahre, mit Antritt des Schultheißen-
Amtes und der damit verbundenen Einarbeitung, mit der durch Verheiratung
und Familie dokumentierten persönlichen Konsolidierung, aber auch den
harten Prüfungen, die der Tod der Gattin und der beiden jüngeren Töchter
brachte, insgesamt wenig Muße für nichtberufliche Tätigkeiten Wollebs. Erst
gegen die Mitte der fünfziger Jahre war diese Zeit der Anspannung und des
Kummers überwunden, und die neugewonnenen Kräfte ließen denn auch
besonders gewichtige Leistungen Zustandekommen: Es handelt sich um die
schon verschiedentlich erwähnten Bände des Helvetischen Patrioten von 1755

(vgl. Abb. 6) und 1756, samt Zugabe von 1757, der Helvetischen Nachlese
von 1759 sowie der Verschiednen kleinen Schriften über Philosophische und
Politische, so wohl bürgerliche als peinliche Gegenstände von 1769118. Diese
vier Werke im folgenden mehr oder weniger eng zusammenzufassen,
rechtfertigt sich dadurch, daß Helvetischer Patriot und Helvetische Nachlese deutlich

der Gattung der «Moralischen Wochenschrift» - zunächst in einem
weiteren Sinne verstanden - zugehören; auch die späten Verschiednen kleinen
Schriften, obwohl nicht mehr in einzelnen bogenweise herausgebrachten
«Stücken» oder «Ausgaben», sondern gleich als Gesamtband erschienen,
sind von Wolleb selbst in ihrer Vorrede ausdrücklich in die Reihe und die
Entstehungszeit der genannten Vorgänger gestellt worden119 - von ihrem
Inhalt her kann man dieser Zuordnung einigermaßen folgen.

Zunächst muß man festhalten, daß auch der Helvetische Patriot rein äußerlich

keine moralische Wochenschrift war, weil er nicht allwöchentlich erschien;
die Wöchentlichen Nachrichten aus dem Bericht-Haus vom 6. Februar 1755
annoncierten für den 13. Februar das Erscheinen zwar der neuen, wie es

ausdrücklich hieß, «moralischen Wochenschrift mit dem ersten Bogen,
dessen Titel ist: Der Helvetische Patriot»120, aber schon am 27. Februar wurde
am gleichen Ort seine zweiwöchentliche Publikation mitgeteilt121. Dem ersten
gedruckten Einzelbogen des Patrioten ging unmittelbar Wollebs anonyme
Schrift Die Reise nach dem Concerte voran; der Autor selbst sah darin einen
«Vorläufer des Patrioten allein etwas zu beißend», und so ließ er die
Reise - sie wird später noch vorgeführt und näher kommentiert - im voraus

gesondert erscheinen122. Auch im engeren inhaltlichen Sinne deckt sich
der Helvetische Patriot nicht ganz mit dem Normaltypus der moralischen

76



tx

afwf.
Parve, nec invideo, fine me Liber ibis in Orbem,

He*ï mihi quod Domino, non licet ire tuo. «

Yade, fed incultus, nec cedro Charta notetur,
Candida nec nigra, Cornua fronte géras,

Nec te purpureo velent vaccinia, fuco :

Non ell conveniens, nunc nobis ille coloj.,—

Felices ornent, h tec ornamenta Libellos

Fartunae memorem te decet elTe tuac^ "•'•/,
' '

x \ f\ ' »

25 n e £ 4,
©e&tucft feeg Mantel QÊtfenfïem,

* 7 s u

Abb. 6. Titelblatt von Emanuel Wollebs Moralischer Wochenschrift Der Helvetische Patriot,

[1. Jg.], Basel 1755.



Wochenschrift. Das liegt daran, daß er sich mit einigem Gewicht «mit Staat.
Verfassung, bürgerlichen Rechten und staatsbürgerlicher Freiheit» befaßt und
diese Gegenstände, neben solchen der Unterhaltung und Belehrung, «einem
breiteren bürgerlichen, auch weiblichen Lesepublikum nahezu bringen»
sucht123. Die hier beschriebene Akzentuierung des Staatlichen, Politischen und
auch Rechtlichen wird sich in der Helvetischen Nachlese und verstärkt in den
Verschiedenen kleinen Schriften fortsetzen; gerade die letzteren fallen aber
in eine Zeit, in der sich die Gattung der moralischen Wochenschrift ohnehin
aufzulösen beginnt und formal wie inhaltlich ihre überkommenen Konturen
verliert124. Gleichwohl ist, vor allem im Helvetischen Patrioten, die moralische
Dimension und damit jene sittlich-lehrhafte Absicht unverkennbar, die Tugend
zu fördern und dem Laster zu wehren, um den Leser «im Einklang von
Vernunft und Religion zu einem nützlichen Mitglied der menschlichen Gesellschaft
zu bilden womit zugleich seine zeitliche wie seine ewige Glückseligkeit
befördert werde»125. Diese Absicht ist von Anfang an für die Herausgabe und
den Inhalt der «klassischen» moralischen Wochenschriften kennzeichnend,
also schon dem berühmten englischen Spectator Addisons (1711ff.) oder
dem ebenso berühmten deutschen, in Hamburg erschienenen Patrioten
(1724ff.) eigen. Und daß Wollebs Schrift sich in die mit dem letzteren wesentlich

konstituierte deutsche Tradition einreiht, zeigt er auch damit, daß er nicht
nur dessen Titel, wenngleich lokal-national präzisiert, übernimmt, sondern
sogar 1755 das Selbstporträt seines Patrioten, gleich am Beginn des ersten
Textbogens, mit den markanten Worten «Ich bin ein Mensch » eröffnet,
wörtlich gleich wie das Hamburger Vorbild von 1724126; dieses bezeichnete
er übrigens selbst als seinen bewunderten «Vorgänger»127. Auch in der Wahl
der verwendeten Text- und Ausdrucksformen lassen Wollebs moralische
Schriften die Tradition, der sie angehören, deutlich erkennen; eine engere,
wie immer geartete Anlehnung an die baslerischen Vorgänger, die moralischen
Wochenschriften mit den Titeln Der Eidsgenoß und Der Neue Eidsgenosse,
die der schwierige Geschichtsprofessor Johann Jakob Spreng in den Jahren
1749 und 1750 herausgebracht hatte, springt jedenfalls nicht in die Augen,
vielleicht eben wegen der erwähnten Betonung der politischen und
rechtlichen Stoffe128.

Allerdings, Wolleb hält diese Akzentuierung - die zweifellos seinem
besonderen Interesse und Anliegen entspricht - in der gedruckten Vorrede «An
den Leser» nicht für programmatisch. Das dürfte damit zusammenhängen,
daß auch die rechtlichen und politischen Beiträge fast ausnahmslos keine
Fachtexte sind, sondern sich vielmehr im Kleid der moralischen Ermahnung
zeigen; erst in den Verschiednen kleinen Schriften stehen einige wenige Texte,
die vom Umfang, weniger von ihrer Form her sich fachwissenschaftlichen
Aufsätzen ein wenig annähern. Grundsätzlich erklärt der Patriot - «ein Welt-

78



bürger», wie er von sich sagt - seinen Entschluß zur Publikation mit der
«Grund-Pflicht, Menschenliebe zu haben. Aus diesem folgt nothwendig, daß

man sie, an sich und anderen, fodert. Es erfreut, so man sie andere ausüben
sieht: und es thut wehe, das Gegentheil wahrzunehmen. Man möchte es geändert

sehen. Man befleißt sich selbst besser zu seyn. Man ermahnet dazu seine

Freunde, seine Bekannte. Ja man bricht auch bey unbekannten aus. Man wagt
es endlich, so gar die Bösen zu lehren. Man geht alle Wege, zu seinem Zwecke
zu gelangen So gieng es mir»129. In einem Brief an Gottsched teilt Wolleb
1755 mit, «die wahre Ursach, warum ich diß werkchen angefangen habe», sei

gewesen, «einen und den andern politischen Fehler zu ahnden und unsere
verderbte Republic in ein oder anderem wo möglich zu verbessern»130. Das
kann den politischen Akzent zwar als vom Verfasser ausdrücklich gewollt
bestätigen, verdeckt aber die darüber weit hinausgehende Sicht auf die
moralischen Defekte «unserer verderbten Republic» keineswegs. Dem entspricht
schließlich die Aussage am Ende der Vorrede «an den Leser» von 1755,
wonach nicht «alle Fehler, deren hierinne gedacht wird, eben Fehler meines
Vaterlandes seyen, wiewohl ich wünschete, daß man dorten diejenigen, welche
es sind, verbessern möchte. So ich mich als einen Helvetier betrachte, so

ligt mir dasselbe zwar am meisten an, und ist es mir am besten gelegen, seine

Stärke und Schwäche zu kennen. Als ein Weltbürger aber solle, was ich sage,
nicht nur in unserm engen Circel wahr sein». Der wahre Wille, den Menschen
zu mehr Tugend anzuleiten, kann nicht an den Grenzen des eigenen Landes
haltmachen.

Der Inhalt der vier zur Diskussion stehenden Bände ist, auch für ihre
Einzeltexte, im Verzeichnis der Schriften Wollebs im Anhang zu diesem Band

aufgeführt. Er ist viel zu groß, als daß hier jeder Text erläutert werden könnte,
auch nicht die wenigen identifizierbaren Beiträge aus fremder Feder, die
Wolleb aufgenommen hat; einzelnes davon wird auch an anderer Stelle in
diesem Band nochmals berührt. Aber deutlich ist doch zunächst die bereits
angedeutete formale Vielfalt, um die sich Wolleb bemüht hat: da folgen sich
in bunter Reihung und in verschiedenartigem Ton - einmal sehr sachlich,
dann ganz persönlich - Darlegungen in Aufsatzform, Erzählungen, fiktive
Schilderungen, Brieftexte, in der Regel als Zuschriften an den Herausgeber
aufgemacht, Fabeln, Satiren, Scherze, Übersetzungen von kurzen
fremdsprachigen Texten, Zitate, Dialogstücke, ja ganze Komödien, auch bekenntnishafte

Kommentare zu früher angebotenen Texten durch den Autor selbst,
und dies alles unter Wahrung von dessen Anonymität; erst die Vorrede zu
den Verschiednen kleinen Schriften vom Dezember 1769 ist mit Wollebs Namen
gezeichnet.Trotz der wiederholten Behauptungen, gewisse Beiträge stammten
von Dritten, gilt dies nur für ganz wenige Texte: zweimal ist Isaac Iselin, einmal

der Mathematikprofessor Daniel Bernoulli als Autor vertreten und so

79



auch durch Wolleb selbst bezeugt131; einige wenige weitere Stücke stammen
wohl nicht von ihm, sind aber ihrer Autorschaft nach nicht mehr
identifizierbar132.

Das Bestreben, einem Bogen oder «Stück» eine gewisse thematische
Geschlossenheit zu geben und nicht völlige Zufälligkeit der Gegenstände
anzubieten, wird im Helvetischen Patrioten deutlich, mehr als später in den

erwähnten Bänden von 1759 und 1769. So vertritt etwa ein erster Beitrag zu
einem Thema eine bestimmte Meinung, der dann folgende eine gegensätzliche

Auffassung, und selbst die daraufhin nachgeschobene Fabel äußert sich, wenn
auch etwas verdeckt, nochmals zum Thema. Manchmal enthalten Folgebögen

Fortsetzungen von bereits zuvor eröffneten Texten; auch das gewährt diesen

Publikationen einen etwas konzentrierteren Charakter, als die bunte Vielfalt
der Einzeltitel zunächst vermuten läßt. Und vor allem wirkt darauf hin. daß

Wolleb sich inhaltlich einigen wenigen, aber immer wiederkehrenden Themen
zuwendet133.

Da ist zunächst die «Gerechtigkeit», die der Jurist Wolleb in allen
denkbaren Brechungen, Begründungen und Konsequenzen reflektiert - aus der

gleichen Gotteskindschaft aller Menschen heraus und im Blick auf Regenten
und Bürger; damit zusammenhängend fügen sich leicht die «Gesetze» an,
welche jedem das Seine zukommen lassen und ihm Schutz gegen Willkür

gewähren, etwas, was auch in einem «Freystaat» seine große Bedeutung
habe. In Verlängerung dazu wird über den idealen Staatsmann räsonniert,
auch, wie oben schon dargelegt, über die Notwendigkeit einer baslerischen

Bürgervermehrung. Ein zweiter Komplex ist derjenige der «Tugend»: darunter

werden Überlegungen zu Männern und Frauen samt ihren guten und
schlechten Seiten subsumiert und weise oder arrogante Männer, aber auch

trefflich-sittsame oder eingebildete Frauen als solche beurteilt, auch ihr
Verhältnis zueinander. Charaktereigenschaften wie Eitelkeit, Adelsstolz,
fehlendes Urteilsvermögen, Witz, Schmeichelei, Hochmut, Geiz, Ehrgeiz,
Menschenliebe, Mode- und Genußsucht oder Maßhalten und dergleichen
werden ebenfalls behandelt und durchweg nach den Kriterien einer vernünftigen

«Tugend» bewertet. Auch die «Unsterblichkeit der Seele» oder die

Allmacht Gottes klingen mitunter an. Um auch den Leserinnen, namentlich
den jüngeren, ersehnten Lesestoff anzubieten, trägt Wolleb eine rührende

Liebesgeschichte vor, die in der Gegend des Paßwang spielt und nach
eingeschobenen Intrigen ein «Verenichen ab dem Guggisberge» und einen «Hans

von Melchthal» sich glücklich finden lassen; man meint, Wolleb auf den Höhen
seines Hofguts Ulmet schreiben zu sehen. In der Helvetischen Nachlese

wird erstmals auch die Kindererziehung zum gewichtigen Thema gemacht;
die Verschiednen kleinen Schriften setzen das in Breite und, wie man sagen
muß, mit zahlreichen überaus vernünftigen praktischen Ermahnungen fort.

80



Die Verschiednen kleinen Schriften geben, worauf schon hingewiesen wurde,
der Debatte über Gesetze und Straffälle, ihren Begründungen und praktischen

Anwendungen, weiten Raum; hier sind die Modelle der moralischen
Wochenschrift gesprengt und anspruchsvollere, auch systematisch besonnene

Abhandlungen geliefert.
Die Wirkung des Helvetischen Patrioten war offenbar mäßig. Die «Stücke»

seines ersten Bandes erschienen, wie belegt ist, in einer Auflage von 400

Exemplaren, von denen Anfang 1756 noch etwa die Hälfte nicht verkauft
war134 ; gegen Wollebs Erwartung fand die Publikation außerhalb Basels mehr

Beachtung als in der Stadt selbst135, ein Umstand, der ihn dazu veranlaßte,
Gottsched nach einem Agenten zu fragen, der in Sachsen Absatz schaffen
könnte.

Immerhin war es für Wolleb eine Genugtuung, mit seinem Helvetischen

Patrioten das Interesse Gottscheds (vgl. Abb. 7) wecken zu können. Am
9. September 1755 wandte er sich an den ihm vom Studium her noch bekannten

Leipziger Professor und teilte ihm mit, daß er sich erlaubt habe, ihm
«gegenwertiges Werkchen zu dediciren». Auch erbat er sich Gottscheds Gunst, seine

«Gedanken über meine arbeit gütigst zu melden, oder so Sie dieselbe deßen

nicht unwürdig achten, in Einem Journal literaire derselben gedenken zu
laßen»136. Gottsched entschloß sich in der Tat dazu, gleich selbst aktiv zu

werden, und zwar mit einer anonymen Rezension des ersten Bandes des

Helvetischen Patrioten in seinem in Leipzig erscheinenden Literatur-Blatt
Das Neueste aus der anmuthigen Gelehrsamtkeit von 1755; zwei Jahre später
schob er am gleichen Ort die Rezension des zweiten Patrioten-Bandes nach137.

Das Urteil war beide Male sehr anerkennend; nach einem kurzen Blick auf
den Autor des - natürlich nicht namentlich genannten - Helvetischen Patrioten,

der Basel alle Ehre mache, referierte Gottsched über den Inhalt und mit
Anerkennung über die Art, in welcher der Verfasser diesen Inhalt vorgetragen
habe; nicht die Hälfte der moralischen Wochenschriften insgesamt sei «an die

Würde dieses helvetischen Patrioten gestiegen». Es folgte das Inhaltsverzeichnis,

in der zweiten Rezension der Abdruck einer Textprobe. Einzig müsse

man der Schreibart des Verfassers «leicht einen gewissen etwas fremden
Ausdruck, der den alpinischen Ländern eigen ist, zugut halten». In dieser
Hinsicht bekannte sich Wolleb in der Folge gegenüber Gottsched schuldig,
aber in Basel fände man niemanden, der die Texte auf ihr «Sächsich-teutsch»

zu kontrollieren vermöchte. «Wir haben nur den Herrn Sprengen. Allein
dieser Mann ist so verliebt in sich selbst... daß seine Veränderungen das ganze
Werk umstürzen würden»138.

81



Soucamt.
Ç&awos. str&ofs. &?3t a/S&crs-éiA^r,

.XLzuZ.tZLy. XZero/. £/ect.xtZoyeuit. et^ono>i.jC//c7 \
fûcc. Zwe/ 'ci/..ÄXt. (Zae/ar. nec /io/i &ZeM.Z)eietD/iZ&yû>/7u

etjZ/û/ù/h/.f yfCi'/n6/-I7//1 /lo/wranu/ft
.x:.XeXcu&.Jx/.oAt. v. >iJÄ.cC.xox.

SYat. ^tCxCtûCC. c/.II. o^ëèf.
.y. Streifst-/h ,(,/ fit', pt'/ix. C aj/eZ/Z-j ~SJ. Z^tC.SZfe•/vthysr-rfJï y-Xlys^LfVf.

Abb. 7. Johann Christoph Gottsched: Kupferstich, «J. F. Reiffstein ad viv. pinx. Casseliis 1753»/
«J. M. Bernigeroth sc. Lips. 1757».

82



Das Problem der Sprache und ihres Stils, das hier berührt ist, hatte Wolleb
schon vorher beschäftigt: bereits 1755 hatte er in den Helvetischen Patrioten
einen Leserbrief eingerückt, in dem er sich selbst vorwarf, «nicht Sächsisch

genug» zu schreiben. Die Antwort, die er sich selbst dort ebenfalls gleich gab,

war deutlich: «Ich bin kein Sachse, und schreibe den Helvetischen Patrioten.
Nur eines wünsche ich voraus, mich deutlich auszudrücken, und menschlich
zu denken»139. Die gleiche Polarität von Sächsisch und Helvetisch, die sich hier

zeigt, stand zunächst auch im Hintergrund von Wollebs Bestreben, die beiden

Hauptbeteiligten an dem heftigen und vielbeachteten Literaturstreit der Mitte

des 18. Jahrhunderts zu versöhnen, jenem Streit, in dem auf der Leipziger
Seite Gottscheds Bemühung um sprachliche Genauigkeit und Korrektheit,
auf der Zürcherischen Bodmers aber der Wille zur Erhabenheit der Gedanken
und des Ausdrucks aufeinander stiessen. «Erlauben Sie mir», schrieb Wolleb
im Januar 1756 gleichzeitig beiden Streitern, «nur noch dieß beyzufügen.
Ich wünschte von Herzen, daß die zwey schönen Geister-Reiche der Sächsischen

und der Helvetischen Tichter und Beförderer der schönen Wissenschaften

besser eins wären. Es sollte vielleicht zu beider Nuzen, und zu dem Nuzen
der Wissenschaften selbst gereichen. Auch ist es weit sittlicher, eins als entzweyt
zu seyn, wo keine laster uns von jemand zu entzweien zwingen. Und ist fast
ein wiederspruch, daß große geister nicht sollen eins seyn. Sollte es nicht
möglich seyn, hier zu mittein? Ich hoffe ja. Allein, ich weiß den grund dieser

entzweiung nicht recht, nur wünschte ich die Vereinigung»140.
Die Reaktionen, welche die Initiative des Baslers von seiten der Beteiligten

erfuhr, sind nicht durchweg klar erkennbar. Deutlich ist immerhin, daß

Gottsched seinem früheren Studenten - der zweifellos eher zu ihm hielt -
das Gesetz des Handelns überließ, auch, daß Iselin, der sich entschieden zu
Bodmer, nicht zu Gottsched hingezogen fühlte, in eine schwierige Lage geriet,
weil ihm sehr bald die Aktivität seines Freundes Wolleb übereilt und dieser
in der Streitsache als nicht hinreichend kenntnisreich erschien141: Selbst von
Gottscheds Werken habe Wolleb offenbar nur Die vernünftigen Tadlerinnen,
den von Christoph v. Schönaich, dem Leipziger Professor, herausgegebenen
Hermann und die Grundlegung einer Deutschen Sprachkunst, aber alles
andere nicht gelesen142. Bodmer antwortete auf Wollebs Zuschrift zunächst

überhaupt nicht143, und vielleicht erreichten erst Iselins «flankierende»
Korrespondenzen mit Zürcher Freunden Bodmers144, daß dieser sich schließlich
doch zu einer Antwort bequemte: sie ist nicht erhalten, muß aber ziemlich

arrogant und ruppig ausgefallen sein; soweit aus den Quellen erkennbar,
wird doch deutlich, daß Bodmer der Meinung war, ein Schultheiß müsse sich

über die Dinge erst klargeworden sein, mit denen er sich beschäftigen wolle,
und er. Bodmer, habe es auch nicht nötig, sich belehren zu lassen145. Wolleb

war durch diesen Bescheid aus Zürich verletzt und, wie Iselin formulierte, in

83



seiner «Eigenliebe» getroffen146, und er meldete dies alles anscheinend ziemlich

offen nach Leipzig weiter147. In diese unglückliche Lage traf nun die

Dedikation der Beobachtungen über den Gebrauch und Misbrauch vieler
deutscher Wörter und Redensarten hinein, die Gottsched 1758 seinem
Parteigänger in Basel zudachte, doch wohl auch in Erwiderung der vorangegangenen

Widmung des Helvetischen Patrioten von 1755 an ihn. Aber der Leipziger
Professor nutzte in seinem Dedikationsschreiben an den «weisen und redlichen

helvetischen Patrioten zu Basel»148 - Wollebs Name wurde zwar nicht

genannt, war aber in der Schweiz gewiß kein Geheimnis mehr - nun auch

weidlich die ihm aus Basel jüngst zugekommenen Informationen, und so

breitete er die redlichen Versöhnungsbemühungen des Baslers aus und wies

die Schuld an dessen Erfolglosigkeit vor aller Öffentlichkeit allein Bodmer
zu: «Mit lauter Stolz und Grobheit» habe dieser reagiert; «der Nachwelt
aber soll es dereinst gewiß die völlige Ueberzeugung geben, an wessen Seiten
Herrschsucht und ungesittetes Wesen alle Neigung zum Frieden verbannet,
und da mit Unsinn und Anpreisung von Schand- und Schmäh-Schriften um
sich geworfen habe, wo von Amnestie und Versöhnung die Rede gewesen».
In den Augen Bodmers und seiner Zürcher Parteigänger war der Basler Jurist

nun als überzeugter Anhänger Gottscheds und Feind Bodmers enttarnt, und
eine gütliche Einigung schien auch deshalb so gut wie ausgeschlossen. Iselin
kommentierte gegenüber Bodmer sowie seinen Freunden Johann Rudolf
Frey und Salomon Hirzel die Affäre noch bis zum Ende des Jahres 1758 weiter.

Und noch in jener Zeit muß die Diskussion in der leidigen Angelegenheit
zwischen Iselin und Wolleb, wenn auch sachlich, so doch recht temperamentvoll

geführt worden sein. Denn damals hatte Bodmer, im Anschluß an Wielands

gleichnamiges Theaterstück, sein Schauspiel Johanna Gray in der ersten
metrischen Fassung vollendet, einer handschriftlichen Version, die in der
Folge Kritik finden und vom Autor in eine Prosa-Fassung umgearbeitet und
erst 1761 in Zürich im Druck herausgebracht werden sollte149. Iselin war, als

er durch Hirzel 1758 von dem neuen Werk Bodmers hörte, gespannt, es lesen

zu können150, und dies um so mehr, als damals die Ackermannsche
Schauspieltruppe in Basel gastierte und eine Aufführung eben von Wielands Stück
erwarten ließ151. Durch den Zürcher Briefpartner Johann Heinrich Schinz
konnte Iselin Ende November 1758 Bodmers Text, wenngleich unter entschiedenen

Vorsichtsmaßnahmen, zur Einsicht geliehen bekommen; immerhin
wurde ihm erlaubt, den Text Wolleb zum Lesen zu geben, wenn Iselin denn

glauben könne, «H.jerr] Schultheiß dörfte durch diese Schrift einiche beßere

Gedanken von unsers lieben B.[odmers] moralischem Charakter
bekommen»152. Diese Überlassung des Manuskriptes an Wolleb muß dann auch
tatsächlich erfolgt sein, denn unter dessen Briefen an Iselin findet sich eine
eigenhändige Niederschrift des Schultheißen, in der dieser manche Formulie-

84



rungen aus einem ungenannten Theaterstück, sukzessive dem Akt- und
Szenenverlauf entlang, nach Sprache und innerer Logik kritisiert und zum
Teil korrigiert: das Bezugsschauspiel hat sich eben als Bodmers Johanna Gray
in ihrer ersten ungedruckten Fassung identifizieren lassen153. Insgesamt wird
an diesem Dokument deutlich, daß Wolleb die Sprache Bodmers offenbar
für unzureichend kontrolliert hielt, zugleich, wie sehr er sich damit wiederum
als Anhänger Gottscheds demaskierte, dem eben die Sprachzucht so wichtig
war. Und wie lebhaft das Gespräch über diese Dinge zwischen Iselin und
Wolleb gewesen sein muß, zeigt schließlich des letzteren leise triumphierender

Begleitkommentar zu seiner Sendung an Iselin: «Judica an absque bile
[Galle]? Alicubi forsan erravit bonus Homerus.»

Das schon erwähnte Tagebuch des zwischen Sommer 1759 und März 1761

an der Basler Universität studierenden ungarisch-siebenbürgischen Grafen
Joseph Teleki gibt uns glücklicherweise Einblick in eine sonst weniger gut
bezeugte Seite von Wollebs Leben, diejenige des gesellschaftlichen Umgangs
vor allem mit Jüngeren. Bereits bei seiner ersten Visite im Hause Wolleb
am 19. Oktober 1759 stieß Teleki auf einen größeren Kreis von Besuchern,
auffälligerweise manchen aus dem Bündnerland stammenden Studierenden:
ganz ähnlich, wie Iselin es mit seiner gleichzeitig begründeten allwöchentlichen
«Donnerstagsgesellschaft» hielt - zu der auch Wolleb gehörte - lud dieser
nun einmal wöchentlich in sein Haus, um hier gehobenere Gespräche und

Unterhaltung zu pflegen154. Es kann keine Frage sein, daß der Schultheiß -
ähnlich wie ein Professor der Universität, der solche Zusammenkünfte mit
jungen Leuten veranstaltete - ein höchst kundiger und anregender Gastgeber
war: gewiß zahlte sich nun auch aus, daß er in früheren Jahren so viel von
der Welt gesehen hatte. Das galt um so mehr, als diese Gesellschaften sich

keineswegs nur im Alltagsgespräch ergingen, sondern auch literarisch-wissenschaftliche

«Übungen» abhielten: Jeweils zu Beginn hatte ein Teilnehmer
einen Vortrag zu halten; es scheint jedoch, daß im Anschluß daran nicht oder
doch nicht eindringlich über den eben gehörten Text disputiert wurde. Immerhin

trug Teleki in sein Tagebuch wenigstens seine Beurteilung des jeweiligen
Vortrags ein.

Es ist lehrreich, sich einige der Themen zu vergegenwärtigen, über die hier
gesprochen wurde155. Der Hausherr sprach Von den Pflichten der Stadtbürger
gegen die Fremden, der Bündner Conradin v. Planta über diejenigen der
Fremden gegenüber die Stadtbürger. Oder Gaudenz v. Mysanis, ebenfalls ein
Bündner Student, trug Über den Unterschied zwischen einem guten und
einem schlechten Edelmann, sein Landsmann Hieronymus v. Salis Über den

85



Unterschied zwischen dem gelehrten und dem unwissenden Edelmann vor.
Johann Peter Nesemann aus Magdeburg - er sollte später als Pädagoge in
den Seminaranstalten von Marschlins und Reichenau wirken - äußerte sich

Über die Vorteile, die den Männern aus dem Umgang mit den Frauen erwachsen,

der Bündner Anton v. Sprecher Über die Vorteile, welche die Frauen

durch den Umgang mit Männern haben. Nicht immer wurden die Vorträge in
solcher Umkehr-Anlage zugewiesen und gehalten; der Theologe Alexandre
Chavannes, nachmals Professor in Lausanne, führte aus, Wie nötig dem

Menschen die Religion ist, ein anderes Mal trug der Bündner Paul Zoya ein

Lob der Narrheit, der Vetter Adam Teleki Über die Gemütsruhe, schließlich
der Hausherr Über die beste Staatsform vor. Diese paar Vortragstitel zeigen
einerseits, wie sehr diese Referate, mit den rhetorischen Chrien der Antike
vergleichbar, sowohl pädagogisch-bildenden als auch rhetorischen Charakter
hatten, andererseits aber auch, wie sehr die gewählten Gegenstände mit
denjenigen übereinstimmten, die in den Aufsätzen von Wollebs moralischen
Wochenschriften behandelt wurden oder worden waren.

Ein einziges solches Referat war seinem - erweiterten - Inhalt nach bisher

bekannt, Joseph Telekis gedruckter Text Contre les Esprits-forts156. Heute
läßt er sich durch einen weiteren Beleg, und zwar aus Wollebs eigener Feder,

ergänzen. Am 9. November 1759 hatte Joseph Teleki nämlich ein Elogium
auf Maria Theresia vorzutragen, am 16. November Nesemann das Lob des

preußischen Königs157. Das war mitten im Siebenjährigen Krieg gewiß pikant,
vielleicht auch deshalb, weil Nesemann «preußisches, ich aber ungarisches
Subjekt bin», wie Teleki festhielt158. Die beiden Texte sind verloren, aber
eine Art Vergleich der beiden gekrönten Häupter, den - bisher unbekannt -
Wolleb selbst im Anschluß an die beiden Einzelreferate unternahm, hat sich,

mit dem Titel Theresia und Friedrich, erhalten. «Es war eine seiner Lesungen»,
kommentierte Wolleb am 26. Januar 1762 gegenüber Hans Jakob Leu über
sich und seine beigefügte, 1761 in Leipzig gedruckte anonyme Broschüre159,

«als er im Winter vor unserem academischen Jubilaeo eine kleine gelehrte
Privatgesellschaft bey sich zu Hause hatte. Ein ungarischer Graf, Joseph

Teleky. laß darinnen Das Lob der Theresia; ein Magdeburgischer Gelehrter
Friedrichs Lob: worauf dann in einer dritten Versamlung das beykommende
Parallelum von beyden gegeben ward. Die Handschrifft davon verirrte sich

nach Frankforth, von daraus ward sie nach Leipzig geschickt und ohne des

Verfassers Wissen wie es dermalen ist gedruckt»160.

«Nur als ein Mensch werde ich zween Menschen vergleichen, in so ferne
sie doch auch Menschen wie wir sind», hielt Wolleb zu Beginn seines Textes

fest. Das sind moderne, jedenfalls für die zweite Jahrhunderthälfte typische
Aufklärungstöne. Auch die Einzelkriterien, unter denen er die beiden Monarchen

sukzessive beschrieb und verglich, zeigen zum Teil diese neue Sehweise;

86



Es sind dies «Leibesgestalt», «Religion», «Toleranz und Gleichgültigkeit»,
«Liebe zum Volke», «Gerechtigkeit im Lande», «Gerechtigkeit gegen
Benachbarte», «Der jetzige Krieg», «Uebrige Eigenschaften», «Verstand und
Wissenschaften», «Das Finanzwesen», «Kriegstugend», «Friedrichs fruchtbarer

Geist», «Desselben Stärke», «Theresia im Gegensatze» und «Ihr weiblicher

Charakter». Diese abschnittsweise operierende Vergleichstechnik macht
offenkundig, daß hier nicht einfach nach Plutarchischem Muster zwei ganze
Lebensläufe hintereinandergereiht, sondern in der direkten Parallelisierung
ihrer Teile dargeboten wurden; die durchgehaltene Praxis, Maria Theresia
oder Friedrich in pathetischer Weise jeweils ganz direkt und in der zweiten
Person Singularis anzurufen, bestätigt diese von Plutarch abweichende Form.
Taktvoll bleibt Wolleb in jedem Fall, doch erlaubt er sich auch, mitunter deutliche

Reserven anzumelden, etwa gegenüber Maria Theresia, weil sie ihre
Kirchenhäupter zu locker führe oder ihrer Religion allzu sehr nacheifere,
gegenüber Friedrich dem Großen, weil er den gottlosen Voltaire zu sehr
hofiere, weil er unschöne kriegerische Raubzüge vollzogen und das Recht
des Besitzes verletzt habe. Insgesamt zeigt sich aber eher das Bestreben zu
loben; man wird in der hierzu jeweils angebotenen Begründung übrigens
häufig Züge einer literarischen Charakterschilderung erkennen, wie sie auch
in Wollebs moralischen Wochenschriften nicht selten sind161.

Die Gesellschaften, die Wolleb in seinem Haus gab. erfuhren gelegentliche
Auflockerung auch durch kleine Schauspiele, die von den Anwesenden mit
verteilten Rollen aufgeführt wurden, meist Komödien, etwa von Molière,
Destouches oder - wiederum - Gottsched; dazu wurden gerne die Tochter
Dorothea und ihre gleichaltrigen Freundinnen zugezogen. Die Teleki-Tage-
bücher zeigen, daß das Theater offenbar überhaupt ein Anliegen Wollebs
war162, und so kann nicht erstaunen, daß dieser auch Stücke selbst verfaßt hat;
Iselin belegt solche Bemühungen Wollebs 1761 damit, daß er von einem von
ihnen sagt; «Es ist nichts anderes als ein Gespräch, das aber nicht von dem
feinsten komischen Geschmack ist»163, eine Aussage, die sich an erhaltenen
Stücken Wollebs im folgenden mitunter bestätigen lassen wird.

Der Schultheiß kommt als Autor verschiedener Stücke in Betracht; ganz
eindeutig ist seine Autorschaft nicht immer. Bei den beiden in dessen moralischen

Wochenschriften erschienenen, also Die Welt, oder Neuling und Geront
und Der junge Herr am Nachttische, gedruckt 1759 und 1769164, sind Zweifel
allerdings unnötig; für die baseldeutschen oder teilweise baseldeutschen

Schauspiele, die fast alle nur handschriftlich und anonym überliefert sind, also

Die Burger-Vermehrung von Frühjahr 1758, Der fast gar verlorengewesene

87



Sohn von 1762 und Die Bank vor dem Hause, gedruckt 1778165, fehlen
Echtheitsnachweise, die sich aus den Quellen direkt ergäben; die beigegebenen
verschlüsselten Verfasserangaben sind nicht sicher deutbar. Rudolf Suter,
der sie großenteils ediert und sprachlich und inhaltlich erläutert hat, hat sie

aber mit guten Gründen Wolleb zugewiesen166. Iselin hält schon im Tagebuch
vom 27. Januar 1755 fest, er habe ein «Gespräch» des Schultheißen Wolleb
über die Aufnahme neuer Bürger in Basel gelesen - das könnte Die Burger-
Vermehrung in einer Vorform gewesen sein167; daß Wolleb in seinem Brief an
den Zürcher Alumnatsinspektor Johann Jakob Simmler vom 24. September
1759 erklärt, es habe dieses Thema «so gar ein lustiger Kopf in eine kleine
Comoedie oder ehender in eine Meistersängerische Farce gebracht»168, braucht
nicht unbedingt gegen seine eigene Autorschaft zu sprechen, da Wolleb sich
als Urheber seiner Schriften auch sonst bisweilen nur sehr zurückhaltend,
ja getarnt bekannt hat. Der Begriff des «Meistersängers» erscheint übrigens
auch wieder in der Titelei zur Burger-Vermehrung. Für die Verfasserschaft
Wollebs an dem ebenfalls anonymen, schriftsprachlichen Stück Der verliebte
Psalmist von 1764169 sodann spricht die Übereinstimmung des verwendeten
Decknamens «Meister Ehrlich» oder auch «Herr Ehrlich» mit echten
Textstellen Wollebs sowie mit der Burger-Vermehrung, schließlich die hohe
Wahrscheinlichkeit, daß sich hinter diesem Rollennamen niemand anderer als Isaac

Iselin verbirgt - was schon eine alte Notiz festhält.
Angesichts der Ausführungen von Suter können die Kommentare zu den

erwähnten drei baseldeutschen Stücken kurz ausfallen. Die Burger-Vermehrung
nimmt jenes 1756 von Wolleb im Helvetischen Patrioten erstmals behandelte
Thema von der Notwendigkeit vermehrter Neuaufnahme von Basler Bürgern
auf170: Wolleb läßt, in einem reinen Männer-Schauspiel, die Parteien für und

gegen die Bürgervermehrung gegegeneinander auftreten und ihre Argumente

vortragen. Dabei geht es zuweilen ziemlich rauh, ja brachial, zu. Lehrreich
ist, daß die eingesessenen Bürger hier baseldeutsch, die neuen Basler aber
Schriftdeutsch sprechen; daß der Schultheiß, der im Stück vermutlich als

«Meister Rudolf Klein» selbst auftritt, zusammen mit dem «Meister Ehrlich»,
hier die Annahme von neuen Bürgern vertritt, ist offenkundig171.

Die beiden anderen baseldeutschen Stücke, also Der fast gar
verlorengewesene Sohn und Die Bank vor dem Hause bleiben ohne politischen
Hintergrund; vielmehr sind sie Genre-Stücke mit einem gewissen spöttischen
oder auch deutlich moralischen Ton. Das erste zeigt den Abschied eines
Kandidaten der Theologie, sehr wahrscheinlich des - wenngleich nicht
ausdrücklich so benannten - Matthäus Merian aus seinem väterlichen Pfarrhaus
in Buus. Er wird für einige Zeit ins Welschland verreisen, kehrt aber bald
wieder zurück, wo er, mit entsprechend verspottetem französischen Akzent,
seine Rückkehr mit der Angst um die Tauben und Hühner im Pfarrhaus und

88



seinem Heimweh danach begründet. Das zweite Stück führt in ein Gespräch
von vier Personen auf einem «Bänkli» vor dem Hause: Während «Frau
Neugier» diese Einrichtung, namentlich in den schönen Sommertagen, preist, weil
man den neuesten Klatsch leicht mitbekomme, lobt die «Jungfer Charlotte»,
ihre Tochter, vielmehr den Winter, der Schlittenfahrten, Bälle und andere
Lustbarkeiten bringe, allerdings unter entschiedenem Widerspruch ihrer Mutter.

«Herr Geradaus, Licentiatus Juris», offensichtlich das Sprachrohr des

Autors und damit vermutlich das Abbild Wollebs selbst, stellt Vor- und Nachteile

des von Charlotte so gepriesenen Tanzens sehr beredt heraus, aber auch

die Unerfreulichkeiten des Klatschens und Tratschens, wie Frau Neugier es so

sehr liebt; die sich schließlich einstellende «Frau Sybille», eher einfacheren
Gemüts und mit Neigung zu unkontrollierter übler Nachrede, wird am Schluß
in diesen Eigenschaften bloßgestellt. Die Anlage dieses Textes ist sehr

unkompliziert; um so mehr kann sie Herrn Geradaus Gelegenheit geben, in

zum Teil ausführlichen Monologen den Weg der Tugend zu beschreiben - die
moralische Lektion ist auch hier wieder unverkennbar172.

Diese baseldeutschen Schauspiele sind gewiß keine erhabenen Werke;
ihre Bedeutung liegt vielmehr darin, daß sie Wolleb als den ersten Autor
erkennen lassen, der das Baseldeutsche bewußt als künstlerisches Ausdrucksmittel

verwendet hat. So darf er «als der früheste Mundartdichter auf Basier-,

ja vielleicht auf Schweizerboden gelten»173.

Eine moralische Absicht steht auch hinter den Stücken Die Welt, oder

Neuling und Geront und Der junge Herr am Nachttische. Im ersten von ihnen
läßt der Autor eine größere Zahl von verschieden charakterisierten Personen

auftreten, weise, unerzogene, edle, vernünftige und aufrichtige,
eingebildet-adlige usf.: die durchgehaltene Charakterisierung soll die Stärken und
Schwächen der Menschen demaskieren; «ich wollte die Welt vorstellen»,
kommentiert Wolleb im Vorspruch zum Druck. Und das zweite, kürzere geißelt
die Modetorheiten eines eitlen jungen Mannes - auch hier ist die moralische
Absicht unverkennbar.

Schließlich mag ein Blick auf den Verliebten Psalmisten am Platze sein.

Das Stück ist ein «Schlüssel»-Schauspiel: es macht sich über den schon
erwähnten Professor Johann Jakob Spreng174 erbarmungslos lustig, der hier als

«Herr Darmjammer» auftritt. Er möchte die verwitwete, aber begüterte «Frau

von Stinckheim» heiraten, will ihr aber seine Armut vor der Hochzeit nicht
eingestehen; sein Versuch, über «Herrn Sauffgern», einen «Courretier», Geld
aufzunehmen, mißlingt freilich. Bei «Frau Generalin Dickbauch», der Mutter
der Angebeteten, erfährt er, als «Hungerleider und Allmosenfresser» heftig
geschmäht, eine üble Abfuhr; immerhin folgt ihm die Angebetete ohne

Zögern. Nach einem Wortgefecht mit mehreren Buchdruckern, die, offenbar

gewitzigt durch frühere unvorteilhafte Vereinbarungen mit ihm, nun wirklich

89



komfortable Druckverträge fordern, schließt die Posse mit einem allgemeinen
Geprügel und Chaos.

Von dieser teilweise sehr derben Komödie sind heute noch vier
zeitgenössische Abschriften erhalten. Eine trägt alte Zuschriften, welche die
handelnden Personen identifizieren: «Herr Ehrlich» ist danach Rathsschreiber
Iselin, Herr «Gerade» der Dreierherr Münch - sie beide eng miteinander
vertraut -, «Frau von Stinckheim» die Frau Obrist Böhner geborene Diez, ihre
Mutter «Generalin Dickbauch» Frau Diez geborene Scholer, die Herren
«Schwartzaug», «Dickhals» und «Fampi» die Buchhändler und -drucker von
Mechel, Imhof und Thurneysen, «Herr Sauffgern» schließlich der Courtier
Socin: Es ist offensichtlich, daß hier eine ganze Zahl von lebenden Baslern
zur Darstellung dienen mußten. Am schlechtesten kommt natürlich Spreng
selbst weg: er ist schrecklich selbsteingenommen und, wenn es um die
Geliebte geht, auch pathetisch und hingegossen, aber, da immer am Ende seiner
finanziellen Möglichkeiten, wohl auch auf deren Geld aus, im Verkehr mit
allen anderen, etwa den Buchdruckern, übelwollend und geizig, ja gewalttätig.

Wolleb hat ihn, wie er einmal Gottsched verriet, als unerfreulichen Besserwisser

verstanden, «dem nichts als das seine gefällt»175, und ihn im Helvetischen
Patrioten, wenngleich ohne Namensnennung, knapp charakterisiert: «Alleinklug

findt nur eigene Arbeit gut»176. Als «der verliebte Psalmist» wird er in
der Posse bezeichnet, weil er zu Beginn der sechziger Jahre darauf drängte,
seine Psalmenübersetzung in Basel offiziell eingeführt zu sehen; der Rat
beschloß das vorübergehend auch so, unternahm aber dann doch keinerlei
Schritte zur Ausführung177. In dieser Situation hält ihn Wollebs Spiel fest;
sein Hang, sich weiblicher Gesellschaft anzuwerfen, ist sonst offenbar nicht
bezeugt, aber wohl trotzdem nicht einfach erfunden. Zweifellos durfte dieses
Stück nicht aus dem Wollebschen Haus herausdringen; für keine der auf der
Bühne auftretenden Personen war es angenehm, in der im Stück gezeigten
derben und unerfreulichen Umgebung zu erscheinen. Gleichwohl ist lehrreich
zu sehen, daß der Verfasser hier einen grausam-satirischen Ton anstimmen
konnte, wie das sonst bei ihm so nirgends geschah.

Man könnte sich fragen, ob schließlich noch ein anonymer Prosatext mit dem
Titel Das Jahr 1850 oder Gedanken über die Armenanstalten, den öffentlichen
Gottesdienst und den Huldigungs-Eyd eines Schweizerischen Cantons, gedruckt
1777178, aus der Feder Wollebs geflossen sein könnte. Sein Verfasser ist überaus

belesen, was sich in der Nennung vielfacher neuer deutscher Fiteratur
manifestiert: er kleidet seine Überlegungen in die Form eines Traums, in
dessen Verlauf er ins Jahr 1850 vorausversetzt wird und die Stadt Basel nun

90



vom Zwang des jährlichen und für unehrlich gehaltenen Bürger-Eides
verschont, auch zu einem andächtigen und zu Herzen gehenden Münster-Gottesdienst

zurückgekommen sowie mit einer großen Zahl ausgezeichneter sozialer

Einrichtungen wie einem Armenhaus für Fremde, einem Spital und einem
Waisenhaus und anderem ausgestattet erlebt. Die literarische Form desTraum-

gesichts würde gut zu Wolleb passen, ebenso der Ernst, mit dem der Bürgereid

beurteilt wird, auch die Verachtung Voltaires und das ausdrückliche Lob
Iselins u. a. m.179; endgültig ist diese Verfasserschaft aber nicht zu entscheiden.

6. Musik

Die vorliegende Schrift wird sich im nächsten Kapitel eigens Wollebs Satire

Die Reise nach dem Concerte widmen, einem Text, der, wie sich zeigen wird,
zwar aus einem entschieden moralischen Engagement heraus geschrieben
ist, aber doch auch eine innige Verbindung seines Autors mit Musik bezeugt:
Iselins Freund Johann Rudolf Frey erwog nach der Lektüre, als er den anonymen

Verfasser noch nicht sicher kannte: «C'est du moins un bon Musicien, a

en juger par plusieurs passages qui roulent sur la musique»180.

In der Tat mußte die Musik für Wolleb eine erhebliche Bedeutung gehabt
haben; vielleicht lag das in der seit seinem Urgroßvater Johann Jakob I Wolleb
verschiedentlich bezeugten Musikalität der Familie überhaupt181. Beim Schultheißen

selbst wird die Musikalität nicht nur etwa darin erkennbar, daß er in
den Basler Mittwochskonzerten abonniert, sondern auch darin, daß er auch

selbst praktizierender Instrumentalist war: er spielte die Gambe. Am 13.

Wintermonat 1753 traf Iselin zufällig zwei Musiker, darunter einen namens Markgraf,

und er brachte sie abends Wolleb ins Haus: «Mit meinen 2 Musicanten
und H. Hoz bei Hern. Wolleb», schrieb er damals ins Tagebuch, «wo wir den

Abend sehr angenem zugebracht - diser Hr. Maargraf spielt sehr schöne auf
dem Violoncell; H. Wolleb auch auf der Viol di Gamba»182. Und Ende November

1759 hält auch Joseph Teleki zu einer Gesellschaft beim Schultheißen fest:

«Herr Wolleb selbst musizierte auf einem Instrument, das Viola da gamba
heißt. Es ist von der Art einer Baßgeige, nur sind mehr Saiten darauf»183.

Offenbar hat sich dieses Musizieren mitunter zu richtigen kleinen
Hauskonzerten ausgewachsen: Nach einem Brief Iselins an den Freund Frey von

Anfang 1754 pflegte Wolleb auch «donner des concerts chés lui»184.

Freilich dokumentiert sich die Vertrautheit des Schultheißen mit Musik
auch in einigen literarischen Texten aus seiner Feder, und zwar auch noch

in anderen als der Reise nach dem Concerte. Wenig ergiebig ist zunächst ein

Abschnitt über das Tanzen, den er in seine Ermahnungen zur Erziehung der

Töchter aufgenommen hat. die in den Verschiednen kleinen Schriften von 1769

91



gedruckt sind185. Obwohl er hier durch Argumentieren mit Melodik, mit
den Wirkungen von Gavotte und Gigue, seine Kenntnisse verrät - ähnlich
wie in Die Bank vor dem Hause, wo er vom Singen, Klavierspielen, vom
losgelassenen Schwäbischen Tanze oder «einer anständigen Menuet und einem

langsamen schönen Pohlnischen» spricht186 -, bleiben diese Äußerungen
wenig ergiebig, weil sie ja nur zur äußeren Dekoration von ganz anderen
und nicht musikalischen Aussagen dienen.

Viel deutlicher wird Wollebs Vertrautheit mit der Welt der Musik sodann
in einem Text, mit dem er unter dem Titel Die Allmacht Gottes in den Sinnen,
sonderlich dem des Gehöres die Zugabe zu dem Helvetischen Patrioten von
1757 eröffnet hat187. Zu Beginn stellt er fest, wie selten es dem Menschen
bewußt werde, daß dessen Lebens- und Erfahrungswelt durch viele Erscheinungen

geprägt seien, die eigentlich nur aus Gottes Allmacht und Schöpfertum

heraus zu erklären seien. Das zeige - und damit beginnt Wolleb die ganze
Welt der Musik zu entfalten und Revue passieren zu lassen - schon die Vielfalt

der Musikinstrumente, deren Klänge so unterschiedlich und differenziert
seien, daß, wenn sie schon durch Menschenhand gebaut seien, doch ihre

Wirkung auf das Ohr nur das Werk des Schöpfers sein könne. Gleiches gelte
für die jeweilige Tonerzeugung, es gelte auch für das Tonsystem mit den

entsprechenden Intervallen, mit Dur und Moll, sowie für dessen mathematische

Grundlagen, ja es gelte schließlich für die Affekte, die auf den Menschen
wirkten, das enge Zusammenspiel von Musikaufführung und menschlichem

Körper, Gehirn und besonders auch Beschaffenheit des Ohrs. Daß Musik eine
solche Vielfalt der Erscheinungen und umfassende Wirkung auf den Menschen
entfalte, müsse jedenfalls zur Frage führen, wer denn, wenn nicht der Schöpfer
der Natur selbst, hinter allen diesen Bereicherungen unserer Sinne stehen
könne: Lfm das alles «in der cörperlichen Natur der Welt hervorzubringen
und auch das geistige selbst in uns zu rühren, so muß uns dadurch das große
Lfrwesen, so alles diß (auf daß es also wäre) hervorgebracht hat,... unbegreiflich

weise, künstlich, gütig und höchst verehrungs-würdig vorkommen».
Wollebs umfassende Sicht der Dinge werden wir hochachten, auch wenn

unserer Zeit der Glaube an die allumfassende göttliche Vorsehung fremd
geworden ist. Sie ist wesentlich eine theologische Sicht, und dazu wurde bereits
oben einiges gesagt, in das sich auch die hier dargelegte Auffassung Wollebs

einfügt. Was die spezifisch musikalischen Phänomene betrifft, die Wolleb hier
charakterisiert, so sprechen sie für eine gute Vertrautheit mit und Kenntnis
von der Musik; da es nicht gelungen ist, eine direkte musikschriftstellerische

Vorlage zu finden, könnte dies, zumindest in wesentlichen Teilen, auf tatsächliche,

persönliche Erfahrung Wollebs zurückgehen. Allerdings, das Gewicht,
das er eben der Wirkung dieser Phänomene gibt, legt es nahe, auch eine

allgemeinere, nicht einmal musiktheoretische Anregung zu vermuten - eine

92



nämlich jenes «aesthetischen Sensualismus», den wiederum englische
Philosophen. so vor allem Shaftesbury, zu Beginn des 18. Jahrhunderts vertreten
und berühmt gemacht haben und der eben die Wirkungen der künstlichen
Schöpfungen der Natur auf den Menschen so sehr betont hat188. Wenn dies

zutrifft, so hegt wiederum ein Text vor, der Wollebs eindringliche Vertrautheit
mit der und seine Bereitschaft zur Anregung durch die Literatur der englischen
Aufklärung bezeugen kann.

93




	Persönlichkeit und Leistung Wollebs

