
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 174 (1996)

Artikel: Basel und die Bibel : die Bibel als Quelle ökumenischer,
missionarischer, sozialer und pädagogischer Impulse in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Hauzenberger, Hans

Kapitel: 5.: Soziale und pädagogische Impulse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Soziale und pädagogische Impulse

5.1 Grundlegende technische und gesellschaftliche Umwälzungen

5.1.1 Die Industrielle Revolution und die Entstehung des Vierten Standes,
des Proletariats

Im 18. Jahrhundert setzte eine Entwicklung ein. welche nach und nach die abendländische

Gesellschaft zutiefst bewegte und umgestaltete. Nachdem sich die Produktionsformen

während Jahrhunderten nur unwesentlich verändert hatten, erfolgten aufgrund
der technischen Entwicklung im 18. und 19. Jahrhundert immer rascher fortschreitende
Veränderungen. Die Nutzung der Dampfkraft und die Erfindung der Maschine beschleunigten

den Produktionsprozess und die Mobilität in ungeahntem Mass. Dies führte aber
auch zu einem wachsenden Streben nach Rentabilität und zu Rationalisierungen.

Dadurch wurde nach und nach auch die während Jahrhunderten mehr oder weniger
gleichgebliebene ständische Gesellschaftsordnung von Grund auf verändert. Zu den
klassischen Ständen (Nährstand, Lehrstand, Wehrstand) kam eine neue
Gesellschaftsschicht, der Stand der Industriearbeiter, der Vierte Stand, hinzu. Es handelte sich
dabei um eine tiefgreifende Revolution, auch wenn sich dieser Prozess über Jahrzehnte

hinwegzog.
Die ersten Probleme entstanden in England, dem in Europa am weitesten entwickelten

Industrieland. Durch die Umgestaltung der Landwirtschaft infolge der Konzentration
in grossen Farmen und durch die Einzäunungen öffentlichen Weidelandes hatten viele
Kleinbauern ihre eigenständige Existenz verloren. Bergbau und Schwerindustrie boten
eine Menge neuer Arbeitsplätze. Dadurch strömten viele verarmte Leute diesen

Gegenden zu, welche Arbeit und Einkommen versprachen, wo aber ungeahnte neue
Probleme entstanden. Für diesen Zustrom an Leuten war nicht genügend Wohnraum
vorhanden. Es kam zur Bildung der ersten Slums. Die Lohnarbeiter verloren nach ihrer
wirtschaftlichen Selbständigkeit auch viele soziale Beziehungen in Familie, Nachbarschaft,
Dorfgemeinschaft und Kirchgemeinde. Die wachsenden Arbeitszeiten und demzufolge
die Abnahme von Betätigungsmöglichkeiten in einer kaum noch existierenden Freizeit
Hessen die Pflege persönlicher Beziehungen kaum noch zu. Wirtschaftlich waren die
Arbeiter in zunehmendem Masse abhängig von den Unternehmern. Mehr und mehr traten

an die Stelle der bisherigen direkten Begegnung zwischen Patron und Angestellten
indirekte Beziehungen von Aktionären über Werkmeister zu den Arbeitern. Immer
rationeller sollte produziert werden. Die Arbeitskraft des Arbeiters galt als zu verkaufende
Ware. Dadurch entstand eine neue Form von Abhängigkeit. Die Arbeiter fühlten sich von
der Gesellschaft ausgestossen.

168



Die Arbeiterschaft musste als neuer Stand in den folgenden Jahrzehnten ein neues

eigenes Standesbewusstsein entwickeln. Von bürgerlicher Seite wurden diese Probleme
zunächst kaum wahrgenommen. Armut und Elend, welche durch diese neue Situation
entstanden, wurden weithin vor allem als Resultat von Sünde und Unmoral der Einzelnen
verstanden. Neben der Almosenpflege sah man daher die Verbreitung von Bibeln und
christlichen Schriften als geeignetes Mittel, um eine persönliche Veränderung, gelebten
christlichen Glauben und daraus resultierend neues Leben auch in materieller Hinsicht
zu erzielen.

5.1.2 Der Pauperismus

Armut und Hunger waren zwar schon im Altertum und im Mittelalter ständige Begleiter
der Menschheit. Man war auf gute Ernten angewiesen, da es noch kaum Möglichkeiten

gab, Nahrungsmittel dauerhaft zu konservieren. Eine schlechte Ernte, ein Krieg,
Pflanzenkrankheiten konnten grosse Hungersnöte mit vielen Hungertoten bewirken. Nun
aber war ein bestimmter Stand, die Arbeiter, von ständiger Hungersnot bedroht. Sie

erhielten gerade so viel Einkommen, dass sie ihr Leben einigermassen fristen konnten.
Die herrschenden liberalen Wirtschaftsanschauungen und der scharfe Kampf der
Unternehmer gegen jeden staatlichen Eingriff führten zu immer härteren Massnahmen gegen
die Arbeiter. Man war sogar der Meinung, wenn man dem Arbeiter nur ein Minimum
an Lohn zukommen lasse, werde am wirkungsvollsten eine unkontrollierte Vermehrung

des Proletariats vermieden. Jede Störung, jede Krankheit oder Arbeitslosigkeit
wurden zu einer grundsätzlichen Bedrohung der Existenz der Arbeiter und ihrer
Familien.

Als besonders verderblich erwies sich das Trucksystem, bei dem die Arbeiter teilweise
oder ganz nicht mehr durch Geld bezahlt wurden, sondern durch in der Fabrik hergestellte

Ware, die sie zu einem vom Fabrikanten festgesetzten Preis abnehmen mussten.

Häufig handelte es sich dabei sogar um Ware, welche wegen Mängeln nicht verkauft
werden konnte. Oft gewährten die Fabrikanten jungen Arbeiterinnen und Arbeitern
Vorschüsse auf späteren Zahltag, damit sie einen eigenen Hausstand gründen konnten.
Da sie diese Vorschüsse nicht zurückbezahlen konnten, wurden sie an den Fabrikanten
und die Fabrik gebunden.

Durch Aufhebung von bisher bestehenden Ehehindernissen und durch Fortschritte in
der medizinischen Versorgung wuchs die Bevölkerung teilweise stark an. Dadurch wurde

das Angebot an Arbeitskräften immer grösser, wodurch die Fabrikanten die Löhne
noch mehr senken konnten. Mitarbeit der Ehefrau und der Kinder in der Fabrik wurde
meist zu einer Existenzfrage. Dadurch wurde ein verhängnisvoller Teufelskreis in Gang

gesetzt, dem man kaum entrinnen konnte. Die Mitarbeit der Familienangehörigen war
zwar schon früher in bäuerlichen oder handwerklichen Betrieben selbstverständlich

gewesen. Jetzt aber wurden Frauen und Kinder in einer sklavenähnlichen Weise aus-

169



genützt. Schon sechsjährige Kinder mussten teilweise 12 Stunden am Tag im Bergwerk
arbeiten. So entwickelte sich die Arbeiterfrage immer mehr zu einem Politikum und wurde

schliesslich zur umfassenden Sozialen Frage.

5.1.3 Die Kirchen vor der Sozialen Frage

Auch die Kirchen wurden von diesen neuen Problemen überrollt. Die bisherigen
Ordnungen genügten nicht mehr, um der neuen Situation Herr zu werden. So nahm man zum
Beispiel in England die Problematik der in Slums wohnenden Arbeiter in ihrer
zunehmenden Verelendung kaum wahr, da die neuen Ballungszentren durch das eingespielte
Parochialsystem der Staatskirche nicht erfasst werden konnten. Die schon bestehenden
Freikirchen aber konnten kaum in solchen Zentren Gemeinden aufbauen, da ihnen dazu
die finanziellen Möglichkeiten fehlten. In diese Notlage hinein entstand die methodistische

Erweckungsbewegung um die Mitte des 18. Jahrhunderts. Der geistliche
Neuaufbruch und das neugefundene biblische Verständnis von Heiligung als Ausdruck eines

ganzheitlich gelebten praktischen Christentums waren gekoppelt mit wachsender sozialer

Verantwortung668.
Die Überlegungen und Erfahrungen allgemeiner und kirchlicher Sozialpolitik und

-praxis in Grossbritannien wurden auf dem europäischen Kontinent zum Teil aufmerksam

studiert. Es kam auch zu persönlichen Beziehungen kirchlicher Sozialreformer mit
Vertretern eines religiösen Sozialismus669 und den Reformern um die Evangelikaien wie
William Wilberforce und Charles Simeon oder dem Schotten Thomas Chalmers.

Auch die Schweiz konnte sich den neuen wirtschaftlichen Gegebenheiten nicht ver-
schliessen. Die Ausgangslage unterschied sich allerdings von der Lage in
Grossbritannien. Man hatte keine nennenswerten Bodenschätze und demzufolge auch keine
Schwerindustrie in dem Masse wie die industrialisierten Länder Grossbritannien,
Belgien, Frankreich oder Deutschland. Industrie war zunächst vor allem Kleinindustrie,
häufig in Heimbetrieben, vorwiegend im Textilbereich. Da diese Industrien zum Teil
durch die Einwanderung von Glaubensflüchtlingen aus Frankreich gefördert wurden,
waren es vor allem die protestantischen Kantone, darunter in besonderer Weise Basel,
welche davon profitierten. Basel war zudem ein wichtiger Handelsplatz und ein bedeutendes

Wirtschaftszentrum mit weltweiten Verbindungen am Eingangstor der Schweiz.
Das Gebiet der heutigen Schweiz war im ausgehenden 18. Jahrhundert noch weitgehend

Entwicklungsland, in dem die Bevölkerung sich nicht selbst ernähren konnte. Erst
als im Gefolge der Auswirkungen der Revolution die Zehntenabgaben abgeschafft wurden,

wurde es für die Bauern möglich, nach neueren Erkenntnissen rentabel zu
produzieren, wodurch sich auch eine Verbesserung der Ernährungslage ergab670.

Auf umfangreiche Einfuhren selbst von Grundnahrungsmitteln konnte aber nicht
verzichtet werden. Noch um 1800 war die Kindersterblichkeit hoch, einerseits wegen

unvollständiger medizinischer Versorgung und mangelnder Hygiene, andererseits

170



aber auch im Zusammenhang mit periodisch wiederkehrenden Hungersnöten und

Teuerungen. Die Lebenserwartung lag in der ganzen Schweiz um 1800 unter 30
Jahren671.

Die weitgehende Überwindung der Pestgefahr und die langsam steigende
Lebenserwartung im Laufe des 19. Jahrhunderts ergaben zunächst Probleme in der
Versorgung mit genügend Lebensmitteln. «Die Preise schwankten so sehr, dass eine ver-
antwortungsbewusste Obrigkeit aus ihrem Zehntgetreide grosse Reserven horten musste,
welche in den Jahren der Knappheit mit starker Verbilligung abgesetzt wurden.»672

Während der napoleonischen Zeit waren viele Schweizer in fremden Kriegsdiensten
gefallen und dadurch auch viele Kinder ihrer Väter beraubt worden. Dazu litt die
schweizerische Wirtschaft sehr unter den Folgen der Kontinentalsperre. Erst nach der
Entmachtung Napoleons und dem relativen Frieden in Europa konnte wieder ein grösserer
wirtschaftlicher Aufschwung einsetzen. Dennoch war die wirtschaftliche Lage vor allem
der unteren Einkommensschichten, der Bauern und Fabrikarbeiter, alles andere als gut.
Jahre mit witterungsbedingten Missernten konnten schlimme Folgen haben. Auch in der
Schweiz entwickelte sich, bedingt durch den immer stärker werdenden Kapitalismus, der
Pauperismus, der weite Teile der Bevölkerung bedrohte und dadurch den Staat trotz der
herrschenden Ideologie, der Staat dürfe die Freiheit des Individuums nicht beeinträchtigen,

zu gewissen minimalen sozialen Hilfsmassnahmen zwang.
Nach der schlimmen Hungerperiode von 1816/17 waren besonders in den 40er Jahren

wieder durch Missernten Versorgungsprobleme entstanden. Die Teuerung betrug 100%
in einem Jahr. Das staatliche Armen-Kollegium in Basel hatte mit der Speisung von in
Not Geratenen in den Suppenanstalten alle Hände voll zu tun. Im Januar 1847 waren es

mehr als 50 000 Portionen Suppe, die ausgeteilt worden waren, davon mehr als 40 000
Portionen an «hiesige Arme, an Kinder der Armenschulen und gegen baares Geld»673.

Dabei war der Andrang so stark, dass Polizeikräfte die Ordnung herstellen mussten.
Daneben war es der «Fruchtverein», welcher grosse Anstrengungen unternahm, um die

Versorgung der Bevölkerung mit Brot, Mais und Bohnen sicher zu stellen674.

Die Auswirkungen der Aufklärung und der Französischen Revolution führten unter
anderem dazu, dass die individuellen Rechte und Freiheiten eine zunehmende Rolle
spielten. Führende liberale Politiker sahen ihre Aufgabe darin, die Bevormundung des

Bürgers durch den Staat abzubauen und das Volk zu verantwortungsbewusstem Umgang
mit seinen Freiheiten zu erziehen675. Die Liberalen sahen in jeder Form von staatlicher
Sozialgesetzgebung unerlaubte Eingriffe in die Gewerbefreiheit, wogegen sie sich wehrten.

Daraus ergab sich zwar keine grundsätzliche Gegnerschaft gegen soziale Hilfe an

Bedürftige, hingegen sollten ihrer Meinung nach diese Unternehmungen keine staatliche

Komponente enthalten, sondern auf bloss freiwilliger Basis geschehen.
Die Basler Handelsherren waren in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts meist

von einem christlichen Geist geprägt, der sich im privaten Verhalten und in einem sozialen

Gewissen äusserte. «Noch zu Ende des Jahrhunderts gab es Chefs, die den Arbeitstag
durch Bibellektüre mit ihren Angestellten eröffneten!»676 Bei aller Einschränkung im

171



Blick auf die damaligen sozialen Unternehmungen der verantwortlichen Politiker, muss
doch hervorgehoben werden, dass sie im allgemeinen opferfreudig waren. Zwar habe

diese Opferwilligkeit natürlich nicht zur wirklichen Heilung der sozialen Schäden

ausgereicht, Basel stehe «in diesem Umfange aber in den Ländern deutscher Zunge ohne
Gleichen»677 da, nicht zuletzt durch die «Verbindung mit religiösen Motiven».

So verstanden sich bis zum Sturz des Ratsherrenregimes 1875 viele Basler
Unternehmer aus ihrer christlichen Grundhaltung heraus als vor Gott für das Wohl ihrer
Arbeiter verantwortlich. Sie betonten die Notwendigkeit persönlicher Fürsorge des

Unternehmens für den Arbeiter im betrieblichen und ausserbetrieblichen Leben.

Angesichts der offenen Schäden ungehemmter Wirtschaftsfreiheit konnten sich auch

Vertreter eines von staatlichen Massnahmen unbehelligten Liberalismus in der
Wirtschaft der Notwendigkeit nicht mehr entziehen, vermehrt Sozialpolitik zu betreiben.

Solange es sich grösstenteils um kleine oder mittlere Betriebe mit einem Patron handelte,

konnte die Fürsorge auf privater Grundlage erfolgen. Sobald aber die Unternehmen
wuchsen und die Leitung unpersönlicher wurde, stellte sich immer unabweislicher die

Frage nach einer staatlichen Sozialgesetzgebung. Die Unternehmer wehrten sich aber
immer wieder gegen eine stärkere staatliche Kontrolle und staatlich unternommene
sozialpolitische Massnahmen. In den 20er Jahren kämpfte der Professor für
Nationalökonomie an der Universität Basel, Christoph Bernoulli, vergeblich gegen das
herrschende Zunftsystem, das unter anderem durch eine restriktive Aufnahmepraxis von
Fremden ins Basler Bürgerrecht unerwünschte Konkurrenz fernhielt und dadurch zu
einer Verteuerung der Produktion beitrug. Hingegen war Basel der erste Kanton in der
Schweiz, in dem ein progressives Steuersystem eingeführt wurde, nach dem die Reichen
stärker besteuert wurden als die Armen678. «Das liberal-konservative Basler Bürgertum
scheint von der Auffassung durchdrungen zu sein, es habe sich die Steuerlasten
grösstenteils selbst zu überbürden, da es auch die grösste politische Verantwortung trage.»679

Der Gedanke einer staatlichen Gesetzgebung zur Regelung sozialer Probleme lag
zunächst auch den Politikern und Unternehmern fern, welche die Notwendigkeit sozialer

Massnahmen durchaus ernst nahmen, sei es aus politischer Zweckmässigkeit, sei es

aus christlichem Verantwortungsgefühl heraus. Dies sollte aber frei von staatlichem
Interventionismus auf rein privater Basis geschehen. Mit den zunehmenden sozialen
Problemen, die sich durch die wachsende Industrialisierung ergaben, reifte aber nach und
nach die Erkenntnis, dass private Wohltätigkeit nicht genügte. So stellte etwa Carl
Sarasin 1852 in einem Referat vor der Gemeinnützigen Gesellschaft fest: «Die Erfahrung
lehrt, dass dem Industrialismus hie und da Zügel angelegt, zugunsten der der Industrie
dienenden Klassen gewisse Schutzmassnahmen aufgestellt werden müssen Hierher
gehört die Festsetzung des zulässig niedrigsten Alters bei Kindern, Bestimmung über
konstante und durchgehende, mit der menschlichen Natur durchaus unverträgliche
Nachtarbeit, über ein Maximum der täglichen Arbeitszeit, über Einhaltung der dem
Arbeiter unentbehrlichen Sonntagsruhe, über Vorsorge für Kranke und Erwerbsunfähige
unter den Arbeitern, über ungesunde und dem Arbeitenden gefährliche Gewerbe, über

172



Schutz vor Maschinen und unzulässigen Arbeitslokalen.»680 Schliesslich gebe es auch so

etwas wie ein öffentliches Gewissen, das sich besonders der Frauen und Kinder annehmen

sollte.
Die ersten Massnahmen zu einer Verbesserung der sozialen Situation des Proletariats

musste von Seiten der Unternehmer kommen. Die Arbeiter hatten noch keine

Interessenvertreter in Regierung und Parlament. Diese Situation konnte sich vorläufig auch

noch nicht ändern, selbst durch die Ausweitung des Stimmrechtes nicht. Wahlen fanden

zunächst normalerweise an Werktagen statt; Arbeiter, die daran teilnehmen wollten,
erhielten aber dafür keinen freien Tag. Wegen der angespannten finanziellen Lage der

meisten Arbeiterfamilien konnte sich aber kaum jemand den Ausfall eines halben oder

gar ganzen Tageslohnes leisten681. Die vorherrschende Meinung unter den Basler

Handelsherren war, dass der Staat sich in die inneren Belange der Betriebe nicht einzumischen

habe. Als innere Belange verstand man aber auch Fragen von Entlohnung und

sozialen Massnahmen! Selbst die den Arbeitern aus ihrer christlichen Grundhaltung heraus

gewogenen Unternehmer dachten zunächst nicht an grundlegende sozialpolitische

Veränderungen. Ihre Gedanken gingen meist eher in Richtung einer patriarchalen

Wohltätigkeit für die ihnen anvertrauten Arbeiter. Schon die ersten Ansätze
gewerkschaftlicher Organisation unter den Arbeitern wurden unterbunden, bei drohenden

Streiks wurde von «Meuterei» geredet682.

Bei allem Verständnis für die Nöte der Arbeiter herrschte aber auch bei den

Handelsherren, die aus einem bewusst christlichen Geist heraus ihre Aufgabe verstanden, die

Meinung vor, dass Arbeiter, die in Not und Elend versunken waren, an ihrer Situation

letztlich selber schuld seien. Als Heilmittel gegen soziale Probleme und Verelendung

wurden deshalb Fleiss, Sparsamkeit, Mässigkeit und Selbstbeherrschung empfohlen683.

Als Grundlage, die sich verstärkenden sozialen Herausforderungen anzugehen,

wurde die Bibel angesehen. «Sie enthalte nicht nur die besten Lehren für die

Geschäftstüchtigkeit, sondern auch die richtigen Grundsätze für die Behandlung der

Arbeiter.»684

5.1.4 Staatliche sozialpolitische Massnahmen

1843 wurde durch eine Kommission der Gemeinnützigen Gesellschaft eine

Untersuchung durchgeführt, in der in den meisten Industriezweigen ein relativ gutes
Verhältnis zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern festgestellt wurde. Hingegen wurde

aufmerksam gemacht auf allgemein ungesunde Wohnungen, hohe Mitpreise und niedrige

Löhne. Der Industrielle müsste erkennen, dass nicht nur die Rendite zähle, sondern

«dass seinen Unternehmungen allein die Krone aufgesetzt sei, wenn mit Erreichung des

von ihm verfolgten Zweckes auch verhältnismässiges Wohlsein und Zufriedenheit das

Dasein des Arbeiters erfreuten.»685

173



Basel war in verschiedenen Belangen in der schweizerischen Sozialpolitik führend.
Die patrizischen Handelsherren versuchten, «das Mass der sittlichen Verantwortung des
Protestantismus gegenüber den Industriearbeitern zu eruieren. Dieser Versuch resultierte

nicht nur in den ersten Fabrikgesetzen, die in Basel erlassen wurden; er gab auch mit
den Anstoss zur schweizerischen Sozialpolitik.»686

Die Patrizier von Basel versuchten, «die Angelegenheiten der Stadt im Geist
protestantischer Frömmigkeit zu lenken Natürlich gab es eine reaktionäre alte Garde, die
sich verzweifelt bemühte, Basel als eine protestantisch-christliche Stadtrepublik zu
erhalten, um es vor den Wirren des Industrialismus, seinen Aufregungen und Radikalismen

zu bewahren. Wenn diese unerschütterlichen prinzipiellen Konservativem nach
1847/48 auch an Einfluss verloren, so blieb doch das Misstrauen gegen Demokratie und
Sozialismus unter den neueren Geldaristokraten stark genug, um das traditionelle
Ratsherrenregiment zu erhalten, auf das die Patrizier mit ihrem politischen Einfluss
angewiesen waren. Fragen des religiösen und städtischen Wohls konnten allein vor den
führenden Bürgern durchgesprochen werden.»687

Gelegentlich tauchten Befürchtungen auf, durch zu enge Handelsbeziehungen mit
dem benachbarten katholischen Frankreich könnte sich der reformierte Charakter der
Stadt ungünstig verändern. Durch Zuwanderung vieler Arbeiter verdoppelte sich die
Bevölkerung zwischen den dreissiger Jahren und 1860 beinahe. Allerdings wurde die
Einbürgerung ausländischer Zuzüger bis in die 60er Jahre hinein stark erschwert und
dadurch gebremst. Die Industrie entwickelte sich in ungeahntem Mass. Der wachsende
Handelsverkehr auf dem Rhein und die Eisenbahn unterstrichen die Bedeutung Basels
als Verkehrsknotenpunkt und Handelsmetropole. «Nichtsdestoweniger gab es Kinderarbeit,

lange Arbeitsstunden, zerbrochene Familien und all die anderen sittlichen Nöte
eines unterbezahlten und unterernährten Proletariats. Basel war zu dieser Zeit weder sauber

noch in guter Ordnung. Überfüllte und unhygienische Wohnungen zusammen mit
einem unzureichenden Kanalisationssystem und einer mangelhaften Wasserversorgung
führten zu häufigen Typhus- und Choleraepidemien. Nicht einmal die Schrecken der
Cholera bewogen die Bürger, ob liberal oder konservativ, der Stadt im Interesse der
öffentlichen Gesundheit das Recht zu regulierenden Eingriffen in ihr Leben und
Besitztum zu übertragen.»688

1874 erschien ein «Gutachten betreffend obligatorische Krankenversicherung» im
Druck, das von Adolf Christ und Staatsschreiber G. Bischoff im Auftrag des
Staatskollegiums erarbeitet worden war. Darin wurden die bisher bestehenden Unterstützungsund

Versicherungsmassnahmen für Arbeiter und ihre Familien aufgeführt. Im Gegensatz
zum Wirtschaftsliberalismus, welcher auf die Gesetze der Marktwirtschaft vertraute und
soziale Massnahmen ganz der Freiwilligkeit der Unternehmer und der Arbeiter überlassen

wollte, lief dieses Gutachten darauf hinaus, den Kleinen Rat um eine Gesetzesvorlage

über eine obligatorische Krankenversicherung zu ersuchen. Zwar müsse freiwillige

Sozialhilfe und -Versicherung weitergehen, aber staatliche Massnahmen seien
unumgänglich, damit niemand durch die Maschen des Versicherungsnetzes fallen könne.

174



Dabei wurde auch grosser Wert auf vorbeugende Massnahmen gelegt, zu denen die

finanziellen Grundlagen gelegt werden sollten. Es sei schliesslich im Interesse der

Gemeinschaft, wenn «manche Krankheit im Keim erstickt werden kann, welche früher
aus öconomischen Gründen in ihren Anfängen unberücksichtigt blieb und desshalb zu

gefährlicher Entwicklung gelangen konnte»689.

Wenn die gängigen ökonomischen Schulmeinungen nichts von staatlicher
Intervention im Gebiet des Versicherungswesens wissen wollten, habe sich deren Argumentation

im Lauf der letzten 20 bis 30 Jahre als sehr anfechtbar erwiesen. Dazu sei aber auch

der moralische Faktor zu beachten, denn diese Anliegen könne man nicht nur als

«Zahlen- und Geldfragen» betrachten. Besonders seit 1848 sei nun ein starker Trend der

Arbeiterschaft zur Selbsthilfe zu beobachten. Das hänge zusammen mit dem Wunsch,
nicht von Almosen abhängig zu sein. «<Selbst ist der Mann!> das ist die Devise auch für
ihn, und er ist und bleibt sich ihrer bewusster als manche äusserlich besser gestellte
Leute, weil er jede Woche Tag in directester Weise von seiner Arbeit lebt.»690 Von
staatlicher Seite müssten aber dazu die nötigen finanziellen und gesetzgeberischen

Voraussetzungen geschaffen werden. Staat und Bevölkerung seien ja nicht zwei voneinander

getrennte Faktoren. Dazu seien auch die in der Stadt wohnenden zugezogenen
Leute zu zählen. «Desshalb betrachten wir Organisationen für unsre Republik ganz
eigentlich als eine in unsrer Zeit gebotene Aufgabe, von deren glücklicher Lösung bei

uns noch mehr als anderswo das Heil der Zukunft abhängt.»691 Im übrigen sei auch das

Versicherungswesen nur ein Teil der sozialen Frage, von welcher sich der Staat nicht
distanzieren könne. Dass dieses Gutachten zunächst kaum Wirkung zeigte, hängt damit

zusammen, dass kurze Zeit danach das alte politische System in Basel mit der bis dahin

führenden patriarchalischen Ratsherrenmehrheit grundlegend umgestaltet wurde.

5.1.5 Kirchliche und private Armenfürsorge

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts war die Reformierte Kirche Basels Staatskirche, was ihr
gewisse Privilegien eintrug, andererseits aber auch zu einer grossen Belastung im Blick
auf ihre eigentlichen Aufgaben werden konnte. Eine gewisse Hypothek für das Ansehen

der Kirche in der Basler Landschaft lag zum Beispiel in der Tatsache, dass die meist aus

vornehmen Basler Familien stammenden Pfarrer, politisch normalerweise stark konservativ

geprägt, verschiedene Beamtenfunktionen für die Stadt wahrnehmen mussten, was

vor allem bei der revolutionären Erhebung der Landschäftler Bevölkerung gegen die

Stadt sich negativ auswirkte. So sollten sich zum Beispiel die Pfarrer für «die

Einimpfung der Schutz-Pocken» einsetzen und sich «an der neuen Landschulordnung»
beteiligen692. Besonders verhasst wurden aber die Pfarrer, als sie in die Zehntenfrage
einbezogen wurden. 1798 war zunächst beschlossen worden, dass Zehnten und Bodenzinsen

durch Loskauf abgeschafft werden sollten693. Dieser Loskauf wurde durch eine

Regelung von 1803 mit gewissen Auflagen verknüpft, welche von den Pfarrern gehand-

175



habt werden sollten. So sollten sie den Heuzehnten und andere Abgaben einziehen. Beim
Loskauf der Zehnten und Bodenzinsen sollten sie mitwirken694.

Traditionellerweise stand den Pfarrern die Nutzung von Stiftungen für die Armen zu,
um Bedürftigen mit Geld und Naturalien beizustehen. Als Folge der Kriege nahmen
durch die wachsende Not Armut, Bettelei und Bandenunwesen immer mehr zu. Da oft
die Gefahr bestand, dass man da half, wo am lautesten geklagt wurde, waren Vorwürfe
zu hören, dass man den kriminellen Banden gegenüber freigebiger sei «als gegen die

armen Baselbieter, die man oft mit einem <Helf dir Gott> vertröste»695.

Dem Pfarrer von Frenkendorf oblag die Betreuung des Armenhauses, in dem die Zahl
der zu betreuenden Armen zwischen 1801 und 1808 von 60 auf 136 stieg. Diese

Betreuung erforderte einen grossen zeitlichen Einsatz, wurde er doch oft zur
Suppenkontrolle zugezogen und musste, «öfters ihren Morgen- und Abendgebeten beiwohnen,
die Kleinmütigen und sonst Angefochtenen ungerufen besuchen»696.

Von kirchlicher Seite wurde auch eine ganze Anzahl wohltätiger Institutionen unterstützt.

So erinnerte Dekan von Brunn aus Liestal in einem Brief vom 13. Februar 1830
die Amtsbrüder seines Dekanats daran, dass sie die Abgaben zu Gunsten der
landwirtschaftlichen Armenschule in Gundeldingen nach dem Wunsche des Vereins einzuziehen
hätten. Er legte dem Schreiben auch die «Grundsätze über die Aufnahme der Zöglinge in
diese menschenfreundliche Anstalt» bei697. Viele Pfarrer hatten in sozialen Belangen
auch als Angestellte des Staates tätig zu sein.

Zeitweise wurde in den Kirchen der Stadt eine freiwillige Armensteuer erhoben. Im
Jahr der Hungersnot und grossen Teuerung 1817, wurde auf den Kanzeln der Stadt über
1. Petrus 5, 6.7 gepredigt: «So demütigt euch unter die gewaltige Hand Gottes ...». In
diesen Gottesdiensten wurde eine Kollekte zusammengelegt, «wovon die Hälfte für die
Landschaft, die andere Hälfte für die hiesigen Armen» bestimmt wurde698.

Viele Pfarrer waren besonders in der Landschaft direkt oder indirekt mit der
Brüdergemeine in Basel verbunden. Sie suchten immer wieder ihr soziales Engagement
direkt mit der Verpflichtung der Evangeliumsverkündigung zu verbinden. Dazu wurden
ihnen viele Hilfestellungen geboten, zum Beispiel durch die Basler Traktat- und die
Bibelgesellschaft.

Die Kirche sah sich von ihrem Auftrag her immer wieder herausgefordert, auf die
materiellen sozialen Herausforderungen, aber auch auf die abnehmende Bedeutung des

christlichen Glaubens in weiten Teilen der Bevölkerung zu reagieren. Da man auch in
wirtschaftlichen Problemen häufig als Ursache den revolutionären Geist sah, welcher der
Bibel entgegenstehe, versuchte man immer wieder durch christliche Erziehung und

Verkündigung das wankende Fundament des auf die Bibel gestützten Glaubens zu stärken.

Damit verbunden waren die vielfältigen Aktivitäten sozialer Art, welche direkt oder
indirekt durch die Kirche und die Pfarrer als deren Beauftragten geleistet wurden. Ein
wesentlicher Grund für die Verknüpfung von humanitären Aktionen und Verbreitung von
Bibeln lag wie gesagt in der damals weitverbreiteten Ansicht, dass Armut sehr oft eine
direkte Folge von Unglauben und Auflehnung gegen Gott sei. Daraus erwachse Faulheit,

176



Unmoral, Arbeitsunlust. So versuchte man, den sozialen Problemen mindestens im Sinne

von flankierenden Massnahmen dadurch entgegenzutreten, dass man den Menschen helfen

wollte, durch Ernstnehmen der göttlichen Gebote ihr Leben auf eine solidere Basis

zu stellen.
Schon bald nach Gründung der Basler Bibelgesellschaft und nachdem deren eigene

Bibelausgabe erhältlich war, offerierte die Bibelgesellschaft der Basler Kirche, die für
bedürftige Personen benötigte Anzahl Bibeln gratis abzugeben. So richtete Antistes
Emanuel Merian am 6. Februar 1811 ein Rundschreiben an die Dekane mit der

Mitteilung. die Bibelgesellschaft wäre bereit, die Bibelverbreitung unter den ärmeren Teilen
der Bevölkerung zu fördern. Es solle deshalb die Anzahl jener ärmeren Gemeindeglieder
gemeldet werden, «die sich noch keine Bibel haben anschaffen können, und von denen

doch zu hoffen stehe, dass sie dieselbe gern lesen und einen heilsamen Gebrauch davon
machen würden».

Dekan Merian in Liestal leitete am 10. Februar 1811 diese Anfrage an die

Amtskollegen des Liestaler Dekanats weiter. Aus jeder Gemeinde wurde auf dem selben

Briefbogen eine Anzahl bedürftiger Familien gemeldet, obwohl der grösste Teil der

Haushaltungen wohl mit Bibeln versehen war. Von Läufelfingen war zum Beispiel zu
vernehmen, in 89 Haushaltungen befänden sich 45 komplette Bibeln. «Neun ganz dürftige

Familien würden das Geschenk einer Bibel mit dem innigsten Dank annehmen; von
fünf andern habe ich Auftrag gelegentlich Bibeln zu kaufen.»699 Rund 70 Bibeln wurden

so vom Dekanat Liestal zur Verteilung angefordert, trotz der Bemerkung des Dekans, es

verstünde sich ja von selbst, dass man die Freigebigkeit der Bibelgesellschaft nicht durch

allzu hohe Forderungen missbrauchen möge.
Auch in den anderen Dekanaten wurde diese Verteilaktion durchgeführt. In der

Antwort von Bretzwil wurde dabei hervorgehoben, man werde selbstverständlich «diesen

köstlichen Schatz nur den würdigsten Armen, d.h. solchen anvertrauen von deren

bisher geäusserten Gesinnungen mit Recht zu erwarten steht, dass sie ihn Reissig benutzen.

in einem feinen, guten Herzen bewahren, und reichliche Früchte der Tugend und

wahrer Gottseligkeit hervorbringen dürften!»700

1842 wurde von der Bibelgesellschaft aus dem Antistes und den Pfarrern von Basel,
Riehen, Kleinhüningen und St. Jakob angeboten, für die geschenkweise Abgabe von
Bibeln an junge Eheleute «bei Anlass ihrer Copulation» zu sorgen. Die Bibelgesellschaft
zweifle nicht daran, «dass auf diesem Wege immer etliche Exemplare h. Schrift unter

unsere ärmeren Classen hiesiger Einwohner zu verbreiten sein werden»701.

Neben Gratisverteilaktionen von Bibeln wurde eine Zeitlang der Versuch eines

Verleihsystems für Grossdruck-Bibeln zugunsten von sehbehinderten Leuten, für Leute
«mit blödem Gesicht», wie man das damals häufig nannte, unternommen. Allerdings
schien die Sache nicht den Erwartungen entsprochen zu haben. So meldete der Pfarrer

von Pratteln, das Ausleihen der Bibeln dünke ihn «eine missliche Sache, wenn sie ein-
mahl wieder zurückgefordert werden sollen», es schiene ihm besser, von Zeit zu Zeit
billige Ausgaben, vielleicht für den halben Preis, zum Verkauf anzubieten702.

177



Schon seit Ende des 18. Jahrhunderts wurden Strafgefangene während ihrer Haftzeit
praktisch und geistlich betreut, ebenso nach ihrer Entlassung. Dabei wollte man aber
auch der Frage nachgehen, ob «erfreuliche Spuren des Einflusses der Strafe auf Gesinnung,

Sitten und äusseres Fortkommen» sich ergeben oder ob diese Hoffnungen sich als

trügerisch erwiesen hätten703.

Eine Folge der zunehmenden Industrialisierung war auch in Basel die schleichende

Auflösung bisheriger sozialer Verbände wie Familie, Sippe und Kirchgemeinde. Die
Individualisierung und damit verbunden die Einsamkeit nahm immer grössere Formen
an. Kinder mussten vielfach, bevor sie erwachsen waren, auswärts in eine Lehrstelle
gegeben werden. Daraus heraus lockerten sich auch zunehmend die Bindungen zur
Kirchgemeinde und ihrem Pfarrer. So wurde etwa die Tatsache beklagt, dass öfters
dadurch ein geordneter Katechismusunterricht in Frage gestellt werde, besonders, wo die
Meistersleute sich um die religiöse Bildung ihrer Lehrlinge nicht weiter kümmerten.

5.1.6 Institutionelle und freiwillige Fürsorge

Soziales Engagement für Unterprivilegierte wurde zunächst nicht von Staats wegen,
sondern vor allem durch kirchliche oder private freiwillige Vereine gepflegt, wie etwa durch
die Gemeinnützige Gesellschaft oder durch Gruppen, deren Gründung vor allem von
Christian Friedrich Spittler angeregt worden war.

«Die evangelische Kirche in der Schweiz nahm ihre soziale Verantwortung
ausschliesslich in der Form von karitativer Unterstützung in den dringendsten Einzelfällen
wahr. Nur in diesem Sinne wurde die Innere Mission hier positiv gewertet. Sie hat in der
Schweiz niemals die messianische Bedeutung einer christlich-sozialen Erneuerungsbewegung

erlangt, wie Wichern sie ihr zugemessen hatte.»704

Der Durchmarsch der gegen Napoleon marschierenden Truppen im Dezember 1813
brachte Basel nicht nur den Besuch der Herrscher von Russland und Preussen, sondern
auch den Anblick von viel Elend der zum Teil verwundeten und kranken Soldaten705.

«Die Rheinstadt mit ihren 17 000 Einwohnern hat vom 21. Dezember 1813 bis zum 20.
Juni 1814 eine solche Masse von Generälen, Offizieren und Soldaten, Staatsmännern
samt Gefolge und Dienerschaft zu beherbergen, dass eine amtliche Statistik fast 800 000
Verpflegungstage rechnet; das Furchtbarste aber war der von den Truppen eingeschleppte

Flecktyphus»706. Tausende fremder Soldaten starben in den Basler Lazaretten. Auch
etwa 800 Einwohner der Stadt wurden durch die Seuche weggerafft.

In dieser Zeit setzte Spittler unter Mobilisierung aller Möglichkeiten der Bibel- und
der Traktatgesellschaft alles daran, diese fremden Truppen mit Bibeln und Traktaten und
mit weiteren evangelistischen und erbaulichen Schriften zu versorgen707. Während der
Belagerung von Hüningen war er häufig im Feld bei den Soldaten anzutreffen, wo er
Traktate verteilte und mit den Leuten ins Gespräch zu kommen suchte. Darüber hinaus
aber sah er auch die materielle und gesundheitliche Not. Er veröffentlichte einen Aufruf

178



an die Bevölkerung, in welchem er darauf aufmerksam machte, dass die von der

Obrigkeit geleistete Hilfe in keiner Weise all dieser Not gerecht werden könne. So habe

sich eine Anzahl Menschen zusammengetan «zu verschiedenen hilfreichen Einrichtungen

in Wartung und Pflege, sowie in sorgfältiger Zubereitung solcher Speisen, welche
nach genommener Verabredung mit den Spitalärzten die Kranken vorzüglich bedürfen.
Da von Seiten des Kriegskommissariats gewünscht wird, dass das ganze Publikum
öffentlich eingeladen werde, zu diesem Zweck beizutragen, so wird noch eine besondere

Anzeige ausgegeben, welche das weitere enthält. Fürs erste ist besonders wünschenswert:

Wein, Reis, Gerste, getrocknetes Obst und gutes Brot. Um es unsern Mitbürgern
bequem zu machen und vielseitige Berührungen mit den Kranken zu verhindern, ist man
ersucht, alles was Liebe und Mitleid für diese Zwecke darzureichen bereit sind, im Fälkli
abzuliefern, wo sowohl die Herbeischaffung als die Zubereitung der Speisen aufs
gewissenhafteste besorgt wird. Über jede Beisteuer wird eine Bescheinigung gegeben, deren

Nummer in der Rechnung angezeigt wird. Neben der Wohlthat an die Betreffenden ist es

auch darauf abgesehen, das Mögliche zu thun, um von unserer Stadt die Gefahr
abzuwenden, welche durch Verbreitung ansteckender Krankeiten in Militärspitälern so leicht
geschieht. Da sich so viele Elende oft ohne die nötige Bedeckung und Kleidung finden,
wenn sie auf Wägen weiter transportiert werden, so kann diesen bei der Kälte drückenden

Bedürfnissen auch durch abgelegte Kleidungsstücke menschenfreundlich abgeholfen

werden»708.

Spittler, obwohl in sanitären und medizinischen Belangen Laie, bemühte sich also um
effektvolle Hilfe in Zusammenarbeit mit den zuständigen Behörden und Fachleuten.
Dabei dachte er sogar an den Schutz der Helfenden vor der Ansteckung und stellte spontan

sein Wohn-, Gemeinschafts- und geistliches Zentrum, das «Fälkli», als Abgabestelle
und Depot zur Verfügung. Seine Hilfe war offensichtlich nicht nur gut gemeint, sondern
durchdacht und trotz der gebotenen Eile der benötigten Hilfe sorgfältig vorbereitet.
Notvolle Erfahrungen hatten gelehrt, wie wichtig die Fürsorge auch für hilfswillige
Menschen war. So starben infolge Ansteckung drei junge Basler Ärzte. «Auch ins
Waisenhaus drang die Seuche ein durch Verschleppung, da die Waisenknaben benutzt
worden waren, den kranken Soldaten Arzneien usw. zu bringen.»709

Während der grossen Hungersnot 1817 hielt sich für einige Zeit Frau von Krüdener in
Basel auf bis zu ihrer Ausweisung durch die Basler Behörden. Sie nahm daraufhin ihren
Wohnsitz beim Grenzacher Hörnli, wohin ihr viele Mitarbeiter nachfolgten, unter ihnen
Professor Lachenal. An ihrem Domizil verteilte sie an die Armen Lebensmittel, was zu
einem grossen Zustrom von bedürftigen Mitgliedern der Basler Bevölkerung führte. Dies
wiederum brachte Frau von Krüdener zu einer Reihe von scharfen, für die massgebenden

Personen in Basels politischer und kirchlicher Öffentlichkeit nicht eben schmeichelhaften

Bemerkungen über deren Trägheit in sozialer Hinsicht.
Auch die katholische Gemeinde sah sich im sozialen Bereich vielfach herausgefordert.

Zunächst setzte sie sich vor allem aus Angehörigen der unteren sozialen Schichten

zusammen, welche teilweise selber in Notfällen unterstützungsbedürftig waren. Als sich

179



langsam die Gemeinde konsolidierte und sich in einem eigenen Gottesdienstraum
versammeln konnte, wurde eine «Armen-Anstalt» eingerichtet, um «für die arme Dienstboten

und Handwerker»710 zu sorgen. Diese Anstalt wurde von einem Verein getragen,
welcher Mittel aufzubringen suchte, «um jedem ihrer kranken oder armen Mitgliede
nach Nothdurft beizuspringen.» Eine weitere Kasse bemühe sich darum, für die armen
Kinder den Schulbetrag aufzubringen.

5.2 Das Erziehungswesen

5.2.1 Das Erziehungswesen in Basel zu Beginn des 19. Jahrhunderts711

Das staatliche Schulwesen wies zu Beginn des 19. Jahrhunderts grosse Lücken auf.

Verschiedentlich wurden Verbesserungen angestrebt und zum Beispiel 1798 und 1800

neue Schulordnungen geschaffen. Aber in den Krisenjahren nach den napoleonischen
Kriegen mangelte oft das Geld, um grundlegende Verbesserungen erzielen zu können. Da

sprang unter anderem die Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige (GGG) in die

Lücke und machte sich besonders die Verbesserung des Ausbildungswesens zur Aufgabe.
So war zum Beispiel bereits 1784 die «Papiererschule» für Kinder der in den
Papierfabriken im St.-Alban-Tal beschäftigten Arbeiter ins Leben gerufen worden. Als später
auch Kinder von in anderen Industriezweigen beschäftigten Arbeitnehmern dazu kamen,
wurde sie erweitert zur «Fabrikschule»712. Dazu kam 1843 im Klingental eine unentgeltliche

Kleinkinderschule für Kinder aller sozialen Schichten713. Auch ein Blindenheim
wurde eingerichtet. Besondere Schuleinrichtungen, etwa durch Näh- und Flickschulen,
wurden für Mädchen geschaffen, «damit sie brauchbare und nützliche Dienstboten ihrer
begüterten Mitmenschen und rechtschaffene Ehefrauen und Hausmütter solcher
Familien werden, welche ihren Unterhalt einzig durch ihre Handarbeit gewinnen
müssen»714. Dabei hatte man unter anderem die Situation im Auge, dass viele Eltern ihre

Kinder schon früh zum blossen Geldverdienen einsetzten, weshalb Verordnungen über
die Schulpflicht hier Grenzen setzen mussten715.

Zu den staatlichen Massnahmen auf dem Gebiete des Erziehungswesens gehörten die

Kleinkinderschulen. Zwar waren die ersten Kleinkinderschulen auf privater Basis von
der GGG gegründet worden. Aber die Berichte der GGG sprechen von unzureichenden

Mitteln, allen Anforderungen gerecht zu werden. So wurde die Sache vom
Erziehungsdepartement in die Hand genommen716.

5.2.2 Die Reorganisation des Erziehungswesens

Treibende Kraft in der Reorganisation der Schule 1796 und 1800 war vor allem Peter
Ochs gewesen. In den folgenden Jahren wurde das ganze Erziehungswesen von Grund

180



auf neu geregelt. Von der Regierung war eine Kommission eingesetzt worden, welche
zunächst die Universität neu ordnen sollte. Sie kam aber zur Überzeugung, dass eine

Neuordnung des ganzen Schulwesens nötig sei. 1817 wurde vom Grossen Rat das neu
geschaffene «Gesetz über die öffentlichen Lehranstalten in Basel» gutgeheissen, das

allerdings zunächst die Mädchen noch unberücksichtigt liess717. Theoretisch waren zwar auch

die Mädchen eingeschlossen. Es wurde aber eine spezielle Mädchenschule geschaffen,
da zwischen Knaben und Mädchen grundsätzliche Unterschiede bestünden. So beschrieb
in einer Eingabe an Bürgermeister und Rat die Inspektion den Zweck dieser Mädchenschule

folgendermassen: «Die eigentlichen Schulen können und sollen den Mädchen
nicht ebensoviel sein als den Knaben. Dieser ist für das öffentliche Leben bestimmt und

muss daher früher wie dasselbe gebildet werden. Das Mädchen ist für das häusliche
Leben bestimmt und lernt demnach auch nicht das meiste, doch das beste in der Häuslichkeit,

wenn diese einigermassen ist, wie sie sein sollte.»718 Die Grundlagen der neuen

Schulordnung waren stark von der Aufklärung und von Pestalozzi beeinflusst. Religionsunterricht

blieb vorerst im obligatorischen Lehrplan, bis er im Schulgesetz von 1880 für
fakultativ erklärt wurde719. Neben den öffentlichen Lehranstalten gab es eine Reihe von
Privatschulen, welche 1818 der Aufsicht des Erziehungskollegiums unterstellt wurden720.

Im «Christlichen Volksboten», gegründet von Pfarrern, welche aus ihrem Pfarramt im

abgetrennten Kanton Baselland vertrieben worden waren, wurde in der ersten Nummer
die Entwicklung des Erziehungswesens geschildert. Während der Zeit der Mediation
seien verschiedene Anstrengungen unternommen worden, das Erziehungswesen zu
verbessern. Durch Inspektion durch das Deputatenamt, die Erziehungsbehörde in Basel, sei

manches verbessert worden. Man habe versucht, das Erziehungsniveau in den Schulen

zu heben, unter anderem dadurch, dass allzu untaugliche Lehrer entlassen und mit einem
kleinen Ruhegehalt versehen wurden721. In der folgenden Zeit habe nach Einschätzung
christlicher Kreise eine Verbesserung stattgefunden, indem selbst in kleinen Dörfern mit
kaum zwanzig Schulkindern Schulen eingerichtet worden seien. Die neue Schulordnung
von 1826 zeichne sich durch verschiedene Vorzüge aus: § 41 halte zum Beispiel fest, dass

die Schulen auf christlicher Grundlage ruhen und die Jugend «nicht nur zu nützlichen
Menschen und treuen Bürgern des Vaterlandes, sondern auch für das Reich Gottes»

gebildet werden sollten722. Positiv sei auch vermerkt, dass es sich erst um einen Versuch

für 6 Jahre handle, um noch Besseres in der Zwischenzeit zu erarbeiten. Zwar sei der
Kanton für ein eigenes Lehrerseminar zu klein, aber es würden doch von Zeit zu Zeit
Lehrerfortbildungskurse durchgeführt. Die Einrichtung von Schulkonferenzen und die

Einsetzung von Inspektoren hätten sich positiv bewährt. Durch die politischen Wirren
und die Kantonstrennung mussten dann aber beide Kantone eigene Wege gehen, um ihr
Erziehungswesen neu zu ordnen.

Die Kantonstrennung wirkte sich auch auf die Schulgesetzgebung aus. Fortan waren
beide Halbkantone für die Gestaltung ihres Erziehungswesens verantwortlich, wobei
sich die Landschäftler mit ihren Lehrplänen, Unterrichtsmaterialien und

Lehrerausbildungen stärker an den Kanton Aargau als an Basel-Stadt anlehnten.

181



1838 wurde die allgemeine Schulpflicht in Basel eingeführt, nachdem schon bisher
versucht worden war, möglichst allen Kreisen der Bevölkerung den Weg zu einer gewissen

Schulbildung zu öffnen, zum Beispiel durch die mit den Pfarrgemeinden verbundenen

und meist vom Pfarrer geführten Elementarschulen oder durch die 1769 gegründeten

Armenschulen für «Verwahrloste Lehrlinge und Fabrikkinder»723. Der «erste

grossangelegte Versuch eines unentgeltlichen, öffentlichen Schulunterrichtes für die

minderbemittelte Bevölkerung Basels» war die Armenschule im Klingental724. Zu den

massgebenden Gestalten bei den späteren Revisionen des Erziehungswesens gehört
Ratsherr Adolf Christ, der von 1847 bis 1863 im Erziehungskollegium sass und anlässlich

der Schulreform von 1851/52 eine Schrift über «Schulen und Universität in Basel»
verfasste725.

Auch die Einführung der Schulpflicht in der Stadt Basel wurde am Rande noch
religiös motiviert, wenn die Regierung erklärte, man erlasse diese Anordnung «in Betracht
der Notwendigkeit, dass die Wohltat des Unterichtes, wie derselbe durch die Kirche und
die öffentlichen Schulanstalten allen Kindern zugänglich gemacht wird, auch keinem
unter irgendeinem Vörwand vorenthalten werde, und geleitet von der Absicht nach

Kräften dahin zu wirken, dass eine nach Verstand und Herz wohlgebildete Jugend zur
Ehre Gottes und dem Gemeinwesen zum Segen unter uns aufwachse»726.

Wie in der Stadt, so waren es auch auf dem Land vor allem die pädagogischen
Erkenntnisse Pestalozzis, welche die Neuordnung des Schulwesens bestimmten. Der
massgeblich daran beteiligte erste Schulinspektor, Johannes Kettiger (1802-1869)727,

war erst in Basel Lehrer, als er nach der Kantonstrennung nach Hause gerufen und mit
dem Auftrag betraut wurde, beim Aufbau des Schulwesens mitzuarbeiten. Obwohl er
sich gegen eine pietistische Frömmigkeit aussprach, verstand auch er sich als Christ.
«Die ersten Gefühle des Tages gehörten seinem Gott.»728 In seinen pädagogischen
Ansichten ist er, der Pestalozzischüler, in vielen Belangen mit Zeller zu vergleichen.
1853 legte er viele Gedanken in einem «Wegweiser für schweizerische Volksschullehrer»

nieder, worin auch er das persönliche Beispiel der Lehrer für die Schüler, vor
allem was Bildung in Sittlichkeit und Tugend anbelangt, hervorhob729. «Was du in sittlichen

Dingen von deinen Schülern verlangst, du wirst es nimmer erreichen, so das Kind
und seine Eltern es nicht an dir selbst wahrnehmen. Was du aber auch tust in Sachen der

Tugend und Gottesfurcht an deinen Schülern: thue es nicht blos in voraus dazu bestimmten

Stunden, sondern vielmehr: halt' es so vom Morgen bis zum Abend, von der ersten
Schulstunde bis zur letzten! Thue es auch nicht blos im Vertrauen auf dich, als deine eigene

Kraft, sondern vielmehr im Vertrauen auf den, der auch in dem Schwachen mächtig
ist! Überlass dich nicht dem Glauben, es sei bei dir und an dir Alles, wie es sein soll,
sondern <übe dich täglich, dass du ein gutes Gewissen habest vor Gott und den

Menschern, und sprich lieber: <Nicht dass ich es schon ergriffen hätte, ich jage ihm aber

nach, dass ich's ergreifen möchte» Amen.»730

Über die ersten fünf Jahre seiner Tätigkeit als Schulinspektor, 1839-1844. legte er
einen ausführlichen Rechenschaftsbericht vor, in dem sehr viele Informationen über die

182



Schwierigkeiten des Aufbaus eines geregelten Schulwesens auch in jenen Gemeinden

enthalten sind, wo Kinder schon vom siebten Altersjahr an täglich an den Spulrädem zu

stehen hatten731. Auch Kettiger war nicht nur an der reinen Wissensvermittlung interessiert,

sondern an der Bildung des ganzen Menschen, einerseits durch Förderung musischer

Anlagen, andererseits vor allem im Blick auf die Pflege der Sittlichkeit und

Religiosität, «wodurch der Mensch erst seiner wahren Würde bewusst und für die ewigen

Wahrheiten der Religion und Moral und zwar der christlichen Religion und Moral,
entflammt wird». Die meisten Lehrer bemühten sich in diesem Sinne, allerdings «eben

so fern von einer kopfhängerischen Frömmelei, als von jener noch verderblichem, alles

höhern Sinnes entbehrenden Gleichgültigkeit für sittliche Kräftigung und religiöse

Erhebung». So werde der Lehrer die biblischen Geschichten benützen, «um bald dieses

bald jenes sittliche Gesetz, bald diese bald jene religiöse Wahrheit in Beispielen vor die

Seele der Kinder zu führen»732.

Massgeblich war Kettiger an der Bildung eines kantonalen «Armenerziehungsvereins»

beteiligt, welcher am 10. Dezember 1848 in der Kirche Liestal gegründet wurde,

um «der Verwahrlosung der Jugend und dem Fortschreiten der Armut in Baselland zu

begegnen»733.

Beide Halbkantone bemühten sich nach der Kantonsteilung um eine geregelte

Ausbildung ihres Lehrpersonals. Für beide war aber der Aufwand für ein eigenes

Lehrerseminar noch zu gross, so dass die Lehrer beider Halbkantone jeweils in anderen

Schweizer Kantonen ihre Ausbildung holen mussten.

5.2.3 Die Armen-Schullehrer-Anstalt in Beuggen

Im Gefolge der napoleonischen Kriege befanden sich weite Teile Europas in einem

Zustand der Vernachlässigung und Verwilderung. Die verheerenden Kriege hatten

unzählige Tote gefordert, welche häufig Familien mit jetzt verwaisten Kindern zurück-

liessen. Die wenigen bestehenden Möglichkeiten, Kinder aufzunehmen, waren
hoffnungslos überlastet und überfordert. Das Schulwesen lag weithin in Trümmern. Es gab

zu wenig Schulhäuser, Lehrer, Lehrmaterial. Viele Gemeinden konnten sich finanziell
keinen Lehrer leisten, da im Gefolge der Kämpfe auch Hunger, Teuerung und Seuchen

viele Opfer forderten. Das alles «hat die meisten Länder unsrer Zeit so verwüstet,

erschüttert und entkräftet, dass die Staaten für alle hohem Zwecke, als die irdischen, die

Hülfsmittel auf lange Zeit verloren zu haben scheinen»734. Die wenigen bestehenden

Waisenhäuser stünden nur den Waisen der jeweiligen Stadtbürger zur Verfügung735.

Erschwerend komme hinzu, dass die Kirchen weithin ihr Leben und ihre Kraft verloren

hätten, denn «ein sogenanntes Christenthum ohne Christus, ohne Glauben, ohne Liebe,

ohne Trost und ohne Lebenskraft, verbreitete sich wie eine Sündfluth»736. Daher sahen

sich Spittler und mit ihm eine ganze Reihe von Gesinnungsfreunden von ihrer christlichen

Verantwortung her herausgefordert, auf diese Not in doppelter Weise zu reagieren.

183



Einmal wollte man einen Ort schaffen, an dem Waisen oder vernachlässigte Kinder aus

problematischen Verhältnissen eine ordentliche Erziehung in einem Familienverband
erhalten könnten. Dann sah man aber auch die Notwendigkeit der Heranbildung von
Lehrern, welche fähig und bereit wären, selbst an Orten als Lehrer tätig zu sein, welche
einen Lehrer kaum finanziell erhalten könnten. Während in den zurückliegenden Jahren
vieles vorgekehrt worden sei, Missionare und Lehrer auszubilden und in die weltweite
Mission auszusenden, sei es jetzt an der Zeit, die neue besondere Missionsaufgabe «mitten

im christlichen Vaterlande» wahrzunehmen737.

Was nottat, war aus dieser christlichen Sicht einmal ein geordneter Unterricht in allen
in Frage kommenden Fächern wie Lesen, Schreiben, Rechnen. Für nicht weniger wichtig

hielt man aber auch einen gründlichen biblischen Unterricht, da nur ein Leben nach
den Geboten Gottes dafür Gewähr biete, dass ein wirklicher Neuanfang nach den

Kriegsturbulenzen mit ihren zerstörerischen Folgen gemacht werden könne.
In dieser Zeit, am 22. Oktober 1816, kam es zu einer bedeutungsvollen Begegnung auf

der Pfalz beim Münster in Basel. Christian Friedrich Spittler und Christian Heinrich
Zeller738 unterhielten sich über die Not, welche die Zeit der napoleonischen Kriege vor
allem über Kinder, die als Waisen aufwachsen mussten, und über das Erziehungs- und
Schulwesen gebracht hatten. Zeller schrieb über diese Begegnung unter anderem:
«Freude und Wehmuth waren in unseren Herzen, Freude über den neuerweckten Eifer für
die evangelischen Missionen unter den Heiden, über die Ausbreitung des Evangeliums
unter Völkern, die schon so lange in Finsterniss und Schatten des Todes gesessen haben,
und über den Eifer, womit das Missionsinstitut in Basel dazu beizutragen gewürdigt wurde.

Aber mit Wehmuth blickten wir auf den betrübten Zustand so vieler vaterländischer
Schulen, auf die Lage so vieler armen, verwahrlosten Kinder in reicheren und ärmeren
Gemeinden und auf die Beschaffenheit des Christenthums in denselben Da entstieg
unsern Herzen der Wunsch: Ach, dass doch ähnliche Anstalten wie für die ferne
Heidenwelt, auch für unsere armen Gegenden in der Nähe errichtet, und christliche
Lehrer in ähnlichem Geiste, wie die Heidenboten, für unsere armen Kinder und
Gemeinden gebildet werden könnten!»739 Zeller wurde um einen Entwurf für eine solche
Institution gebeten, welchen er Spittler zuhanden des neu gebildeten Komitees zusandte.

Im Antrag, welcher dann am 17. September 1818 an die Basler Regierung gerichtet
wurde, heisst es: «Schon lange fühlte man schmerzlich in manchen armen Gemeinden
unsers lieben Vaterlandes den Mangel guter Schulanstalten; besonders fühlbar aber

zeigte sich derselbe in den lezten Jahren der Noth, wo es solchen Gemeinden mehrerer
Kantone, die kaum ihren leiblichen Bedürfnissen einigermassen begegnen konnten,
unmöglich war, einen guten Schullehrer für ihre Jugend zu halten, und die beschränkten
Mittel ihres Landes es nicht erlaubten, ihnen auf öffentliche Kosten solche zu geben. Da

nun diese Gemeinden vor gänzlichem ökonomischen Verfall und moralischer und
geistlicher Verwilderung nur dadurch zu retten sind, dass ihre Kinder nicht ganz ohne

Unterricht, namentlich nicht ohne fleissigen und guten Religions-Unterricht,
aufwachsen»740, plane man «eine Armenschullehrer-Anstalt, wo ausser Lesen, Schreiben,

184



Rechnen und deutscher Sprache besonders Religions-Unterricht»741 erteilt werden
sollte742.

In einem öffentlichen Aufruf an das Publikum, die geplante Anstalt zu unterstützen,
wurde hervorgehoben, dass die zu bildenden Lehrer auch so geschult werden sollten,
dass sie allenfalls «einen Theil ihres Unterhaltes, oder nöthigenfalles den ganzen erwerben

könnten»743, falls sie den Ruf einer Gemeinde annähmen, welche sich finanziell aus-

serstande sähe, einen Lehrer zu unterhalten. Man verstand den Auftrag, zu dem man die

angehenden Lehrer bilden wollte, als Dienst für das Reich Gottes, in dem man keine

Reichtümer oder Ehren anhäufen könne.

Die Vorbereitungen aber verliefen alles andere als reibungslos. Im August 1818 traten

kurz hintereinander zwei Mitglieder des provisorischen Komitees unter Protest aus, da

sehr viele Dinge ohne Konsultation des Komitees entschieden worden seien.

Offensichtlich hatte öfters Spittler, in seiner impulsiven Art vorprellend, die Mitglieder des

Komitees vor die Tatsache bereits beschlossener und vollzogener Handlungen
gestellt744. Allerdings schienen die Spannungen und Anschuldigungen oft auf
Missverständnissen zu beruhen. So nahm Zeller in einem Brief vom 25. Juli 1820 Spittler vor
geäusserten Beschuldigungen in Schutz, als habe dieser im Alleingang grundsätzliche

Abmachungen getroffen745.

Aber auch mit der behördlichen Bewilligung und dem Kaufeines geeigneten Grundstücks

hatte man zunächst kein Glück. Nachdem es lange so ausgesehen hatte, als stünden

die Basler Erziehungsbehörde und die Regierung positiv hinter der geplanten

Insitution, zog sich die Erteilung der Bewilligung immer mehr in die Länge, so dass man
schliesslich die Konsequenzen zog und sich im benachbarten Grossherzogtum Baden

nach einer geeigneten Möglichkeit umsah. Spittler und Zeller wurden persönlich in

Karlsruhe vom Grossherzog empfangen. Dieser überliess ihnen für einen günstigen

Mietbetrag das ehemalige Schloss des Deutschherren-Ordens in Beuggen746. Dieses

Schloss war während der Kriegswirren als Lazarett gebraucht worden und befand sich

zur Zeit in einem völlig unbewohnbaren Zustand. Mit vereinten Kräften vieler am

neuen Projekt interessierter Leute wurde aber das Bauwerk in einen Zustand verwandelt,

welcher es ermöglichte, es als Waisenhaus und Internatsschule einzurichten. Der
Grossherzog von Baden stand dem ganzen Vorhaben offenbar sehr interessiert gegenüber, denn

er halte eine solche Anstalt für einen Segen für sein Land747.

Daneben gab es aber auch erfreulichere Informationen zu melden. Von vielen Seiten

gingen finanzielle Unterstützungen ein, so auch von der «British and Foreign School

Society», die zur Hilfe in «den unvermeidlichen Schwierigkeiten ihrer ersten Einrichtung»

einen Betrag von hundert Pfund Sterling sandte748. Weiter schrieb Spittler an

Zeller, dass die Orgel im Spalenhof verkauft werden solle. Er habe sofort gedacht, «das

gäbe ein schönes Stück für euern Lehrsaal, und eröffnete für diesen Zweck eine

Subscription bei Freunden, denen derartige Beiträge nicht weh thun»749.

Zeller, der nach einer Absage Bahnmaiers, des Schwager Spittlers, nach einigem

Zögern zugesagt hatte, die Leitung zu übernehmen, hatte sich intensiv mit der pädagogi-

185



sehen Theorie und Praxis Pestalozzis auseinandergesetzt. Dabei anerkannte er mit
Hochachtung, was Pestalozzi und seine Freunde an neuen und wichtigen Erkenntnissen

gewonnen und in die Tat umgesetzt hätten, besonders was die Entwicklung der
«intellektuellen. nahmentlich die Verstandeskräfte der Kinder» betreffe750. An einem Punkt,
wo das eigentlich Übel liege, hätten aber «Pestalozzi und seine Freunde eigentlich noch
nichts als Theorien aufgestellt, und in Praxi fast noch gar nichts geleistet», nämlich in
bezug auf «die Herzensbildung der Jugend durch das Evangelium, und auf evangelischem

Wege». Auf diese Herzensbildung müsse bei der Konzeption einer solchen

geplanten Institution das Hauptaugenmerk gerichtet werden. Das bedeute aber auch, dass

es nicht reiche, die Kinder einige Stunden am Tage zu unterrichten, um sie abends wieder

in ihre häusliche Umgebung mit ihrem zerstörerischen Einfluss auf die Seelen der
Kinder zu entlassen. «Evangelische Herzensbildung der Jugend zu begründen, u. Jünglinge

zu dieser Bildung mit Benutzung aller Verstand bildenden bessern u. erprobten
Lehrmethoden zu befähigen, das muss Euer Gesichtspunkt bleiben». Das lasse sich aber
nicht anders lösen als mit der Errichtung eines Internates, «wo Ein christliches
Familienleben geführt wird, wo alle Personen Glieder Einer Familie sind, u. wo Unterricht und
Erziehung sich die Hand bieten, das grosse Problem an Kindern u. Erziehern zu lösen»751.

Am 22. Juni 1820 konnte die neue Anstalt in Beuggen unter der Leitung des

Pädagogen Christian Heinrich Zeller eingeweiht werden.
Das Familienprinzip, das hier zur Grundlage der neuen Organisation gemacht wurde,

sollte in der Folge weitherum zum Vorbild ähnlicher Unternehmungen werden. Beuggen
erhielt eine besondere Vorbildfunktion, die durch den praktischen Vollzug vor allem nach

Württemberg hinein ausstrahlte. Die gemachten Erfahrungen wurden durch viele dort
ausgebildete Lehrer weitergetragen und andernorts ebenfalls in Tat umgesetzt. Dann aber
wirkte Zeller auch durch eine Reihe von grundsätzlichen pädagogischen Schriften in
weite Kreise hinein.

Von verschiedenen prominenten Seiten erfolgten auf die Anstalt in Beuggen positive
Echos. So berichtet Kober in seiner Spittler-Biographie von einem Besuch der beiden
Professoren Raumer und Ranke, welche Spittler für den neuen Plan zu einer neuen
Erziehungsstätte zu gewinnen suchte. Ranke schreibt in seiner Autobiographie: «Spittler,
dieser merkwürdige Mann, bewegte in seinem Innern mit grosser Lebendigkeit edle und
in das Weite gehende Gedanken und Entwürfe, während man äusserlich nichts davon
ahnte, bis die Zeit zur Ausführung gekommen war. In Beuggen eröffnete er uns seine
Gedanken über eine Erziehungsanstalt für Söhne aus höheren Ständen, die dort gegründet

werden solle. Er hatte Raumer und mich zu diesem Werk ausersehen und glaubte,
dass unsere Anstalt viel besser in Beuggen als in Nürnberg gedeihen könne. Nach seiner
Art hatte er sich längst mit diesem Gedanken getragen und die Sache in ihren Einzelheiten

überdacht.»752 Einen weiteren Höhepunkt und auch eine gewisse Bestätigung
seiner erzieherischen Grundlagen erlebte Zeller, als am 21. Juli 1826 der damals schon

achtzigjährige Pestalozzi Beuggen besuchte und sich über das Werk in Beuggen positiv
aussprach753.

186



Zeller war neben seinen Erziehungsaufgaben auch schriftstellerisch tätig. Zunächst
wurden seine in den Beuggener Jahresberichten verstreuten Aufsätze gesammelt, dann

legte er aber auch seine Erziehungsgrundsätze für ein weiteres Publikum in mehreren
Broschüren und Büchern vor. So erschien 1911 bereits in 4. Auflage die Abhandlung
«Die Erziehung der Kinder für Zeit und Ewigkeit». Darin stellt er zunächst kurz und bündig

fest: «die wahre Erziehung ist die christliche»754. Die meisten pädagogischen
Entwürfe begingen den Fehler, nur die irdische Seite des menschlichen Lebens zu sehen.

So würden Kinder nur für das Diesseits erzogen, während sie doch für die Ewigkeit
vorbereitet werden müssten. Jedes Kind müsse von den Erziehern «in ein persönliches
Verhältnis zu dem Herrn gebracht werden, in dem allein das Heil ist»755. Erzieher, seien

sie nun Eltern oder Lehrer, müssten also die ihnen anvertrauten Kinder immer wieder in
der Fürbitte zum Heiland bringen756.

Zur richtigen christlichen Erziehung gehöre es, dass auch die Erziehungsgrundsätze
aus der Bibel stammen müssten. So sei dadurch klar, dass ein Kind schon frühe vor
Müssiggang und vor Verwöhnung bewahrt werden müsse. Dazu gehöre auch das richtige

Mass an Strenge, gepaart mit Strafen, allerdings nicht aus dem Zorn heraus757.

Wichtig sei daher das persönliche Vorbild des Erziehers für das Kind. Denn ein christliches

Vorbild sei «ein anschauliches Bild des Lebens und der Liebe Christi in einem
Menschen»758.

Noch umfangreicher entfaltete Zeller seine Erziehungsgrundsätze in den «Lehren der

Erfahrung für christliche Land- & Armen-Schullehrer», das 1883 in fünfter Auflage
erschien. Dieses Buch wurde als pädagogisches Lehrbuch für die Ausbildung der
angehenden Lehrer in Beuggen verwendet759. Auch hier entwickelte Zeller sein

Erziehungskonzept vom Grundgedanken her, dass der Mensch ein Geschöpf Gottes ist und

echte Erziehung daher auf der Grundlage der Bibel Erziehung zum Reiche Gottes sei.

Solche Erziehung aber geschehe auf vielfältige Weise. «Jeder Ort, wo Menschen erzogen
werden, ist eine Schule im allgemeinsten Sinne.»760 «Menschenerziehungsanstalten»
sind in dieser Weise neben der Schule auch «die Ehe, oder die häusliche Gesellschaft»,
der «Staat, oder die bürgerliche Gesellschaft» und «die Kirche, oder die kirchliche
Gesellschaft»761. Die Schulen sind für Zeller eine Art Hilfsorganisation, um die

Erziehung von Familie, Staat und Kirche zu ergänzen. Dabei unterscheidet er zwischen
den Schulen, in welchen die Kinder nur einige Stunden am Tag unterrichtet werden und
den Erziehungsanstalten, «worin die Jugend, ganz aus der häuslichen Pflege der Eltern

herausgenommen, von Pflegeeltern und Erziehern, die nicht der Kinder angeborene
Eltern sind, auf mehrere Jahre erzogen wird»762. Nach einem knappen Abriss der

Geschichte der Erziehung unterscheidet Zeller aus der neuesten Zeit «das philanthropische

System» durch Basedow, den Bewunderer Rousseaus, «das humanistische System»
durch Ernesti und seine Schüler, «das Pestalozzische System» und «das eklektische

System» durch Niemeyer in Halle763. Dabei sieht Zeller, dass durch die angeführten
Schulsysteme viel Gutes erkannt und gewirkt worden sei. Hingegen sei man wieder hinter

den Hallenser Pietisten August Hermann Francke zurückgefallen, welcher das wahre

187



Wesen der Erziehung erkannt habe, nämlich, «dass sie eine Erlösung von der Sünde ist,
und eine Wiederherstellung zu dem Ebenbilde Gottes durch den Geist und das

wiedergebärende Lebenswort seines eingeborenen Sohnes»764. Wahre Erziehung könne also nie
absehen vom Ernstnehmen des in der Bibel festgehaltenen Willens Gottes.

Dabei hatte Zeller eine hohe Meinung von den Möglichkeiten und Notwendigkeiten
eines weitgespannten Unterrichtes in der Schule. Die Schule war für ihn nicht nur eine
Anstalt zur Vermittlung von Wissensstoff. Auch andere Fähigkeiten sollten geschult und

gefördert werden, wie Einbildungskraft und Phantasie, Neugierde und Lernbegierde,
Sprachvermögen und Kunstanlage765. Das ergebe ein weit gefächertes Unterrichtsangebot

nicht nur von Wissens-, sondern auch von musischen Fächern. Dabei sollten die
Kinder zum eigenen Beobachten und Denken angeleitet werden766. Da nun aber die meisten

staatlichen Schulen ihrer wahren Aufgabe nicht mehr genügend gerecht würden, sei

eine Verbesserung des Schulwesens dringend nötig, da schlechte Schulen ganze Staaten

zugrunde richten könnten767. «Alle Schulverbesserung muss mit dem lebendigen Gott
anfangen, mit Gott fortgehen, also im Glauben an sein Wort, im Vertrauen auf Seine

Macht und Gnade, und im Namen Jesu Christi geschehen. Sonst wird sie tot geboren und
wirkt den Tod.»768

Ganz der hohen und verantwortungsvollen Aufgabe der Erziehung entsprechend legte

Zeller strenge Massstäbe an die Lehrer an. Ein Lehrer solle durch sein ganzes
Verhalten einen lebendigen Anschauungsunterricht für ein Leben unter der Führung
Gottes darstellen. Er habe sich nicht nur um die ihm anvertrauten Kinder zu kümmern,
sondern solle auch im Interesse einer fundierten Ausbildung mit den Eltern der Kinder in

persönlichen Kontakt treten769. Er sollte auch jede Möglichkeit zur Weiterbildung für
sein Amt benützen770. Wenn der Lehrer sein Amt im Licht der ewigen Bestimmung des

Menschen ernst nehme, sollte er «ein Christ sein»77', dabei auch in seiner persönlichen
Entwicklung Fortschritte machen. So könne er seiner Aufgabe eines erziehenden
Unterrichtes immer besser nachkommen, der darin bestehe, in den Kindern die Lust und
Liebe zum Lernen zu wecken, ihre von Gott geschenkten Anlagen zu entdecken und zu
fördern772.

Natürlich spielte für Zeller die Erziehung der Kinder zu Ordnung und Disziplin eine

grosse Rolle, der Lehrer solle sie aber im «Geiste der Sanftmut und Liebe» ausüben und
«mit einem guten Beispiele von strenger Ordnung und Ordnungsliebe seinen Kindern»
selbst vorangehen773. Für einen sinnvollen Unterricht ist es wichtig, die Aufmerksamkeit
der Kinder zu gewinnen und zu erhalten. Dazu dient ein vielseitiger, spannender,
anschaulicher Unterricht774, zu dem es einen entsprechenden Einsatz des Lehrers braucht.
Einen wesentlichen Beitrag zur Erziehung der Kinder zur Gemeinschaftsfähigkeit und zu
unverkrampftem christlichem Menschsein leisteten in Beuggen die vielen Feiern, zum
Beispiel die grossen Jahresfeste und die Missionsfeste. Mit dieser Tradition knüpfte
Zeller am Schulwesen August Hermann Franckes in Halle an, wo die Schüler durch
Kontakte mit Missionaren und durch das Verlesen von Briefen und Berichten aus der
Mission tief geprägt worden waren.

188



Trotz der unbestritten grossen Leistung Zellers in der praktischen Arbeit und in
theoretischen Grundlagen einer neuen Pädagogik bleibt doch anzumerken, dass er an einem

wichtigen Punkt sich nicht aus einer bezeichnenden Engführung damaligen Denkens

lösen konnte. Auch für ihn hatte sich die Frau dem Mann zu unterziehen. Das begann
schon bei der Ausbildung der Kinder. Alle Aufmerksamkeit galt den Knaben. Seine

begabte und an weiterer Schulbildung interessierte Tochter Monika bekam auf
diesbezügliche Wünsche von ihrem Vater zu hören: «Es ist mir lieber, wenn du den armen
Kindern die Kleider flickst.»775 Logische Folge dieser Zielvorstellung war, dass manche

Frau sich mit duldendem Tragen und Schweigen abfinden musste.

5.3 Freiwillige Vereine für soziales Engagement

5.3.1 Die Gesellschaftfür das Gute und Gemeinnützige116

1777 war auf Initiative des damaligen Ratsschreibers Isaak Iselin die «Gesellschaft zur
Aufmunterung und Beförderung des Guten und Gemeinnützigen in Basel» (GGG)

gegründet worden. Zwar war es kein direkt auf die Bibel zurückgeführtes Streben,
sondern der aufklärerische Wunsch nach Ausbreitung wahrer Erkenntnisse und menschlicher

Tugend als Grundlagen wahrer Glückseligkeit der Menschen777. Die Menschen sollten

durch verbesserte Schulbildung für die Erlangung der Glückseligkeit als Endzweck
menschlichen Strebens gebildet werden. Die Gesellschaft bemühte sich auf vielfache Art
und Weise, die bestehenden Lücken im damaligen Schulsystem und im sozialen Netz

auszufüllen, etwa durch Schulen für Arme, Kleinkinderschulen, Mädchenschulen, durch

Einführung des Turnunterrichtes oder Förderung musikalischer Ausbildung. Man
kümmerte sich um Gefangene und Strafentlassene, richtete Institutionen sozialer Fürsorge für
Arme und Kranke ein. Auch um das soziale und sittliche Wohl der Fabrikbevölkerung
kümmerte man sich, wozu 1843 eine Untersuchung durchgeführt wurde778. Man
versuchte den Arbeitern bei ihrer Freizeitgestaltung hilfreich zur Seite zu stehen etwa durch

Sonntagslesesäle und Bibliotheken. 1844 bildete sich eine besondere «Kommission für
Fabrikarbeiterverhältnisse, welche die Errichtung von Arbeiter-, Kranken-, Witwen- und

Beerdigungkassen» forderte. Die Gemeinnützige Gesellschaft war in vielen Aufgaben in
verschiedener Weise engagiert. So ging von ihr während der Teuerung von 1845/46 eine

Initiative aus, durch Kauf von Getreide die Preise stark zu senken und dieses so auch

weniger bemittelten Klassen erschwinglich zu machen779.

Ein wesentliches Verdienst kam der GGG zu in ihren Bemühungen um die

Verbesserung der Wohnverhältnisse für die Arbeiterschaft. Die unhygienischen Verhältnisse,
in denen die meisten Arbeiterfamilien damals leben mussten, führten immer wieder zu

Seuchen. So wurde 1844 von der GGG aus eine «Kommission für Fabrikarbeiterverhältnisse»

geschaffen, welche den Grund zu billigeren und gesünderen Wohnungen
legte780. In dieser Kommission und in deren Aktivitäten spielte der fromme Unternehmer

189



und Ratsherr Carl Sarasin eine grosse Rolle. «Dank seiner Initiative beschliesst die

Gemeinnützige Gesellschaft den Bau, um die einzelnen Häuschen den Fabrikinhabern zu
Händen ihrer Arbeiter zur Verfügung zu stellen. Später wirkt er durch ein Referat vor
dem Gewerbeverein für die Idee der Arbeiterwohnungen; er fordert für diese, dass sie

freistehend (also keine Massenkasernen), sonnig, gesund, bequem, auf bloss einem
Boden stehend und wohlfeil seien.»781

5.3.2 Engagementfür Griechenland und Palästina

5.3.2.1 Die beiden Vereine für Hilfe an die Griechen

Als sich die griechische Bevölkerung gegen die jahrhundertelange grausame Herrschaft
der Türken autlehnte und der Aufstand zunächst blutig unterdrückt wurde, erfolgte in

ganz Europa ein Aufschrei der Empörung. Eine grosse Griechenbegeisterung erfasste
viele Leute. Junge Menschen meldeten sich freiwillig als Kämpfer oder als Ärzte auf das

Schlachtfeld. Schliesslich wurden durch eine militärische Intervention der vereinigten
Briten, Franzosen und Russen 1827 die Türken besiegt und die Freiheit Griechenlands

erzwungen. Das Resultat des langen Freiheitskampfes der Griechen und der grausamen
Reaktion der türkischen Herrscher war aber eine grosse Anzahl getöteter, gefangengenommener

und als Sklaven verkaufter Griechen, sowie viele Witwen und Waisen.
Schon 1822 entstanden vielerorts Griechenvereine, so am 27. März 1822 auch in

Basel. Als Zweck des Vereins wurde in der «Stiftungsurkunde und Verfassung des

Baselischen Hülfsvereins für die Griechen» festgehalten: «durch Verwendung der
eingehenden Geldbeiträge, das in seinen religiösen und bürgerlichen Rechten vom Erbfeinde
des christlichen Glaubens hart bedrängte Griechenvolk, die ihm zu Hülfe ziehenden
Streiter und Ärzte, so wie einzelne Verunglückte zu unterstützen»782. Der Verein stand

unter der Leitung von Pfr. Friedrich Merian. Unter den rund 45 Namen der Mitglieder
finden sich Leute wie der Jurist W. Snell, der Konrektor des Gymnasiums La Roche,
Professor Alexandre Vinet und der Geschäftsmann Carl Sarasin. Die verschiedenen lokalen

Griechenvereine waren zusammengeschlossen in einem Schweizerischen Griechenverein

unter dem Vorsitz der Zürcher.
In einem Brief vom 16. April 1822 wandten sich Präsident Friedrich Merian und

Dr. Wilhelm Snell an Bürgermeister und Rat der Stadt Basel mit einem Gesuch, Geld
sammeln zu dürfen «zur Erleichterung der Noth des hart bedrängten Griechenvolks

durch Unterstützung einzelner Verunglückten und einzelner ihrer zur Hülfe
zuziehenden Krieger und Ärzte»783. In der «Rechenschaft über die Verwendung
der zur Unterstützung der bedrängten Griechen in Basel eingegangenen Aktien und
Gaben» vom 21. Februar 1823 werden unter anderem verschiedene militärische
Massnahmen erwähnt, welche unterstützt worden seien, wie auch der Kauf von
Munition.

190



Von völlig anderer Art war der am 29. Juni 1826 auf Anregung Spittlers gegründete
«Verein zur sittlich-religiösen Einwirkung auf die Griechen». Für das Präsidium dieses
Vereins konnte Spittler Professor de Wette gewinnen. Schon im Namen des Vereins
kommt zum Ausdruck, dass man Kinder nicht nur zu ihrer Erziehung ins Waisenhaus
aufnehmen, sondern durch sie in späteren Jahren auf ihre Landsleute einwirken wollte.

In einem Aufruf des Vereins vom 10. Juli 1826 heisst es: «Die allgemeine Theilnahme
an dem Schicksale der Griechen hat sicherlich ihren Grund in dem gesunden, richtigen
Gefühle, dass es sich bey ihrer Unterdrückung um die Vertilgung der letzten Reste

christlich-europäischer Bildung in einem Volke handelt, welchem die europäische Menschheit
Wissenschaft und Kunst verdankt, und welches selbst in der Geschichte der christlichen
Kirche eine bedeutende Stelle einnimmt In jedem Falle sollten diejenigen, welche
einen so löblichen Eifer für die Verbreitung des Evangeliums unter den Ungläubigen
beweisen, ihre christliche Theilnahme auch diesem Volke zuwenden und den Versuch
machen, ob das höhere religiöse Leben, das, Gott sey Dank!, unter uns herrscht, und das

wir dem fleissigen Gebrauche der heiligen Schrift verdanken, auf irgend eine Weise unter
ihm erweckt werden könne.»784 Der neue Verein habe sich nun «die Erweckung des wahren,

in Glauben und Liebe lebendigen Christenthums und die Verbreitung der evangelischen

Wahrheit mittelst der heiligen Schrift unter den Griechen zum Zweck gesetzt und
will damit anfangen, zwey junge eifrige Männer, welche sich bisher in der hiesigen
Missions-Schule zum Missionswerke vorbereitet haben, und die uns die löbliche Com-
mitte der evangelischen Missions-Gesellschaft hieselbst mit brüderlicher Bereitwilligkeit

überlassen will, dahin zu senden mit dem Auftrage, den sittlich religiösen Zustand
dieses Volkes kennen zu lernen und die Mittel zu erforschen, wie der lebendige Geist des

Christenthums am Zweckmässigsten in demselben geweckt und gefördert werden könne,

und also zu sehen, was sich für die Verbreitung und den fruchtbaren Gebrauch der

heiligen Schrift, für die Belebung der Andacht und vorzüglich auch für die Erziehung der

Jugend daselbst wirken lasse.»785

In den Berichten wurde öfters von der Verrohung des Volkes durch die langen
kriegerischen Auseinandersetzungen gesprochen, der man begegnen müsse, um einen

Neuanfang dieses Volkes auch in geistiger und sittlicher Hinsicht zu ermöglichen.
Während des Aufstandes, der von 1821 bis 1829 dauerte, wurden viele Kinder entweder
zu Waisen, die sich allein durchschlagen mussten, oder sie wurden als Sklaven verkauft.
Der Verein legte es unter anderem darauf an, solche Sklavenkinder loszukaufen, denen

man dann neben den Waisen, die man teilweise auf der Strasse aufgelesen hatte, eine
christliche Erziehung in Beuggen ermöglichen wollte. Am 31. März 1827 wurden die
ersten sechs griechischen Kinder in Beuggen empfangen. Da man immer mehr Kinder
aufnahm und das Schulprogramm immer mehr ausgedehnt wurde, plante man, die
«Griechenanstalt» von Beuggen weg nach Riehen zu verlegen, wo Spittler ein Gut kaufen

konnte, für dessen Erwerb er allerdings das Fälkli als finanzielle Garantie einsetzen

musste. Am 23. Mai 1829 wurde die Genehmigung von Bürgermeister und Rat des

Kantons Basel erteilt786.

191



Mit der Zeit scheinen aber Interesse und Unterstützung stark abgenommen zu haben.

1832 musste das Werk aufgegeben werden. Die verbliebenen Kinder wurden in
Korntal787 aufgenommen. Die angespannte Finanzlage führte am 15. November 1832 zu
einem Gesuch von Rektor La Roche an «Herrn Postmeister Bernoulli», bis Schaffhausen

die Reisekosten für diese Griechenjungen so niedrig wie möglich anzusetzen788.

5.3.2.2 Das Brüderhaus in Jerusalem

Wie bei vielen Pietisten im 19. Jahrhundert war auch Christian Friedrich Spittlers
Interesse vom Geschehen im Heiligen Land angezogen worden. Palästina war durch die

politischen Ereignisse seit Beginn des Jahrhunderts neu ins Blickfeld der Europäer
gerückt789. Noch wichtiger aber war die durch das Reich-Gottes-Verständnis neuerwachte

Liebe zu Jerusalem und der Wunsch, etwas für den Wiederaufbau der während der

Herrschaft der Türken schlimm vernachlässigten und heruntergekommenen Gegend zu

tun. Johannes Frutiger, einer der von Spittler nach Jerusalem gesandten Brüder, erinnerte

sich später, dass Spittlers Wort auf ihn Eindruck gemacht habe, «dass neben der in
Jerusalem schon begonnenen direkten Missionsarbeit auch eine mehr indirekte mit erste-

rer Hand in Hand gehen müsste, um dadurch dem Volk auch Gelegenheit zu geben,

zu sehen, wie protestantische Christen nicht bloss predigen, sondern auch Handel
und Gewerbe treiben im Gegensatz zu der meistens ungewissenhaften Routine der
Levantiner»790.

Die Hoffnung, zum Wiederaufbau Palästinas durch Handwerker, aber auch mit
Schulen und Spitälern beitragen zu können, beschäftigte Spittler über Jahre hinweg, auch

dann, als ihm vom Komitee der Basler Mission im Blick auf Missionsarbeiten im
Ausland ein Riegel geschoben worden war. Schon 1846 erreichten die ersten nach

Jerusalem ausgesandten Pilgermissionare, Ferdinand Palmer und Conrad Schick, ihren

Bestimmungsort. Bald konnte der Grund für das spätere Brüderhaus gelegt werden. Hier
wurde in aller Bescheidenheit eine Arbeit angefangen, welche mit anderen Unternehmungen,

vor allem britischer Missionstätigkeit, ihre Wirkung auf die einheimische

Bevölkerung nicht verfehlte. So wurden von Moslems und Juden Gegenmassnahmen

ergriffen. Gobat schrieb am 6. November 1854: «Die Juden schienen letztes Frühjahr
einige Zeit durch die Liebesbeweise der Christen sehr ergriffen zu sein, und ihre

Vorurteile schienen zu weichen. Da ergriff die Juden in Europa Furcht vor den möglichen
Folgen christlicher Liebe, und sie sammelten grosse Summen Geldes, welche teilweise

zur sofortigen Hilfe unter die Armen verteilt werden sollten. Der grösste Teil jedoch dieser

Summen war bestimmt, unseren Instituten ähnliche Anstalten zu errichten, um auf
diese Weise die Bande abzuschneiden, welche in einem gewissen Sinn eine grosse
Anzahl Juden mit unserer Mission verbinden.»791

Jerusalem war so etwas wie ein Lieblingskind Spittlers. Es sollte sich allerdings
rächen, dass er seine oft hochfliegenden Pläne für Palästina aus der Ferne, ohne genü-

192



gende Kenntnis der örtlichen Gegebenheiten, entwarf. So scheiterten nicht nur weitergehende

Pläne für Schulen und eine Kolonie in der Nähe des Karmel; auch das Brüderhaus,
das einige Zeit als Stützpunkt für die Missionare der Apostelstrasse gedient hatte,

musste nach einigen Jahren geschlossen werden792. In seinen Reisebeschreibungen schilderte

Pfarrer E.W. Schulz aus Mülheim an der Ruhr die Situation im Rückblick folgen-
dermassen:

Das Brüderhaus «ist durch den frommen Vater Spittler in Basel gegründet, in der

Absicht, dass christliche, unverheiratete Männer darin wohnen, sich selbst durch
Handarbeit nähren, vorzüglich durch ihren Wandel das Evangelium predigen, Kinder
erziehen. Kranke pflegen und Pilger beherbergen sollten. Die leitende Idee war vortrefflich,

aber sie liess sich in Jerusalem und unter den dortigen Verhältnissen, auf diese Weise

praktisch nicht durchführen. Gleich anfangs traten allerlei störende Umstände ein. Einer
der Brüder war ein versteckter Rationalist, täuschte Spittler, gab Ärgernis und kehrte
in sein Vaterland zurück. Die anderen vier: Müller, Palmer, Schick und Baldensperger,
haben sich bewährt und sind liebe, christlich vortreffliche Männer. Aber sie wurden beim
Beginn dieser Anstalt alle krank und kamen dadurch in ein grosses Gedränge. Zudem
lässt sich eine Haushaltung im Morgenlande ohne eine tüchtige Hausfrau gar nicht
führen. An der Spitze musste jedenfalls ein Hausvater mit einer qualifizierten Frau
stehen. Es war davon die Rede, Diakonissinnen zugleich im Hause anzustellen, was ein
höchst unpassender und verkehrter Plan war, der auch nicht zur Ausführung gekommen
ist. So wurde mir in Jerusalem erzählt; aber mit dem ausdrücklichen Bemerken, dass der
liebe Vater Spittler an einen solchen Plan auch nicht im entferntesten gedacht habe.

Zwischen Spittler und diesen Männern entstanden Missverständnisse und Konflikte,
welche auf dem schwierigen und lange dauernden Wege der brieflichen Erörterung sich
nicht recht beheben wollten. So löste sich dann dieses Institut fast ganz auf Früher
wurden fünfzehn Knaben in der Anstalt erzogen, Müller hat jetzt nur noch zwei. Er treibt
das Uhrmacher-Handwerk, beherbergt zu Zeiten einen christlichen Pilger, besitzt
Vertrauen auch bei den Muhammedanern und lässt sein Licht leuchten unter den

Arabern, dass sie seine guten Werke sehen.»793

5.3.2.3 Das Syrische Waisenhaus in Jerusalem

1860 kam es durch fanatisierte Moslems in Syrien und im Libanon zu grausamen
Christenverfolgungen. Der Leiter des Brüderhauses, Johann Ludwig Schneller, nahm

etwa dreissig verwaiste Kinder aus Tyrus und Sidon zu sich nach Jerusalem und legte so

im November 1860 den Grundstein zum Syrischen Waisenhaus. Ein Komitee zur
Unterstützung dieses Werkes wurde in Basel gegründet. Während Theodor Fliedner und
seine Kaiserswerther Diakonissen sich besonders der weiblichen Jugend annahmen, sollte

das Syrische Waisenhaus vor allem für Knaben geführt werden. In einem von Spittler,
Dekan Ledderhose und Kaplan Schlienz unterzeichneten Aufruf vom Oktober 1860

193



heisst es: «Bereits befindet sich in Jerusalem ein tüchtiger Hausvater, Schneller, welcher
in der Nähe der Stadt ein Haus und einen Garten besitzt. In jeder Beziehung ist er dazu

geeignet, solche Waisenknaben im rechten Geiste zu erziehen, so dass sie, wenn Gott
seinen Segen dazu gibt, ihren Landsleuten dereinst zum Heile dienen können.» Dabei bezog

man sich auch auf das Jesuswort: «Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen,
der nimmt mich auf.» Man bitte daher alle, denen daran gelegen sei, dass die zweite Bitte
des Gebetes Jesu, «Dein Reich komme!» in Erfüllung gehe, diese Sache zu unterstützen.

Das Waisenhaus wurde verstanden als «ein Gotteshaus, weil Kinder eine Gabe Gottes

sind, Ps. 127, 3. und Er der rechte Vater ist über alles, was da Kinder heisset im Himmel
und auf Erden, Eph. 3, 15. und der Vater der Waisen; weil sich alle seine Bewohner als

sein, mit dem theuren Blute Jesu Christi erkauftes Eigenthum für verpflichtet erkennen,
nicht der Menschen Lüsten, noch sich selbst zu leben und zu dienen, sondern dem, der

für sie gestorben und auferstanden ist; weil sie das Werk an den Kindern dem HErrn thun,
Matth. 25, 40. - Marc. 9, 37.»794

Dieses Unternehmen sollte auch Ausdruck der Dankbarkeit Gott gegenüber sein für
erlebte eigene Bewahrung vor Kriegsgeschehen. «Hier war uns Gelegenheit geboten, in

evangelischer Weise zu helfen»795. Die Kinder sollten hier gemäss § 1 der Statuten «zu

nützlichen Gliedern der menschlichen Gesellschaft und zu wackeren Gliedern der Kirche
Jesu Christi unseres HErrn erzogen und gebildet werden»796. Grundlage sollte der

evangelische Glaube nach der Heiligen Schrift sein. Der Hausvater sei nach altem Brauch

auch Hauspriester, der die Aufgabe habe, die Hausgottesdienste zu leiten. Die Andachten
wurden abwechselnd in deutscher und arabischer Sprache gehalten797.

Zunächst sah man die Aufgabe in der schulischen Bildung, welche mit dem 14.

Altersjahr abgeschlossen sein sollte. Dieser Abschnitt schloss «wo immer möglich, mit
dem kirchlichen Akt der Konfirmation, bei solchen Kindern, die in ihrer Jugend getauft
worden; oder mit der Taufe bei nicht christlichen Kindern». Daran konnte sich eine weitere

Zeit der Ausbildung zu einem Handwerk anschliessen.

5.3.3 Hilfsgesuche

In den Kirchen-Akten wird an «Unterstützung auswärtiger Gemeinden» zwischen 1602

und 1938 mit Schwerpunkt im 19. Jahrhundert eine Reihe von gegen 30 Empfängern von

Unterstützungsbeiträgen angeführt von schweizerischen Gemeinden bis nach Russland

und Amerika, meist reformierte oder Waldenser-Gemeinden in der katholischen
Diaspora798. 1842 wurde in Basel der erste kantonale Protestantisch-kirchliche Hilfsverein
gegründet799. Nach der Gründung weiterer kantonaler Zweigvereine und des schweizerischen

Vereins wurde Basel zum «Vorverein» bestimmt. Erste Patronatsgemeinde wurde

für Basel die reformierte Kirchgemeinde Ölten, später waren es vor allem Gemeinden im
Tessin, welche von Basel aus unterstützt wurden. Der Baselbieter Hilfsverein entstand

1846 80°.

194



5.3.4 Weitere Spittlerwerke

5.3.4.1 Das Diakonissenhaus Riehen

Zu Beginn der 40er Jahre des 19. Jahrhunderts sah es mit der medizinischen Versorgung
in Basel noch nicht sehr gut aus. Die beiden bestehenden Spitäler waren viel zu klein. In
den Sälen lebten zu viele Personen auf engem Raum zusammengedrängt. Kranke mit
ansteckenden Krankheiten konnten von den anderen nicht isoliert werden. Sanitäre

Anlagen und die Zufuhr frischer Luft Hessen zu wünschen übrig. In einem Bericht über
die Jahre 1851 bis 1860 schrieb Professor Brenner, seit 1832 Arzt im Spital: «Die aller-
schlechteste Abteilung des Spitals, ein Teil des ehemaligen Barfüsserklosters, <Almosen>

genannt, wurde zur Unterbringung Geisteskranker, ekelhafter und unreinlicher Kranker
und verkommener Subjekte benutzt. Da waren zwei grosse Säle in Blockhäuser abgeteilt,
mit schweren eisernen Riegeln und Vorlegschlössern versehen, innen mit Ketten
ausgerüstet. Da wurden die aufgeregten Irren eingeschlossen, während die stillen Irren
gemeinschaftliche Zimmer mit Krebskranken und an Fallsucht Leidenden bewohnten.
Ausser in den Schlafzimmern war keine Trennung der Geschlechter ausführbar. Männer
und Weiber, Alt und Jung, teilten einen Hof mit Hühnern und sonstigem Geflügel. Ein
Hausmeister hielt nach Belieben einige Hausordnung mit Ochsenziemer, mit Anlegen
von Ketten und einem schweren hölzernen Blocke an eiserner Kette an die Füsse. Mittel
der Zerstreuung, Erheiterung und angemessene Beschäftigung fehlten durchaus; ein
Garten, selbst ein genügender freundlicher Raum fehlte gänzlich.»801

1836 wurde schliesslich ein Neubau beschlossen, der 1842 eingeweiht und bezogen
werden konnte. Ein grosses Problem blieb aber die Rekrutierung von ausgebildetem
Pflegepersonal, vor allem von Leuten, welche sich aus christlichem Verantwortungs-
bewusstsein heraus einem manchmal unangenehmen und strengen Dienst unterziehen
wollten. So wurde von Rektor La Roche und den Pfarrern Huber-Schnell und A. Sarasin
ein «Verein für Ausbildung von Krankenpflegepersonal» gegründet, welcher vor allem

willige junge Frauen nach Ludwigsburg in eine entsprechende Ausbildung schickte802.

1842 hielt Pfarrer Fliedner, der Gründer und Leiter des Kaiserswerther Diakonissen-
Mutterhauses, im Fälkli einen Vortrag für junge Frauen, worin er für die grosse und wichtige

Aufgabe der Diakonie warb803. Spontan meldeten sich 17 Frauen, die nach
Kaiserswerth geschickt wurden. Der Ruf nach einer besseren medizinischen Betreuung
in Basel wurde immer lauter, die ausgebildeten Frauen aber konnten zum grossen Teil

wegen Verheiratung nicht eingesetzt werden. So regte Spittler die Gründung eines eigenen

Diakonissen-Mutterhauses in Riehen an, wofür ein Gebäude gekauft werden konnte
und Spittler in der Person des jungen Arztes Martin Burckhardt einen geeigneten Mann
fand. Die längere Suche nach einer Oberschwester war schliesslich von Erfolg gekrönt,
als Trinette Bindschedler aus der Gegend von Lörrach dazu gewonnen werden konnte.
Sie habe schon bei der Begegnung mit Fliedner einen Wunsch nach einem solchen Dienst
gespürt804.

195



So konnte das Werk schnell voranschreiten. Als Ziel der neuen «Diakonissen-Anstalt»
wurde in einem 1852 gedruckten Statuten-Entwurf formuliert, «Diakonissen, d.h.

Dienerinnen Jesu Christi in Werken der barmherzigen Liebe zu bilden»805.

«Evangelische Diakonissen suchen in ihrem Berufe nicht ihr eigenes Verdienst, sondern eine

Gelegenheit, sich Dem dankbar zu erweisen, der sie erlöset hat.» Im Blick auf die

Aufnahme wurden die Bewerberinnen dringend gebeten, «sich gründlich vor dem Herrn

zu prüfen, ob die Beweggründe zu ihrem Vorhaben frei von unlautern Nebenabsichten

sind». Über die Bereitschaft zum Dienst in der Krankenpflege hinaus wurden die

Schwestern «noch ganz besonders zum treuen Dienst in der Nachfolge Christi

verpflichtet».

Zwar gaben die Diakonissen mit ihrem Eintritt viel persönliche Freiheit auf, um zu

diesem Dienst rückhaltlos zur Verfügung zu stehen. Dafür aber sorgte die Anstalt für sie

auch in Krankheitsfällen und im Alter.
1852 konnte die Einweihungsfeier stattfinden806. Bewusst begann man am Anfang in

kleinem Stil mit 4 Schwestern, 6 erwachsenen Patienten und 6 kranken Kindern807. In

den nächsten Jahren wuchs aber das Werk immer mehr, und es kamen neue Aufgaben
hinzu mit Übernahme des Kinderspitals, des «Irrenhauses» und der Betreuung weiblicher

Strafgefangener808.
Die Tatsache, dass zunächst der Hausvater, Pfr. Hoch, und nach seiner Pensionierung

die Oberschwester täglich eine Andacht mit den Schwestern hielt, brachte die klare

Zielvorstellung zum Ausdruck, diesen Einsatz als Dienst in der Nachfolge Christi zu

verstehen.

5.3.4.2 Die Pilgerhütte Mayenbühl

Ende 1855 kaufte Spittler das Gut «Mayenbühl», «das eine halbe Stunde von St.

Chrischona entfernt» gelegen war und richtete darin eine «Freiwillige Zwangsarbeits-
Anstalt zur Pilgerhütte» ein als eine «Rettungs- und Besserungsanstalt für verirrte

Jünglinge und Männer, die selbst das Bedürfnis fühlten, wieder auf den rechten Weg zu

gelangen»809.

In der Pilgerhütte wollte man «für Jünglinge und Männer» eine Zufluchtsstätte bieten,

«wohin sie sich aus mancherlei schwierigen oder verfehlten Lebensverhältnissen zurückziehen

können, um den Segen eines geregelten Familien- und Anstaltslebens zu
gemessen»810.

Getreu dem Zweck, «dem Heiland einige Seelen durch Seinen Beistand zu gewinnen,

die durch die innerliche Zucht des heil. Geistes sowie durch den äusserlichen

Antrieb eines geregelten Arbeits- und Haushaltslebens tüchtig werden möchten, in

Geduld und guten Werke zu trachten nach dem ewigen Leben»811, war das ganze Leben

in einen gottesdienstlichen Rahmen eingepasst. Nach Morgen-, Mittag- und Nachtessen

waren Lesungen aus der Bibel und aus Gossners Schatzkästlein vorgesehen mit

196



Erklärungen des Hausvaters, dazu jeden Sonntag der gemeinsame Kirchgang in die
reformierte Dorfkirche in Riehen. Zudem fand am Sonntag auch am Nachmittag und
Abend «eine Erbauungsstunde im Hause Statt, welcher alle Anwesenden beizuwohnen
haben»812.

5.3.4.3 Die Taubstummenanstalt

1833 erschien eine «Anzeige über die Taubstummen-Anstalt in Beuggen». Darin berichtet

der Kandidat der Theologie C.J.F. Klemm, der erste Leiter dieses von Spittler
angeregten Werkes, dass seit Mai 1833 in Beuggen eine «Anstalt zur Erziehung und zu
dem Unterrichte taubstummer Kinder» bestehe, welche durch das Komitee der «freywilligen

Armen-Schullehrer-Anstalt» ins Leben gerufen worden sei813. In dieser Anzeige
wird die bewusste Verwurzelung des Werkes in biblischen Vorstellungen mehrfach
hervorgehoben. Wer im Glauben an Christus als Erlöser den Frieden des Herzens gefunden
habe, werde den ewigen Wert jeder Menschenseele erkennen. «Darum hat auch zu allen
Zeiten und an allen Orten, wo das grosse Wort von der Gnade Gottes in Christo
Menschenherzen ergriffen hat, sich der Trieb und das Bedürfniss eingestellt, Liebe zu
äussern, den Brüdern in Liebe zu dienen und zu demselben Leben, dessen man selbst

theiIhaftig geworden, zu helfen. - Aus diesem Triebe und Bedürfnisse sind alle die
Anstalten der Liebe hervorgegangen, welche das Christenthum zu allen Zeiten so
wesentlich ausgezeichnet haben vor allem, auch dem gebildetsten Heidenthum.»814
Diese Liebe solle auch den Umgang und die Erziehung der Taubstummen für das Reich
Gottes bestimmen. «Zur Erreichung des genannten Haupt-Zweckes aber wird die heilige

Schrift als das einige Mittel benutzt, und zwar so, dass aus ihr ebensowohl die
Methode der Erziehung und des Unterrichts, als auch der wesentlichste Inhalt des

Unterrichts, der Kern des Unterrichts» entnommen werden sollten. «Denn die heilige
Schrift hat allein die Wahrheit, sie allein giebt namentlich den richtigen Aufschluss über
das Wesen des Menschen und dessen Organism nach Geist, Seele und Leib. Darum können

aus ihr die wahren Grundsätze der Erziehung und des Unterrichts allein genommen
werden.»81"' Dieses Prinzip solle somit auch Hausordnung und Lehrplan bestimmen.

Lange Zeit waren die Taubstummen in der Betreuung so gut wie vergessen worden, da

man glaubte, sie seien stumpf und nicht bildungsfähig. Auf Anregung Spittlers wurde
1833 der Anstalt Beuggen eine Taubstummenschule angegliedert, welche 1838 in den

«Pilgerhof» nach Riehen übersiedelte816. Anlässlich der Jahresfeier vom 5. Juni 1843

wies Professor Hagenbach als Vertreter der GGG darauf hin, dass seine Organisation dieser

Aufgabe schon lange ihre Aufmerksamkeit gewidmet habe, ohne allerdings praktische

Massnahmen unternehmen zu können. Umso mehr freue er sich, dass man die hier
geleistete Arbeit unterstützen könne817. Auf den Vorsteher Pfarrer Jakob von Brunn folgte

der Pädagoge Wilhelm Daniel Arnold als Inspektor, der sich sehr darüber freute, als
1858 dieser Taubstummenschule auch eine «Bildungsanstalt für schon erwachsene

197



Taubstumme» angegliedert werden konnte. «Fast alle bestehenden Erziehungsanstalten
für Taubstumme haben sie ignorirt und bisher ihrem traurigen Schicksal überlassen

Mit Feldbau könnten solche Jünglinge am besten beschäftigt werden». Dazu solle auch

ein nötiges Minimum an Schulbildung in «Religion, Lesen, Schreiben und Rechnen»

erfolgen. «Jeder Unterrichtsgegenstand wird durch Mimik und Schrift gelehrt.»818

5.3.4.4 Das Asyl für konvertierte Katholiken

«Da seit geraumer Zeit viele Übertritte römisch-katholischer Priester besonders in

Ostreich und Bayern stattfinden und noch mehr in Aussicht stehen, so sind christliche
Freunde in Deutschland und in der Schweiz zu der Überzeugung gekommen, dass etwas

Geordnetes müsse gethan werden, um auf eine zweckmässige Weise für diese Con-

vertiten zu sorgen.»819. Spittler hatte sich deshalb bereits im Juli 1857 an den Präsidenten

der weltweiten Evangelischen Allianz, Sir Culling Eardley, gewandt, und ihn um finanzielle

Hilfe gebeten820. Dieses Anliegen wurde auf der Weltversammlung der Allianz von
1857 in Berlin diskutiert und positiv aufgenommen. Es wurde die Bildung verschiedener

lokaler Vereine zur Förderung angeregt. Neben St. Chrischona bei Basel wurden auch

mögliche Standorte in Deutschland vorgeschlagen. Für Basel bildete sich ein Komitee

mit Pfr. Le Grand, C.F. Spittler und Kaplan Schlienz. Spittler wurde zu Verhandlungen
mit der Basler Regierung ermächtigt821.

Die Aufgabe bot aber unerwartete Schwierigkeiten. So kam diese Unternehmung
bereits 1863 wieder zum Erliegen. Zwar wurden «seit dem Bestehen unseres Vereins

im Ganzen 16 Priester und 5 junge Leute, darunter 4 Studierende», dazu mehrere
durchreisende katholische Priester betreut. Die Betreuung sei aber zu aufwendig, denn «der

katholische Priester will, so zu sagen, an der Hand geführt sein, bedarf es doch bei den

Meisten der Umwandlung des Lebens mit Heranbildung zu neuer nützlicher Thätigkeit».
Dazu seien auch die finanziellen Mittel nicht mehr vorhanden. Das Anliegen selber aber

dürfe nicht begraben werden. «Die Zeiten sind darnach angethan, dass die evangelische
Christenheit aus ihrem Schlummer dem Katholizismus gegenüber erwachen muss

sowohl zur Erkenntniss dessen, was ihr frommt, als der Pflichten, die sie gegen Wahrheit
suchende Katholiken hat»822. Das waren andere Töne als noch in den 20er Jahren, als

eine lebhafte Zusammenarbeit zwischen Spittler und den Vertretern der Allgäuer
Erweckung herrschte, bei der man sich gegenseitig als Nachfolger des selben Herrn
erlebte. Aber dazwischen lagen die schweren Kämpfe der ultramontanen Kurie gegen
alle evangelischen Aufbrüche in der katholischen Kirche. So wurde aus gemeinsamer

Planung, wie man die Bibel auch in katholischen Gegenden gemeinsam unter die Leute

bringen könne, eine konfessionell gefärbte Mission in katholischen Gebieten, gefolgt
von sozialer Tätigkeit für Konvertiten.

198



5.3.4.5 Kleinkinderschule und Kinderspital

Da eine geordnete Betreuung von Kindern im Vorschulalter oder in Krankheitsfällen in
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts nur ganz vereinzelt und auf private Initiative hin
geschah, sah Spittler auch hier ein weites Arbeitsfeld vor sich, auf dem er Impulse gab
oder vorhandene Impulse aufnahm. 1840 entstand in Riehen eine Kleinkinderschule823,
die im «Pilgerhof», in der «Taubstummenanstalt» untergebracht wurde.

Spittler wurde auch zugezogen, um ein kleines Kinderspital zu planen. Frau Elisabeth
Burckhardt-Vischer hatte eine Stiftung errichtet, welche diesen Plan ermöglichte.
Zunächst wurde diese neue Institution 1846 in einem leerstehenden Haus der Frau
Burckhardt in der St.-Johann-Vorstadt eingerichtet. Neben zwei vollamtlichen
Angestellten konnten viele freiwillige Hilfskräfte gewonnen werden. So wurde zum Beispiel
auch Religionsunterricht durch Studierende des Missionshauses erteilt. Am 2. Januar
1862 konnte ein Neubau für das Kinderspital auf dem rechten Rheinufer eingeweiht
werden824. Und schliesslich entstand 1850 nicht weit von der Pilgermission St. Chrischona
entfernt, in Bettingen, eine «Kleinkinderbewahranstalt», ein Kindergarten825.

5.3.4.6 Fürsorge für alleinstehende Frauen

Im Frühjahr 1858 gründete Spittler die «Mägdeherberge an der Schorenbrücke» in Klein-
Basel zur Beherbergung weiblicher Dienstboten, die entweder von auswärts gekommen
waren, um sich einen Dienst zu suchen, oder die schon in Basel gedient hatten, aber zur
Zeit ohne Stelle waren; die erste Kommission bestand aus dem Präsidenten Pfarrer Albert
Barth, dem Kassier Kaufmann Wilhelm Ryhiner-Heusler und dem Schreiber Pfarrer
Samuel Barth. 1875 wurde die Anstalt in ein stattliches Gebäude am Peterskirchplatz in
Gross-Basel verlegt, «Marthastift» genannt, und zu einem Heim für betagte Mägde,
alleinstehende Witwen und ältere Jungfrauen erweitert; 1951 erfolgte schliesslich die
Verschmelzung mit einer andern Stiftung gleicher Bestimmung zu der unter der
Oberaufsicht der Diakonissenanstalt in Riehen stehenden Stiftung «Marthastift und
Emilienheim»826.

5.4 Kritischer Rückblick

5.4.1 Die Herausforderung durch die Soziale Frage

Ganz Europa war noch bis tief ins 19. Jahrhundert hinein von einem mit der
Industrialisierung zusammenhängenden Kapitalismus geprägt. Auch Basel konnte sich dem
nicht entziehen, wenngleich hier die staatliche Fürsorge schon ausgeprägter war als
anderswo und vom «Ratsherrenregiment» über weite Strecken, wenn auch patriarcha-

199



lisch geprägt, die Fürsorge vieler Unternehmer für die Arbeiter schon weiter
fortgeschritten war. Die Verantwortlichkeit staatlicher Organe für die Bevölkerung wurde in

Basel schon relativ früh wahrgenommen827. «Und dies Prinzip obrigkeitlicher Fürsorge

für die ganze Einwohnerschaft ist es, das hier in Basel nie vergessen worden ist und bis

in unser Jahrhundert hinein fortgewirkt hat. Das hängt eben damit zusammen, dass Basel

in allem Wechsel der Zeiten doch im Wesentlichen stets einen Stadtstaat dargestellt hat,

wo also der Zusammenhang zwischen Individuum und Gesamtheit immer gewahrt

bleibt, die Wechselwirkung zwischen dem gemeinen Besten und des Individuums Wohl

und Wehe ganz unverkennbar in Aller Gesichtskreis tritt.»828 So sahen es verschiedene

Basler Unternehmer als Gewissenspflicht an, mit ihrem Geld der Gesamtheit des Volkes

zu dienen. Zwar konnten sie im Blick auf den Umgang mit Geld genau planen. Aber sie

wurden nicht zu Leuten, denen die Geldgier den Blick auf den Mitmenschen nimmt829.

Natürlich blieb auch in Basel noch vieles zu tun, wie etwa die Einführung von
Kranken- und Arbeitslosenversicherung. Aber viel auf dem Weg zu einer gerechteren

Sozialgesetzgebung war bereits um die Mitte des 19. Jahrhunderts erreicht. Vor allem auf

dem Gebiet des Unterrichtswesens war damals Basel besonders fortschrittlich830. Alles
in allem hatte die Basler staatliche Sozialpolitik «vieles Wichtige zur Erhöhung von
Kultur und Zivilisation der unteren Klasse gethan»831.

Noch bis weit ins 19. Jahrhundert hinein wurde Sozialpolitik vor allem als soziale

Hilfeleistung in Notfällen betrieben und deshalb als spezifische Aufgabe der Kirche
verstanden. Mit den durch die Industrialisierung geschaffenen neuen Verhältnissen aber

wurde immer deutlicher, dass nicht mehr nur Hilfe im Sinne der Almosenverteilung
geleistet werden konnte, sondern dass im Sinne sozialer Gerechtigkeit entsprechende
Gesetze geschaffen und deren Einhaltung durch staatliche Organe überwacht werden

sollten. Nach wie vor aber blieb für kirchliche und private Sozialtätigkeit ein weites

Betätigungsfeld offen.

5.4.2 Kritische Stimmen aus dem Arbeiterstand

1868 und 1869 erschien die Wochenzeitung «Der Arbeiter» als «Organ der
Internationalen Arbeiter-Association von Basel-Stadt und Land». Mit diesem Blatt sollte

durch kritische Darstellung der gegenwärtigen Situation und Mitteilungen über den

internationalen Einsatz für die Rechte der Arbeiter das politische und soziale Bewusst-

sein geweckt werden. Für die Arbeiterschaft wie auch für die übrige Bevölkerung sei

die Information über die wirklichen Probleme der Arbeiterschaft wichtig. Obwohl
theoretisch politische Freiheit existiere, werde sie in der Praxis den Arbeitern
vorenthalten832. Das Gleiche gelte für die unterschiedlichen Möglichkeiten der Schulbildung.
Es sei daher nötig, den Kampf um gleiche Bildungsmöglichkeiten für alle

Bevölkerungsschichten zu führen. Denn «ohne Gleichheit in der Erziehung sämmtlicher

Staatsbürger ist die politische Freiheit eine Lüge und die Demokratie eine gefährliche

200



Chimäre». Im Blick auf die liberalen Wirtschaftsgrundsätze englischer
Nationalökonomen wird immer wieder bedauert, dass der Arbeiter verdinglicht, die Arbeitskraft
zu einer blossen Ware gemacht und das Wohl des Arbeiters und seiner Familie völlig
vernachlässigt werde. Das heutige Industriesystem sei genau betrachtet nichts anderes
als das mittelalterliche Faustrecht. «Die gelehrten Herren Nationalökonomen gehen in
ihrem Wahnwitze sogar so weit, dass sie allen, welche nicht bestimmte und sichere Mittel
zum Lebensunterhalt haben, das Recht geboren zu werden und zu leben überhaupt
absprechen».

Zwar wird durchaus anerkannt, dass die Lage in der Schweiz nicht so dramatisch sei
wie anderswo. Hier gebe es noch eine ganze Reihe von wohlmeinenden Arbeitgebern,
denen das Wohl ihrer Arbeiter durchaus am Herzen liege. Aber das soziale Klima habe
sich in den letzten Jahrzehnten auch hier verschlechtert. Wenn noch in den 20er und 30er
Jahren ein Patron seinen Stolz darein gesetzt habe, die Arbeiter zu unterstützen und selbst
in Krankheit und Alter ihnen beizustehen, gebe es heute nicht mehr viele so sozial
denkende Unternehmer, aber das englisch beeinflusste System werde auch hierzulande härter.

Auch hier werde der Arbeiter nicht mehr als Mensch gesehen, sondern nur als
Rädchen im System, das so viel und so billig als möglich Waren produzieren solle.

Da frage man sich doch, «wie und warum sich ein solches System neben dem
Christenthum, neben der allgemein humanen Zeitrichtung unseres Jahrhunderts ausbreiten

und befestigen konnte»833. Dabei wird durchaus nicht das bestehende System
grundsätzlich in Frage gestellt. «Wir wollen nicht Kommunisten sein, denn wir wissen,
dass es heisst: <Reiche und Arme müssen sein>; aber nicht Verschwender und Bettler. Wir
wollen nicht das Eigenthum Anderer; sondern nur das Unsrige»834. Wie weithin auch bei
den Frühsozialisten konnte man durchaus biblisch argumentieren. Selbst wo kritische
Stimmen gegen das bürgerliche Christentum erklangen, wollte man nicht das
Christentum als solches abschaffen, sondern konnte sich zum guten Menschen Jesus
bekennen. So wurde im «Arbeiter» auch unter Beziehung auf die Bibel die
Sonntagsarbeit angefochten. In 2. Mose 20, 9.10 sei ja zu lesen, dass man sein Werk an
sechs Tagen tun, am siebenten aber ruhen solle. Manchmal aber habe man den Eindruck,
die Mächtigen dieser Erde legten dieses Gebot so aus: «Sechs Tage sollst du für mich
arbeiten, was du am Sonntag treibst, geht mich nichts an»835. Wenn man aber wirklich
dem Gebot Gottes nachkommen wolle, müsste man auch dafür sorgen, dass eine Familie
so viel Verdienst erhalte, dass die Frauen zuhause bleiben könnten, um für die Erziehung
der Kinder und die Einhaltung von Ordnung und Reinlichkeit arbeiten zu können. Aber
viele Frauen seien die ganze Woche hindurch in der Fabrik so beschäftigt, dass ihnen nur
der Sonntag bleibe, um den Haushalt einigermassen in Ordnung halten zu können.

In den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts liess sich F. Stolz836, «ein Arbeiter, wohl aus
dem niedersten Stande, ganz ungelehrt und ohne Ansehen in dieser Welt»837, in
verschiedenen Vorträgen und Schriften kritisch zur Arbeiterfrage vernehmen. Seine
Gedanken erschienen zunächst in der erwähnten Wochenzeitung «Der Arbeiter», fanden
aber dann in Form von Broschüren weitere Verbreitung. Dabei gab er sich zu erkennen

201



als Mann, welcher zwar der offiziellen Kirche und ihren Vertretern gegenüber kritisch

eingestellt war, sich aber dem Sinn des Evangeliums verpflichtet wusste. So meinte er,

dass zur Verbesserung der gegenwärtigen Situation eine Trennung von Staat und Kirche

unabdingbar sei. Denn «wer ja nur ein wenig Verstand besitzt, wird einsehen, dass dieses

zwei Extreme sind, die nie mit einander hätten vereiniget werden sollen und dass

durch diese unnatürliche Verbindung die unheilsvollsten Verderben angerichtet und das

meiste Menschenblut vergossen wurde»838.

Das Grundübel oder «Ungeheuer», welches die Not der Arbeiter hervorgerufen habe,

sei die Nutzung der Dampfkraft, welche viele arbeitswillige Arbeiter arbeitslos gemacht
habe839. Nicht nur seien viele Arbeitsplätze vernichtet worden. Die Dampfkraft habe es

ermöglicht, dass jetzt auch Kinder und Frauen die selbe Arbeit zu verrichten vermögen
wie ein Mann und deshalb von den Fabrikanten bevorzugt eingestellt werden, da sie die

billigere Arbeitskraft darstellten. Was die Situation aber verschärfe, sei der Mangel an

gegenseitigem Verständnis und gegenseitiger Liebe über die Grenzen sozialer Stände

hinweg, die er als Bollwerk zur gegenseitigen Trennung bezeichnet. Hier müsse eine

gründliche Besinnung einsetzen, «weil besonders Basel sich als eine so christliche Stadt

weiss zu geberden und zu schmücken, so ist besonders ihr entgegen zu halten, dass

eben Derjenige, von welchem sie ihr Christenthum suchen herzuleiten, nämlich Jesus

Christus, mit der Zerstörung dieses Bollwerks aufgetreten ist, und von allen diesen

Phrasen, nämlich verschiedener Glaubens-Bekenntnisse und verschiedener
Glaubensgrundsätze, sowie der vielerlei Formen und Regeln und verschiedenem Auffassen des

todten Buchstabens, womit sich unser Christenthum in den verschiedenen Kirchen und

Versammlungen amüsirt und sich gegenseitig mit Bibelstellen sucht zu befeinden und

todt zu schmeissen, finden wir bei jenem ersten, göttlichen Herolde und Vorkämpfer der

Menschenrechte wenig oder gar nichts, aber dieses Bollwerk durch Wort und That

zusammen zu reissen, finden wir ihn Tag und Nacht beschäftiget, und wenn wir den

Schriften des neuen Testaments wollen Glauben schenken, so finden wir, dass auch

seine Apostel es verstunden, diesen bösen Unterschied zu beseitigen.»840

Zwar sei nicht zu leugnen, dass unter der Arbeiterschaft viel Mangel an christlichem
Glauben und statt dessen viel Unmoral vorhanden sei. Aber daran seien ebensosehr die

Ausbeuter schuld wie die Arbeiter selber. Denn von der herrschenden Klasse her sei

kaum etwas für die Bildung der Kinder geschehen, denn «herrliche christliche

Einrichtungen, durch Gesetze und Verfassungen bekräftiget, wussten es zu allen Zeiten
dahin zu bringen, dass es dem Ärmeren nie möglich wurde, eine Schule zur Ausbildung
in Wissenschaft und Gelehrsamkeit zu besuchen, ja, nicht einmal die Vorzüge einer

höhern Bürgerschule konnte er genissen, und weil so herrliche Gesetze existirten und

noch existiren, dass man schon Schulkinder auf die Fabriken schicken konnte, und der

arme bedrückte Familienvater, seines elenden Verdienstes halber, oft nicht erwarten

mochte, bis er von diesem verdammungswürdigen Gesetze konnte Gebrauch machen, so

wurde den Kindern unbemittelter Eltern, das heisst der arbeitenden Klasse, nicht einmal
der regelmässige und ausreichende Besuch der gewöhnlichen Privatschulen zu Theil,

202



und gehört es desshalb zu einem Wunder, wenn wir einem gewöhnlichen Arbeiter begegnen,

der im Schreiben und Rechnen nur die geringste Stelle versehen könnte.»841
Dies wiederum führe in die Resignation hinein. Ja, einem Teil der Obrigkeit und der

mit ihr verbundenen Geistlichkeit sei es zu verdanken, dass gar nicht immer klar sei, ob
die Arbeiter überhaupt im vollen Sinne Menschen seien. «Darum, wenn dieser Druck,
der von diesen zwei Extremen auf uns ausgeübt wird, soll geschwächt werden, so müssen

dieselben vor allen Dingen von einander getrennt werden.»842.
Es habe zu nicht geringer Verbitterung unter den Arbeitern geführt, dass man eine

Missionsgesellschaft gegründet habe, deren Missionare in alle Welt hinaus zögen, um
«heidnische Völker zu bekehren, das heisst aus ihrer geistigen und leiblichen Ver-
sunkenheit heraus zu reissen»843. Das sei ja an sich zwar eine löbliche Sache. Dann
müsste man sich aber auch die Mühe nehmen, sich der untersten Klassen des eigenen
Volkes anzunehmen, deren Lage zu studieren, und für Änderung der Missstände
einzutreten. Man sage zwar immer wieder, diese hätten die Möglichkeit die Kirchen zu besuchen.

Ganz falsch sei das nicht, denn «es ist wahr, zum Hören von Predigten und
Versammlungen hat man Gelegenheit genug, aber zu sehen bekommt man leider nichts von
dem, wo in Gottes Worte geschrieben steht und so erwartete die untere Klasse immer von
einer Zeit zur andern, weil die Liebe zur Mission bei den Missionaren so gross war, dass
sie, um ihren Zweck zu erreichen, Land und Meer umziehen konnten, diese Liebe werde
auch einmal so weit gehen, dass sie auch hier auf unserm Festlande eine gründliche, und
tiefgehende Untersuchung werden anstellen, um womöglich den Krebsschaden, womit
unser Volk angefressen ist, mit grosser Liebe und Ausdauer aufzusuchen und mit
Sanftmuth, Freundlichkeit und Hülfe suchen in die untersten Klassen und Schichten
unserer Bevölkerung einzudringen wenn diese Liebe, womit alle Missionen vorgeben
in die Heidenwelt zu ziehen, nämlich die Liebe Christi, wirklich ihre Herzen durchdrungen

hätte, diese gründliche liebevolle Untersuchung schon längst stattgefunden hätte und
würde noch zur rechten Zeit grossem Verderben gesteuert worden sein, und würde heute

bei uns die Religion noch auf einer andern Stufe stehen, als es leider jetzt der Fall
ist.»844 Es gebe allerdings in Basel immer noch eine ganze Reihe von verantwortungsbe-
wussten redlichen Seelsorgern, viele rechtlich denkende Männer in oberen Klassen, viele

Gelehrte und Zeitungsredaktoren, welche hier gute Arbeit leisteten, auch manche
Fabrikanten und Arbeitgeber, welche sich um die Arbeiter kümmerten. Diese Leute
gelte es zu unterstützen.

Wenn einerseits von vielen guten Ansätzen von seiten der tonangebenden und
besitzenden Schicht zu einer gerechteren sozialen Gesellschaft berichtet werden kann,
andererseits die Erbitterung eines Betroffenen daneben steht, dass man zwar Almosen verteile,

die Strukturen aber nicht verändere, wird klar, dass sich da ein Graben auftut, der
immer breiter wird. Dieser sich verbreiternde Graben, über den hinweg man sich oft nur
noch schwer oder gar nicht mehr verständigen kann, war auch mitbeteiligt an den
wachsenden politischen Spannungen, welche schliesslich in revolutionäre Wirren und die
Trennung des Kantons in zwei Halbkantone führten. Offensichtlich war es auch den auf-

203



geschlossenen Verantwortlichen in Politik und Wirtschaft nicht gelungen, ihre

Standesgenossen zu ähnlicher Verantwortlichkeit zu bringen. Es wird aber auch deutlich, dass

bei der immer mehr wachsenden sozialen Spannung von Seiten der in weitgehend
ungesicherter Stellung sich befindlichen Arbeiter blosse Werke der Barmherzigkeit und

gutgemeinte Wohltätigkeit ungeeignete Werkzeuge sind. Nicht Barmherzigkeit, sondern

Gerechtigkeit sollte gelten. Die alte, auf eine Trennung sozialer Klassen angelegte

Ordnung, sollte zerbrochen werden. Für Leute, welche nicht die gleichen Ausgangschancen

besassen, sollten Hilfestellungen geschaffen und für den Fall unerwarteter Not
ein sicheres soziales Auffangnetz geschaffen werden. Mit zunehmendem Masse waren es

dann mehr politisch als religiös motivierte Leute, welche sich auf diesem Felde bewegten.

Dazu trug auch die Tatsache bei, dass die engagierten Christen sehr häufig, selbst

wenn sie in sozialen Fragen recht fortschrittlich denken konnten, politisch extrem
konservativ waren. Alle Obrigkeit war für sie von Gott, daher durfte man sich nicht dagegen

auflehnen. Die Revolution verstand man als Ausgeburt des Teufels, wofür man als

Illustration die Auswüchse während der Französischen Revolution heranzog.
Andererseits verstanden sich auch die kritischen und revolutionären Stimmen, wie der zitierte

F. Stolz, als Christen und bezogen sich auf die Botschaft Jesu. Ganz deutlich wird diese

Haltung auch bei Frühsozialisten wie Wilhelm Weitling mit seinem «Evangelium des

armen Sünders». Da wird immer wieder Jesus und seine Botschaft zitiert, aber andererseits

darauf hingewiesen, dass jene, welche sich als offizielle Vertreter dieser Botschaft

verstünden, nicht danach lebten.
Die Missionare der Stadtmission, die durch ihre Tätigkeit hautnah mit den Arbeitern

und ihren Familien zusammenkamen und ihre Notlagen auf ihren täglichen Besuchen an

der Quelle studieren konnten, griffen kritische Stimmen in ihren Berichten an das

Komitee der Stadtmission auf. Besonders Stadtmissionar Ludwig scheute sich nicht,
sich sogar mit den Komiteemitgliedern deswegen anzulegen, so dass er schliesslich
seine Arbeit niederlegen musste845. Er machte deutlich, dass es nicht immer die

Interesselosigkeit oder der Unglaube der Leute sei, welche sie vom sonntäglichen Kirchgang
abhalte, sondern ihre Situation am Arbeitsplatz. So berichtete er von der Klage eines

Arbeiters, der in der Fabrik während sechs Wochentagen so viel arbeiten musste, dass

ihm einzig der Sonntag bleibe, um gewisse Besorgungen zu machen. Sein Arbeitgeber
sei ein «christlicher Herr», der sich aber seinen Arbeitern gegenüber nicht anders verhalte
als «unchristliche». Eine Frau beschwerte sich über die ständige Sonntagsarbeit, zu der

sie gezwungen sei. «Seit zwei Jahren habe sie keinen Sonntag zur Kirche oder vor das

Tor hinaus gehen können.» Auch diesem Bericht fügte Stadtmissionar Ludwig die

Bemerkung bei, dass diese Frau bei einem christlichen Arbeitgeber angestellt sei!846 Aus
solchen Erlebnissen heraus begannen immer mehr Arbeiter den Zwiespalt zwischen der

christlichen Botschaft und ihrer sozialen Situation zu erkennen und zu kritisieren. Hier
entstand zwischen Arbeitnehmern und Arbeitgebern ein wachsendes Konfliktpotential.
Man war immer weniger bereit, sich mit frommen Beschwichtigungen zufrieden zu

geben, dass man sich eben demütig in die Rolle zu fügen habe, die einem von Gott zuge-

204



wiesen worden sei. Im Unterschied zu den Arbeitgebern, die sich gerne auf Bibelstellen
beriefen, wo von Ordnung und von sozialen Unterschieden die Rede ist, bezogen sich
viele Arbeiter auf jene Bibelstellen, welche die Relativierung sozialer Unterschiede und
die Gleichheit aller Menschen vor ihrem Schöpfer unterstreichen! Mit der Zeit aber wurden

die Versuche der sozial Benachteiligten, sich noch auf die Bibel zu berufen, immer
geringer.

Die soziale Tätigkeit eines Spittler versuchte hier mit dem Gedanken der
Pilgermission und der Handwerker als Träger des Evangeliums an ihrem Arbeitsplatz
einen anderen, hilfreichen Weg zu gehen. Er konnte sich aber auch trotz seiner
Motivation vom Reiche Gottes her, auf das hin alle seine Tätigkeit angelegt war, noch
nicht von den beengenden konservativen Vorstellungen lösen. Zwar hatte er durchaus
originelle Ansätze in seiner hingebungsvollen Tätigkeit im Sinne des Anstaltszeitalters,
wodurch er mit der Zeit die Gesellschaft zu durchdringen hoffte. Aber sehr vieles
geschah doch wieder aus dem Augenblick heraus und für den Augenblick. Das brachte zwar
für viele Betroffene existenzielle Hilfe. Die Gesellschaft als solche aber wurde davon
noch nicht verändert. Ein Gedanke aber verdient hier festgehalten zu werden, welcher
einen Grund dafür ins Auge fasst. Bei den Pietisten wird immer wieder von der Bibel her
die menschliche Natur als im Grunde verderbt aufgezeigt. Dieser biblische Realismus
macht deutlich, dass eine Revolution, welche wirklich die Dinge grundsätzlich verändern
soll, eine materielle, aber auch eine geistige und eine geistliche sein muss und sowohl die
oberen als auch die unteren sozialen Schichten gleichermassen betrifft!

5.4.3 Die Herausforderung für die Kirche

Evangelisation und Mission lassen sich nicht trennen von ökumenischer und sozialer
Gesinnung. Oft wird gerade auf dem Missionsfeld erkannt, dass es ein Luxus ist, sich
über gewissen dogmatischen Fragen zu entzweien, welcher da überwunden wird, wo
es um die letzten Fragen geht847. Wer sich um die Vermittlung des ganzen Evangeliums

müht, wird früher oder später darauf gestossen, dass das Evangelium ganzheitlich
zu verstehen und zu verkündigen ist, mit seinen ganzen, auch sozialen und politischen
Implikationen. Gerade an der Person von Christian Friedrich Spittler lässt sich dies
sehr gut verfolgen. Da sieht er sich zunächst de Wette, der ihm als schlimmer Ketzer
geschildert worden war, gegenüber in einem feindlichen Lager, beginnt eine literarische

Polemik gegen ihn - und findet in der persönlichen Begegnung und in der
Zusammenarbeit einen Bruder im gemeinsamen Glauben an Christus. Er ist der katholischen

Kirche gegenüber kritisch eingestellt - und lässt sich vom katholischen Priester
Johannes Evangelista Gossner in seinem Amt als Sekretär der Christentumsgesellschaft
vertreten und sucht Gossner sogar definitiv für eine Mitarbeit in Basel zu gewinnen. Er
begegnet der grossen Not kranker fremder Soldaten in den Lazaretten in Basel, denen er
durch Verteilen von Bibeln und Traktaten das Evangelium nahe bringen will — er sieht

205



aber auch ihre körperliche und materielle Not und bemüht sich tatkräftig um medizinische

und soziale Hilfe. Evangeliumsvermittlung lässt sich eben nicht trennen von der

tatkräftigen Sorge auch um das leibliche Wohl der Menschen. Es lassen sich nach dem

Beispiel Jesu nicht einmal ein für allemal unverrückbar geltende Gesetze der Vor- oder

Nachordnung des einen vor dem anderen festlegen!
Mehrfach waren in Basler Pfarrer-Synoden soziale Themen Gegenstand der

Beratungen. Dabei ging es aber vorwiegend um Fragen der Moral und Sittlichkeit,

wenn etwa an der Synode vom 9. Juni 1803 über die Verrohung der Bevölkerung
geklagt wurde und die «Abschaffung aller unnötigen und seit der Revolution zu

allgemeinem Verderben sich so sehr vervielfältigten Wein- und Brandtenweinhäuser»

gefordert wurde, «welche letztere besonders die Quelle mancherlei Übels seyen und

sowohl in physischer als moralischer Hinsicht die Pest des Landes genannt werden

könnten»848.

Auch die schweizerische Prediger-Gesellschaft, der spätere Pfarrverein, befasste

sich mehrfach mit der Problematik der Sozialen Frage und mit Sozialpolitik, so 1847 an

der Jahresversammlung in Bern mit der «Bedeutung des Kommunismus, aus den

Gesichtspunkten des Christentums und der sittlichen Kultur gewürdigt»849. J.P. Romang

hatte in seinem Referat darauf hingewiesen, dass man bisher die Fragen des Elendes zu

sehr von Einzelfragen aus, statt in ihrem grösseren Zusammenhang gesehen habe. Dazu

komme, dass die Pfarrer sich wegen ihrer Privilegien nicht so ohne weiteres in die Lage

der Arbeiter hineindenken könnten. Gut wäre, wenn sie wieder so etwas wie ein

«franziskanisches Ideal» entdeckten. «Wenn der Geistliche bei der vorzüglichsten Bildung der

Zeit selbst so arm wäre wie der Proletarier, mit wie andern Augen würde ihn dieser ansehen!

Die Armut sollte zu Ehren gebracht werden, sie sollte bei Geistlichen eine

Auszeichnung sein. Wir werden dem Kommunismus am sichersten entgegenwirken,

wenn wir selbst im umgekehrten Sinn uns zu Kommunisten machen.»850

Auch 1853 in Glarus war die soziale Frage präsent durch eine gute, vor allem von den

örtlichen Gegebenheiten her beeinflusste Analyse der industriellen und sozialen

Situation, in welcher die «Unmenschlichkeit der tatsächlichen Verhältnisse» gegeisselt

wurde. Das Thema des Grundsatzreferates hatte gelautet: «Wechselwirkung zwischen

der protestantischen Kirche und dem sozial-bürgerlichen Leben, mit besonderer

Berücksichtigung der Fabrik-Industrie»851.

Selbst der Praktiker Spittler machte sich zeitweise grundsätzliche Gedanken im Blick
auf die soziale Problematik. Dabei zeigte er sich als durchaus kritischer Mensch,
welchem es nicht einfach darum gehen konnte, Almosen zu verteilen, sondern auch die

gegebenen sozialen und politischen Strukturen in Frage zu stellen. So schreibt er 1853 in

einem Brief an Pfr. Le Grand, er habe mit dem Dekan von Schopfheim eine

Untersuchungs-Reise in dessen Dekanat unternommen, um die Möglichkeiten der

Unterstützung von Protestanten abzuklären. «Die viele schöne Fabrik Gebäude im

Wiesenthal erregten allerley Gedanken in mir, die aber für die reichen Fabrikherrn nicht

erbaulich wären»852.

206



Es lag in der Art Spittlers, überall, wo er Not sah, gleich zuzupacken. Dabei bemühte

er sich immer wieder um Hilfe verschiedener Freunde und Bekannter. Er war sich

allerdings auch im klaren darüber, dass solche Hilfe oft missbraucht wurde. Im
Zusammenhang mit einem Unterstützungsgesuch zog er nähere Erkundigungen über einen zu

Unterstützenden ein und klagte in diesem Zusammenhang bereits 1803: «Sie können

nicht glauben, welche Betrügereyen in gegenwärtigen Zeiten gespielt werden, wo man
sich so sicher als möglich stellen muss»853. Trotz seiner Bemühungen um möglichst
sorgfältige Abklärung, ob jemand wirklich Unterstützung nötig habe, war er sich darüber im

klaren, dass er wohl manchmal Unwürdige unterstütze. Aber «wenn man so oft um Rath

u. Hilfe angegangen wird, so werden leider eben auch oft Missgriffe gemacht»854. Er

konnte dabei aber auch deutliche Worte gegen Kantonsregierungen formulieren, wenn es

darum ging, dass diese sich um die Unterstützungspflicht für ihre Kantonsbürger drückten.

So stellte er zum Beispiel 1848 in einem bestimmten Unterstützungsfall fest, es sei

«eine Schande für den Canton Argau u. für die Catholische Kirche, dass sie ihre Armen
nicht selbst erhalten. Dazu sind dann die von radikalen u. ultramontanen Blättern
verschrieenen Basler Pietisten gut genug»855! Allerdings wolle er durch solche kritischen

Bemerkungen niemanden vom Geben abhalten! Spittler war durchaus bereit, auch in

zweifelhaften Fällen zu helfen oder Menschen zu unterstützen, welche sonst von den

zuständigen Verantwortlichen im Stiche gelassen würden. Allerdings war er nicht bereit,

so ohne weiteres die Pflichten anderer zu erfüllen. So meinte er auch im
Unterstützungsfall eines Calwer Bürgers, man solle ihn doch in seine Heimatstadt schicken.

«Die hat ja die bürgerliche und christl. Verpflichtung sich seiner anzunehmen, und an

Christen fehlt es dort auch nicht, die Samariterdienste an ihm üben können»856.

Für die Leute im Umfeld der Christentumsgesellschaft war es immer klar, dass soziale

Hilfe ohne entsprechende geistliche Motivierung und Begleitung keine eigentliche und

dauerhafte Hilfe darstelle. In einem Brief an den Zürcher Theologieprofessor und

Antistes Gessner, in dem er diesen bat, die Redaktion der erbaulichen Zeitschrift
«Sonntagblatt» zu übernehmen, stellte Spittler fest, dass in einem solchen Blatt die Gründe

dargelegt werden sollten, welche zum geistigen Niedergang des Schweizervolkes führten.

«Denn wahrlich, kommen die Menschen nicht zu Gott und zu der Bibel zurück, so helfen

alle menschlichen Unterstützungen nichts!»857 Zudem sollte ein allfälliger Gewinn
des Sonntagsblattes nicht in den Buchhandel, sondern in soziale Projekte einfliessen,

zum Beispiel «einige fromme Jünglinge zu Schullehrern auszubilden, um sie dem so

verlassenen Glamerlande zuzusenden. Denn nicht der Buchhandel, sondern das Reich Gottes

soll den Nutzen haben, wenn je im Merkantilistischen etwas zu gewinnen ist bei

christlichen Schriften. Meine Hoffnung ist immer die, dass im folgenden Jahre ein
Schullehrerinstitut errichtet werden könne, besonders seit der wackere Schuldirektor Zeller in

Zofingen bei seinem kürzlichen Besuch sich mit mir darüber unterhalten hat.»858

Wenn auch oft die Analysen von christlicher Seite her zu kurz griffen, wenn oft
vorschnell wegen noch nicht vorhandener Einsicht in das Problem der strukturellen Armut,
der nicht mit blossen Almosen beizukommen ist, Armut mangelndem Fleiss und letztlich

207



dem Verlust des christlichen Glaubens zugeschrieben wurde, ist doch sicher die Einsicht
richtig, dass materielle Hilfestellung allein die tiefsten menschlichen Probleme nicht zu
lösen vermag.

Dieser Rückblick auf den Kampf um mehr Gerechtigkeit und Menschlichkeit in der
Arbeitswelt, ist angesichts heutiger mehr oder weniger offensichtlicher Versuche, soziale

Errungenschaften wieder abzubauen, von besonderer Aktualität. So wird etwa unter
dem Stichwort «Deregulierung» mehr und mehr versucht, den Fortschritt im
humanitären und sozialpolitischen Bereich wieder zurückzudrehen. Viele Basler Fabrikanten
von damals haben aus ihrem Verantwortungsbewusstsein heraus, das durch ihr
Vertrautsein mit der biblischen Botschaft bestimmt war, Wege beschritten, deren Ziel
nicht nur eine immer grössere Rendite, sondern vor allem das Wohl des Menschen war.
Es war ihnen klar, dass sie nicht nur vor einem Verwaltungsrat, sondern vor Gott, dem
sie alles verdankten, für ihr Tun Rechenschaft abzulegen haben würden.

208


	Soziale und pädagogische Impulse

