Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 174 (1996)

Artikel: Basel und die Bibel : die Bibel als Quelle 6kumenischer,
missionarischer, sozialer und padagogischer Impulse in der ersten
Halfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Hauzenberger, Hans
Kapitel: 5.: Soziale und padagogische Impulse
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5. Soziale und pddagogische Impulse

54 Grundlegende technische und gesellschaftliche Umwéalzungen

5.1.1  Die Industrielle Revolution und die Entstehung des Vierten Standes,
des Proletariats

Im 18. Jahrhundert setzte eine Entwicklung ein, welche nach und nach die abendlindi-
sche Gesellschaft zutiefst bewegte und umgestaltete. Nachdem sich die Produktions-
formen wihrend Jahrhunderten nur unwesentlich verindert hatten, erfolgten aufgrund
der technischen Entwicklung im 18. und 19. Jahrhundert immer rascher fortschreitende
Veridnderungen. Die Nutzung der Dampfkraft und die Erfindung der Maschine beschleu-
nigten den Produktionsprozess und die Mobilitit in ungeahntem Mass. Dies fiihrte aber
auch zu einem wachsenden Streben nach Rentabilitit und zu Rationalisierungen.

Dadurch wurde nach und nach auch die wihrend Jahrhunderten mehr oder weniger
gleichgebliebene stindische Gesellschaftsordnung von Grund auf verindert. Zu den
klassischen Stinden (Nihrstand, Lehrstand, Wehrstand) kam eine neue Gesell-
schaftsschicht, der Stand der Industriearbeiter, der Vierte Stand, hinzu. Es handelte sich
dabei um eine tiefgreifende Revolution, auch wenn sich dieser Prozess iiber Jahrzehnte
hinwegzog.

Die ersten Probleme entstanden in England, dem in Europa am weitesten entwickel-
ten Industrieland. Durch die Umgestaltung der Landwirtschaft infolge der Konzentration
in grossen Farmen und durch die Einzdunungen offentlichen Weidelandes hatten viele
Kleinbauern ihre eigenstindige Existenz verloren. Bergbau und Schwerindustrie boten
eine Menge neuer Arbeitsplitze. Dadurch stromten viele verarmte Leute diesen
Gegenden zu, welche Arbeit und Einkommen versprachen, wo aber ungeahnte neue
Probleme entstanden. Fiir diesen Zustrom an Leuten war nicht geniigend Wohnraum vor-
handen. Es kam zur Bildung der ersten Slums. Die Lohnarbeiter verloren nach ihrer wirt-
schaftlichen Selbstdndigkeit auch viele soziale Beziehungen in Familie, Nachbarschaft,
Dorfgemeinschaft und Kirchgemeinde. Die wachsenden Arbeitszeiten und demzufolge
die Abnahme von Betitigungsmoglichkeiten in einer kaum noch existierenden Freizeit
liessen die Pflege personlicher Beziehungen kaum noch zu. Wirtschaftlich waren die
Arbeiter in zunehmendem Masse abhingig von den Unternehmern. Mehr und mehr tra-
ten an die Stelle der bisherigen direkten Begegnung zwischen Patron und Angestellten
indirekte Beziehungen von Aktiondren iiber Werkmeister zu den Arbeitern. Immer ratio-
neller sollte produziert werden. Die Arbeitskraft des Arbeiters galt als zu verkaufende
Ware. Dadurch entstand eine neue Form von Abhingigkeit. Die Arbeiter fiihlten sich von
der Gesellschaft ausgestossen.

168



Die Arbeiterschaft musste als neuer Stand in den folgenden Jahrzehnten ein neues
eigenes Standesbewusstsein entwickeln. Von biirgerlicher Seite wurden diese Probleme
zundchst kaum wahrgenommen. Armut und Elend, welche durch diese neue Situation
entstanden, wurden weithin vor allem als Resultat von Siinde und Unmoral der Einzelnen
verstanden. Neben der Almosenpflege sah man daher die Verbreitung von Bibeln und
christlichen Schriften als geeignetes Mittel, um eine persdnliche Verdnderung, gelebten
christlichen Glauben und daraus resultierend neues Leben auch in materieller Hinsicht
zu erzielen.

5.1.2  Der Pauperismus

Armut und Hunger waren zwar schon im Altertum und im Mittelalter stindige Begleiter
der Menschheit. Man war auf gute Ernten angewiesen, da es noch kaum Moglichkei-
ten gab, Nahrungsmittel dauerhaft zu konservieren. Eine schlechte Ernte, ein Krieg,
Pflanzenkrankheiten konnten grosse Hungersnéte mit vielen Hungertoten bewirken. Nun
aber war ein bestimmter Stand, die Arbeiter, von stindiger Hungersnot bedroht. Sie
erhielten gerade so viel Einkommen, dass sie ihr Leben einigermassen fristen konnten.
Die herrschenden liberalen Wirtschaftsanschauungen und der scharfe Kampf der Unter-
nehmer gegen jeden staatlichen Eingriff filhrten zu immer hirteren Massnahmen gegen
die Arbeiter. Man war sogar der Meinung, wenn man dem Arbeiter nur ein Minimum
an Lohn zukommen lasse, werde am wirkungsvollsten eine unkontrollierte Vermeh-
rung des Proletariats vermieden. Jede Storung, jede Krankheit oder Arbeitslosigkeit
wurden zu einer grundsitzlichen Bedrohung der Existenz der Arbeiter und ihrer
Familien.

Als besonders verderblich erwies sich das Trucksystem, bei dem die Arbeiter teilweise
oder ganz nicht mehr durch Geld bezahlt wurden, sondern durch in der Fabrik herge-
stellte Ware, die sie zu einem vom Fabrikanten festgesetzten Preis abnehmen mussten.
Hiufig handelte es sich dabei sogar um Ware, welche wegen Mingeln nicht verkauft
werden konnte. Oft gewidhrten die Fabrikanten jungen Arbeiterinnen und Arbeitern
Vorschiisse auf spiteren Zahltag, damit sie einen eigenen Hausstand griinden konnten.
Da sie diese Vorschiisse nicht zuriickbezahlen konnten, wurden sie an den Fabrikanten
und die Fabrik gebunden.

Durch Aufhebung von bisher bestehenden Ehehindernissen und durch Fortschritte in
der medizinischen Versorgung wuchs die Bevolkerung teilweise stark an. Dadurch wur-
de das Angebot an Arbeitskriften immer grosser, wodurch die Fabrikanten die Lohne
noch mehr senken konnten. Mitarbeit der Ehefrau und der Kinder in der Fabrik wurde
meist zu einer Existenzfrage. Dadurch wurde ein verhdngnisvoller Teufelskreis in Gang
gesetzt, dem man kaum entrinnen konnte. Die Mitarbeit der Familienangehorigen war
zwar schon friither in béuerlichen oder handwerklichen Betrieben selbstverstindlich
gewesen. Jetzt aber wurden Frauen und Kinder in einer sklavenihnlichen Weise aus-

169



geniitzt. Schon sechsjihrige Kinder mussten teilweise 12 Stunden am Tag im Bergwerk
arbeiten. So entwickelte sich die Arbeiterfrage immer mehr zu einem Politikum und wur-
de schliesslich zur umfassenden Sozialen Frage. .

5.1.3  Die Kirchen vor der Sozialen Frage

Auch die Kirchen wurden von diesen neuen Problemen iiberrollt. Die bisherigen Ord-
nungen geniigten nicht mehr, um der neuen Situation Herr zu werden. So nahm man zum
Beispiel in England die Problematik der in Slums wohnenden Arbeiter in ihrer zuneh-
menden Verelendung kaum wahr, da die neuen Ballungszentren durch das eingespielte
Parochialsystem der Staatskirche nicht erfasst werden konnten. Die schon bestehenden
Freikirchen aber konnten kaum in solchen Zentren Gemeinden aufbauen, da ihnen dazu
die finanziellen Moglichkeiten fehlten. In diese Notlage hinein entstand die methodisti-
sche Erweckungsbewegung um die Mitte des 18. Jahrhunderts. Der geistliche Neu-
aufbruch und das neugefundene biblische Verstandnis von Heiligung als Ausdruck eines
ganzheitlich gelebten praktischen Christentums waren gekoppelt mit wachsender sozia-
ler Verantwortung®®,

Die Uberlegungen und Erfahrungen allgemeiner und kirchlicher Sozialpolitik und
-praxis in Grossbritannien wurden auf dem europidischen Kontinent zum Teil aufmerk-
sam studiert. Es kam auch zu personlichen Beziehungen kirchlicher Sozialreformer mit
Vertretern eines religiosen Sozialismus®® und den Reformern um die Evangelikalen wie
William Wilberforce und Charles Simeon oder dem Schotten Thomas Chalmers.

Auch die Schweiz konnte sich den neuen wirtschaftlichen Gegebenheiten nicht ver-
schliessen. Die Ausgangslage unterschied sich allerdings von der Lage in Gross-
britannien. Man hatte keine nennenswerten Bodenschitze und demzufolge auch keine
Schwerindustrie in dem Masse wie die industrialisierten Linder Grossbritannien,
Belgien, Frankreich oder Deutschland. Industrie war zuniichst vor allem Kleinindustrie,
héufig in Heimbetrieben, vorwiegend im Textilbereich. Da diese Industrien zum Teil
durch die Einwanderung von Glaubensfliichtlingen aus Frankreich gefordert wurden
waren es vor allem die protestantischen Kantone, darunter in besonderer Weise Basel,
welche davon profitierten. Basel war zudem ein wichtiger Handelsplatz und ein bedeu-
tendes Wirtschaftszentrum mit weltweiten Verbindungen am Eingangstor der Schweiz.

Das Gebiet der heutigen Schweiz war im ausgehenden 18. Jahrhundert noch weitge-
hend Entwicklungsland, in dem die Bevolkerung sich nicht selbst erniihren konnte. Erst
als im Gefolge der Auswirkungen der Revolution die Zehntenabgaben abgeschafft wur-
den, wurde es fiir die Bauern moglich, nach neueren Erkenntnissen rentabel zu produ-
zieren, wodurch sich auch eine Verbesserung der Erniihrungslage ergab®™.

Auf umfangreiche Einfuhren selbst von Grundnahrungsmitteln konnte aber nicht
verzichtet werden. Noch um 1800 war die Kindersterblichkeit hoch, einerseits we-
gen unvollstindiger medizinischer Versorgung und mangelnder Hygiene, andererseits

’

170



aber auch im Zusammenhang mit periodisch wiederkehrenden Hungersnéten und
Teuerungen. Die Lebenserwartung lag in der ganzen Schweiz um 1800 unter 30
Jahren®’!,

Die weitgehende Uberwindung der Pestgefahr und die langsam steigende
Lebenserwartung im Laufe des 19. Jahrhunderts ergaben zunichst Probleme in der
Versorgung mit geniigend Lebensmitteln. «Die Preise schwankten so sehr, dass eine ver-
antwortungsbewusste Obrigkeit aus ihrem Zehntgetreide grosse Reserven horten musste,
welche in den Jahren der Knappheit mit starker Verbilligung abgesetzt wurden.»®">

Wihrend der napoleonischen Zeit waren viele Schweizer in fremden Kriegsdiensten
gefallen und dadurch auch viele Kinder ihrer Viter beraubt worden. Dazu litt die schwei-
zerische Wirtschaft sehr unter den Folgen der Kontinentalsperre. Erst nach der Ent-
machtung Napoleons und dem relativen Frieden in Europa konnte wieder ein grosserer
wirtschaftlicher Aufschwung einsetzen. Dennoch war die wirtschaftliche Lage vor allem
der unteren Einkommensschichten, der Bauern und Fabrikarbeiter, alles andere als gut.
Jahre mit witterungsbedingten Missernten konnten schlimme Folgen haben. Auch in der
Schweiz entwickelte sich, bedingt durch den immer stirker werdenden Kapitalismus, der
Pauperismus, der weite Teile der Bevolkerung bedrohte und dadurch den Staat trotz der
herrschenden Ideologie, der Staat diirfe die Freiheit des Individuums nicht beeintriichti-
gen, zu gewissen minimalen sozialen Hilfsmassnahmen zwang.

Nach der schlimmen Hungerperiode von 1816/17 waren besonders in den 40er Jahren
wieder durch Missernten Versorgungsprobleme entstanden. Die Teuerung betrug 100%
in einem Jahr. Das staatliche Armen-Kollegium in Basel hatte mit der Speisung von in
Not Geratenen in den Suppenanstalten alle Hiande voll zu tun. Im Januar 1847 waren es
mehr als 50 000 Portionen Suppe, die ausgeteilt worden waren, davon mehr als 40 000
Portionen an «hiesige Arme, an Kinder der Armenschulen und gegen baares Geld»®7>.
Dabei war der Andrang so stark, dass Polizeikrifte die Ordnung herstellen mussten.
Daneben war es der «Fruchtverein», welcher grosse Anstrengungen unternahm, um die
Versorgung der Bevolkerung mit Brot, Mais und Bohnen sicher zu stellen®’*.

Die Auswirkungen der Aufklarung und der Franzosischen Revolution fiihrten unter
anderem dazu, dass die individuellen Rechte und Freiheiten eine zunehmende Rolle
spielten. Fiihrende liberale Politiker sahen ihre Aufgabe darin, die Bevormundung des
Biirgers durch den Staat abzubauen und das Volk zu verantwortungsbewusstem Umgang
mit seinen Freiheiten zu erziehen®”. Die Liberalen sahen in jeder Form von staatlicher
Sozialgesetzgebung unerlaubte Eingriffe in die Gewerbefreiheit, wogegen sie sich wehr-
ten. Daraus ergab sich zwar keine grundsitzliche Gegnerschaft gegen soziale Hilfe an
Bediirftige, hingegen sollten ihrer Meinung nach diese Unternehmungen keine staatliche
Komponente enthalten, sondern auf bloss freiwilliger Basis geschehen.

Die Basler Handelsherren waren in den ersten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts meist
von einem christlichen Geist geprigt, der sich im privaten Verhalten und in einem sozia-
len Gewissen dusserte. «Noch zu Ende des Jahrhunderts gab es Chefs, die den Arbeitstag
durch Bibellektiire mit ihren Angestellten eroffneten!»% Bei aller Einschrinkung im

171



Blick auf die damaligen sozialen Unternehmungen der verantwortlichen Politiker, muss
doch hervorgehoben werden, dass sie im allgemeinen opferfreudig waren. Zwar habe
diese Opferwilligkeit natiirlich nicht zur wirklichen Heilung der sozialen Schiden aus-
gereicht, Basel stehe «in diesem Umfange aber in den Lindern deutscher Zunge ohne
Gleichen»®"7 da, nicht zuletzt durch die «Verbindung mit religiésen Motiven».

So verstanden sich bis zum Sturz des Ratsherrenregimes 1875 viele Basler Unter-
nehmer aus ihrer christlichen Grundhaltung heraus als vor Gott fiir das Wohl ihrer
Arbeiter verantwortlich. Sie betonten die Notwendigkeit personlicher Fiirsorge des
Unternehmens fiir den Arbeiter im betrieblichen und ausserbetrieblichen Leben.
Angesichts der offenen Schiden ungehemmter Wirtschaftsfreiheit konnten sich auch
Vertreter eines von staatlichen Massnahmen unbehelligten Liberalismus in der
Wirtschaft der Notwendigkeit nicht mehr entziehen, vermehrt Sozialpolitik zu betreiben.
Solange es sich grosstenteils um kleine oder mittlere Betriebe mit einem Patron handel-
te, konnte die Fiirsorge auf privater Grundlage erfolgen. Sobald aber die Unternehmen
wuchsen und die Leitung unpersonlicher wurde, stellte sich immer unabweislicher die
Frage nach einer staatlichen Sozialgesetzgebung. Die Unternehmer wehrten sich aber
immer wieder gegen eine stirkere staatliche Kontrolle und staatlich unternommene
sozialpolitische Massnahmen. In den 20er Jahren kampfte der Professor fiir National-
okonomie an der Universitit Basel, Christoph Bernoulli, vergeblich gegen das herr-
schende Zunftsystem, das unter anderem durch eine restriktive Aufnahmepraxis von
Fremden ins Basler Biirgerrecht unerwiinschte Konkurrenz fernhielt und dadurch zu
einer Verteuerung der Produktion beitrug. Hingegen war Basel der erste Kanton in der
Schweiz, in dem ein progressives Steuersystem eingefiihrt wurde, nach dem die Reichen
stirker besteuert wurden als die Armen®’®. «Das liberal-konservative Basler Biirgertum
scheint von der Auffassung durchdrungen zu sein, es habe sich die Steuerlasten gross-
tenteils selbst zu iiberbiirden, da es auch die grosste politische Verantwortung trage.»%"”

Der Gedanke einer staatlichen Gesetzgebung zur Regelung sozialer Probleme lag
zundchst auch den Politikern und Unternehmern fern, welche die Notwendigkeit sozia-
ler Massnahmen durchaus ernst nahmen, sei es aus politischer Zweckmaissigkeit, sei es
aus christlichem Verantwortungsgefiihl heraus. Dies sollte aber frei von staatlichem
Interventionismus auf rein privater Basis geschehen. Mit den zunehmenden sozialen
Problemen, die sich durch die wachsende Industrialisierung ergaben, reifte aber nach und
nach die Erkenntnis, dass private Wohltdtigkeit nicht geniigte. So stellte etwa Carl
Sarasin 1852 in einem Referat vor der Gemeinniitzigen Gesellschaft fest: «Die Erfahrung
lehrt, dass dem Industrialismus hie und da Ziigel angelegt, zugunsten der der Industrie
dienenden Klassen gewisse Schutzmassnahmen aufgestellt werden miissen ... Hierher
gehort die Festsetzung des zulissig niedrigsten Alters bei Kindern, Bestimmung iiber
konstante und durchgehende, mit der menschlichen Natur durchaus unvertrigliche
Nachtarbeit, iiber ein Maximum der téglichen Arbeitszeit, liber Einhaltung der dem
Arbeiter unentbehrlichen Sonntagsruhe, tiber Vorsorge fiir Kranke und Erwerbsunfihige
unter den Arbeitern, iiber ungesunde und dem Arbeitenden gefihrliche Gewerbe, iiber

172



Schutz vor Maschinen und unzulissigen Arbeitslokalen.»®*” Schliesslich gebe es auch so
etwas wie ein offentliches Gewissen, das sich besonders der Frauen und Kinder anneh-
men sollte.

Die ersten Massnahmen zu einer Verbesserung der sozialen Situation des Proletariats
musste von Seiten der Unternechmer kommen. Die Arbeiter hatten noch keine Inter-
essenvertreter in Regierung und Parlament. Diese Situation konnte sich vorliufig auch
noch nicht dndern, selbst durch die Ausweitung des Stimmrechtes nicht. Wahlen fanden
zunichst normalerweise an Werktagen statt; Arbeiter, die daran teilnehmen wollten,
erhielten aber dafiir keinen freien Tag. Wegen der angespannten finanziellen Lage der
meisten Arbeiterfamilien konnte sich aber kaum jemand den Ausfall eines halben oder
gar ganzen Tageslohnes leisten®!. Die vorherrschende Meinung unter den Basler Han-
delsherren war, dass der Staat sich in die inneren Belange der Betriebe nicht einzumi-
schen habe. Als innere Belange verstand man aber auch Fragen von Entlohnung und
sozialen Massnahmen! Selbst die den Arbeitern aus ihrer christlichen Grundhaltung her-
aus gewogenen Unternehmer dachten zunichst nicht an grundlegende sozialpolitische
Verinderungen. Thre Gedanken gingen meist eher in Richtung einer patriarchalen
Wohltitigkeit fiir die ihnen anvertrauten Arbeiter. Schon die ersten Ansiitze gewerk-
schaftlicher Organisation unter den Arbeitern wurden unterbunden, bei drohenden
Streiks wurde von «Meuterei» geredet®®’,

Bei allem Verstindnis fiir die Note der Arbeiter herrschte aber auch bei den Han-
delsherren, die aus einem bewusst christlichen Geist heraus ihre Aufgabe verstanden, die
Meinung vor, dass Arbeiter, die in Not und Elend versunken waren, an ihrer Situation
letztlich selber schuld seien. Als Heilmittel gegen soziale Probleme und Verelendung
wurden deshalb Fleiss, Sparsamkeit, Missigkeit und Selbstbeherrschung empfoh-
len®?. Als Grundlage, die sich verstirkenden sozialen Herausforderungen anzugehen,
wurde die Bibel angesehen. «Sie enthalte nicht nur die besten Lehren fiir die
Geschiiftstiichtigkeit, sondern auch die richtigen Grundsitze fiir die Behandlung der
Arbeiter.»®*

5.14  Staatliche sozialpolitische Massnahmen

1843 wurde durch eine Kommission der Gemeinniitzigen Gesellschaft eine Unter-
suchung durchgefiihrt, in der in den meisten Industriezweigen ein relativ gutes Ver-
hiltnis zwischen Arbeitgebern und Arbeitnehmern festgestellt wurde. Hingegen wurde
aufmerksam gemacht auf allgemein ungesunde Wohnungen, hohe Mitpreise und niedri-
ge Lohne. Der Industrielle miisste erkennen, dass nicht nur die Rendite zihle, sondern
«dass seinen Unternehmungen allein die Krone aufgesetzt sei, wenn mit Erreichung des
von ihm verfolgten Zweckes auch verhiltnismissiges Wohlsein und Zufriedenheit das
Dasein des Arbeiters erfreuten.»%?

173



Basel war in verschiedenen Belangen in der schweizerischen Sozialpolitik fiihrend.
Die patrizischen Handelsherren versuchten, «das Mass der sittlichen Verantwortung des
Protestantismus gegeniiber den Industriearbeitern zu eruieren. Dieser Versuch resultier-
te nicht nur in den ersten Fabrikgesetzen, die in Basel erlassen wurden; er gab auch mit
den Anstoss zur schweizerischen Sozialpolitik.»%%¢

Die Patrizier von Basel versuchten, «die Angelegenheiten der Stadt im Geist prote-
stantischer Frommigkeit zu lenken ... Natiirlich gab es eine reaktionire alte Garde, die
sich verzweifelt bemiihte, Basel als eine protestantisch-christliche Stadtrepublik zu
erhalten, um es vor den Wirren des Industrialismus, seinen Aufregungen und Radika-
lismen zu bewahren. Wenn diese unerschiitterlichen <prinzipiellen Konservativen> nach
1847/48 auch an Einfluss verloren, so blieb doch das Misstrauen gegen Demokratie und
Sozialismus unter den neueren Geldaristokraten stark genug, um das traditionelle
Ratsherrenregiment zu erhalten, auf das die Patrizier mit ihrem politischen Einfluss
angewiesen waren. Fragen des religiosen und stidtischen Wohls konnten allein vor den
fiihrenden Biirgern durchgesprochen werden.»%’

Gelegentlich tauchten Befiirchtungen auf, durch zu enge Handelsbeziehungen mit
dem benachbarten katholischen Frankreich konnte sich der reformierte Charakter der
Stadt ungiinstig verdndern. Durch Zuwanderung vieler Arbeiter verdoppelte sich die
Bevolkerung zwischen den dreissiger Jahren und 1860 beinahe. Allerdings wurde die
Einbiirgerung auslindischer Zuziiger bis in die 60er Jahre hinein stark erschwert und
dadurch gebremst. Die Industrie entwickelte sich in ungeahntem Mass. Der wachsende
Handelsverkehr auf dem Rhein und die Eisenbahn unterstrichen die Bedeutung Basels
als Verkehrsknotenpunkt und Handelsmetropole. «Nichtsdestoweniger gab es Kinder-
arbeit, lange Arbeitsstunden, zerbrochene Familien und all die anderen sittlichen Note
eines unterbezahlten und unterernidhrten Proletariats. Basel war zu dieser Zeit weder sau-
ber noch in guter Ordnung. Uberfiillte und unhygienische Wohnungen zusammen mit
einem unzureichenden Kanalisationssystem und einer mangelhaften Wasserversorgung
fiihrten zu hiufigen Typhus- und Choleraepidemien. Nicht einmal die Schrecken der
Cholera bewogen die Biirger, ob liberal oder konservativ, der Stadt im Interesse der
offentlichen Gesundheit das Recht zu regulierenden Eingriffen in ihr Leben und
Besitztum zu iibertragen.»%*®

1874 erschien ein «Gutachten betreffend obligatorische Krankenversicherung» im
Druck, das von Adolf Christ und Staatsschreiber G. Bischoff im Auftrag des Staats-
kollegiums erarbeitet worden war. Darin wurden die bisher bestehenden Unterstiitzungs-
und Versicherungsmassnahmen fiir Arbeiter und ihre Familien aufgefiihrt. Im Gegensatz
zum Wirtschaftsliberalismus, welcher auf die Gesetze der Marktwirtschaft vertraute und
soziale Massnahmen ganz der Freiwilligkeit der Unternehmer und der Arbeiter iiberlas-
sen wollte, lief dieses Gutachten darauf hinaus, den Kleinen Rat um eine Gesetzes-
vorlage iiber eine obligatorische Krankenversicherung zu ersuchen. Zwar miisse freiwil-
lige Sozialhilfe und -Versicherung weitergehen, aber staatliche Massnahmen seien
unumginglich, damit niemand durch die Maschen des Versicherungsnetzes fallen konne.

174



Dabei wurde auch grosser Wert auf vorbeugende Massnahmen gelegt, zu denen die
finanziellen Grundlagen gelegt werden sollten. Es sei schliesslich im Interesse der
Gemeinschaft, wenn «manche Krankheit im Keim erstickt werden kann, welche friiher
aus 6conomischen Griinden in ihren Anfidngen unberiicksichtigt blieb und desshalb zu
gefihrlicher Entwicklung gelangen konnte»®°.

Wenn die gingigen okonomischen Schulmeinungen nichts von staatlicher Inter-
vention im Gebiet des Versicherungswesens wissen wollten, habe sich deren Argumen-
tation im Lauf der letzten 20 bis 30 Jahre als sehr anfechtbar erwiesen. Dazu sei aber auch
der moralische Faktor zu beachten, denn diese Anliegen konne man nicht nur als
«Zahlen- und Geldfragen» betrachten. Besonders seit 1848 sei nun ein starker Trend der
Arbeiterschaft zur Selbsthilfe zu beobachten. Das hdnge zusammen mit dem Wunsch,
nicht von Almosen abhingig zu sein. «<Selbst ist der Mann!> das ist die Devise auch fiir
ihn, und er ist und bleibt sich ihrer bewusster als manche dusserlich besser gestellte
Leute, weil er jede Woche Tag in directester Weise von seiner Arbeit lebt.»**” Von staat-
licher Seite miissten aber dazu die notigen finanziellen und gesetzgeberischen
Voraussetzungen geschaffen werden. Staat und Bevolkerung seien ja nicht zwei vonein-
ander getrennte Faktoren. Dazu seien auch die in der Stadt wohnenden zugezogenen
Leute zu zidhlen. «Desshalb betrachten wir Organisationen fiir unsre Republik ganz
eigentlich als eine in unsrer Zeit gebotene Aufgabe, von deren gliicklicher Losung bei
uns noch mehr als anderswo das Heil der Zukunft abhiingt.»%' Im iibrigen sei auch das
Versicherungswesen nur ein Teil der sozialen Frage, von welcher sich der Staat nicht
distanzieren konne. Dass dieses Gutachten zunéchst kaum Wirkung zeigte, hingt damit
zusammen, dass kurze Zeit danach das alte politische System in Basel mit der bis dahin
fiihrenden patriarchalischen Ratsherrenmehrheit grundlegend umgestaltet wurde.

5.1.5  Kirchliche und private Armenfiirsorge

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts war die Reformierte Kirche Basels Staatskirche, was ihr
gewisse Privilegien eintrug, andererseits aber auch zu einer grossen Belastung im Blick
auf ihre eigentlichen Aufgaben werden konnte. Eine gewisse Hypothek fiir das Ansehen
der Kirche in der Basler Landschaft lag zum Beispiel in der Tatsache, dass die meist aus
vornehmen Basler Familien stammenden Pfarrer, politisch normalerweise stark konser-
vativ gepriigt, verschiedene Beamtenfunktionen fiir die Stadt wahrnehmen mussten, was
vor allem bei der revolutiondren Erhebung der Landschiiftler Bevolkerung gegen die
Stadt sich negativ auswirkte. So sollten sich zum Beispiel die Pfarrer fiir «die Ein-
impfung der Schutz-Pocken» einsetzen und sich «an der neuen Landschulordnung»
beteiligen®?. Besonders verhasst wurden aber die Pfarrer, als sie in die Zehntenfrage ein-
bezogen wurden. 1798 war zunidchst beschlossen worden, dass Zehnten und Boden-
zinsen durch Loskauf abgeschafft werden sollten®?. Dieser Loskauf wurde durch eine
Regelung von 1803 mit gewissen Auflagen verkniipft, welche von den Pfarrern gehand-

175



habt werden sollten. So sollten sie den Heuzehnten und andere Abgaben einziehen. Beim
Loskauf der Zehnten und Bodenzinsen sollten sie mitwirken®,

Traditionellerweise stand den Pfarrern die Nutzung von Stiftungen fiir die Armen zu,
um Bediirftigen mit Geld und Naturalien beizustehen. Als Folge der Kriege nahmen
durch die wachsende Not Armut, Bettelei und Bandenunwesen immer mehr zu. Da oft
die Gefahr bestand, dass man da half, wo am lautesten geklagt wurde, waren Vorwiirfe
zu horen, dass man den kriminellen Banden gegeniiber freigebiger sei «als gegen die
armen Baselbieter, die man oft mit einem <Helf dir Gott> vertroste»©%.

Dem Pfarrer von Frenkendorf oblag die Betreuung des Armenhauses, in dem die Zahl
der zu betreuenden Armen zwischen 1801 und 1808 von 60 auf 136 stieg. Diese
Betreuung erforderte einen grossen zeitlichen Einsatz, wurde er doch oft zur Suppen-
kontrolle zugezogen und musste, «ofters ihren Morgen- und Abendgebeten beiwohnen,
die Kleinmiitigen und sonst Angefochtenen ungerufen besuchen»®.

Von kirchlicher Seite wurde auch eine ganze Anzahl wohltitiger Institutionen unter-
stiitzt. So erinnerte Dekan von Brunn aus Liestal in einem Brief vom 13. Februar 1830
die Amtsbriider seines Dekanats daran, dass sie die Abgaben zu Gunsten der landwirt-
schaftlichen Armenschule in Gundeldingen nach dem Wunsche des Vereins einzuziehen
hitten. Er legte dem Schreiben auch die «Grundsiitze tiber die Aufnahme der Zoglinge in
diese menschenfreundliche Anstalt» bei®”’. Viele Pfarrer hatten in sozialen Belangen
auch als Angestellte des Staates titig zu sein.

Zeitweise wurde in den Kirchen der Stadt eine freiwillige Armensteuer erhoben. Im
Jahr der Hungersnot und grossen Teuerung 1817, wurde auf den Kanzeln der Stadt iiber
1. Petrus 5, 6.7 gepredigt: «So demiitigt euch unter die gewaltige Hand Gottes ...». In
diesen Gottesdiensten wurde eine Kollekte zusammengelegt, «wovon die Halfte fiir die
Landschaft, die andere Hilfte fiir die hiesigen Armen» bestimmt wurde®%®,

Viele Pfarrer waren besonders in der Landschaft direkt oder indirekt mit der Brii-
dergemeine in Basel verbunden. Sie suchten immer wieder ihr soziales Engagement
direkt mit der Verpflichtung der Evangeliumsverkiindigung zu verbinden. Dazu wurden
thnen viele Hilfestellungen geboten, zum Beispiel durch die Basler Traktat- und die
Bibelgesellschaft.

Die Kirche sah sich von ihrem Auftrag her immer wieder herausgefordert, auf die
materiellen sozialen Herausforderungen, aber auch auf die abnehmende Bedeutung des
christlichen Glaubens in weiten Teilen der Bevolkerung zu reagieren. Da man auch in
wirtschaftlichen Problemen héufig als Ursache den revolutioniaren Geist sah, welcher der
Bibel entgegenstehe, versuchte man immer wieder durch christliche Erziehung und
Verkiindigung das wankende Fundament des auf die Bibel gestiitzten Glaubens zu stér-
ken. Damit verbunden waren die vielfdltigen Aktivititen sozialer Art, welche direkt oder
indirekt durch die Kirche und die Pfarrer als deren Beauftragten geleistet wurden. Ein
wesentlicher Grund fiir die Verkniipfung von humanitiaren Aktionen und Verbreitung von
Bibeln lag wie gesagt in der damals weitverbreiteten Ansicht, dass Armut sehr oft eine
direkte Folge von Unglauben und Auflehnung gegen Gott sei. Daraus erwachse Faulheit,

176



Unmoral, Arbeitsunlust. So versuchte man, den sozialen Problemen mindestens im Sinne
von flankierenden Massnahmen dadurch entgegenzutreten, dass man den Menschen hel-
fen wollte, durch Ernstnehmen der gottlichen Gebote ihr Leben auf eine solidere Basis
zu stellen.

Schon bald nach Griindung der Basler Bibelgesellschaft und nachdem deren eigene
Bibelausgabe erhiltlich war, offerierte die Bibelgesellschaft der Basler Kirche, die fiir
bediirftige Personen benétigte Anzahl Bibeln gratis abzugeben. So richtete Antistes
Emanuel Merian am 6. Februar 1811 ein Rundschreiben an die Dekane mit der Mit-
teilung, die Bibelgesellschaft wiire bereit, die Bibelverbreitung unter den drmeren Teilen
der Bevolkerung zu fordern. Es solle deshalb die Anzahl jener drmeren Gemeindeglieder
gemeldet werden, «die sich noch keine Bibel haben anschaffen kénnen, und von denen
doch zu hoffen stehe, dass sie dieselbe gern lesen und einen heilsamen Gebrauch davon
machen wiirden».

Dekan Merian in Liestal leitete am 10. Februar 1811 diese Anfrage an die Amts-
kollegen des Liestaler Dekanats weiter. Aus jeder Gemeinde wurde auf dem selben
Briefbogen eine Anzahl bediirftiger Familien gemeldet, obwohl der grosste Teil der
Haushaltungen wohl mit Bibeln versehen war. Von Liufelfingen war zum Beispiel zu
vernehmen, in 89 Haushaltungen befinden sich 45 komplette Bibeln. «Neun ganz diirf-
tige Familien wiirden das Geschenk einer Bibel mit dem innigsten Dank annehmen; von
fiinf andern habe ich Auftrag gelegentlich Bibeln zu kaufen.»%”” Rund 70 Bibeln wurden
so vom Dekanat Liestal zur Verteilung angefordert, trotz der Bemerkung des Dekans, es
verstiinde sich ja von selbst, dass man die Freigebigkeit der Bibelgesellschaft nicht durch
allzu hohe Forderungen missbrauchen moge.

Auch in den anderen Dekanaten wurde diese Verteilaktion durchgefiihrt. In der
Antwort von Bretzwil wurde dabei hervorgehoben, man werde selbstverstindlich «die-
sen kostlichen Schatz nur den wiirdigsten Armen, d.h. solchen anvertrauen ... von deren
bisher gedusserten Gesinnungen mit Recht zu erwarten steht, dass sie ihn fleissig benut-
zen, in einem feinen, guten Herzen bewahren, und reichliche Friichte der Tugend und
wahrer Gottseligkeit hervorbringen diirften!»’"

1842 wurde von der Bibelgesellschaft aus dem Antistes und den Pfarrern von Basel,
Riehen, Kleinhiiningen und St. Jakob angeboten, fiir die geschenkweise Abgabe von
Bibeln an junge Eheleute «bei Anlass ihrer Copulation» zu sorgen. Die Bibelgesellschaft
zweifle nicht daran, «dass auf diesem Wege immer etliche Exemplare h. Schrift unter
unsere drmeren Classen hiesiger Einwohner zu verbreiten sein werden»’0'.

Neben Gratisverteilaktionen von Bibeln wurde eine Zeitlang der Versuch eines
Verleihsystems fiir Grossdruck-Bibeln zugunsten von sehbehinderten Leuten, fiir Leute
«mit blodem Gesicht», wie man das damals hdufig nannte, unternommen. Allerdings
schien die Sache nicht den Erwartungen entsprochen zu haben. So meldete der Pfarrer
von Pratteln, das Ausleihen der Bibeln diinke thn «eine missliche Sache, wenn sie ein-
mahl wieder zuriickgefordert werden sollen», es schiene ihm besser, von Zeit zu Zeit bil-

lige Ausgaben, vielleicht fiir den halben Preis, zum Verkauf anzubieten’?.

177



Schon seit Ende des 18. Jahrhunderts wurden Strafgefangene wihrend ihrer Haftzeit
praktisch und geistlich betreut, ebenso nach ihrer Entlassung. Dabei wollte man aber
auch der Frage nachgehen, ob «erfreuliche Spuren des Einflusses der Strafe auf Gesin-
nung, Sitten und dusseres Fortkommen» sich ergeben oder ob diese Hoffnungen sich als
triigerisch erwiesen hiitten’®,

Eine Folge der zunehmenden Industrialisierung war auch in Basel die schleichende
Auflésung bisheriger sozialer Verbidnde wie Familie, Sippe und Kirchgemeinde. Die
Individualisierung und damit verbunden die Einsamkeit nahm immer grossere Formen
an. Kinder mussten vielfach, bevor sie erwachsen waren, auswiirts in eine Lehrstelle
gegeben werden. Daraus heraus lockerten sich auch zunehmend die Bindungen zur
Kirchgemeinde und ihrem Pfarrer. So wurde etwa die Tatsache beklagt, dass ofters
dadurch ein geordneter Katechismusunterricht in Frage gestellt werde, besonders, wo die
Meistersleute sich um die religiose Bildung ihrer Lehrlinge nicht weiter kiimmerten.

5.1.6  Institutionelle und freiwillige Fiirsorge

Soziales Engagement fiir Unterprivilegierte wurde zunichst nicht von Staats wegen, son-
dern vor allem durch kirchliche oder private freiwillige Vereine gepflegt, wie etwa durch
die Gemeinniitzige Gesellschaft oder durch Gruppen, deren Griindung vor allem von
Christian Friedrich Spittler angeregt worden war.

«Die evangelische Kirche in der Schweiz nahm ihre soziale Verantwortung aus-
schliesslich in der Form von karitativer Unterstiitzung in den dringendsten Einzelfillen
wahr. Nur in diesem Sinne wurde die Innere Mission hier positiv gewertet. Sie hat in der
Schweiz niemals die messianische Bedeutung einer christlich-sozialen Erneuerungs-
bewegung erlangt, wie Wichern sie ihr zugemessen hatte.»”%*

Der Durchmarsch der gegen Napoleon marschierenden Truppen im Dezember 1813
brachte Basel nicht nur den Besuch der Herrscher von Russland und Preussen, sondern
auch den Anblick von viel Elend der zum Teil verwundeten und kranken Soldaten’",
«Die Rheinstadt mit ihren 17 000 Einwohnern hat vom 21. Dezember 1813 bis zum 20.
Juni 1814 eine solche Masse von Generilen, Offizieren und Soldaten, Staatsméinnern
samt Gefolge und Dienerschaft zu beherbergen, dass eine amtliche Statistik fast 800 000
Verpflegungstage rechnet; das Furchtbarste aber war der von den Truppen eingeschlepp-
te Flecktyphus»’%. Tausende fremder Soldaten starben in den Basler Lazaretten. Auch
etwa 800 Einwohner der Stadt wurden durch die Seuche weggerafft.

In dieser Zeit setzte Spittler unter Mobilisierung aller Moglichkeiten der Bibel- und
der Traktatgesellschaft alles daran, diese fremden Truppen mit Bibeln und Traktaten und
mit weiteren evangelistischen und erbaulichen Schriften zu versorgen’’. Wiihrend der
Belagerung von Hiiningen war er hiufig im Feld bei den Soldaten anzutreffen, wo er
Traktate verteilte und mit den Leuten ins Gesprich zu kommen suchte. Dariiber hinaus
aber sah er auch die materielle und gesundheitliche Not. Er vertffentlichte einen Aufruf

178



an die Bevolkerung, in welchem er darauf aufmerksam machte, dass die von der
Obrigkeit geleistete Hilfe in keiner Weise all dieser Not gerecht werden konne. So habe
sich eine Anzahl Menschen zusammengetan «zu verschiedenen hilfreichen Einrich-
tungen in Wartung und Pflege, sowie in sorgfiltiger Zubereitung solcher Speisen, welche
nach genommener Verabredung mit den Spitaldrzten die Kranken vorziiglich bediirfen.
Da von seiten des Kriegskommissariats gewiinscht wird, dass das ganze Publikum
offentlich eingeladen werde, zu diesem Zweck beizutragen, so wird noch eine besonde-
re Anzeige ausgegeben, welche das weitere enthilt. Fiirs erste ist besonders wiinschens-
wert: Wein, Reis, Gerste, getrocknetes Obst und gutes Brot. Um es unsern Mitbiirgern
bequem zu machen und vielseitige Beriihrungen mit den Kranken zu verhindern, ist man
ersucht, alles was Liebe und Mitleid fiir diese Zwecke darzureichen bereit sind, im Falkli
abzuliefern, wo sowohl die Herbeischaffung als die Zubereitung der Speisen aufs gewis-
senhafteste besorgt wird. Uber jede Beisteuer wird eine Bescheinigung gegeben, deren
Nummer in der Rechnung angezeigt wird. Neben der Wohlthat an die Betreffenden ist es
auch darauf abgesehen, das Mogliche zu thun, um von unserer Stadt die Gefahr abzu-
wenden, welche durch Verbreitung ansteckender Krankeiten in Militédrspitélern so leicht
geschieht. Da sich so viele Elende oft ohne die notige Bedeckung und Kleidung finden,
wenn sie auf Wigen weiter transportiert werden, so kann diesen bei der Kiilte driicken-
den Bediirfnissen auch durch abgelegte Kleidungsstiicke menschenfreundlich abgehol-
fen werden»’"®,

Spittler, obwohl in sanitidren und medizinischen Belangen Laie, bemiihte sich also um
effektvolle Hilfe in Zusammenarbeit mit den zustindigen Behorden und Fachleuten.
Dabei dachte er sogar an den Schutz der Helfenden vor der Ansteckung und stellte spon-
tan sein Wohn-, Gemeinschafts- und geistliches Zentrum, das «Filkli», als Abgabestelle
und Depot zur Verfiigung. Seine Hilfe war offensichtlich nicht nur gut gemeint, sondern
durchdacht und trotz der gebotenen Eile der bendtigten Hilfe sorgfiltig vorbereitet.
Notvolle Erfahrungen hatten gelehrt, wie wichtig die Firsorge auch fiir hilfswillige
Menschen war. So starben infolge Ansteckung drei junge Basler Arzte. «Auch ins
Waisenhaus drang die Seuche ein durch Verschleppung, da die Waisenknaben benutzt
worden waren, den kranken Soldaten Arzneien usw. zu bringen.»’"

Wiihrend der grossen Hungersnot 1817 hielt sich fiir einige Zeit Frau von Kriidener in
Basel auf bis zu ihrer Ausweisung durch die Basler Behorden. Sie nahm daraufhin ihren
Wohnsitz beim Grenzacher Hornli, wohin ihr viele Mitarbeiter nachfolgten, unter ihnen
Professor Lachenal. An ihrem Domizil verteilte sie an die Armen Lebensmittel, was zu
einem grossen Zustrom von bediirftigen Mitgliedern der Basler Bevolkerung fiihrte. Dies
wiederum brachte Frau von Kriidener zu einer Reihe von scharfen, fiir die massgeben-
den Personen in Basels politischer und kirchlicher Offentlichkeit nicht eben schmeichel-
haften Bemerkungen iiber deren Tridgheit in sozialer Hinsicht.

Auch die katholische Gemeinde sah sich im sozialen Bereich vielfach herausgefor-
dert. Zunichst setzte sie sich vor allem aus Angehorigen der unteren sozialen Schichten
zusammen, welche teilweise selber in Notfillen unterstiitzungsbediirftig waren. Als sich

179



langsam die Gemeinde konsolidierte und sich in einem eigenen Gottesdienstraum
versammeln konnte, wurde eine «Armen-Anstalt» eingerichtet, um «fiir die arme Dienst-
boten und Handwerker»’!" zu sorgen. Diese Anstalt wurde von einem Verein getragen,
welcher Mittel aufzubringen suchte, «um jedem ihrer kranken oder armen Mitgliede
nach Nothdurft beizuspringen.» Eine weitere Kasse bemiihe sich darum, fiir die armen
Kinder den Schulbetrag aufzubringen.

52 Das Erziehungswesen

5.2.1 Das Erziehungswesen in Basel zu Beginn des 19. Jahrhunderts™"

Das staatliche Schulwesen wies zu Beginn des 19. Jahrhunderts grosse Liicken auf.
Verschiedentlich wurden Verbesserungen angestrebt und zum Beispiel 1798 und 1800
neue Schulordnungen geschaffen. Aber in den Krisenjahren nach den napoleonischen
Kriegen mangelte oft das Geld, um grundlegende Verbesserungen erzielen zu konnen. Da
sprang unter anderem die Gesellschaft fiir das Gute und Gemeinniitzige (GGG) in die
Liicke und machte sich besonders die Verbesserung des Ausbildungswesens zur Aufgabe.
So war zum Beispiel bereits 1784 die «Papiererschule» fiir Kinder der in den Papier-
fabriken im St.-Alban-Tal beschiftigten Arbeiter ins Leben gerufen worden. Als spiter
auch Kinder von in anderen Industriezweigen beschiftigten Arbeitnehmern dazu kamen,
wurde sie erweitert zur «Fabrikschule»’'?, Dazu kam 1843 im Klingental eine unentgelt-
liche Kleinkinderschule fiir Kinder aller sozialen Schichten’'?. Auch ein Blindenheim
wurde eingerichtet. Besondere Schuleinrichtungen, etwa durch Nih- und Flickschulen,
wurden fiir Middchen geschaffen, «damit sie brauchbare und niitzliche Dienstboten ihrer
begiiterten Mitmenschen und rechtschaffene Ehefrauen und Hausmiitter solcher
Familien werden, welche ihren Unterhalt einzig durch ihre Handarbeit gewinnen miis-
sen»’!4. Dabei hatte man unter anderem die Situation im Auge, dass viele Eltern ihre
Kinder schon friih zum blossen Geldverdienen einsetzten, weshalb Verordnungen iiber
die Schulpflicht hier Grenzen setzen mussten’'>,

Zu den staatlichen Massnahmen auf dem Gebiete des Erziehungswesens gehorten die
Kleinkinderschulen. Zwar waren die ersten Kleinkinderschulen auf privater Basis von
der GGG gegriindet worden. Aber die Berichte der GGG sprechen von unzureichenden
Mitteln, allen Anforderungen gerecht zu werden. So wurde die Sache vom Erziehungs-
departement in die Hand genommen’'6.

5.2.2  Die Reorganisation des Erziehungswesens

Treibende Kraft in der Reorganisation der Schule 1796 und 1800 war vor allem Peter
Ochs gewesen. In den folgenden Jahren wurde das ganze Erziehungswesen von Grund

180



auf neu geregelt. Von der Regierung war eine Kommission eingesetzt worden, welche zu-
nichst die Universitit neu ordnen sollte. Sie kam aber zur Uberzeugung, dass eine Neu-
ordnung des ganzen Schulwesens notig sei. 1817 wurde vom Grossen Rat das neu ge-
schaffene «Gesetz iiber die 6ffentlichen Lehranstalten in Basel» gutgeheissen, das aller-
dings zunichst die Midchen noch unberiicksichtigt liess”!”. Theoretisch waren zwar auch
die Midchen eingeschlossen. Es wurde aber eine spezielle Midchenschule geschaffen,
da zwischen Knaben und Midchen grundsiitzliche Unterschiede bestiinden. So beschrieb
in einer Eingabe an Biirgermeister und Rat die Inspektion den Zweck dieser Middchen-
schule folgendermassen: «Die eigentlichen Schulen kénnen und sollen den Midchen
nicht ebensoviel sein als den Knaben. Dieser ist fiir das 6ffentliche Leben bestimmt und
muss daher friiher wie dasselbe gebildet werden. Das Midchen ist fiir das hiusliche Le-
ben bestimmt und lernt demnach auch nicht das meiste, doch das beste in der Hauslich-
keit, wenn diese einigermassen ist, wie sie sein sollte.»’"® Die Grundlagen der neuen
Schulordnung waren stark von der Aufklidrung und von Pestalozzi beeinflusst. Religions-
unterricht blieb vorerst im obligatorischen Lehrplan, bis er im Schulgesetz von 1880 fiir
fakultativ erkliart wurde”"”. Neben den offentlichen Lehranstalten gab es eine Reihe von
Privatschulen, welche 1818 der Aufsicht des Erziehungskollegiums unterstellt wurden’?’.

Im «Christlichen Volksboten», gegriindet von Pfarrern, welche aus ihrem Pfarramt im
abgetrennten Kanton Baselland vertrieben worden waren, wurde in der ersten Nummer
die Entwicklung des Erziehungswesens geschildert. Wiihrend der Zeit der Mediation
seien verschiedene Anstrengungen unternommen worden, das Erziehungswesen zu ver-
bessern. Durch Inspektion durch das Deputatenamt, die Erziechungsbehorde in Basel, sei
manches verbessert worden. Man habe versucht, das Erziehungsniveau in den Schulen
zu heben, unter anderem dadurch, dass allzu untaugliche Lehrer entlassen und mit einem
kleinen Ruhegehalt versehen wurden’!. In der folgenden Zeit habe nach Einschitzung
christlicher Kreise eine Verbesserung stattgefunden, indem selbst in kleinen Dorfern mit
kaum zwanzig Schulkindern Schulen eingerichtet worden seien. Die neue Schulordnung
von 1826 zeichne sich durch verschiedene Vorziige aus: § 41 halte zum Beispiel fest, dass
die Schulen auf christlicher Grundlage ruhen und die Jugend «nicht nur zu niitzlichen
Menschen und treuen Biirgern des Vaterlandes, sondern auch fiir das Reich Gottes»
gebildet werden sollten’??. Positiv sei auch vermerkt, dass es sich erst um einen Versuch
fiir 6 Jahre handle, um noch Besseres in der Zwischenzeit zu erarbeiten. Zwar sei der
Kanton fiir ein eigenes Lehrerseminar zu klein, aber es wiirden doch von Zeit zu Zeit
Lehrerfortbildungskurse durchgefiihrt. Die Einrichtung von Schulkonferenzen und die
Einsetzung von Inspektoren hiitten sich positiv bewihrt. Durch die politischen Wirren
und die Kantonstrennung mussten dann aber beide Kantone eigene Wege gehen, um ihr
Erziehungswesen neu zu ordnen.

Die Kantonstrennung wirkte sich auch auf die Schulgesetzgebung aus. Fortan waren
beide Halbkantone fiir die Gestaltung ihres Erziehungswesens verantwortlich, wobei
sich die Landschiftler mit ihren Lehrplidnen, Unterrichtsmaterialien und Lehrer-
ausbildungen stirker an den Kanton Aargau als an Basel-Stadt anlehnten.

181



1838 wurde die allgemeine Schulpflicht in Basel eingefiihrt, nachdem schon bisher
versucht worden war, moglichst allen Kreisen der Bevolkerung den Weg zu einer gewis-
sen Schulbildung zu 6ffnen, zum Beispiel durch die mit den Pfarrgemeinden verbunde-
nen und meist vom Pfarrer gefiihrten Elementarschulen oder durch die 1769 gegriinde-
ten Armenschulen fiir «Verwahrloste ... Lehrlinge und Fabrikkinder»’>*. Der «erste
grossangelegte Versuch eines unentgeltlichen, 6ffentlichen Schulunterrichtes fiir die
minderbemittelte Bevolkerung Basels» war die Armenschule im Klingental”>*. Zu den
massgebenden Gestalten bei den spiteren Revisionen des Erziehungswesens gehort
Ratsherr Adolf Christ, der von 1847 bis 1863 im Erziehungskollegium sass und anléss-
lich der Schulreform von 1851/52 eine Schrift iiber «Schulen und Universitit in Basel»
verfasste’?.

Auch die Einfiihrung der Schulpflicht in der Stadt Basel wurde am Rande noch reli-
gios motiviert, wenn die Regierung erklérte, man erlasse diese Anordnung «in Betracht
der Notwendigkeit, dass die Wohltat des Unterichtes, wie derselbe durch die Kirche und
die offentlichen Schulanstalten allen Kindern zugénglich gemacht wird, auch keinem
unter irgendeinem Vorwand vorenthalten werde, und geleitet von der Absicht nach
Kriften dahin zu wirken, dass eine nach Verstand und Herz wohlgebildete Jugend zur
Ehre Gottes und dem Gemeinwesen zum Segen unter uns aufwachse»’?,

Wie in der Stadt, so waren es auch auf dem Land vor allem die pidagogischen
Erkenntnisse Pestalozzis, welche die Neuordnung des Schulwesens bestimmten. Der
massgeblich daran beteiligte erste Schulinspektor, Johannes Kettiger (1802—1869)7%7,
war erst in Basel Lehrer, als er nach der Kantonstrennung nach Hause gerufen und mit
dem Auftrag betraut wurde, beim Aufbau des Schulwesens mitzuarbeiten. Obwohl er
sich gegen eine pietistische Frommigkeit aussprach, verstand auch er sich als Christ.
«Die ersten Gefiihle des Tages gehorten seinem Gott.»’*® In seinen pidagogischen
Ansichten ist er, der Pestalozzischiiler, in vielen Belangen mit Zeller zu vergleichen.
1853 legte er viele Gedanken in einem «Wegweiser fiir schweizerische Volksschul-
lehrer» nieder, worin auch er das personliche Beispiel der Lehrer fiir die Schiiler, vor
allem was Bildung in Sittlichkeit und Tugend anbelangt, hervorhob™. «Was du in sittli-
chen Dingen von deinen Schiilern verlangst, du wirst es nimmer erreichen, so das Kind
und seine Eltern es nicht an dir selbst wahrnehmen. Was du aber auch tust in Sachen der
Tugend und Gottesfurcht an deinen Schiilern: thue es nicht blos in voraus dazu bestimm-
ten Stunden, sondern vielmehr: halt” es so vom Morgen bis zum Abend, von der ersten
Schulstunde bis zur letzten! Thue es auch nicht blos im Vertrauen auf dich, als deine eige-
ne Kraft, sondern vielmehr im Vertrauen auf den, der auch in dem Schwachen michtig
ist! ... Uberlass dich nicht dem Glauben, es sei bei dir und an dir Alles, wie es sein soll,
sondern «iibe dich tiglich, dass du ein gutes Gewissen habest vor Gott und den
Menschen>, und sprich lieber: <Nicht dass ich es schon ergriffen hitte, ich jage ihm aber
nach, dass ich’s ergreifen mochte.>» Amen.»’"

Uber die ersten fiinf Jahre seiner Titigkeit als Schulinspektor, 1839—1844, legte er
einen ausfiihrlichen Rechenschaftsbericht vor, in dem sehr viele Informationen tiber die

182



Schwierigkeiten des Aufbaus eines geregelten Schulwesens auch in jenen Gemeinden
enthalten sind, wo Kinder schon vom siebten Altersjahr an tiglich an den Spulriddern zu
stehen hatten”!. Auch Kettiger war nicht nur an der reinen Wissensvermittlung interes-
siert, sondern an der Bildung des ganzen Menschen, einerseits durch Forderung musi-
scher Anlagen, andererseits vor allem im Blick auf die Pflege der Sittlichkeit und
Religiositit, «wodurch der Mensch erst seiner wahren Wiirde bewusst und fiir die ewi-
gen Wahrheiten der Religion und Moral und zwar der christlichen Religion und Moral,
entflammt wird». Die meisten Lehrer bemiihten sich in diesem Sinne, allerdings «eben
so fern von einer kopthingerischen Frommelei, als von jener noch verderblichern, alles
hohern Sinnes entbehrenden Gleichgiiltigkeit fiir sittliche Kriftigung und religiose
Erhebung». So werde der Lehrer die biblischen Geschichten beniitzen, «um bald dieses
bald jenes sittliche Gesetz, bald diese bald jene religivse Wahrheit in Beispielen vor die
Seele der Kinder zu fiihren»'32.

Massgeblich war Kettiger an der Bildung eines kantonalen «Armenerziehungs-
vereins» beteiligt, welcher am 10. Dezember 1848 in der Kirche Liestal gegriindet wur-
de, um «der Verwahrlosung der Jugend und dem Fortschreiten der Armut in Baselland zu
begegnen»’?3.

Beide Halbkantone bemiihten sich nach der Kantonsteilung um eine geregelte
Ausbildung ihres Lehrpersonals. Fiir beide war aber der Aufwand fiir ein eigenes
Lehrerseminar noch zu gross, so dass die Lehrer beider Halbkantone jeweils in anderen
Schweizer Kantonen ihre Ausbildung holen mussten.

5.2.3  Die Armen-Schullehrer-Anstalt in Beuggen

Im Gefolge der napoleonischen Kriege befanden sich weite Teile Europas in einem
Zustand der Vernachlissigung und Verwilderung. Die verheerenden Kriege hatten
unzihlige Tote gefordert, welche hdufig Familien mit jetzt verwaisten Kindern zuriick-
liessen. Die wenigen bestehenden Maoglichkeiten, Kinder aufzunehmen, waren hoff-
nungslos iiberlastet und iiberfordert. Das Schulwesen lag weithin in Triimmern. Es gab
zu wenig Schulhiuser, Lehrer, Lehrmaterial. Viele Gemeinden konnten sich finanziell
keinen Lehrer leisten, da im Gefolge der Kampfe auch Hunger, Teuerung und Seuchen
viele Opfer forderten. Das alles «hat die meisten Linder unsrer Zeit so verwiistet,
erschiittert und entkriftet, dass die Staaten fiir alle hohern Zwecke, als die irdischen, die
Hiilfsmittel auf lange Zeit verloren zu haben scheinen»’**. Die wenigen bestehenden
Waisenhiuser stiinden nur den Waisen der jeweiligen Stadtbiirger zur Verfiigung’».
Erschwerend komme hinzu, dass die Kirchen weithin ihr Leben und ihre Kraft verloren
hiitten, denn «ein sogenanntes Christenthum ohne Christus, ohne Glauben, ohne Liebe,
ohne Trost und ohne Lebenskraft, verbreitete sich wie eine Siindfluth»’3°. Daher sahen
sich Spittler und mit ihm eine ganze Reihe von Gesinnungsfreunden von ihrer christli-
chen Verantwortung her herausgefordert, auf diese Not in doppelter Weise zu reagieren.

183



Einmal wollte man einen Ort schaffen, an dem Waisen oder vernachlissigte Kinder aus
problematischen Verhiltnissen eine ordentliche Erziehung in einem Familienverband
erhalten kénnten. Dann sah man aber auch die Notwendigkeit der Heranbildung von
Lehrern, welche fihig und bereit wiiren, selbst an Orten als Lehrer titig zu sein, welche
einen Lehrer kaum finanziell erhalten konnten. Wihrend in den zuriickliegenden Jahren
vieles vorgekehrt worden sei, Missionare und Lehrer auszubilden und in die weltweite
Mission auszusenden, sei es jetzt an der Zeit, die neue besondere Missionsaufgabe «mit-
ten im christlichen Vaterlande» wahrzunehmen’’.

Was nottat, war aus dieser christlichen Sicht einmal ein geordneter Unterricht in allen
in Frage kommenden Fichern wie Lesen, Schreiben, Rechnen. Fiir nicht weniger wich-
tig hielt man aber auch einen griindlichen biblischen Unterricht, da nur ein Leben nach
den Geboten Gottes dafiir Gewihr biete, dass ein wirklicher Neuanfang nach den
Kriegsturbulenzen mit ihren zerstorerischen Folgen gemacht werden konne.

In dieser Zeit, am 22. Oktober 1816, kam es zu einer bedeutungsvollen Begegnung auf
der Pfalz beim Miinster in Basel. Christian Friedrich Spittler und Christian Heinrich
Zeller”?® unterhielten sich iiber die Not, welche die Zeit der napoleonischen Kriege vor
allem uiber Kinder, die als Waisen aufwachsen mussten, und iiber das Erziehungs- und
Schulwesen gebracht hatten. Zeller schrieb iiber diese Begegnung unter anderem:
«Freude und Wehmuth waren in unseren Herzen, Freude iiber den neuerweckten Eifer fiir
die evangelischen Missionen unter den Heiden, iiber die Ausbreitung des Evangeliums
unter Volkern, die schon so lange in Finsterniss und Schatten des Todes gesessen haben,
und iiber den Eifer, womit das Missionsinstitut in Basel dazu beizutragen gewiirdigt wur-
de. Aber mit Wehmuth blickten wir auf den betriibten Zustand so vieler vaterlandischer
Schulen, auf die Lage so vieler armen, verwahrlosten Kinder in reicheren und drmeren
Gemeinden und auf die Beschaffenheit des Christenthums in denselben ... Da entstieg
unsern Herzen der Wunsch: Ach, dass doch ihnliche Anstalten wie fiir die ferne
Heidenwelt, auch fiir unsere armen Gegenden in der Nihe errichtet, und christliche
Lehrer in dhnlichem Geiste, wie die Heidenboten, fiir unsere armen Kinder und
Gemeinden gebildet werden kénnten!»”*” Zeller wurde um einen Entwurf fiir eine solche
Institution gebeten, welchen er Spittler zuhanden des neu gebildeten Komitees zusandte.

Im Antrag, welcher dann am 17. September 1818 an die Basler Regierung gerichtet
wurde, heisst es: «Schon lange fiihlte man schmerzlich in manchen armen Gemeinden
unsers lieben Vaterlandes den Mangel guter Schulanstalten; besonders fiihlbar aber
zeigte sich derselbe in den lezten Jahren der Noth, wo es solchen Gemeinden mehrerer
Kantone, die kaum ihren leiblichen Bediirfnissen einigermassen begegnen konnten,
unmoglich war, einen guten Schullehrer fiir ihre Jugend zu halten, und die beschrinkten
Mittel ihres Landes es nicht erlaubten, ihnen auf 6ffentliche Kosten solche zu geben. Da
nun diese Gemeinden vor ginzlichem 6konomischen Verfall und moralischer und geist-
licher Verwilderung nur dadurch zu retten sind, dass ihre Kinder nicht ganz ohne
Unterricht, namentlich nicht ohne fleissigen und guten Religions-Unterricht, auf-
wachsen»’, plane man «eine Armenschullehrer-Anstalt, wo ausser Lesen, Schreiben,

184



741

Rechnen und deutscher Sprache besonders Religions-Unterricht»"" erteilt werden

sollte™2,

In einem offentlichen Aufruf an das Publikum, die geplante Anstalt zu unterstiitzen,
wurde hervorgehoben, dass die zu bildenden Lehrer auch so geschult werden sollten,
dass sie allenfalls «einen Theil ihres Unterhaltes, oder nothigenfalles den ganzen erwer-
ben konnten»’*, falls sie den Ruf einer Gemeinde annihmen, welche sich finanziell aus-
serstande sihe, einen Lehrer zu unterhalten. Man verstand den Auftrag, zu dem man die
angehenden Lehrer bilden wollte, als Dienst fiir das Reich Gottes, in dem man keine
Reichtiimer oder Ehren anhédufen konne.

Die Vorbereitungen aber verliefen alles andere als reibungslos. Im August 1818 traten
kurz hintereinander zwei Mitglieder des provisorischen Komitees unter Protest aus, da
sehr viele Dinge ohne Konsultation des Komitees entschieden worden seien. Offen-
sichtlich hatte 6fters Spittler, in seiner impulsiven Art vorprellend, die Mitglieder des
Komitees vor die Tatsache bereits beschlossener und vollzogener Handlungen ge-
stellt’**. Allerdings schienen die Spannungen und Anschuldigungen oft auf Miss-
verstindnissen zu beruhen. So nahm Zeller in einem Brief vom 25. Juli 1820 Spittler vor
gedusserten Beschuldigungen in Schutz, als habe dieser im Alleingang grundsitzliche
Abmachungen getroffen’®.

Aber auch mit der behordlichen Bewilligung und dem Kauf eines geeigneten Grund-
stiicks hatte man zunichst kein Gliick. Nachdem es lange so ausgesehen hatte, als stiin-
den die Basler Erzichungsbehorde und die Regierung positiv hinter der geplanten
Insitution, zog sich die Erteilung der Bewilligung immer mehr in die Linge, so dass man
schliesslich die Konsequenzen zog und sich im benachbarten Grossherzogtum Baden
nach einer geeigneten Moglichkeit umsah. Spittler und Zeller wurden personlich in
Karlsruhe vom Grossherzog empfangen. Dieser iiberliess ihnen fiir einen giinstigen
Mietbetrag das ehemalige Schloss des Deutschherren-Ordens in Beuggen’®. Dieses
Schloss war wihrend der Kriegswirren als Lazarett gebraucht worden und befand sich
zur Zeit in einem vollig unbewohnbaren Zustand. Mit vereinten Kriften vieler am
neuen Projekt interessierter Leute wurde aber das Bauwerk in einen Zustand verwandelt,
welcher es ermoglichte, es als Waisenhaus und Internatsschule einzurichten. Der Gross-
herzog von Baden stand dem ganzen Vorhaben offenbar sehr interessiert gegeniiber, denn
er halte eine solche Anstalt fiir einen Segen fiir sein Land’*’.

Daneben gab es aber auch erfreulichere Informationen zu melden. Von vielen Seiten
gingen finanzielle Unterstiitzungen ein, so auch von der «British and Foreign School
Society», die zur Hilfe in «den unvermeidlichen Schwierigkeiten ihrer ersten Einrich-
tung» einen Betrag von hundert Pfund Sterling sandte’®. Weiter schrieb Spittler an
Zeller, dass die Orgel im Spalenhof verkauft werden solle. Er habe sofort gedacht, «das
giibe ein schones Stiick fiir euern Lehrsaal, und erdffnete fiir diesen Zweck eine Sub-
scription bei Freunden, denen derartige Beitriige nicht weh thun»".

Zeller, der nach einer Absage Bahnmaiers, des Schwager Spittlers, nach einigem
Zogern zugesagt hatte, die Leitung zu iibernehmen, hatte sich intensiv mit der pidagogi-

185



schen Theorie und Praxis Pestalozzis auseinandergesetzt. Dabei anerkannte er mit
Hochachtung, was Pestalozzi und seine Freunde an neuen und wichtigen Erkenntnissen
gewonnen und in die Tat umgesetzt hitten, besonders was die Entwicklung der «intel-
lektuellen, nahmentlich die Verstandeskriifte der Kinder» betreffe’”. An einem Punkt,
wo das eigentlich Ubel liege, hiitten aber «Pestalozzi und seine Freunde eigentlich noch
nichts als Theorien aufgestellt, und in Praxi fast noch gar nichts geleistet», nimlich in
bezug auf «die Herzensbildung der Jugend durch das Evangelium, und auf evangeli-
schem Wege». Auf diese Herzensbildung miisse bei der Konzeption einer solchen
geplanten Institution das Hauptaugenmerk gerichtet werden. Das bedeute aber auch, dass
es nicht reiche, die Kinder einige Stunden am Tage zu unterrichten, um sie abends wie-
der in ihre hausliche Umgebung mit ihrem zerstorerischen Einfluss auf die Seelen der
Kinder zu entlassen. «Evangelische Herzensbildung der Jugend zu begriinden, u. Jiing-
linge zu dieser Bildung mit Benutzung aller Verstand bildenden bessern u. erprobten
Lehrmethoden zu befidhigen, das muss Euer Gesichtspunkt bleiben». Das lasse sich aber
nicht anders 16sen als mit der Errichtung eines Internates, «wo Ein christliches Fami-
lienleben gefiihrt wird, wo alle Personen Glieder Einer Familie sind, u. wo Unterricht und
Erziehung sich die Hand bieten, das grosse Problem an Kindern u. Erziehern zu 16sen»7>!.

Am 22. Juni 1820 konnte die neue Anstalt in Beuggen unter der Leitung des
Padagogen Christian Heinrich Zeller eingeweiht werden.

Das Familienprinzip, das hier zur Grundlage der neuen Organisation gemacht wurde,
sollte in der Folge weitherum zum Vorbild dhnlicher Unternehmungen werden. Beuggen
erhielt eine besondere Vorbildfunktion, die durch den praktischen Vollzug vor allem nach
Wiirttemberg hinein ausstrahlte. Die gemachten Erfahrungen wurden durch viele dort
ausgebildete Lehrer weitergetragen und andernorts ebenfalls in Tat umgesetzt. Dann aber
wirkte Zeller auch durch eine Reihe von grundsitzlichen padagogischen Schriften in
weite Kreise hinein.

Von verschiedenen prominenten Seiten erfolgten auf die Anstalt in Beuggen positive
Echos. So berichtet Kober in seiner Spittler-Biographie von einem Besuch der beiden
Professoren Raumer und Ranke, welche Spittler fiir den neuen Plan zu einer neuen
Erziehungsstitte zu gewinnen suchte. Ranke schreibt in seiner Autobiographie: «Spittler,
dieser merkwiirdige Mann, bewegte in seinem Innern mit grosser Lebendigkeit edle und
in das Weite gehende Gedanken und Entwiirfe, wihrend man dusserlich nichts davon
ahnte, bis die Zeit zur Ausfithrung gekommen war. In Beuggen eroffnete er uns seine
Gedanken iiber eine Erziehungsanstalt fiir S6hne aus hoheren Stinden, die dort gegriin-
det werden solle. Er hatte Raumer und mich zu diesem Werk ausersehen und glaubte,
dass unsere Anstalt viel besser in Beuggen als in Niirnberg gedeihen kénne. Nach seiner
Art hatte er sich langst mit diesem Gedanken getragen und die Sache in ihren Einzel-
heiten iiberdacht.»”>* Einen weiteren Hohepunkt und auch eine gewisse Bestitigung
seiner erzieherischen Grundlagen erlebte Zeller, als am 21. Juli 1826 der damals schon
achtzigjihrige Pestalozzi Beuggen besuchte und sich iiber das Werk in Beuggen positiv
aussprach’,

186




Zeller war neben seinen Erziehungsaufgaben auch schriftstellerisch titig. Zunéchst
wurden seine in den Beuggener Jahresberichten verstreuten Aufsitze gesammelt, dann
legte er aber auch seine Erziehungsgrundsitze fiir ein weiteres Publikum in mehreren
Broschiiren und Biichern vor. So erschien 1911 bereits in 4. Auflage die Abhandlung
«Die Erziehung der Kinder fiir Zeit und Ewigkeit». Darin stellt er zunéchst kurz und biin-
dig fest: «die wahre Erziehung ist die christliche»’>*. Die meisten pidagogischen
Entwiirfe begingen den Fehler, nur die irdische Seite des menschlichen Lebens zu sehen.
So wiirden Kinder nur fiir das Diesseits erzogen, wihrend sie doch fiir die Ewigkeit vor-
bereitet werden miissten. Jedes Kind miisse von den Erziehern «in ein personliches
Verhiiltnis zu dem Herrn gebracht werden, in dem allein das Heil ist»">. Erzieher, seien
sie nun Eltern oder Lehrer, miissten also die ihnen anvertrauten Kinder immer wieder in
der Fiirbitte zum Heiland bringen’®.

Zur richtigen christlichen Erziehung gehore es, dass auch die Erziehungsgrundsiitze
aus der Bibel stammen miissten. So sei dadurch klar, dass ein Kind schon friithe vor
Miissiggang und vor Verwohnung bewahrt werden miisse. Dazu gehore auch das rich-
tige Mass an Strenge, gepaart mit Strafen, allerdings nicht aus dem Zorn heraus™’.
Wichtig sei daher das personliche Vorbild des Erziehers fiir das Kind. Denn ein christli-
ches Vorbild sei «ein anschauliches Bild des Lebens und der Liebe Christi in einem
Menschen»®,

Noch umfangreicher entfaltete Zeller seine Erziehungsgrundsitze in den «Lehren der
Erfahrung fiir christliche Land- & Armen-Schullehrer», das 1883 in fiinfter Auflage
erschien. Dieses Buch wurde als pidagogisches Lehrbuch fiir die Ausbildung der ange-
henden Lehrer in Beuggen verwendet’””. Auch hier entwickelte Zeller sein Erzie-
hungskonzept vom Grundgedanken her, dass der Mensch ein Geschopf Gottes ist und
echte Erziehung daher auf der Grundlage der Bibel Erziehung zum Reiche Gottes sei.
Solche Erziehung aber geschehe auf vielfiltige Weise. «Jeder Ort, wo Menschen erzogen
werden, ist eine Schule im allgemeinsten Sinne.»’*" «Menschenerziehungsanstalten»
sind in dieser Weise neben der Schule auch «die Ehe, oder die hiusliche Gesellschaft»,
der «Staat, oder die biirgerliche Gesellschaft» und «die Kirche, oder die kirchliche
Gesellschaft»’%!. Die Schulen sind fiir Zeller eine Art Hilfsorganisation, um die
Erziehung von Familie, Staat und Kirche zu ergénzen. Dabei unterscheidet er zwischen
den Schulen, in welchen die Kinder nur einige Stunden am Tag unterrichtet werden und
den Erziehungsanstalten, «worin die Jugend, ganz aus der hiauslichen Pflege der Eltern
herausgenommen, von Pflegeeltern und Erziehern, die nicht der Kinder angeborene
Eltern sind, auf mehrere Jahre erzogen wird»’®. Nach einem knappen Abriss der
Geschichte der Erziehung unterscheidet Zeller aus der neuesten Zeit «das philanthropi-
sche System» durch Basedow, den Bewunderer Rousseaus, «das humanistische System»
durch Ernesti und seine Schiiler, «das Pestalozzische System» und «das eklektische
System» durch Niemeyer in Halle’®. Dabei sieht Zeller, dass durch die angefiihrten
Schulsysteme viel Gutes erkannt und gewirkt worden sei. Hingegen sei man wieder hin-
ter den Hallenser Pietisten August Hermann Francke zuriickgefallen, welcher das wahre

187



Wesen der Erziehung erkannt habe, ndmlich, «dass sie eine Erlésung von der Siinde ist,
und eine Wiederherstellung zu dem Ebenbilde Gottes durch den Geist und das wieder-
gebirende Lebenswort seines eingeborenen Sohnes»’%*. Wahre Erziehung kénne also nie
absehen vom Ernstnehmen des in der Bibel festgehaltenen Willens Gottes.

Dabei hatte Zeller eine hohe Meinung von den Mdoglichkeiten und Notwendigkeiten
eines weitgespannten Unterrichtes in der Schule. Die Schule war fiir ihn nicht nur eine
Anstalt zur Vermittlung von Wissensstoft. Auch andere Fihigkeiten sollten geschult und
gefordert werden, wie Einbildungskraft und Phantasie, Neugierde und Lernbegierde,
Sprachvermdgen und Kunstanlage’®. Das ergebe ein weit gefichertes Unterrichtsange-
bot nicht nur von Wissens-, sondern auch von musischen Fichern. Dabei sollten die
Kinder zum eigenen Beobachten und Denken angeleitet werden’®®. Da nun aber die mei-
sten staatlichen Schulen ihrer wahren Aufgabe nicht mehr geniigend gerecht wiirden, sei
eine Verbesserung des Schulwesens dringend notig, da schlechte Schulen ganze Staaten
zugrunde richten konnten’’. «Alle Schulverbesserung muss mit dem lebendigen Gott
anfangen, mit Gott fortgehen, also im Glauben an sein Wort, im Vertrauen auf Seine
Macht und Gnade, und im Namen Jesu Christi geschehen. Sonst wird sie tot geboren und
wirkt den Tod.»"®®

Ganz der hohen und verantwortungsvollen Aufgabe der Erziehung entsprechend leg-
te Zeller strenge Massstibe an die Lehrer an. Ein Lehrer solle durch sein ganzes
Verhalten einen lebendigen Anschauungsunterricht fiir ein Leben unter der Fiihrung
Gottes darstellen. Er habe sich nicht nur um die ihm anvertrauten Kinder zu kiimmern,
sondern solle auch im Interesse einer fundierten Ausbildung mit den Eltern der Kinder in
personlichen Kontakt treten”. Er sollte auch jede Moglichkeit zur Weiterbildung fiir
sein Amt beniitzen’”". Wenn der Lehrer sein Amt im Licht der ewigen Bestimmung des
Menschen ernst nehme, sollte er «ein Christ sein»’’!, dabei auch in seiner personlichen
Entwicklung Fortschritte machen. So konne er seiner Aufgabe eines erziehenden
Unterrichtes immer besser nachkommen, der darin bestehe, in den Kindern die Lust und
Liebe zum Lernen zu wecken, ihre von Gott geschenkten Anlagen zu entdecken und zu
fordern’”?,

Natiirlich spielte fiir Zeller die Erziehung der Kinder zu Ordnung und Disziplin eine
grosse Rolle, der Lehrer solle sie aber im «Geiste der Sanftmut und Liebe» ausiiben und
«mit einem guten Beispiele von strenger Ordnung und Ordnungsliebe seinen Kindern»
selbst vorangehen’”®. Fiir einen sinnvollen Unterricht ist es wichtig, die Aufmerksamkeit
der Kinder zu gewinnen und zu erhalten. Dazu dient ein vielseitiger, spannender, an-
schaulicher Unterricht’’#, zu dem es einen entsprechenden Einsatz des Lehrers braucht.
Einen wesentlichen Beitrag zur Erziehung der Kinder zur Gemeinschaftsfiahigkeit und zu
unverkrampftem christlichem Menschsein leisteten in Beuggen die vielen Feiern, zum
Beispiel die grossen Jahresfeste und die Missionsteste. Mit dieser Tradition kniipfte
Zeller am Schulwesen August Hermann Franckes in Halle an, wo die Schiiler durch
Kontakte mit Missionaren und durch das Verlesen von Briefen und Berichten aus der
Mission tief geprigt worden waren.

188



Trotz der unbestritten grossen Leistung Zellers in der praktischen Arbeit und in theo-
retischen Grundlagen einer neuen Piddagogik bleibt doch anzumerken, dass er an einem
wichtigen Punkt sich nicht aus einer bezeichnenden Engfiihrung damaligen Denkens
16sen konnte. Auch fiir ihn hatte sich die Frau dem Mann zu unterziehen. Das begann
schon bei der Ausbildung der Kinder. Alle Autmerksamkeit galt den Knaben. Seine
begabte und an weiterer Schulbildung interessierte Tochter Monika bekam auf diesbe-
ziigliche Wiinsche von ihrem Vater zu horen: «Es ist mir lieber, wenn du den armen
Kindern die Kleider flickst.»”” Logische Folge dieser Zielvorstellung war, dass manche
Frau sich mit duldendem Tragen und Schweigen abfinden musste.

5.3 Freiwillige Vereine fiir soziales Engagement
5.3.1  Die Gesellschaft fiir das Gute und Gemeinniitzige'™®

1777 war auf Initiative des damaligen Ratsschreibers Isaak Iselin die «Gesellschaft zur
Aufmunterung und Beforderung des Guten und Gemeinniitzigen in Basel» (GGG)
gegriindet worden. Zwar war es kein direkt auf die Bibel zuriickgefiihrtes Streben, son-
dern der aufklirerische Wunsch nach Ausbreitung wahrer Erkenntnisse und menschli-
cher Tugend als Grundlagen wahrer Gliickseligkeit der Menschen’””. Die Menschen soll-
ten durch verbesserte Schulbildung fiir die Erlangung der Gliickseligkeit als Endzweck
menschlichen Strebens gebildet werden. Die Gesellschaft bemiihte sich auf vielfache Art
und Weise, die bestehenden Liicken im damaligen Schulsystem und im sozialen Netz
auszufiillen, etwa durch Schulen fiir Arme, Kleinkinderschulen, Middchenschulen, durch
Einfiihrung des Turnunterrichtes oder Forderung musikalischer Ausbildung. Man kiim-
merte sich um Gefangene und Strafentlassene, richtete Institutionen sozialer Fiirsorge fiir
Arme und Kranke ein. Auch um das soziale und sittliche Wohl der Fabrikbevolkerung
kiimmerte man sich, wozu 1843 eine Untersuchung durchgefiihrt wurde”’®. Man ver-
suchte den Arbeitern bei ihrer Freizeitgestaltung hilfreich zur Seite zu stehen etwa durch
Sonntagslesesile und Bibliotheken. 1844 bildete sich eine besondere «Kommission fiir
Fabrikarbeiterverhiltnisse, welche die Errichtung von Arbeiter-, Kranken-, Witwen- und
Beerdigungkassen» forderte. Die Gemeinniitzige Gesellschaft war in vielen Aufgaben in
verschiedener Weise engagiert. So ging von ihr wihrend der Teuerung von 1845/46 eine
Initiative aus, durch Kauf von Getreide die Preise stark zu senken und dieses so auch
weniger bemittelten Klassen erschwinglich zu machen’”.

Ein wesentliches Verdienst kam der GGG zu in ihren Bemiihungen um die Ver-
besserung der Wohnverhiltnisse fiir die Arbeiterschaft. Die unhygienischen Verhéltnisse,
in denen die meisten Arbeiterfamilien damals leben mussten, fiihrten immer wieder zu
Seuchen. So wurde 1844 von der GGG aus eine «Kommission fiir Fabrikarbeiter-
verhiltnisse» geschaffen, welche den Grund zu billigeren und gesiinderen Wohnungen
legte’®’. In dieser Kommission und in deren Aktivititen spielte der fromme Unternehmer

189



und Ratsherr Carl Sarasin eine grosse Rolle. «Dank seiner Initiative beschliesst die
Gemeinniitzige Gesellschaft den Bau, um die einzelnen Hiuschen den Fabrikinhabern zu
Handen ihrer Arbeiter zur Verfiigung zu stellen. Spiter wirkt er durch ein Referat vor
dem Gewerbeverein fiir die Idee der Arbeiterwohnungen; er fordert fiir diese, dass sie
freistehend (also keine Massenkasernen), sonnig, gesund, bequem, auf bloss einem
Boden stehend und wohlfeil seien.»’8!

5.3.2  Engagement fiir Griechenland und Paldstina
5.3.2.1 Die beiden Vereine fiir Hilfe an die Griechen

Als sich die griechische Bevolkerung gegen die jahrhundertelange grausame Herrschaft
der Tiirken auflehnte und der Aufstand zundchst blutig unterdriickt wurde, erfolgte in
ganz Europa ein Aufschrei der Emporung. Eine grosse Griechenbegeisterung erfasste
viele Leute. Junge Menschen meldeten sich freiwillig als Kimpfer oder als Arzte auf das
Schlachtfeld. Schliesslich wurden durch eine militirische Intervention der vereinigten
Briten, Franzosen und Russen 1827 die Tiirken besiegt und die Freiheit Griechenlands
erzwungen. Das Resultat des langen Freiheitskampfes der Griechen und der grausamen
Reaktion der tiirkischen Herrscher war aber eine grosse Anzahl getoteter, gefangenge-
nommener und als Sklaven verkaufter Griechen, sowie viele Witwen und Waisen.

Schon 1822 entstanden vielerorts Griechenvereine, so am 27. Mirz 1822 auch in
Basel. Als Zweck des Vereins wurde in der «Stiftungsurkunde und Verfassung des
Baselischen Hiilfsvereins fiir die Griechen» festgehalten: «durch Verwendung der einge-
henden Geldbeitrige, das in seinen religidsen und biirgerlichen Rechten vom Erbfeinde
des christlichen Glaubens hart bedringte Griechenvolk, die ihm zu Hiilfe ziehenden
Streiter und Arzte, so wie einzelne Verungliickte zu unterstiitzen»’2. Der Verein stand
unter der Leitung von Pfr. Friedrich Merian. Unter den rund 45 Namen der Mitglieder
finden sich Leute wie der Jurist W. Snell, der Konrektor des Gymnasiums La Roche,
Professor Alexandre Vinet und der Geschédftsmann Carl Sarasin. Die verschiedenen loka-
len Griechenvereine waren zusammengeschlossen in einem Schweizerischen Griechen-
verein unter dem Vorsitz der Ziircher.

In einem Brief vom 16. April 1822 wandten sich Prisident Friedrich Merian und
Dr. Wilhelm Snell an Biirgermeister und Rat der Stadt Basel mit einem Gesuch, Geld
sammeln zu diirfen «zur Erleichterung der Noth des hart bedringten Griechen-
volks durch Unterstiitzung einzelner Verungliickten und einzelner ihrer zur Hiilfe
zuziehenden Krieger und Arzte»™. In der «Rechenschaft iiber die Verwendung
der zur Unterstiitzung der bedridngten Griechen in Basel eingegangenen Aktien und
Gaben» vom 21. Februar 1823 werden unter anderem verschiedene militédrische
Massnahmen erwihnt, welche unterstiitzt worden seien, wie auch der Kauf von
Munition.

190



Von vollig anderer Art war der am 29. Juni 1826 auf Anregung Spittlers gegriindete
«Verein zur sittlich-religiosen Einwirkung auf die Griechen». Fiir das Prisidium dieses
Vereins konnte Spittler Professor de Wette gewinnen. Schon im Namen des Vereins
kommt zum Ausdruck, dass man Kinder nicht nur zu ihrer Erziechung ins Waisenhaus auf-
nehmen, sondern durch sie in spiteren Jahren auf ihre Landsleute einwirken wollte.

In einem Aufruf des Vereins vom 10. Juli 1826 heisst es: «Die allgemeine Theilnahme
an dem Schicksale der Griechen hat sicherlich ihren Grund in dem gesunden, richtigen
Gefiihle, dass es sich bey ihrer Unterdriickung um die Vertilgung der letzten Reste christ-
lich-europiischer Bildung in einem Volke handelt, welchem die europdische Menschheit
Wissenschaft und Kunst verdankt, und welches selbst in der Geschichte der christlichen
Kirche eine bedeutende Stelle einnimmt ... In jedem Falle sollten diejenigen, welche
einen so 1oblichen Eifer fiir die Verbreitung des Evangeliums unter den Unglidubigen
beweisen, ihre christliche Theilnahme auch diesem Volke zuwenden und den Versuch
machen, ob das hohere religiose Leben, das, Gott sey Dank!, unter uns herrscht, und das
wir dem fleissigen Gebrauche der heiligen Schrift verdanken, auf irgend eine Weise unter
ihm erweckt werden konne.»"®* Der neue Verein habe sich nun «die Erweckung des wah-
ren, in Glauben und Liebe lebendigen Christenthums und die Verbreitung der evangeli-
schen Wahrheit mittelst der heiligen Schrift unter den Griechen zum Zweck gesetzt und
will damit anfangen, zwey junge eifrige Ménner, welche sich bisher in der hiesigen
Missions-Schule zum Missionswerke vorbereitet haben, und die uns die 16bliche Com-
mitte der evangelischen Missions-Gesellschaft hieselbst mit briiderlicher Bereitwillig-
keit tiberlassen will, dahin zu senden mit dem Auftrage, den sittlich religiosen Zustand
dieses Volkes kennen zu lernen und die Mittel zu erforschen, wie der lebendige Geist des
Christenthums am Zweckmiissigsten in demselben geweckt und gefordert werden kon-
ne, und also zu sehen, was sich fiir die Verbreitung und den fruchtbaren Gebrauch der
heiligen Schrift, fiir die Belebung der Andacht und vorziiglich auch fiir die Erziehung der
Jugend daselbst wirken lasse.»’®

In den Berichten wurde 6fters von der Verrohung des Volkes durch die langen kriege-
rischen Auseinandersetzungen gesprochen, der man begegnen miisse, um einen
Neuanfang dieses Volkes auch in geistiger und sittlicher Hinsicht zu erméglichen.
Wiihrend des Aufstandes, der von 1821 bis 1829 dauerte, wurden viele Kinder entweder
zu Waisen, die sich allein durchschlagen mussten, oder sie wurden als Sklaven verkauft.
Der Verein legte es unter anderem darauf an, solche Sklavenkinder loszukaufen, denen
man dann neben den Waisen, die man teilweise auf der Strasse aufgelesen hatte, eine
christliche Erziehung in Beuggen ermoglichen wollte. Am 31. Mirz 1827 wurden die
ersten sechs griechischen Kinder in Beuggen empfangen. Da man immer mehr Kinder
aufnahm und das Schulprogramm immer mehr ausgedehnt wurde, plante man, die
«Griechenanstalt» von Beuggen weg nach Riehen zu verlegen, wo Spittler ein Gut kau-
fen konnte, fiir dessen Erwerb er allerdings das Filkli als finanzielle Garantie einsetzen
musste. Am 23. Mai 1829 wurde die Genehmigung von Biirgermeister und Rat des
Kantons Basel erteilt’®¢.

191



Mit der Zeit scheinen aber Interesse und Unterstiitzung stark abgenommen zu haben.
1832 musste das Werk aufgegeben werden. Die verbliebenen Kinder wurden in
Korntal’®” aufgenommen. Die angespannte Finanzlage fiihrte am 15. November 1832 zu
einem Gesuch von Rektor La Roche an «Herrn Postmeister Bernoulli», bis Schaffhausen
die Reisekosten fiir diese Griechenjungen so niedrig wie moglich anzusetzen’®.

5.3.2.2 Das Briiderhaus in Jerusalem

Wie bei vielen Pietisten im 19. Jahrhundert war auch Christian Friedrich Spittlers
Interesse vom Geschehen im Heiligen Land angezogen worden. Palédstina war durch die
politischen Ereignisse seit Beginn des Jahrhunderts neu ins Blickfeld der Europder
geriickt’®®. Noch wichtiger aber war die durch das Reich-Gottes-Verstandnis neuerwach-
te Liebe zu Jerusalem und der Wunsch, etwas fiir den Wiederaufbau der wihrend der
Herrschaft der Tiirken schlimm vernachlédssigten und heruntergekommenen Gegend zu
tun. Johannes Frutiger, einer der von Spittler nach Jerusalem gesandten Briider, erinner-
te sich spiter, dass Spittlers Wort auf ihn Eindruck gemacht habe, «dass neben der in
Jerusalem schon begonnenen direkten Missionsarbeit auch eine mehr indirekte mit erste-
rer Hand in Hand gehen miisste, um dadurch dem Volk auch Gelegenheit zu geben,
zu sehen, wie protestantische Christen nicht bloss predigen, sondern auch Handel
und Gewerbe treiben im Gegensatz zu der meistens ungewissenhaften Routine der
Levantiner»’*,

Die Hoffnung, zum Wiederaufbau Paldstinas durch Handwerker, aber auch mit
Schulen und Spitilern beitragen zu konnen, beschiftigte Spittler tiber Jahre hinweg, auch
dann, als ihm vom Komitee der Basler Mission im Blick auf Missionsarbeiten im
Ausland ein Riegel geschoben worden war. Schon 1846 erreichten die ersten nach
Jerusalem ausgesandten Pilgermissionare, Ferdinand Palmer und Conrad Schick, ihren
Bestimmungsort. Bald konnte der Grund fiir das spitere Briiderhaus gelegt werden. Hier
wurde in aller Bescheidenheit eine Arbeit angefangen, welche mit anderen Unterneh-
mungen, vor allem britischer Missionstétigkeit, ihre Wirkung auf die einheimische
Bevolkerung nicht verfehlte. So wurden von Moslems und Juden Gegenmassnahmen
ergriffen. Gobat schrieb am 6. November 1854: «Die Juden schienen letztes Friihjahr
einige Zeit durch die Liebesbeweise der Christen sehr ergriffen zu sein, und ihre
Vorurteile schienen zu weichen. Da ergriff die Juden in Europa Furcht vor den méglichen
Folgen christlicher Liebe, und sie sammelten grosse Summen Geldes, welche teilweise
zur sofortigen Hilfe unter die Armen verteilt werden sollten. Der grosste Teil jedoch die-
ser Summen war bestimmt, unseren Instituten dhnliche Anstalten zu errichten, um auf
diese Weise die Bande abzuschneiden, welche in einem gewissen Sinn eine grosse
Anzahl Juden mit unserer Mission verbinden.»""

Jerusalem war so etwas wie ein Lieblingskind Spittlers. Es sollte sich allerdings
rachen, dass er seine oft hochfliegenden Pline fiir Palédstina aus der Ferne, ohne genii-

192



gende Kenntnis der ortlichen Gegebenheiten, entwarf. So scheiterten nicht nur weiterge-
hende Pline fiir Schulen und eine Kolonie in der Nihe des Karmel; auch das Briiderhaus,
das einige Zeit als Stiitzpunkt fiir die Missionare der Apostelstrasse gedient hatte,
musste nach einigen Jahren geschlossen werden’?. In seinen Reisebeschreibungen schil-
derte Pfarrer E.W. Schulz aus Miilheim an der Ruhr die Situation im Riickblick folgen-
dermassen:

Das Briiderhaus «ist durch den frommen Vater Spittler in Basel gegriindet, in der
Absicht, dass christliche, unverheiratete Méinner darin wohnen, sich selbst durch
Handarbeit nidhren, vorziiglich durch ihren Wandel das Evangelium predigen, Kinder
erziehen, Kranke pflegen und Pilger beherbergen sollten. Die leitende Idee war vortreff-
lich, aber sie liess sich in Jerusalem und unter den dortigen Verhiltnissen, auf diese Weise
praktisch nicht durchfiihren. Gleich anfangs traten allerlei storende Umstédnde ein. Einer
der Briider ... war ein versteckter Rationalist, tiuschte Spittler, gab Argernis und kehrte
in sein Vaterland zuriick. Die anderen vier: Miiller, Palmer, Schick und Baldensperger,
haben sich bewihrt und sind liebe, christlich vortreffliche Minner. Aber sie wurden beim
Beginn dieser Anstalt alle krank und kamen dadurch in ein grosses Gedringe. Zudem
ldsst sich eine Haushaltung im Morgenlande ohne eine tiichtige Hausfrau gar nicht
filhren. An der Spitze musste jedenfalls ein Hausvater mit einer qualifizierten Frau ste-
hen. Es war davon die Rede, Diakonissinnen zugleich im Hause anzustellen, was ein
hochst unpassender und verkehrter Plan war, der auch nicht zur Ausfiihrung gekommen
ist. So wurde mir in Jerusalem erzihlt; aber mit dem ausdriicklichen Bemerken, dass der
liebe Vater Spittler an einen solchen Plan auch nicht im entferntesten gedacht habe.

Zwischen Spittler und diesen Minnern entstanden Missverstindnisse und Konflikte,
welche auf dem schwierigen und lange dauernden Wege der brieflichen Erorterung sich
nicht recht beheben wollten. So 16ste sich dann dieses Institut fast ganz auf ... Friiher
wurden fiinfzehn Knaben in der Anstalt erzogen, Miiller hat jetzt nur noch zwei. Er treibt
das Uhrmacher-Handwerk, beherbergt zu Zeiten einen christlichen Pilger, besitzt
Vertrauen auch bei den Muhammedanern und lidsst sein Licht leuchten unter den
Arabern, dass sie seine guten Werke sehen.»’®?

5.3.2.3 Das Syrische Waisenhaus in Jerusalem

1860 kam es durch fanatisierte Moslems in Syrien und im Libanon zu grausamen
Christenverfolgungen. Der Leiter des Briiderhauses, Johann Ludwig Schneller, nahm
etwa dreissig verwaiste Kinder aus Tyrus und Sidon zu sich nach Jerusalem und legte so
im November 1860 den Grundstein zum Syrischen Waisenhaus. Ein Komitee zur
Unterstiitzung dieses Werkes wurde in Basel gegriindet. Wihrend Theodor Fliedner und
seine Kaiserswerther Diakonissen sich besonders der weiblichen Jugend annahmen, soll-
te das Syrische Waisenhaus vor allem fiir Knaben gefiihrt werden. In einem von Spittler,
Dekan Ledderhose und Kaplan Schlienz unterzeichneten Aufruf vom Oktober 1860

193



heisst es: «Bereits befindet sich in Jerusalem ein tiichtiger Hausvater, Schneller, welcher
in der Nihe der Stadt ein Haus und einen Garten besitzt. In jeder Beziehung ist er dazu
geeignet, solche Waisenknaben im rechten Geiste zu erziehen, so dass sie, wenn Gott sei-
nen Segen dazu gibt, ihren Landsleuten dereinst zum Heile dienen kdnnen.» Dabei bezog
man sich auch auf das Jesuswort: «Wer ein solches Kind aufnimmt in meinem Namen,
der nimmt mich auf.» Man bitte daher alle, denen daran gelegen sei, dass die zweite Bitte
des Gebetes Jesu, «Dein Reich komme!» in Erfiillung gehe, diese Sache zu unterstiitzen.

Das Waisenhaus wurde verstanden als «ein Gotteshaus, weil Kinder eine Gabe Gottes
sind, Ps. 127, 3. und Er der rechte Vater ist tiber alles, was da Kinder heisset im Himmel
und auf Erden, Eph. 3, 15. und der Vater der Waisen; weil sich alle seine Bewohner als
sein, mit dem theuren Blute Jesu Christi erkauftes Eigenthum fiir verpflichtet erkennen,
nicht der Menschen Liisten, noch sich selbst zu leben und zu dienen, sondern dem, der
fiir sie gestorben und auferstanden ist; weil sie das Werk an den Kindern dem HErrn thun,
Matth. 25, 40. — Marc. 9, 37.»"%

Dieses Unternehmen sollte auch Ausdruck der Dankbarkeit Gott gegeniiber sein fiir
erlebte eigene Bewahrung vor Kriegsgeschehen. «Hier war uns Gelegenheit geboten, in
evangelischer Weise zu helfen»’®?. Die Kinder sollten hier gemiss § 1 der Statuten «zu
niitzlichen Gliedern der menschlichen Gesellschaft und zu wackeren Gliedern der Kirche
Jesu Christi unseres HErrn erzogen und gebildet werden»’?®. Grundlage sollte der evan-
gelische Glaube nach der Heiligen Schrift sein. Der Hausvater sei nach altem Brauch
auch Hauspriester, der die Aufgabe habe, die Hausgottesdienste zu leiten. Die Andachten
wurden abwechselnd in deutscher und arabischer Sprache gehalten”.

Zunichst sah man die Aufgabe in der schulischen Bildung, welche mit dem 14.
Altersjahr abgeschlossen sein sollte. Dieser Abschnitt schloss «wo immer moglich, mit
dem kirchlichen Akt der Konfirmation, bei solchen Kindern, die in ihrer Jugend getauft
worden; oder mit der Taufe bei nicht christlichen Kindern». Daran konnte sich eine wei-
tere Zeit der Ausbildung zu einem Handwerk anschliessen.

533 Hilfsgesuche

In den Kirchen-Akten wird an «Unterstiitzung auswirtiger Gemeinden» zwischen 1602
und 1938 mit Schwerpunkt im 19. Jahrhundert eine Reihe von gegen 30 Empfingern von
Unterstiitzungsbeitrigen angefiihrt von schweizerischen Gemeinden bis nach Russland
und Amerika, meist reformierte oder Waldenser-Gemeinden in der katholischen Dia-
spora’®®. 1842 wurde in Basel der erste kantonale Protestantisch-kirchliche Hilfsverein
gegriindet’®. Nach der Griindung weiterer kantonaler Zweigvereine und des schweizeri-
schen Vereins wurde Basel zum «Vorverein» bestimmt. Erste Patronatsgemeinde wurde
fiir Basel die reformierte Kirchgemeinde Olten, spiter waren es vor allem Gemeinden im
Tessin, welche von Basel aus unterstiitzt wurden. Der Baselbieter Hilfsverein entstand
1846 3%,

194




5.34  Weitere Spittlerwerke
5.3.4.1 Das Diakonissenhaus Riehen

Zu Beginn der 40er Jahre des 19. Jahrhunderts sah es mit der medizinischen Versorgung
in Basel noch nicht sehr gut aus. Die beiden bestehenden Spitiler waren viel zu klein. In
den Siilen lebten zu viele Personen auf engem Raum zusammengedringt. Kranke mit
ansteckenden Krankheiten konnten von den anderen nicht isoliert werden. Sanitire
Anlagen und die Zufuhr frischer Luft liessen zu wiinschen iibrig. In einem Bericht iiber
die Jahre 1851 bis 1860 schrieb Professor Brenner, seit 1832 Arzt im Spital: «Die aller-
schlechteste Abteilung des Spitals, ein Teil des ehemaligen Barfiisserklosters, <Almosen>
genannt, wurde zur Unterbringung Geisteskranker, ekelhafter und unreinlicher Kranker
und verkommener Subjekte benutzt. Da waren zwei grosse Sile in Blockhduser abgeteilt,
mit schweren eisernen Riegeln und Vorlegschlossern versehen, innen mit Ketten aus-
geriistet. Da wurden die aufgeregten Irren eingeschlossen, wihrend die stillen Irren
gemeinschaftliche Zimmer mit Krebskranken und an Fallsucht Leidenden bewohnten.
Ausser in den Schlafzimmern war keine Trennung der Geschlechter ausfiihrbar. Minner
und Weiber, Alt und Jung, teilten einen Hof mit Hiihnern und sonstigem Gefliigel. Ein
Hausmeister hielt nach Belieben einige Hausordnung mit Ochsenziemer, mit Anlegen
von Ketten und einem schweren hdlzernen Blocke an eiserner Kette an die Fiisse. Mittel
der Zerstreuung, Erheiterung und angemessene Beschiftigung fehlten durchaus; ein
Garten, selbst ein geniigender freundlicher Raum fehlte giinzlich.»®!

1836 wurde schliesslich ein Neubau beschlossen, der 1842 eingeweiht und bezogen
werden konnte. Ein grosses Problem blieb aber die Rekrutierung von ausgebildetem
Pflegepersonal, vor allem von Leuten, welche sich aus christlichem Verantwortungs-
bewusstsein heraus einem manchmal unangenehmen und strengen Dienst unterziehen
wollten. So wurde von Rektor La Roche und den Pfarrern Huber-Schnell und A. Sarasin
ein «Verein fiir Ausbildung von Krankenpflegepersonal» gegriindet, welcher vor allem
willige junge Frauen nach Ludwigsburg in eine entsprechende Ausbildung schickte®?2,
1842 hielt Pfarrer Fliedner, der Griinder und Leiter des Kaiserswerther Diakonissen-
Mutterhauses, im Filkli einen Vortrag fiir junge Frauen, worin er fiir die grosse und wich-
tige Aufgabe der Diakonie warb®®”. Spontan meldeten sich 17 Frauen, die nach
Kaiserswerth geschickt wurden. Der Ruf nach einer besseren medizinischen Betreuung
in Basel wurde immer lauter, die ausgebildeten Frauen aber konnten zum grossen Teil
wegen Verheiratung nicht eingesetzt werden. So regte Spittler die Griindung eines eige-
nen Diakonissen-Mutterhauses in Riehen an, wofiir ein Gebdude gekauft werden konnte
und Spittler in der Person des jungen Arztes Martin Burckhardt einen geeigneten Mann
fand. Die lingere Suche nach einer Oberschwester war schliesslich von Erfolg gekront,
als Trinette Bindschedler aus der Gegend von Lorrach dazu gewonnen werden konnte,
Sie habe schon bei der Begegnung mit Fliedner einen Wunsch nach einem solchen Dienst
gespiirt 304,

195



So konnte das Werk schnell voranschreiten. Als Ziel der neuen «Diakonissen-Anstalt»
wurde in einem 1852 gedruckten Statuten-Entwurf formuliert, «Diakonissen, d.h.
Dienerinnen Jesu Christi in Werken der barmherzigen Liebe zu bilden»®”. «Evan-
gelische Diakonissen ... suchen in ihrem Berufe nicht ihr eigenes Verdienst, sondern eine
Gelegenheit, sich Dem dankbar zu erweisen, der sie erloset hat.» Im Blick auf die
Aufnahme wurden die Bewerberinnen dringend gebeten, «sich griindlich vor dem Herrn
zu priifen, ob die Beweggriinde zu ihrem Vorhaben frei von unlautern Nebenabsich-
ten sind». Uber die Bereitschaft zum Dienst in der Krankenpflege hinaus wurden die
Schwestern «noch ganz besonders zum treuen Dienst in der Nachfolge Christi ver-
pﬂichtet».

Zwar gaben die Diakonissen mit ihrem Eintritt viel personliche Freiheit auf, um zu
diesem Dienst riickhaltlos zur Verfiigung zu stehen. Dafiir aber sorgte die Anstalt fiir sie
auch in Krankheitsfillen und im Alter.

1852 konnte die Einweihungsfeier stattfinden®". Bewusst begann man am Anfang in
kleinem Stil mit 4 Schwestern, 6 erwachsenen Patienten und 6 kranken Kindern®”’. In
den niichsten Jahren wuchs aber das Werk immer mehr, und es kamen neue Aufgaben
hinzu mit Ubernahme des Kinderspitals, des «Irrenhauses» und der Betreuung weibli-
cher Strafgefangener®®,

Die Tatsache, dass zunichst der Hausvater, Pfr. Hoch, und nach seiner Pensionierung
die Oberschwester tiglich eine Andacht mit den Schwestern hielt, brachte die klare
Zielvorstellung zum Ausdruck, diesen Einsatz als Dienst in der Nachfolge Christi zu
verstehen.

5.3.4.2 Die Pilgerhiitte Mayenbiihl

Ende 1855 kaufte Spittler das Gut «Mayenbiihl», «das eine halbe Stunde von St.
Chrischona entfernt» gelegen war und richtete darin eine «Freiwillige Zwangsarbeits-
Anstalt zur Pilgerhiitte» ein als eine «Rettungs- und Besserungsanstalt fiir verirrte
Jiinglinge und Minner, die selbst das Bediirfnis fiihlten, wieder auf den rechten Weg zu
gelangen»®?,

In der Pilgerhiitte wollte man «fiir Jiinglinge und Minner» eine Zufluchtsstitte bieten,
«wohin sie sich aus mancherlei schwierigen oder verfehlten Lebensverhéltnissen zuriick-
ziehen konnen, um den Segen eines geregelten Familien- und Anstaltslebens zu genies-
sen»®10.

Getreu dem Zweck, «dem Heiland ... einige Seelen durch Seinen Beistand zu gewin-
nen, die durch die innerliche Zucht des heil. Geistes ... sowie durch den &dusserlichen
Antrieb eines geregelten Arbeits- und Haushaltslebens tiichtig werden mdochten, in
Geduld und guten Werke zu trachten nach dem ewigen Leben»®"", war das ganze Leben
in einen gottesdienstlichen Rahmen eingepasst. Nach Morgen-, Mittag- und Nacht-
essen waren Lesungen aus der Bibel und aus Gossners Schatzkistlein vorgesehen mit

196



Erkldrungen des Hausvaters, dazu jeden Sonntag der gemeinsame Kirchgang in die
reformierte Dorfkirche in Riehen. Zudem fand am Sonntag auch am Nachmittag und
Abend «eine Erbauungsstunde im Hause Statt, welcher alle Anwesenden beizuwohnen
haben»®12,

5.3.4.3 Die Taubstummenanstalt

1833 erschien eine «Anzeige iiber die Taubstummen-Anstalt in Beuggen». Darin berich-
tet der Kandidat der Theologie C.J.F. Klemm, der erste Leiter dieses von Spittler ange-
regten Werkes, dass seit Mai 1833 in Beuggen eine «Anstalt ... zur Erziehung und zu
dem Unterrichte taubstummer Kinder» bestehe, welche durch das Komitee der «freywil-
ligen Armen-Schullehrer-Anstalt» ins Leben gerufen worden sei®'®. In dieser Anzeige
wird die bewusste Verwurzelung des Werkes in biblischen Vorstellungen mehrfach her-
vorgehoben. Wer im Glauben an Christus als Erloser den Frieden des Herzens gefunden
habe, werde den ewigen Wert jeder Menschenseele erkennen. «Darum hat auch zu allen
Zeiten und an allen Orten, wo das grosse Wort von der Gnade Gottes in Christo
Menschenherzen ergriffen hat, sich der Trieb und das Bediirfniss eingestellt, Liebe zu
aussern, den Briidern in Liebe zu dienen und zu demselben Leben, dessen man selbst
theilhaftig geworden, zu helfen. — Aus diesem Triebe und Bediirfnisse sind alle die
Anstalten der Liebe hervorgegangen, welche das Christenthum zu allen Zeiten so
wesentlich ausgezeichnet haben vor allem, auch dem gebildetsten Heidenthum.»®'#
Diese Liebe solle auch den Umgang und die Erziehung der Taubstummen fiir das Reich
Gottes bestimmen. «Zur Erreichung des genannten Haupt-Zweckes aber wird die heili-
ge Schrift als das einige Mittel benutzt, und zwar so, dass aus ihr ebensowohl die
Methode der Erziehung und des Unterrichts, als auch der wesentlichste Inhalt des
Unterrichts, der Kern des Unterrichts» entnommen werden sollten. «Denn die heilige
Schrift hat allein die Wahrheit, sie allein giebt namentlich den richtigen Aufschluss iiber
das Wesen des Menschen und dessen Organism nach Geist, Seele und Leib. Darum kon-
nen aus ihr die wahren Grundsiitze der Erziehung und des Unterrichts allein genommen
werden.»®1 Dieses Prinzip solle somit auch Hausordnung und Lehrplan bestimmen.
Lange Zeit waren die Taubstummen in der Betreuung so gut wie vergessen worden, da
man glaubte, sie seien stumpf und nicht bildungsfihig. Auf Anregung Spittlers wurde
1833 der Anstalt Beuggen eine Taubstummenschule angegliedert, welche 1838 in den
«Pilgerhof» nach Riehen iibersiedelte®'®. Anlisslich der Jahresfeier vom 5. Juni 1843
wies Professor Hagenbach als Vertreter der GGG darauf hin, dass seine Organisation die-
ser Aufgabe schon lange ihre Aufmerksamkeit gewidmet habe, ohne allerdings prakti-
sche Massnahmen unternehmen zu konnen. Umso mehr freue er sich, dass man die hier
geleistete Arbeit unterstiitzen konne®!”. Auf den Vorsteher Pfarrer Jakob von Brunn folg-
te der Pidagoge Wilhelm Daniel Arnold als Inspektor, der sich sehr dariiber freute, als
1858 dieser Taubstummenschule auch eine «Bildungsanstalt fiir schon erwachsene

197



Taubstumme» angegliedert werden konnte. «Fast alle bestehenden Erziehungsanstalten
fiir Taubstumme haben sie ignorirt und bisher ihrem traurigen Schicksal iiberlassen ...
Mit Feldbau konnten solche Jiinglinge am besten beschiftigt werden». Dazu solle auch
ein notiges Minimum an Schulbildung in «Religion, Lesen, Schreiben und Rechnen»
erfolgen. «Jeder Unterrichtsgegenstand wird durch Mimik und Schrift gelehrt.»*'®

5.3.4.4 Das Asyl fiir konvertierte Katholiken

«Da seit geraumer Zeit viele Ubertritte rémisch-katholischer Priester besonders in
Ostreich und Bayern stattfinden und noch mehr in Aussicht stehen, so sind christliche
Freunde in Deutschland und in der Schweiz zu der Uberzeugung gekommen, dass etwas
Geordnetes miisse gethan werden, um auf eine zweckmaissige Weise fiir diese Con-
vertiten zu sorgen.»®!. Spittler hatte sich deshalb bereits im Juli 1857 an den Prisidenten
der weltweiten Evangelischen Allianz, Sir Culling Eardley, gewandt, und ihn um finan-
zielle Hilfe gebeten®?. Dieses Anliegen wurde auf der Weltversammlung der Allianz von
1857 in Berlin diskutiert und positiv aufgenommen. Es wurde die Bildung verschiedener
lokaler Vereine zur Forderung angeregt. Neben St. Chrischona bei Basel wurden auch
mogliche Standorte in Deutschland vorgeschlagen. Fiir Basel bildete sich ein Komitee
mit Pfr. Le Grand, C.F. Spittler und Kaplan Schlienz. Spittler wurde zu Verhandlungen
mit der Basler Regierung ermachtigt®>.

Die Aufgabe bot aber unerwartete Schwierigkeiten. So kam diese Unternehmung
bereits 1863 wieder zum Erliegen. Zwar wurden «seit dem Bestehen unseres Vereins ...
im Ganzen 16 Priester und 5 junge Leute, darunter 4 Studierende», dazu mehrere durch-
reisende katholische Priester betreut. Die Betreuung sei aber zu aufwendig, denn «der
katholische Priester will, so zu sagen, an der Hand gefiihrt sein, bedarf es doch bei den
Meisten der Umwandlung des Lebens mit Heranbildung zu neuer niitzlicher Thitigkeit».
Dazu seien auch die finanziellen Mittel nicht mehr vorhanden. Das Anliegen selber aber
diirfe nicht begraben werden. «Die Zeiten sind darnach angethan, dass die evangelische
Christenheit aus ihrem Schlummer dem Katholizismus gegeniiber erwachen muss
sowohl zur Erkenntniss dessen, was ihr frommt, als der Pflichten, die sie gegen Wahrheit
suchende Katholiken hat»®*2. Das waren andere Tone als noch in den 20er Jahren, als
eine lebhafte Zusammenarbeit zwischen Spittler und den Vertretern der Allgduer
Erweckung herrschte, bei der man sich gegenseitig als Nachfolger des selben Herrn
erlebte. Aber dazwischen lagen die schweren Kidmpfe der ultramontanen Kurie gegen
alle evangelischen Aufbriiche in der katholischen Kirche. So wurde aus gemeinsamer
Planung, wie man die Bibel auch in katholischen Gegenden gemeinsam unter die Leute
bringen konne, eine konfessionell gefirbte Mission in katholischen Gebieten, gefolgt
von sozialer Tatigkeit fiir Konvertiten.

198




5.3.4.5 Kleinkinderschule und Kinderspital

Da eine geordnete Betreuung von Kindern im Vorschulalter oder in Krankheitsfillen in
der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts nur ganz vereinzelt und auf private Initiative hin
geschah, sah Spittler auch hier ein weites Arbeitsfeld vor sich, auf dem er Impulse gab
oder vorhandene Impulse aufnahm. 1840 entstand in Riehen eine Kleinkinderschule®2,
die im «Pilgerhof», in der «Taubstummenanstalt» untergebracht wurde.

Spittler wurde auch zugezogen, um ein kleines Kinderspital zu planen. Frau Elisabeth
Burckhardt-Vischer hatte eine Stiftung errichtet, welche diesen Plan ermoglichte.
Zunichst wurde diese neue Institution 1846 in einem leerstehenden Haus der Frau
Burckhardt in der St.-Johann-Vorstadt eingerichtet. Neben zwei vollamtlichen Ange-
stellten konnten viele freiwillige Hilfskrifte gewonnen werden. So wurde zum Beispiel
auch Religionsunterricht durch Studierende des Missionshauses erteilt. Am 2. Januar
1862 konnte ein Neubau fiir das Kinderspital auf dem rechten Rheinufer eingeweiht wer-
den®**. Und schliesslich entstand 1850 nicht weit von der Pilgermission St. Chrischona
entfernt, in Bettingen, eine «Kleinkinderbewahranstalt», ein Kindergarten®23,

5.3.4.6 Fiirsorge fiir alleinstehende Frauen

Im Friihjahr 1858 griindete Spittler die «Migdeherberge an der Schorenbriicke» in Klein-
Basel zur Beherbergung weiblicher Dienstboten, die entweder von auswiirts gekommen
waren, um sich einen Dienst zu suchen, oder die schon in Basel gedient hatten, aber zur
Zeit ohne Stelle waren; die erste Kommission bestand aus dem Priisidenten Pfarrer Albert
Barth, dem Kassier Kaufmann Wilhelm Ryhiner-Heusler und dem Schreiber Pfarrer
Samuel Barth. 1875 wurde die Anstalt in ein stattliches Gebidude am Peterskirchplatz in
Gross-Basel verlegt, «Marthastift» genannt, und zu einem Heim fiir betagte Migde,
alleinstehende Witwen und iltere Jungfrauen erweitert; 1951 erfolgte schliesslich die
Verschmelzung mit einer andern Stiftung gleicher Bestimmung zu der unter der
Oberaufsicht der Diakonissenanstalt in Riehen stehenden Stiftung «Marthastift und

Emilienheim»®26.

54 Kritischer Riickblick

54.1  Die Herausforderung durch die Soziale Frage

Ganz Europa war noch bis tief ins 19. Jahrhundert hinein von einem mit der Indu-
strialisierung zusammenhingenden Kapitalismus geprigt. Auch Basel konnte sich dem

nicht entziehen, wenngleich hier die staatliche Fiirsorge schon ausgepriigter war als
anderswo und vom «Ratsherrenregiment» iiber weite Strecken, wenn auch patriarcha-

199



lisch gepriigt, die Fiirsorge vieler Unternehmer fiir die Arbeiter schon weiter fortge-
schritten war. Die Verantwortlichkeit staatlicher Organe fiir die Bevolkerung wurde in
Basel schon relativ friih wahrgenommen®*’. «Und dies Prinzip obrigkeitlicher Fiirsorge
fiir die ganze Einwohnerschaft ist es, das hier in Basel nie vergessen worden ist und bis
in unser Jahrhundert hinein fortgewirkt hat. Das hingt eben damit zusammen, dass Basel
in allem Wechsel der Zeiten doch im Wesentlichen stets einen Stadtstaat dargestellt hat,
wo also der Zusammenhang zwischen Individuum und Gesamtheit immer gewahrt
bleibt, die Wechselwirkung zwischen dem gemeinen Besten und des Individuums Wohl
und Wehe ganz unverkennbar in Aller Gesichtskreis tritt.»*”® So sahen es verschiedene
Basler Unternehmer als Gewissenspflicht an, mit ihrem Geld der Gesamtheit des Volkes
zu dienen. Zwar konnten sie im Blick auf den Umgang mit Geld genau planen. Aber sie
wurden nicht zu Leuten, denen die Geldgier den Blick auf den Mitmenschen nimmt®>.

Natiirlich blieb auch in Basel noch vieles zu tun, wie etwa die Einfiihrung von
Kranken- und Arbeitslosenversicherung. Aber viel auf dem Weg zu einer gerechteren
Sozialgesetzgebung war bereits um die Mitte des 19. Jahrhunderts erreicht. Vor allem auf
dem Gebiet des Unterrichtswesens war damals Basel besonders fortschrittlich®. Alles
in allem hatte die Basler staatliche Sozialpolitik «vieles Wichtige zur Erhohung von
Kultur und Zivilisation der unteren Klasse gethan»®3!.

Noch bis weit ins 19. Jahrhundert hinein wurde Sozialpolitik vor allem als soziale
Hilfeleistung in Notfillen betrieben und deshalb als spezifische Aufgabe der Kirche ver-
standen. Mit den durch die Industrialisierung geschaffenen neuen Verhiltnissen aber
wurde immer deutlicher, dass nicht mehr nur Hilfe im Sinne der Almosenverteilung
geleistet werden konnte, sondern dass im Sinne sozialer Gerechtigkeit entsprechende
Gesetze geschaffen und deren Einhaltung durch staatliche Organe liberwacht werden
sollten. Nach wie vor aber blieb fiir kirchliche und private Sozialtitigkeit ein weites
Betitigungsfeld offen.

542  Kritische Stimmen aus dem Arbeiterstand

1868 und 1869 erschien die Wochenzeitung «Der Arbeiter» als «Organ der Interna-
tionalen Arbeiter-Association von Basel-Stadt und Land». Mit diesem Blatt sollte
durch kritische Darstellung der gegenwirtigen Situation und Mitteilungen liber den inter-
nationalen Einsatz fiir die Rechte der Arbeiter das politische und soziale Bewusst-
sein geweckt werden. Fiir die Arbeiterschaft wie auch fiir die iibrige Bevolkerung sei
die Information iiber die wirklichen Probleme der Arbeiterschaft wichtig. Obwohl theo-
retisch politische Freiheit existiere, werde sie in der Praxis den Arbeitern vorent-
halten®2. Das Gleiche gelte fiir die unterschiedlichen Moglichkeiten der Schulbildung.
Es sei daher notig, den Kampf um gleiche Bildungsmoglichkeiten fiir alle Bevol-
kerungsschichten zu fiihren. Denn «ohne Gleichheit in der Erziehung sdmmtlicher
Staatsbiirger ist die politische Freiheit eine Liige und die Demokratie eine geféhrliche

200



Chimé@re». Im Blick auf die liberalen Wirtschaftsgrundsiitze englischer National-
okonomen wird immer wieder bedauert, dass der Arbeiter verdinglicht, die Arbeitskraft
zu einer blossen Ware gemacht und das Wohl des Arbeiters und seiner Familie vollig
vernachldssigt werde. Das heutige Industriesystem sei genau betrachtet nichts anderes
als das mittelalterliche Faustrecht. «Die gelehrten Herren Nationalokonomen gehen in
ihrem Wahnwitze sogar so weit, dass sie allen, welche nicht bestimmte und sichere Mittel
zum Lebensunterhalt haben, das Recht geboren zu werden und zu leben iiberhaupt
absprechen».

Zwar wird durchaus anerkannt, dass die Lage in der Schweiz nicht so dramatisch sei
wie anderswo. Hier gebe es noch eine ganze Reihe von wohlmeinenden Arbeitgebern,
denen das Wohl ihrer Arbeiter durchaus am Herzen liege. Aber das soziale Klima habe
sich in den letzten Jahrzehnten auch hier verschlechtert. Wenn noch in den 20er und 30er
Jahren ein Patron seinen Stolz darein gesetzt habe, die Arbeiter zu unterstiitzen und selbst
in Krankheit und Alter ihnen beizustehen, gebe es heute nicht mehr viele so sozial den-
kende Unternehmer, aber das englisch beeinflusste System werde auch hierzulande hiir-
ter. Auch hier werde der Arbeiter nicht mehr als Mensch gesehen, sondern nur als
Rédchen im System, das so viel und so billig als moglich Waren produzieren solle.

Da frage man sich doch, «wie und warum sich ein solches System neben dem
Christenthum, neben der allgemein humanen Zeitrichtung unseres Jahrhunderts ausbrei-
ten und befestigen konnte»*”. Dabei wird durchaus nicht das bestehende System
grundsitzlich in Frage gestellt. «Wir wollen nicht Kommunisten sein, denn wir wissen,
dass es heisst: <Reiche und Arme miissen sein>; aber nicht Verschwender und Bettler. Wir
wollen nicht das Eigenthum Anderer; sondern nur das Unsrige»®***. Wie weithin auch bei
den Friihsozialisten konnte man durchaus biblisch argumentieren. Selbst wo kritische
Stimmen gegen das biirgerliche Christentum erklangen, wollte man nicht das
Christentum als solches abschaffen, sondern konnte sich zum guten Menschen Jesus
bekennen. So wurde im «Arbeiter» auch unter Beziehung auf die Bibel die
Sonntagsarbeit angefochten. In 2. Mose 20, 9.10 sei ja zu lesen, dass man sein Werk an
sechs Tagen tun, am siebenten aber ruhen solle. Manchmal aber habe man den Eindruck,
die Miichtigen dieser Erde legten dieses Gebot so aus: «Sechs Tage sollst du fiir mich
arbeiten, was du am Sonntag treibst, geht mich nichts an»**>. Wenn man aber wirklich
dem Gebot Gottes nachkommen wolle, miisste man auch dafiir sorgen, dass eine Familie
so viel Verdienst erhalte, dass die Frauen zuhause bleiben konnten, um fiir die Erziehung
der Kinder und die Einhaltung von Ordnung und Reinlichkeit arbeiten zu kénnen. Aber
viele Frauen seien die ganze Woche hindurch in der Fabrik so beschiftigt, dass ihnen nur
der Sonntag bleibe, um den Haushalt einigermassen in Ordnung halten zu konnen.

In den 60er Jahren des 19. Jahrhunderts liess sich F. Stolz*%, «ein Arbeiter, wohl aus
dem niedersten Stande, ganz ungelehrt und ohne Ansehen in dieser Welt»%7 in ver-
schiedenen Vortridgen und Schriften kritisch zur Arbeiterfrage vernehmen. Seine
Gedanken erschienen zunichst in der erwiihnten Wochenzeitung «Der Arbeiter», fanden
aber dann in Form von Broschiiren weitere Verbreitung. Dabei gab er sich zu erkennen

201



als Mann, welcher zwar der offiziellen Kirche und ihren Vertretern gegeniiber kritisch
eingestellt war, sich aber dem Sinn des Evangeliums verpflichtet wusste. So meinte er,
dass zur Verbesserung der gegenwirtigen Situation eine Trennung von Staat und Kirche
unabdingbar sei. Denn «wer ja nur ein wenig Verstand besitzt, wird einsehen, dass die-
ses zwei Extreme sind, die nie mit einander hitten vereiniget werden sollen und dass
durch diese unnatiirliche Verbindung die unheilsvollsten Verderben angerichtet und das
meiste Menschenblut vergossen wurde»5®,

Das Grundiibel oder «Ungeheuer», welches die Not der Arbeiter hervorgerufen habe,
sei die Nutzung der Dampfkraft, welche viele arbeitswillige Arbeiter arbeitslos gemacht
habe®*. Nicht nur seien viele Arbeitsplitze vernichtet worden. Die Dampfkraft habe es
ermoglicht, dass jetzt auch Kinder und Frauen die selbe Arbeit zu verrichten vermogen
wie ein Mann und deshalb von den Fabrikanten bevorzugt eingestellt werden, da sie die
billigere Arbeitskraft darstellten. Was die Situation aber verschiirfe, sei der Mangel an
gegenseitigem Verstindnis und gegenseitiger Liebe iiber die Grenzen sozialer Stinde
hinweg, die er als Bollwerk zur gegenseitigen Trennung bezeichnet. Hier miisse eine
griindliche Besinnung einsetzen, «weil besonders Basel sich als eine so christliche Stadt
weiss zu geberden und zu schmiicken, so ist besonders ihr entgegen zu halten, dass
eben Derjenige, von welchem sie ihr Christenthum suchen herzuleiten, nédmlich Jesus
Christus, mit der Zerstorung dieses Bollwerks aufgetreten ist, und von allen diesen
Phrasen, niamlich verschiedener Glaubens-Bekenntnisse und verschiedener Glaubens-
grundsitze, sowie der vielerlei Formen und Regeln und verschiedenem Auffassen des
todten Buchstabens, womit sich unser Christenthum in den verschiedenen Kirchen und
Versammlungen amiisirt und sich gegenseitig mit Bibelstellen sucht zu befeinden und
todt zu schmeissen, finden wir bei jenem ersten, gottlichen Herolde und Vorkdmpfer der
Menschenrechte wenig oder gar nichts, aber dieses Bollwerk durch Wort und That
zusammen zu reissen, finden wir ihn Tag und Nacht beschiftiget, und wenn wir den
Schriften des neuen Testaments wollen Glauben schenken, so finden wir, dass auch
seine Apostel es verstunden, diesen bosen Unterschied zu beseitigen.»®*

Zwar sei nicht zu leugnen, dass unter der Arbeiterschaft viel Mangel an christlichem
Glauben und statt dessen viel Unmoral vorhanden sei. Aber daran seien ebensosehr die
Ausbeuter schuld wie die Arbeiter selber. Denn von der herrschenden Klasse her sei
kaum etwas fir die Bildung der Kinder geschehen, denn «herrliche christliche
Einrichtungen, durch Gesetze und Verfassungen bekriftiget, wussten es zu allen Zeiten
dahin zu bringen, dass es dem Armeren nie méglich wurde, eine Schule zur Ausbildung
in Wissenschaft und Gelehrsamkeit zu besuchen, ja, nicht einmal die Vorziige einer
hohern Biirgerschule konnte er genissen, und weil so herrliche Gesetze existirten und
noch existiren, dass man schon Schulkinder auf die Fabriken schicken konnte, und der
arme bedriickte Familienvater, seines elenden Verdienstes halber, oft nicht erwarten
mochte, bis er von diesem verdammungswiirdigen Gesetze konnte Gebrauch machen, so
wurde den Kindern unbemittelter Eltern, das heisst der arbeitenden Klasse, nicht einmal
der regelmissige und ausreichende Besuch der gewohnlichen Privatschulen zu Theil,

202



und gehort es desshalb zu einem Wunder, wenn wir einem gewohnlichen Arbeiter begeg-
nen, der im Schreiben und Rechnen nur die geringste Stelle versehen konnte.»%4!

Dies wiederum fiihre in die Resignation hinein. Ja, einem Teil der Obrigkeit und der
mit ihr verbundenen Geistlichkeit sei es zu verdanken, dass gar nicht immer klar sei, ob
die Arbeiter iiberhaupt im vollen Sinne Menschen seien. «Darum, wenn dieser Druck,
der von diesen zwei Extremen auf uns ausgeiibt wird, soll geschwiicht werden, so miis-
sen dieselben vor allen Dingen von einander getrennt werden.»%2,

Es habe zu nicht geringer Verbitterung unter den Arbeitern gefiihrt, dass man eine
Missionsgesellschaft gegriindet habe, deren Missionare in alle Welt hinaus zégen, um
«heidnische Volker zu bekehren, das heisst aus ihrer geistigen und leiblichen Ver-
sunkenheit heraus zu reissen»®. Das sei ja an sich zwar eine 16bliche Sache. Dann
miusste man sich aber auch die Miihe nehmen, sich der untersten Klassen des eigenen
Volkes anzunehmen, deren Lage zu studieren, und fiir Anderung der Missstinde einzu-
treten. Man sage zwar immer wieder, diese hiitten die Moglichkeit die Kirchen zu besu-
chen. Ganz falsch sei das nicht, denn «es ist wahr, zum Horen von Predigten und Ver-
sammlungen hat man Gelegenheit genug, aber zu sehen bekommt man leider nichts von
dem, wo in Gottes Worte geschrieben steht und so erwartete die untere Klasse immer von
einer Zeit zur andern, weil die Liebe zur Mission bei den Missionaren so gross war, dass
sie, um ithren Zweck zu erreichen, Land und Meer umziehen konnten, diese Liebe werde
auch einmal so weit gehen, dass sie auch hier auf unserm Festlande eine griindliche, und
tiefgehende Untersuchung werden anstellen, um womdglich den Krebsschaden, womit
unser Volk angefressen ist, mit grosser Liebe und Ausdauer aufzusuchen und mit
Sanftmuth, Freundlichkeit und Hiilfe suchen in die untersten Klassen und Schichten
unserer Bevolkerung einzudringen ... wenn diese Liebe, womit alle Missionen vorgeben
in die Heidenwelt zu ziehen, niamlich die Liebe Christi, wirklich ihre Herzen durchdrun-
gen hitte, diese griindliche liebevolle Untersuchung schon lingst stattgefunden hitte und
wiirde noch zur rechten Zeit grossem Verderben gesteuert worden sein, und wiirde heu-
te bei uns die Religion noch auf einer andern Stufe stehen, als es leider jetzt der Fall
ist.»%* Es gebe allerdings in Basel immer noch eine ganze Reihe von verantwortungsbe-
wussten redlichen Seelsorgern, viele rechtlich denkende Minner in oberen Klassen, vie-
le Gelehrte und Zeitungsredaktoren, welche hier gute Arbeit leisteten, auch manche
Fabrikanten und Arbeitgeber, welche sich um die Arbeiter kiimmerten. Diese Leute
gelte es zu unterstiitzen.

Wenn einerseits von vielen guten Ansitzen von seiten der tonangebenden und besit-
zenden Schicht zu einer gerechteren sozialen Gesellschaft berichtet werden kann, ande-
rerseits die Erbitterung eines Betroffenen daneben steht, dass man zwar Almosen vertei-
le, die Strukturen aber nicht veriandere, wird klar, dass sich da ein Graben auftut, der
immer breiter wird. Dieser sich verbreiternde Graben, iiber den hinweg man sich oft nur
noch schwer oder gar nicht mehr verstandigen kann, war auch mitbeteiligt an den wach-
senden politischen Spannungen, welche schliesslich in revolutionidre Wirren und die
Trennung des Kantons in zwei Halbkantone fiihrten. Offensichtlich war es auch den auf-

203



geschlossenen Verantwortlichen in Politik und Wirtschaft nicht gelungen, ihre Standes-
genossen zu dhnlicher Verantwortlichkeit zu bringen. Es wird aber auch deutlich, dass
bei der immer mehr wachsenden sozialen Spannung von seiten der in weitgehend unge-
sicherter Stellung sich befindlichen Arbeiter blosse Werke der Barmherzigkeit und gut-
gemeinte Wohltitigkeit ungeeignete Werkzeuge sind. Nicht Barmherzigkeit, sondern
Gerechtigkeit sollte gelten. Die alte, auf eine Trennung sozialer Klassen angelegte
Ordnung, sollte zerbrochen werden. Fiir Leute, welche nicht die gleichen Ausgangs-
chancen besassen, sollten Hilfestellungen geschaffen und fiir den Fall unerwarteter Not
ein sicheres soziales Auffangnetz geschaffen werden. Mit zunehmendem Masse waren es
dann mehr politisch als religios motivierte Leute, welche sich auf diesem Felde beweg-
ten. Dazu trug auch die Tatsache bei, dass die engagierten Christen sehr héufig, selbst
wenn sie in sozialen Fragen recht fortschrittlich denken konnten, politisch extrem kon-
servativ waren. Alle Obrigkeit war fiir sie von Gott, daher durfte man sich nicht dage-
gen auflehnen. Die Revolution verstand man als Ausgeburt des Teufels, wofiir man als
[llustration die Auswiichse wihrend der Franzosischen Revolution heranzog. Ande-
rerseits verstanden sich auch die kritischen und revolutiondren Stimmen, wie der zitier-
te F. Stolz, als Christen und bezogen sich auf die Botschaft Jesu. Ganz deutlich wird die-
se Haltung auch bei Friihsozialisten wie Wilhelm Weitling mit seinem «Evangelium des
armen Siinders». Da wird immer wieder Jesus und seine Botschaft zitiert, aber anderer-
seits darauf hingewiesen, dass jene, welche sich als offizielle Vertreter dieser Botschaft
verstiinden, nicht danach lebten.

Die Missionare der Stadtmission, die durch ihre Tétigkeit hautnah mit den Arbeitern
und ihren Familien zusammenkamen und ihre Notlagen auf ihren tidglichen Besuchen an
der Quelle studieren konnten, griffen kritische Stimmen in ihren Berichten an das
Komitee der Stadtmission auf. Besonders Stadtmissionar Ludwig scheute sich nicht,
sich sogar mit den Komiteemitgliedern deswegen anzulegen, so dass er schliesslich
seine Arbeit niederlegen musste®®, Er machte deutlich, dass es nicht immer die Inter-
esselosigkeit oder der Unglaube der Leute sei, welche sie vom sonntidglichen Kirchgang
abhalte, sondern ihre Situation am Arbeitsplatz. So berichtete er von der Klage eines
Arbeiters, der in der Fabrik wihrend sechs Wochentagen so viel arbeiten musste, dass
ihm einzig der Sonntag bleibe, um gewisse Besorgungen zu machen. Sein Arbeitgeber
sei ein «christlicher Herr», der sich aber seinen Arbeitern gegeniiber nicht anders verhalte
als «unchristliche». Eine Frau beschwerte sich iiber die stindige Sonntagsarbeit, zu der
sie gezwungen sei. «Seit zwei Jahren habe sie keinen Sonntag zur Kirche oder vor das
Tor hinaus gehen konnen.» Auch diesem Bericht fiigte Stadtmissionar Ludwig die
Bemerkung bei, dass diese Frau bei einem christlichen Arbeitgeber angestellt sei!®*® Aus
solchen Erlebnissen heraus begannen immer mehr Arbeiter den Zwiespalt zwischen der
christlichen Botschaft und ihrer sozialen Situation zu erkennen und zu kritisieren. Hier
entstand zwischen Arbeitnehmern und Arbeitgebern ein wachsendes Konfliktpotential.
Man war immer weniger bereit, sich mit frommen Beschwichtigungen zufrieden zu
geben, dass man sich eben demiitig in die Rolle zu fiigen habe, die einem von Gott zuge-

204



wiesen worden sei. Im Unterschied zu den Arbeitgebern, die sich gerne auf Bibelstellen
beriefen, wo von Ordnung und von sozialen Unterschieden die Rede ist, bezogen sich
viele Arbeiter auf jene Bibelstellen, welche die Relativierung sozialer Unterschiede und
die Gleichheit aller Menschen vor ihrem Schopfer unterstreichen! Mit der Zeit aber wur-
den die Versuche der sozial Benachteiligten, sich noch auf die Bibel zu berufen, immer
geringer.

Die soziale Titigkeit eines Spittler versuchte hier mit dem Gedanken der
Pilgermission und der Handwerker als Triger des Evangeliums an ihrem Arbeitsplatz
einen anderen, hilfreichen Weg zu gehen. Er konnte sich aber auch trotz seiner
Motivation vom Reiche Gottes her, auf das hin alle seine Titigkeit angelegt war, noch
nicht von den beengenden konservativen Vorstellungen 1dsen. Zwar hatte er durchaus
originelle Ansitze in seiner hingebungsvollen Titigkeit im Sinne des Anstaltszeitalters,
wodurch er mit der Zeit die Gesellschaft zu durchdringen hoffte. Aber sehr vieles ge-
schah doch wieder aus dem Augenblick heraus und fiir den Augenblick. Das brachte zwar
fiir viele Betroffene existenzielle Hilfe. Die Gesellschaft als solche aber wurde davon
noch nicht verindert. Ein Gedanke aber verdient hier festgehalten zu werden, welcher
einen Grund dafiir ins Auge fasst. Bei den Pietisten wird immer wieder von der Bibel her
die menschliche Natur als im Grunde verderbt aufgezeigt. Dieser biblische Realismus
macht deutlich, dass eine Revolution, welche wirklich die Dinge grundsitzlich verindern
soll, eine materielle, aber auch eine geistige und eine geistliche sein muss und sowohl die
oberen als auch die unteren sozialen Schichten gleichermassen betrifft!

54.3  Die Herausforderung fiir die Kirche

Evangelisation und Mission lassen sich nicht trennen von dkumenischer und sozialer
Gesinnung. Oft wird gerade auf dem Missionsfeld erkannt, dass es ein Luxus ist, sich
liber gewissen dogmatischen Fragen zu entzweien, welcher da iiberwunden wird, wo
es um die letzten Fragen geht®"’. Wer sich um die Vermittlung des ganzen Evange-
liums miiht, wird friiher oder spiter darauf gestossen, dass das Evangelium ganzheitlich
zu verstehen und zu verkiindigen ist, mit seinen ganzen, auch sozialen und politischen
Implikationen. Gerade an der Person von Christian Friedrich Spittler lisst sich dies
sehr gut verfolgen. Da sieht er sich zunichst de Wette, der ihm als schlimmer Ketzer
geschildert worden war, gegeniiber in einem feindlichen Lager, beginnt eine literari-
sche Polemik gegen ihn — und findet in der personlichen Begegnung und in der
Zusammenarbeit einen Bruder im gemeinsamen Glauben an Christus. Er ist der katholi-
schen Kirche gegeniiber kritisch eingestellt — und lésst sich vom katholischen Priester
Johannes Evangelista Gossner in seinem Amt als Sekretir der Christentumsgesellschaft
vertreten und sucht Gossner sogar definitiv fiir eine Mitarbeit in Basel zu gewinnen. Er
begegnet der grossen Not kranker fremder Soldaten in den Lazaretten in Basel, denen er
durch Verteilen von Bibeln und Traktaten das Evangelium nahe bringen will — er sieht

205



aber auch ihre korperliche und materielle Not und bemiiht sich tatkriftig um medizini-
sche und soziale Hilfe. Evangeliumsvermittlung ldsst sich eben nicht trennen von der tat-
kriftigen Sorge auch um das leibliche Wohl der Menschen. Es lassen sich nach dem
Beispiel Jesu nicht einmal ein fiir allemal unverriickbar geltende Gesetze der Vor- oder
Nachordnung des einen vor dem anderen festlegen!

Mehrfach waren in Basler Pfarrer-Synoden soziale Themen Gegenstand der
Beratungen. Dabei ging es aber vorwiegend um Fragen der Moral und Sittlichkeit,
wenn etwa an der Synode vom 9. Juni 1803 iiber die Verrohung der Bevolkerung ge-
klagt wurde und die «Abschaffung aller unnotigen und seit der Revolution zu allge-
meinem Verderben sich so sehr vervielfiltigten Wein- und Brandtenweinhduser»
gefordert wurde, «welche letztere besonders die Quelle mancherlei Ubels seyen und
sowohl in physischer als moralischer Hinsicht die Pest des Landes genannt werden
konnten»348.

Auch die schweizerische Prediger-Gesellschaft, der spitere Pfarrverein, befasste
sich mehrfach mit der Problematik der Sozialen Frage und mit Sozialpolitik, so 1847 an
der Jahresversammlung in Bern mit der «Bedeutung des Kommunismus, aus den
Gesichtspunkten des Christentums und der sittlichen Kultur gewiirdigt»**. J.P. Romang
hatte in seinem Referat darauf hingewiesen, dass man bisher die Fragen des Elendes zu
sehr von Einzelfragen aus, statt in ihrem grosseren Zusammenhang gesehen habe. Dazu
komme, dass die Pfarrer sich wegen ihrer Privilegien nicht so ohne weiteres in die Lage
der Arbeiter hineindenken konnten. Gut wiire, wenn sie wieder so etwas wie ein «fran-
ziskanisches Ideal» entdeckten. «Wenn der Geistliche bei der vorziiglichsten Bildung der
Zeit selbst so arm wiire wie der Proletarier, mit wie andern Augen wiirde ihn dieser anse-
hen! Die Armut sollte zu Ehren gebracht werden, sie sollte bei Geistlichen eine
Auszeichnung sein. Wir werden dem Kommunismus am sichersten entgegenwirken,
wenn wir selbst im umgekehrten Sinn uns zu Kommunisten machen.»*°

Auch 1853 in Glarus war die soziale Frage prisent durch eine gute, vor allem von den
ortlichen Gegebenheiten her beeinflusste Analyse der industriellen und sozialen
Situation, in welcher die «Unmenschlichkeit der tatsdchlichen Verhiltnisse» gegeisselt
wurde. Das Thema des Grundsatzreferates hatte gelautet: «Wechselwirkung zwischen
der protestantischen Kirche und dem sozial-biirgerlichen Leben, mit besonderer
Beriicksichtigung der Fabrik-Industrie»®".

Selbst der Praktiker Spittler machte sich zeitweise grundsitzliche Gedanken im Blick
auf die soziale Problematik. Dabei zeigte er sich als durchaus kritischer Mensch, wel-
chem es nicht einfach darum gehen konnte, Almosen zu verteilen, sondern auch die gege-
benen sozialen und politischen Strukturen in Frage zu stellen. So schreibt er 1853 in
einem Brief an Pfr. Le Grand, er habe mit dem Dekan von Schopfheim eine
Untersuchungs-Reise in dessen Dekanat unternommen, um die Moglichkeiten der
Unterstiitzung von Protestanten abzuklidren. «Die viele schone Fabrik Gebédude im
Wiesenthal erregten allerley Gedanken in mir, die aber fiir die reichen Fabrikherrn nicht
erbaulich wiren»®>,

206



Es lag in der Art Spittlers, iiberall, wo er Not sah, gleich zuzupacken. Dabei bemiihte
er sich immer wieder um Hilfe verschiedener Freunde und Bekannter. Er war sich aller-
dings auch im klaren dariiber, dass solche Hilfe oft missbraucht wurde. Im Zusam-
menhang mit einem Unterstiitzungsgesuch zog er nihere Erkundigungen iiber einen zu
Unterstiitzenden ein und klagte in diesem Zusammenhang bereits 1803: «Sie konnen
nicht glauben, welche Betriigereyen in gegenwirtigen Zeiten gespielt werden, wo man
sich so sicher als moglich stellen muss»®>3. Trotz seiner Bemithungen um moglichst sorg-
filtige Abkldrung, ob jemand wirklich Unterstiitzung notig habe, war er sich dariiber im
klaren, dass er wohl manchmal Unwiirdige unterstiitze. Aber «wenn man so oft um Rath
u. Hilfe angegangen wird, so werden leider eben auch oft Missgriffe gemacht»**. Er
konnte dabei aber auch deutliche Worte gegen Kantonsregierungen formulieren, wenn es
darum ging, dass diese sich um die Unterstiitzungspflicht fiir ihre Kantonsbiirger driick-
ten. So stellte er zum Beispiel 1848 in einem bestimmten Unterstiitzungsfall fest, es sei
«eine Schande fiir den Canton Argau u. fiir die Catholische Kirche, dass sie ithre Armen
nicht selbst erhalten. Dazu sind dann die von radikalen u. ultramontanen Blittern ver-
schrieenen Basler Pietisten gut genug»®! Allerdings wolle er durch solche kritischen
Bemerkungen niemanden vom Geben abhalten! Spittler war durchaus bereit, auch in
zweifelhaften Fillen zu helfen oder Menschen zu unterstiitzen, welche sonst von den
zustindigen Verantwortlichen im Stiche gelassen wiirden. Allerdings war er nicht bereit,
so ohne weiteres die Pflichten anderer zu erfiillen. So meinte er auch im Unter-
stiitzungsfall eines Calwer Biirgers, man solle ihn doch in seine Heimatstadt schicken.
«Die hat ja die biirgerliche und christl. Verpflichtung sich seiner anzunehmen, und an
Christen fehlt es dort auch nicht, die Samariterdienste an ihm iiben konnen»®**°.

Fiir die Leute im Umfeld der Christentumsgesellschaft war es immer klar, dass sozia-
le Hilfe ohne entsprechende geistliche Motivierung und Begleitung keine eigentliche und
dauerhafte Hilfe darstelle. In einem Brief an den Ziircher Theologieprofessor und
Antistes Gessner, in dem er diesen bat, die Redaktion der erbaulichen Zeitschrift «Sonn-
tagblatt» zu tibernehmen, stellte Spittler fest, dass in einem solchen Blatt die Griinde dar-
gelegt werden sollten, welche zum geistigen Niedergang des Schweizervolkes fiihrten.
«Denn wahrlich, kommen die Menschen nicht zu Gott und zu der Bibel zuriick, so hel-
fen alle menschlichen Unterstiitzungen nichts!»*7 Zudem sollte ein allfilliger Gewinn
des Sonntagsblattes nicht in den Buchhandel, sondern in soziale Projekte einfliessen,
zum Beispiel «einige fromme Jiinglinge zu Schullehrern auszubilden, um sie dem so ver-
lassenen Glarnerlande zuzusenden. Denn nicht der Buchhandel, sondern das Reich Got-
tes soll den Nutzen haben, wenn je im Merkantilistischen etwas zu gewinnen ist bei
christlichen Schriften. Meine Hoffnung ist immer die, dass im folgenden Jahre ein Schul-
lehrerinstitut errichtet werden konne, besonders seit der wackere Schuldirektor Zeller in
Zofingen bei seinem kiirzlichen Besuch sich mit mir dariiber unterhalten hat.»**

Wenn auch oft die Analysen von christlicher Seite her zu kurz griffen, wenn oft vor-
schnell wegen noch nicht vorhandener Einsicht in das Problem der strukturellen Armut,
der nicht mit blossen Almosen beizukommen ist, Armut mangelndem Fleiss und letztlich

207



dem Verlust des christlichen Glaubens zugeschrieben wurde, ist doch sicher die Einsicht
richtig, dass materielle Hilfestellung allein die tiefsten menschlichen Probleme nicht zu
16sen vermag.

Dieser Riickblick auf den Kampf um mehr Gerechtigkeit und Menschlichkeit in der
Arbeitswelt, ist angesichts heutiger mehr oder weniger offensichtlicher Versuche, sozia-
le Errungenschaften wieder abzubauen, von besonderer Aktualitidt. So wird etwa unter
dem Stichwort «Deregulierung» mehr und mehr versucht, den Fortschritt im huma-
nitdren und sozialpolitischen Bereich wieder zuriickzudrehen. Viele Basler Fabrikanten
von damals haben aus ihrem Verantwortungsbewusstsein heraus, das durch ihr
Vertrautsein mit der biblischen Botschaft bestimmt war, Wege beschritten, deren Ziel
nicht nur eine immer grossere Rendite, sondern vor allem das Wohl des Menschen war.
Es war ihnen klar, dass sie nicht nur vor einem Verwaltungsrat, sondern vor Gott, dem
sie alles verdankten, fiir ihr Tun Rechenschaft abzulegen haben wiirden.

208



	Soziale und pädagogische Impulse

