
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 174 (1996)

Artikel: Basel und die Bibel : die Bibel als Quelle ökumenischer,
missionarischer, sozialer und pädagogischer Impulse in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Hauzenberger, Hans

Kapitel: 4.: Missionarische Impulse

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4. Missionarische Impulse

4.1 Vom «Reich Gottes» zu den «Reichs-Gottes-Werken»

4.1.1 Die Neuentdeckung der Eschatologie

Das 19. Jahrhundert wurde von vielen Christen mit besonderer Erwartung begrüsst. Man
verstand die Epoche, in die man nun eintrat, als eine Zeit, in der grosse Dinge zu erwarten

seien. Man verwies auf die zunehmende Wertschätzung der Bibel und das neue
Bewusstsein im Blick auf die christlichen Aufgaben in der Welt. Diese Erwartung nahm
mit der Zeit sogar noch zu, als man Zeuge der Gründung vieler Bibel- und
Missionsgesellschaften war, bei denen sich zum Teil einflussreiche und bedeutende Leute zur
Mitarbeit gewinnen Hessen. Auch in der Kirche empfand man, dass da und dort
hoffnungsvolle Aufbrüche zu verzeichnen seien. Die Ausbreitung des Reiches Gottes durch
Mission sei jetzt wichtig. Daher rief man alle bewussten Christen auf, sich an diesem

grossen Auftrag nach Massgabe ihrer Kräfte zu beteiligen.
Die Gründung vieler missionarischer Unternehmungen wurde nicht nur als

Aufgabenbereich weniger Spezialisten angesehen. Die ganze Kirche sollte ihre
Verantwortung für die Ausbreitung des Evangeliums in alle Welt hinaus erkennen, welche
bereits vor der eigenen Haustüre, ja in der eigenen Familie oder unter den eigenen
Angestellten beginne. Die Schaffung von Missions- und Bibelgesellschaften, zum Teil

gegen erhebliche Schwierigkeiten und Widerstände, erfuhr man als besondere Führung
Gottes. So heisst es zum Beispiel im Zusammenhang mit der Gründung der Basler
Missions-Anstalt:

«Wer sollte hierin nicht erkennen, dass der Herr zu noch grössern Ereignissen im
Reiche Gottes, zu einem nähern Herbeykommen des Himmelreichs auf Erden Bahn
machen will, welche näher verbundene christliche Gesellschaft oder auch welcher
einzelne Freund Jesu sollte darin nicht eine grosse offene Thür sehen, die uns der Herr zur
freyen Wirksamkeit für die Ausbreitung seines Namens geben will? Was uns bewogen

hat, Hand an dieses wichtige Werk zu legen, die Liebe zu unserm gemeinschaftlichen
Herrn und Heiland, dessen Ehre und die Liebe zu den armen Heiden, deren Heil wir zu
befördern suchen, das wird auch sie bewegen, unser Unternehmen, so viel an ihnen ist,
zu unterstützen Aber nicht nur an unsere Freunde nahe und fern, mit denen wir schon
in engerer Geistes-Gemeinschaft stehen, ergeht unser Ruf zur thätigen Theilnahme an
dieser wichtigen Sache; jeder Menschenfreund, dem das Wohl seiner Brüder - dann das

sind ja auch die Heiden - am Herzen liegt, findet hier eine Gelegenheit, wohlthätig zu

seyn und Liebe zu üben.»469

124



Ein wichtiges Ergebnis der pietistischen Bewegung, welche sich in Basel im 18.

Jahrhundert stark bemerkbar gemacht hatte, war das neue Forschen in der Bibel als dem

Wort Gottes und unter dem Einfluss der Eschatologie Bengels ein neues Verständnis der
Botschaft vom Reiche Gottes. Man hoffte, sich dieser Herausforderungen würdig zu
erweisen. So meinte etwa Blumhardt im März 1809 in einem Brief an seinen Freund

Spittler, dass es jetzt trotz der Finsternis in nächster Umgebung am Horizont heller werde

«für den grossen Gang des Reiches Gottes», das ja auch Leiden mit sich bringe. Der
Anbruch des Reiches Gottes sei jetzt deutlich sichtbar. «Möge auch Geist und Kraft und

Glauben für die anbrechende grosse Zeit in unsern Herzen vorhanden sein.»4
Adolf Christ, langjähriger Präsident des Komitees der Basler Mission, nahm sogar bei

seiner Wahl in die Regierung 1847 in seiner politischen Grundsatzerklärung auf das

Reich Gottes Bezug, als er Annahme der Wahl erklärte: «Mit dem Wahlspruch: Schicket
euch in die Zeit, denn es ist böse Zeit, habe ich in des Herrn Namen angenommen. Einer
unter euch hat mir einmal gesagt: <Das Reich Gottes ist überall.) Ja, so es in uns ist, ist

es im Ratssaal, wie im Bruderkreise.»471

In pietistischen Kreisen hatte man schon seit langem eine besondere Sicht der

Bedeutung Israels. Die Juden galten auf Grund entsprechender biblischer Verheissungen
als das besondere auserwählte Volk Gottes. In der Zeitschrift «Der Freund Israels» wurde

1848 eine Predigt von Graf von Zinzendorf aus dem Jahre 1751 abgedruckt, in der dieser

schon damals feststellte, dass das Volk Israel etwas ganz Besonderes darstelle. Schon

viele Völker seien im Lauf der Geschichte spurlos verschwunden. Dieses kleine Volk
aber werde nie verschwinden. Daher sei es für Christen, die «mit Leib und Seel am
Heiland hangen», selbstverständlich, seine Nation lieb und ein «zärtlich Attachement an
sie zu haben»472.

So wurde in den 40er Jahren allem Augenschein und den theologischen
Schulmeinungen entgegen unbeirrt daran festgehalten, dass man die Israel geltenden
biblischen Verheissungen nicht spiritualisieren und ausschliesslich auf die Kirche Christi
übertragen dürfe, wie das zum Beispiel die Reformatoren getan hätten. Wenn man, wie

es sich eigentlich gehöre, die Bibel vom messianischen Standpunkt aus betrachte, sei

sogar die Offenbarung des Johannes ein Buch, «das die christliche Kirche sich nicht
ausschliesslich zueignen darf. Sie. die christliche Kirche darf nicht zu dem Hause Israel

sagen: <Dieses Buch gehet dich nichts an: es ist nur mir gegeben» Die Apokalypse ist im

Geiste der israelitischen Propheten geschrieben, und derselbe Geist der durch Jesaja und

durch Daniel sprach, spricht auch durch Johannes.»473 Israel werde sich als Volk Gottes
wieder zu einem selbständigen Staat im verheissenen Land zusammenfinden und dann

zu einem Segen für alle Völker werden. Dabei sei zugegeben, dass vor 20 oder 30 Jahren

«noch keiner dieser Knechte Christi es gewagt (hätte), also zu reden: man würde sie

wegen solcher Reden, wenn sie solche ausgesprochen, aus den Versammlungen
hinausgescharrt haben. Jetzt hingegen wird es von den angesehensten Männern der Kirche frei
bekannt, dass man nicht figürlich auslegen dürfe.»474 Zur Zeit beschäftige sich in

England ein Verein von Geistlichen und Laien damit, die prophetischen Weissagungen

125



im Blick auf die Gegenwart neu zu studieren. Damit seien die Engländer den Deutschen
weit voraus, aber das könne sich ja noch ändern. «Wir haben ein festes prophetisches
Wort; aber wenn man es nur geistlich versteht, dann ist es nicht mehr fest. Wenn es aber
wörtlich verstanden wird, dann ist es fest, solid, nicht verflüchtiget.»475 Freunde von
Juden und Heiden hätten sich sogar an Königin Viktoria mit der Bitte gewandt, sie möge
doch den Juden wieder zu ihrem Stammland verhelfen!476

Dabei war das Verständnis des Reiches Gottes nicht einheitlich. Einmal ging man
vorwiegend von jenen Texten aus, die von der Wirksamkeit des Reiches Gottes im Herzen
und Leben der Gläubigen sprechen. Unter dem Titel «Ist das Reich Christi auf Erden
klein oder gross?» finden sich in den «Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit»
von 1811 unter anderem folgende Zeilen: «Das Reich Gottes ist inwendig, im Herzen der
Menschen; kann es nicht in tausend Herzen seyn, die du nur nach dem Äussern beur-
theilst, und du bist irrig daran? - So scheinen die jetzigen Zeiten, nach deiner Ansicht,
dem Reich Christi durch Kriegsnoth ungünstig, und gerade diese Noth kann solches
Reich ausbreiten helfen. Christi Reich, denke ich, kommt leichter in die durch Noth
heimgesuchten Länder, als in die, wo der Wohlstand herrscht.»477

Dann aber wurde der Begriff des Reiches Gottes auch für Ereignisse und Bewegungen
in der Welt, vorwiegend im christlichen Bereich, gebraucht. Schon im ersten Band der
«Auszüge aus dem Briefwechsel der Deutschen Gesellschaft thätiger Beförderer reiner
Lehre und wahrer Gottseligkeit», die ab 1786 durch die «Sammlungen für Liebhaber
christlicher Wahrheit und Gottseligkeit» abgelöst wurden, verspricht Punkt 4 der
vorgesehenen Inhalte: «Interessante Neuigkeiten, welche die Ausbreitung und Schicksale des
Reiches Christi betreffen»478. In den «Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit»
bedeuteten dann «Nachrichten aus dem Reiche Gottes» vor allem Informationen aus dem
Bereich der Weltmission.

Gleichbedeutend mit dem anbrechenden Reich Gottes wurde auch von einem apostolischen

oder Missionszeitalter gesprochen. Es gehe um ein «grosses, wichtiges Zeitalter,
dessen Charakter, soweit er christlich ist, der eigentliche Bibel- und biblische
Missionscharakter ist und immer mehr werden wird»479. Unterschiedslos verwendete
man die Ausdrücke Reich Gottes und Reich Christi. Denn die endgültige Realisierung
des Reiches Gottes sei ja im Augenblick der Wiederkunft Christi zu erwarten.

Dabei verengte sich aber mit der Zeit die Optik. Mehr und mehr sprach man vom
Reich Gottes im Zusammenhang mit bestimmten Aktivitäten von Missionswerken, die
dann als Reichs-Gottes-Werke bezeichnet wurden. Wer darin aktiv war, galt als «Reichs-
Gottes-Arbeiter». So erhielt mit der Zeit der biblische Begriff des Reiches Gottes eine

Einschränkung auf einen bestimmten Typus von pietistischen Missions- oder
Sozialwerken - eine Einschränkung, welche zum Teil bis heute im Sprachgebrauch
gewisser Kreise zu finden ist!

Solche individualistischen Aussagen finden sich auch in der Reichs-Gottes-
Konzeption des ersten Präsidenten der Basler Missionsgesellschaft, Pfarrer Nikolaus von
Brunn. Selbst Stellen wie die Zukunftsvisionen in Offenbarung 20 legte er im Blick auf

126



den einzelnen Gläubigen aus. Es könne hier ebenso gut um das Handeln Gottes im Leben
einzelner Gläubiger gehen. «Das kann in der Tat ein Reich Gottes heissen, wenn die

Menschen, anstatt unter dem Einflüsse böser Geister zu stehen, nur durch die seligen
Triebe, die in ihnen von himmlischen Geistern erweckt werden, geleitet werden
können»480. Er versuche, so gut es ihm möglich sei, das vergebliche Suchen nach einem
irdischen Reich in Frage zu stellen. Hingegen gehe es darum, dass durch die Predigt des

Evangeliums, durch die Mission, das Reich Gottes in dem Sinn ausgebreitet werde, dass

es in möglichst vielen Menschenherzen durch den Glauben Einzug halte. «Wie kann dies

geschehen? Wenn der Herr viele Boten aussendet und mit Weisheit und Kraft ausrüstet,
dass sie freudig seinen Namen verkündigen und fähig werden, ihren Brüdern den rechten

Weg des Heils zu zeigen»481. Solcher Heilsindividualismus war allerdings dem

Zeitgeist mehr verhaftet, als es damals den Meisten bewusst sein konnte.

4.1.2 «Achten aufdie Zeichen der Zeit»4*2

Nicht zuletzt durch das Wirken Bengels hatte man neu «auf die Zeichen der Zeit» achten

gelernt. Bengel hatte bei der Vorbereitung einer Adventspredigt 1724 plötzlich eine

Erleuchtung im Blick auf das Verständnis der Zahl 666 in Offenbarung 13, 18. In der

Meinung, es handle sich dabei nicht um einen Namen, sondern um ein Datum, errechnete

er als Datum des Anbruchs des verheissenen Tausendjährigen Reiches das Jahr
1836. Allerdings fügte er gleich bei, es sei nicht ausgeschlossen, dass sich dann nichts
Besonderes ereignen werde, da sich möglicherweise noch ein Fehler in seinen

Berechnungen finde. Dabei war er keineswegs der Meinung, er übertrete mit seiner Sicht
der Endzeit das Verbot Jesu, Zeit und Stunde seiner Wiederkunft zu berechnen. Denn

wenn Jesus dort sage, er selber kenne den Zeitpunkt noch nicht, habe ihm doch der Vater
in der Zwischenzeit dieses Geheimnis anvertraut und Jesus habe es in der Offenbarung
des Johannes seinen Jüngern kundgetan. Zum ersten Mal seit der Verfolgung der

Chiliasten, der Vertreter einer bestimmten Auffassung vom Tausendjährigen Reich, in
der Reformationszeit, konnte hier ein Mann der Kirche solche Gedanken von sich geben,
ohne dass das seinem Ansehen schadete483.

Immer mehr entdeckte man nun deutliche Zeichen zunehmender Wirksamkeit des

Bösen. Hatte Bengel in prophetischer Scharfsicht das Anbrechen einer grossen Revolution

und eines grossen Herrschers vorausgesagt, sah man diese seine Prophezeiung in
den Schrecken der französischen Revolution erfüllt. In Napoleon erblickten viele den

Antichristen oder den Engel des Abgrunds «Apollyon»484.
Das Achten auf die Zeichen der Zeit «in diesen für die Kirche so wichtigen und

ernsten Zeiten» sah man auch in Kreisen der Christentumsgesellschaft als eine der

Hauptaufgaben an. «Besonders wichtig erscheint uns die Erweckung der grossen
Hoffnungen Zions in diesen Tagen auf Grund der herrlichen Verheissungen des Alten und

Neuen Bundes für die Kirche Christi... als ein glaubensstärkendes Gegengewicht wider

127



die vielen traurigen Ereignisse in Kirche und Staat... Unter die frohen Anfänge des

hereinbrechenden Reiches Christi gehören offenbar die vielen Missionsanstalten»485. So

vermerkt das Protokollbuch der Christentumsgesellschaft am 20. Dezember 1799

jubelnd: «sie scheint gekommen zu seyn, die von Millionen herbey erbetene Zeit dass die
Fülle der Heiden eingehe».

In einem Brief an das Zentrum der Christentumsgesellschaft vom 19. Mai 1802, also

kurz nachdem er in London angekommen war, beschrieb Steinkopf seine Empfindungen
an einer der beeindruckenden Jahresfeiern der evangelischen Gesellschaften mit jeweils
5000 bis 7000 Teilnehmern. Dort werde von den Schwierigkeiten der christlichen
Mission in heidnischen Ländern berichtet. Ebenso werden aber auch die bleibenden
biblischen Verheissungen hervorgehoben, welche darauf hinwiesen, dass der Fall des

Papsttums, die Bekehrung der Juden und die Ausbreitung des Christentums auf der

ganzen Erde bevorstünden. «O dass auch in unsrer 1. Schweiz u. in Deutschland von uns-
rem HErrn solch ein Feuer angezündet würde!»486

Im Blick auf die immer stärker wachsende Heidenmission wurden Bilder beschworen,
welche an entsprechende Aussagen und Erwartungen von Aufklärern erinnern, wenn es

etwa in den Sammlungen von 1805 heisst: «Welches Christenherz kann gleichgültig
dabey bleiben, wenn es die helle Sonne der himmlischen Wahrheit am finstern Horizonte
der Heidenwelt so lieblich aufgehen, und ihre kraftvolle Wirksamkeit in den Herzen der

blinden Heiden so schön hervorstrahlen sieht?»487

Bei Jung-Stilling finden sich zum Teil schwärmerische Töne, wenn er etwa in seiner

vielgelesenen Schrift «Heimweh» zur Auswanderung nach Solyma rät und deshalb vor
allem in Süddeutschland eine eigentliche Auswanderungswelle nach Russland einsetzte.

Zwar warnte er vor der Zeitberechnung Bengels, «denn sie ist zuverlässig unrichtig»488,

setzte dann aber an deren Stelle eine eigene Berechnung, nach welcher er zuverlässig
zwischen 1816 und 1819 grosse Dinge erwarte489. Denn «die Summe aller Weissagungen
der Heiligen Schrift geht dahin, dass der Herr gegen das Ende ein herrliches Reich auf
dieser Erde gründen werde, in welchem Gerechtigkeit und Friede, Religion und

Wohlstand von einem Ende der Erde bis zum andern herrschend werden sollen, und Jesus

Christus wird alsdann allgemeiner Weltmonarch sein»490.

Waren auch bei Leuten, die mit Basel in enger Beziehung standen, wie etwa hier Jung-

Stilling, teilweise überspannte Töne zu hören, zeigten sich im allgemeinen die Basler und
die hier tätigen Württemberger eher zurückhaltend und nüchtern. So meinte etwa Johann

Friedrich Miville (1754—1820)491, es stehe zwar ausser Frage, dass grosse Veränderungen
oder Prüfungen der christlichen Kirche bevorstünden. Aber er sei sich nicht sicher, ob der

letzte Kampf schon so nahe sei. wie Jung-Stilling meine. Es könnte sich ja auch erst um
ein Vorspiel handeln, dem erst später die Entwicklung des eigentlichen Schauspiels
folgen werde492. Es sei klar, dass jetzt eine besondere Zeit sei, aber «mit den prophetischen
Rechnungen für den Blick in die Zukunft» sei es «eine missliche Sache»493.

128



4.1.3 Eschatologie und Mission

Die Wiederentdeckung und das neue Ernstnehmen der Verkündigung von Christi
Wiederkunft führte nun aber nicht zu einem blossen Quietismus, zum Rückzug in private
innerliche Frömmigkeit und zu passivem Warten auf kommende Dinge. Im Gegenteil,
diese Botschaft war eine unüberhörbare Aufforderung, die Mission auch unter den

fernen Heiden neu ernst zu nehmen. Ein wichtiges Missionsmotiv war darin zu sehen, dass

die Wiederkunft Christi jetzt bald erfolgen könne, wenn nämlich allen Heiden das

Evangelium gepredigt worden sei494.

Gerade, wenn von vielen Seiten, sogar von befreundeten Theologen, kritische

Stimmen ertönten, welche die Äussere Mission als Ganzes in Frage stellten, hielten die

Vertreter der Missions-Gesellschaften daran fest, dass es sich hier um einen unaufgebba-

ren Auftrag Christi selbst an seine Jünger handle. Das Ende aller Dinge komme ja erst,

wenn «die Fülle der Heiden eingegangen sei»495 und dann auch Israel erlöst werde.

Somit müsse es auch im Interesse aller Christen liegen, dem Missionsauftrag so

schnell und so gründlich wie möglich nachzukommen, damit das Ende dieser Weh und

die zukünftige Herrlichkeit bald anbrechen könnten. Dazu brauche es nun eben die

Verkündigung des Evangeliums durch Missionare in weltweitem Massstab und in der

unmittelbaren Umgebung. Ein wichtiges Mittel dazu sei die intensive Verbreitung der

Bibel. Um die Bibel vielen nahezubringen und die biblischen Grundwahrheiten auf
einfache Weise vielen Menschen zu vermitteln, seien aber Traktate, also erbauliche oder

evangelistische Verteilschriften, ein geeignetes Mittel. Interessant ist dabei, dass in

Grossbritannien wie in Basel die Traktatgesellschaften vor den Bibelgesellschaften
entstanden. Gerade im Rahmen der Traktatgesellschaft in London wurde den verantwortlichen

Komiteemitgliedern die Notwendigkeit intensiverer Beschäftigung mit Herstellung
und Verbreitung der Bibel deutlich.

Neben die praktische Beschäftigung mit der Frage der Mission und neben mehr
pragmatische und praktisch-exegetisch gewonnene Überlegungen trat seit Beginn des 19.

Jahrhunderts jetzt auch das Interesse, diese Fragen wissenschaftlich-theologisch
aufzunehmen und zu durchdenken. Dazu gehörte die Beschäftigung mit der noch recht jungen

Disziplin der Missionsgeschichte. In Halle hatten einst die einlaufenden
Missionsnachrichten neben vielen anderen auch den Studenten Nikolaus Uudwig von Zinzendorf
berührt und beeinflusst. Jetzt wurde das Durchdenken und die Darstellung der

Missionsgeschichte auch auf dem theologischen Katheder heimisch. 1800 hielt in

Tübingen Professor F.J. von Flatt Vorlesungen über Missionsgeschichte, denen damals

auch der Student Christian Gottlieb Blumhardt beiwohnte496.

129



4.2 Erbauliche und evangelistische Schriften. Der Traktatverein497

4.2.1 Verteilung von Schriften als Aufgabe der Christentumsgesellschaft

Schon die Christentumsgesellschaft hatte es sich zur Aufgabe gemacht, für «Druck und

Verbreitung guter Schriften» zu sorgen498. In den Sammlungen von 1783 finden sich

«zufällige Gedanken über das Bücherlesen der Christen»499. Darin wird darauf Bezug

genommen, dass jetzt viel von der «Empfindung» die Rede sei. So sei es wichtig, dass

auch Schriften, die auf das Gefühl wirken, unter die Leute kommen, um sie mit dem

Evangelium anzusprechen. Predigtbücher, welche die Botschaft von der Versöhnung klar
aussprächen, seien von grosser Wichtigkeit. Die Werke eines Arndt oder Spener etwa
bewirkten viel, auch wenn sie im Urteil der Welt oft mit Spott bedacht würden. Aber
gerade in Zeiten der Trübsal zeige sich die besondere Bedeutung solcher
Erbauungsschriften. Man war sich dessen bewusst, wie viel gute christliche Literatur für das

geistliche Leben eines Christen ausmache. Oberstes Bestreben auch der Traktatvereine
bleibe es, dafür zu sorgen, dass die Bibel in allen Häusern zu finden sei. Aber in
Zusammenarbeit mit andern Traktatvereinen auf der ganzen Welt müsste weitere gute
christliche Literatur den Leuten zur Verfügung gestellt werden können. Zwar gebe es viel

gute christliche Literatur, aber häufig seien diese Bücher zu umfangreich. So müsse man
darauf sehen, gute Zusammenfassungen möglichst wohlfeil herauszugeben500. So

bemühte man sich also schon in der Christentumsgesellschaft darum. Tausende von kleinen

christlichen Schriften unter die Leute zu bringen. Auch die «Sammlungen für
Liebhaber christlicher Wahrheit» hatten eine ähnliche Punktion wie Traktate. Man
bemühte sich besonders um erbauliche Artikel und biographische Darstellungen unter
dem Gesichtspunkt von Bekehrung und frommer Lebensführung.

4.2.2 Traktatmissionsgesellschaften in London und Basel

1799 entstand in London die Religious Tract Society als Anstoss und Vorbild für alle
späteren Gründungen auf dem Kontinent, nachdem die Schotten bereits 1796 in Edinburgh
ein solches Unternehmen begonnen hatten. Das britische Vorbild war den Baslern von
Anfang an gut bekannt. In den «Sammlungen» von 1802 zum Beispiel wird von den
britischen Traktaten berichtet, dass sie «dem Gifte jener gotteslästerlichen und unsittlichen
Plugblätter, welche überall in Menge angetroffen werden, entgegen»501 wirken sollten.
Im Brief der Verantwortlichen der britischen Missionsgesellschaft an den Engeren
Ausschuss der Christentumsgesellschaft vom 25. November 1801 werden diese

Schilderungen verbunden mit der Aufforderung, eine solche Einrichtung auch in Basel zu

schaffen, wenn es nicht bereits geschehen sei.

Auf eine weitere briefliche Anregung von Steinkopf hin kam es dann 1802

zur Gründung einer «Gesellschaft zur Verbreitung erbaulicher Schriften» in Basel. In

130



der «Anzeige an Freunde des Christenthums» vom 11. November 1802 bezogen
sich die beiden Pfarrer Hieronymus Falkeisen und Johann Rudolf Huber ausdrücklich
auf das Vorbild der britischen Religious Tract Society. Aber es müsste ihrer Meinung
nach ohnehin jedem Christen daran gelegen sein, den vielen Schriften, welche den Abfall

vom Christentum begünstigten, etwas Besseres entgegenzusetzen, «um wenigstens

manche Seelen davor zu bewahren»502. «Auch in unserem Basel, welches im
Auslande in dem so guten Rufe des christlichen Sinnes stehet», sollte eine solche

Einrichtung geschaffen werden, da es auf der Hand liege, «welche nachtheilige Folgen
der Geist des Unglaubens und der Bibelverachtung, sowohl für die moralische als

für die bürgerliche Wohlfahrt nach sich ziehe»503. Die «lieben christlichen Mitbürger»

werden zur Mitarbeit eingeladen, zum Beispiel durch finanzielle Hilfe, aber auch

durch fleissiges Verteilen der zu erwartenden Traktate oder durch Hinweise auf geeignete

Schriften, die man ins Sortiment aufnehmen könnte. Auch die Pfarrer werde

man beliefern, damit sie sich an dieser Form missionarischen Wirkens beteiligen
könnten.

Schon im ersten Jahr ihres Bestehens wurden von der Basler Gesellschaft mehrere
tausend Traktate gedruckt oder von auswärts bezogen und meist unentgeltlich weitergegeben.

Grössere Sendungen seien etwa nach Bern, nach Strassburg und nach Nürnberg
geliefert worden. So habe zum Beispiel die kurz vorher von Pfarrer Wyttenbach gegründete

«Berner Gesellschaft zu Verbreitung erbaulicher Schriften» 1000 Exemplare des

von Johann Rudolf Huber verfassten Traktates «Geschenk für Christenkinder» bestellt.
Dadurch sei eine sofortige Neuauflage nötig geworden, so dass von diesem Traktat jetzt
schon 7000 Exemplare gedruckt worden seien504.

Nachdem der erste Anlauf in Basel kurz danach mehr oder weniger stillschweigend im
Sande verlief, nicht zuletzt durch den bereits 1806 erfolgten Tod des erst 40jährigen
Johann Rudolf Huber, unternahm es Steinkopf in einem Brief vom 18. Mai 1809 an die
Basler Bibelgesellschaft, das Werk neu in Gang zu setzen. Als «Endzweck» dieser
Institution nennt er Verteilung oder wohlfeilen Verkauf von erbaulichen Schriften, um
«dem Unglauben zu steuern, der Sittenlosigkeit zu wehren, die Sitten zu verbessern, und

etwas zur Änderung der Herzen beyzutragen»505. Auf seiner Europareise 1812 erreichte

er dann, dass das Unternehmen wieder ins Werk gesetzt wurde.
Nach einer erneuten Flaute wurde 1834 der «Verein zur Verbreitung der Schriften

Basel» (Traktat-Verein) neu gegründet. Auch bei dieser Gründung fiel für finanzielle
Eingänge neben Beiträgen, Geschenken und Erlös von verkauften Schriften ein namhafter

Beitrag aus London ins Gewicht506.

Zu den Zielen, die man sich für die Arbeit steckte, gehörte die Absicht, der weit
verbreiteten schlechten Literatur gute Texte entgegenzusetzen. Man verpflichtete sich,
bei der Auswahl solcher Texte grosse Vorsicht walten zu lassen und die jeweiligen
Bedürfnisse zu berücksichtigen. Man wollte auch immer grössere Kreise ansprechen,
welche die Traktatmissionsarbeit tatkräftig fördern könnten. «Würden unsere
Handwerksmeister, unsere Hausfrauen, die Krankenbesucherinnen aus Erfahrung wissen, wie

131



fröhliche Blicke dem Geber einer guten Schrift bei dem Empfänger oft begegnen, sie

würden auch zum Bezug mehr Herz fassen»507.

Im Blick auf die Verteilung dieser Schriften musste aber auch zur Vorsicht gemahnt
werden, denn bei «unzweckmässiger Vertheilung an Orten, welche vielleicht mit guten
Tractaten oder gar mit der heiligen Schrift schon hinreichend versehen sind» schaffe man
vermeidbare Schwierigkeiten und Misstrauen508. Da aber der Verein die Verbreitung
nicht kontrollieren könne, sei jeder Traktatverteiler gehalten, diesen Dienst sorgfältig
und gewissenhaft zu besorgen, da ohnehin schon genügend Gegnerschaft da sei, die man
nicht noch unnötig reizen dürfe.

Eine besondere Aufgabe sah man in der Traktat- und in der Bibelgesellschaft von
allem Anfang an unter den vielen reisenden Handwerksburschen, welche zum Teil von
weither kamen. Für katholische und protestantische Handwerksburschen getrennt wurden

ihnen Traktate und Bibeln gratis abgegeben. Oft kamen nach langer Zeit
Dankesschreiben von solchen Leuten nach Basel. Gerade in katholischen Gebieten
entstand dadurch häufig der Wunsch, noch mehr Bibeln zu bestellen.

Man war froh, dass man nicht alle Traktate selber herstellen musste. Es kam zu einer
Zusammenarbeit mit verschiedenen Traktatgesellschaften. So bezog man zum Beispiel
Traktate von Wuppertal oder Calw, von Berlin und Hamburg. Weiter wurden Schriften
der Religious Tract Society in London ins Deutsche übersetzt. Teilweise wurden mehrere

solcher Kurzschriften zusammengebunden und als Broschüren verkauft.
Man versuchte auf alle Herausforderungen, die sich neu zeigten, so bald als möglich

zu reagieren. So schickte man etwa Traktate an den evangelischen Pfarrer von Luzern für
die «vielen gefangenen Freibeuter», die «arbeitlos + theilweise krank wochenlang zurük-

gehalten [sie!] wurden»509. Immer wieder begaben sich Kolporteure auf Märkte, wo
regelmässig viele Menschen zusammenströmten. Nachdem man lange nach einem

Kolporteur gesucht hatte, fand man Mitte der vierziger Jahre einen solchen in der Person

von Joseph Grüter. Meist sei er auf freundliche Aufnahme gestossen, aber nicht überall.
In Lörrach habe er sich zum Beispiel um ein Patent zum legalen Verkauf von Traktaten
bemüht, aber keines bekommen, denn «für so Etwas gebe man kein Patent, das sey nichts

Wichtiges; er soll damit aus dem Lande gehen»510.

Inhaltlich und in der Art der Verteilung suchte man nach neuen Wegen, um immer
mehr Menschen mit Traktaten, diesen Evangelien in kleinen Portionen, zu erreichen. So

wird im Jahresbericht von 1854-55 davon berichtet, dass zwei Traktate in der Stadt von
Haus zu Haus verteilt worden seien. Man habe auch wieder die Pfarrer beliefert «mit der

Bitte, sie durch das Mittel der weiblichen Krankenvereine, der Armenpflege oder auch

etwa in sonst geeigneter Weise gratis an die Gemeindeglieder zu bringen». In gleicher
Weise sei man an verschiedene Landgeistliche gelangt. Man belieferte die Gasthöfe, wo
immer es möglich war, «damit, wer ein Gast ist in unserer Stadt, auf seiner Wanderschaft
auch gleich mit dem Worte des Lebens begrüsst werden könne»511. Ähnliches versuchte
auch die Bibelgesellschaft, welche sich darum bemühte, «hier in Basel sämmtliche
Kosthäuser mit Bibeln zu versehen»512. Traktate wurden neben Bibeln aber auch in alle

132



Welt hinaus gesandt, nach Süd- und Nordamerika, vorwiegend an deutschsprechende
Auswanderer, ebenso nach den Auswandererhäfen Le Havre und Marseille, ferner an

deutschsprachige Menschen in der französischsprachigen Schweiz und an die

deutschsprechenden Kolonisten im Wolgagebiet. Zusätzlich zum Verteilen von Traktaten band

man verschiedene Zusammenstellungen von Traktaten zu Broschüren und bemühte sich

darum, diese in Leihbibliotheken unterzubringen.
Neben den angestellten Kolporteuren und freiwilligen Traktatfreunden wurde auch

immer wieder ein besonders fruchtbarer Dienst getan «durch die Ferienwanderungen der

Missionszöglinge»513. Um den an Traktaten interessierten Freunden praktisch zu helfen,
gab man ein Gesamtverzeichnis heraus «sammt kurzer Inhaltsangabe und Anweisung,
wie und für wen diese Schriften zu verwenden sind». Dieses Verzeichnis wurde unter
anderem im «Volksboten» abgedruckt und so einer breiteren Öffentlichkeit bekannt

gemacht514.
Neben der Verteilung von Traktaten und den Traktatsammlungen in öffentlichen

Bibliotheken wurde anfangs der 50er Jahre eine eigene Leihbibliothek eingerichtet.
Dadurch wollte man ein Gegengewicht gegen jene Leihbibliotheken schaffen, welche
nicht nur gute, sondern auch ganz schlechte oder gar unmoralische Bücher in ihrem
Sortiment hatten. Der Anfang war ermutigend. Im gleichen Lokal wurde zusätzlich eine

Verkaufsstelle eingerichtet «in der Hoffnung, dass die vermehrte Öffentlichkeit, die ihm

gegeben werde, auch die Verbreitung derselben unterstützen werde»515.

Im Jahresbericht 1852-1854 wurde von einer zunehmenden Zusammenarbeit mit der

Bibelgesellschaft berichtet. Man habe selber auch die Bibel ins Sortiment der zu verkaufenden

Schriften aufgenommen. «In Folge der getroffenen Abrede ist nun unser
Verkaufsort auch für sie ein neues Depot von Bibeln geworden, wo diese in ihrer
Gesamtheit oder auch Neue Testamente in deutscher, französischer und italienischer

Sprache zu beispiellos ermässigten Preisen zu finden sind. Das Band, das unsere Zwecke

verknüpft, wird auch gewiss Diejenigen immer mehr vereinigen, die diesen Zwecken
dienen.»516

In einer Zeitungs-Anzeige wurde darauf hingewiesen, dass man in dieser öffentlichen
Bibliothek nicht nur «im engern Sinn erbauliche Schriften» führe, «sondern es finden
sich da auch geschichtliche, erzählende, überhaupt zur Förderung nützlicher Kenntnisse
dienliche Werke. Es soll dadurch denjenigen, welche gerne Besseres lesen als die

gewöhnlichen Leihbibliotheken darbieten, und doch nicht viel Geld auf die Anschaffung
guter Bücher verwenden können, die Möglichkeit verschafft werden in leichter Weise

ihren Wunsch zu befriedigen.»517 Neben der evangelistischen und erbaulichen Aufgabe
sah man also auch eine allgemein volksbildende Verpflichtung. Man war allerdings leicht
enttäuscht, dass nur so wenige Erwachsene bisher davon Gebrauch gemacht hätten. Man
wolle ja nicht nur eine Jugendbibliothek führen, auch wenn sich bisher vor allem Kinder
und Jugendliche der Bibliothek bedient hätten. Auch in dieser Leihbibliothek sei die

Bibel die Hauptsache, zum Beispiel in der bekannten Basler Ausgabe, «aber man bedarf

oft besonderer Wegweiser, man möchte sich aufrichten und zurecht finden an Beispielen

133



aus dem Leben; man möchte die Schriftwahrheit auf seine eigenthümliche Lage
angewendet haben. Diesen Bedürfnissen sucht die Gesellschaft zur Verbreitung christlicher
Schriften entgegenzukommen, und zwar in möglichst allseitiger Weise, wie davon ein
Blick in das Verzeichniss ihres Verlages einem Jeden genügende Einsicht verschaffen
kann.»518

4.2.3 Die Kolportage519

Ein wesentlicher Teil der Arbeit der Traktatgesellschaft geschah durch Kolportage.
Damit bewegte man sich in einem damals gebräuchlichen Feld, Schriften unter das Volk
zu bringen. Schon in der Reformationszeit hatte das gedruckte Wort in Form von
Flugblättern und polemischen Schriften, die «Sturmtruppen der Reformation», eine grosse

Rolle für die Verbreitung neuer Gedanken gespielt. Reisende Händler führten in ihrem

Gepäck Flugblätter und Broschüren mit, um sie auf den Märkten oder von Haus zu Haus

zu vertreiben. Oft handelte es sich einfach um allgemeine Literatur, welche auf diese
Weite unter die Leute gebracht wurde. Neben dem Wunsch, ebenfalls dieses Mittel zur
Verbreitung des Evangeliums einzusetzen, regte sich auch der Gedanke, man müsse der
Flut unsauberer und antichristlicher Schriften einen moralischen Damm in Form von
christlichem Schrifttum entgegensetzen, damit der moralischen Verwüstung des Volkes

gewehrt werde.
Für diese Art Mission brauchte es keine langen vorbereitenden Studien. Auch einfache

Menschen konnten neben Bibeln und Bibelteilen Traktate in ihrem Gepäck
mitführen. Solche kürzeren Texte konnten auch von Menschen mit einfachen Kenntnissen
im Lesen und Schreiben, für welche ein grosses Buch ein ernsthaftes Lesehindernis
darstellte, gelesen werden. Zu den eifrigsten Kolporteuren gehörten in den ersten Jahren die

«Zöglinge» der Pilgermission St. Chrischona.

4.2.4 Ziele, Inhalte, Kritik und Antwort

Als oberstes Prinzip für den Inhalt der Traktate galt die Hinführung zum selbständigen
Lesen der Bibel und eine Hilfestellung zum Verständnis der Bibel. Schon 1817 wurde
ausdrücklich festgehalten, dass man mit diesen Traktaten nichts anderes bezwecke, als

«die beseligenden Wahrheiten der heiligen Schrift unter dem Volke der Christen zu
verbreiten», welche die göttliche Quelle der Wahrheit sei, welche uns zur Seligkeit unterweise

(2. Timotheus 3, 15). Die Traktate sollten nicht Selbstzweck haben, sondern dem
Wort Gottes selbst Eingang in die Herzen bahnen520.

Man erhoffte sich Traktate, «die durch gewissenhafte, nahrhafte und kurze Auslegung
des Schriftinhaltes in das Wort Gottes einführen und zu ihm locken würden»521. Der gleiche

Wunsch wurde immer wieder in den Jahresberichten aufgeführt. Denn daran hielt

134



man fest, dass «Nahrung des inneren Lebens und Trost zuerst u. zuletzt in der Bibel»

gefunden werden könnten. Daher solle es auch für den Traktatverein oberstes Ziel sein,

dass in jedem Haus eine Bibel vorhanden sei und diese auch gelesen werde. «Aber wir
bedürfen es, dass uns Andere, denen die Bibel bereits Kraft u. Licht ihres Lebens geworden

ist, die in ihr Jesum, den Anfänger und Vollender unsers Glaubens gefunden haben:

zu den Lebensströmen hinführen, in das Verständniss derselben hineinleiten, u. durch

Mittheilung der Führungen ihres Christenlebens, uns dazu entflammen den Heiland auch

zu suchen, den sie gefunden haben». So wurden immer wieder Schriften von Luther, zum

Beispiel die Vorreden zu den biblischen Büchern, als Traktate abgedruckt. In Luther sah

man einen Mann, «dem es wie Wenigen gegeben war, die Heilige Schrift zu verstehen,

u. in ihrem Innersten zu erfassen». Seine Vorreden bildeten eine ausgezeichnete

Einführung und «Anleitung, wie wir die Bibel anzufassen und zu lesen haben»522.

Neben Bibelbetrachtungen waren in solchen Traktaten fromme Biographien und

Selbstbiographien, vor allem Beispiele von besonders eindrücklichen Bekehrungen,
beliebt. So bearbeitete zum Beispiel Johannes Gossner Tersteegens «Heiligenleben», um
diesen Text neu zu publizieren. Zu den Traktattexten gehörten weiter Auszüge aus

Werken von Thomas a Kempis, Luther, Spener, Arndt, Tersteegen und vieler anderer

bekannter und weniger bekannter Theologen aus allen Jahrhunderten, besonders aus der

Zeit der Reformation und der pietistischen Väter, zunehmend aber auch aus der eigenen
Zeit.

Die Basler, denen man gerade im Blick auf die Auswahl der Traktate nachsagte, sie

verstünden es, alles zu prüfen und das Gute zu behalten, waren oft sehr skeptisch und

vorsichtig, wenn es darum ging, Traktate auszuwählen. So beklagte sich zum Beispiel
Johannes Gossner in seinen Briefen an Spittler mehrmals, dass sein «Herzbüchlein» an

vielen Orten grossen Anklang finde, aber in Basel kaum beachtet werde. Das

Herzbüchlein war die Überarbeitung einer französischen Vorlage, in der mit naiven
Bildern das Herz des Menschen gezeigt wird, das entweder voll des Guten oder voll des

Bösen ist. Die jeweiligen sieben Tugenden und Laster waren dabei dargestellt in Form

entsprechender symbolischer Tiere.

Man war sich der Tatsache durchaus bewusst, dass die inhaltliche Qualität vieler
Schriften zu wünschen übrig lasse. Aber man setzte alles daran, immer bessere Schriften
herzustellen. Im Blick auf die Herausgabe eigener Traktate stellte man hohe

Anforderungen an die Texte. Als Lektoren hatte man ja berufene Theologen in den eigenen
Reihen, zum Beispiel Professor Christoph Johannes Riggenbach (1818-1890)523,
welcher im Komitee des neuformierten Traktatvereins sass und jeweils der erste Lektor für
solche Texte war.

Mehrfach setzte man sich grundsätzlich mit der Frage nach Kriterien für gute Traktate

auseinander. Es sei eine «seltene Kunst, einen guten Tractat zu schreiben, Und diese

Seltenheit kommt daher, dass man überhaupt so wenig das wahre Lebensbedürfniss des

armen Volkes versteht und seine geistlichen Gewöhnungen und Alltäglichkeiten, sein

geistliches Elend und seine geistlichen Auskunftsmittel, seine geistlichen Begriffe und

135



Begehren noch immer so vornehin anzusehen und abzuthun pflegt, besonders aber, dass

man die heilige Schrift nie genug für das Volk, sondern gewöhnlich nur für sich und seines

Gleichen studirt. Sie bleibt ja das wahre Volksbuch und die einzigen rechten Tractate
sind die, welche zu ihr führen, von ihr ausgehn.»524

Verschiedentlich wurde über den Mangel an geeigneten Kindertraktaten berichtet 525,

die vorhandenen seien oft von grosser Trockenheit. Das beste sei «für Kinder jeden
Alters» immer noch die Erzählung biblischer Geschichten. Was aber besonders nötig
wäre, seien Traktate, welche «durch gewissenhafte, nahrhafte und kurze Auslegung des

Schriftinhaltes in das Wort Gottes einführen»526. Man wollte ja mit den Traktaten keinen
anderen Zweck erreichen, als auf vielfältige Weise Menschen zur biblischen Botschaft
hinzuführen. In Jahresberichten werden häufig Themen genannt, welche in der

Traktatliteratur noch nicht genügend berücksichtigt worden seien. Es fehlten Traktate
über Trunkenheit und Fluchen, Versuchungen, Soldatenleben, Sonntagsheiligung527.
Oder man bezeichnete verschiedene noch zu wenig angesprochene Adressatenkreise,
indem hingewiesen wurde «auf das Bedürfnis kleiner Schriften für Soldaten, Dienstboten,

Handwerksgesellen und Gefangene»528.

Die politischen Ereignisse um die napoleonischen Kriege führten dazu, dass Tausende

fremder Soldaten durch Basel marschierten, zuerst waren es die napoleonischen Heere,

später die Armeen der Österreicher, Preussen und Russen. Der Anblick all dieser Leute
verstärkte das Bewusstsein einer missionarischen Aufgabe. Als viele dieser Soldaten,
verwundet und krank, für einige Zeit in Basel gepflegt werden mussten, bemühten sich

Spittler und mit ihm viele andere Leute aus christlicher Verantwortung heraus nicht nur
um materielle Hilfe. Sie besorgten sich grosse Mengen von fremdsprachigen Traktaten,
um sie unter diesen Fremden, die fern von zuhause oft auch seelisch krank waren, zu
verteilen. Spittler sandte aber auch einige Traktate mit einem entsprechenden
Begleitschreiben direkt an die Monarchen Kaiser Franz von Österreich, Zar Alexander I. von
Russland und König Friedrich Wilhelm von Preussen529. Ebenso wurden später die

eidgenössischen Standestruppen, welche von der Tagsatzung während der Basler Wirren in

den 30er Jahren nach Basel verlegt worden waren, mit Traktaten und Bibeln versorgt.
Bereits zu Beginn bekam aber der Verein massive Gegnerschaft zu spüren. Eines der

ersten Traktate war «Ein Wort der Ermahnung und Warnung eines Christen an seine Mit-
Menschen und Mit-Christen», das bereits 1803 bei Felix Schneider gedruckt wurde530.

Im Februar 1804 kam «Ein Wort der Belehrung eines Bürgers an seine Mitbürger über

jenes Wort der Ermahnung und Warnung eines Christen an seine Mitmenschen und

Mitchristen» als kritische Entgegnung heraus531. Anknüpfend an das Jesuswort Matthäus
23, 25-27 über heuchlerische Schriftgelehrte und Pharisäer erfolgt eine scharfe Kritik
des genannten Traktates. Neben aufklärerischem Gedankengut, das sich in diesem Text

findet, gibt sich der Autor als einer zu erkennen, welcher im Gegensatz zu den regierenden

Städtern in der Revolution nicht nur Schlechtes zu erblicken vermöge. Revolutionen
seien ja nicht zuletzt durch Unterdrückung der einfachen Leute durch die Herrschenden

ausgelöst worden. «Kann man es uns daher verargen, wenn wir Lasten abschüttelten?»532

136



Religion und Tugend seien zwar unzweifelhaft Grundlagen wahrer Glückseligkeit. In der
angegriffenen Schrift würden aber unter der Maske scheinheiliger Religiosität «mit
Stillingscher Schwärmerei» unschuldigen Christen Laster und Verleumdungen
angedichtet. Die Bewohner der Landschaft hätten nicht die selben Ausbildungsmöglichkeiten
gehabt wie die Städter. Die Schulen auf dem Land seien so schlecht, dass mancher nicht
einmal habe richtig lesen lernen können. Da man aber vor einem gebildeten Mann auf
dem Land Angst habe, werden jetzt in dem angegriffenen Pamphlet die für die

Aufklärung offenen Erzieher an den Pranger gestellt. Besonders setzte sich der Kritiker
mit der Klage des Traktates über die Abschaffung des Zehnten auseinander. Er rechnet

aus, wie viel in der Stadt und wie viel auf dem Lande Pfarrer, Professoren, Lehrer, kirchliche

Angestellte und der Unterhalt der Kirchen und Schulhäuser kosten. Nicht nur die
Bauern, sondern auch die Städter sollten aber an dieser Last beteiligt werden. «Wir hoffen,

der Kizel werde diesem heuchlerischen Wohldiener für die Zukunft vergehen, durch
grobe Unwahrheiten rechtliche Männer zu beleidigen, die zwar in seinem Beifalle nie
einen Ruhm suchen, aber sich auch keineswegs werden zu nahe treten lassen!»533

Ein scharfer Angriff auf die Basler Traktatgesellschaft und ihre Schriften wurde von
Professor Johannes Schulthess 1815 von Zürich aus gestartet. Der Titel jenes Pamphlets
zeigt bereits die Stossrichtung der Kritik auf: «Das Unchristliche und Vernunftwidrige,
geistlich und sittlich Ungesunde mehrerer Büchlein, die seit einiger Zeit besonders von
der Tractat-Gesellschaft in Basel und ihren Freunden heimlich ausgestreut werden. Zur
nöthigen Warnung seiner Landsleute ans Licht gezogen von Johannes Schulthess,
Professor.»534

Darin ist eine der schärfsten Beschimpfungen nach seinem Verständnis, dass die

Mitglieder der sogenannten Tractat-Gesellschaft in Basel «eine Abart Pietisten» seien.
Glücklicherweise seien die Hirten der Gemeinden bisher genügend wachsam, so dass es

den Vertretern dieser Traktatgesellschaft noch nicht recht gelungen sei, in Zürich Fuss zu
fassen. Es sei auch «mit Vergnügen» zu bemerken, dass von all diesen Schriften nur gerade

eine, die mit dem Namen eines Mönchs aus dem 15. Jahrhundert, Thomas a Kempis,
versehen sei, in Zürich gedruckt wurde. Die Schriften verraten alle «unverkennbar
unschweizerische Gegenstände und Federn nicht unsers vaterländischen Bekenntnisses.
Man lernt hieraus, womit man umgeht, nämlich einen fremden, ausländischen Geist in
Sache des Glaubens zum Gewalthaber unsers Volkes zu machen.»535 Er macht sich dann
die Mühe, zehn solcher Traktate zu untersuchen. Mit seiner Kritik sage er allerdings den

pietistisch angehauchten Baslern nichts Neues. Schon vor bald 100 Jahren habe ihnen ein

gelehrter Theologe, Johann Jakob Wettstein536, offen seine Meinung gesagt und sei
deshalb auch aus seiner Vaterstadt verscheucht worden.

Antistes Merian machte sich in einem Brief vom 29. Januar 1816 daran, Schulthess
deutlich seine Meinung zu sagen537. Um keine Missverständnisse aufkommen zu lassen,
machte er gleich zu Beginn deutlich, dass er kein Mitglied der Traktatgesellschaft sei.

Das, was Schulthess als verderblichen Pietismus bezeichne, nämlich die Anbetung Jesu

als Gott, müsste auch den Aposteln zum Vorwurf gemacht werden, wie der ganzen

137



Christenheit, «nur diejenigen ausgenommen, welche die Gottheit Christi läugnen». Dem
Wunsch von Schulthess nach einem neuen Wettstein könne er sich nicht anschliessen.

Ihm wäre ein neuer Werenfels538 lieber! «Ich rede weder unchristliche, noch vernunftwidrige,

sondern christliche, Vernunft u. Schriftmässige Worte».
In einer weiteren Schrift ohne Verfasserangabe, «Einfältige Bemerkungen eines

Ungelehrten über Herrn Johannes Schulthessen, Professors, neuste Schrift zur
Verdächtigung einiger durch die Traktatgesellschaft in Basel herausgegebener kleiner
Erbauungs-Schriftchen»539, wurde besonders die Berufung von Schulthess auf die
Vernunft als Gottesgabe aufgegriffen. Es gebe ja eine noch köstlichere Gottesgabe, nämlich

den Glauben. Im übrigen zeigten die Greuel der 25jährigen französischen
Revolution zur Genüge, «wohin die menschliche Vernunft abirren kann, wenn sie sich
selbst überlassen und zu stolz ist, an das Licht der göttlichen Offenbarung sich anzu-
schliessen.»540. Vielleicht aber sei es gut, wenn diese Schmähschrift dazu führe, dass man
Manuskripte für Traktate noch sorgfältiger prüfe, bevor sie gedruckt und verteilt würden.

Auf die scharfe Kritik von Schulthess meinte Johann Friedrich Miville541, zwar
Mitglied der Christentumsgesellschaft und der Bibelgesellschaft, nicht aber der

Traktatgesellschaft, Schulthess habe sich durch seine überzogene Kritik selbst biossgestellt.

Er, Miville, habe sich für die Traktatgesellschaft gefreut, dass jene Kritik so plump
und unvernünftig herausgekommen sei542.

Ein Artikel in der Zeitschrift «Der Gesellschafter» vom 27. Juli 182 1543 griff neben
den Traktaten auch gleich die «Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit und

Gottseligkeit» an und zeigte, wie sehr Basel weithin in der übrigen Eidgenossenschaft als

das «fromme Basel» entweder gerühmt oder verachtet werde. Der Artikel spricht von den

Baseischen Lumpensammlern, welche «ihre <Sammlungen> und mystischen Traktätchen
unter den niederen und mittleren Volksklassen der Schweiz zu verbreiten»544 suchen.

Dabei seien diese «durch den Baseischen Mysticismus erweckten Schweizer» Heuchler
und «fast durchgehends die ärgsten Gauner unter allen ihren Landsleuten»545. Es sei gut,
dass zum Beispiel in Sachsen-Weimar diesem Sektengeist gewehrt werde. Wenn das

doch nur auch durch die Schweizer Regierungen geschehen würde!
Immer wieder standen die verantwortlichen Leute der Traktatgesellschaft vor der

Frage, wie man auf solche öffentliche Kritik zu reagieren habe. Solle man darauf
antworten, oder solle man gar, mindestens vorläufig, auf die Verteilung von Traktaten
überhaupt verzichten? Aber man wollte sich denn doch nicht durch solche Gegnerschaft von
einem klaren Auftrag abbringen lassen. «Widerspruch von Feinden wissen wir nicht besser

zu berücksichtigen, als durch verdoppelte Gewissenhaftigkeit in Richtung der zu
vertheilenden Schriften»546. Widerspruch von Menschen sei nicht zu fürchten. Auch
wenn Feinde von den Traktaten als «überzuckertem Gift» sprächen, handle es sich dabei
doch um gesunde Speise.

Mehrfach kamen kritische Reaktionen auf die Traktate nicht von gegnerischer Seite,
sondern von Freunden der Traktatsache. Diese waren durchaus willkommen, da man ja
eine zunehmende Qualitätsverbesserung anstrebte. So heisst es in einem Brief: «Ein

138



grosser Fehler in unsern Tractaten ist, dass die Meisten nicht recht populär geschrieben
sind. Es kommen oft Worte darin vor, die viele Leute gar nicht verstehen können»547. Ein
unbekannter Briefschreiber stellte fest, dass die Traktate für Erwachsene wohl oft den

Fehler begingen, das Christentum zu idealistisch darzustellen «und die Bekehrten nicht
selten zu einer Art von Engeln machen, die in lauter Seligkeit und Freude schwimmen
und den Kampf vollendet zu haben scheinen, bevor die sündliche Natur ihnen abgenommen

ist»548. Dies aber lasse manchen Leser resignieren, da er einen solchen Stand ja
ohnehin nie erreichen werde.

Auf der Landschaft Basel hatte der Kolporteur Grüter die Auflage, sich jeweils zuerst
beim Pfarrer zu melden, bevor er als Traktatverteiler tätig werden konnte. Da wurde ihm
zum Beispiel von einem ablehnenden Pfarrer gesagt, Jesus habe Apostel ausgesandt,
nicht Traktate. Auf seinen Einwand hin, das Hesse sich auch gegen die Bibel einwenden,
erhielt er zur Antwort: «Das sey auch wirklich der Fall. Die Kirche könne nur ordinierte
Männer, nicht Bücher noch Bibeln als die rechten Fleilslehrer anerkennen.»549

Verschiedentlich zeigte sich die Ablehnung als gegen die von vielen Leuten ungeliebten

Pietisten überhaupt gerichtet. So wurde Grüter in Gelterkinden beschieden, «sie
haben genug Dorf-Pietisten, sie brauchen keine fremden»550. Wie viel auch die gespannte

politische Lage in den 40er Jahren bei der Ablehnung solcher Kolporteure eine Rolle
spielte, zeigt die Tatsache, dass Grüter «in reformierten Kantonen als Luzerner als Spion
verdächtigt, in katholischen als Reformierter»551 angesehen wurde. Zeitweise erlebten

allerdings Grüter und andere Kolporteure selbst bei katholischen Geistlichen positive
Aufnahme. Häufig seien in katholischen Gebieten die Traktatkolporteure auch um
Bibeln gebeten worden.

4.3 Zunehmende Beschäftigung mit weltweiten missionarischen
Herausforderungen

4.3.1 Einbezug der Gemeinde in die Aufgaben weltweiter Mission

Einen nicht zu unterschätzenden Einfluss auf die Vorbereitung einer eigenen
Missionsanstalt spielten die von der Christentumsgesellschaft von Anfang an durchgeführten

Missionsgebetsstunden. In diesen Veranstaltungen wurden Missionsnachrichten
verlesen und kommentiert, worauf für die Mission in der Nähe und in der Ferne gebetet wurde.

Solche Veranstaltungen weckten den Verantwortungssinn wachsender
Bevölkerungskreise für die christliche Mission und hielt die Begeisterung für den gemeinsamen

Auftrag wach. Die Missionsgebetsstunden wurden jeweils von einem Pfarrer der
Landeskirche geleitet. Man setzte alles daran, jeden Anschein verbotenen Konven-
tikeltums zu vermeiden.

Solche Missionsstunden in kleineren Kreisen hatten in Basel Tradition, hatte doch
schon der Muttenzer Pfarrer Hieronymus d'Annone ähnliche Kreise gegründet und so

139



den Gedanken an die Mission als dauernde Aufgabe der Christenheit in der Gemeinde
wach gehalten.

Als Grundlagen der Information über weltweite Herausforderungen und
Unternehmungen in Missionsgebieten dienten einerseits die Berichte in den «Sammlungen für
Liebhaber christlicher Wahrheit und Gottseligkeit», andererseits Informationen der weltweit

missionarisch tätigen Herrnhuter Brüdergemeine, welche auch in Basel einen

«Missionsposten» hatte552. Da die Brüdergemeine im allgemeinen keine Abwerbung von
Menschen aus der reformierten Kirche betrieb, sondern die Einheit der Kirche Christi zu
befördern suchte, wurde sie weitherum respektiert. Gerade in der Christentumsgesellschaft

sass eine ganze Reihe von Herrnhutern.
An der Mission interessierte Pfarrer begannen auch mehr und mehr das missionarische

Anliegen in Predigten aufzugreifen. Als später die Basler Mission anfing, auf ihre
finanziellen Aufgaben aufmerksam zu machen, waren natürlich solche Aufrufe immer
verbunden mit entsprechenden Informationen. Basel war ein Ort mit einer gewissen
Weltoffenheit. Es gab viele Kanäle für Informationen aus aller Welt, welche jetzt auch

genutzt werden konnten, um «Nachrichten aus dem Reiche Gottes», also Informationen
aus den Gebieten der Weltmission, zu vermitteln.

4.3.2 Das Ringen um einen eigenen Weg

Von Anfang an bestanden Beziehungen zwischen der Christentumsgesellschaft und dem
1800 entstandenen Missionswerk Johannes Jänickes in Berlin. Im Jahresbericht der

Christentumsgesellschaft von 1804 wird vermerkt, dass diese Anstalt schon mehrere
Leute an die «Englische Missions Societaet abgegeben» habe. Sie «ist ein besonderer

Gegenstand unseres Gebets und unserer Aufmerksamkeit. Wir fühlten uns verbunden, an
dem guten Fortgang und an der Unterstützung dieser Anstalt besondern Antheil zu
nehmen, und nach unsren schwachen Kräften dazu mitzuwirken, dass in denselben stets eine

gewisse Anzahl christlicher Jünglinge zum Heiden Dienst gebildet und unterhalten werden

könne Wir empfehlen dieses wichtige Institut besonders dem Gebete und der

thätigen Theilnahme unserer deutschen Brüder.»553

Johannes Jänicke war Mitglied der Christentumsgesellschaft und stand mit dem
Basler Zentrum in lebhaftem Briefwechsel. Während einiger Zeit war sogar davon die
Rede, Jänickes Missionsseminar nach Basel zu überführen, da Jänicke altershalber diese

grosse Aufgabe immer weniger erfüllen könne. Dieser Plan scheiterte aber.

Entscheidend für einen Fortschritt in der Missionssache scheint nun aber ein Erlebnis
von Pfarrer von Brunn gewesen zu sein. Nach einer Missionsstunde meldete sich bei ihm
ein Missionskandidat. Dies löste in von Brunn die Frage aus, ob man nicht für solche
Leute in Basel selber eine Ausbildungsstätte schaffen könne. Mit Begeisterung griff
Spittler diese Frage wieder auf und versuchte den Engeren Ausschuss der
Christentumsgesellschaft dafür zu gewinnen. Hier aber war man skeptisch. Man wollte sich

140



einem solchen Werk nicht grundsätzlich in den Weg stellen, sah es aber nicht als eigene

Aufgabe an. Wenn Spittler Leute und Mittel zur Realisierung finde, wolle man die Sache

wohlwollend begleiten und unterstützen.
Einen weiteren Anstoss brachte die Begegnung mit der «Heidenwelt» beim Durchzug

der gegen Napoleon kämpfenden Heere durch Basel. An einem Jahresfest der Basler

Mission stellte Inspektor Blumhardt im Rückblick auf die Entwicklung fest: «Wie
wunderbar schuf und leitete es der Herr, dem alles dienen muss! Als Heere fremder, kaum
dem Namen nach bekannte Völker, Kalmücken. Baschkiren, Buriaten usw., durch unsere

Stadt zogen, um bei dem Bombardement von Hüningen unsere Retter zu werden, da

gab er einigen unserer Freunde den Gedanken ins Herz, ihnen die ewige Rettung zu

zeigen, und damit den Gedanken an eine kleine Missionsschule.»554

So wurde von verschiedenen Seiten her der Boden vorbereitet, auf dem zunächst in

aller Stille und Einfachheit ein später weltweit tätiges Unternehmen, die «Basler
Mission», Fuss fassen und wachsen konnte.

4.4 Die Basler Mission355

4.4.1 Errichtung einer Missions-Anstalt und einer Missions-Gesellschaft

Der direkte Kontakt mit Soldaten aus aller Herren Ländern und die vorübergehende
Wirksamkeit von Frau von Krüdener in Basel und Umgebung hatten dazu beigetragen,
dass die alten Missionspläne Spittlers und Blumhardts wieder aufgenommen wurden und

mit der Zeit immer konkretere Formen annahmen. Schon während seiner Zeit als

Sekretär der Christentumsgesellschaft in Basel hatte Blumhardt mit Spittler zusammen
Pläne für eine Missions-Anstalt besprochen. Für Spittler konnte so auch nie ein Zweifel
daran bestehen, dass Blumhardt der von Gott zur Leitung einer solchen Anstalt berufene
und befähigte Mann sei.

Spittler, in seiner unbekümmerten Art, wollte sogleich Blumhardt als Leiter der

Missionsschule berufen und mit der Ausbildung von Missionskandidaten beginnen. Er
meinte gar in einem Brief an Blumhardt, man könne die noch offenen Fragen später

regeln. Blumhardt habe sogar die Möglichkeit, sein nicht allzu hoch bemessenes Salär

selber zu bestimmen. Für Spittler war es schon genug, dass Jesus Christus «unser
Präsident» sein solle, «der dann mit drei oder vier Knechten mehr ausrichten kann, als

mit dem grössten sessionierenden und debattirenden Kollegium. Was die Geldmittel
betrifft, so wird uns der Präsident auch nicht stecken lassen.»556

Blumhardt und Steinkopf anerkannten zwar das grosse Gottvertrauen Spittlers, meinten

aber doch, die Sache müsse noch besser vorbereitet sein. Blumhardt erbat sich für seine

Antwort auf die Berufung aus Basel eine Bedenkfrist. Er wollte die Sache gut geplant
haben, zum Beispiel durch die Einsetzung eines Komitees, welches für die Begleitung
der Arbeit Verantwortung übernehmen solle. Über solche Verzögerungen beklagte sich

141



Spittler bitter. Steinkopf aber gab Blumhardt recht. So wurde ein Ausschuss eingesetzt,
welcher die Grundlagen ausarbeiten solle. Blumhardt wurde um den Entwurf zu einem

künftigen Lehrplan gebeten. Allerdings konnte Spittler Blumhardt auch von ganz
konkreten Fortschritten berichten, nämlich von einer Anzahl von Kandidaten, welche sich
bereits gemeldet hätten, einige Tausend Gulden an finanziellen Mitteln seien vorhanden
und verschiedene Pfarrer hätten sich verpflichtet, beim Unterricht helfen zu wollen557.

Nach längeren Vorarbeiten richtete Spittler am 18. Juli 1815 ein offizielles Gesuch für
die Erlaubnis zur Gründung einer Missions-Anstalt an den Vorsitzenden des

Deputatenamts, Staatsrat Peter Ochs, welches dieser wohlwollend entgegennahm und
empfehlend weiterleitete. In seinem Begleitschreiben vom 21. Juli 1815 begründete Ochs seine

Zustimmung damit, dass «es einem jeden wahren Christen am Herzen liegen muss,
dass das Christenthum so viel möglich ausgebreitet werde, und wir übrigens finden, dass

ein solches Institut in politischen Hinsichten keineswegs nachtheilige Folgen nach sich
ziehen könne»558! Spittler wird in diesem Brief von Ochs an Bürgermeister und

Regierung als Sekretär der Bibelgesellschaft vorgestellt und dann darauf verwiesen, dass

die Bibelgesellschaft eine empfehlenswerte Sache sei, zumal sie ja «keine Hierarchie,
keine Beichte, keine geschlossenen Versammlungen, keine bes. Sittengesetze, keinen
auswärtigen Zwang» kenne. Das lasse auch für die neue Missionsgesellschaft nichts

Negatives befürchten. Am 26. Juli 1815 wurde die Genehmigung von der Basler Regierung,

dem Kleinen Rat, ausgesprochen und in einem Brief vom 27. Juli bestätigt.
Für das Komitee der zu gründenden Institution konnte Pfarrer von Brunn als Präsident

gewonnen werden, in dessen Pfarrhaus bei der Martinskirche denn auch am 25.

September 1815 die erste Sitzung stattfand. Ein Ausschuss wurde damit beauftragt, das

Konzept der zukünftigen Missions-Anstalt auszuarbeiten. Am 7. März 1816 wurde durch
das Komitee dessen «Plan des Missionsinstituts» genehmigt559.

In einem die Gesuche um öffentliche Anerkennung erklärenden Brief an Staatsrat
Ochs schrieb Pfarrer von Brunn am 3. Mai 1816, dass die Missionsgesellschaft die

Bürgerschaft in keiner Weise belaste, auch nicht finanziell. Im Blick auf Spittler, dessen

Person wohl da und dort zu Fragen Anlass gegeben hatte, fügte er bei: «Herr Spittler hat

eigentl. keine Anstellung bey der Missions Anstalt. Er ist blosses Mitglied von der
Committee, und wird, wenn je seine Beyhülfe in der Lehranstalt erforderlich ist, in
stylistischen Übungen und andern von den geringeren Fächern einige Lektionen ertheilen.
Zu andern Lehrstunden sind noch keine Lehrer gewählt.»560

Interessant im Blick auf das Selbstverständnis der Basler Mission ist dann ein Brief
vom 20. Juni 1816, welcher im Namen des Komitees an das Deputatenamt noch einmal
«Zweck und Beschaffenheit» der Missions-Anstalt schildert. Sie habe keinen anderen
Zweck «als die Verbreitung der evangelischen Religionserkenntnis und ächt menschlicher

Civilisation und Sittenveredlung»[!]561. Auf diese Beschreibung stützte sich dann
das Deputatenamt unter seinem Vorsitzenden Peter Ochs in der Eingabe an

Bürgermeister und Rat. Man schlage aber vor, dass die Sache den Deputaten und den
Herren Hauptpfarrern der Stadt unterstellt werde. Zwar seien jetzt mehrere Geistliche der

142



Kirche im Komitee, aber es könnte ja eine Zeit kommen, in der das nicht mehr der Fall
sei.562 Am 13. Juli 1816 genehmigte schliesslich die Regierung «den Plan dieser Anstalt
unter den im Gutachten enthaltenen Bedingnissen»562.

Im jetzt erfolgten offiziellen Berufungsschreiben an Blumhardt als Inspektor wurde

zugleich die Zielvorstellung der neuen Institution noch einmal umrissen: «Wir haben uns

vereinigt, eine Missionsanstalt in unserer Stadt zu errichten, welche den einfach grossen
Zweck hat, durch einen regelmässigen Kursus im zweckmässigen Vorbereitungsunterricht

Zöglinge zu bilden, welche von den schon lange mit glücklichem Erfolg
arbeitenden englischen und holländischen Missionsgesellschaften als Verbreiter einer
wohltätigen Zivilisation und als Verkündiger des Evangeliums des Friedens nach verschiedenen

Gegenden der heidnischen Welt versendet werden können.»
Zunächst ergaben sich Schwierigkeiten im Blick auf die finanziellen Möglichkeiten.

Obwohl man Blumhardt als den Mann ansah, welcher für die Stelle des Vorstehers oder

Inspektors wie geschaffen war, wurde die Frage erörtert, ob man ihn und seine Frau
überhaupt finanziell tragen könne. So wurden auch mit Vikar Oberlin. dem Sohn des bekannten

«Vaters des Steinthaies», Johann Friedrich Oberlin, Beziehungen aufgenommen,
worauf dieser zusagte. Als aber Steinkopf auf seiner Europareise in Basel war und bei der

Planung der Missions-Anstalt von diesem Problem erfuhr, versprach er die nötige finanzielle

Unterstützung von Seiten der Londoner Missionsgesellschaft, worauf man Oberlin
bat, zugunsten Blumhardts von dieser Stelle zurückzutreten.

Die ursprüngliche Absicht, die Studenten oder «Zöglinge», wie man sie damals nannte,

auswärts wohnen zu lassen, wurde bald zugunsten eines Internatsbetriebes fallengelassen.

Die dabei in Kraft tretende Hausordnung war von grosser Strenge. So war etwa
die persönliche Freiheit im Blick auf Ausgang sehr beschränkt. Zudem musste jeder
Student im Sinne der Selbstbeobachtung ein Tagebuch führen, das jeweils kontrolliert
wurde. Es wurde dabei auf persönliche Frömmigkeit pietistischen Zuschnitts äusserst

grosser Wert gelegt. Diese klösterliche Strenge führte gelegentlich zu grossen
Spannungen und Auseinandersetzungen.

Am 25. August 1816 konnte schliesslich die feierliche Eröffnung stattfinden. Zunächst
hatte man das Haus zum «Panthier» kaufen können, das aber bald zu klein wurde. Darauf

zog man um in eine grössere Liegenschaft an der Leonhardstrasse. Die ersten Jahre

waren trotz des erfreulichen Beginns von vielen Problemen erfüllt durch Teuerung,
vielfache Gegnerschaft und gesundheitliche Probleme des Inspektors Blumhardt564.

Schon von Beginn weg zeigte es sich, dass die neue Institution in der Basler Kirche
und in der Öffentlichkeit sehr gut verankert war. Im Komitee sassen Pfarrer der grossen
reformierten Stadtgemeinden, sowie Leute mit öffentlichen Ämtern, wie etwa Ratsherr
Adolf Christ. Bei der Einweihung des grösseren Hauses an der Leonhardstrasse waren
mehrere Hundert Personen anwesend, unter ihnen Pfarrer, Universitätsprofessoren und

Mitglieder der Regierung.
Ein Plan, den Blumhardt bereits ausgearbeitet mitgebracht hatte, war die Schaffung

einer Missionszeitschrift, in weichereinem breiteren Publikum Missionsnachrichten ver-

143



mittelt und möglichst viele Leute dadurch für die Missionssache motiviert werden sollten.

Darüber hinaus wollte Blumhardt darin auch grundsätzliche Anliegen der Mission
auf wissenschaftliche Weise erörtern.

Da die Missions-Anstalt und die Missions-Gesellschaft freie Vereine waren, war
natürlich auch das Problem der finanziellen Unterstützung zu klären. Neben namhaften
Beiträgen philanthropisch gesinnter Basler Handelsherren waren es aber besonders die
unzähligen kleinen Gaben, die «Scherflein» nach Markus 12, 42, welche dazu halfen,
dass diese neue Arbeit angepackt werden konnte und sie von Dauer war. Zu diesem
Zweck wurde gegen Ende 1854 die sogenannte «Halbbatzen-Kollekte» eingeführt. Auch
in Gottesdiensten wurden Kollekten zusammengelegt für die Basler Mission.

Ein am Auffahrtstag 1819 zugunsten der Basler Mission im Waldenburger Tal
durchgeführtes Missionsfest wurde bei Staatsrat Ochs als ordnungsfeindlich angezeigt.
Daraufhin untersuchte dieser das Vorgefallene, ob die drei Pfarrer aus Reigoldswil,
Ziefen und Waldenburg aus Eitelkeit gehandelt, die als Sänger tätigen Schulkinder nicht
gezwungenermassen, sondern freudig mitgemacht hätten, ob nicht unter einer Maske von
Scheinheiligkeit Schwärmer am Werk seien und vor allem, «ob die Missionsanstalt in der
Stadt berechtigt ist, Filialen auf dem Lande zu errichten»565. In Anbetracht der Tatsache,
dass die drei erwähnten Pfarrer sich den Anordnungen ihres Dekans nicht gefügt hätten,
sei folgendes festzuhalten: « 1. Kein Geistlicher darf weder im Cultus noch in den
Glaubenslehren, ohne Geheiss des Raths etwas ändern. 2. Keine öffentliche Collect darf,
ohne die Einwilligung des Raths eingesammelt werden. 3. sollten, laut der Schulordnung
von 1808 p. 15 die Vorschläge zu einiger Abänderung im Schulwesen, dem Deputaten
Amt zugeschickt werden.»

Im Lehrplan am neuen Missions-Institut spielte die Einführung in die Bibel und der
praktische Umgang mit biblischen Texten im Blick auf Predigt und katechetische
Unterweisung die zentrale Rolle. Daneben wurden die Studierenden in christlicher
Glaubenslehre und Ethik unterrichtet. Ein weiteres Fach war die Darbietung der
Missionsgeschichte. Viel Gewicht wurde auf die praktische Ausbildung gelegt, dazu
gehörte auch das Erlernen der englischen Sprache.

4.4.2 Zusammenarbeit mit anderen Missionen

Zunächst bestand nicht die Absicht eigene Missionsfelder zu erschliessen. Man
beabsichtigte, Missionare auszubilden, welche dann bestehenden Missionsgesellschaften zur
Verfügung gestellt werden könnten. Eine gewisse Verbindung bestand bereits mit der
Holländischen Missionsgesellschaft. Besonders intensiv wurde aber die jahrelange
Zusammenarbeit mit der «Church Missionary Society», der Missionsgesellschaft der
Kirche von England. Interessanterweise war es also nicht die London Missionary
Society, mit der man sich näher verband, obwohl man dieser zunächst wohl theologisch
und im überkonfessionellen Empfinden in vielem näher gestanden hätte. Doch war man

144



schon durch die Verankerung der Basler Mission in der offiziellen Landeskirche daran
interessiert, mit der Missionsgesellschaft der etablierten Kirche von England
zusammenzuarbeiten, zu welcher Steinkopf den direkten Kontakt herstellte.

Zunächst waren auch die Briten froh um diesen Zuwachs an Missionaren. Selber hatten

sie zeitweise erheblich Mühe gehabt, genügend Kandidaten zu finden. Die Basler
Kandidaten, in der Hauptsache junge Württemberger, hielten sich vor allem für englische
Sprachstudien jeweils noch einige Monate in Grossbritannien auf, während die theologische

und praktische Grundausbildung in Basel erfolgte.
Bald aber kam es zu teilweise erheblichen Schwierigkeiten. Die Basler Mission war

von Anfang an nicht konfessionell, sondern überkonfessionell angelegt. Da man
Lutheraner. Reformierte und Leute aus anderen Konfessionen ausbilden wollte und auch
im Blick auf die Missionsarbeit keine konfessionelle Engführung anstrebte, legte man
vor allem Gewicht auf das Verständnis der Bibel und liess die jeweiligen konfessionellen

Bekenntnisbücher beiseite.
Der erste Konflikt mit der Church Missionary Society ergab sich zunächst wegen

unterschiedlicher Vorstellungen im Blick auf die Art der Ausbildung. Den Baslern war
vor allem an der persönlichen Frömmigkeit der Kandidaten und an einer gründlichen
praktischen Ausbildung gelegen. Die Kandidaten stammten vorwiegend aus
Handwerkerkreisen. Für die Anglikaner aber war eine gründliche theologische Ausbildung,
welche auch das Studium der alten Sprachen in sich schloss, unerlässlich.

Neben unterschiedlichen Ausbildungskonzepten tauchten aber auch lehrmässige
Probleme auf. Zunächst war man in London im Blick auf Blumhardt skeptisch, ob nicht
dessen vermutete All Versöhnungslehre bei der Ausbildung der Basler Kandidaten eine
Rolle spiele. Die Auseinandersetzungen um Endzeitfragen wie die Lehre vom doppelten
Ausgang des Jüngsten Gerichts zur Seligkeit oder zur Verdammnis und um die Ewigkeit
der Höllenstrafen und der schliesslichen umfassenden Versöhnung wurden besonders

heftig im Rahmen der britischen Evangelischen Allianz geführt'166. Durch die in England
studierenden Kandidaten wurden natürlich gewisse in Basel verhandelte Lehrpunkte in
Grossbritannien zur Sprache gebracht. So kam es im Blick auf die vom zweiten
Vorsteher, Wilhelm Hoffmann, vertretene «Kenosislehre» (freiwillige Preisgabe des

göttlichen Wesens durch Christus) zu Auseinandersetzungen, in denen die «unbiblische
Lehre» von Basel an den Pranger gestellt und dadurch die gemeinsame Zusammenarbeit
in Frage gestellt wurde667.

Ein während der ganzen Zeit der Zusammenarbeit immer ungelöstes Problem stellte
die Ordinationsfrage und damit verbunden die unterschiedliche Amtsauffassung dar.

Schliesslich kam es zur gegenseitigen Erleichterung zu einer Trennung der gemeinsamen
Wege und zu einer eigenständigen Missionarbeit durch die Basler Mission.

Während der Zeit seines Inspektorats bemühte sich Blumhardt um eine gesamtdeutsche

Missionsgesellschaft. Dieser Plan scheiterte aber daran, dass verschiedene deutsche

Missionsgesellschaften, zum Beispiel die sächsische, stärker konfessionell dachten und

an der überkonfessionellen Art der Basler Mission keinen Gefallen fanden.

145



4.4.3 Eigene missionarische Unternehmungen568

Zwei von Basel aus unternommene selbständige Unternehmungen kamen nach relativ
kurzer Zeit aus unterschiedlichen Gründen wieder zum Erliegen, nämlich im Kaukasus
(1822—1837) und in Liberia (1827-1830). Dauerhafte Unternehmungen konnten hingegen

1828 an der damaligen Goldküste, 1834 in Indien. 1846 in Hongkong und Südchina
begonnen werden.

Bedeutungsvoll sollte aber trotz der Dauer von nur rund 15 Jahren die Mission im
Kaukasus werden. Diese Arbeit wurde unter dreifachem Gesichtspunkt aufgenommen.
Erstens wollte man sich an die dort wohnenden Deutschen richten, zweitens erblickte
man in einer «Wiederbelebung der alt-orientalischen Kirchen» eine weitreichende
Herausforderung und drittens wollte man vor allem durch eine Schriftenmission
Muslime erreichen569.

1819 erreichte ein Ruf nach Seelsorgern der deutschsprechenden Kolonisten im
Russischen Reich das Basler Komitee. Damit eröffnete sich Inspektor Blumhardt eine
grosse Vision für eine umfassende missionarische Tätigkeit, welche in der geistlich weithin

erstarrten armenischen Kirche eine Reformation bewirke, welche wiederum dazu
führen könnte, dass bekehrte Armenier unter den Muslimen im Völkergemisch des
Wolgadeltas ein neues Missionsfeld aufbauten, das schliesslich bis ins Heilige Land
reiche.

In dieser Zeit kam ein junger polnischer Adliger, Graf Felician von Zaremba
(1794-1874), der nach Studium und Promotion im Moskauer Aussenministerium vor
einer glänzenden Karriere gestanden hatte, nach Basel. 1817 hatte er durch das Studium
einer von der Petersburger Bibelgesellschaft herausgegebenen Bibel und von pietistischen

Schriften, wie Jung-Stillings Leben, eine Bekehrung erlebt, welche ihn völlig auf
seine Karriere verzichten Hess. Im Missionshaus in Basel studierte er von 1818 bis 1821.
Diese Kombination von offenbar offenen Türen in Russland mit einem hochbegabten
und hochmotivierten jungen Missionar, welcher selbst aus dem Russischen Reich
stammte, liess das Komitee, vor allem aber Inspektor Blumhardt, Grosses erwarten. 1821
wurde Zaremba gemeinsam mit einem jungen Sachsen, August Dittrich (* 1797), zum
Missionsdienst eingesegnet und ausgesandt. Ihr Weg führte sie zunächst über St.
Petersburg, wo sie mit den Erweckten in Kontakt traten, so mit der Petersburger
Bibelgesellschaft, den Herrnhutern und mit dem jetzt dort tätigen Johannes Gossner.

Die beiden Missionare erhielten die offizielle Erlaubnis, Seelsorge unter den
deutschsprechenden Kolonisten zu betreiben, dazu auch Mission unter den Tataren, unter den
Armeniern und vor allem unter den Muslimen. 1825 verfasste Blumhardt eine umfangreiche

«Generalinstruction» für diesen Zweig der missionarischen Arbeit. Darin wird
unter anderem als wichtig angesehen, die jeweiligen Sprachen zu lernen, Schulen zu
gründen und neben Bibeln in den jeweiligen Sprachen auch für weitere christliche
Literatur zu sorgen und wenn möglich in eigenen Druckereien herzustellen. Die
Gründung von Schulen und die publizistische Tätigkeit erwies sich schon deshalb als

146



notwendig, als in muslimischen Gebieten Missionsarbeit durch missionarische Kontakte
und Vorträge untersagt war. Die Schwerpunkte der Tätigkeit im Russischen Reich lagen

vor allem im Süden, im Kaukasusgebiet, wo zum Teil unter schwersten Bedingungen
rund 40 Missionare mehr oder weniger lang Dienst taten570.

Schon von Anfang an hatten diese Missionare aber mit verschiedenartigen Gegnern zu

kämpfen. Die Protektion des Zaren Alexanders I. war alles andere als ein sicherer Schutz.

Nicht zuletzt durch den Einfluss Metternichs liess sich Alexander dazu bewegen, die

christlichen Bewegungen ausserhalb der Staatskirche, welche die Einheit des Reiches

gefährdeten, nach und nach zu beseitigen. So wurden kurz hintereinander Lindl und

Gossner571 des Reiches verwiesen und die Möglichkeiten der Petersburger
Bibelgesellschaft sehr stark eingeschränkt. Dies verstärkte sich noch unter seinem Nachfolger,
Nikolaus I. Aber auch von kirchlicher Seite wurden den Missionaren grosse Hindernisse
in den Weg gelegt, und zwar nicht nur von orthodoxer Seite aus. So war etwa die Rede

von den «Basler Proselytenmachern»572, die man nicht unterstützen könne.

Im Kaukasusgebiet wurde nun ein wichtiger Schwerpunkt mit der Arbeit unter
Armeniern gesetzt. Neben der Arbeit vor Ort wurden verschiedene junge Armenier zur

Ausbildung nach Basel gesandt, wobei man hoffte, sie später als Missionare unter ihren

eigenen Landsleuten einsetzen zu können573. Bald aber ergaben sich mit dem Grossteil

der führenden armenischen Geistlichkeit Schwierigkeiten, welche sich auf dem

Hintergrund der politischen Geschehnisse für die Missionsarbeit als immer schwerwiegender

herausstellten. Zar Nikolaus I. suchte sich die Armenier gewogen zu machen, um
auch deren Stammesverwandte, die sich noch unter der türkischen Herrschaft befanden,

für sich zu einzunehmen. So hatte wegen dieser politischen Situation die Arbeit der

Basler Missionare längerfristig keine Chance. Zar Nikolaus I. opferte diese Mission
seinen politischen Zielen, als er zunächst 1831/32 die Armeniermission, 1835 dann jegliche
Arbeit der Basler Missionare untersagte. Das Basler Komitee allerdings wehrte sich

gegen falsche Unterstellungen «Wir haben keine Proselyten gemacht und nicht gegen
etwaige Irrtümer der armenischen Dogmatik polemisiert. Wir schufen nur die
Möglichkeit, den lauteren Geist des Evangeliums in der armenischen Muttersprache
kennenzulernen. Wir haben nichts getan, als was die hohe armenische Geistlichkeit selbst zur
christlichen Aufklärung ihres Volkes tun sollte.»574 Es wurden denn auch keine persönlichen

Anklagen gegen die Missionare erhoben575.

Gemeinsam unternahmen Zaremba und Pfander576 zwischen 1835 und 1837 immer
wieder Schritte, um das drohende Verbot zur Arbeit im Zarenreich abzuwenden.

Schliesslich aber musste sich das Basler Komitee schweren Herzens dazu entschliessen,

die Arbeit im Kaukasus aufzugeben. Einige Missionare wurden auf anderen

Missionsfeldern, zum Beispiel in Indien eingesetzt. Zaremba kam 1838 nach Basel zurück,

von wo aus er weite Inspektionsreisen, zwei Mal auch noch nach Russland,
unternahm577.

147



4.5 Verschiedene Adressaten der Mission

4.5.1 Die Mission unter den «christlichen Heiden»

Die Anstrengungen, die Bibel unter die Menschen zu bringen und mit Hilfe von
Traktaten eine Hilfe zu deren Verständnis zu geben, waren zunächst vor allem an die
Menschen gerichtet, welche in Basel oder in anderen als christlich bezeichneten
Gebieten lebten, aber oft nur eine steril gewordene traditionelle Frömmigkeit kannten.
Dabei war man dankbar, dass in Basel im allgemeinen die aufklärerisch gefärbten
theologischen Strömungen keine Rolle spielten.

1859 kam es gleichwohl zur Gründung einer «Evangelischen Gesellschaft für
Stadtmission»578. Vor allem zwei verschiedene Motive führten den Kaufmann Emanuel
Herzog-Reber dazu, am 23. Mai 1859 gleichgesinnte Freunde zu sich einzuladen, um
diese Gesellschaft zu gründen. Einerseits erlebte man einen raschen Zuwachs an ausserhalb

der Stadtmauern sich ansiedelnden Arbeitern, welche der Kirche zum Teil völlig
entfremdet waren. Die Kirche konnte auf diese Situation kaum reagieren, da sich die
Zahl der Kirchen und Pfarrer seit der Reformation nicht vergrössert hatte. Daneben aber
wurde man auch aufgeschreckt durch eine unerwartete Entwicklung in der Basler
Pfarrerschaft. Die Kandidaten Rumpf und Hörler versuchten, dem «vernünftigen Reform-
Christentum» auch in Basel den Weg zu bereiten. Das weitgehend pietistisch bestimmte
kirchliche Basel sorgte dafür, dass die beiden keine Pfarrstelle bekamen. Beide wurden
jedoch in den Grossen Rat gewählt, wo sie sich im Zusammenhang mit den Vorträgen
von Missionar Hebich579 wieder im Sinne des theologischen Freisinns äusserten. Man
war erschrocken über zunehmenden Zerfall von Frömmigkeit und Moral. Dem sollte
das Bollwerk biblischen Glaubens entgegengesetzt werden. So wurde denn als Ziel
formuliert:

«Die Bekanntschaft mit dem Worte Gottes, der lebendige und im Leben sich kräftig
erweisende Glaube an die gottmenschliche Person Jesu Christi und an seine Versöhnung,
der kirchliche Sinn, die allgemeine Einführung und Beobachtung einer einfachen
Hausandacht, die christliche Kinderzucht und die Achtung vor allem Heiligen - das sind
die Grundsäulen eines glücklichen, kräftigen und gesegneten Volkslebens.»580

Die Gesellschaft für Stadtmission stellte nun als privater Verein vollamtliche
Mitarbeiter an, welche vor allem als Bibel- und Traktatkolporteure, aber auch als
Hilfsseelsorger tätig waren. Bald kamen dazu auch Bibelstunden und andere
Versammlungen, sowie für junge Fabrikarbeiterinnen Näh- und Flickkränzchen, welche von
Frauen der Stadtmission geleitet wurden. Diese Arbeit wurde bewusst innerhalb der
Kirche in Zusammenarbeit mit den Stadtpfarrern getan. Die Stadtmissionare wurden
verstanden als Diakone im biblischen Sinne. Bald wurden Kapellen und Versammlungssäle
gemietet oder gebaut. Im Grunde wurde hier ein ähnliches Ziel verfolgt wie in der Bibel-
und Traktatgesellschaft oder von der Pilgermission St. Chrischona. Es handelte sich
dabei um einen der vielen privaten Vereine, in denen Leute aus der vermögenden und

148



massgebenden Basler Bürgerschaft versuchten, ihrem christlichen Glauben sichtbar

Ausdruck zu verleihen.

4.5.2 Die christlich-jüdische Begegnung581

Die besondere Art der Beziehung zu Israel und zum Judentum zeigte sich schon bei der

von Spittler eingerichteten «Judenschule» auf dem Nadelberg. Dort unterrichteten zwei

Theologiestudenten einige jüdische Knaben auf Bitte ihrer Eltern hin, da diese in der

Schule «kleinern Beleidigungen» ausgesetzt seien. Religionsunterricht wurde allerdings

vom Lektor der Synagoge erteilt!582 Am 7. April 1813 war der Schule die behördliche

Genehmigung erteilt worden, was Spittler zu einem Dankesschreiben an Staatsrat Ochs

veranlasste: «Kaum hätte ich es ahnen dürfen, dass mein geringer Versuch, israelitische

Knaben zu erziehen, einen so glücklichen Fortgang gewinne und die Aufmerksamkeit

Ewer Wohlgeboren auf sich ziehen werde.»583

Am 13. Oktober 1820 kam es in Basel zur Gründung der «Baseler Gesellschaft zur

Verbreitung des Christenthums unter den Juden». Ziel dieser Gesellschaft war es, durch

Korrespondenz Juden anzusprechen und Proselyten zu begleiten. Femer sollte der

Schulunterricht für jüdische Kinder weitergeführt werden. Zum Komitee gehörten neben

Spittler auch Pfarrer Nikolaus von Brunn und Wilhelm Köllner584.

1820 war die Basler Missionsgesellschaft bereit, der Edinburger Judenmissionsgesellschaft

zwei Missionare für die Arbeit unter deutschsprechenden Juden in Polen und

Südrussland zur Verfügung zu stellen585. Blumhardt beantwortete 1821 auch eine Anfrage

zu regelmässiger Zusammenarbeit mit der Londoner Gesellschaft für Bekehrung der

Juden in positivem Sinn. Das Komitee lehnte aber diese Anfrage ab, da dadurch der

Lehrplan am Missions-Institut zu kompliziert würde. Die Bedürfnisse für die Mission

unter Juden einerseits und Heiden andererseits seien zu unterschiedlich, um ihnen in

einer einzigen Ausbildungsstätte zu begegnen586. 1827 und 1841 wurden die Basler

erneut um eine entsprechende Zusammenarbeit gebeten. Man wollte aber diesen Anfragen

nur teilweise entsprechen. Sollte es zu einer intensiveren Zusammenarbeit mit bestehenden

Judenmissionsgesellschaften kommen, wäre danach zu «fragen, ob nicht der hiesige

Verein der Freunde Israels das erste Recht hätte, falls er einen Missionar brauchte»587.

1822 wurde mit grossen Erwartungen in Sitzenkirch bei Kandern ein Erziehungsheim

für jüdische Kinder eingerichtet, das unter der Leitung von Carl Köllner stand, aber nur
kurze Zeit Bestand hatte.

Eigentliche Gesellschaften zur christlichen Mission unter Juden waren zuerst in

Grossbritannien entstanden. Den «Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit» des

Jahrgangs 1823 wurde ein aus dem Englischen übersetztes Heft unter dem Titel «Die

Bekehrung der Juden. Eine Angelegenheit aller wahren Christen» beigegeben. In einer

Vorbemerkung meint Spittler, es sei zwar für England bestimmt, sein Inhalt gelte aber

hier genau gleich. Für Hindus, Chinesen, Muslime und «gröbere Götzendiener» seien

149



schon seit langem Missionare tätig, «aber den armen Israeliten hat man vernachlässigt;
seine Unwissenheit, seine Sittenlosigkeit, seine Entfremdung von dem Gott seiner Väter
hat kaum einiges Mitleid erregt»588.

In diesem Heft wurden neun Gründe für die Notwendigkeit einer Judenmission
aufgezählt: 1. der religiöse und moralische Zustand der Juden; 2. das Gefühl der Dankbarkeit,

das jeden Christen für die Juden beseelen müsse, denen man doch die Überlieferung
der Bibel zu verdanken habe; 3. die Ansprüche der Gerechtigkeit; 4. es gehe dabei auch
um eigene Vorteile; 5 es sei christliche Pflicht; 6. man müsse es auch zur Ehre Gottes
unternehmen; 7. die «Beschaffenheit unsrer Zeiten» habe die Voraussetzungen dafür
geschaffen, unter anderem durch Abbau von bisherigen hartnäckigen Vorurteilen; 8.

Christen haben in der Nachfolge ihres Herrn die Angehörigen des Volkes Israel zu ihrem
Gott zu rufen; 9. der Blick auf die Endzeit nach biblischem Verständnis.

Dann werden vier häufig geäusserte Einwände aufgegriffen und widerlegt: 1.

Niemand könne einfach behaupten, das gehe ihn nichts an; 2. die Behauptung, Juden
seien nicht an tieferen geistlichen Fragen interessiert, müsste man konsequenterweise
auch gegen die gleichgültigen Scheinchristen ins Feld führen; 3. die Tatsache, dass unter
Christen lebende Juden die Möglichkeit hätten, von sich aus eine Kirche aufzusuchen,
sei kein Argument gegen die Judenmission, da die christlichen traditionellen Gottesdienste

kaum geeignet seien, auf die tieferen Fragen von Juden einzugehen; 4. die
Behauptung, man würde Gott ins Handwerk pfuschen, dem allein es zustehe, sein Volk
zum Glauben zu rufen, verfange ebenso wenig, wenn doch der Ruf zur Mission unter
Juden und Heiden göttlicher Auftrag sei. Am Schluss dieser Auseinandersetzung wird zur
Unterstützung der Missionsgesellschaft unter Juden aufgerufen.

1831 wurde ein neuer Verein gegründet, nämlich die «Gesellschaft von Freunden
Israels». Schon der Name zeigt, dass es hier nicht in erster Linie um «Judenmission»
ging, sondern um eine Begegnung auf einer ganz anderen Ebene. Zwar wurde auch in
diesem Verein der Gedanke an eine Mission unter Juden nicht aufgegeben, aber er wurde

in anderer Form aufgenommen und die Juden als Gesprächspartner, als Mitglieder des

von Gott erwählten Volkes, betrachtet. Eine Haupttätigkeit bestand in der Führung eines
Proselytenhauses, in dem Juden eine schulische Bildung bekommen konnten, vor allem
aber auf die Taufe vorbereitet wurden. Offizielles Blatt des Vereins wurde ab 1837 «Der
Freund Israels».

Ein Mitarbeiter des Vereins der Freunde Israels, der Alttestamentier und spätere
Antistes, Samuel Preiswerk, gab ab 1838 die Zeitschrift «Das Morgenland. Altes und
Neues für Freunde der heiligen Schrift» heraus, die er allerdings wegen Überlastung
bereits 1843 wieder einstellen musste. In dieser relativ kurzen Zeit aber gelang es
Preiswerk, für die damalige Zeit erstaunliche neue Perspektiven im Zusammenhang mit
dem jüdischen Volk aufzuzeigen. Preiswerk betonte, wenn man die göttlichen
Verheissungen in der Bibel nicht vergeistige, sondern wörtlich nehme, komme man zur
Überzeugung, dass der Hügel Zion Sammelplatz des Volkes Gottes sein werde589. Er war
es, welcher als Erster mit Betonung vom Land Israel sprach. Aktuell werde jetzt auch der

150



Gedanke einer jüdischen Besiedelung Palästinas unter dem Schutz europäischer
Grossmächte590, ergänzt durch deutsche Arbeiter und Bauern, welche nicht nur aus
ökonomischen Absichten, sondern auch aus Glaubensgründen nach Palästina auswandern591.

Die Rückwanderung der Juden habe ja, wenn auch erst in kleinen Anfängen, bereits
eingesetzt592.

An einer Jahresfeier der Freunde Israels gab er ferner zu bedenken, es sei falsch, zu
behaupten, dass es noch Juden gebe, aber kein Israel mehr. Gottes Verheissungen für
Israel könnten auch durch dessen Untreue nicht aufgehoben werden, so wenig, wie die
Zusagen Gottes durch vielfältigen Abfall der Kirche aufgehoben seien593. Überhaupt gab
das Problem, ob unter Juden christliche Mission getrieben werden sollte, immer wieder
Anlass zu grundsätzlichen Einwendungen. Vor allem war man sich nicht darüber einig,
ob bereits die in Römer 11 angesprochene Heilszeit angebrochen sei. Hier müsse man
aber sehr vorsichtig vorgehen, «da der Bekehrung dieses Volkes die grosse Gnadenzeit
der Heiden vorausgehen müsse»594.

Natürlich kamen auch häufig Angriffe von jüdischer Seite auf wirkliche oder
vermeintliche Mission unter den Juden, auf die man je nach Tonart einging. Aber selbst in
solchen Verteidigungsschriften kam oft noch die besondere Schätzung des Volkes Israel
als Gottes Volk zum Ausdruck. Denn die Juden seien und blieben «im Grunde die erste
Nation der Welt; sie sind der Adel der Menschheit. Diesem Volke hat Gott seine hohen

Offenbarungen anvertraut; unter diesem Volke ist er Mensch geworden und hat die Welt
erlöst. Das Heil kommt von den Juden, wie Christus sagt.»595 Gott habe auch die

Verheissung gegeben, dass erst eine Erweckung der Juden kommen werde, ehe die Fülle
der Heiden in sein Reich eingehen werde. Deshalb sei Judenmission mindestens so

dringlich wie Heidenmission. Denn «soll für uns das herrliche Gnadenreich in seiner

Vollendung kommen, so muss es erst mit den Juden anders werden Die grosse
Heidenbekehrung hängt von der Bekehrung Israels ab.»596

Als besondere Möglichkeit sah man die Verteilung von Bibeln unter Juden an. Auch
das Neue Testament wurde in die hebräische Sprache übersetzt und verteilt. Man ging
davon aus, dass ein Jude, wenn er nur vorurteilsfrei die prophetischen Schriften lese,
früher oder später zur Überzeugung kommen müsse, Jesus von Nazareth sei der verheis-
sene Messias. Sei er in seiner Erkenntnis aber einmal so weit, werde er bald Jesus auch
als Sohn Gottes anerkennen. So bemühte man sich um gute Ausgaben der hebräischen
Bibel.

4.5.3 Mission unter Anhängern des Islam597

Eine erste Anregung, eine Mission unter Muslimen aufzunehmen, war bereits 1817 durch

Christoph Burckhardt erfolgt. Selber als Missionar der British and Foreign Bible Society
tätig, wies er in einem Brief vom 16. März 1818 auf Möglichkeiten zu einer solchen
Mission im Orient hin598.

151



Einer der bedeutendsten Missionare unter Muslimen wurde dann Karl Gottlieb
Pfander (1803-1865), welcher von 1820 bis 1825 im Basler Missionshaus studierte599.

Er betrieb nicht nur während Jahren praktische missionarische Arbeit unter Muslimen, er
versuchte auch, die damit zusammenhängenden Fragen zu durchdenken. Pfander bemühte

sich um eine möglichst gute Kenntnis des Islam. Er studierte den Koran, um dann auf
apologetische Weise in seinem mehrfach übersetzten und viel gelesenen Buch «Die
Waage der Wahrheit»600 Bibel und Koran, christliche Botschaft und islamische Lehre,
einander gegenüberzustellen. Dabei bemühte er sich einerseits wirklich um ein gutes
Verständnis des Islam, setzte aber andererseits von Anfang an alles daran, die Überlegenheit

des christlichen Glaubens zu erweisen, um so die Muslime zur Bekehrung
aufzurufen. Er verzichtete weitgehend auf Predigten von der Kanzel aus, bemühte sich um
einen offenen Dialog, bei dem aber nach seiner Meinung der Ausgang schon feststand.
Dabei ging es ihm auch nicht mehr um die Gründung von Gemeinden, sondern um die
Predigt des Evangeliums. «Ob die Moslems darauf eingehen oder ob sie sie ablehnen,
fällt nicht mehr in seine Verantwortung.»601

Es gehörte zu den Grundlinien der Ausbildung im Basler Missionshaus, die angehenden

Missionare dazu anzuhalten, den geistigen und religiösen Hintergrund der Leute, mit
denen sie es zu tun haben würden, möglichst gründlich kennen zu lernen. Die Kandidaten
wurden angehalten zu intensivem Studium. So standen auf den Missionsstationen
wissenschaftliche Bücher zur Verfügung. Viele der Basler Missionare entwickelten sich im
Laufe der Zeit zu Spezialisten im Verständnis der jeweiligen Religionen und Sprachen.
Mancher Missionar wurde sogar zum wichtigen Pionier, der zum ersten Mal die dort
gesprochene Sprache aufzeichnete, sie systematisierte und oft sogar eine Schrift schuf,
um die Bibel auch diesen Leuten in ihrer eigenen Sprache zugänglich zu machen.

Schuschi in Armenien war der Stützpunkt für Versuche mit einer Mission unter
Muslimen. Durch einen Ukas des Zaren vom 23. August 1835 wurde dann aber wegen
«Unwirksamkeit der Mission unter den Muselmanen und auf die Klagen der armenischen

Geistlichkeit»602 hin diese Arbeit ganz verboten. Das bedeute aber nicht unbedingt,
dass diese Arbeit vergeblich gewesen sei, denn noch immer befänden sich 50 000 Bibeln,
Neue Testamente und Traktate im Land, woraus Gott immer noch Segen zu wirken
vermöge603.

Natürlich stellte sich die Frage nach einer Arbeit unter Muslimen wieder neu, als
Spittlers Planen der Arbeit von Syrien bis Nubien reichte. Zunächst waren seine Blicke
wie die vieler aufgeweckter Zeitgenossen in jener Zeit nach dem «heiligen Land» gerichtet,

wo die politische Lage nach der Niederlage des türkischen Besatzungsheeres gegen
die Ägypter zu einer vorsichtigen Öffnung geführt hatte. So konnte in Zusammenarbeit
zwischen Anglikanern und preussischen Lutheranern das allerdings nur kurzlebige
Bistum Jerusalem errichtet werden604. Von Bedeutung war die Tatsache, dass Spittlers
Freund, Samuel Gobat, Bischof dieses Bistums wurde. Spittler und Gobat entwickelten
gemeinsam die Vision der «Apostelstrasse», einer Reihe von Missionsstationen im
Niltal, und begannen sie in die Tat umzusetzen605. Sowohl in Palästina als auch in Ägyp-

152



ten wurde natürlich der Versuch einer Mission auch unter Muslimen gemacht, welche
den überwiegenden Anteil der Bevölkerung stellten. So wurde zum Beispiel in Kairo
nicht nur für die vielen dort ansässigen europäischen und arabischen Christen
Gottesdienst gehalten. Man arbeitete «mit Stadtmission unter Mahomedanern»606. Die
Absicht der Apostelstrasse war neben der missionarischen Betreuung der in Ägypten und
Abessinien lebenden Christen, auch unter «Muhamedanern das Wort Gottes mündlich
und schriftlich zu verbreiten»607.

Man überliess auch in diesem Unternehmen nichts dem Zufall, sondern versuchte auf
vielfältige Weise die Sache so aufzuziehen, dass sie die grösste Aussicht auf gutes
Gelingen bot. So nahmen die Missionare Bühler und Stamm auf ihrer Reise nach Äthiopien

auf Geheiss des Komitees Kontakt mit dem Erbauer des Suezkanals, Ferdinand
Lesseps, auf. Dieser zeigte sich diesem Unternehmen sehr gewogen und versah die beiden

mit einem Empfehlungsschreiben an die Ingenieure und Agenten, die beim Bau des
Suezkanals eingesetzt waren. Damit hatten sie freie Transportmöglichkeiten und wurden
auch sonst mit Hilfe versehen608.

4.5.4 «Heiden »-Mission

In der Sicht der Missionspraktiker und -theoretiker des 19. Jahrhunderts wurde mit der
Verkündigung des Evangeliums meist auch ein kultureller Auftrag verbunden. In dieser
Tradition befand sich auch im grossen ganzen die Arbeit der Basler Mission. Das kommt
zum Beispiel in einer grafischen Darstellung deutlich zum Ausdruck, welche im ersten
Heft der von Blumhardt neu geschaffenen und redigierten Missionszeitschrift
abgedruckt wurde. Da wird die Geschichte der christlichen Mission in einem Diagramm
dargestellt, und damit gewissermassen schon am Anfang das Programm der
Missionsgesellschaft und ihrer Zeitung dargelegt. Das Diagramm zeigt die «Länder der Erde,
deren religiöser Zustand im Laufe der Jahrhunderte in jedem einzelnen Quadrat einfach
durch Licht, Halblicht und Schatten versinnlicht wird. Das Licht ist Bild von der

Ausbreitung der christlichen Erkenntnis; das Halblicht bezeichnet das Vörhandenseyn
des Mahomedanismus; und die Finsternis spricht das blinde Heidenthum deutlich
aus.»609. Dieses Diagramm gleicht auffallend stark aufklärerischen Vorstellungen,
wonach das Licht des menschlichen Verstandes das Dunkel des Aberglaubens immer
stärker zurückdrängen werde. Heidentum wurde oft gleichgesetzt mit Unmoral,
Schmutz, dumpfem Unwissen und Mangel an Zivilisation.

Ein besonders wichtiges Mittel, die Missionsarbeit zu unterstützen, sah man in der
Bibel, weshalb die Basler Bibelgesellschaft schon von Beginn ihrer Existenz weg
fremdsprachige Bibeln druckte. Als sich die Arbeit der Basler Mission immer mehr ausdehnte,
beteiligte sich die Bibelgesellschaft in zunehmendem Masse auch durch den Druck
fremdländischer, von Missionaren besorgter Bibelausgaben.

153



Für die Verantwortlichen der Basler Mission ergab sich eine Abstufung im Blick auf
die mit der christlichen Botschaft zu erreichenden Menschen. Neben den Juden, die zu
Gottes auserwähltem Volk gehörten, denen man sich in besonderer Weise verwandt fühlte,

traten die Anhänger des Islam, welche verblendet und von der Wahrheit abgefallen
seien, und deren heiliges Buch, der Koran, ein Konglomerat aus arabischen, jüdischen
und christlichen Einflüssen sei. Weit danach aber reihte man die Heiden, die «Götzendiener»

ein, welche noch in grosser Finsternis und Unwissenheit lebten. Da man auch der
Meinung war, es fehle ihnen die Zivilisation mit allen ihren Zeichen des Fortschritts,
wurden neben den Kirchen immer auch gleich Schulen eingerichtet. Mehr und mehr ging
aber den Missionaren und den Verantwortlichen in der Heimat das Verständnis dafür auf,
dass man die Situation nicht in dieser Weise simplifizieren dürfe. So wurde bald klar,
dass man vor allem daraufhin zielen müsse, einheimische Missionare auszubilden, welche

in besonders eindringlicher und glaubwürdiger Weise unter ihren Landsleuten wirken

könnten. Man war bestrebt, «Nationallehrer» zu gewinnen. «So lange es nämlich
Europäer sind, die das Evangelium in die Heidenwelt bringen, so lange also gleichsam
ausländischer Same in den Boden eines heidnischen Landes gesäet wird, so lange wird
der Same immer nur spärlich und kärglich aufgehen»610!

4.6 Kritik an der Missionsarbeit der Basler Mission

4.6.1 Erste zögernde und negative Reaktionen aufdie Basler Mission

In einem Brief vom 13. Januar 1815 vertrat Pfarrer Spleiss, der spätere Anstistes von
Schaffhausen, die Ansicht, es wäre sonderbar, «wenn aus der protestantischen Schweiz
eine Mission ausginge, da doch hoch not tut, dass eine solche zu uns einginge, um dem

grossen, unter Vornehmen und Geringen, spitzfindigen und plumpen Köpfen bei uns
selbst waltenden, argen Heidentum, ärger als das griechische, türkische, indische, Einhalt
zu tun»611.

Hat auch der Hinweis darauf, dass Äussere Mission nicht den Blick auf die Notwendigkeit

einer Mission im eigenen Land verschliessen dürfe, seine grosse Berechtigung,
wirkt doch der häufig geäusserte Einwand seltsam, man solle als Ort für eine solche
Ausbildung eine Stadt in Holland, Dänemark oder England wählen, «wo die Bekanntschaft

mit den Ländern, wohin die Missionare gehen, und mit den Geschäften in denselben

nicht aus Büchern, sondern von solchen Männern könnte erlangt werden, die eigene
Erfahrungen gemacht haben»612. Dahinter steckt wohl nicht nur die Ansicht, dort sei

mit mehr praktischer Erfahrung zu rechnen, sondern auch die damals weitverbreitete
Vorstellung, dass die Kolonialmächte besser geeignet seien, eine missionarische Tätigkeit

zu tragen und zu schützen. Auch die Basler Mission profitierte zeitweise davon, dass

ihre Missionare als Angestellte der Church Missionary Society unter dem besonderen
Schutz der britischen Kolonialverwaltung und deren militärischen Möglichkeiten stan-

154



den, was andererseits ihrem Ansehen unter den jeweiligen Volksangehörigen verständlicherweise

nicht sehr förderlich war!

Auch der Missionsgesellschaft durchaus gewogene Theologen wiesen immer wieder

darauf hin, dass vor allem einmal das grosse Missionsfeld in der eigenen Umgebung im

Auge behalten werden müsse. Johann Friedrich Miville zum Beispiel meinte, dass er junge

Leute, die sich zum Theologiestudium berufen fühlten, vor allem auf die grosse Ernte

in der Heimat hinweisen werde. Wenn dann einer auch einmal in die Mission in fernen

Landen ausziehen wolle, könne das zwar gestattet werden, sollte aber die Ausnahme

bleiben613.

1828 wurde die Basler Mission durch Beat von Lerber, einen pietistisch gesinnten

Berner Theologen, in der Neuen Zürcher Zeitung angegriffen. Kurz und bündig meinte

er, grundsätzlich unterstütze er zwar die Verkündigung des Wortes Gottes, aber diese Art

von «Windbeuteleien» und «Geldgier» widerstrebten dem eigentlichen Sinn des

Evangeliums, ja könne keinen Anspruch auf den Namen «Mission» erheben. Da er aber alle

Missionsanstalten in einen Topf warf und verdammte, «weil diese Anstalten, mit einigen
Ausnahmen, sehr schlecht im Glauben sowohl als im Wandel bestellt sind», fand das

Komitee diesen Artikel «keiner öffentlichen Erwiderung wert»614.

4.6.2 Grundsätzliche Infragestellung der Arbeit von aussen her

In einem Aufruf an einfache Christen und Verantwortliche in den Kirchen beklagte

Wilhelm Hoffmann, Blumhardts Nachfolger als Inspektor, dass kirchliche und staatliche

Behörden in harmlosen Missionsstunden häufig gefährliche Konventikel gesehen hätten,

welche zu verbieten seien. Ja, es habe sogar «ein sonst gebildeter Mann und ehemaliger
Staatsbeamte sich nicht entblödet, die evangelische Mission für eins und dasselbe mit
dem Jesuitismus zu erklären!»615

Zu den ersten Reaktionen aus der Öffentlichkeit auf die Gründung der Basler Mission

gehörte immer wieder die Kritik an den zu leistenden finanziellen Aufwendungen. 1822

kam es zu harschen Angriffen durch Zeitungen in St. Gallen und Zürich, welche vor
allem beanstandeten, dass in der gegenwärtigen Zeit, in der so viele wirtschaftliche

Probleme die Schweiz erschütterten, Geldmittel für Mission, statt für soziale Hilfe an

Notleidende ausgegeben würden. Lange Zeit habe man sich um die Basler

Missionsgesellschaft nicht gekümmert, weil das reiche Basel sich solche Ausgaben wohl
leisten könne. Da man nun aber in St. Gallen eine ähnliche Einrichtung plane, müsse

wohl Alarm geschlagen werden. Der «Bürger- und Bauernfreund» klagt scheinheilig:
«Nun denn, so wandert zu, in Gottes Namen, unsere letzten Taler, zu den Heiden, den

Griechen und an den Amazonenfluss!»616 Das Komitee kam nach längeren Beratungen

aber zum Schluss, dass man sich gegen diese Art von Angriffen nicht öffentlich zur Wehr

setzen wolle.

155



Im April 1847 wandte sich das Komitee der Basler Mission an die Missionsfreunde in

Württemberg, da kurz zuvor ein Flugblatt von fünf Pfarrern zur Gründung einer eigenen
Missionsgesellschaft aufgerufen habe617. Dabei sei die Basler Mission in ungerechtfertigter

Art kritisiert worden. Es wäre gut gewesen, diese Herren hätten sich davon
überzeugt, dass in den letzten Jahren vieles geändert worden sei, so dass die geäusserte Kritik
gar nicht mehr zutreffe. Zudem mache das Flugblatt den Eindruck, hier sollte das Basler
Werk von Württemberg übernommen werden. Aber man befehle auch dieses Anliegen
getrost «in die gnädigen Hände unsers treuen Heilandes»618. Wenn ein solcher Wechsel
sein Wille sei, wolle man sich dem fügen.

4.6.3 Theologisch begründete Kritik

Alexandre Vinet, der nach seiner Basler Zeit massgeblich an der Bildung der Freien
Kirche im Kanton Waadt beteiligt war, äusserte sich in einem Brief vom 6. März 1821
recht kritisch über die Basler Mission, wenn er auch den Zweck für gut und «die
Verfassung der Zöglinge bewundernswert» hielt. «Ihr Eifer würde alle Hindernisse
wegräumen, wenn der Eifer genügte»619. Da aber die Mehrheit der Bewerber, wie er gehört
habe, aus handwerklichen Berufen stammten, seien Schulung und Bildung zu wenig
fundiert. Da rüsteten die Jesuiten ihre Missionare gründlicher aus. Zudem seien ihm die
verantwortlichen Leute zu pietistisch und infolgedessen zu intolerant, was schon daraus
hervorgehe, dass sie kürzlich verlauten Hessen, «dass die Güte des Christenstandes sich nach
dem Interesse, das man diesem Werke entgegenbringe, bemesse, und dass die kleinste
Gabe, die man zu seinen Gunsten spende, das vornehmste der guten Werke sei»620. Es
wäre nun aber vor allem an der Zeit, «unser altes Europa zu christianisieren, bevor man
das Evangelium nach Otahiti trägt»621. Ein Blick auf die theologische Beheimatung des

Inspektors lasse im übrigen «nichts Gutes in Bezug auf die Lehre ahnen; das sind Leute,
die immer gegen die Vernunft wüten, die immer den blinden Glauben predigen, die
sklavische Unterwürfigkeit. Ich will nichts von all dem in meiner Religion; das Gesetz
Christi ist ein Gesetz des Lichtes, und die Apostel waren keine Pietisten.»622

Zur grossen Überraschung und Enttäuschung des Komitees und vor allem auch des

Inspektors Blumhardt musste über Jahre hinweg eine harte Auseinandersetzung mit
einem potentiellen theologischen Freund geführt werden. Als der auf den neugeschaffenen

Lehrstuhl für Theologie in pietistischer Tradition623 berufene Johann Tobias Beck
seine Arbeit in Basel aufnahm, wurde er auch von den Missionsfreunden mit Freude
willkommen geheissen. Gerne lud man ihn als Hauptredner an die Jahreskonferenz von 1837
ein. Am darauffolgenden Missionsfest holte aber Beck zu einer grossen Abrechnung mit
der Basler Mission und besonders mit ihrem Inspektor Blumhardt aus.

In einer später als Sonderdruck herausgegebenen Rede stützte er sich vor allem auf das
Bibelwort in Römer 2, 21: «Du lehrest Andere und lehrst dich selbst nicht!» Er nannte
als besonders bösen Schaden der gegenwärtigen Christen, «dass man bei so viel Rühmen

156



von Bibel und Christenthum und Glauben, doch nicht genau und strenge es nimmt mit
dem Erforschen und Halten dessen, was geschrieben steht»624. Zunächst leuchtet ein, wie
Beck auf Selbstprüfung auf Grund des Wortes Gottes Wert legte. Aber immer deutlicher
schoss er sich nun ein auf die Missions-Anstalt, wenn er weiterfuhr: «Eben so fängt das

Missionswesen an, ein Zeitungsartikel, eine weltliche Ehrensache zu werden, und da

drängt sich allmählig der fleischliche Ehrgeiz herbei, und sucht auch in Sache des

Reiches Gottes einen Spielraum sich zu eröffnen: die demüthige Gestalt des Himmelreichs,

sein stiller, langmüthiger, arbeitsvoller Entwicklungsgang, die Treue im Kleinen,
und die schlichte, einfache Geradheit und Genügsamkeit, die es erfordert, wird zu Ärger-
niss und Thorheit»625. Er wolle zwar mit diesen Ausführungen nicht die Festfreude
verderben, aber das Festopfer mit dem nötigen Salz salzen, damit man sich nicht mit einer

verderblichen Freude selbst betrüge. Man hüte sich, auf die eigenen Leistungen sich

etwas einzubilden.
Alois Emanuel Biedermann, der spätere Theologieprofessor in Zürich, äusserte sich

im nachhinein äusserst empört über die taktlose Art, in welcher Beck eine Feierstunde

missbraucht habe, um eine grundsätzliche Abrechnung mit der feiernden Institution und

ihrem Leiter zu führen626.

Konfliktstoff ergab immer wieder die Tatsache, dass die Missionskandidaten bei Beck

Vorlesungen besuchten und Beck sich als Seelsorger seiner Studenten verstand. So konnte

es nicht ausbleiben, dass er mit Blumhardt und dessen Verständnis der Ausbildung in
Konflikt geriet. Ein Punkt der Auseinandersetzung betraf auch die Tatsache, dass Basler
Kandidaten zu einem grossen Teil in den Dienst der anglikanischen Church Missionary
Society traten. Beck aber bezeichnete Lehre und Struktur der Kirche von England
als «schriftwidrig», worauf unter den Kandidaten und dem Komitee grosse Unruhe
ausbrach.

Mehrfach wurde von Pfarrer von Brunn und von Christian Friedrich Spittler der

Versuch unternommen, zwischen der Basler Missions-Anstalt, besonders deren Inspektor

Blumhardt, und Professor Beck den Frieden wiederherzustellen. Leider aber beharrten

beide Seiten unversöhnlich auf ihrem Standpunkt. Beck notierte 1838 in sein

Tagebuch: «Man will, ich sollte gestehen: ich habe Unrecht getan und will's nimmer tun.

- Das geschieht aber niemals»627. Es liegt nahe anzunehmen, dass Becks spätere
Feindschaft gegenüber der Mission unter Heiden nicht nur grundsätzlich, sondern auch

persönlich durch seine Basler Erfahrungen bedingt war. Auch in späteren Jahren kam es

zu vielfachen Angriffen von Seiten Becks.
In einer umfassenden Abhandlung setzte sich Wilhelm Hoffmann, der zweite

Inspektor, 1847 mit den gebräuchlichsten Angriffen gegen die Äussere Mission auseinander

und versuchte sie alle zu entkräften. Dabei suchte er sich seine Gegner bewusst «in
den Reihen derer, welchen die Bibel noch gilt»628, also unter denen, die man als auf dem

selben Boden stehend empfand. Vor allem lag ihm daran, immer wieder aufzuzeigen,
dass die Mission von der Bibel gefordert werde und nicht einfach Liebhaberei einiger
Privatleute sei.

157



4.7 Die Pilger-Mission St. Chrischona

4.7.1 Der Aufbau der Pilgermission St. Chrischona629

Schon bei der Gründung der Basler Mission hatte Spittler die Ausbildung von Hand-
werker-Aposteln vorgeschwebt, welche wie einst Paulus durch eigener Hände Arbeit
ihren Lebensunterhalt verdienen und daneben das Evangelium verkünden könnten.
Durch ihre berufliche Arbeit kämen sie auch mit dem Glauben fernstehenden Menschen
zusammen. Wie Pilger sollten sie ständig zu den Menschen mit dem Evangelium unterwegs

sein. Der Name «Handwerker-Mission in die deutsche christliche Kirche» wäre
zwar passender als der Name «Pilger-Mission». «Allein da der bereits gegebene Name
kürzer und bequemer ist, wolle sich niemand daran stossen»630. Diese Apostel sollten
zunächst einmal vor allem unter den entkirchlichten oder gar entchristlichten Menschen
in Europa tätig werden. Zudem müssten sie sich auch der Christen annehmen, welche
durch rationalistische und aufklärerische Verkündigung in ihrem Glauben gefährdet seien.

Es genüge ja nicht, wenn es um den Missionsauftrag Christi gehe, den Blick nur auf
ferne Länder zu richten.

Unentwegt beschäftigte Spittler seine ursprüngliche Konzeption von «Handwerker-
Theologen und Industrie-Brüdern»631. Bereits 1827 wurden Handwerkermissionare nach
Österreich ausgesandt, wo sie sich zunächst als Berufsleute bewähren sollten. Dann aber
sollten sie alles daran setzen, «um den erloschenen Glauben an Jesum Christum wieder
unter dem Volk zu wecken!»632 Auch obrigkeitliche Verbote und gar Verurteilungen
und Haft vermochten nicht, diese idealistischen jungen Missionare von ihrem Dienst
abzuhalten.

Mit Spittlers Absichten traf eine neue Orientierung einiger Leute des Basler
Jünglingsvereins, einer Gruppe innerhalb der Christentumsgesellschaft, zusammen, welche

sich nicht mehr mit blosser Erbauung begnügen wollten, sondern den «Gedanken zur
Stiftung einer Pilgermission»633 entwickelten. Sie waren überzeugt, dass ihnen diese
Ideen «durch eine reichliche Ausgiessung des heiligen Geistes» geschenkt worden seien.
Sie sahen ihre Hauptaufgabe vor allem in einer treuen zeugnishaften Lebensführung,
wozu sie sich gegenseitig unterstützen wollten.

Ein erster Versuch, eine entsprechende Ausbildungsstätte zu schaffen, wurde 1834 von
Pfarrer Haag in Feuerbach bei Kandern unternommen. Bald aber wurde er vor die Wahl
gestellt, entweder diese Arbeit oder sein Pfarramt aufzugeben. Da er von der neuen
Aufgabe nicht lassen wollte, wurde er aus dem Pfarramt ausgeschlossen. In der Gestalt
des Arztes Emst Joseph Gustav de Valenti erhielt Spittler für einige Jahre einen dynamischen

Mitarbeiter, mit dem er hoffte, seinem Ziel näher zu kommen. Die
Zusammenarbeit mit dem originellen, aber nicht einfachen de Valenti brach aber ab, als dieser
1836 in Bern eine eigene Evangelistenschule eröffnete.

In immer neuen Anläufen versuchte Spittler, eine geeignete Liegenschaft zu finden,
wo er seine Pläne einer Ausbildungsstätte für angehende Evangelisten verwirklichen

158



© a S
"

9teue Xejïttmenf
i

u n f e r £

£mn ttttb ^eilatibeb
v

Sefu gçrijtt.

t* f t e 51 « f I a fl (4

35 a f el/
gebrucft unb ju fittben

fcetj fcev Seutfcïjen S iß eï, 5t it ft a It,
1 8 0 7,

18 Titelseite der 1. Auflage des von der Basler Bibelgesellschaft 1807 zum ersten Mal
herausgegebenen Neuen Testaments.



Du

i3ibel-0cfdlfcljaft tn I3afel
an bic

i). I}. i3c)it^er «nîr i3eftanîier nan (Örtftljöfen
in bfr

Stah aSttfel uni> Peren (Bebtet.

ijorljgfcljrtcr ijfrr

0facEj bem Sîorgattge mehrerer fdjweigerifdjen uni miätttärtigin ÏSifeetgefellftfîaftcn, mtld)e f)n[. ©tfiriften

jum ©ebrauche Durchreifenb«r in ben perfdjtebenen ©aftyofen ibreè 33ereicbeè nieberlcgten, wunfcht bie

biejtge ©ibefgefellfcbaft auch ben, foet fo jablreicb burchreifenben Jremben bie Segnungen beè allein feiig«

machenben 28orteè ©otteè jujuroenben unb erbietet jtd) baber, nach einem barüber gefaxten ©efdjluffe,

in jjeben ^tefîgea ©afî^of bie nötige Slnjabl foil. Schriften in beutfdjer unb franjôjîfcher ©p radie,

anffänbig eingebunben, nieberjulegen, welche foil. îBudjer gehörig bejeidjnet in bem betreffenben ®aft(;ofe

bleiben fallen.

©a biefe 9Jîafregel, wie gefagt, fchon in oielen ©aftböfen Deutfdjlanbè, granfreichè unb Sng;

lanbô, fo wie ber beutfcfen unb franjofifcben ©chweij, non gefegnetem ©rfolge begleitet roar, unb ftcfj

beè bereitwilligen ©ntgegenfommenô pieler ©ajtwirtbe erfreuen fonntc; fo jmeifeft bie liiefige

©ibelgefellfchaft nid)f, bap audj Sie, ^odjgeebrter £err, ju einem ähnlichen SBerfuche, ibr in 3brent

#aufe werben £anb bieten wolfen. Sie reichen ben Durchreifenben freunblich unb juoorfommenb baô

leibliche 53rob, baè jur ©rbaltung beè irbifdjen Sebenè notbig iff; füllten Sie nicht auch gerne feben,

bap in jebem ©afrjimmer 3br^ -paufeè bem SÄeifenben ©elegenbeit »erfchajft werbe, im Sailen oon

bem lörobe beè gebenè ju geniefen? Sollten Sie (ich nid)t auch beè ©ebanfenè erfreuen wollen:

"ffienn ich baô S2?ort beè iperrn ju bem angegebenen 3n>etfe in mein Jpauè aufnehme, fo nehme id)

3b« felbjf auf?»

19 Titelseite eines zweiseitigen Schreibens der Basler Bibelgesellschaft an die Gast-
stättenbesitzer mit der Einladung, Gratisbibeln zu beziehen, um sie ihren Gästen zur
Verfügung stellen zu können; das Schreiben ist unterschrieben vom damaligen Antistes
Falkeisen.



Mit ©enefimigung Söbl. ^Direction ber 'üwiuiiimi

=@efeUft^aft ftiftet bic 8a3fer 8ibeü®efellfil)aft

bent 33af|nroârter in Stro. ...j-.. biefe Bibel ju

fïeipigec SBenüfcimg, unter Slnwimfchung göttlichen Segenâ.

20 Bescheinigung einer von der Basler Bibelgesellschaft an

den Arbeiter im Bahnwärterhaus 7 verschenkten Bibel.

Öpptobation bes btfd)ôfltd)cn ©eue;

ralwcariatö }U gulba.

Sd SB« in bet son ben pertn fPfarrerit

Sari unb Seanber »an ©jj gefertigten feut=

fdjen Ueberfeburtg beS neuen SefiaméntS, fünfte

SluSgabe, nach aufmctffamer Prüfung nichts ge»

funben haben, was bet chtijttatholifebtn ©taue

benSs unb Sittenlehre juwiber wäre; fo tragen

SBir fein Siebenten, biefer fünften 2luSgabe bet

genannten tteberjebung beS Steuert SefiamentS bie

»erlangte approbation hiermit jü ettheilen, unb

ihren ©ebtauch in ünferet ®iöeefe ju geflattert,

ffulba am 5ten »ejembet 1817.

©eneraUfSicariat beê S8i{sff)um5 ffulbà,

gribtich ÄSonifaj ». Äempff,
fflenetaloicar.

21 Eine der vielen von Leander Van

Ess für seine Bibelübersetzungen
eingeholten Druckgenehmigungen durch
kirchliche Vorgesetzte.



22 Zwei Bibelkolporteure.

23 Bibelkolporteure unterwegs mit einem Bibelwagen.



24 Extractus Raths Protocolli - Auszug aus den Basler Ratsprotokollen mit der
Erlaubnis zur Errichtung eines Missionsinstituts.



25 Ein Missionar verteilt in Afrika Bibeln an Schwarze.



26 Erste Textseite des von Karl Gottlieb Pfander geschriebenen Manuskriptes «Waage
der Wahrheit», in dem er versuchte, die Überlegenheit der Bibel über den Koran
darzustellen.



Em-

T : TW" : P^^ECi U A- : "XCl> : PtW
C KA* : Î®- ::

Ä.A l"fl : JKJil : nc : lllï"7 ; I.H. : Jtfi
AG- n<T)-|'n>' : A.lY1>A :: Pn-fl7n : oufl>J>
A-~S : Thïiqn : (l)"l :: lliVHIH/" : AR'l : IÏ

: .tttrlA-"): : ill<. : atÏT" :: TiCiT®.
7° : Rll" : yA^fl-Al" : PfrflTO : (t)£C
"W® T°DAfl : AA7n :: : PP^OA.
7" A£¥ : Ai : fcl-AWl-A9! - HC : TÎ : fl
A : Ä.'VHp : TiA^fr : flA : A£:.l'ï|f-y»i :: n
>.C'F I1 : MlWl' : .eTn : P"7j>£0 '• Inir
i- ••: nyy.taifi : 7,"ig.-Y- : £u-} ::

TB» PlT-fl : noofifA ::

a>£ : : PZ.fl : AR71- :
<D£ : 7"-"IUA : OQ.Ä. : n£<iv T.H, : nrhlD
•!• : PfKlAf : iraaim : fllM" :: 7>CI> : «I
"i : Aynm : X7°n. : AA » £"n7" : TO|n*p :
AU : pmylaw; : ne: ln£ •: Aaijnu- : A°£
ft-PA-V : U-A- : 7ig"I: 7.-î££f|ail^(D, : Prn

mm
«IlV : 1I1P„ :: PlYfl : IT- URR7" : Ö(DT1- :

^arjaa-j ao<pnA : :: flARO : AA fil
IDT" : 7.A :: 7>iR,U- : l : 'i/WÏ,:
*£•»711 : %£.fl7" : ll;l' : Pin :: flA : :im.A
-J-'l 'l : : n7»1<.7» : i 'I'-iYlC : HIP. ::

"ncft-• 3Ä-: u-a^-; ïi£ : A.p-4.)'i- m
R : fltrt-T f®' » A îK.'i : IPPÏ : A'!?,."!
90 : irv..a>- " Pfl-flT" : AA :: Mt lf£
(V_PAT(D : P'apPECI-n : Ay®"fcWV :

"W AUl^ iT" : œfl£, : A Ast"

tlRAT : UI4A+ " 'l'r").|,|-7" : £A-ffl«t
ÎI>4 : MR U-T : PT|"|<5. : 7,î£ " "ACf!"
nClTœ B" : AA- : A~1*KK® :: HC : Tl
oq : XimUAnn- : flACfi*; ATW» : yy
iftOf - ft.AP'flT" : ""»»lift : 14 flaofI
-PA-T": ArÂ.'ï " TX-RT" - W<". 7Y5X.U "X

A " Pl>fl : PfUA-H : I'A£U £' : i'hf"'-
piHI5 ;f : ?»A<Ï>Ï- : AUU7» : AJ O-C W

yRH-nl- : îfl<. :: AJ'An : P7."IH.AilA C A

27 Ausschnitt aus Bibel-Geschichten in amharischer Sprache für die Missionsarbeit im
damaligen Abessinien; gedruckt in der Missionsdruckerei auf St. Chrischona.



K>
00

a*
-n
2.
c3

c/q

<
o
3
o

Q
3
3
3

3
3
3
3
CL

X
2
a.'
<o
3

a>
3"
O)

C/3
<0

L/l
Lk)

S/ta rul/nnt/tc
fttMfaiuf.

O'r /Jr-ittji /m- n rnià Mst/nd.

//,?//<),, Sr/amid.
/'< /, /' /' U '/•> /'/ f/tUr '/

/Jeut./chlu ttd u-ni) Ütvlr-cieA.
/'/,/Ht/'/r/'

S'/uviiun unn) /Pflrlnpat. I
m/trew rriwr/uAniun tic/ J/tffr/.Vcm;/ j

/'/u n Au tn».. {
/'a/rbli/no /t/nf) Syrien. |

A/g'/rr Tn / A'/jc/te /jr.stZ{tnçcr\
Arglgri/.

/'an /<// >'/

Aulnen ~u»u) Aùyjjtmi/bï.
Stou/en der /fa-r/ttyreyi
/ûiJTê unn Ûutrica..

C.;.r
\/r /,r >/t< /u/ta
/'(///'rr 'n ni)
Aançuela/r-

~

Vir// t/trn
/rlrrrii A/'/'rt/n

frr-ô-nld/nii
/n/r/n/or

Vin SrAe/l/n nif
ntr/lr Sfsmfcn

/"/un t//,i Aan/i/
A/cortifg unn /"/mitin

Arn G-rwneu/a. 0',

S/'crJtire//
l/n/'cnen/r /.m

r/re yfrrn/r? vr/n rt//
ri/y lA/nnle/ri l/try/ir/ //nr), /ffcr/to rrut/rriu/z/ug

n /er M'/r

lu zum Cir/r/unte f/,.r ,////> rhu'/ui/rt/.
/m /n/ur Oi/rreh

fnr/gii r/uuet/u de/ Omurru
/ilt/ifu /i'i/.ji'i/,/ rit./ f/tr ///(./

~~c7tFi<



r i"]"][] ]"[]" HS

min 1 & ain n
• miaan »bb n-oxb mn'a

b a n =;
HSK3

nnsiD )ipn

\c
1,

ïtxa Dum
üDiisan nann a'hn

^ 7W*Û ^
' D 2
ONsn oVynV'ii oisna

nsa nyaoViicxp naVœ Uli r

ps> i'ußn'n

I

an :—:

1Ö <=

iruna rain <=

SMfet, gestuft unt) vertat 6<d S©itïietm ©cfjriftai tfr« uns 1822, ;—^

ÜB iiiimnnnnnnnimninnnmnnn nnnnnninnn
üUüUUÜuUJUulluuUÜUUUUUUlJÜUüUuUUUülJUül

29 Titelseite der von Wilhelm Haas 1822 gedruckten Bibel in Hebräisch und in
Deutsch mit hebräischen Lettern; der Verlagsort Basel erscheint in der viertuntersten
hebräischen Zeile.



n ' v a i 2

• nos "pa raoïî) ox*r

X VüB'BXp

73IB !t)00>3 B>7 O0H3 qi073) 3)338838 Q'X ' N >

73IB 7')073)83IB 781173)38 7)7771 B'7 < 3 : 3)773> B'7

03I73I733B 07)7 TÖBIB 73)7 q'IB B'373)D03'B • 0I!>'073>8

: |73JEBI! (7)7 q'IB 777)27)11 0O"3 3)5'!o03)3 77)7 73IB

; 03'i 77811 Bl 03'! 7)777)11 07) / 00B3 78701!) 87 < 3

72IB • B"! 013 07) EB7 135'! 087 nBÎ ÜÜB3 7

:0'373)C07>0 77)7 73IB 03'! p7>7 |7lt)'lli 7HD7I02I#
•73>0D3'8 B'7 7318 -3BU D3>! 087 il)333>3 0083 C n

77811 73IB 733)38 77811 87 • 03B3 77) 713337)3 B'3
7)3'?B 7)77771 07) /]B7I!E) 00B3 < 1 ' 3 380 |"B • |3)37B0
•»E3B 3>3"B ."087 • 77EBII P'B |3)D0'0 33l3n3)70'IB
BOle " : |70EBII 73IB (77®BII (3®>flj B"! 3317

(7®'ll3 7)137)7"I7'3B 73IB 33l3n3>7D'IS 8'7 O0B3 7)13380

73IB / 33l3n3'70'IB 77)7 73)0318 TOUlll (77EBII (7)7

07) 73)8 • 33l3ÎÎT)70'fB 77)7 77)3'B 7)3)7)11 |77®8II |7)7

33I31Î3>7D'I8 B'7 7)0337)3 I3I3B3 <n ' : golB niJE)7)3

i'0»lli 77)7 (7)3780 77811 73IB 737)38 77811 8) ÎTWil
|7'j00B!77)B 07) / 77)377)0 (8701!) 13(303 10) : 3013

1378 |7)3"B |B ITWM'iI p7)7 77133IB 73)0811 B'7 7>1

:B0l 77811 07) • 7)77711 78303'! 7)3p8713 C»7 0'087
-77)8 B'7 73IB -7)777) 3)3|>870 087 7'D737)3 1)1303.

< ' >

BÜ83nB!B7-3n3!3H03> 7)0337)3 77ÎE8H 77)7 33110081

B'7 7®87£» 07) |B72E 0083 < N' > : B"! 013 07) EB7

• S33>73 (7)08! 087 / D'J7p
"•

|7)E8701!) B"h7)Ü8 7)777)

• 1378 77)3") ]B3 I 038713 03170 '73)7 P'I3 - 03178

ET) 73IB -7)777) 77)7 q'IB OO'B (70001 77)7 pgll
(7)08701!) B'TOÜB 3)03873 7)777) B>7 < a' > : Bolg ngl!)3>3

• 07B 77)3"! JB3 / 033'73 (3000! 087 0'17p • 78077)3

(7I0B1 77)7 77!ôl7)ll |'B / 03870 03170 77)7 / p'12 73IB

: 7811 013 07) CB7 0083 7)38! 87 078 73'3"1 783 • 03'!

i-00>77 73!7„-13'3780 77811 73IB 733>38 77611 87 < 3'

t. I®,, : 380

0083 1

n 1 'Ü K T 2

LIBER GENESIS

CAP. I. M

n 1 pxn ï—a'Btsn nx na'ïiVx toa r-pöxTi
3 B'fiVxn-tniainri r^sipô'niîptai rih wnpxrtT
3 -vri -rix vr Din'?x "ibx'p : anan pB'Vîi raro
k B'r&x V|ra»i aiipa n"x-_nx B'rtbx xpp ; nix
n "jönbi ai' Six) B'riVx tàpp : ijçipn pai lixn pa

b nnx ai' -oinrpi 3-iîtvpi nV>) x-ip|t v • v \ • n- - :t-f T-M "J-*

6 a'B i*aV'Saa 'np D'an ^iris p'jjn vr a'fiVx ibx'p
7 Sex D'àn fa Viap JPpPirnx ä'rtVx topp ; B'BV

8 i Vsa -itöxB'an ^ai p'pnb

n i ï?® BP ipa-'n,'.j.3njpr!P[ B'BD pjrjj? a'rtVx

9 iSn Bi|?B"Vx B'àffinnnjiB a'an iîg' a'h'Vx laxn
' ynx i a'riVx xip'i ; nto'n nx-ini

.11 nax'p i aia^a a'riVx XTI B'S» xng a'an nij?aVi

nö'5 »% THP^^atogxetpjkn xoip a'nVx

12 xsiîii i l^iTi I®« 'frs'?- 'IB
icx nBTi^y^i inPaV jj-ij snraafesxö'i pxn

is -'HP anr'n'i 1 aiB-'a a'px X-IP irera'? laijnr
B 'S'Vn BP npa

nttîOî t. i. vuVa

30 Beginn des Bibeltextes mit der Schöpfungsgeschichte in 1. Mose 1 in der hebräischdeutschen

Bibelausgabe von Wilhelm Haas.



31 Planskizze Spittlers für das Missionslinternehmen der Apostelstrasse; in jeder
grösseren Ortschaft im Niltal sollte eine Missionsstation mit dem Namen eines Apostels
errichtet werden.



könnte. Mehrere Pläne in Inzlingen und Riehen zerschlugen sich aus unterschiedlichen
Gründen. Spittler bildete nun ein Komitee, das sich intensiv mit der Vorbereitung für eine

Evangelistenschule beschäftigte. Am 6. Mai 1835 richtete er ein Gesuch für die

Errichtung einer solchen Schule an die Behörden, damit «junge Handwerker unter
andernt angeleitet werden, unter Türken und Heiden christliche Civilisation zu
fördern»634. Am 4. Juli 1835 wurde diesem Gesuch entsprochen.

Immer mehr beschäftigte Spittler der Gedanke, ob nicht das Landgut auf dem Hügel
St. Chrischona der geeignete Ort für eine solche Ausbildungsstätte wäre. Darin wurde er
zunehmend von Freunden unterstützt. Mit der ihm eigenen Kühnheit erbat sich Spittler
von der Stadt Basel das Kirchlein St. Chrischona. Erstaunlicherweise wurde dieses
Gesuch in grosszügiger Weise unter folgenden Richtlinien bewilligt:

«1. Die Regierung sorgt fortan nur für den Unterhalt des Daches und der Mauern. Der
Übernehmer des Kirchleins, Spittler. hat die innere Wiederherstellung und die Einrichtung

ganz auf seine Kosten auszuführen.
2. Um das Eigentumsrecht des Staats zu wahren, wird eine jährliche Miete von Fr. 5.-

festgesetzt.»635

Die kleine Kirche hatte einem Bauern als Abstellraum gedient. Bevor man sie ihrer
Bestimmung als Gotteshaus wieder übergeben konnte, musste sie gründlich entrümpelt,
wieder instandgestellt und gereinigt werden. Der erste Chrischonabruder war Joseph
Mohr, von Beruf Zimmermann. Zunächst hatte er sich im Missionshaus zur Ausbildung
als Missionar gemeldet, tat sich aber mit dem Studium schwer. Spittler sandte ihn für diesen

praktischen Einsatz auf den Chrischonahügel. Mohr notierte am 7. Februar 1840 in
sein Tagebuch: «Den 7. Februar 1840, an einem Freitag, habe ich das Magazin
ausgeräumt und die alten Dielen hineingeschafft und hernach das Chor ausräumen helfen.
Dies ist der erste Tag, an dem mir Gott Gnade und Kräfte geschenkt hat, an diesem grossen

und wichtigen Vornehmen zu arbeiten.»636 Am 8. März 1840 war es schliesslich
soweit, dass die Kirche ihrer ursprünglichen Zweckbestimmung, dem Gottesdienst,
zurückgegeben und die Ausbildung von angehenden Missionaren für die innere Mission
begonnen werden konnte. Als erster Lehrer und Hausvater kam Pfarrer Gottlieb Schlatter
1809-1887), ein Sohn der bekannten St. Galler Pietistin Anna Schlatter, auf den Berg,

bis er sich 1844 zu einem missionarischen Dienst nach Amerika begab637.

4.72 Die Pilgermission als selbständiges Werk innerhalb der Kirche

Zu keiner Zeit hatte Spittler im Sinn, ausserhalb der verfassten Kirche, zu der er auch

gehörte und deren Gottesdienste er besuchte, ein eigenes Werk zu beginnen. Zwar wurden

auf St. Chrischona eigene Morgen- und Abendandachten abgehalten, die Studierenden

aber dazu angehalten, «bei gläubigen Geistlichen» den Gottesdienst zu besuchen.
«Was den confessionellen Charakter der Pilgermission betrifft, so ist derselbe

evangelisch-protestantisch. Engere confessionelle Schranken sind ihr nicht eigen, weder in

ihren Grundsätzen, noch in ihren Thätigkeiten»638.

159



Die Chrischona-Brüder stammten ihrer Herkunft nach meist entweder aus dem

reformierten Raum der Schweizer Kirchen oder aus der pietistisch gefärbten lutherischen

Landeskirche Württembergs. So schlössen sich in Texas die dort unter deutschsprachigen

Einwanderern tätigen Chrischonabrüder der lutherischen General-Synode an.

Der im Kanton Zürich tätige Chrischonabrüder wurde wieder zurückgerufen, weil er
dort keine Geistlichen gefunden habe, «an denen dieser Bruder die nöthigen Berather

und Leiter gehabt hätte». Auf den Protest gegen diese Rückberufung stellte man fest, dass

«wir grundsätzlich nicht neben der Kirche arbeiten wollen, so müssen wir warten, bis die

Kirche sich überzeugt, dass der Diakonendienst eine zweckmässige Einrichtung sei und

unsere Brüder als Gehülfen am Aufbau des Reiches Christi beruft»639.

Zunächst verstand man sich im Unterschied zur Basler Mission bewusst als

Unternehmen unter den entkirchlichten Neuheiden in nächster Umgebung, vor allem in
katholischen Gebieten. Die «Grundsätze der Pilgermission» stellten denn auch fest: «Die

Pilgermission ist eine Mission vornehmlich unter Christen»640. Man sah sie «als besondere

Diakonen, z.B. Bibelkolporteure, Evangelisten, Hausväter, Lehrer, Krankenpfleger,
Armenpfleger, Missionare oder endlich als Prediger und Seelsorger der zerstreuten
deutschen Gemeinden in Amerika und andern Ländern»641.

Denn «wenn es des Herrn gnädiger Wille ist, dass die Heiden durch das Evangelium
Christen werden, so muss es ebenso, ja noch mehr Sein Wille sein, dass die Christen, welche

das Evangelium haben, keine Heiden werden. Desswegen ist die Mission unter der

Christenheit, besonders angesichts des jetzigen Zeitgeistes eine so wichtige Aufgabe.»642

Ein besonderes Missionsfeld unter Menschen mit vorwiegend christlicher Erziehung

ergab sich anlässlich des Eisenbahnbaus am Hauenstein, wo viele Ingenieure und

Arbeiter aus Deutschland und England beschäftigt waren, die zum Teil ihre Familien
mitbrachten. Sie waren durch ihre Arbeit kirchlich entwurzelt und auch nicht von einer

Kirchgemeinde betreut. So wurde neben den seelsorgerlichen Hausbesuchen der Bibel-
und Traktatkolporteure eine Schule gegründet, um die englischen Kinder zu unterrichten643.

1857 war der Tunnel durch den Hauenstein fertig geschlagen.

4.7.3 Spittlers Auseinandersetzungen mit den Verantwortlichen der Basler Mission

1853 bildete die Berufung von Vikar Gerber aus Aarwangen als Lehrer nach St. Chri-
schona Anlass zu einer ernsthaften Auseinandersetzung Spittlers mit den

Verantwortlichen der Basler Mission. Der damalige Inspektor Josenhans erblickte in dieser

Berufung einen Schritt in Richtung Konkurrenzanstalt zur Basler Mission. Er verlangte,

Spittler solle sich auf die innere Mission beschränken oder höchstens einen abgegrenzten

Teil der äusseren Mission ins Auge fassen. Man war der Ansicht, die Anstalt auf
Chrischona entwickle sich in einer neuen, ursprünglich nicht vorgesehenen Richtung. In

einem Brief an Spittler stellte das Komitee der Basler Mission fest, man habe bisher die

Schule auf Chrischona als Evangelistenschule gesehen, als eine Bildungsanstalt, in der

160



Diakone für die innere Mission ihre Ausbildung empfangen könnten. Durch den Ausbau
der Pilgermission und ihrer Ausbildungsstätte entstehe nun «allerdings die bedenkliche
Frage»: «Wie können zwei Anstalten nebeneinander bestehen, ohne dass eine der andern
Eintrag tut und ohne dass die Interessen der Missionsfreunde geteilt werden?»644 Dazu
müsse auch in Betracht gezogen werden, dass jene Stimmen, welche ohnehin in
Württemberg eine eigene Missionsgesellschaft mit entsprechender Ausbildungsstätte forderten,

durch das Bestehen von zwei einander konkurrenzierenden Anstalten in Basel in
ihren Plänen bestärkt würden. Das aber würde die wichtige und nötige Zusammenarbeit
und Einheit der Württemberger und Schweizer empfindlich schwächen. Man könne sich
zwar nicht vorstellen, dass Spittler als ältestes Mitglied des Komitees der Basler Mission
diese bewusst gefährden wolle. Aber gerade im Blick auf die Unterstützung der
Missionssache von Württemberg und der Schweiz her dürfe keine Zweigleisigkeit und
schon gar keine Konkurrenz entstehen. Es müsse nun zu einer gegenseitigen Klärung
kommen645.

In einem Brief an Spittler bat das Komitee «von ganzem Herzen»: «Sie möchten die
Anstalt auf Chrischona zu einer Anstalt für innere Mission gestalten und sich darüber
dem Komitee und dem christlichen Publikum gegenüber bestimmt erklären, damit die
voraussichtliche und in ihrem Keim schon sichtbare Spaltung auf dem eigentlichen
Missionsgebiet doch nicht weitergreife.»646 Wenn auch schweren Herzens unterzog sich
zunächst Spittler diesem Wunsch, ohne sich aber definitiv an eine solche Abmachung
binden zu lassen.

4.7.4 Palästina, Apostelstrasse, Prophetenstrasse

Wie viele der damaligen Erweckten richtete auch Spittler seine Augen immer wieder
nach Palästina, nach dem Land der Verheissung. In diesem Zusammenhang entstanden
missionarische und soziale Werke, welche zum Teil Spuren bis ins 20. Jahrhundert hinein

hinterlassen haben. Besonders bewegten ihn aber auch die missionarische
Herausforderung und die neuen Möglichkeiten und Erleichterungen, welche durch die veränderte

politische Lage und durch die neuen Reisemöglichkeiten mit Dampfschiff und
Eisenbahn geschaffen wurden. Zum ersten Mal seit langem wurde auch Palästina für
Europäer wieder zu einer Gegend, in welcher, wenn auch unter erschwerten Umständen,
eine missionarische Tätigkeit aufgenommen werden konnte. So sollte zwischen
Jerusalem. wo ein Brüderhaus für Missionare gebaut wurde, und den Missionsstationen in
Abessinien und Zentralafrika eine Verbindungslinie geschaffen werden. In einem
«Aufruf zur Unterstützung der Pilgermissions-Thätigkeit in Cairo, Oberegypten und
Centraiafrika; auch <Apostelstrassen>-Mission genannt»647, skizzierte der zum Bischof
des Jerusalemer Bistums gewordene Samuel Gobat diese Apostelstrasse. Es sollten 12

Missionsstationen im Niltal geschaffen werden, welche alle den Namen eines Apostels
tragen sollten. Sie sollten in Abständen von etwa 50 Reisestunden «eine sehr notwendige

Verbindung der isolirten Missionen in Abessinien mit Europa» herstellen648.

161



Aus Berichten verschiedener Missionare schloss man, «dass das Feld zur Erndte reif
ist, dass aber der Arbeiter wenige sind»649. Das solle dazu führen, dass die vorhandenen

Möglichkeiten genutzt und von einem grossen Kreis engagierter Christen in Europa
mitgetragen würden. Man brauche dazu vor allem treue Fürbitte und auch eine beträchtliche
Summe an finanziellen Mitteln. Wenn dies gewährleistet werden könne, würden die im
Moment darauf wartenden Brüder in den Stand gesetzt, «ganz Egypten auf beiden stark

bewohnten Seiten des Nils zu bereisen, die Christen aufzusuchen, und unter Christen und

Muhamedanern das Wort Gottes mündlich und schriftlich zu verbreiten»650. Wenn es

gelänge, die Reisekosten dieser Brüder zusammenzubringen, würde die Bibelgesellschaft

dafür sorgen, dass sie mit den dazu nötigen Bibeln versehen würden. Im übrigen
habe man es darauf angelegt, dass die einzelnen Missionsstationen sich mit eigener
Hände Arbeit erhalten sollten651.

Der Ton aller Publikationen zur Apostelstrasse klingt absichtlich sehr militärisch. «Das

ganze für den Herrn begonnene Werk ist, wie Sie ersehen haben, militärisch angelegt, als

eine geistige Landstrasse des Herrn, gleichsam als eine grosse Tirailleurkette [Schützenlinie,

H.H.], deren einzelne Posten unter sich in zusammenhängender Verbindung
stehend sich gegenseitig ergänzen und unterstützen sollen»652. Das Projekt war gedacht als

geistlicher Angriff auf Heidentum und Islam. Es galt, für die Sache des Reiches Gottes

neues Land einzunehmen. So wurde auch die Planung einer «Reserve-Colonie» in Gosen,
das schon im 2. Buch Mose eine Rolle spielt, an die Hand genommen, denn es sei eine

«Reserve erforderlich, von welcher aus beständig die einzelnen Posten vorgeschoben
werden können»653. Weiter könnten sich an jenem Ort, welcher als freundlich und mild
geschildert werde, die Missionare von Zeit zu Zeit ausruhen. Spittler überlegte sich auch,
ob nicht das syrische Waisenhaus654 nach Gosen verlegt werden könnte. So könnte in
Gosen auch ein Vorposten entstehen, auf dem sich zukünftige Abessinienmissionare
akklimatisieren und sprachlich auf ihre zukünftige Aufgabe vorbereiten könnten655.

Das grossangelegte Projekt kam allerdings nicht über die Anfänge hinaus. Zwischen
1860 und 1866 konnten nur wenige Kolonien zeitweise besetzt werden. Die

Verschärfung der politischen Lage aber zerschlug vollends die Realisierung dieses kühnen

Projektes. Spittlers Freund und Biograph Johannes Kober führte für das Scheitern
des Apostelstrassen-Projektes vor allem auch mangelnde Unterstützung aus Europa an.

Es sei die Überzeugung vieler Kenner der Lage, «dass wenn damals Spittler in jenem
wirklich grossartigen Projekt von Seiten der Christenheit Unterstützung gefunden hätte,

viel Elend und Not und Opfer an Menschenleben und Geld erspart worden (wären) und

man wohl in der Christianisierung und Civilisierung Afrikas einen guten Schritt weiter

gekommen wäre»656.

Noch als das Unternehmen Apostelstrasse erst in den Anfängen war, entwickelte

Spittler im Zusammenhang damit bereits den neuen Plan einer «Prophetenstrasse». Diese

sollte «unter Umgehung Abessiniens dem Weissen Nil entlang», Stationen mit
Prophetennamen657 umfassen. Nach zögerlichem Beginn musste dieses Projekt bald
fallengelassen werden.

162



4.8 Zusammenfassender Rückblick

4.8.1 Die biblische Verpflichtung zur Mission

Die in der Missions- und Bibelverbreitungsarbeit tätigen Leute betrachteten die Bibel
nicht nur als Grundlage einer Botschaft, die anderen Menschen zu vermitteln war. Sie
übernahmen sie auch für ihr eigenes Denken und Leben als verpflichtende Grundlage, da
sie darin Gottes persönliche Anrede erkannten. Persönliche Frömmigkeit und kirchliches
Engagement waren für sie selbstverständlich.

Selbst da, wo uns das Reden und Verhalten der damaligen Träger der Mission aus
heutiger Sicht manchmal seltsam vorkommt, bleibt doch festzuhalten, dass sie sich von
Christus ihren Mitmenschen gegenüber verpflichtet wussten, ob sie nun, vollamtlich und
vollzeitlich damit beschäftigt, oder als Freiwillige in ihrer oft spärlichen Freizeit mit
ihren begrenzten finanziellen Mitteln ihren Beitrag zur grossen Aufgabe leisteten. So war
für sie das Verwurzeltsein in der Bibel und der Einsatz aller zur Verfügung stehenden
Kräfte für Mission und Evangelisation kein Gegensatz, sondern gehörte organisch
zusammen658.

Dabei war man sich doch auch immer wieder bewusst, dass fehlende Glaubwürdigkeit
mit allem sonstigem Einsatz nicht wettzumachen ist. Es finden sich immer wieder Töne
der Selbsterkenntnis und Busse für vielfaches Versagen der Christenheit, welche im
Laufe der Jahrhunderte gerade den Juden gegenüber viel Unheil angerichtet habe.

Abwehr und Skepsis gegenüber der christlichen Mission waren nicht immer Folge bösen

Willens, sondern oft Auswirkung solchen Versagens der Christenheit.

4.8.2 Schwierigkeiten und Widerstände

Die Berichte, welche die Missionare an das Komitee in Basel schickten, sind voll von
Hinweisen auf vielfache Schwierigkeiten der Missionsarbeit. Missionsarbeit in Afrika
oder Indien war oft voller Gefahren. Mancher Missionar, manche Missionarin oder
Missionarsfrau musste nach kurzer Zeit krank heimkehren oder starb gar an
Fieberkrankheiten. Es fehlte auch nicht an Angriffen auf Besitztum, Leib und Leben. Es regte
sich der Widerstand von Priestern und Medizinmännern, welche sich durch das Wirken
der Missionare angegriffen und geschädigt fühlten. Besonders in Ländern, die vom Islam
geprägt waren, war ein missionarisches Wirken in herkömmlichem Sinne kaum möglich.
Aber auch mit Widerständen orthodoxer Geistlicher in Armenien und im Nahen Osten

musste gerechnet werden.
Ganz besondere Schwierigkeiten ergaben sich aber auch, wo der missionarische

Auftrag in der Heimat gesehen und ausgeübt wurde. Dabei handelte es sich nicht nur um
Widerstand gegen die Abgesandten der Kirche von seiten kirchenfeindlich eingestellter

163



Arbeiter. Es kam auch zu mancher Auseinandersetzung mit Leuten in Basel, welche sich

als gute Christen verstanden und deshalb nervös reagierten, wenn von Bekehrung und

Busse die Rede war und gar von der Notwendigkeit, dass jeder Mensch sich bewusst zur

Nachfolge Christi zu entscheiden habe.

Einen Höhepunkt erreichten diese Auseinandersetzungen im Zusammenhang mit
einer Reihe von Vorträgen, die von der Basler Mission im Januar und Februar 1860
organisiert und durch einen ihrer Missionare, Samuel Hebich (1803-1868), gehalten wurden.

Bewusst sprach dieser die Basler Bevölkerung in missionarischer Zielsetzung an. In
seinen Vorträgen sprach er viel von Busse und Bekehrung. Es kam zu einem öffentlichen

Aufruhr, als am 24. Januar Hebich über Matthäus 3, 1-12 predigte und die harten Worte

Johannes des Täufers auf seine Zuhörer anwandte: «So will bei uns der Selbstgerechte
und der Ungerechte doch auch ein Christ heissen, und sagst du einem solchen Menschen:

du bist kein Christ, sondern vielmehr ein Heide, so wirst du geschmäht; das will er bei

Leibe nicht zugeben.»659 Mehrere Männer verliessen lautstark protestierend die Kirche.

Die Sache hatte ein Nachspiel im Grossen Rat, wo der Antrag eingebracht wurde, «es

möchte die Regierung geeignete Massnahmen ergreifen, dass die Kanzel in der öffentlichen

Kirche nicht ferner missbraucht werde, wie es in den jüngsten Tagen geschehen»660.

Heftige Auseinandersetzungen wurden dadurch ausgelöst. Die einen sahen durch einen

solchen Antrag die Meinungsfreiheit, andere die öffentliche Ordnung gefährdet. Darüber
hinaus lieferten sich die Vertreter pietistischer Frömmigkeit und Vertreter der

Reformbewegung Rededuelle. Und schliesslich wurde auch über die Frage diskutiert, ob

sich Hebich mit seinen Ausführungen total daneben benommen oder eben doch die
biblische Botschaft in nötig gewordener Deutlichkeit ausgedrückt habe. Der Antrag wurde
schliesslich verworfen.

4.8.3 Die Rolle der Frau in der Bibel- und Missionsarbeit6M

Wachsenden Einfluss erhielten Frauen im Dienst der Basler Mission auf dem
Missionsfeld. An vielen Orten war es nur Frauen möglich, mit einheimischen Frauen in

Kontakt zu kommen, um so den Versuch zu machen, sie für das Evangelium zu gewinnen.

Die ersten von Basel ausgesandten Missionare waren unverheiratet. Die
Schulordnung im Missionshaus verbot den Studenten, sich zu verloben. Ein Missionar müsse

frei und ungebunden jederzeit zum Dienst bereit sein können. Von diesem Konzept
musste man allerdings bald abkommen. Zunächst hatten die Missionare nichts zur Wahl

ihrer Lebens- und Dienstpartnerin zu sagen. Die zur Verfügung stehenden Missionsbräute

wurden vom Komitee ausgewählt und zum Dienst als Missionarsgehilfinnen
ausgesandt. Dort oblag ihnen vor allem der Kontakt mit den weiblichen Eingeborenen,
welcher den Männern nicht möglich war. Sie waren auch häufig in der christlichen

Erziehung tätig.

164



Etliche Aufregung wurde durch eine überraschende Heirat hervorgerufen. Eine der

ersten Missionarinnen, die Elsässerin Karoline Mook, verheiratete sich in Indien mit
Missionar Müller, ohne dass vom Komitee eine Erlaubnis eingeholt worden war. Dies

hatte die sofortige Entlassung der beiden aus dem Missionsdienst zur Folge. Erst als sie

demütig um Verzeihung baten, wurde Missionar Müller nach einer gewissen Wartezeit
wieder in den Dienst aufgenommen662.

In den Komitees der Vereine finden sich immer wieder etwa die selben Personen,

meist aus eingesessenen Basler Familien, aus dem wohlhabenden Kaufmannsstand.
Frauen tauchen in der Öffentlichkeit kaum auf. Von einiger Bedeutung sind nun aber die

verschiedenen Frauenkomitees. Gerade durch diese Komitees wurde ein grosser Teil der

benötigten Finanzen für die missionarische Arbeit zusammengebracht663.
Wo von Frauen die Rede ist, handelt es sich im übrigen meist um untergeordnete

Stellungen. So wurde im Zusammenhang mit der Traktatverteilung von grossen
Aufgaben und Möglichkeiten der Frauen gesprochen, die noch lange nicht entsprechend
erkannt und ausgeschöpft seien. «Unser Verein hat seinen Ausgangspunkt in dem Hause

einer ernsten, gläubigen Frau - und er wird seinen Fortgang am besten finden, wenn einmal

die Frauenhand sich des Werks wieder mehr annimmt. Und zwar in diesem Theil des

Reiches Gottes nicht mit Nähen und Strickarbeit, sondern durch die zweckmässige,
geschickte und freundliche Vertheilung der Schriften, die aus ihren Händen den Weg
noch so leicht nehmen. Unser tüchtigster und natürlichster Colporteur ist die Hausmutter
oder Haustochter, die dem im Hause helfenden Arbeiter, dem Gassenkehrer, dem Bettler,
dem Handwerksgesellen, der die Waare ins Haus bringt oder darin fertigt, mit dem ihr
eigenen Geschick und rechten Wort das gute Büchlein in die Hand legt und anbefiehlt.
Wir wissen Frauen, lebende und zu ihrem Herrn eingegangene, aus deren Händen

Hunderte solcher Schriften im Haus und ausser dem Haus ausgegangen sind. Und wie

freudig schliessen sich die helfenden Kinderhände solcher Arbeit an und lernen frühe
schon Lust und Sinn zu solchem guten Werk.»664

Tatsächlich führt man das Entstehen der Traktatvereine auf entsprechende Vorschläge
und praktische Unternehmungen einer Frau, der Schottin Hannah Moore, zurück, welche
selbst Texte für Traktate verfasst hatte. Die Idee der Hannah Moore führte einige Männer
dazu, 1796 die Edinburgher Traktatgesellschaft als Vorbild für alle späteren Traktatvereine

und Traktatgesellschaften zu gründen, die dann auch oft zu Vorläufern der

Bibelgesellschaften wurden665.

4.8.4 Zeitgebundenheit und Offenheit für die Zukunft

Ein wichtiger Grundsatz der Missionsarbeit von Basel aus war die Verankerung der

Arbeit der speziell dazu ausgesandten und ausgebildeten Missionare, in zunehmendem
Masse auch von Missionarinnen, in der christlichen Gemeinde zuhause. Die
Zusammenarbeit mit der Heimat war von grosser Bedeutung. Zunächst wurden in der

165



Schweiz und in Württemberg viele Hilfsvereine gegründet, in welchen einfache

Menschen und führende Repräsentanten in Politik, Wirtschaft und Kirche zusammenarbeiteten.

Neben Informationen aus den Missionsgebieten und entsprechender
Gebetsunterstützung war dabei das Sammeln der benötigten grossen finanziellen Unterstützung
besonders wichtig. Darüber hinaus spielten seit den frühen Tagen der Christentumsgesellschaft

Missions- und Gebetsstunden in kleinem Kreis eine wichtige Rolle. Zwar
wurden diese besonderen Konventikel von manchem Pfarrer misstrauisch beobachtet

und oft auch der Behörde angezeigt. Aber da normalerweise ein landeskirchlicher Pfarrer
den Vorsitz hatte, konnten sie im allgemeinen weitergeführt werden.

Zu solchen Versammlungen erschienen immer mehr Teilnehmer, so dass im Mai 1818

auf Bitte verschiedener Teilnehmer Spittler an Staatsrat Peter Ochs ein Gesuch um einen

grösseren Raum richtete. Es wäre gut, meinte er, wenn diese Missionsgebetsstunden in

einer Kirche stattfinden könnten. Dies werde wohl um so weniger Probleme ergeben,

«wenn noch bemerkt wird, dass diese Bethstunde immer nur durch einen ordinirten
Geistlichen gehalten werde, nie länger als eine Stunde daure, Jedermann der Zutritt
dabey gestattet sey, sie mit Gesang (aus dem hiesigen Liederbuch) und Gebeth angefangen

u. geschlossen werde, und die kurze Rede oder der Bericht über die Mission nichts
anders enthalte, als was in der Folge dem grossem Publikum zum Theil in der bekannten

Schrift des Missions u. Bibel Magazins zur Kenntniss kommt, und endlich diese

Bethstunde gewöhnlich Abends von 5 bis 6 Uhr, eine Stunde die Niemand sonderlich in

den Geschäften stört, gehalten werde.»666 Übrigens finde gerade dieser Tage wieder eine

solche Stunde statt, wozu auch er, Peter Ochs, eingeladen sei. Wenn er sich beteilige,
könne er sich selber von den beengten Raumverhältnissen im Fälkli überzeugen und auch

erleben, wie diese Stunden ablaufen.
Ochs antwortete postwendend in positivem Sinne, er müsse aber für die definitive

Zusage der Benützung einer Kirche noch die offizielle Genehmigung des Deputaten-
Amtes einholen. Am 15. Mai kam dann allerdings ablehnender Bescheid. Beim Basler
Aufenthalt der Frau von Krüdener seien Menschen, die man sonst als klar denkende

Bürger kannte, in gefährliche Schwärmerei verfallen. Diese seien dann mit einem ähnlichen

Gesuch gekommen, das man natürlich habe ablehnen müssen. Man müsse hier
vorsichtig sein. Im übrigen handle es sich bei der Missions-Anstalt nur um ein Lehr-Institut
ohne öffentlichen Gottesdienst.

Gerade ein Blick in die hier geschilderten Bewegungen und Überlegungen, die aus

enger Vertrautheit mit der Botschaft der Bibel heraus erwuchsen, zeigt zum Teil erstaunlich

klare Durchblicke und prophetische Erkenntnisse. Andererseits gilt es auch die

seltsamen Fehlgriffe durch eine übersteigerte, manchmal das Schwärmerische streifende

Zukunftsspekulation zu beachten. Im übrigen wusste man sich aber in allem rastlosen

Einsatz dem gemeinsamen Herrn verpflichtet, an dessen Reich man mitbauen durfte.
Durch dieses unbeirrte Gottvertrauen konnten zum Teil unwahrscheinliche Pläne in

Angriff genommen, aber auch Enttäuschungen verarbeitet werden. Auf längerfristige
Konzeptionen konnte man ja schon deshalb verzichten, weil man die Ankunft Christi in

166



absehbarer Zeit erwartete. Man wusste sich der grossen Gemeinschaft derer zugehörig,
welche das sieghafte Kommen ihres Herrn erwarteten. So konnte auch Spott leichter
ertragen werden, wenn man sich bewusst war, schliesslich von Christus für treuen
Einsatz gelobt und belohnt zu werden.

Daneben waren die Menschen damals aber auch von einer allgemeinen optimistischen
Grundstimmung erfasst. Man befand sich ja in einem neuen Zeitalter, im Zeitalter der
Weltentdeckung und der erstaunlichen technischen Entwicklungen. Nichts schien
unmöglich, alles schien machbar. Durch diesen optimistischen Fortschrittsgeist liess man
sich gerne auch in seinem eigentlichen Auftrag der Mission anstecken. Mitgerissen von
dieser allgemeinen Aufbruchstimmung in eine grosse und lichte Zukunft, konnte zum
Beispiel Spittler im Zusammenhang mit der Apostelstrassenmission in einem Bericht
schreiben: «Der Zeitgeist ist jetzt in Egypten durch die Eisenbahnen und den Handel sehr
thätig, warum soll nicht auch für das Reich Gottes etwas Rechtes gethan werden»667.

Auch die verbesserten Reise- und Kommunikationsmöglichkeiten konnte man so als

göttliche Vorbereitung der weltumfassenden Evangeliumsverkündigung verstehen.
Bei aller gelegentlichen Fragwürdigkeit christlichen Selbst- und Sendungsbewusst-

seins ist es erstaunlich, schon den Gedanken einer allgemeinen Menschheitsfamilie zu
finden. Auch Heiden wurden immer wieder als «Menschenbrüder» bezeichnet, denen
man das Evangelium schuldig sei, um auch sie an den Segnungen des Reiches Gottes
teilnehmen zu lassen. Dabei verstand man unter Segnungen des Reiches Gottes nicht
einfach die «Segnungen der Zivilisation», die man sehr wohl auch kritisch einschätzte,
sondern geistliche Segnungen nach biblischem Verständnis. So erscheint uns zwar aus
heutiger Sicht der damalige Neuaufbruch zu missionarischem Einsatz immer wieder auch

fragwürdig und der damaligen Zeit verhaftet; er weist aber über sich hinaus in unsere
Zeit, in der uns die damaligen Fragen in veränderter Gestalt neu gestellt werden.

167


	Missionarische Impulse

