Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 174 (1996)

Artikel: Basel und die Bibel : die Bibel als Quelle 6kumenischer,
missionarischer, sozialer und padagogischer Impulse in der ersten
Halfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Hauzenberger, Hans
Kapitel: 4.: Missionarische Impulse
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- Missionarische Impulse

4.1 Vom «Reich Gottes» zu den «Reichs-Gottes-Werken»
4.1.1  Die Neuentdeckung der Eschatologie

Das 19. Jahrhundert wurde von vielen Christen mit besonderer Erwartung begriisst. Man
verstand die Epoche, in die man nun eintrat, als eine Zeit, in der grosse Dinge zu erwar-
ten seien. Man verwies auf die zunehmende Wertschitzung der Bibel und das neue
Bewausstsein im Blick auf die christlichen Aufgaben in der Welt. Diese Erwartung nahm
mit der Zeit sogar noch zu, als man Zeuge der Griindung vieler Bibel- und Missions-
gesellschaften war, bei denen sich zum Teil einflussreiche und bedeutende Leute zur
Mitarbeit gewinnen liessen. Auch in der Kirche empfand man, dass da und dort hoff-
nungsvolle Aufbriiche zu verzeichnen seien. Die Ausbreitung des Reiches Gottes durch
Mission sei jetzt wichtig. Daher rief man alle bewussten Christen auf, sich an diesem
grossen Auftrag nach Massgabe ihrer Krifte zu beteiligen.

Die Griindung vieler missionarischer Unternehmungen wurde nicht nur als Auf-
gabenbereich weniger Spezialisten angesehen. Die ganze Kirche sollte ihre Ver-
antwortung fiir die Ausbreitung des Evangeliums in alle Welt hinaus erkennen, welche
bereits vor der eigenen Haustiire, ja in der eigenen Familie oder unter den eigenen
Angestellten beginne. Die Schaffung von Missions- und Bibelgesellschaften, zum Teil
gegen erhebliche Schwierigkeiten und Widerstdnde, erfuhr man als besondere Fiihrung
Gottes. So heisst es zum Beispiel im Zusammenhang mit der Griindung der Basler
Missions-Anstalt:

«Wer sollte hierin nicht erkennen, dass der Herr zu noch grossern Ereignissen im
Reiche Gottes, zu einem nihern Herbeykommen des Himmelreichs auf Erden Bahn
machen will, welche niiher verbundene christliche Gesellschaft oder auch welcher ein-
zelne Freund Jesu sollte darin nicht eine grosse offene Thiir sehen, die uns der Herr zur
freyen Wirksamkeit fiir die Ausbreitung seines Namens geben will? ... Was uns bewo-
gen hat, Hand an dieses wichtige Werk zu legen, die Liebe zu unserm gemeinschaftlichen
Herrn und Heiland, dessen Ehre und die Liebe zu den armen Heiden, deren Heil wir zu
befordern suchen, das wird auch sie bewegen, unser Unternehmen, so viel an ihnen ist,
zu unterstiitzen ... Aber nicht nur an unsere Freunde nahe und fern, mit denen wir schon
in engerer Geistes-Gemeinschaft stehen, ergeht unser Ruf zur thitigen Theilnahme an
dieser wichtigen Sache; jeder Menschentreund, dem das Wohl seiner Briider — dann das
sind ja auch die Heiden — am Herzen liegt, findet hier eine Gelegenheit, wohlthiitig zu
seyn und Liebe zu iiben.»**

124



Ein wichtiges Ergebnis der pietistischen Bewegung, welche sich in Basel im 18.
Jahrhundert stark bemerkbar gemacht hatte, war das neue Forschen in der Bibel als dem
Wort Gottes und unter dem Einfluss der Eschatologie Bengels ein neues Verstidndnis der
Botschaft vom Reiche Gottes. Man hoffte, sich dieser Herausforderungen wiirdig zu
erweisen. So meinte etwa Blumhardt im Mirz 1809 in einem Brief an seinen Freund
Spittler, dass es jetzt trotz der Finsternis in nidchster Umgebung am Horizont heller wer-
de «fiir den grossen Gang des Reiches Gottes», das ja auch Leiden mit sich bringe. Der
Anbruch des Reiches Gottes sei jetzt deutlich sichtbar. «Mége auch Geist und Kraft und
Glauben fiir die anbrechende grosse Zeit in unsern Herzen vorhanden sein.»*""

Adolf Christ, langjihriger Prisident des Komitees der Basler Mission, nahm sogar bei
seiner Wahl in die Regierung 1847 in seiner politischen Grundsatzerkldrung auf das
Reich Gottes Bezug, als er Annahme der Wahl erklirte: «Mit dem Wahlspruch: Schicket
euch in die Zeit, denn es ist bose Zeit, habe ich in des Herrn Namen angenommen. Einer
unter euch hat mir einmal gesagt: <Das Reich Gottes ist tiberall.> Ja, so es in uns ist, ist
es im Ratssaal, wie im Bruderkreise.»*’!

In pietistischen Kreisen hatte man schon seit langem eine besondere Sicht der
Bedeutung Israels. Die Juden galten auf Grund entsprechender biblischer Verheissungen
als das besondere auserwihlte Volk Gottes. In der Zeitschrift «Der Freund Israels» wur-
de 1848 eine Predigt von Graf von Zinzendorf aus dem Jahre 1751 abgedruckt, in der die-
ser schon damals feststellte, dass das Volk Israel etwas ganz Besonderes darstelle. Schon
viele Volker seien im Lauf der Geschichte spurlos verschwunden. Dieses kleine Volk
aber werde nie verschwinden. Daher sei es fiir Christen, die «mit Leib und Seel am
Heiland hangen», selbstverstindlich, seine Nation lieb und ein «zirtlich Attachement an
sie zu haben»*"2,

So wurde in den 40er Jahren allem Augenschein und den theologischen Schul-
meinungen entgegen unbeirrt daran festgehalten, dass man die Israel geltenden bibli-
schen Verheissungen nicht spiritualisieren und ausschliesslich auf die Kirche Christi
iibertragen diirfe, wie das zum Beispiel die Reformatoren getan hitten. Wenn man, wie
es sich eigentlich gehore, die Bibel vom messianischen Standpunkt aus betrachte, sei
sogar die Offenbarung des Johannes ein Buch, «das die christliche Kirche sich nicht aus-
schliesslich zueignen darf. Sie, die christliche Kirche darf nicht zu dem Hause Israel
sagen: <Dieses Buch gehet dich nichts an: es ist nur mir gegeben.> Die Apokalypse ist im
Geiste der israelitischen Propheten geschrieben, und derselbe Geist der durch Jesaja und
durch Daniel sprach, spricht auch durch Johannes.»*”* Israel werde sich als Volk Gottes
wieder zu einem selbstidndigen Staat im verheissenen Land zusammenfinden und dann
zu einem Segen fiir alle Volker werden. Dabei sei zugegeben, dass vor 20 oder 30 Jahren
«noch keiner dieser Knechte Christi es gewagt (hitte), also zu reden; man wiirde sie
wegen solcher Reden, wenn sie solche ausgesprochen, aus den Versammlungen hinaus-
gescharrt haben. Jetzt hingegen wird es von den angesehensten Minnern der Kirche frei
bekannt, dass man nicht figiirlich auslegen diirfe.»*”* Zur Zeit beschiftige sich in
England ein Verein von Geistlichen und Laien damit, die prophetischen Weissagungen

125



im Blick auf die Gegenwart neu zu studieren. Damit seien die Englander den Deutschen
weit voraus, aber das kénne sich ja noch dndern. «Wir haben ein festes prophetisches
Wort; aber wenn man es nur geistlich versteht, dann ist es nicht mehr fest. Wenn es aber
wortlich verstanden wird, dann ist es fest, solid, nicht verfliichtiget.»*’> Freunde von
Juden und Heiden hiitten sich sogar an Konigin Viktoria mit der Bitte gewandt, sie moge
doch den Juden wieder zu ihrem Stammland verhelfen!*7

Dabe1 war das Verstindnis des Reiches Gottes nicht einheitlich. Einmal ging man vor-
wiegend von jenen Texten aus, die von der Wirksamkeit des Reiches Gottes im Herzen
und Leben der Gldaubigen sprechen. Unter dem Titel «Ist das Reich Christi auf Erden
klein oder gross?» finden sich in den «Sammlungen fiir Liebhaber christlicher Wahrheit»
von 1811 unter anderem folgende Zeilen: «Das Reich Gottes ist inwendig, im Herzen der
Menschen; kann es nicht in tausend Herzen seyn, die du nur nach dem Aussern beur-
theilst, und du bist irrig daran? — So scheinen die jetzigen Zeiten, nach deiner Ansicht,
dem Reich Christi durch Kriegsnoth ungiinstig, und gerade diese Noth kann solches
Reich ausbreiten helfen. Christi Reich, denke ich, kommt leichter in die durch Noth
heimgesuchten Linder, als in die, wo der Wohlstand herrscht.»*”’

Dann aber wurde der Begriff des Reiches Gottes auch fiir Ereignisse und Bewegungen
in der Welt, vorwiegend im christlichen Bereich, gebraucht. Schon im ersten Band der
«Ausziige aus dem Briefwechsel der Deutschen Gesellschaft thitiger Beforderer reiner
Lehre und wahrer Gottseligkeit», die ab 1786 durch die «Sammlungen fiir Liebhaber
christlicher Wahrheit und Gottseligkeit» abgeldst wurden, verspricht Punkt 4 der vorge-
sehenen Inhalte: «Interessante Neuigkeiten, welche die Ausbreitung und Schicksale des
Reiches Christi betreffen»*’8. In den «Sammlungen fiir Licbhaber christlicher Wahrheit»
bedeuteten dann «Nachrichten aus dem Reiche Gottes» vor allem Informationen aus dem
Bereich der Weltmission.

Gleichbedeutend mit dem anbrechenden Reich Gottes wurde auch von einem aposto-
lischen oder Missionszeitalter gesprochen. Es gehe um ein «grosses, wichtiges Zeitalter,
dessen Charakter, soweit er christlich ist, der eigentliche Bibel- und biblische
Missionscharakter ist und immer mehr werden wird»*’®. Unterschiedslos verwendete
man die Ausdriicke Reich Gottes und Reich Christi. Denn die endgiiltige Realisierung
des Reiches Gottes sei ja im Augenblick der Wiederkunft Christi zu erwarten.

Dabei verengte sich aber mit der Zeit die Optik. Mehr und mehr sprach man vom
Reich Gottes im Zusammenhang mit bestimmten Aktivititen von Missionswerken, die
dann als Reichs-Gottes-Werke bezeichnet wurden. Wer darin aktiv war, galt als «Reichs-
Gottes-Arbeiter». So erhielt mit der Zeit der biblische Begriff des Reiches Gottes eine
Einschrinkung auf einen bestimmten Typus von pietistischen Missions- oder
Sozialwerken — eine Einschrinkung, welche zum Teil bis heute im Sprachgebrauch
gewisser Kreise zu finden ist!

Solche individualistischen Aussagen finden sich auch in der Reichs-Gottes-
Konzeption des ersten Prisidenten der Basler Missionsgesellschaft, Pfarrer Nikolaus von
Brunn. Selbst Stellen wie die Zukunftsvisionen in Offenbarung 20 legte er im Blick auf

126



den einzelnen Gldubigen aus. Es konne hier ebenso gut um das Handeln Gottes im Leben
einzelner Glidubiger gehen. «Das kann in der Tat ein Reich Gottes heissen, wenn die
Menschen, anstatt unter dem Einflusse boser Geister zu stehen, nur durch die seligen
Triebe, die in ithnen von himmlischen Geistern erweckt werden, geleitet werden kon-
nen»**. Er versuche, so gut es ihm moglich sei, das vergebliche Suchen nach einem irdi-
schen Reich in Frage zu stellen. Hingegen gehe es darum, dass durch die Predigt des
Evangeliums, durch die Mission, das Reich Gottes in dem Sinn ausgebreitet werde, dass
es in moglichst vielen Menschenherzen durch den Glauben Einzug halte. «Wie kann dies
geschehen? Wenn der Herr viele Boten aussendet und mit Weisheit und Kraft ausriistet,
dass sie freudig seinen Namen verkiindigen und fihig werden, ihren Briidern den rech-
ten Weg des Heils zu zeigen»*¥!. Solcher Heilsindividualismus war allerdings dem
Zeitgeist mehr verhaftet, als es damals den Meisten bewusst sein konnte.

4.12  «Achten auf die Zeichen der Zeit»***

Nicht zuletzt durch das Wirken Bengels hatte man neu «auf die Zeichen der Zeit» achten
gelernt. Bengel hatte bei der Vorbereitung einer Adventspredigt 1724 plotzlich eine
Erleuchtung im Blick auf das Verstindnis der Zahl 666 in Offenbarung 13, 18. In der
Meinung, es handle sich dabei nicht um einen Namen, sondern um ein Datum, errech-
nete er als Datum des Anbruchs des verheissenen Tausendjihrigen Reiches das Jahr
1836. Allerdings fiigte er gleich bei, es sei nicht ausgeschlossen, dass sich dann nichts
Besonderes ereignen werde, da sich moglicherweise noch ein Fehler in seinen Be-
rechnungen finde. Dabei war er keineswegs der Meinung, er {ibertrete mit seiner Sicht
der Endzeit das Verbot Jesu, Zeit und Stunde seiner Wiederkunft zu berechnen. Denn
wenn Jesus dort sage, er selber kenne den Zeitpunkt noch nicht, habe ihm doch der Vater
in der Zwischenzeit dieses Geheimnis anvertraut und Jesus habe es in der Offenbarung
des Johannes seinen Jiingern kundgetan. Zum ersten Mal seit der Verfolgung der
Chiliasten, der Vertreter einer bestimmten Auffassung vom Tausendjdhrigen Reich, in
der Reformationszeit, konnte hier ein Mann der Kirche solche Gedanken von sich geben,
ohne dass das seinem Ansehen schadete*®?,

Immer mehr entdeckte man nun deutliche Zeichen zunehmender Wirksamkeit des
Bosen. Hatte Bengel in prophetischer Scharfsicht das Anbrechen einer grossen Revo-
lution und eines grossen Herrschers vorausgesagt, sah man diese seine Prophezeiung in
den Schrecken der franzosischen Revolution erfiillt. In Napoleon erblickten viele den
Antichristen oder den Engel des Abgrunds «Apollyon»*4,

Das Achten auf die Zeichen der Zeit «in diesen fiir die Kirche so wichtigen und ern-
sten Zeiten» sah man auch in Kreisen der Christentumsgesellschaft als eine der
Hauptaufgaben an. «Besonders wichtig erscheint uns die Erweckung der grossen
Hoffnungen Zions in diesen Tagen auf Grund der herrlichen Verheissungen des Alten und
Neuen Bundes fiir die Kirche Christi ... als ein glaubensstirkendes Gegengewicht wider

127




die vielen traurigen Ereignisse in Kirche und Staat ... Unter die frohen Anfinge des her-
einbrechenden Reiches Christi gehoren offenbar die vielen Missionsanstalten»*. So
vermerkt das Protokollbuch der Christentumsgesellschaft am 20. Dezember 1799
jubelnd: «sie scheint gekommen zu seyn, die von Millionen herbey erbetene Zeit dass die
Fiille der Heiden eingehe».

In einem Brief an das Zentrum der Christentumsgesellschaft vom 19. Mai 1802, also
kurz nachdem er in London angekommen war, beschrieb Steinkopf seine Empfindungen
an einer der beeindruckenden Jahresfeiern der evangelischen Gesellschaften mit jeweils
5000 bis 7000 Teilnehmern. Dort werde von den Schwierigkeiten der christlichen
Mission in heidnischen Landern berichtet. Ebenso werden aber auch die bleibenden bib-
lischen Verheissungen hervorgehoben, welche darauf hinwiesen, dass der Fall des
Papsttums, die Bekehrung der Juden und die Ausbreitung des Christentums auf der
ganzen Erde bevorstiinden. «O dass auch in unsrer 1. Schweiz u. in Deutschland von uns-
rem HErm solch ein Feuer angeziindet wiirde!»*¢

Im Blick auf die immer stiarker wachsende Heidenmission wurden Bilder beschworen,
welche an entsprechende Aussagen und Erwartungen von Aufklidrern erinnern, wenn es
etwa in den Sammlungen von 1805 heisst: «Welches Christenherz kann gleichgiiltig
dabey bleiben, wenn es die helle Sonne der himmlischen Wahrheit am finstern Horizonte
der Heidenwelt so lieblich aufgehen, und ihre kraftvolle Wirksamkeit in den Herzen der
blinden Heiden so schon hervorstrahlen sieht?»*%7

Bei Jung-Stilling finden sich zum Teil schwidrmerische Tone, wenn er etwa in seiner
vielgelesenen Schrift «<Heimweh» zur Auswanderung nach Solyma rit und deshalb vor
allem in Siiddeutschland eine eigentliche Auswanderungswelle nach Russland einsetzte.
Zwar warnte er vor der Zeitberechnung Bengels, «denn sie ist zuverlidssig unrichtig»*®,
setzte dann aber an deren Stelle eine eigene Berechnung, nach welcher er zuverlissig
zwischen 1816 und 1819 grosse Dinge erwarte*®®, Denn «die Summe aller Weissagungen
der Heiligen Schrift geht dahin, dass der Herr gegen das Ende ein herrliches Reich auf
dieser Erde griinden werde, in welchem Gerechtigkeit und Friede, Religion und
Wohlstand von einem Ende der Erde bis zum andern herrschend werden sollen, und Jesus
Christus wird alsdann allgemeiner Weltmonarch sein»*".

Waren auch bei Leuten, die mit Basel in enger Beziehung standen, wie etwa hier Jung-
Stilling, teilweise iiberspannte Tone zu horen, zeigten sich im allgemeinen die Basler und
die hier tatigen Wiirttemberger eher zuriickhaltend und niichtern. So meinte etwa Johann
Friedrich Miville (1754—1820)*", es stehe zwar ausser Frage, dass grosse Verinderungen
oder Priifungen der christlichen Kirche bevorstiinden. Aber er sei sich nicht sicher, ob der
letzte Kampf schon so nahe sei, wie Jung-Stilling meine. Es konnte sich ja auch erst um
ein Vorspiel handeln, dem erst spiter die Entwicklung des eigentlichen Schauspiels fol-
gen werde*. Es sei klar, dass jetzt eine besondere Zeit sei, aber «mit den prophetischen
Rechnungen fiir den Blick in die Zukunft» sei es «eine missliche Sache»*.

128



4.1.3  Eschatologie und Mission

Die Wiederentdeckung und das neue Ernstnehmen der Verkiindigung von Christi
Wiederkunft fiihrte nun aber nicht zu einem blossen Quietismus, zum Riickzug in private
innerliche Frommigkeit und zu passivem Warten auf kommende Dinge. Im Gegenteil,
diese Botschaft war eine uniiberhorbare Aufforderung, die Mission auch unter den fer-
nen Heiden neu ernst zu nehmen. Ein wichtiges Missionsmotiv war darin zu sehen, dass
die Wiederkunft Christi jetzt bald erfolgen konne, wenn ndmlich allen Heiden das
Evangelium gepredigt worden sei*™.

Gerade, wenn von vielen Seiten, sogar von befreundeten Theologen, kritische
Stimmen ertonten, welche die Aussere Mission als Ganzes in Frage stellten, hielten die
Vertreter der Missions-Gesellschaften daran fest, dass es sich hier um einen unaufgebba-
ren Auftrag Christi selbst an seine Jiinger handle. Das Ende aller Dinge komme ja erst,
wenn «die Fiille der Heiden eingegangen sei»** und dann auch Israel erlost werde.

Somit miisse es auch im Interesse aller Christen liegen, dem Missionsauftrag so
schnell und so griindlich wie moglich nachzukommen, damit das Ende dieser Welt und
die zukiinftige Herrlichkeit bald anbrechen konnten. Dazu brauche es nun eben die
Verkiindigung des Evangeliums durch Missionare in weltweitem Massstab und in der
unmittelbaren Umgebung. Ein wichtiges Mittel dazu sei die intensive Verbreitung der
Bibel. Um die Bibel vielen nahezubringen und die biblischen Grundwahrheiten auf ein-
fache Weise vielen Menschen zu vermitteln, seien aber Traktate, also erbauliche oder
evangelistische Verteilschriften, ein geeignetes Mittel. Interessant ist dabei, dass in
Grossbritannien wie in Basel die Traktatgesellschaften vor den Bibelgesellschaften ent-
standen. Gerade im Rahmen der Traktatgesellschaft in London wurde den verantwortli-
chen Komiteemitgliedern die Notwendigkeit intensiverer Beschiftigung mit Herstellung
und Verbreitung der Bibel deutlich.

Neben die praktische Beschiftigung mit der Frage der Mission und neben mehr prag-
matische und praktisch-exegetisch gewonnene Uberlegungen trat seit Beginn des 19.
Jahrhunderts jetzt auch das Interesse, diese Fragen wissenschaftlich-theologisch aufzu-
nehmen und zu durchdenken. Dazu gehorte die Beschiftigung mit der noch recht jungen
Disziplin der Missionsgeschichte. In Halle hatten einst die einlaufenden Missions-
nachrichten neben vielen anderen auch den Studenten Nikolaus Ludwig von Zinzendorf
beriihrt und beeinflusst. Jetzt wurde das Durchdenken und die Darstellung der
Missionsgeschichte auch auf dem theologischen Katheder heimisch. 1800 hielt in
Tiibingen Professor F.J. von Flatt Vorlesungen iiber Missionsgeschichte, denen damals
auch der Student Christian Gottlieb Blumhardt beiwohnte**®.

129



4.2 Erbauliche und evangelistische Schriften. Der Traktatverein®”’
4.2.1  Verteilung von Schriften als Aufgabe der Christentumsgesellschaft

Schon die Christentumsgesellschaft hatte es sich zur Aufgabe gemacht, fiir «Druck und
Verbreitung guter Schriften» zu sorgen*®. In den Sammlungen von 1783 finden sich
«zufillige Gedanken iiber das Biicherlesen der Christen»*. Darin wird darauf Bezug
genommen, dass jetzt viel von der «Empfindung» die Rede sei. So sei es wichtig, dass
auch Schriften, die auf das Gefiihl wirken, unter die Leute kommen, um sie mit dem
Evangelium anzusprechen. Predigtbiicher, welche die Botschaft von der Vers6hnung klar
ausspriachen, seien von grosser Wichtigkeit. Die Werke eines Arndt oder Spener etwa
bewirkten viel, auch wenn sie im Urteil der Welt oft mit Spott bedacht wiirden. Aber
gerade in Zeiten der Triibsal zeige sich die besondere Bedeutung solcher Erbau-
ungsschriften. Man war sich dessen bewusst, wie viel gute christliche Literatur fiir das
geistliche Leben eines Christen ausmache. Oberstes Bestreben auch der Traktatvereine
bleibe es, dafiir zu sorgen, dass die Bibel in allen Hidusern zu finden sei. Aber in
Zusammenarbeit mit andern Traktatvereinen auf der ganzen Welt miisste weitere gute
christliche Literatur den Leuten zur Verfiigung gestellt werden konnen. Zwar gebe es viel
gute christliche Literatur, aber hiufig seien diese Biicher zu umfangreich. So miisse man
darauf sehen, gute Zusammenfassungen moglichst wohlfeil herauszugeben®™. So
bemiihte man sich also schon in der Christentumsgesellschaft darum, Tausende von klei-
nen christlichen Schriften unter die Leute zu bringen. Auch die «Sammlungen fiir
Liebhaber christlicher Wahrheit» hatten eine &dhnliche Funktion wie Traktate. Man
bemiihte sich besonders um erbauliche Artikel und biographische Darstellungen unter
dem Gesichtspunkt von Bekehrung und frommer Lebensfiihrung.

4.2.2  Traktatmissionsgesellschaften in London und Basel

1799 entstand in London die Religious Tract Society als Anstoss und Vorbild fiir alle spa-
teren Griindungen auf dem Kontinent, nachdem die Schotten bereits 1796 in Edinburgh
ein solches Unternehmen begonnen hatten. Das britische Vorbild war den Baslern von
Anfang an gut bekannt. In den «Sammlungen» von 1802 zum Beispiel wird von den bri-
tischen Traktaten berichtet, dass sie «dem Gifte jener gotteslasterlichen und unsittlichen
Flugblitter, welche iiberall in Menge angetroffen werden, entgegen»>*! wirken sollten.
Im Brief der Verantwortlichen der britischen Missionsgesellschaft an den Engeren
Ausschuss der Christentumsgesellschaft vom 25. November 1801 werden diese Schil-
derungen verbunden mit der Aufforderung, eine solche Einrichtung auch in Basel zu
schaffen, wenn es nicht bereits geschehen sei.

Auf eine weitere briefliche Anregung von Steinkopf hin kam es dann 1802
zur Griindung einer «Gesellschaft zur Verbreitung erbaulicher Schriften» in Basel. In

130



der «Anzeige an Freunde des Christenthums» vom 11. November 1802 bezogen
sich die beiden Pfarrer Hieronymus Falkeisen und Johann Rudolf Huber ausdriicklich
auf das Vorbild der britischen Religious Tract Society. Aber es miisste ihrer Meinung
nach ohnehin jedem Christen daran gelegen sein, den vielen Schriften, welche den Ab-
fall vom Christentum beglinstigten, etwas Besseres entgegenzusetzen, «um wenig-
stens manche Seelen davor zu bewahren»*"?. «Auch in unserem Basel, welches im
Auslande in dem so guten Rufe des christlichen Sinnes stehet», sollte eine solche
Einrichtung geschaffen werden, da es auf der Hand liege, «welche nachtheilige Folgen
der Geist des Unglaubens und der Bibelverachtung, sowohl fiir die moralische als
fiir die biirgerliche Wohlfahrt nach sich ziehe» . Die «lieben christlichen Mitbiir-
ger» werden zur Mitarbeit eingeladen, zum Beispiel durch finanzielle Hilfe, aber auch
durch fleissiges Verteilen der zu erwartenden Traktate oder durch Hinweise auf geeig-
nete Schriften, die man ins Sortiment aufnehmen konnte. Auch die Pfarrer werde
man beliefern, damit sie sich an dieser Form missionarischen Wirkens beteiligen
konnten.

Schon im ersten Jahr ihres Bestehens wurden von der Basler Gesellschaft mehrere tau-
send Traktate gedruckt oder von auswiirts bezogen und meist unentgeltlich weitergege-
ben. Grossere Sendungen seien etwa nach Bern, nach Strassburg und nach Niirnberg
geliefert worden. So habe zum Beispiel die kurz vorher von Pfarrer Wyttenbach gegriin-
dete «Berner Gesellschaft zu Verbreitung erbaulicher Schriften» 1000 Exemplare des
von Johann Rudolf Huber verfassten Traktates «Geschenk fiir Christenkinder» bestellt.
Dadurch sei eine sofortige Neuauflage nétig geworden, so dass von diesem Traktat jetzt
schon 7000 Exemplare gedruckt worden seien>®.

Nachdem der erste Anlauf in Basel kurz danach mehr oder weniger stillschweigend im
Sande verlief, nicht zuletzt durch den bereits 1806 erfolgten Tod des erst 40jdhrigen
Johann Rudolf Huber, unternahm es Steinkopf in einem Brief vom 18. Mai 1809 an die
Basler Bibelgesellschaft, das Werk neu in Gang zu setzen. Als «Endzweck» dieser
Institution nennt er Verteilung oder wohlfeilen Verkaut von erbaulichen Schriften, um
«dem Unglauben zu steuern, der Sittenlosigkeit zu wehren, die Sitten zu verbessern, und
etwas zur Anderung der Herzen beyzutragen»>"*. Auf seiner Europareise 1812 erreichte
er dann, dass das Unternehmen wieder ins Werk gesetzt wurde.

Nach einer erneuten Flaute wurde 1834 der «Verein zur Verbreitung der Schriften
Basel» (Traktat-Verein) neu gegriindet. Auch bei dieser Griindung fiel fiir finanzielle
Einginge neben Beitrigen, Geschenken und Erlés von verkauften Schriften ein namhaf-
ter Beitrag aus London ins Gewicht’%.

Zu den Zielen, die man sich fiir die Arbeit steckte, gehorte die Absicht, der weit ver-
breiteten schlechten Literatur gute Texte entgegenzusetzen. Man verpflichtete sich,
bei der Auswahl solcher Texte grosse Vorsicht walten zu lassen und die jeweiligen
Bediirfnisse zu beriicksichtigen. Man wollte auch immer grossere Kreise ansprechen,
welche die Traktatmissionsarbeit tatkriftig fordern konnten. «Wiirden unsere Hand-
werksmeister, unsere Hausfrauen, die Krankenbesucherinnen aus Erfahrung wissen, wie

131



frohliche Blicke dem Geber einer guten Schrift bei dem Empfinger oft begegnen, sie
wiirden auch zum Bezug mehr Herz fassen»*"’.

Im Blick auf die Verteilung dieser Schriften musste aber auch zur Vorsicht gemahnt
werden, denn bei «unzweckmassiger Vertheilung an Orten, welche vielleicht mit guten
Tractaten oder gar mit der heiligen Schrift schon hinreichend versehen sind» schaffe man
vermeidbare Schwierigkeiten und Misstrauen®®, Da aber der Verein die Verbreitung
nicht kontrollieren konne, sei jeder Traktatverteiler gehalten, diesen Dienst sorgfiltig
und gewissenhaft zu besorgen, da ohnehin schon geniigend Gegnerschaft da sei, die man
nicht noch unnétig reizen diirfe.

Eine besondere Aufgabe sah man in der Traktat- und in der Bibelgesellschaft von
allem Anfang an unter den vielen reisenden Handwerksburschen, welche zum Teil von
weither kamen. Fiir katholische und protestantische Handwerksburschen getrennt wur-
den ihnen Traktate und Bibeln gratis abgegeben. Oft kamen nach langer Zeit
Dankesschreiben von solchen Leuten nach Basel. Gerade in katholischen Gebieten ent-
stand dadurch hidufig der Wunsch, noch mehr Bibeln zu bestellen.

Man war froh, dass man nicht alle Traktate selber herstellen musste. Es kam zu einer
Zusammenarbeit mit verschiedenen Traktatgesellschaften. So bezog man zum Beispiel
Traktate von Wuppertal oder Calw, von Berlin und Hamburg. Weiter wurden Schriften
der Religious Tract Society in London ins Deutsche iibersetzt. Teilweise wurden mehre-
re solcher Kurzschriften zusammengebunden und als Broschiiren verkauft.

Man versuchte auf alle Herausforderungen, die sich neu zeigten, so bald als méglich
zu reagieren. So schickte man etwa Traktate an den evangelischen Pfarrer von Luzern fiir
die «vielen gefangenen Freibeuter», die «arbeitlos + theilweise krank wochenlang zuriik-
gehalten [sic!] wurden»?. Immer wieder begaben sich Kolporteure auf Mirkte, wo
regelmissig viele Menschen zusammenstromten. Nachdem man lange nach einem
Kolporteur gesucht hatte, fand man Mitte der vierziger Jahre einen solchen in der Person
von Joseph Griiter. Meist sei er auf freundliche Aufnahme gestossen, aber nicht iiberall.
In Lorrach habe er sich zum Beispiel um ein Patent zum legalen Verkauf von Traktaten
bemiiht, aber keines bekommen, denn «fiir so Etwas gebe man kein Patent, das sey nichts
Wichtiges; er soll damit aus dem Lande gehen»*'".

Inhaltlich und in der Art der Verteilung suchte man nach neuen Wegen, um immer
mehr Menschen mit Traktaten, diesen Evangelien in kleinen Portionen, zu erreichen. So
wird im Jahresbericht von 1854-55 davon berichtet, dass zwei Traktate in der Stadt von
Haus zu Haus verteilt worden seien. Man habe auch wieder die Pfarrer beliefert «mit der
Bitte, sie durch das Mittel der weiblichen Krankenvereine, der Armenpflege oder auch
etwa in sonst geeigneter Weise gratis an die Gemeindeglieder zu bringen». In gleicher
Weise sei man an verschiedene Landgeistliche gelangt. Man belieferte die Gasthofe, wo
immer es moglich war, «damit, wer ein Gast ist in unserer Stadt, auf seiner Wanderschaft
auch gleich mit dem Worte des Lebens begriisst werden konne»>'!. Ahnliches versuchte
auch die Bibelgesellschaft, welche sich darum bemiihte, «hier in Basel sammtliche
Kosthiuser mit Bibeln zu versehen»’'2, Traktate wurden neben Bibeln aber auch in alle

132



Welt hinaus gesandt, nach Siid- und Nordamerika, vorwiegend an deutschsprechende
Auswanderer, ebenso nach den Auswandererhifen Le Havre und Marseille, ferner an
deutschsprachige Menschen in der franzosischsprachigen Schweiz und an die deutsch-
sprechenden Kolonisten im Wolgagebiet. Zusitzlich zum Verteilen von Traktaten band
man verschiedene Zusammenstellungen von Traktaten zu Broschiiren und bemiihte sich
darum, diese in Leihbibliotheken unterzubringen.

Neben den angestellten Kolporteuren und freiwilligen Traktatfreunden wurde auch
immer wieder ein besonders fruchtbarer Dienst getan «durch die Ferienwanderungen der
Missionszoglinge»®!?. Um den an Traktaten interessierten Freunden praktisch zu helfen,
gab man ein Gesamtverzeichnis heraus «sammt kurzer Inhaltsangabe und Anweisung,
wie und fiir wen diese Schriften zu verwenden sind». Dieses Verzeichnis wurde unter
anderem im «Volksboten» abgedruckt und so einer breiteren Offentlichkeit bekannt
gemacht ',

Neben der Verteilung von Traktaten und den Traktatsammlungen in offentlichen
Bibliotheken wurde anfangs der 50er Jahre eine eigene Leihbibliothek eingerichtet.
Dadurch wollte man ein Gegengewicht gegen jene Leihbibliotheken schaffen, welche
nicht nur gute, sondern auch ganz schlechte oder gar unmoralische Biicher in ihrem
Sortiment hatten. Der Anfang war ermutigend. Im gleichen Lokal wurde zusitzlich eine
Verkaufsstelle eingerichtet «in der Hoffnung, dass die vermehrte Offentlichkeit, die ihm
gegeben werde, auch die Verbreitung derselben unterstiitzen werde»’'”.

Im Jahresbericht 1852—1854 wurde von einer zunehmenden Zusammenarbeit mit der
Bibelgesellschaft berichtet. Man habe selber auch die Bibel ins Sortiment der zu verkau-
fenden Schriften aufgenommen. «In Folge der getroffenen Abrede ist nun unser
Verkaufsort auch fiir sie ein neues Depot von Bibeln geworden, wo diese in ihrer
Gesamtheit oder auch Neue Testamente in deutscher, franzosischer und italienischer
Sprache zu beispiellos ermissigten Preisen zu finden sind. Das Band, das unsere Zwecke
verkniipft, wird auch gewiss Diejenigen immer mehr vereinigen, die diesen Zwecken
dienen.»*'°

In einer Zeitungs-Anzeige wurde darauf hingewiesen, dass man in dieser 6ffentlichen
Bibliothek nicht nur «im engern Sinn erbauliche Schriften» fiihre, «<sondern es finden
sich da auch geschichtliche, erzdhlende, iiberhaupt zur Férderung niitzlicher Kenntnisse
dienliche Werke. Es soll dadurch denjenigen, welche gerne Besseres lesen als die
gewohnlichen Leihbibliotheken darbieten, und doch nicht viel Geld auf die Anschaffung
guter Biicher verwenden konnen, die Moglichkeit verschafft werden in leichter Weise
ihren Wunsch zu befriedigen.»”'” Neben der evangelistischen und erbaulichen Aufgabe
sah man also auch eine allgemein volksbildende Verpflichtung. Man war allerdings leicht
enttiuscht, dass nur so wenige Erwachsene bisher davon Gebrauch gemacht hatten. Man
wolle ja nicht nur eine Jugendbibliothek fiihren, auch wenn sich bisher vor allem Kinder
und Jugendliche der Bibliothek bedient hitten. Auch in dieser Leihbibliothek sei die
Bibel die Hauptsache, zum Beispiel in der bekannten Basler Ausgabe, «aber man bedarf
oft besonderer Wegweiser, man mochte sich aufrichten und zurecht finden an Beispielen

133



aus dem Leben; man mochte die Schriftwahrheit auf seine eigenthiimliche Lage ange-
wendet haben. Diesen Bediirfnissen sucht die Gesellschaft zur Verbreitung christlicher
Schriften entgegenzukommen, und zwar in moglichst allseitiger Weise, wie davon ein
Blick in das Verzeichniss ihres Verlages einem Jeden geniigende Einsicht verschaffen
kann.»’!8

4.2.3  Die Kolportage®"

Ein wesentlicher Teil der Arbeit der Traktatgesellschaft geschah durch Kolportage.
Damit bewegte man sich in einem damals gebriuchlichen Feld, Schriften unter das Volk
zu bringen. Schon in der Reformationszeit hatte das gedruckte Wort in Form von
Flugblittern und polemischen Schriften, die «Sturmtruppen der Reformation», eine gros-
se Rolle fiir die Verbreitung neuer Gedanken gespielt. Reisende Hindler fiihrten in ihrem
Gepack Flugblatter und Broschiiren mit, um sie auf den Mirkten oder von Haus zu Haus
zu vertreiben. Oft handelte es sich einfach um allgemeine Literatur, welche auf diese
Weite unter die Leute gebracht wurde. Neben dem Wunsch, ebenfalls dieses Mittel zur
Verbreitung des Evangeliums einzusetzen, regte sich auch der Gedanke, man miisse der
Flut unsauberer und antichristlicher Schriften einen moralischen Damm in Form von
christlichem Schrifttum entgegensetzen, damit der moralischen Verwiistung des Volkes
gewehrt werde.

Fiir diese Art Mission brauchte es keine langen vorbereitenden Studien. Auch einfa-
che Menschen konnten neben Bibeln und Bibelteilen Traktate in ihrem Gepidck mit-
fiihren. Solche kiirzeren Texte konnten auch von Menschen mit einfachen Kenntnissen
im Lesen und Schreiben, fiir welche ein grosses Buch ein ernsthaftes Lesehindernis dar-
stellte, gelesen werden. Zu den eifrigsten Kolporteuren gehorten in den ersten Jahren die
«Zoglinge» der Pilgermission St. Chrischona.

424  Ziele, Inhalte, Kritik und Antwort

Als oberstes Prinzip fiir den Inhalt der Traktate galt die Hinfiihrung zum selbstindigen
Lesen der Bibel und eine Hilfestellung zum Verstindnis der Bibel. Schon 1817 wurde
ausdriicklich festgehalten, dass man mit diesen Traktaten nichts anderes bezwecke, als
«die beseligenden Wahrheiten der heiligen Schrift unter dem Volke der Christen zu ver-
breiten», welche die gottliche Quelle der Wahrheit sei, welche uns zur Seligkeit unter-
weise (2. Timotheus 3, 15). Die Traktate sollten nicht Selbstzweck haben, sondern dem
Wort Gottes selbst Eingang in die Herzen bahnen’%’.

Man erhoftte sich Traktate, «die durch gewissenhafte, nahrhafte und kurze Auslegung
des Schriftinhaltes in das Wort Gottes einfiihren und zu ihm locken wiirden»>?!. Der glei-
che Wunsch wurde immer wieder in den Jahresberichten aufgefiihrt. Denn daran hielt

134



man fest, dass «Nahrung des inneren Lebens und Trost ... zuerst u. zuletzt in der Bibel»
gefunden werden konnten. Daher solle es auch fiir den Traktatverein oberstes Ziel sein,
dass in jedem Haus eine Bibel vorhanden sei und diese auch gelesen werde. «Aber wir
bediirfen es, dass uns Andere, denen die Bibel bereits Kraft u. Licht ihres Lebens gewor-
den ist, die in ihr Jesum, den Anfinger und Vollender unsers Glaubens gefunden haben:
zu den Lebensstromen hinfiihren, in das Verstandniss derselben hineinleiten, u. durch
Mittheilung der Fiihrungen ihres Christenlebens, uns dazu entflammen den Heiland auch
zu suchen, den sie gefunden haben». So wurden immer wieder Schriften von Luther, zum
Beispiel die Vorreden zu den biblischen Biichern, als Traktate abgedruckt. In Luther sah
man einen Mann, «dem es wie Wenigen gegeben war, die Heilige Schrift zu verstehen,
u. in ithrem Innersten zu erfassen». Seine Vorreden bildeten eine ausgezeichnete
Einfiihrung und «Anleitung, wie wir die Bibel anzufassen und zu lesen haben»>>2.

Neben Bibelbetrachtungen waren in solchen Traktaten fromme Biographien und
Selbstbiographien, vor allem Beispiele von besonders eindriicklichen Bekehrungen,
beliebt. So bearbeitete zum Beispiel Johannes Gossner Tersteegens «Heiligenleben», um
diesen Text neu zu publizieren. Zu den Traktattexten gehorten weiter Ausziige aus
Werken von Thomas a Kempis, Luther, Spener, Arndt, Tersteegen und vieler anderer
bekannter und weniger bekannter Theologen aus allen Jahrhunderten, besonders aus der
Zeit der Reformation und der pietistischen Viter, zunehmend aber auch aus der eigenen
Zeit,

Die Basler, denen man gerade im Blick auf die Auswahl der Traktate nachsagte, sie
verstiinden es, alles zu priifen und das Gute zu behalten, waren oft sehr skeptisch und
vorsichtig, wenn es darum ging, Traktate auszuwihlen. So beklagte sich zum Beispiel
Johannes Gossner in seinen Briefen an Spittler mehrmals, dass sein «Herzbiichlein» an
vielen Orten grossen Anklang finde, aber in Basel kaum beachtet werde. Das
Herzbiichlein war die Uberarbeitung einer franzosischen Vorlage, in der mit naiven
Bildern das Herz des Menschen gezeigt wird, das entweder voll des Guten oder voll des
Bosen ist. Die jeweiligen sieben Tugenden und Laster waren dabei dargestellt in Form
entsprechender symbolischer Tiere.

Man war sich der Tatsache durchaus bewusst, dass die inhaltliche Qualitit vieler
Schriften zu wiinschen iibrig lasse. Aber man setzte alles daran, immer bessere Schriften
herzustellen. Im Blick auf die Herausgabe eigener Traktate stellte man hohe Anfor-
derungen an die Texte. Als Lektoren hatte man ja berufene Theologen in den eigenen
Reihen, zum Beispiel Professor Christoph Johannes Riggenbach (1818—1890)°*, wel-
cher im Komitee des neuformierten Traktatvereins sass und jeweils der erste Lektor fiir
solche Texte war.

Mehrfach setzte man sich grundsitzlich mit der Frage nach Kriterien fiir gute Traktate
auseinander. Es sei eine «seltene Kunst, einen guten Tractat zu schreiben, Und diese
Seltenheit kommt daher, dass man iiberhaupt so wenig das wahre Lebensbediirfniss des
armen Volkes versteht und seine geistlichen Gewohnungen und Alltdglichkeiten, sein
geistliches Elend und seine geistlichen Auskunftsmittel, seine geistlichen Begriffe und



Begehren noch immer so vornehin anzusehen und abzuthun pflegt, besonders aber, dass
man die heilige Schrift nie genug fiir das Volk, sondern gewdhnlich nur fiir sich und sei-
nes Gleichen studirt. Sie bleibt ja das wahre Volksbuch und die einzigen rechten Tractate
sind die, welche zu ihr fiihren, von ihr ausgehn.»%*

Verschiedentlich wurde iiber den Mangel an geeigneten Kindertraktaten berichtet 3%,
die vorhandenen seien oft von grosser Trockenheit. Das beste sei «fiir Kinder jeden
Alters» immer noch die Erzdhlung biblischer Geschichten. Was aber besonders notig
wire, seien Traktate, welche «durch gewissenhafte, nahrhafte und kurze Auslegung des
Schriftinhaltes in das Wort Gottes einfiihren»>>°. Man wollte ja mit den Traktaten keinen
anderen Zweck erreichen, als auf vielfaltige Weise Menschen zur biblischen Botschaft
hinzufiihren. In Jahresberichten werden hiufig Themen genannt, welche in der
Traktatliteratur noch nicht geniigend beriicksichtigt worden seien. Es fehlten Traktate
iiber Trunkenheit und Fluchen, Versuchungen, Soldatenleben, Sonntagsheiligung®’.
Oder man bezeichnete verschiedene noch zu wenig angesprochene Adressatenkreise,
indem hingewiesen wurde «auf das Bediirfnis kleiner Schriften fiir Soldaten, Dienst-
boten, Handwerksgesellen und Gefangene»>%.

Die politischen Ereignisse um die napoleonischen Kriege fiihrten dazu, dass Tausende
fremder Soldaten durch Basel marschierten, zuerst waren es die napoleonischen Heere,
spiter die Armeen der Osterreicher, Preussen und Russen. Der Anblick all dieser Leute
verstirkte das Bewusstsein einer missionarischen Aufgabe. Als viele dieser Soldaten,
verwundet und krank, fiir einige Zeit in Basel gepflegt werden mussten, bemiihten sich
Spittler und mit ihm viele andere Leute aus christlicher Verantwortung heraus nicht nur
um materielle Hilfe. Sie besorgten sich grosse Mengen von fremdsprachigen Traktaten,
um sie unter diesen Fremden, die fern von zuhause oft auch seelisch krank waren, zu ver-
teilen. Spittler sandte aber auch einige Traktate mit einem entsprechenden Begleit-
schreiben direkt an die Monarchen Kaiser Franz von Osterreich, Zar Alexander I. von
Russland und Konig Friedrich Wilhelm von Preussen®?. Ebenso wurden spiter die eid-
genossischen Standestruppen, welche von der Tagsatzung wihrend der Basler Wirren in
den 30er Jahren nach Basel verlegt worden waren, mit Traktaten und Bibeln versorgt.

Bereits zu Beginn bekam aber der Verein massive Gegnerschaft zu spiiren. Eines der
ersten Traktate war «Ein Wort der Ermahnung und Warnung eines Christen an seine Mit-
Menschen und Mit-Christen», das bereits 1803 bei Felix Schneider gedruckt wurde3*,
Im Februar 1804 kam «Ein Wort der Belehrung eines Biirgers an seine Mitbiirger iiber
jenes Wort der Ermahnung und Warnung eines Christen an seine Mitmenschen und
Mitchristen» als kritische Entgegnung heraus®*'. Ankniipfend an das Jesuswort Matthiius
23, 25-27 iiber heuchlerische Schriftgelehrte und Pharisier erfolgt eine scharfe Kritik
des genannten Traktates. Neben aufkldrerischem Gedankengut, das sich in diesem Text
findet, gibt sich der Autor als einer zu erkennen, welcher im Gegensatz zu den regieren-
den Stidtern in der Revolution nicht nur Schlechtes zu erblicken vermoge. Revolutionen
seien ja nicht zuletzt durch Unterdriickung der einfachen Leute durch die Herrschenden
ausgeldst worden. «Kann man es uns daher verargen, wenn wir Lasten abschiittelten?»

136



Religion und Tugend seien zwar unzweifelhaft Grundlagen wahrer Gliickseligkeit. In der
angegriffenen Schrift wiirden aber unter der Maske scheinheiliger Religiositit «mit
Stillingscher Schwirmerei» unschuldigen Christen Laster und Verleumdungen ange-
dichtet. Die Bewohner der Landschaft hitten nicht die selben Ausbildungsmoglichkeiten
gehabt wie die Stadter. Die Schulen auf dem Land seien so schlecht, dass mancher nicht
einmal habe richtig lesen lernen konnen. Da man aber vor einem gebildeten Mann auf
dem Land Angst habe, werden jetzt in dem angegriffenen Pamphlet die fiir die
Aufkldrung offenen Erzieher an den Pranger gestellt. Besonders setzte sich der Kritiker
mit der Klage des Traktates iiber die Abschaffung des Zehnten auseinander. Er rechnet
aus, wie viel in der Stadt und wie viel auf dem Lande Pfarrer, Professoren, Lehrer, kirch-
liche Angestellte und der Unterhalt der Kirchen und Schulhiuser kosten. Nicht nur die
Bauern, sondern auch die Stidter sollten aber an dieser Last beteiligt werden. «Wir hof-
fen, der Kizel werde diesem heuchlerischen Wohldiener fiir die Zukunft vergehen, durch
grobe Unwahrheiten rechtliche Ménner zu beleidigen, die zwar in seinem Beifalle nie
einen Ruhm suchen, aber sich auch keineswegs werden zu nahe treten lassen!»>3

Ein scharfer Angriff auf die Basler Traktatgesellschaft und ihre Schriften wurde von
Professor Johannes Schulthess 1815 von Ziirich aus gestartet. Der Titel jenes Pamphlets
zeigt bereits die Stossrichtung der Kritik auf: «Das Unchristliche und Vernunftwidrige,
geistlich und sittlich Ungesunde mehrerer Biichlein, die seit einiger Zeit besonders von
der Tractat-Gesellschaft in Basel und ihren Freunden heimlich ausgestreut werden. Zur
nothigen Warnung seiner Landsleute ans Licht gezogen von Johannes Schulthess,
Professor.»”3

Darin ist eine der schirfsten Beschimpfungen nach seinem Verstindnis, dass die
Mitglieder der sogenannten Tractat-Gesellschaft in Basel «eine Abart Pietisten» seien.
Gliicklicherweise seien die Hirten der Gemeinden bisher geniigend wachsam, so dass es
den Vertretern dieser Traktatgesellschaft noch nicht recht gelungen sei, in Ziirich Fuss zu
fassen. Es sei auch «mit Vergniigen» zu bemerken, dass von all diesen Schriften nur gera-
de eine, die mit dem Namen eines Monchs aus dem 15. Jahrhundert, Thomas a Kempis,
versehen sei, in Ziirich gedruckt wurde. Die Schriften verraten alle «unverkennbar
unschweizerische Gegenstinde und Federn nicht unsers vaterlindischen Bekenntnisses.
Man lernt hieraus, womit man umgeht, niamlich einen fremden, auslindischen Geist in
Sache des Glaubens zum Gewalthaber unsers Volkes zu machen.»>* Er macht sich dann
die Miihe, zehn solcher Traktate zu untersuchen. Mit seiner Kritik sage er allerdings den
pietistisch angehauchten Baslern nichts Neues. Schon vor bald 100 Jahren habe ihnen ein
gelehrter Theologe, Johann Jakob Wettstein®3, offen seine Meinung gesagt und sei des-
halb auch aus seiner Vaterstadt verscheucht worden.

Antistes Merian machte sich in einem Brief vom 29. Januar 1816 daran, Schulthess
deutlich seine Meinung zu sagen®¥’. Um keine Missverstindnisse aufkommen zu lassen,
machte er gleich zu Beginn deutlich, dass er kein Mitglied der Traktatgesellschaft sei.
Das, was Schulthess als verderblichen Pietismus bezeichne, namlich die Anbetung Jesu
als Gott, miisste auch den Aposteln zum Vorwurf gemacht werden, wie der ganzen

137



Christenheit, «nur diejenigen ausgenommen, welche die Gottheit Christi liugnen». Dem
Wunsch von Schulthess nach einem neuen Wettstein konne er sich nicht anschliessen.
Thm wire ein neuer Werenfels>3 lieber! «Ich rede weder unchristliche, noch vernunftwi-
drige, sondern christliche, Vernunft u. Schriftméssige Worte».

In einer weiteren Schrift ohne Verfasserangabe, «Einfiltige Bemerkungen eines
Ungelehrten iiber Herrn Johannes Schulthessen, Professors, neuste Schrift zur
Verdichtigung einiger durch die Traktatgesellschaft in Basel herausgegebener kleiner
Erbauungs-Schriftchen»’*®, wurde besonders die Berufung von Schulthess auf die
Vernunft als Gottesgabe aufgegriffen. Es gebe ja eine noch kostlichere Gottesgabe, nim-
lich den Glauben. Im iibrigen zeigten die Greuel der 25jdhrigen franzosischen
Revolution zur Geniige, «wohin die menschliche Vernunft abirren kann, wenn sie sich
selbst iiberlassen und zu stolz ist, an das Licht der gottlichen Offenbarung sich anzu-
schliessen.»*. Vielleicht aber sei es gut, wenn diese Schmiihschrift dazu fiihre, dass man
Manuskripte fiir Traktate noch sorgfiltiger priife, bevor sie gedruckt und verteilt wiirden.

Auf die scharfe Kritik von Schulthess meinte Johann Friedrich Miville®*!, zwar
Mitglied der Christentumsgesellschaft und der Bibelgesellschaft, nicht aber der
Traktatgesellschaft, Schulthess habe sich durch seine iliberzogene Kritik selbst blossge-
stellt. Er, Miville, habe sich fiir die Traktatgesellschaft gefreut, dass jene Kritik so plump
und unverniinftig herausgekommen sei**?,

Ein Artikel in der Zeitschrift «Der Gesellschafter» vom 27. Juli 1821°* griff neben
den Traktaten auch gleich die «Sammlungen fiir Liebhaber christlicher Wahrheit und
Gottseligkeit» an und zeigte, wie sehr Basel weithin in der iibrigen Eidgenossenschaft als
das «fromme Basel» entweder geriihmt oder verachtet werde. Der Artikel spricht von den
Baselschen Lumpensammlern, welche «ihre «<Sammlungen> und mystischen Traktédtchen
unter den niederen und mittleren Volksklassen der Schweiz zu verbreiten»*** suchen.
Dabei seien diese «durch den Baselschen Mysticismus erweckten Schweizer» Heuchler
und «fast durchgehends die drgsten Gauner unter allen ihren Landsleuten»>*, Es sei gut,
dass zum Beispiel in Sachsen-Weimar diesem Sektengeist gewehrt werde. Wenn das
doch nur auch durch die Schweizer Regierungen geschehen wiirde!

Immer wieder standen die verantwortlichen Leute der Traktatgesellschaft vor der
Frage, wie man auf solche offentliche Kritik zu reagieren habe. Solle man darauf ant-
worten, oder solle man gar, mindestens vorldufig, auf die Verteilung von Traktaten iiber-
haupt verzichten? Aber man wollte sich denn doch nicht durch solche Gegnerschaft von
einem klaren Auftrag abbringen lassen. «Widerspruch von Feinden wissen wir nicht bes-
ser zu beriicksichtigen, als durch verdoppelte Gewissenhaftigkeit in Richtung der zu
vertheilenden Schriften»>#°. Widerspruch von Menschen sei nicht zu fiirchten. Auch
wenn Feinde von den Traktaten als «iiberzuckertem Gift» sprichen, handle es sich dabei
doch um gesunde Speise.

Mehrfach kamen kritische Reaktionen auf die Traktate nicht von gegnerischer Seite,
sondern von Freunden der Traktatsache. Diese waren durchaus willkommen, da man ja
eine zunehmende Qualitdtsverbesserung anstrebte. So heisst es in einem Brief: «Ein

138



grosser Fehler in unsern Tractaten ist, dass die Meisten nicht recht populir geschrieben
sind. Es kommen oft Worte darin vor, die viele Leute gar nicht verstehen kénnen»>*’. Ein
unbekannter Briefschreiber stellte fest, dass die Traktate fiir Erwachsene wohl oft den
Fehler begingen, das Christentum zu idealistisch darzustellen «und die Bekehrten nicht
selten zu einer Art von Engeln machen, die in lauter Seligkeit und Freude schwimmen
und den Kampf vollendet zu haben scheinen, bevor die siindliche Natur ihnen abgenom-
men ist»>**, Dies aber lasse manchen Leser resignieren, da er einen solchen Stand ja
ohnehin nie erreichen werde.

Auf der Landschaft Basel hatte der Kolporteur Griiter die Auflage, sich jeweils zuerst
beim Pfarrer zu melden, bevor er als Traktatverteiler titig werden konnte. Da wurde ihm
zum Beispiel von einem ablehnenden Pfarrer gesagt, Jesus habe Apostel ausgesandt,
nicht Traktate. Auf seinen Einwand hin, das liesse sich auch gegen die Bibel einwenden,
erhielt er zur Antwort: «Das sey auch wirklich der Fall. Die Kirche konne nur ordinierte
Minner, nicht Biicher noch Bibeln als die rechten Heilslehrer anerkennen.»>*

Verschiedentlich zeigte sich die Ablehnung als gegen die von vielen Leuten ungelieb-
ten Pietisten tiberhaupt gerichtet. So wurde Griiter in Gelterkinden beschieden, «sie
haben genug Dorf-Pietisten, sie brauchen keine fremden»>". Wie viel auch die gespann-
te politische Lage in den 40er Jahren bei der Ablehnung solcher Kolporteure eine Rolle
spielte, zeigt die Tatsache, dass Griiter «in reformierten Kantonen als Luzerner als Spion
verdéchtigt, in katholischen als Reformierter»>! angesehen wurde. Zeitweise erlebten
allerdings Griiter und andere Kolporteure selbst bei katholischen Geistlichen positive
Aufnahme. Hiufig seien in katholischen Gebieten die Traktatkolporteure auch um
Bibeln gebeten worden.

4.3 Zunehmende Beschiftigung mit weltweiten missionarischen
Herausforderungen

4.3.1  Einbezug der Gemeinde in die Aufgaben weltweiter Mission

Einen nicht zu unterschitzenden Einfluss auf die Vorbereitung einer eigenen Mis-
sionsanstalt spielten die von der Christentumsgesellschaft von Anfang an durchgefiihr-
ten Missionsgebetsstunden. In diesen Veranstaltungen wurden Missionsnachrichten ver-
lesen und kommentiert, worauf fiir die Mission in der Nihe und in der Ferne gebetet wur-
de. Solche Veranstaltungen weckten den Verantwortungssinn wachsender Bevol-
kerungskreise fiir die christliche Mission und hielt die Begeisterung fiir den gemeinsa-
men Auftrag wach. Die Missionsgebetsstunden wurden jeweils von einem Pfarrer der
Landeskirche geleitet. Man setzte alles daran, jeden Anschein verbotenen Konven-
tikeltums zu vermeiden.

Solche Missionsstunden in kleineren Kreisen hatten in Basel Tradition, hatte doch
schon der Muttenzer Pfarrer Hieronymus d’Annone dhnliche Kreise gegriindet und so



den Gedanken an die Mission als dauernde Aufgabe der Christenheit in der Gemeinde
wach gehalten.

Als Grundlagen der Information iiber weltweite Herausforderungen und Unter-
nehmungen in Missionsgebieten dienten einerseits die Berichte in den «Sammlungen fiir
Liebhaber christlicher Wahrheit und Gottseligkeit», andererseits Informationen der welt-
weit missionarisch tidtigen Herrnhuter Briidergemeine, welche auch in Basel einen
«Missionsposten» hatte™2. Da die Briidergemeine im allgemeinen keine Abwerbung von
Menschen aus der reformierten Kirche betrieb, sondern die Einheit der Kirche Christi zu
befordern suchte, wurde sie weitherum respektiert. Gerade in der Christentumsgesell-
schaft sass eine ganze Reihe von Herrnhutern.

An der Mission interessierte Pfarrer begannen auch mehr und mehr das missionarische
Anliegen in Predigten aufzugreifen. Als spiter die Basler Mission anfing, auf ihre finan-
ziellen Aufgaben aufmerksam zu machen, waren natiirlich solche Aufrufe immer ver-
bunden mit entsprechenden Informationen. Basel war ein Ort mit einer gewissen
Weltoffenheit. Es gab viele Kanile fiir Informationen aus aller Welt, welche jetzt auch
genutzt werden konnten, um «Nachrichten aus dem Reiche Gottes», also Informationen
aus den Gebieten der Weltmission, zu vermitteln.

4.3.2  Das Ringen um einen eigenen Weg

Von Anfang an bestanden Beziehungen zwischen der Christentumsgesellschaft und dem
1800 entstandenen Missionswerk Johannes Jénickes in Berlin. Im Jahresbericht der
Christentumsgesellschaft von 1804 wird vermerkt, dass diese Anstalt schon mehrere
Leute an die «Englische Missions Societaet abgegeben» habe. Sie «ist ein besonderer
Gegenstand unseres Gebets und unserer Aufmerksamkeit. Wir fiihlten uns verbunden, an
dem guten Fortgang und an der Unterstiitzung dieser Anstalt besondern Antheil zu neh-
men, und nach unsren schwachen Kriften dazu mitzuwirken, dass in denselben stets eine
gewisse Anzahl christlicher Jiinglinge zum Heiden Dienst gebildet und unterhalten wer-
den konne ... Wir empfehlen dieses wichtige Institut besonders dem Gebete und der
thitigen Theilnahme unserer deutschen Briider.»*

Johannes Janicke war Mitglied der Christentumsgesellschaft und stand mit dem
Basler Zentrum in lebhaftem Briefwechsel. Wihrend einiger Zeit war sogar davon die
Rede, Janickes Missionsseminar nach Basel zu iiberfiihren, da Janicke altershalber diese
grosse Aufgabe immer weniger erfiillen konne. Dieser Plan scheiterte aber.

Entscheidend fiir einen Fortschritt in der Missionssache scheint nun aber ein Erlebnis
von Pfarrer von Brunn gewesen zu sein. Nach einer Missionsstunde meldete sich bei ihm
ein Missionskandidat. Dies 16ste in von Brunn die Frage aus, ob man nicht fiir solche
Leute in Basel selber eine Ausbildungsstitte schaffen konne. Mit Begeisterung griff
Spittler diese Frage wieder auf und versuchte den Engeren Ausschuss der Christen-
tumsgesellschaft dafiir zu gewinnen. Hier aber war man skeptisch. Man wollte sich

140



einem solchen Werk nicht grundsitzlich in den Weg stellen, sah es aber nicht als eigene
Aufgabe an. Wenn Spittler Leute und Mittel zur Realisierung finde, wolle man die Sache
wohlwollend begleiten und unterstiitzen.

Einen weiteren Anstoss brachte die Begegnung mit der «Heidenwelt» beim Durchzug
der gegen Napoleon kimpfenden Heere durch Basel. An einem Jahresfest der Basler
Mission stellte Inspektor Blumhardt im Riickblick auf die Entwicklung fest: «Wie wun-
derbar schuf und leitete es der Herr, dem alles dienen muss! Als Heere fremder, kaum
dem Namen nach bekannte Volker, Kalmiicken, Baschkiren, Buriaten usw., durch unse-
re Stadt zogen, um bei dem Bombardement von Hiiningen unsere Retter zu werden, da
gab er einigen unserer Freunde den Gedanken ins Herz, ihnen die ewige Rettung zu zei-
gen, und damit den Gedanken an eine kleine Missionsschule.»’>*

So wurde von verschiedenen Seiten her der Boden vorbereitet, auf dem zunéchst in
aller Stille und Einfachheit ein spiiter weltweit titiges Unternehmen, die «Basler Mis-
sion», Fuss fassen und wachsen konnte.

4.4 Die Basler Mission™

44.1  Errichtung einer Missions-Anstalt und einer Missions-Gesellschaft

Der direkte Kontakt mit Soldaten aus aller Herren Lindern und die voriibergehende
Wirksamkeit von Frau von Kriidener in Basel und Umgebung hatten dazu beigetragen,
dass die alten Missionspldne Spittlers und Blumhardts wieder aufgenommen wurden und
mit der Zeit immer konkretere Formen annahmen. Schon wihrend seiner Zeit als
Sekretir der Christentumsgesellschaft in Basel hatte Blumhardt mit Spittler zusammen
Pline fiir eine Missions-Anstalt besprochen. Fiir Spittler konnte so auch nie ein Zweifel
daran bestehen, dass Blumhardt der von Gott zur Leitung einer solchen Anstalt berufene
und befihigte Mann seli.

Spittler, in seiner unbekiimmerten Art, wollte sogleich Blumhardt als Leiter der
Missionsschule berufen und mit der Ausbildung von Missionskandidaten beginnen. Er
meinte gar in einem Brief an Blumhardt, man konne die noch offenen Fragen spiter
regeln. Blumhardt habe sogar die Moglichkeit, sein nicht allzu hoch bemessenes Salér
selber zu bestimmen. Fiir Spittler war es schon genug, dass Jesus Christus «unser
Prisident» sein solle, «der dann mit drei oder vier Knechten mehr ausrichten kann, als
mit dem grossten sessionierenden und debattirenden Kollegium. Was die Geldmittel
betrifft, so wird uns der Priisident auch nicht stecken lassen.»>°

Blumhardt und Steinkopf anerkannten zwar das grosse Gottvertrauen Spittlers, mein-
ten aber doch, die Sache miisse noch besser vorbereitet sein. Blumhardt erbat sich fiir sei-
ne Antwort auf die Berufung aus Basel eine Bedenkfrist. Er wollte die Sache gut geplant
haben, zum Beispiel durch die Einsetzung eines Komitees, welches fiir die Begleitung
der Arbeit Verantwortung iibernehmen solle. Uber solche Verzogerungen beklagte sich

141



Spittler bitter. Steinkopf aber gab Blumhardt recht. So wurde ein Ausschuss eingesetzt,
welcher die Grundlagen ausarbeiten solle. Blumhardt wurde um den Entwurf zu einem
kiinftigen Lehrplan gebeten. Allerdings konnte Spittler Blumhardt auch von ganz kon-
kreten Fortschritten berichten, nimlich von einer Anzahl von Kandidaten, welche sich
bereits gemeldet hiitten, einige Tausend Gulden an finanziellen Mitteln seien vorhanden
und verschiedene Pfarrer hiitten sich verpflichtet, beim Unterricht helfen zu wollen®’.

Nach lingeren Vorarbeiten richtete Spittler am 18. Juli 1815 ein offizielles Gesuch fiir
die Erlaubnis zur Griindung einer Missions-Anstalt an den Vorsitzenden des Depu-
tatenamts, Staatsrat Peter Ochs, welches dieser wohlwollend entgegennahm und emp-
fehlend weiterleitete. In seinem Begleitschreiben vom 21. Juli 1815 begriindete Ochs sei-
ne Zustimmung damit, dass «es einem jeden wahren Christen am Herzen liegen muss,
dass das Christenthum so viel moglich ausgebreitet werde, und wir librigens finden, dass
ein solches Institut in politischen Hinsichten keineswegs nachtheilige Folgen nach sich
zichen konne»>>®! Spittler wird in diesem Brief von Ochs an Biirgermeister und
Regierung als Sekretir der Bibelgesellschaft vorgestellt und dann darauf verwiesen, dass
die Bibelgesellschaft eine empfehlenswerte Sache sei, zumal sie ja «keine Hierarchie,
keine Beichte, keine geschlossenen Versammlungen, keine bes. Sittengesetze, keinen
auswirtigen Zwang» kenne. Das lasse auch fiir die neue Missionsgesellschaft nichts
Negatives befiirchten. Am 26. Juli 1815 wurde die Genehmigung von der Basler Regie-
rung, dem Kleinen Rat, ausgesprochen und in einem Brief vom 27. Juli bestitigt.

Fiir das Komitee der zu griindenden Institution konnte Pfarrer von Brunn als Prisident
gewonnen werden, in dessen Pfarrhaus bei der Martinskirche denn auch am 25.
September 1815 die erste Sitzung stattfand. Ein Ausschuss wurde damit beauftragt, das
Konzept der zukiinftigen Missions-Anstalt auszuarbeiten. Am 7. Mirz 1816 wurde durch
das Komitee dessen «Plan des Missionsinstituts» genehmigt>>”.

In einem die Gesuche um offentliche Anerkennung erkliarenden Brief an Staatsrat
Ochs schrieb Pfarrer von Brunn am 3. Mai 1816, dass die Missionsgesellschaft die
Biirgerschaft in keiner Weise belaste, auch nicht finanziell. Im Blick auf Spittler, dessen
Person wohl da und dort zu Fragen Anlass gegeben hatte, fiigte er bei: «Herr Spittler hat
eigentl. keine Anstellung bey der Missions Anstalt. Er ist blosses Mitglied von der
Committee, und wird, wenn je seine Beyhiilfe in der Lehranstalt erforderlich ist, in sty-
listischen Ubungen und andern von den geringeren Fichern einige Lektionen ertheilen.
Zu andern Lehrstunden sind noch keine Lehrer gewiihlt.» %0

Interessant im Blick auf das Selbstverstindnis der Basler Mission ist dann ein Brief
vom 20. Juni 1816, welcher im Namen des Komitees an das Deputatenamt noch einmal
«Zweck und Beschaffenheit» der Missions-Anstalt schildert. Sie habe keinen anderen
Zweck «als die Verbreitung der evangelischen Religionserkenntnis und dcht menschli-
cher Civilisation und Sittenveredlung»[!]°°'. Auf diese Beschreibung stiitzte sich dann
das Deputatenamt unter seinem Vorsitzenden Peter Ochs in der Eingabe an
Biirgermeister und Rat. Man schlage aber vor, dass die Sache den Deputaten und den
Herren Hauptpfarrern der Stadt unterstellt werde. Zwar seien jetzt mehrere Geistliche der

142



Kirche im Komitee, aber es konnte ja eine Zeit kommen, in der das nicht mehr der Fall
sei.”® Am 13. Juli 1816 genehmigte schliesslich die Regierung «den Plan dieser Anstalt
unter den im Gutachten enthaltenen Bedingnissen»>¢3,

Im jetzt erfolgten offiziellen Berufungsschreiben an Blumhardt als Inspektor wurde
zugleich die Zielvorstellung der neuen Institution noch einmal umrissen: « Wir haben uns
vereinigt, eine Missionsanstalt in unserer Stadt zu errichten, welche den einfach grossen
Zweck hat, durch einen regelmissigen Kursus im zweckmissigen Vorbereitungs-
unterricht Zoglinge zu bilden, welche von den schon lange mit gliicklichem Erfolg arbei-
tenden englischen und holldndischen Missionsgesellschaften als Verbreiter einer wohl-
tatigen Zivilisation und als Verkiindiger des Evangeliums des Friedens nach verschiede-
nen Gegenden der heidnischen Welt versendet werden konnen.»

Zuniichst ergaben sich Schwierigkeiten im Blick auf die finanziellen Moglichkeiten.
Obwohl man Blumhardt als den Mann ansah, welcher fiir die Stelle des Vorstehers oder
Inspektors wie geschaffen war, wurde die Frage erortert, ob man ihn und seine Frau iiber-
haupt finanziell tragen kdnne. So wurden auch mit Vikar Oberlin, dem Sohn des bekann-
ten «Vaters des Steinthales», Johann Friedrich Oberlin, Beziehungen aufgenommen,
worauf dieser zusagte. Als aber Steinkopf auf seiner Europareise in Basel war und bei der
Planung der Missions-Anstalt von diesem Problem erfuhr, versprach er die nitige finan-
zielle Unterstiitzung von Seiten der Londoner Missionsgesellschaft, worauf man Oberlin
bat, zugunsten Blumhardts von dieser Stelle zuriickzutreten.

Die urspriingliche Absicht, die Studenten oder «Zoglinge», wie man sie damals nann-
te, auswirts wohnen zu lassen, wurde bald zugunsten eines Internatsbetriebes fallenge-
lassen. Die dabei in Kraft tretende Hausordnung war von grosser Strenge. So war etwa
die personliche Freiheit im Blick auf Ausgang sehr beschrinkt. Zudem musste jeder
Student im Sinne der Selbstbeobachtung ein Tagebuch fiihren, das jeweils kontrolliert
wurde. Es wurde dabei auf personliche Frommigkeit pietistischen Zuschnitts dusserst
grosser Wert gelegt. Diese klosterliche Strenge fiihrte gelegentlich zu grossen Span-
nungen und Auseinandersetzungen.

Am 25. August 1816 konnte schliesslich die feierliche Eroffnung stattfinden. Zuniichst
hatte man das Haus zum «Panthier» kaufen konnen, das aber bald zu klein wurde. Darauf
zog man um in eine grossere Liegenschaft an der Leonhardstrasse. Die ersten Jahre
waren trotz des erfreulichen Beginns von vielen Problemen erfiillt durch Teuerung, viel-
fache Gegnerschaft und gesundheitliche Probleme des Inspektors Blumhardt*®,

Schon von Beginn weg zeigte es sich, dass die neue Institution in der Basler Kirche
und in der Offentlichkeit sehr gut verankert war. Im Komitee sassen Pfarrer der grossen
reformierten Stadtgemeinden, sowie Leute mit offentlichen Amtern, wie etwa Ratsherr
Adolf Christ. Bei der Einweihung des grosseren Hauses an der Leonhardstrasse waren
mehrere Hundert Personen anwesend, unter ihnen Pfarrer, Universititsprofessoren und
Mitglieder der Regierung.

Ein Plan, den Blumhardt bereits ausgearbeitet mitgebracht hatte, war die Schaffung
einer Missionszeitschrift, in welcher einem breiteren Publikum Missionsnachrichten ver-

143



mittelt und moglichst viele Leute dadurch fiir die Missionssache motiviert werden soll-
ten. Dartiber hinaus wollte Blumhardt darin auch grundsitzliche Anliegen der Mission
auf wissenschaftliche Weise erortern.

Da die Missions-Anstalt und die Missions-Gesellschaft freie Vereine waren, war
natiirlich auch das Problem der finanziellen Unterstiitzung zu kliren. Neben namhaften
Beitrigen philanthropisch gesinnter Basler Handelsherren waren es aber besonders die
unzdhligen kleinen Gaben, die «Scherflein» nach Markus 12, 42, welche dazu halfen,
dass diese neue Arbeit angepackt werden konnte und sie von Dauer war. Zu diesem
Zweck wurde gegen Ende 1854 die sogenannte «Halbbatzen-Kollekte» eingefiihrt. Auch
in Gottesdiensten wurden Kollekten zusammengelegt fiir die Basler Mission.

Ein am Auffahrtstag 1819 zugunsten der Basler Mission im Waldenburger Tal durch-
gefiihrtes Missionsfest wurde bei Staatsrat Ochs als ordnungsfeindlich angezeigt.
Daraufhin untersuchte dieser das Vorgefallene, ob die drei Pfarrer aus Reigoldswil,
Ziefen und Waldenburg aus Eitelkeit gehandelt, die als Singer titigen Schulkinder nicht
gezwungenermassen, sondern freudig mitgemacht hitten, ob nicht unter einer Maske von
Scheinheiligkeit Schwirmer am Werk seien und vor allem, «ob die Missionsanstalt in der
Stadt berechtigt ist, Filialen auf dem Lande zu errichten»>®. In Anbetracht der Tatsache,
dass die drei erwihnten Pfarrer sich den Anordnungen ihres Dekans nicht gefiigt hitten,
sei folgendes festzuhalten: «1. Kein Geistlicher darf weder im Cultus noch in den
Glaubenslehren, ohne Geheiss des Raths etwas #indern. 2. Keine offentliche Collect darf,
ohne die Einwilligung des Raths eingesammelt werden. 3. sollten, laut der Schulordnung
von 1808 p. 15 die Vorschlige zu einiger Abidnderung im Schulwesen, dem Deputaten
Amt zugeschickt werden.»

Im Lehrplan am neuen Missions-Institut spielte die Einfiihrung in die Bibel und der
praktische Umgang mit biblischen Texten im Blick auf Predigt und katechetische
Unterweisung die zentrale Rolle. Daneben wurden die Studierenden in christlicher
Glaubenslehre und Ethik unterrichtet. Ein weiteres Fach war die Darbietung der
Missionsgeschichte. Viel Gewicht wurde auf die praktische Ausbildung gelegt, dazu
gehorte auch das Erlernen der englischen Sprache.

442 Zusammenarbeit mit anderen Missionen

Zunichst bestand nicht die Absicht eigene Missionsfelder zu erschliessen. Man beab-
sichtigte, Missionare auszubilden, welche dann bestehenden Missionsgesellschaften zur
Verfiigung gestellt werden konnten. Eine gewisse Verbindung bestand bereits mit der
Hollidndischen Missionsgesellschaft. Besonders intensiv wurde aber die jahrelange
Zusammenarbeit mit der «Church Missionary Society», der Missionsgesellschaft der
Kirche von England. Interessanterweise war es also nicht die London Missionary
Society, mit der man sich niiher verband, obwohl man dieser zunichst wohl theologisch
und im iiberkonfessionellen Empfinden in vielem niher gestanden hiitte. Doch war man

144



schon durch die Verankerung der Basler Mission in der offiziellen Landeskirche daran
interessiert, mit der Missionsgesellschaft der etablierten Kirche von England zusam-
menzuarbeiten, zu welcher Steinkopf den direkten Kontakt herstellte.

Zunichst waren auch die Briten froh um diesen Zuwachs an Missionaren. Selber hat-
ten sie zeitweise erheblich Miihe gehabt, geniigend Kandidaten zu finden. Die Basler
Kandidaten, in der Hauptsache junge Wiirttemberger, hielten sich vor allem fiir englische
Sprachstudien jeweils noch einige Monate in Grossbritannien auf, wihrend die theologi-
sche und praktische Grundausbildung in Basel erfolgte.

Bald aber kam es zu teilweise erheblichen Schwierigkeiten. Die Basler Mission war
von Anfang an nicht konfessionell, sondern iiberkonfessionell angelegt. Da man
Lutheraner, Reformierte und Leute aus anderen Konfessionen ausbilden wollte und auch
im Blick auf die Missionsarbeit keine konfessionelle Engfiihrung anstrebte, legte man
vor allem Gewicht auf das Verstiandnis der Bibel und liess die jeweiligen konfessionel-
len Bekenntnisbiicher beiseite.

Der erste Konflikt mit der Church Missionary Society ergab sich zunichst wegen
unterschiedlicher Vorstellungen im Blick auf die Art der Ausbildung. Den Baslern war
vor allem an der personlichen Frommigkeit der Kandidaten und an einer griindlichen
praktischen Ausbildung gelegen. Die Kandidaten stammten vorwiegend aus Hand-
werkerkreisen. Fiir die Anglikaner aber war eine griindliche theologische Ausbildung,
welche auch das Studium der alten Sprachen in sich schloss, unerlisslich.

Neben unterschiedlichen Ausbildungskonzepten tauchten aber auch lehrmissige
Probleme auf. Zunichst war man in London im Blick auf Blumhardt skeptisch, ob nicht
dessen vermutete AllversShnungslehre bei der Ausbildung der Basler Kandidaten eine
Rolle spiele. Die Auseinandersetzungen um Endzeitfragen wie die Lehre vom doppelten
Ausgang des Jiingsten Gerichts zur Seligkeit oder zur Verdammnis und um die Ewigkeit
der Hollenstrafen und der schliesslichen umfassenden Versohnung wurden besonders
heftig im Rahmen der britischen Evangelischen Allianz gefiihrt>®®, Durch die in England
studierenden Kandidaten wurden natiirlich gewisse in Basel verhandelte Lehrpunkte in
Grossbritannien zur Sprache gebracht. So kam es im Blick auf die vom zweiten
Vorsteher, Wilhelm Hoffmann, vertretene «Kenosislehre» (freiwillige Preisgabe des
gottlichen Wesens durch Christus) zu Auseinandersetzungen, in denen die «unbiblische
Lehre» von Basel an den Pranger gestellt und dadurch die gemeinsame Zusammenarbeit
in Frage gestellt wurde™®’.

Ein wihrend der ganzen Zeit der Zusammenarbeit immer ungelostes Problem stellte
die Ordinationsfrage und damit verbunden die unterschiedliche Amtsauffassung dar.
Schliesslich kam es zur gegenseitigen Erleichterung zu einer Trennung der gemeinsamen
Wege und zu einer eigenstiandigen Missionarbeit durch die Basler Mission.

Wiihrend der Zeit seines Inspektorats bemiihte sich Blumhardt um eine gesamtdeut-
sche Missionsgesellschaft. Dieser Plan scheiterte aber daran, dass verschiedene deutsche
Missionsgesellschaften, zum Beispiel die sédchsische, stirker konfessionell dachten und
an der iiberkonfessionellen Art der Basler Mission keinen Getfallen fanden.

145



44.3  Eigene missionarische Unternehmungen®®®

Zwei von Basel aus unternommene selbstindige Unternehmungen kamen nach relativ
kurzer Zeit aus unterschiedlichen Griinden wieder zum Erliegen, nimlich im Kaukasus
(1822-1837) und in Liberia (1827-1830). Dauerhafte Unternehmungen konnten hinge-
gen 1828 an der damaligen Goldkiiste, 1834 in Indien, 1846 in Hongkong und Siidchina
begonnen werden.

Bedeutungsvoll sollte aber trotz der Dauer von nur rund 15 Jahren die Mission im
Kaukasus werden. Diese Arbeit wurde unter dreifachem Gesichtspunkt aufgenommen.
Erstens wollte man sich an die dort wohnenden Deutschen richten, zweitens erblickte
man in einer «Wiederbelebung der alt-orientalischen Kirchen» eine weitreichende
Herausforderung und drittens wollte man vor allem durch eine Schriftenmission
Muslime erreichen®®.

1819 erreichte ein Ruf nach Seelsorgern der deutschsprechenden Kolonisten im
Russischen Reich das Basler Komitee. Damit eroffnete sich Inspektor Blumhardt eine
grosse Vision fiir eine umfassende missionarische Titigkeit, welche in der geistlich weit-
hin erstarrten armenischen Kirche eine Reformation bewirke, welche wiederum dazu
filhren konnte, dass bekehrte Armenier unter den Muslimen im Vélkergemisch des
Wolgadeltas ein neues Missionsfeld aufbauten, das schliesslich bis ins Heilige Land
reiche.

In dieser Zeit kam ein junger polnischer Adliger, Graf Felician von Zaremba
(1794-1874), der nach Studium und Promotion im Moskauer Aussenministerium vor
einer glinzenden Karriere gestanden hatte, nach Basel. 1817 hatte er durch das Studium
einer von der Petersburger Bibelgesellschaft herausgegebenen Bibel und von pietisti-
schen Schriften, wie Jung-Stillings Leben, eine Bekehrung erlebt, welche ihn véllig auf
seine Karriere verzichten liess. Im Missionshaus in Basel studierte er von 1818 bis 1821.
Diese Kombination von offenbar offenen Tiiren in Russland mit einem hochbegabten
und hochmotivierten jungen Missionar, welcher selbst aus dem Russischen Reich
stammte, liess das Komitee, vor allem aber Inspektor Blumhardt, Grosses erwarten. 1821
wurde Zaremba gemeinsam mit einem jungen Sachsen, August Dittrich (* 1797), zum
Missionsdienst eingesegnet und ausgesandt. Ihr Weg fiihrte sie zunichst iiber St.
Petersburg, wo sie mit den Erweckten in Kontakt traten, so mit der Petersburger
Bibelgesellschaft, den Herrnhutern und mit dem jetzt dort titigen Johannes Gossner.

Die beiden Missionare erhielten die offizielle Erlaubnis, Seelsorge unter den deutsch-
sprechenden Kolonisten zu betreiben, dazu auch Mission unter den Tataren, unter den
Armeniern und vor allem unter den Muslimen. 1825 verfasste Blumhardt eine umfang-
reiche «Generalinstruction» fiir diesen Zweig der missionarischen Arbeit. Darin wird
unter anderem als wichtig angesehen, die jeweiligen Sprachen zu lernen, Schulen zu
griinden und neben Bibeln in den jeweiligen Sprachen auch fiir weitere christliche
Literatur zu sorgen und wenn moglich in eigenen Druckereien herzustellen. Die
Griindung von Schulen und die publizistische Titigkeit erwies sich schon deshalb als

146



notwendig, als in muslimischen Gebieten Missionsarbeit durch missionarische Kontakte
und Vortridge untersagt war. Die Schwerpunkte der Tétigkeit im Russischen Reich lagen
vor allem im Siiden, im Kaukasusgebiet, wo zum Teil unter schwersten Bedingungen
rund 40 Missionare mehr oder weniger lang Dienst taten®”’.

Schon von Anfang an hatten diese Missionare aber mit verschiedenartigen Gegnern zu
kdmpfen. Die Protektion des Zaren Alexanders I. war alles andere als ein sicherer Schutz.
Nicht zuletzt durch den Einfluss Metternichs liess sich Alexander dazu bewegen, die
christlichen Bewegungen ausserhalb der Staatskirche, welche die Einheit des Reiches
gefidhrdeten, nach und nach zu beseitigen. So wurden kurz hintereinander Lindl und
Gossner’’! des Reiches verwiesen und die Moglichkeiten der Petersburger Bibel-
gesellschaft sehr stark eingeschrinkt. Dies verstirkte sich noch unter seinem Nachfolger,
Nikolaus I. Aber auch von kirchlicher Seite wurden den Missionaren grosse Hindernisse
in den Weg gelegt, und zwar nicht nur von orthodoxer Seite aus. So war etwa die Rede
von den «Basler Proselytenmachern»’’2, die man nicht unterstiitzen konne.

Im Kaukasusgebiet wurde nun ein wichtiger Schwerpunkt mit der Arbeit unter
Armeniern gesetzt. Neben der Arbeit vor Ort wurden verschiedene junge Armenier zur
Ausbildung nach Basel gesandt, wobei man hoffte, sie spiter als Missionare unter ihren
eigenen Landsleuten einsetzen zu kénnen®”. Bald aber ergaben sich mit dem Grossteil
der fiihrenden armenischen Geistlichkeit Schwierigkeiten, welche sich auf dem
Hintergrund der politischen Geschehnisse fiir die Missionsarbeit als immer schwerwie-
gender herausstellten. Zar Nikolaus I. suchte sich die Armenier gewogen zu machen, um
auch deren Stammesverwandte, die sich noch unter der tiirkischen Herrschaft befanden,
fiir sich zu einzunehmen. So hatte wegen dieser politischen Situation die Arbeit der
Basler Missionare lingerfristig keine Chance. Zar Nikolaus 1. opferte diese Mission sei-
nen politischen Zielen, als er zunichst 1831/32 die Armeniermission, 1835 dann jegliche
Arbeit der Basler Missionare untersagte. Das Basler Komitee allerdings wehrte sich
gegen falsche Unterstellungen «Wir haben keine Proselyten gemacht und nicht gegen
etwaige Irrtiimer der armenischen Dogmatik polemisiert. Wir schufen nur die Mog-
lichkeit, den lauteren Geist des Evangeliums in der armenischen Muttersprache kennen-
zulernen. Wir haben nichts getan, als was die hohe armenische Geistlichkeit selbst zur
christlichen Aufklirung ihres Volkes tun sollte.»*’* Es wurden denn auch keine personli-
chen Anklagen gegen die Missionare erhoben””.

Gemeinsam unternahmen Zaremba und Pfander’’® zwischen 1835 und 1837 immer
wieder Schritte, um das drohende Verbot zur Arbeit im Zarenreich abzuwenden.
Schliesslich aber musste sich das Basler Komitee schweren Herzens dazu entschliessen,
die Arbeit im Kaukasus aufzugeben. Einige Missionare wurden auf anderen Mis-
sionsfeldern, zum Beispiel in Indien eingesetzt. Zaremba kam 1838 nach Basel zuriick,
von wo aus er weite Inspektionsreisen, zwei Mal auch noch nach Russland, unter-

nahm>”’,

147



4.5 Verschiedene Adressaten der Mission
45.1 Die Mission unter den «christlichen Heiden »

Die Anstrengungen, die Bibel unter die Menschen zu bringen und mit Hilfe von
Traktaten eine Hilfe zu deren Verstidndnis zu geben, waren zunichst vor allem an die
Menschen gerichtet, welche in Basel oder in anderen als christlich bezeichneten
Gebieten lebten, aber oft nur eine steril gewordene traditionelle Frommigkeit kannten.
Dabei war man dankbar, dass in Basel im allgemeinen die aufklirerisch gefirbten theo-
logischen Stromungen keine Rolle spielten.

1859 kam es gleichwohl zur Griindung einer «Evangelischen Gesellschaft fiir
Stadtmission»"*. Vor allem zwei verschiedene Motive fiihrten den Kaufmann Emanuel
Herzog-Reber dazu, am 23. Mai 1859 gleichgesinnte Freunde zu sich einzuladen, um
diese Gesellschaft zu griinden. Einerseits erlebte man einen raschen Zuwachs an ausser-
halb der Stadtmauern sich ansiedelnden Arbeitern, welche der Kirche zum Teil vollig
entfremdet waren. Die Kirche konnte auf diese Situation kaum reagieren, da sich die
Zahl der Kirchen und Pfarrer seit der Reformation nicht vergrossert hatte. Daneben aber
wurde man auch aufgeschreckt durch eine unerwartete Entwicklung in der Basler Pfar-
rerschaft. Die Kandidaten Rumpf und Horler versuchten, dem «verniinftigen Reform-
Christentum» auch in Basel den Weg zu bereiten. Das weitgehend pietistisch bestimmte
kirchliche Basel sorgte dafiir, dass die beiden keine Pfarrstelle bekamen. Beide wurden
jedoch in den Grossen Rat gewiihlt, wo sie sich im Zusammenhang mit den Vortrigen
von Missionar Hebich®” wieder im Sinne des theologischen Freisinns dusserten. Man
war erschrocken iiber zunehmenden Zerfall von Frommigkeit und Moral. Dem sollte
das Bollwerk biblischen Glaubens entgegengesetzt werden. So wurde denn als Ziel
formuliert:

«Die Bekanntschaft mit dem Worte Gottes, der lebendige und im Leben sich kriiftig
erweisende Glaube an die gottmenschliche Person Jesu Christi und an seine Versshnung,
der kirchliche Sinn, die allgemeine Einfiihrung und Beobachtung einer einfachen
Hausandacht, die christliche Kinderzucht und die Achtung vor allem Heiligen — das sind
die Grundsiulen eines gliicklichen, kriftigen und gesegneten Volkslebens.»3

Die Gesellschaft fiir Stadtmission stellte nun als privater Verein vollamtliche
Mitarbeiter an, welche vor allem als Bibel- und Traktatkolporteure, aber auch als
Hilfsseelsorger titig waren. Bald kamen dazu auch Bibelstunden und andere Ver-
sammlungen, sowie fiir junge Fabrikarbeiterinnen Niih- und Flickkriinzchen, welche von
Frauen der Stadtmission geleitet wurden. Diese Arbeit wurde bewusst innerhalb der
Kirche in Zusammenarbeit mit den Stadtpfarrern getan. Die Stadtmissionare wurden ver-
standen als Diakone im biblischen Sinne. Bald wurden Kapellen und Versammlungssiile
gemietet oder gebaut. Im Grunde wurde hier ein dhnliches Ziel verfolgt wie in der Bibel-
und Traktatgesellschaft oder von der Pilgermission St. Chrischona. Es handelte sich
dabei um einen der vielen privaten Vereine, in denen Leute aus der vermdgenden und

148



massgebenden Basler Biirgerschaft versuchten, ihrem christlichen Glauben sichtbar
Ausdruck zu verleihen.

4.52  Die christlich-jiidische Begegnung®!

Die besondere Art der Beziehung zu Israel und zum Judentum zeigte sich schon bei der
von Spittler eingerichteten «Judenschule» auf dem Nadelberg. Dort unterrichteten zwei
Theologiestudenten einige jiidische Knaben auf Bitte ihrer Eltern hin, da diese in der
Schule «kleinern Beleidigungen» ausgesetzt seien. Religionsunterricht wurde allerdings
vom Lektor der Synagoge erteilt!*¥> Am 7. April 1813 war der Schule die behordliche
Genehmigung erteilt worden, was Spittler zu einem Dankesschreiben an Staatsrat Ochs
veranlasste: «Kaum hiitte ich es ahnen diirfen, dass mein geringer Versuch, israelitische
Knaben zu erziehen, einen so gliicklichen Fortgang gewinne und die Aufmerksamkeit
Ewer Wohlgeboren auf sich ziehen werde.»*?

Am 13. Oktober 1820 kam es in Basel zur Griindung der «Baseler Gesellschaft zur
Verbreitung des Christenthums unter den Juden». Ziel dieser Gesellschaft war es, durch
Korrespondenz Juden anzusprechen und Proselyten zu begleiten. Ferner sollte der
Schulunterricht fiir jiidische Kinder weitergefiihrt werden. Zum Komitee gehorten neben
Spittler auch Pfarrer Nikolaus von Brunn und Wilhelm Kollner>*.

1820 war die Basler Missionsgesellschaft bereit, der Edinburger Judenmissions-
gesellschaft zwei Missionare fiir die Arbeit unter deutschsprechenden Juden in Polen und
Siidrussland zur Verfiigung zu stellen®®. Blumhardt beantwortete 1821 auch eine Anfra-
ge zu regelmiissiger Zusammenarbeit mit der Londoner Gesellschaft fiir Bekehrung der
Juden in positivem Sinn. Das Komitee lehnte aber diese Anfrage ab, da dadurch der
Lehrplan am Missions-Institut zu kompliziert wiirde. Die Bediirfnisse fiir die Mission
unter Juden einerseits und Heiden andererseits seien zu unterschiedlich, um ihnen in
einer einzigen Ausbildungsstiitte zu begegnen®. 1827 und 1841 wurden die Basler er-
neut um eine entsprechende Zusammenarbeit gebeten. Man wollte aber diesen Anfragen
nur teilweise entsprechen. Sollte es zu einer intensiveren Zusammenarbeit mit bestehen-
den Judenmissionsgesellschaften kommen, wire danach zu «fragen, ob nicht der hiesige
Verein der Freunde Israels das erste Recht hiitte, falls er einen Missionar brauchte»>*’.

1822 wurde mit grossen Erwartungen in Sitzenkirch bei Kandern ein Erziehungsheim
fiir jiidische Kinder eingerichtet, das unter der Leitung von Carl Kéllner stand, aber nur
kurze Zeit Bestand hatte.

Eigentliche Gesellschaften zur christlichen Mission unter Juden waren zuerst in
Grossbritannien entstanden. Den «Sammlungen fiir Liebhaber christlicher Wahrheit» des
Jahrgangs 1823 wurde ein aus dem Englischen iibersetztes Heft unter dem Titel «Die
Bekehrung der Juden. Eine Angelegenheit aller wahren Christen» beigegeben. In einer
Vorbemerkung meint Spittler, es sei zwar fiir England bestimmt, sein Inhalt gelte aber
hier genau gleich. Fiir Hindus, Chinesen, Muslime und «grobere Gotzendiener» seien

149



schon seit langem Missionare titig, «aber den armen Israeliten hat man vernachlissigt;
seine Unwissenheit, seine Sittenlosigkeit, seine Entfremdung von dem Gott seiner Viiter
hat kaum einiges Mitleid erregt»>%¢,

In diesem Heft wurden neun Griinde fiir die Notwendigkeit einer Judenmission auf-
gezihlt: 1. der religiose und moralische Zustand der Juden; 2. das Gefiihl der Dankbar-
keit, das jeden Christen fiir die Juden beseelen miisse, denen man doch die Uberlieferung
der Bibel zu verdanken habe; 3. die Anspriiche der Gerechtigkeit; 4. es gehe dabei auch
um eigene Vorteile; 5 es sei christliche Pflicht; 6. man miisse es auch zur Ehre Gottes
unternehmen; 7. die «Beschaffenheit unsrer Zeiten» habe die Voraussetzungen dafiir
geschaffen, unter anderem durch Abbau von bisherigen hartnidckigen Vorurteilen; 8.
Christen haben in der Nachfolge ihres Herrn die Angehorigen des Volkes Israel zu ihrem
Gott zu rufen; 9. der Blick auf die Endzeit nach biblischem Verstindnis.

Dann werden vier hiufig gedusserte Einwinde aufgegriffen und widerlegt: 1. Nie-
mand konne einfach behaupten, das gehe ihn nichts an; 2. die Behauptung, Juden
seien nicht an tieferen geistlichen Fragen interessiert, miisste man konsequenterweise
auch gegen die gleichgiiltigen Scheinchristen ins Feld fiihren; 3. die Tatsache, dass unter
Christen lebende Juden die Moglichkeit hitten, von sich aus eine Kirche aufzusuchen,
sei kein Argument gegen die Judenmission, da die christlichen traditionellen Gottes-
dienste kaum geeignet seien, auf die tieferen Fragen von Juden einzugehen; 4. die
Behauptung, man wiirde Gott ins Handwerk pfuschen, dem allein es zustehe, sein Volk
zum Glauben zu rufen, verfange ebenso wenig, wenn doch der Ruf zur Mission unter
Juden und Heiden gottlicher Auftrag sei. Am Schluss dieser Auseinandersetzung wird zur
Unterstiitzung der Missionsgesellschaft unter Juden aufgerufen.

1831 wurde ein neuer Verein gegriindet, nimlich die «Gesellschaft von Freunden
Israels». Schon der Name zeigt, dass es hier nicht in erster Linie um «Judenmission»
ging, sondern um eine Begegnung auf einer ganz anderen Ebene. Zwar wurde auch in
diesem Verein der Gedanke an eine Mission unter Juden nicht aufgegeben, aber er wur-
de in anderer Form aufgenommen und die Juden als Gesprichspartner, als Mitglieder des
von Gott erwihlten Volkes, betrachtet. Eine Haupttitigkeit bestand in der Fiihrung eines
Proselytenhauses, in dem Juden eine schulische Bildung bekommen konnten, vor allem
aber auf die Taufe vorbereitet wurden. Offizielles Blatt des Vereins wurde ab 1837 «Der
Freund Israels».

Ein Mitarbeiter des Vereins der Freunde Israels, der Alttestamentler und spitere
Antistes, Samuel Preiswerk, gab ab 1838 die Zeitschrift «Das Morgenland. Altes und
Neues fiir Freunde der heiligen Schrift» heraus, die er allerdings wegen Uberlastung
bereits 1843 wieder einstellen musste. In dieser relativ kurzen Zeit aber gelang es
Preiswerk, fiir die damalige Zeit erstaunliche neue Perspektiven im Zusammenhang mit
dem judischen Volk aufzuzeigen. Preiswerk betonte, wenn man die géttlichen
Verheissungen in der Bibel nicht vergeistige, sondern wortlich nehme, komme man zur
Uberzeugung, dass der Hiigel Zion Sammelplatz des Volkes Gottes sein werde’®. Er war
es, welcher als Erster mit Betonung vom Land Israel sprach. Aktuell werde jetzt auch der

150



Gedanke einer jiidischen Besiedelung Palistinas unter dem Schutz europiischer
Grossmiichte™?, erginzt durch deutsche Arbeiter und Bauern, welche nicht nur aus 6ko-
nomischen Absichten, sondern auch aus Glaubensgriinden nach Paliistina auswandern®”'.
Die Riickwanderung der Juden habe ja, wenn auch erst in kleinen Anfidngen, bereits
eingesetzt>??,

An einer Jahresfeier der Freunde Israels gab er ferner zu bedenken, es sei falsch, zu
behaupten, dass es noch Juden gebe, aber kein Israel mehr. Gottes Verheissungen fiir
Israel konnten auch durch dessen Untreue nicht aufgehoben werden, so wenig, wie die
Zusagen Gottes durch vielfiltigen Abfall der Kirche aufgehoben seien®”*. Uberhaupt gab
das Problem, ob unter Juden christliche Mission getrieben werden sollte, immer wieder
Anlass zu grundsiitzlichen Einwendungen. Vor allem war man sich nicht dariiber einig,
ob bereits die in Romer 11 angesprochene Heilszeit angebrochen sei. Hier miisse man
aber sehr vorsichtig vorgehen, «da der Bekehrung dieses Volkes die grosse Gnadenzeit
der Heiden vorausgehen miisse»%4.

Natiirlich kamen auch hiufig Angriffe von jiidischer Seite auf wirkliche oder ver-
meintliche Mission unter den Juden, auf die man je nach Tonart einging. Aber selbst in
solchen Verteidigungsschriften kam oft noch die besondere Schiitzung des Volkes Israel
als Gottes Volk zum Ausdruck. Denn die Juden seien und blieben «im Grunde die erste
Nation der Welt; sie sind der Adel der Menschheit. Diesem Volke hat Gott seine hohen
Offenbarungen anvertraut; unter diesem Volke ist er Mensch geworden und hat die Welt
erlost. Das Heil kommt von den Juden, wie Christus sagt.»>”> Gott habe auch die
Verheissung gegeben, dass erst eine Erweckung der Juden kommen werde, ehe die Fiille
der Heiden in sein Reich eingehen werde. Deshalb sei Judenmission mindestens so
dringlich wie Heidenmission. Denn «soll fiir uns das herrliche Gnadenreich in seiner
Vollendung kommen, so muss es erst mit den Juden anders werden ... Die grosse
Heidenbekehrung hingt von der Bekehrung Israels ab.»%

Als besondere Moglichkeit sah man die Verteilung von Bibeln unter Juden an. Auch
das Neue Testament wurde in die hebriische Sprache iibersetzt und verteilt. Man ging
davon aus, dass ein Jude, wenn er nur vorurteilsfrei die prophetischen Schriften lese,
friiher oder spiter zur Uberzeugung kommen miisse, Jesus von Nazareth sei der verheis-
sene Messias. Sei er in seiner Erkenntnis aber einmal so weit, werde er bald Jesus auch
als Sohn Gottes anerkennen. So bemiihte man sich um gute Ausgaben der hebriischen
Bibel.

4.5.3  Mission unter Anhdngern des Islam™’

Eine erste Anregung, eine Mission unter Muslimen aufzunehmen, war bereits 1817 durch
Christoph Burckhardt erfolgt. Selber als Missionar der British and Foreign Bible Society
tatig, wies er in einem Brief vom 16. Mirz 1818 auf Moglichkeiten zu einer solchen

Mission im Orient hin®%.

151



Einer der bedeutendsten Missionare unter Muslimen wurde dann Karl Gottlieb
Pfander (1803—1865), welcher von 1820 bis 1825 im Basler Missionshaus studierte3%.
Er betrieb nicht nur wihrend Jahren praktische missionarische Arbeit unter Muslimen, er
versuchte auch, die damit zusammenhingenden Fragen zu durchdenken. Pfander bemiih-
te sich um eine moglichst gute Kenntnis des Islam. Er studierte den Koran, um dann auf
apologetische Weise in seinem mehrfach iibersetzten und viel gelesenen Buch «Die
Waage der Wahrheit»*" Bibel und Koran, christliche Botschaft und islamische Lehre,
einander gegeniiberzustellen. Dabei bemiihte er sich einerseits wirklich um ein gutes
Verstindnis des Islam, setzte aber andererseits von Anfang an alles daran, die Uberle-
genheit des christlichen Glaubens zu erweisen, um so die Muslime zur Bekehrung auf-
zurufen. Er verzichtete weitgehend auf Predigten von der Kanzel aus, bemiihte sich um
einen offenen Dialog, bei dem aber nach seiner Meinung der Ausgang schon feststand.
Dabei ging es ihm auch nicht mehr um die Griindung von Gemeinden, sondern um die
Predigt des Evangeliums. «Ob die Moslems darauf eingehen oder ob sie sie ablehnen,
féllt nicht mehr in seine Verantwortung.»%"!

Es gehorte zu den Grundlinien der Ausbildung im Basler Missionshaus, die angehen-
den Missionare dazu anzuhalten, den geistigen und religiosen Hintergrund der Leute, mit
denen sie es zu tun haben wiirden, moglichst griindlich kennen zu lernen. Die Kandidaten
wurden angehalten zu intensivem Studium. So standen auf den Missionsstationen wis-
senschaftliche Biicher zur Verfiigung. Viele der Basler Missionare entwickelten sich im
Laufe der Zeit zu Spezialisten im Verstindnis der jeweiligen Religionen und Sprachen.
Mancher Missionar wurde sogar zum wichtigen Pionier, der zum ersten Mal die dort
gesprochene Sprache aufzeichnete, sie systematisierte und oft sogar eine Schrift schuf,
um die Bibel auch diesen Leuten in ihrer eigenen Sprache zugiinglich zu machen.

Schuschi in Armenien war der Stiitzpunkt fiir Versuche mit einer Mission unter
Muslimen. Durch einen Ukas des Zaren vom 23. August 1835 wurde dann aber wegen
«Unwirksamkeit der Mission unter den Muselmanen und auf die Klagen der armeni-
schen Geistlichkeit»*"* hin diese Arbeit ganz verboten. Das bedeute aber nicht unbedingt,
dass diese Arbeit vergeblich gewesen sei, denn noch immer befiinden sich 50 000 Bibeln,
Neue Testamente und Traktate im Land, woraus Gott immer noch Segen zu wirken
vermoge®?3,

Natiirlich stellte sich die Frage nach einer Arbeit unter Muslimen wieder neu, als
Spittlers Planen der Arbeit von Syrien bis Nubien reichte. Zunichst waren seine Blicke
wie die vieler aufgeweckter Zeitgenossen in jener Zeit nach dem «heiligen Land» gerich-
tet, wo die politische Lage nach der Niederlage des tiirkischen Besatzungsheeres gegen
die Agypter zu einer vorsichtigen Offnung gefiihrt hatte. So konnte in Zusammenarbeit
zwischen Anglikanern und preussischen Lutheranern das allerdings nur kurzlebige
Bistum Jerusalem errichtet werden®”. Von Bedeutung war die Tatsache, dass Spittlers
Freund, Samuel Gobat, Bischof dieses Bistums wurde. Spittler und Gobat entwickelten
gemeinsam die Vision der «Apostelstrasse», einer Reihe von Missionsstationen im
Niltal, und begannen sie in die Tat umzusetzen®”. Sowohl in Paldstina als auch in Agyp-

152



ten wurde natiirlich der Versuch einer Mission auch unter Muslimen gemacht, welche
den tiberwiegenden Anteil der Bevilkerung stellten. So wurde zum Beispiel in Kairo
nicht nur fiir die vielen dort ansissigen europiischen und arabischen Christen
Gottesdienst gehalten. Man arbeitete «mit Stadtmission unter Mahomedanern»®", Die
Absicht der Apostelstrasse war neben der missionarischen Betreuung der in Agypten und
Abessinien lebenden Christen, auch unter «Muhamedanern das Wort Gottes miindlich
und schriftlich zu verbreiten»®"7,

Man iiberliess auch in diesem Unternehmen nichts dem Zufall, sondern versuchte auf
vielfiltige Weise die Sache so aufzuziehen, dass sie die grosste Aussicht auf gutes
Gelingen bot. So nahmen die Missionare Biihler und Stamm auf ihrer Reise nach Athio-
pien auf Geheiss des Komitees Kontakt mit dem Erbauer des Suezkanals, Ferdinand
Lesseps, auf. Dieser zeigte sich diesem Unternehmen sehr gewogen und versah die bei-
den mit einem Empfehlungsschreiben an die Ingenieure und Agenten, die beim Bau des
Suezkanals eingesetzt waren. Damit hatten sie freie Transportmdglichkeiten und wurden
auch sonst mit Hilfe versehen®®,

454 «Heiden»-Mission

In der Sicht der Missionspraktiker und -theoretiker des 19. Jahrhunderts wurde mit der
Verkiindigung des Evangeliums meist auch ein kultureller Auftrag verbunden. In dieser
Tradition befand sich auch im grossen ganzen die Arbeit der Basler Mission. Das kommt
zum Beispiel in einer grafischen Darstellung deutlich zum Ausdruck, welche im ersten
Heft der von Blumhardt neu geschatfenen und redigierten Missionszeitschrift abge-
druckt wurde. Da wird die Geschichte der christlichen Mission in einem Diagramm dar-
gestellt, und damit gewissermassen schon am Anfang das Programm der Missions-
gesellschaft und ihrer Zeitung dargelegt. Das Diagramm zeigt die «Linder der Erde,
deren religidser Zustand im Laufe der Jahrhunderte in jedem einzelnen Quadrat einfach
durch Licht, Halblicht und Schatten versinnlicht wird. Das Licht ist Bild von der
Ausbreitung der christlichen Erkenntnis; das Halblicht bezeichnet das Vorhandenseyn
des Mahomedanismus; und die Finsternis spricht das blinde Heidenthum deutlich
aus.»*”. Dieses Diagramm gleicht auffallend stark aufklirerischen Vorstellungen,
wonach das Licht des menschlichen Verstandes das Dunkel des Aberglaubens immer
stirker zuriickdringen werde. Heidentum wurde oft gleichgesetzt mit Unmoral,
Schmutz, dumpfem Unwissen und Mangel an Zivilisation.

Ein besonders wichtiges Mittel, die Missionsarbeit zu unterstiitzen, sah man in der
Bibel, weshalb die Basler Bibelgesellschaft schon von Beginn ihrer Existenz weg fremd-
sprachige Bibeln druckte. Als sich die Arbeit der Basler Mission immer mehr ausdehnte,
beteiligte sich die Bibelgesellschaft in zunehmendem Masse auch durch den Druck
fremdlindischer, von Missionaren besorgter Bibelausgaben.

153



Fiir die Verantwortlichen der Basler Mission ergab sich eine Abstufung im Blick auf
die mit der christlichen Botschaft zu erreichenden Menschen. Neben den Juden, die zu
Gottes auserwihltem Volk gehoérten, denen man sich in besonderer Weise verwandt fiihl-
te, traten die Anhinger des Islam, welche verblendet und von der Wahrheit abgefallen
seien, und deren heiliges Buch, der Koran, ein Konglomerat aus arabischen, jiidischen
und christlichen Einfliissen sei. Weit danach aber reihte man die Heiden, die «Gétzen-
diener» ein, welche noch in grosser Finsternis und Unwissenheit lebten. Da man auch der
Meinung war, es fehle ihnen die Zivilisation mit allen ihren Zeichen des Fortschritts,
wurden neben den Kirchen immer auch gleich Schulen eingerichtet. Mehr und mehr ging
aber den Missionaren und den Verantwortlichen in der Heimat das Verstiindnis dafiir auf,
dass man die Situation nicht in dieser Weise simplifizieren diirfe. So wurde bald klar,
dass man vor allem daraufthin zielen miisse, einheimische Missionare auszubilden, wel-
che in besonders eindringlicher und glaubwiirdiger Weise unter ihren Landsleuten wir-
ken konnten. Man war bestrebt, «Nationallehrer» zu gewinnen. «So lange es niimlich
Européer sind, die das Evangelium in die Heidenwelt bringen, so lange also gleichsam
ausldndischer Same in den Boden eines heidnischen Landes gesiet wird, so lange wird
der Same immer nur spirlich und kérglich aufgehen»®'°!

4.6 Kritik an der Missionsarbeit der Basler Mission
4.6.1  Erste zogernde und negative Reaktionen auf die Basler Mission

In einem Brief vom 13. Januar 1815 vertrat Pfarrer Spleiss, der spiitere Anstistes von
Schaffhausen, die Ansicht, es wire sonderbar, «wenn aus der protestantischen Schweiz
eine Mission ausginge, da doch hoch not tut, dass eine solche zu uns einginge, um dem
grossen, unter Vornehmen und Geringen, spitzfindigen und plumpen Kopfen bei uns
selbst waltenden, argen Heidentum, drger als das griechische, tiirkische, indische, Einhalt
zu tun»°',

Hat auch der Hinweis darauf, dass Aussere Mission nicht den Blick auf die Notwen-
digkeit einer Mission im eigenen Land verschliessen diirfe, seine grosse Berechtigung,
wirkt doch der hiufig gedusserte Einwand seltsam, man solle als Ort fiir eine solche
Ausbildung eine Stadt in Holland, Ddnemark oder England wihlen, «wo die Bekannt-
schaft mit den Lindern, wohin die Missionare gehen, und mit den Geschiiften in densel-
ben nicht aus Biichern, sondern von solchen Minnern konnte erlangt werden, die eigene
Erfahrungen gemacht haben»°'. Dahinter steckt wohl nicht nur die Ansicht, dort sei
mit mehr praktischer Erfahrung zu rechnen, sondern auch die damals weitverbreitete
Vorstellung, dass die Kolonialméchte besser geeignet seien, eine missionarische Titig-
keit zu tragen und zu schiitzen. Auch die Basler Mission profitierte zeitweise davon, dass
ihre Missionare als Angestellte der Church Missionary Society unter dem besonderen
Schutz der britischen Kolonialverwaltung und deren militirischen Moglichkeiten stan-

154



den, was andererseits ihrem Ansehen unter den jeweiligen Volksangehorigen verstindli-
cherweise nicht sehr férderlich war!

Auch der Missionsgesellschaft durchaus gewogene Theologen wiesen immer wieder
darauf hin, dass vor allem einmal das grosse Missionsfeld in der eigenen Umgebung im
Auge behalten werden miisse. Johann Friedrich Miville zum Beispiel meinte, dass er jun-
ge Leute, die sich zum Theologiestudium berufen fiihlten, vor allem auf die grosse Ernte
in der Heimat hinweisen werde. Wenn dann einer auch einmal in die Mission in fernen
Landen ausziehen wolle, konne das zwar gestattet werden, sollte aber die Ausnahme
bleiben®'?,

1828 wurde die Basler Mission durch Beat von Lerber, einen pietistisch gesinnten
Berner Theologen, in der Neuen Ziircher Zeitung angegriffen. Kurz und biindig meinte
er, grundsitzlich unterstiitze er zwar die Verkiindigung des Wortes Gottes, aber diese Art
von «Windbeuteleien» und «Geldgier» widerstrebten dem eigentlichen Sinn des Evan-
geliums, ja konne keinen Anspruch auf den Namen «Mission» erheben. Da er aber alle
Missionsanstalten in einen Topf warf und verdammte, «weil diese Anstalten, mit einigen
Ausnahmen, sehr schlecht im Glauben sowohl als im Wandel bestellt sind», fand das
Komitee diesen Artikel «keiner dffentlichen Erwiderung wert»%'.

4.6.2  Grundsdtzliche Infragestellung der Arbeit von aussen her

In einem Aufruf an einfache Christen und Verantwortliche in den Kirchen beklagte
Wilhelm Hoffmann, Blumhardts Nachfolger als Inspektor, dass kirchliche und staatliche
Behorden in harmlosen Missionsstunden hiufig gefihrliche Konventikel gesehen hitten,
welche zu verbieten seien. Ja, es habe sogar «ein sonst gebildeter Mann und ehemaliger
Staatsbeamte sich nicht entblddet, die evangelische Mission fiir eins und dasselbe mit
dem Jesuitismus zu erkliren!»°"

Zu den ersten Reaktionen aus der Offentlichkeit auf die Griindung der Basler Mission
gehorte immer wieder die Kritik an den zu leistenden finanziellen Aufwendungen. 1822
kam es zu harschen Angriffen durch Zeitungen in St. Gallen und Ziirich, welche vor
allem beanstandeten, dass in der gegenwirtigen Zeit, in der so viele wirtschaftliche
Probleme die Schweiz erschiitterten, Geldmittel fiir Mission, statt fiir soziale Hilfe an
Notleidende ausgegeben wiirden. Lange Zeit habe man sich um die Basler Mis-
sionsgesellschaft nicht gekiimmert, weil das reiche Basel sich solche Ausgaben wohl
leisten konne. Da man nun aber in St. Gallen eine dhnliche Einrichtung plane, miisse
wohl Alarm geschlagen werden. Der «Biirger- und Bauernfreund» klagt scheinheilig:
«Nun denn, so wandert zu, in Gottes Namen, unsere letzten Taler, zu den Heiden, den
Griechen und an den Amazonenfluss!»®'® Das Komitee kam nach lingeren Beratungen
aber zum Schluss, dass man sich gegen diese Art von Angriffen nicht 6ffentlich zur Wehr
setzen wolle.

155



Im April 1847 wandte sich das Komitee der Basler Mission an die Missionsfreunde in
Wiirttemberg, da kurz zuvor ein Flugblatt von fiinf Pfarrern zur Griindung einer eigenen
Missionsgesellschaft aufgerufen habe®’. Dabei sei die Basler Mission in ungerechtfer-
tigter Art kritisiert worden. Es wire gut gewesen, diese Herren hiitten sich davon iiber-
zeugt, dass in den letzten Jahren vieles gedndert worden sei, so dass die gedusserte Kritik
gar nicht mehr zutreffe. Zudem mache das Flugblatt den Eindruck, hier sollte das Basler
Werk von Wiirttemberg iibernommen werden. Aber man befehle auch dieses Anliegen
getrost «in die gnadigen Hinde unsers treuen Heilandes»®'®. Wenn ein solcher Wechsel
sein Wille sei, wolle man sich dem fiigen.

4.6.3  Theologisch begriindete Kritik

Alexandre Vinet, der nach seiner Basler Zeit massgeblich an der Bildung der Freien
Kirche im Kanton Waadt beteiligt war, dusserte sich in einem Brief vom 6. Mirz 1821
recht kritisch iiber die Basler Mission, wenn er auch den Zweck fiir gut und «die
Verfassung der Zoglinge bewundernswert» hielt. «Ihr Eifer wiirde alle Hindernisse weg-
riumen, wenn der Eifer geniigte»®'. Da aber die Mehrheit der Bewerber, wie er gehort
habe, aus handwerklichen Berufen stammten, seien Schulung und Bildung zu wenig fun-
diert. Da riisteten die Jesuiten ihre Missionare griindlicher aus. Zudem seien ihm die ver-
antwortlichen Leute zu pietistisch und infolgedessen zu intolerant, was schon daraus her-
vorgehe, dass sie kiirzlich verlauten liessen, «dass die Giite des Christenstandes sich nach
dem Interesse, das man diesem Werke entgegenbringe, bemesse, und dass die kleinste
Gabe, die man zu seinen Gunsten spende, das vornehmste der guten Werke sei»®2. Es
wire nun aber vor allem an der Zeit, «unser altes Europa zu christianisieren, bevor man
das Evangelium nach Otahiti trigt»®*'. Ein Blick auf die theologische Beheimatung des
Inspektors lasse im ilibrigen «nichts Gutes in Bezug auf die Lehre ahnen; das sind Leute,
die immer gegen die Vernunft wiiten, die immer den blinden Glauben predigen, die skla-
vische Unterwiirfigkeit. Ich will nichts von all dem in meiner Religion; das Gesetz
Christi ist ein Gesetz des Lichtes, und die Apostel waren keine Pietisten.»%22

Zur grossen Uberraschung und Enttiuschung des Komitees und vor allem auch des
Inspektors Blumhardt musste iiber Jahre hinweg eine harte Auseinandersetzung mit
einem potentiellen theologischen Freund gefiihrt werden. Als der auf den neugeschaftfe-
nen Lehrstuhl fiir Theologie in pietistischer Tradition®®* berufene Johann Tobias Beck
seine Arbeit in Basel aufnahm, wurde er auch von den Missionsfreunden mit Freude will-
kommen geheissen. Gerne lud man ihn als Hauptredner an die Jahreskonferenz von 1837
ein. Am darauffolgenden Missionsfest holte aber Beck zu einer grossen Abrechnung mit
der Basler Mission und besonders mit ihrem Inspektor Blumhardt aus.

In einer spiiter als Sonderdruck herausgegebenen Rede stiitzte er sich vor allem auf das
Bibelwort in Romer 2, 21: «Du lehrest Andere und lehrst dich selbst nicht!» Er nannte
als besonders bosen Schaden der gegenwirtigen Christen, «dass man bei so viel Riihmen

156



von Bibel und Christenthum und Glauben, doch nicht genau und strenge es nimmt mit
dem Erforschen und Halten dessen, was geschrieben steht»%>*. Zunichst leuchtet ein, wie
Beck auf Selbstpriifung auf Grund des Wortes Gottes Wert legte. Aber immer deutlicher
schoss er sich nun ein auf die Missions-Anstalt, wenn er weiterfuhr: «Eben so fingt das
Missionswesen an, ein Zeitungsartikel, eine weltliche Ehrensache zu werden, und da
driingt sich allmihlig der fleischliche Ehrgeiz herbei, und sucht auch in Sache des
Reiches Gottes einen Spielraum sich zu eroffnen: die demiithige Gestalt des Himmel-
reichs, sein stiller, langmiithiger, arbeitsvoller Entwicklungsgang, die Treue im Kleinen,
und die schlichte, einfache Geradheit und Geniigsamkeit, die es erfordert, wird zu Arger-
niss und Thorheit»®?. Er wolle zwar mit diesen Ausfiihrungen nicht die Festfreude ver-
derben, aber das Festopfer mit dem notigen Salz salzen, damit man sich nicht mit einer
verderblichen Freude selbst betriige. Man hiite sich, auf die eigenen Leistungen sich
etwas einzubilden.

Alois Emanuel Biedermann, der spitere Theologieprofessor in Ziirich, dusserte sich
im nachhinein dusserst emport iiber die taktlose Art, in welcher Beck eine Feierstunde
missbraucht habe, um eine grundsitzliche Abrechnung mit der feiernden Institution und
ihrem Leiter zu fiihren®®,

Konfliktstoff ergab immer wieder die Tatsache, dass die Missionskandidaten bei Beck
Vorlesungen besuchten und Beck sich als Seelsorger seiner Studenten verstand. So konn-
te es nicht ausbleiben, dass er mit Blumhardt und dessen Verstindnis der Ausbildung in
Konflikt geriet. Ein Punkt der Auseinandersetzung betraf auch die Tatsache, dass Basler
Kandidaten zu einem grossen Teil in den Dienst der anglikanischen Church Missionary
Society traten. Beck aber bezeichnete Lehre und Struktur der Kirche von England
als «schriftwidrig», worauf unter den Kandidaten und dem Komitee grosse Unruhe
ausbrach.

Mehrfach wurde von Pfarrer von Brunn und von Christian Friedrich Spittler der
Versuch unternommen, zwischen der Basler Missions-Anstalt, besonders deren Inspek-
tor Blumhardt, und Professor Beck den Frieden wiederherzustellen. Leider aber beharr-
ten beide Seiten unversohnlich auf ihrem Standpunkt. Beck notierte 1838 in sein
Tagebuch: «Man will, ich sollte gestehen: ich habe Unrecht getan und will’s nimmer tun.
— Das geschieht aber niemals»®?’. Es liegt nahe anzunehmen, dass Becks spitere
Feindschaft gegeniiber der Mission unter Heiden nicht nur grundsitzlich, sondern auch
personlich durch seine Basler Erfahrungen bedingt war. Auch in spiteren Jahren kam es
zu vielfachen Angriffen von Seiten Becks.

In einer umfassenden Abhandlung setzte sich Wilhelm Hoffmann, der zweite
Inspektor, 1847 mit den gebriuchlichsten Angriffen gegen die Aussere Mission ausein-
ander und versuchte sie alle zu entkriften. Dabei suchte er sich seine Gegner bewusst «in
den Reihen derer, welchen die Bibel noch gilt»%*, also unter denen, die man als auf dem
selben Boden stehend empfand. Vor allem lag ihm daran, immer wieder aufzuzeigen,
dass die Mission von der Bibel gefordert werde und nicht einfach Liebhaberei einiger
Privatleute sei.

157



4.7 Die Pilger-Mission St. Chrischona
4.7.1  Der Aufbau der Pilgermission St. Chrischona®®

Schon bei der Griindung der Basler Mission hatte Spittler die Ausbildung von Hand-
werker-Aposteln vorgeschwebt, welche wie einst Paulus durch eigener Hiinde Arbeit
ihren Lebensunterhalt verdienen und daneben das Evangelium verkiinden konnten.
Durch ihre berufliche Arbeit kiimen sie auch mit dem Glauben fernstehenden Menschen
zusammen. Wie Pilger sollten sie stindig zu den Menschen mit dem Evangelium unter-
wegs sein. Der Name «Handwerker-Mission in die deutsche christliche Kirche» wiire
zwar passender als der Name «Pilger-Mission». «Allein da der bereits gegebene Name
kiirzer und bequemer ist, wolle sich niemand daran stossen»®. Diese Apostel sollten
zunichst einmal vor allem unter den entkirchlichten oder gar entchristlichten Menschen
in Europa titig werden. Zudem miissten sie sich auch der Christen annehmen, welche
durch rationalistische und aufklirerische Verkiindigung in ihrem Glauben gefihrdet sei-
en. Es geniige ja nicht, wenn es um den Missionsauftrag Christi gehe, den Blick nur auf
ferne Linder zu richten.

Unentwegt beschiftigte Spittler seine urspriingliche Konzeption von «Handwerker-
Theologen und Industrie-Briidern»%*!. Bereits 1827 wurden Handwerkermissionare nach
Osterreich ausgesandt, wo sie sich zunichst als Berufsleute bewiihren sollten. Dann aber
sollten sie alles daran setzen, «um den erloschenen Glauben an Jesum Christum wieder
unter dem Volk zu wecken!»*** Auch obrigkeitliche Verbote und gar Verurteilungen
und Haft vermochten nicht, diese idealistischen jungen Missionare von ihrem Dienst
abzuhalten.

Mit Spittlers Absichten traf eine neue Orientierung einiger Leute des Basler
Jiinglingsvereins, einer Gruppe innerhalb der Christentumsgesellschaft, zusammen, wel-
che sich nicht mehr mit blosser Erbauung begniigen wollten, sondern den «Gedanken zur
Stiftung einer Pilgermission»®* entwickelten. Sie waren iiberzeugt, dass ihnen diese
Ideen «durch eine reichliche Ausgiessung des heiligen Geistes» geschenkt worden seien.
Sie sahen ihre Hauptaufgabe vor allem in einer treuen zeugnishaften Lebensfiihrung,
wozu sie sich gegenseitig unterstiitzen wollten.

Ein erster Versuch, eine entsprechende Ausbildungsstitte zu schaffen, wurde 1834 von
Pfarrer Haag in Feuerbach bei Kandern unternommen. Bald aber wurde er vor die Wahl
gestellt, entweder diese Arbeit oder sein Pfarramt aufzugeben. Da er von der neuen
Aufgabe nicht lassen wollte, wurde er aus dem Pfarramt ausgeschlossen. In der Gestalt
des Arztes Ernst Joseph Gustav de Valenti erhielt Spittler fiir einige Jahre einen dynami-
schen Mitarbeiter, mit dem er hoffte, seinem Ziel niher zu kommen. Die Zusam-
menarbeit mit dem originellen, aber nicht einfachen de Valenti brach aber ab, als dieser
1836 in Bern eine eigene Evangelistenschule erdffnete.

In immer neuen Anldufen versuchte Spittler, eine geeignete Liegenschaft zu finden,
wo er seine Pline einer Ausbildungsstitte fiir angehende Evangelisten verwirklichen

158



Da s

Neue Tefament

nnfers

Herrn und Spei.Ianbes

Sefu €hrifti.

Crfte Auflage

Bafel,

gedrueft und su finden
bey dDer Deuntfehen Dibel . Unftalt,
1 50 %

18 Titelseite der 1. Auflage des von der Basler Bibelgesellschaft 1807 zum ersten Mal
herausgegebenen Neuen Testaments.



Die

Bibel -Oelellfchaft in Bafel

). 4. Befitger und Beftinder von Gafthifen

Stadt VWafel und derven Gebiet.

Hochgeehrier Ferr!

gtad) dem Borgaunge mebrever {dhweizerifchen und audwartigen Bibelgefelldaften, welde beil. Sdriften
sum Gebraudhe Durdyreijender in den verfdyicdenen Gafthofen ibred Vereides niederlegten, winjdht die
biefige Bibelgefellidhaft aud) den, Hier fo zablreidh durdyreifenden Fremben die Segnungen ded allein felig-
madhenden Worted otted suzuroenden und erbietet fid) daber, nady einem daciber gefafiten Bejdluffe,
in jeden biefigen Gafibof die néthige Unzabl beil. Sdyriften in deutjher und frangifijder Syrade,
anftindig eingebunden, nicdevyulegen, welde beil. Biicher gehorig begeidnet i dem betrefenden Sajthofe
bleiben follen.

Da diefe Mapregel, wie gefagt, fdhon in vielen Gafthsfen Deutfdhlandd, Franfreihd und Eng-
fand8, fo rie der deutidhen und franyofifhen Scpoeiz, von gefegnetem Crfolge begleitet war, und fid)
ded bereitwilligen Entgegenfommens vieler §. O, Gajtwirthe erfreuen fonnte; fo weifelt die biefige
DBibelgefell{daft nidt, vag audy Sie, Hodgeebrter Herr, 3u einem abnlichen Werfudye, ibr in Jbrem
Haufe werden Hand bieten wollen. Sie reidhen den Durdyreifenden freundlich und juvorfommend dasd
leiblidhe Brod, daé jur Srhaltung ded irdifchen Lebend nothig ift; follten Sie nidht audy gerne feben,
daf in jedem Gaftyimmer Jbred Haufed dem Neifenden Gelegenbeit verfhafft werte, 1m Srillen wvon
dem Brode ded Lebens ju geniefen? Sollten Sie fih nidt aud) ded Gedanfens erfremen wollen:
»%enn idy bas Wort ded Herrn ju dem angegebenen Jwede in mein Haud aufnehme, fo nehbme id

Sbn felbit auf2.»

19 Titelseite eines zweiseitigen Schreibens der Basler Bibelgesellschaft an die Gast-
stittenbesitzer mit der Einladung, Gratisbibeln zu beziehen, um sie ihren Gisten zur
Verfiigung stellen zu kénnen; das Schreiben ist unterschrieben vom damaligen Antistes
Falkeisen.



2R AR

A
f "3

L T
Wy

o

btm 8abnmatter in Nro. . /f
f[etgxger Beniigung, unter %lnmunfd)xmg gotthc[)en %gen% , g

P

=Sejelljdaft ftlftet bu Bnmr Bibtl-@tfelli@uft

bte!e Sibel u

18 81

i

":‘ “ o

by

20 Bescheinigung einer von der Basler Bibelgesellschaft an
den Arbeiter im Bahnwirterhaus 7 verschenkten Bibel.

IX‘ P
Jpprobation des bifchdflichen Cene:
talvicatiatsd st Julda.

Da Wit in ber von den Heren Pfarrern
Garl und Leanbder van €F gefectigten teut:
. fdhen Ueberfesung bdes reuen Teftaments, flnfte
Ausgabe, nad) aufmerffamér Priffing nidts ges
‘vfunben paben, was ber dyriftbatholifhen Glauz
bend= und étttenlebte juwibder ware; fo tragen
9Rir Fein Webenfen, diefer finften Qtueguberbet
genannten Ueberfesung ded Teuen Reftaments vie
perlangte Approbation Hiermit it evtbeilen, mund
“ibren Gebraudy in unjerer Dibcefe ju geftatten,
Fulda am sten Deyember 1817,

Seneral - Bicariat des Bifthums %ulb&.'-

Frivrid Bonifaz v Kemypff,
Generalvicar.

21 Eine der vielen von Leander Van
Ess fiir seine Bibeliibersetzungen ein-
geholten Druckgenehmigungen durch
kirchliche Vorgesetzte.



22 Zwei Bibelkolporteure.

23 Bibelkolporteure unterwegs mit einem Bibelwagen.




R R T e

v //g st fo)5

mfzqe&‘/ -' % /}«oi‘ﬁaj :

lor 987 Jity JELS

ét): .H_.:. _;ilﬁ- 2. .. 54&’ (ﬁ/hx/’/}‘—/ @Qf“)
/' ;g; .é)ﬂ&u&é(%/fam,/&“ ! S5

Gy Y g

J ﬂ—' = ”"7
Ligpiynn o e . 4,_4,,

SR TR T

PRSI VL Y 0 v S 8 EMRTS, T BP0 ey ey g o N
SRR T :x— R e a!‘.:‘.,‘, Lpan T"V -
vy < - oERey '~“|'.‘ @
YA
: Pl
iy 9 - il 5,
v 3 - )
/

e A,;) /;;z/;,m.uu PR S
/l»a /,/,.,4/,% gm_ Py

4 ;J_,,'_,, =4 LM Sower

T

24 Extractus Raths Protocolli — Auszug aus den Basler Ratsprotokollen mit der Er-
laubnis zur Errichtung eines Missionsinstituts.



25 Ein Missionar verteilt in Afrika Bibeln an Schwarze.



26 Erste Textseite des von Karl Gottlieb Pfander geschriebenen Manuskriptes « Waage
der Wahrheit», in dem er versuchte, die Uberlegenheit der Bibel iiber den Koran darzu-
stellen.



Eu:

3V PO RPRCTD : Uy ACTE ¢ PRY
C: RAT 5@ =:

RAMI: BUTE : YIC: DAY : L1 : ANy
AE : NIMTF@ : ANPAH : PITFNTO : ool
o3 THANYS : @M = NAVHIFGS : B389 : 1

@F : RIrTaE : M4, : (L1790 : ACTTF@-
90 : B0 PAPITAT : M1 PiTIge : @ogc
AT@ : TOCAN : ANTY 2 AAST : PPN
O ART: AL: ATAPITAT = YIC:T3: N
A ST AR NIA: APFFUgo = 0
ACTN: AIEET : ¥N3 : POUPRCTE: N
*: NEZPON : AT - PP =

ETE PIT : NOO1PA =

@F : I €190 : PeN : AR
@F : 91194 : N1§.2.* NRZIT : "LH - NhY°
T: PTENAP : comm) : FIM-1 == BCIF: 9
% AMM : ATON : KA = ZNH90: oomp -
&N : PONIEC 2 ¥YIC: 2 2 hoyons : oy
NPaT : Uhar AP : RIRRNMT@: Pm

Ema;
M1 2 INE, = PIF 2 132 NG.R.97: O-PT:
hONUTE : 0uPNA : MER = NAHU: ham
M7°: AA = AU O3 T3 TR
R EZPg0 : P AT 0F : P = DA : IMA
T AR AT PIRC: NS =

NCIT:22.: BAT: NG : hZeTT: 13
P NPAPTFO = AR NPF: AR
go : [IF1&.@ = PIPN92 : An = AT : UFE:
NZPAT@® : PORPRCTHTS : APO-RTIOL =
MEOT : I : ANIVFIIP : ONE = AST:
NEATC : Thé o =2 POLTFY: rating:
W2 AR U : PINE. : B 2 ACHT:
NCYP@Te : A : AIPEEO = V10 : Ti:
09 : ATMMANT : NIACT : ATTIY : BF
20 = RAMNYO : OORME, : R4 : NOON
PAYO: RS TREYD : N2 AIRU: T,
& = Piri : PRHEE : PARRUE : TRV =

PRUET : AADT : VHNTD : MECTIO:
PEHNT NG, = AP PRIHATIMC: A

27  Ausschnitt aus Bibel-Geschichten in amharischer Sprache fiir die Missionsarbeit im
damaligen Abessinien; gedruckt in der Missionsdruckerei auf St. Chrischona.



/,
oy 7ot /////// ////M S

wler

Ao %// /7 ////////

s / vt dens diots WS ///) A /(////, Tl 14 Wity

} e V’l "/E, %/‘(
bes ztum Sehlinse des yimse Sak rhondods

EUROPA

- 5 4
fm Sahr Chreatt o 2b0 200 400 so0 oo 700 #00 oo " soe 2700 1200 rioc rp00 /800 réon 7700 sao
Shandeniaveen. e 1 [
L - t
Lettdatand L NSNS e e | RIS S
- Ll rettanec wnd Fréand. W e g - I . -
Hollanidicdertande, Sehwecx | 1

Poliler wnd Preusson. e
[ Dhewtrchliand wnd Gestreiot. -
Frandveced:
Sparion  wund Pordogal.
Sterleowt un(’a’nﬁalm das Wetbol Weorid

ASIEN

A'/u 2 /44 con.
Halwlena wnd Syrien
/fm’//l o TUrhiaihe Besizngan
Aralicn.
Lerscen
Incren duseeds @és Uangar
Sudler " perbiaids d6s b g s
Chena.
La laa oy
./tyiu e

AFRIKA.

Vudicn wnd Abparincoi. 1

| Staaten dor Bartarey - =
fudle von Guinea. i

T longo

Vrvw wofrﬁt 7.
_/lr b

T Hieved e il

(€G] AaS AYIIS) WNJUIPIdH pun wWes] “wnjudlsLy) uoa ﬁum!;uqsnv RC

| AMERIKA.

T

grontarnd
Lo alrirdor-
Canada
New  Schottland
Veveenegle Staalen —
Lruien wler iaird.
Afece o ind Fioredde
(Vew Granadea, 6 wypcd e, Pere
Lraurican
Unbeaeste Landor




= g 1D YERI0 AU An

_— = 1237 7B AYRS IR UKD

= 0’9910 11PN
— ARz 71PN D3N 9V

P poMBan oonn 29N

gl ‘ °T MpYT Pen 1T

“SyoNa

= DRXM 25PAbN DETa
m—— Mem Avacdyerp madw b mmms

e ‘ pad Ipinn

T =

29 Titelseite der von Wilhelm Haas 1822 gedruckten Bibel in Hebriisch und in
Deutsch mit hebriischen Lettern; der Verlagsort Basel erscheint in der viertuntersten

hebriischen Zeile.




D'Yxia
YD I3 YDOIY ORT
» bymexo

a6 Jywn 7 pppl qONY 21D DN (R
3208 TIIDIB Wit 9T Y7 BT (3D 197 BT
-DY7217336 07 YIHD IYT Q1B 2739I003'D - BWMOYD
2OYeHI (7 QUi 79I 073 YDI00Y3 Y7 T8
< 03] 780 81 1030 7O ©F F0OE3 TIBW BT (1)

B B B3 Oy G67 1D OBT s vesa ()
$DPYL0°D 7 7 1) PYT P PEOYLIL
=990027D K7 72165 - 360 b3 D87 IIYI LUK (7)
T T TINTE THSH BT - BB IY JIIYI B2
337 YT 0N TEIDW LOKI (1) 2 3BO P8 - |V
=PRI IV IWBT - INBHI DB (YW IAUNNITOB
BOls (7O : SN 728 POYeRI pyernd o B 3017
|03 YUYTILTAE T 1 IIIAVTOUE BT LB YOIBN
TME IANFTYION VT LB YV PICsI [¥7
DY 738 - AIINYTON YT T YIIVH B8N VT
JURYTOMW BT YLIIYD LLET (T : KOl Y3
,}‘U”Ilj VT I3 TN T8 TIVI TOH Bi - I
(3D 0y IYNYD THIDW LLKI (D) : 3K
U |7 (B 1MW PYT VDB INCEN KT T
SHOIB TN DY - YT IWIODT YIPEIW THT LT
=YD B°7 7316 - Y7 .‘):P{j’)U O#7 ¥013y2 UUQJ‘ L7
LB 7181 57 - Y9I 9V JDIIVI IWBHN I¥T 3Nk
B7 YCEOTW OV « 'p_n:w pesy (R ﬁ”!.l}l,l oy En7
- 83373 [J«"Aﬁ_ﬂ Ch7 + D’DP > |.va§'gw B2 %733
S 098 23I% B+ LIOL VIND YT PUI=LZND
DY TMB - VIV VT QS - DO [SWE T |HN
jroyow 5inalls YOI YT 87 (20 ol nseya
0 D93 '(LSJ 93373 ]JM!}I on7 B’I"')P * WDIYA
jvis 597 33219 [ 4 DOV LI0D T/ P T8
S ~11 513 DY TH7 BDK3 785 B7 + DB 3% 783 - bY)
JBUAT YT S0 T T3 TV T 7 )
4 e b, 1)

17 S 1)

30 Beginn des Bibeltextes mit der Schopfungsgeschichte in 1.
deutschen Bibelausgabe von Wilhelm Haas.

i1

12

R ERE R SESEE]

DTUKXK 3

LIBER GENESIS

CAP. I. N

YN SR DYEU N TR N3 YRR
SRR I ST 138Dy JUT TR D PR
T MO DR VRN ¢ 07 Y38 0) PR
Db 5737 W7D IRITIR DR RN ¢ iR
UMDY OF TP mRR N T 102 T 2
B RO R 3PN N7 Kp

SR TR IR T BET NI R BTN TR
Sex 00 73 130 Ppyro B by ionb
NP2 YR R DD PRI AnnD
D RO I APOMEEY PR 2R
R DipE PR DOREN NOAR D0 1R D5 TN
PR FoDs: i RPN ¢ T R RO
RN I ZTR7D DTN NN B KR D R
Fiy 98 vy DYy XY PIRT Ky v
RIIA ¢ 977 PO 127 N ok e
TR ETEY Y WE? P P sEpag
T 2T 37D D e Iy 1Y
E wow oY 2

RT3 ] v. 1. man 2

Mose 1 in der hebriisch-



31 Planskizze Spittlers fiir das Missionsunternehmen der Apostelstrasse; in jeder gros-
seren Ortschaft im Niltal sollte eine Missionsstation mit dem Namen eines Apostels
errichtet werden.



konnte. Mehrere Pldne in Inzlingen und Riehen zerschlugen sich aus unterschiedlichen
Griinden. Spittler bildete nun ein Komitee, das sich intensiv mit der Vorbereitung fiir eine
Evangelistenschule beschiftigte. Am 6. Mai 1835 richtete er ein Gesuch fiir die
Errichtung einer solchen Schule an die Behorden, damit «junge Handwerker unter
anderm angeleitet werden, unter Tiirken und Heiden christliche Civilisation zu for-
dern»®**. Am 4. Juli 1835 wurde diesem Gesuch entsprochen.

Immer mehr beschiiftigte Spittler der Gedanke, ob nicht das Landgut auf dem Hiigel
St. Chrischona der geeignete Ort fiir eine solche Ausbildungsstitte wire. Darin wurde er
zunehmend von Freunden unterstiitzt. Mit der ihm eigenen Kiihnheit erbat sich Spittler
von der Stadt Basel das Kirchlein St. Chrischona. Erstaunlicherweise wurde dieses
Gesuch in grossziigiger Weise unter folgenden Richtlinien bewilligt:

«1. Die Regierung sorgt fortan nur fiir den Unterhalt des Daches und der Mauern. Der
Ubernehmer des Kirchleins, Spittler, hat die innere Wiederherstellung und die Einrich-
tung ganz auf seine Kosten auszufiihren.

2. Um das Eigentumsrecht des Staats zu wahren, wird eine jihrliche Miete von Fr. 5.—
festgesetzt.»%%

Die kleine Kirche hatte einem Bauern als Abstellraum gedient. Bevor man sie ihrer
Bestimmung als Gotteshaus wieder iibergeben konnte, musste sie griindlich entriimpelt,
wieder instandgestellt und gereinigt werden. Der erste Chrischonabruder war Joseph
Mohr, von Beruf Zimmermann. Zunichst hatte er sich im Missionshaus zur Ausbildung
als Missionar gemeldet, tat sich aber mit dem Studium schwer. Spittler sandte ihn fiir die-
sen praktischen Einsatz auf den Chrischonahiigel. Mohr notierte am 7. Februar 1840 in
sein Tagebuch: «Den 7. Februar 1840, an einem Freitag, habe ich das Magazin aus-
gerdumt und die alten Dielen hineingeschafft und hernach das Chor ausrdumen helfen.
Dies ist der erste Tag, an dem mir Gott Gnade und Kriifte geschenkt hat, an diesem gros-
sen und wichtigen Vornehmen zu arbeiten.»®* Am 8. Mirz 1840 war es schliesslich
soweit, dass die Kirche ihrer urspriinglichen Zweckbestimmung, dem Gottesdienst,
zuriickgegeben und die Ausbildung von angehenden Missionaren fiir die innere Mission
begonnen werden konnte. Als erster Lehrer und Hausvater kam Pfarrer Gottlieb Schlatter
(1809-1887), ein Sohn der bekannten St. Galler Pietistin Anna Schlatter, auf den Berg,
bis er sich 1844 zu einem missionarischen Dienst nach Amerika begab®’.

4.7.2  Die Pilgermission als selbstdndiges Werk innerhalb der Kirche

Zu keiner Zeit hatte Spittler im Sinn, ausserhalb der verfassten Kirche, zu der er auch
gehorte und deren Gottesdienste er besuchte, ein eigenes Werk zu beginnen. Zwar wur-
den auf St. Chrischona eigene Morgen- und Abendandachten abgehalten, die Studie-
renden aber dazu angehalten, «bei gldubigen Geistlichen» den Gottesdienst zu besuchen.
«Was den confessionellen Charakter der Pilgermission betrifft, so ist derselbe evange-
lisch-protestantisch. Engere confessionelle Schranken sind ihr nicht eigen, weder in
ihren Grundsitzen, noch in ihren Thitigkeiten»%®,

159



Die Chrischona-Briider stammten ihrer Herkunft nach meist entweder aus dem refor-
mierten Raum der Schweizer Kirchen oder aus der pietistisch gefidrbten lutherischen
Landeskirche Wiirttembergs. So schlossen sich in Texas die dort unter deutschsprachi-
gen Einwanderern titigen Chrischonabriider der lutherischen General-Synode an.

Der im Kanton Ziirich titige Chrischonabruder wurde wieder zuriickgerufen, weil er
dort keine Geistlichen gefunden habe, «an denen dieser Bruder die nothigen Berather
und Leiter gehabt hitte». Auf den Protest gegen diese Riickberufung stellte man fest, dass
«wir grundsitzlich nicht neben der Kirche arbeiten wollen, so miissen wir warten, bis die
Kirche sich iiberzeugt, dass der Diakonendienst eine zweckmissige Einrichtung sei und
unsere Briider als Gehiilfen am Aufbau des Reiches Christi beruft»%¥.

Zunichst verstand man sich im Unterschied zur Basler Mission bewusst als Unter-
nehmen unter den entkirchlichten Neuheiden in nichster Umgebung, vor allem in katho-
lischen Gebieten. Die «Grundsitze der Pilgermission» stellten denn auch fest: «Die
Pilgermission ist eine Mission vornehmlich unter Christen»***. Man sah sie «als beson-
dere Diakonen, z.B. Bibelkolporteure, Evangelisten, Hausviter, Lehrer, Krankenpfleger,
Armenpfleger, Missionare oder endlich als Prediger und Seelsorger der zerstreuten deut-
schen Gemeinden in Amerika und andern Landern»®*!.

Denn «wenn es des Herrn gnidiger Wille ist, dass die Heiden durch das Evangelium
Christen werden, so muss es ebenso, ja noch mehr Sein Wille sein, dass die Christen, wel-
che das Evangelium haben, keine Heiden werden. Desswegen ist die Mission unter der
Christenheit, besonders angesichts des jetzigen Zeitgeistes eine so wichtige Aufgabe.»%

Ein besonderes Missionsfeld unter Menschen mit vorwiegend christlicher Erziehung
ergab sich anlisslich des Eisenbahnbaus am Hauenstein, wo viele Ingenieure und
Arbeiter aus Deutschland und England beschiftigt waren, die zum Teil ihre Familien mit-
brachten. Sie waren durch ihre Arbeit kirchlich entwurzelt und auch nicht von einer
Kirchgemeinde betreut. So wurde neben den seelsorgerlichen Hausbesuchen der Bibel-
und Traktatkolporteure eine Schule gegriindet, um die englischen Kinder zu unterrich-
ten®?. 1857 war der Tunnel durch den Hauenstein fertig geschlagen.

4.7.3  Spittlers Auseinandersetzungen mit den Verantwortlichen der Basler Mission

1853 bildete die Berufung von Vikar Gerber aus Aarwangen als Lehrer nach St. Chri-
schona Anlass zu einer ernsthaften Auseinandersetzung Spittlers mit den Verant-
wortlichen der Basler Mission. Der damalige Inspektor Josenhans erblickte in dieser
Berufung einen Schritt in Richtung Konkurrenzanstalt zur Basler Mission. Er verlangte,
Spittler solle sich auf die innere Mission beschriinken oder hochstens einen abgegrenz-
ten Teil der dusseren Mission ins Auge fassen. Man war der Ansicht, die Anstalt auf
Chrischona entwickle sich in einer neuen, urspriinglich nicht vorgesehenen Richtung. In
einem Brief an Spittler stellte das Komitee der Basler Mission fest, man habe bisher die
Schule auf Chrischona als Evangelistenschule gesehen, als eine Bildungsanstalt, in der

160



Diakone fiir die innere Mission ihre Ausbildung empfangen konnten. Durch den Ausbau
der Pilgermission und ihrer Ausbildungsstitte entstehe nun «allerdings die bedenkliche
Frage»: «Wie konnen zwei Anstalten nebeneinander bestehen, ohne dass eine der andern
Eintrag tut und ohne dass die Interessen der Missionsfreunde geteilt werden?»%* Dazu
miisse auch in Betracht gezogen werden, dass jene Stimmen, welche ohnehin in Wiirt-
temberg eine eigene Missionsgesellschaft mit entsprechender Ausbildungsstiitte forder-
ten, durch das Bestehen von zwei einander konkurrenzierenden Anstalten in Basel in
ihren Pliinen bestiirkt wiirden. Das aber wiirde die wichtige und nétige Zusammenarbeit
und Einheit der Wiirttemberger und Schweizer empfindlich schwichen. Man konne sich
zwar nicht vorstellen, dass Spittler als dltestes Mitglied des Komitees der Basler Mission
diese bewusst gefihrden wolle. Aber gerade im Blick auf die Unterstiitzung der
Missionssache von Wiirttemberg und der Schweiz her diirfe keine Zweigleisigkeit und
schon gar keine Konkurrenz entstehen. Es miisse nun zu einer gegenseitigen Klirung
kommen®%,

In einem Brief an Spittler bat das Komitee «von ganzem Herzen»: «Sie mochten die
Anstalt auf Chrischona zu einer Anstalt fiir innere Mission gestalten und sich dariiber
dem Komitee und dem christlichen Publikum gegeniiber bestimmt erkliren, damit die
voraussichtliche und in ihrem Keim schon sichtbare Spaltung auf dem eigentlichen
Missionsgebiet doch nicht weitergreife.»*® Wenn auch schweren Herzens unterzog sich
zundchst Spittler diesem Wunsch, ohne sich aber definitiv an eine solche Abmachung
binden zu lassen.

4.74  Paldstina, Apostelstrasse, Prophetenstrasse

Wie viele der damaligen Erweckten richtete auch Spittler seine Augen immer wieder
nach Paldstina, nach dem Land der Verheissung. In diesem Zusammenhang entstanden
missionarische und soziale Werke, welche zum Teil Spuren bis ins 20. Jahrhundert hin-
ein hinterlassen haben. Besonders bewegten ihn aber auch die missionarische Heraus-
forderung und die neuen Moglichkeiten und Erleichterungen, welche durch die verin-
derte politische Lage und durch die neuen Reisemoglichkeiten mit Dampfschiff und
Eisenbahn geschaffen wurden. Zum ersten Mal seit langem wurde auch Palistina fiir
Européer wieder zu einer Gegend, in welcher, wenn auch unter erschwerten Umstinden,
eine missionarische Tétigkeit aufgenommen werden konnte. So sollte zwischen Jeru-
salem, wo ein Briiderhaus fiir Missionare gebaut wurde, und den Missionsstationen in
Abessinien und Zentralafrika eine Verbindungslinie geschaffen werden. In einem
«Aufruf zur Unterstiitzung der Pilgermissions-Thitigkeit in Cairo, Oberegypten und
Centralafrika; auch <Apostelstrassen>-Mission genannt»®, skizzierte der zum Bischof
des Jerusalemer Bistums gewordene Samuel Gobat diese Apostelstrasse. Es sollten 12
Missionsstationen im Niltal geschaffen werden, welche alle den Namen eines Apostels
tragen sollten. Sie sollten in Abstinden von etwa 50 Reisestunden «eine sehr nothwen-
dige Verbindung der isolirten Missionen in Abessinien mit Europa» herstellen®®,

161



Aus Berichten verschiedener Missionare schloss man, «dass das Feld zur Erndte reif
ist, dass aber der Arbeiter wenige sind»®*. Das solle dazu fiihren, dass die vorhandenen
Moglichkeiten genutzt und von einem grossen Kreis engagierter Christen in Europa mit-
getragen wiirden. Man brauche dazu vor allem treue Fiirbitte und auch eine betriachtliche
Summe an finanziellen Mitteln. Wenn dies gewihrleistet werden konne, wiirden die im
Moment darauf wartenden Briider in den Stand gesetzt, «ganz Egypten auf beiden stark
bewohnten Seiten des Nils zu bereisen, die Christen aufzusuchen, und unter Christen und
Muhamedanern das Wort Gottes miindlich und schriftlich zu verbreiten»%", Wenn es
gelinge, die Reisekosten dieser Briider zusammenzubringen, wiirde die Bibelgesell-
schaft dafiir sorgen, dass sie mit den dazu notigen Bibeln versehen wiirden. Im iibrigen
habe man es darauf angelegt, dass die einzelnen Missionsstationen sich mit eigener
Hiinde Arbeit erhalten sollten®'.

Der Ton aller Publikationen zur Apostelstrasse klingt absichtlich sehr militédrisch. «Das
ganze fiir den Herrn begonnene Werk ist, wie Sie ersehen haben, militirisch angelegt, als
eine geistige Landstrasse des Herrn, gleichsam als eine grosse Tirailleurkette [Schiitzen-
linie, H.H.], deren einzelne Posten unter sich in zusammenhidngender Verbindung ste-
hend sich gegenseitig ergiinzen und unterstiitzen sollen»®?2. Das Projekt war gedacht als
geistlicher Angriff auf Heidentum und Islam. Es galt, fiir die Sache des Reiches Gottes
neues Land einzunehmen. So wurde auch die Planung einer «Reserve-Colonie» in Gosen,
das schon im 2. Buch Mose eine Rolle spielt, an die Hand genommen, denn es sei eine
«Reserve erforderlich, von welcher aus bestindig die einzelnen Posten vorgeschoben
werden konnen»®?. Weiter konnten sich an jenem Ort, welcher als freundlich und mild
geschildert werde, die Missionare von Zeit zu Zeit ausruhen. Spittler tiberlegte sich auch,
ob nicht das syrische Waisenhaus®* nach Gosen verlegt werden konnte. So konnte in
Gosen auch ein Vorposten entstehen, auf dem sich zukiinftige Abessinienmissionare
akklimatisieren und sprachlich auf ihre zukiinftige Aufgabe vorbereiten konnten®>.

Das grossangelegte Projekt kam allerdings nicht iiber die Anfénge hinaus. Zwischen
1860 und 1866 konnten nur wenige Kolonien zeitweise besetzt werden. Die
Verschirfung der politischen Lage aber zerschlug vollends die Realisierung dieses kiih-
nen Projektes. Spittlers Freund und Biograph Johannes Kober fiihrte fiir das Scheitern
des Apostelstrassen-Projektes vor allem auch mangelnde Unterstiitzung aus Europa an.
Es sei die Uberzeugung vieler Kenner der Lage, «dass wenn damals Spittler in jenem
wirklich grossartigen Projekt von seiten der Christenheit Unterstiitzung gefunden hiitte,
viel Elend und Not und Opfer an Menschenleben und Geld erspart worden (wiren) und
man wohl in der Christianisierung und Civilisierung Afrikas einen guten Schritt weiter
gekommen wire»®,

Noch als das Unternehmen Apostelstrasse erst in den Anfidngen war, entwickelte
Spittler im Zusammenhang damit bereits den neuen Plan einer «Prophetenstrasse». Diese
sollte «unter Umgehung Abessiniens dem Weissen Nil entlang», Stationen mit Pro-
phetennamen®’ umfassen. Nach zogerlichem Beginn musste dieses Projekt bald fallen-
gelassen werden.

162



4.8 Zusammenfassender Riickblick
4.8.1  Die biblische Verpflichtung zur Mission

Die in der Missions- und Bibelverbreitungsarbeit titigen Leute betrachteten die Bibel
nicht nur als Grundlage einer Botschaft, die anderen Menschen zu vermitteln war. Sie
tibernahmen sie auch fiir ihr eigenes Denken und Leben als verpflichtende Grundlage, da
sie darin Gottes personliche Anrede erkannten. Personliche Frommigkeit und kirchliches
Engagement waren fiir sie selbstverstindlich.

Selbst da, wo uns das Reden und Verhalten der damaligen Tréger der Mission aus heu-
tiger Sicht manchmal seltsam vorkommt, bleibt doch festzuhalten, dass sie sich von
Christus ithren Mitmenschen gegeniiber verpflichtet wussten, ob sie nun, vollamtlich und
vollzeitlich damit beschiftigt, oder als Freiwillige in ihrer oft spédrlichen Freizeit mit
ihren begrenzten finanziellen Mitteln ihren Beitrag zur grossen Aufgabe leisteten. So war
fiir sie das Verwurzeltsein in der Bibel und der Einsatz aller zur Verfiigung stehenden
Krifte fiir Mission und Evangelisation kein Gegensatz, sondern gehorte organisch
zusammen®®,

Dabei war man sich doch auch immer wieder bewusst, dass fehlende Glaubwiirdigkeit
mit allem sonstigem Einsatz nicht wettzumachen ist. Es finden sich immer wieder Tone
der Selbsterkenntnis und Busse fiir vielfaches Versagen der Christenheit, welche im
Laufe der Jahrhunderte gerade den Juden gegeniiber viel Unheil angerichtet habe.
Abwehr und Skepsis gegeniiber der christlichen Mission waren nicht immer Folge bosen
Willens, sondern oft Auswirkung solchen Versagens der Christenheit.

4.8.2  Schwierigkeiten und Widerstdnde

Die Berichte, welche die Missionare an das Komitee in Basel schickten, sind voll von
Hinweisen auf vielfache Schwierigkeiten der Missionsarbeit. Missionsarbeit in Afrika
oder Indien war oft voller Gefahren. Mancher Missionar, manche Missionarin oder
Missionarsfrau musste nach kurzer Zeit krank heimkehren oder starb gar an Fieber-
krankheiten. Es fehlte auch nicht an Angriffen auf Besitztum, Leib und Leben. Es regte
sich der Widerstand von Priestern und Medizinménnern, welche sich durch das Wirken
der Missionare angegriffen und geschidigt fiihlten. Besonders in Lindern, die vom Islam
gepragt waren, war ein missionarisches Wirken in herkbmmlichem Sinne kaum méglich.
Aber auch mit Widerstinden orthodoxer Geistlicher in Armenien und im Nahen Osten
musste gerechnet werden.

Ganz besondere Schwierigkeiten ergaben sich aber auch, wo der missionarische
Auftrag in der Heimat gesehen und ausgeiibt wurde. Dabei handelte es sich nicht nur um
Widerstand gegen die Abgesandten der Kirche von seiten kirchenfeindlich eingestellter

163



Arbeiter. Es kam auch zu mancher Auseinandersetzung mit Leuten in Basel, welche sich
als gute Christen verstanden und deshalb nervos reagierten, wenn von Bekehrung und
Busse die Rede war und gar von der Notwendigkeit, dass jeder Mensch sich bewusst zur
Nachfolge Christi zu entscheiden habe.

Einen Hohepunkt erreichten diese Auseinandersetzungen im Zusammenhang mit
einer Reihe von Vortrigen, die von der Basler Mission im Januar und Februar 1860 orga-
nisiert und durch einen ihrer Missionare, Samuel Hebich (1803—-1868), gehalten wurden.
Bewusst sprach dieser die Basler Bevolkerung in missionarischer Zielsetzung an. In sei-
nen Vortrigen sprach er viel von Busse und Bekehrung. Es kam zu einem o6ffentlichen
Aufruhr, als am 24. Januar Hebich iiber Matthius 3, 1-12 predigte und die harten Worte
Johannes des Taufers auf seine Zuhorer anwandte: «So will bei uns der Selbstgerechte
und der Ungerechte doch auch ein Christ heissen, und sagst du einem solchen Menschen:
du bist kein Christ, sondern vielmehr ein Heide, so wirst du geschmiht; das will er bei
Leibe nicht zugeben.»%” Mehrere Minner verliessen lautstark protestierend die Kirche.
Die Sache hatte ein Nachspiel im Grossen Rat, wo der Antrag eingebracht wurde, «es
mochte die Regierung geeignete Massnahmen ergreifen, dass die Kanzel in der 6tfentli-
chen Kirche nicht ferner missbraucht werde, wie es in den jiingsten Tagen geschehen»®.
Heftige Auseinandersetzungen wurden dadurch ausgeldst. Die einen sahen durch einen
solchen Antrag die Meinungstreiheit, andere die o6ffentliche Ordnung gefidhrdet. Dariiber
hinaus lieferten sich die Vertreter pietistischer Frommigkeit und Vertreter der
Reformbewegung Rededuelle. Und schliesslich wurde auch iiber die Frage diskutiert, ob
sich Hebich mit seinen Ausfiihrungen total daneben benommen oder eben doch die bib-
lische Botschaft in notig gewordener Deutlichkeit ausgedriickt habe. Der Antrag wurde
schliesslich verworfen.

483  Die Rolle der Frau in der Bibel- und Missionsarbeit °°!

Wachsenden Einfluss erhielten Frauen im Dienst der Basler Mission auf dem Mis-
sionsfeld. An vielen Orten war es nur Frauen moglich, mit einheimischen Frauen in
Kontakt zu kommen, um so den Versuch zu machen, sie fiir das Evangelium zu gewin-
nen. Die ersten von Basel ausgesandten Missionare waren unverheiratet. Die Schul-
ordnung im Missionshaus verbot den Studenten, sich zu verloben. Ein Missionar miisse
frei und ungebunden jederzeit zum Dienst bereit sein konnen. Von diesem Konzept
musste man allerdings bald abkommen. Zunichst hatten die Missionare nichts zur Wahl
ihrer Lebens- und Dienstpartnerin zu sagen. Die zur Verfligung stehenden Missions-
briute wurden vom Komitee ausgewihlt und zum Dienst als Missionarsgehilfinnen aus-
gesandt. Dort oblag ihnen vor allem der Kontakt mit den weiblichen Eingeborenen,
welcher den Minnern nicht moglich war. Sie waren auch héufig in der christlichen
Erziehung tétig.

164



Etliche Aufregung wurde durch eine liberraschende Heirat hervorgerufen. Eine der
ersten Missionarinnen, die Elsidsserin Karoline Mook, verheiratete sich in Indien mit
Missionar Miiller, ohne dass vom Komitee eine Erlaubnis eingeholt worden war. Dies
hatte die sofortige Entlassung der beiden aus dem Missionsdienst zur Folge. Erst als sie
demiitig um Verzeihung baten, wurde Missionar Miiller nach einer gewissen Wartezeit
wieder in den Dienst aufgenommen®®?,

In den Komitees der Vereine finden sich immer wieder etwa die selben Personen,
meist aus eingesessenen Basler Familien, aus dem wohlhabenden Kaufmannsstand.
Frauen tauchen in der Offentlichkeit kaum auf. Von einiger Bedeutung sind nun aber die
verschiedenen Frauenkomitees. Gerade durch diese Komitees wurde ein grosser Teil der
benétigten Finanzen fiir die missionarische Arbeit zusammengebracht®®3.

Wo von Frauen die Rede ist, handelt es sich im iibrigen meist um untergeordnete
Stellungen. So wurde im Zusammenhang mit der Traktatverteilung von grossen Auf-
gaben und Moglichkeiten der Frauen gesprochen, die noch lange nicht entsprechend
erkannt und ausgeschopft seien. «Unser Verein hat seinen Ausgangspunkt in dem Hause
einer ernsten, glaubigen Frau — und er wird seinen Fortgang am besten finden, wenn ein-
mal die Frauenhand sich des Werks wieder mehr annimmt. Und zwar in diesem Theil des
Reiches Gottes nicht mit Nidhen und Strickarbeit, sondern durch die zweckmiissige,
geschickte und freundliche Vertheilung der Schriften, die aus ihren Hinden den Weg
noch so leicht nehmen. Unser tiichtigster und natiirlichster Colporteur ist die Hausmutter
oder Haustochter, die dem im Hause helfenden Arbeiter, dem Gassenkehrer, dem Bettler,
dem Handwerksgesellen, der die Waare ins Haus bringt oder darin fertigt, mit dem ihr
eigenen Geschick und rechten Wort das gute Biichlein in die Hand legt und anbefiehlt.
Wir wissen Frauen, lebende und zu ihrem Herrn eingegangene, aus deren Hinden
Hunderte solcher Schriften im Haus und ausser dem Haus ausgegangen sind. Und wie
freudig schliessen sich die helfenden Kinderhinde solcher Arbeit an und lernen friihe
schon Lust und Sinn zu solchem guten Werk.»%*

Tatsdchlich fiihrt man das Entstehen der Traktatvereine auf entsprechende Vorschlige
und praktische Unternehmungen einer Frau, der Schottin Hannah Moore, zuriick, welche
selbst Texte fiir Traktate verfasst hatte. Die Idee der Hannah Moore fiihrte einige Ménner
dazu, 1796 die Edinburgher Traktatgesellschaft als Vorbild fiir alle spéteren Traktat-
vereine und Traktatgesellschaften zu griinden, die dann auch oft zu Vorldufern der
Bibelgesellschaften wurden®.

4.84  Zeitgebundenheit und Offenheit fiir die Zukunft

Ein wichtiger Grundsatz der Missionsarbeit von Basel aus war die Verankerung der
Arbeit der speziell dazu ausgesandten und ausgebildeten Missionare, in zunehmendem
Masse auch von Missionarinnen, in der christlichen Gemeinde zuhause. Die Zu-
sammenarbeit mit der Heimat war von grosser Bedeutung. Zunichst wurden in der

165



Schweiz und in Wiirttemberg viele Hilfsvereine gegriindet, in welchen einfache
Menschen und fiihrende Reprisentanten in Politik, Wirtschatt und Kirche zusammenar-
beiteten. Neben Informationen aus den Missionsgebieten und entsprechender Gebets-
unterstiitzung war dabei das Sammeln der benétigten grossen finanziellen Unterstiitzung
besonders wichtig. Dariiber hinaus spielten seit den frithen Tagen der Christentums-
gesellschaft Missions- und Gebetsstunden in kleinem Kreis eine wichtige Rolle. Zwar
wurden diese besonderen Konventikel von manchem Pfarrer misstrauisch beobachtet
und oft auch der Behorde angezeigt. Aber da normalerweise ein landeskirchlicher Pfarrer
den Vorsitz hatte, konnten sie im allgemeinen weitergefiihrt werden.

Zu solchen Versammlungen erschienen immer mehr Teilnehmer, so dass im Mai 1818
auf Bitte verschiedener Teilnehmer Spittler an Staatsrat Peter Ochs ein Gesuch um einen
grosseren Raum richtete. Es wire gut, meinte er, wenn diese Missionsgebetsstunden in
einer Kirche stattfinden konnten. Dies werde wohl um so weniger Probleme ergeben,
«wenn noch bemerkt wird, dass diese Bethstunde immer nur durch einen ordinirten
Geistlichen gehalten werde, nie linger als eine Stunde daure, Jedermann der Zutritt
dabey gestattet sey, sie mit Gesang (aus dem hiesigen Liederbuch) und Gebeth angefan-
gen u. geschlossen werde, und die kurze Rede oder der Bericht iiber die Mission nichts
anders enthalte, als was in der Folge dem gréssern Publikum zum Theil in der bekannten
Schrift des Missions u. Bibel Magazins zur Kenntniss kommt, und endlich diese
Bethstunde gewohnlich Abends von 5 bis 6 Uhr, eine Stunde die Niemand sonderlich in
den Geschiiften stort, gehalten werde.»%® Ubrigens finde gerade dieser Tage wieder eine
solche Stunde statt, wozu auch er, Peter Ochs, eingeladen sei. Wenn er sich beteilige,
konne er sich selber von den beengten Raumverhiéltnissen im Filkli tiberzeugen und auch
erleben, wie diese Stunden ablaufen.

Ochs antwortete postwendend in positivem Sinne, er miisse aber fiir die definitive
Zusage der Beniitzung einer Kirche noch die offizielle Genehmigung des Deputaten-
Amtes einholen. Am 15. Mai kam dann allerdings ablehnender Bescheid. Beim Basler
Aufenthalt der Frau von Kriidener seien Menschen, die man sonst als klar denkende
Biirger kannte, in gefihrliche Schwirmerei verfallen. Diese seien dann mit einem éhnli-
chen Gesuch gekommen, das man natiirlich habe ablehnen miissen. Man miisse hier vor-
sichtig sein. Im iibrigen handle es sich bei der Missions-Anstalt nur um ein Lehr-Institut
ohne offentlichen Gottesdienst.

Gerade ein Blick in die hier geschilderten Bewegungen und Uberlegungen, die aus
enger Vertrautheit mit der Botschaft der Bibel heraus erwuchsen, zeigt zum Teil erstaun-
lich klare Durchblicke und prophetische Erkenntnisse. Andererseits gilt es auch die selt-
samen Fehlgriffe durch eine iibersteigerte, manchmal das Schwirmerische streifende
Zukunftsspekulation zu beachten. Im iibrigen wusste man sich aber in allem rastlosen
Einsatz dem gemeinsamen Herrn verpflichtet, an dessen Reich man mitbauen durfte.
Durch dieses unbeirrte Gottvertrauen konnten zum Teil unwahrscheinliche Pline in
Angriff genommen, aber auch Enttduschungen verarbeitet werden. Auf langerfristige
Konzeptionen konnte man ja schon deshalb verzichten, weil man die Ankunft Christi in

166



absehbarer Zeit erwartete. Man wusste sich der grossen Gemeinschaft derer zugehérig,
welche das sieghafte Kommen ihres Herrn erwarteten. So konnte auch Spott leichter
ertragen werden, wenn man sich bewusst war, schliesslich von Christus fiir treuen
Einsatz gelobt und belohnt zu werden.

Daneben waren die Menschen damals aber auch von einer allgemeinen optimistischen
Grundstimmung erfasst. Man befand sich ja in einem neuen Zeitalter, im Zeitalter der
Weltentdeckung und der erstaunlichen technischen Entwicklungen. Nichts schien
unmoglich, alles schien machbar. Durch diesen optimistischen Fortschrittsgeist liess man
sich gerne auch in seinem eigentlichen Auftrag der Mission anstecken. Mitgerissen von
dieser allgemeinen Aufbruchstimmung in eine grosse und lichte Zukunft, konnte zum
Beispiel Spittler im Zusammenhang mit der Apostelstrassenmission in einem Bericht
schreiben: «Der Zeitgeist ist jetzt in Egypten durch die Eisenbahnen und den Handel sehr
thitig, warum soll nicht auch fiir das Reich Gottes etwas Rechtes gethan werden»®7.
Auch die verbesserten Reise- und Kommunikationsméglichkeiten konnte man so als
gottliche Vorbereitung der weltumfassenden Evangeliumsverkiindigung verstehen.

Bei aller gelegentlichen Fragwiirdigkeit christlichen Selbst- und Sendungsbewusst-
seins ist es erstaunlich, schon den Gedanken einer allgemeinen Menschheitsfamilie zu
finden. Auch Heiden wurden immer wieder als «Menschenbriider» bezeichnet, denen
man das Evangelium schuldig sei, um auch sie an den Segnungen des Reiches Gottes teil-
nehmen zu lassen. Dabei verstand man unter Segnungen des Reiches Gottes nicht ein-
fach die «Segnungen der Zivilisation», die man sehr wohl auch kritisch einschiitzte, son-
dern geistliche Segnungen nach biblischem Verstindnis. So erscheint uns zwar aus heu-
tiger Sicht der damalige Neuaufbruch zu missionarischem Einsatz immer wieder auch
fragwiirdig und der damaligen Zeit verhaftet; er weist aber iiber sich hinaus in unsere
Zeit, in der uns die damaligen Fragen in veridnderter Gestalt neu gestellt werden.

167



	Missionarische Impulse

