
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 174 (1996)

Artikel: Basel und die Bibel : die Bibel als Quelle ökumenischer,
missionarischer, sozialer und pädagogischer Impulse in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Hauzenberger, Hans

Kapitel: 2.: Das "fromme Basel"

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Das «fromme Basel»

2.1 Basel als Zentrum pietistisch bestimmter Frömmigkeit

2.1.1 Vielfältige Formen pietistischer Frömmigkeit

Stadt und Landschaft Basel waren auf mannigfache Weise pietistisch geprägt. Dabei

muss vor allem auf das Wirken von Hieronymus d'Annone aufmerksam gemacht werden,

der von 1739 bis 1746 in Waldenburg und von 1746 bis 1770 in Muttenz Pfarrer
war192. Seine Predigten hatten in weite Kreise auch der städtischen Bevölkerung
hineingewirkt, so dass am Sonntag morgen während der Gottesdienstzeit die Stadttore

geschlossen wurden, um das «Geläuf» aus der Stadt nach Muttenz hinaus zu unterbinden.

Viele grundlegende Ausdrucksformen der späteren Christentumsgesellschaft finden
sich bereits bei d'Annone, so die entscheidende Rolle der Lektüre von Bibel und

Erbauungsbüchern, die starke Betonung eines von der Bibel her bestimmten praktischen
Christenlebens, die Konzentration auf die Lehre von der Sündenverfallenheit des

Menschen und der Erlösung des reuigen Sünders durch den Opfertod Jesu Christi, die

ständige Gewissenserforschung im Kampf um persönliche Heiligung, das Interesse an

weltweiter Mission und der Ausbau des gemeinschaftlichen Lebens durch verschiedene

nach Geschlecht getrennte Versammlungen über den Gottesdienstbesuch hinaus. In diesen

Versammlungen wollte man sich durch gemeinsames Studieren der Bibel, sowie
durch gegenseitige Beobachtung und Aussprache zur Heiligung, zu einem Wachstum in

einem Gott wohlgefälligen Leben, helfen. Man wollte bereit sein, wenn man vor dem

wiederkommenden Christus, dessen Reich man überall im Anbruch sah, einst Rechenschaft

über sein Leben abzulegen habe.

Das praktische Rechnen mit der Gegenwart und dem Handeln Gottes ist für die ganze
Bewegung des Pietismus typisch. Gelebte Gemeinschaft und damit auch gegenseitige
Seelsorge und Förderung im Glauben waren für den Grafen Nikolaus Ludwig von
Zinzendorf besonders wichtig, dessen Herrnhuter Brüdersozietät auch für Basel

bedeutungsvoll wurde. Die pietistisch bestimmte Frömmigkeit war in Basel im allgemeinen
nicht separatistisch oder gar antikirchlich eingestellt, sondern wurde mit der Zeit von der

Kirche aufgenommen. Noch bis weit ins 19. Jahrhundert hinein ergab sich so eine relative

Geschlossenheit der Basler Kirche, in welcher mild aufklärerische und stark
pietistische Frömmigkeit nebeneinander Platz hatten. Oft lässt sich die Verbindung verschiedener

Elemente sogar in einem einzigen Menschen wahrnehmen. Bekehrungserlebnisse
etwa konnten nicht nur durch Bibellektüre oder fromme Erbauungsliteratur, sondern

auch durch Schriften aufklärerischer Prägung ausgelöst werden193.

53



Die erweckliche Frömmigkeit, die in Basel in vielfacher Ausprägung zu finden war,
sah sich in der Mitte zwischen starrer Orthodoxie und dürrem Rationalismus. Selbst an
den Universitäten habe man angefangen, wieder neu nach der Bibel als Gottes Wort zu
fragen und darin zu forschen. Auch in der wissenschaftlichen Theologie werde sie wieder

vermehrt ernst genommen. «Aber noch ist ihr der ganze Werth des Wortes Gottes,
und namentlich die Wichtigkeit dessen nicht klar, dass unser Glaube auf einer wahrhaftigen

Geschichte beruht. Sie sagt lieber: Man findet Gottes Wort in der Bibel, als: Die
Bibel ist Gottes Wort; und stellt den Unterschied zwischen diesem und allen andern
Büchern nicht fest und hoch genug So wie nun an die Stelle des Rationalismus die
neuere Theologie tritt, so wird andererseits jene starre Orthodoxie immer mehr von der
evangelischen Theologie verdrängt man kehrt zu ihr zurück. Der Geist des einfachen
Bibelglaubens, der in den Reformatoren lebte, der Geist der Einfalt, der zu Speners
Zeiten so segensreich wirkte, ist wieder über die evangelische Kirche gekommen.»194

Es fällt in Texten aus dieser Zeit, seien es theologische oder erbauliche Abhandlungen,
Predigten, Tagebucheintragungen oder Briefe, immer wieder die starke Selbstkritik auf,
die Betonung der eigenen Unwürdigkeit vor Gott und die Bitte, Gott möge doch die
Bussfertigkeit des ohne seine Vergebung verlorenen Sünders in Gnaden ansehen. Man
war überzeugt, dass alle Geschehnisse im Grossen wie im Kleinen von Gott gewirkt
seien. Nicht nur Gewitterwolken am Horizont der Geschichte, kriegerische Ereignisse
und Naturkatastrophen, sondern auch Geschehnisse im privaten Leben wurden als
Spuren des allmächtigen Gottes verstanden, dessen allumfassendes Wirken aufmerksamer

Beobachtung nicht verborgen bleiben könne. Die zunehmende Verrohung der Sitten
und die Abnahme der Frömmigkeit in weiten Teilen des Volkes wurden in Gedanken
verknüpft mit den vielen Katastrophen und Bedrohungen, denen man sich ständig ausgesetzt
sah. Diese seien die Folge zunehmenden Ungehorsams gegenüber Gottes Geboten. Auch
die Bedrohung durch die sich nahenden französischen Heere gegen Ende des 18.

Jahrhunderts wurde so verstanden als Bussruf und unüberhörbare Einladung, zu Gott
zurückzukehren.

Schwere Führungen oder unangenehme Erfahrungen im eigenen Leben konnten als
notwendige Anfechtungen verstanden werden, durch welche Gott seine Kinder erziehe.
In einem Brief an Spittler nahm Steinkopf, sein Vorgänger in der
Christentumsgesellschaft, Bezug auf den offensichtlich etwas schwierigen Charakter des ihnen
zeitweise vorgesetzten Johannes Schäufelin (auch Schäuffelin). Schäufelin, ein
Handelsangestellter aus Württemberg, war langjähriger Mitarbeiter im Engeren Ausschuss der
Christentumsgesellschaft und besorgte verschiedentlich deren Korrespondenz. Steinkopf
und Spittler wurden von Schäufelin in ihr Amt eingeführt und bekamen so beide seine
harte Hand oft schmerzhaft zu spüren. Hinterher wusste Steinkopf aber auch dieser Zeit
noch etwas Positives abzugewinnen. So suchte er Spittler in einem Brief aus London am
18. Mai 1809 folgendermassen zu trösten:

«Was Deine jetzige Lage in Basel betrifft, so hat sie etwas mit allen menschlichen
Lagen gemein, dass sie eine Mischung von angenehmen und unangenehmen, von vor-

54



theilhaften wie nachtheiligen Umständen verbindet. Schäufelins Betragen ist besonders
drükend [!]. Ich weiss dies aus eigener Erfahrung. Aber ich muss hintennach gleichwohl
[?] noch Gott für einen solchen Plaggeist wie Schfäufeiin] danken. Lauter Brenners195

und Preiswerks196 würden uns nicht gut seyn. Unser alter Mensch braucht häufige
Demiithigungen. Sie sind das Salz, das uns vor Fäulnis bewahrt.»197

Lebenserfahrungen anderer Menschen wurden sehr wichtig, um das eigene Leben zu
überprüfen, weshalb Bekehrungsgeschichten in vielfacher Form verbreitet wurden. In
den von der Christentumsgesellschaft herausgegebenen «Sammlungen für Liebhaber
christlicher Wahrheit» finden sich verschiedene Beispiele von Menschen, deren Leben in
den düstersten Farben geschildert wird, die aber teilweise noch auf dem Sterbebett oder
kurz vor einer Hinrichtung durch Bekehrung den Frieden mit Gott fanden. Dies sollte zur
Erinnerung dienen, dass einerseits eine solche Bekehrung für jeden Menschen nötig sei,
dabei aber auch die Hoffnung wecken, dass Gott auch den verkehrtesten Sünder noch auf
den rechten Weg führen könne.

Im Blick auf die innerkirchliche Existenz vieler pietistischer Gruppen ist die enge
Beziehung von Basel mit Württemberg zu betonen. Gleich wie in Basel waren es auch in
Württemberg hauptsächlich pietistische Strömungen, welche die Kirche prägten. Es ist
denn auch kein Zufall, dass vielfache Verbindungen zwischen Basel und Süddeutschland
bestanden198. In der Christentumsgesellschaft und deren Tochterorganisationen, wie
Bibelgesellschaft, Basler Mission oder Pilgermission arbeiteten Württemberger und
Basler eng zusammen. Die Komitees bestanden vorwiegend aus Baslern, die ausführenden

Sekretäre aber waren zu einem grossen Teil Württemberger. Der Württemberger
Christian Friedrich Spittler etwa wurde «so gleichsam zur Verkörperung des
christlicherweckten Basel seiner Zeit». «Gerade er und seine bleibende Nachwirkung machen
deutlich, wie sehr das schwäbisch-württembergische Element fester Bestandteil eines
scheinbar spezifisch baslerischen Frömmigkeitstypus wurde.»199

Der Ausdruck «frommes Basel» wurde zunächst vor allem von Gegnern Basels und
dieser Art von Frömmigkeit gebraucht. In radikalen Blättern wird das fromme oder
frömmlerische Basel mit seinem Reichtum und Geiz oft im Zusammenhang mit
Verunglimpfungen zum Teil übler Sorte angeführt. Dabei spielte eine Rolle, dass

Pietisten in einflussreichen Stellungen manche ihrer Vorstellungen im Blick auf
Einschränkung der Weltlichkeit durchsetzen konnten, etwa im Blick auf Zensur oder auf
die Schliessung von Wirtshäusern oder Einschränkung von Tanzveranstaltungen. Viele
Artikel und Predigten, in welchen alles Neue und Revolutionäre als dämonisch und
antichristlich dargestellt wurde, halfen mit, die Einstellung eines grossen Teils des

Kirchenvolks in dieser Richtung zu beeinflussen.
Zwar war auch in Basel der Durchschnitt der Bevölkerung nicht frömmer als anderswo.

So stellte bereits 1850 ein alter Geistlicher fest, dass seit einem halben Jahrhundert
ein starker Rückgang des Kirchenbesuches festzustellen sei. Habe um 1800 noch
selbstverständlich jeden Sonntag mindestens ein Familienmitglied den Gottesdienst besucht,
seien jetzt die Kirchen meist nur noch halb besetzt. Die meisten Leute gingen, wenn

55



überhaupt, nur noch an besonderen Festtagen zur Kirche, Handwerker und Fabrikarbeiter
praktisch überhaupt nicht mehr200. Aber in Basel waren besonders viele führende Leute
in Politik und Wirtschaft von einer überzeugt erwecklichen Frömmigkeit geprägt. Es

waren häufig Leute im Rampenlicht der Öffentlichkeit, welche sich in den in jener Zeit
neu entstehenden missionarischen und sozialen christlichen Werken engagierten201. Sie
sahen sich häufig als in der Endzeit lebend, in welcher es besonders galt, für das Reich
Gottes zu wirken, so lange noch die Möglichkeit dazu bestehe. So sind die Äusserungen
in den Schriften der Christentumsgesellschaft voll von Hinweisen auf das Verständnis
der Gegenwart als der in der Bibel vorausgesagten Endzeit.

«Es ist nicht zu verkennen, dass die gegenwärtige Zeitperiode diejenige ist, von der
der Apostel Johannes sagt: <Kindlein, es ist die lezte [sie!] Stunde>. Das erkennt Jeder,
der nur mit einiger Aufmerksamkeit auf das hinblikt [sie!], was um und neben ihm in der
Welt vorgeht. Die ausserordentlichen Völkerbewegungen, die ungewöhnlichen
Erscheinungen in der Natur, die immer stärker einreissende Immoralität und die steigenden,
zum Theil unnatürlichen Laster, die täglich mehr im Schwange gehen, der verderbliche
Unglaube, welcher die Grundvesten der christlichen Glaubenswahrheit auf allen Seiten
und von allen Seiten her zu untergraben sucht, der ungemessene Luxus nicht nur in den
höhern, sondern in allen Ständen der menschlichen Gesellschaft, die unersättliche Gierde
nach Lebensgenuss und das damit verbundene unaufhaltbare Jagen und Haschen nach
sinnlichen Vergnügen, die Unbändigkeit, Zügellosigkeit, Unehrbietigkeit und der störrische

Ungehorsam der Jugend gegen Eltern, Lehrer, Erzieher und andere Vorgesezte [sie!]
u.s.w., dies alles zusammengenommen verursacht der gegenwärtigen Weltverfassung die
lezten krampfhaften Zukungen [sie!]; denn so kann es nicht lange mehr fortgehen.»202

2.1.2 Persönliche Gewissenserforschung

Im ganzen Pietismus, oft aber auch in aufklärerischer Frömmigkeit, finden sich zahlreiche

Beispiele von intensiver Selbstbeobachtung und Gewissenserforschung in einer
Fülle von Tagebüchern, Biographien und Selbstbiographien. An einem Einzelbeispiel
soll die Art und Weise aufgezeigt werden, wie diese Selbstprüfung auch in Basel gepflegt
wurde. Es handelt sich um die Lebenserinnerungen von Hieronymus de Nicol. Bernoulli-
Respinger203. Er schrieb diese Erinnerungen für seine Kinder auf, um ihnen die
Wichtigkeit eines gottwohlgefälligen Lebens vor Augen zu führen. Es gehört dabei zur
Sache, dass er seine Aufzeichnungen mit einem kurzen Gebet einleitet, in dem er um
rechte Christuserkenntnis und -liebe betet204. Zunächst beschreibt er seine Jugend, wobei
er plötzlich darüber erschrickt, dass er sie nicht dem Willen seines Schöpfers gemäss
angewendet habe. Er beklagt die bloss theoretische, oberflächliche Frömmigkeit, in der
er gelebt habe, ohne Gott genügend für seine Wohltaten zu danken205.

In einer interessanten Mischung von Weltgeschehen, Stadtereignissen und persönlichen

Erfahrungen beschreibt er die Aktualitäten des Tages, die politische Entwick-

56



lungen und die dadurch hervorgerufenen Auswirkungen auf die Bevölkerung. All das ist
immer wieder durchzogen von Betrachtungen persönlichen Charakters und von einer oft
überspitzten Art, seine Demut und Unwürdigkeit vor Gott darzulegen. Vor allem die
Krankheit seiner Frau lässt ihn über die Vergänglichkeit menschlichen Wesens nachdenken206.

Immer wieder finden sich Ausdrücke starker seelischer Erregung, welche sich
auch körperlich Ausdruck verschaffte. So berichtet er offen von vergossenen Tränen,
welche seine schmerzliche Reue Gott gegenüber begleiteten207.

In allen Erschütterungen und Verunsicherungen streckt er sich immer wieder aus nach
einem kräftigen Glauben, der allein in solcher Verunsicherung Halt und Hilfe sei208. Als
1815 nach langer Krankheit seine Frau starb, drehten sich die Gedanken Bernoullis
erneut um Fragen nach der menschlichen Vergänglichkeit und nach dem, was dem Leben
seinen eigentlichen Sinn und Wert verleiht: «Was wäre Ich in vielen Fällen ohne Sie

gewesen, wie seelig waren die Stunden, da wir uns Sonntags mit einander bey einem guten

Buch zur Anbettung Gottes vereinigten sollte Ich von der bei mir überstarken
Weltliebe und Sinnlichkeit zurückgezogen werden Ist dieses geschehen, sind diese
heilsamen Mittel der Gnade von mir braucht worden? Gott, wie beschämt stehe ich da,

wenn ich diese Frage beantworten soll.»209

Schliesslich ist es eigene Krankheit, welche 1823 zu einem erneuten Innehalten und
Überdenken seines Lebens führt. Die Wiedergenesung erscheint ihm dabei als ein
gnädiges Zeichen, dass ihm noch einmal eine Chance geschenkt ist, sein Leben vor Gott in

Ordnung zu bringen: Mit der «Krankheit besserte sichs, Gott sey Dank, wieder, und
der Allgütige will mir noch Zeit gönnen, durch Busse und gute Handlung die viele
versäumte Zeit wieder einzubringen. Zwar dieses ist mir nicht möglich, nur Jesu Verdienst
allein kann mir Gnade bei meinem himmlisch. Vater erwerben und mich ein seeliges
Ende meines langen Lebens hoffen lassen.»210

2.1.3 Pietistische Frömmigkeit in frommen Zirkeln

In seinen «Freymiithigen Briefen über das Deportationswesen und seine eigne
Deportation nach Basel» beschrieb Johann Caspar Lavater 1800/1801 «den religiösen
Zustand in Basel», wie er ihn erfahren und verstanden hatte. Zunächst spricht er davon,
dass mehr noch «als in dem kleinern und ärmern Zürich Üppigkeit, Prachtliebe, Ess-
und Trinklust, Weltgeist, Geldsucht, und ein auffallender Leichtsinn in Basel herrscht...
Aber es ist gar nicht zu läugnen, dass religiöses Bedürfniss und ein Streben nach

Frömmigkeit und christlichere Tugend an sehr Vielen, Vielen, durchaus unverkennbar
ist.»211 Dabei unterscheidet er fünf Klassen, die sogenannten Orthodoxen oder Alt-
rechtgläubigen, die deutsche (Christentums-)Gesellschaft, die Herrnhutischen Brüder,
die Lichtbedürftigen und Lernbegierigen. Die fünfte Gruppe nennt er eine Klasse
religiöser Menschen, «die mir noch Eine Stufe höher zu stehen scheint»212. Die Leute der

Christentumsgesellschaft und die Herrnhuter bedenkt er im grossen ganzen mit einem

57



positiven Urteil, merkt allerdings an, dass ihm an den Leuten in der
Christentumsgesellschaft oft eine gewisse Weite der Erkenntnis fehle, während bei den
Herrnhutern die Tendenz zu Gesetzlichkeit und zu einem wenn auch nur feinen
Gewissenszwang festzustellen sei.

Auch Ostertag spricht von verschiedenen Gruppen, welche sich frei versammeln
konnten, wenn sie nicht «zwischen den Stunden des öffentlichen Gottesdienstes und zum
Nachtheil desselben gehalten werden» und nennt auch die ungefähre Grösse der
betreffenden Kreise: «Die erweckten Christen theilt man in Pietisten, Herrnhuter und
Separatisten. Diese drei Parteien stehen einander nicht im Wege, streiten auch nicht
miteinander; doch hat jede ihre besondern Einrichtungen. Die Separatisten belaufen sich in
und ausser Basel auf 20-30 Personen, und nehmen eher ab als zu. Die Zahl der
Herrnhuter wurde vor etlichen Jahren in Stadt und Land auf 600 geschätzt, jetzt dürften
sie sich nur auf etwa 300 belaufen. Der Pietisten sind etwa 150. Letztere haben die
Einrichtung unter sich, dass sie in fünf verschiedenen Versammlungen von
Mannspersonen ihre Erbauungsstunden halten, worunter eine aus lauter ledigen Männern
besteht, die zugleich alle Fremde sind. Alle diese Versammlungen kommen den ersten
Sonntag jeden Monats in Eine zusammen, die von Pfarrer Meyenrock (Pfarrer in St.
Alban)213 schon seit etlichen zwanzig Jahren gehalten wird. Ausser diesen giebt es eben-
soviele Versammlungen für das weibliche Geschlecht.»214

2.1.4 Die Herrnhuter Brüdersozietät215

Schon seit 1730 gab es in Basel eine Gruppe von Herrnhutern, die jedoch erst 1740 durch
einen Besuch des Grafen Zinzendorf auch in grösserem Mass nach aussen in
Erscheinung traten. Die Brüdersozietät hatte in Basel die Stellung einer innerkirchlichen
Gemeinschaft, ohne Absicht, sich als eigene Kirche zu konstituieren. So wares möglich,
dass zur Brüdersozietät nicht nur einfache Leute und bekannte Persönlichkeiten des
öffentlichen Lebens, wie etwa Bürgermeister Wenk216, sondern auch eine ganze Reihe
von Pfarrern, Kandidaten der Theologie und Theologiestudenten gehörten. Auch führende

Mitglieder der Christentumsgesellschaft waren zeitweise in ihren Reihen zu finden,
wie etwa deren Mitbegründer, die Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt (seit 1796) und
Jakob Friedrich Meyenrock (seit 1793). Diese Hessen sich sogar in die Reihen der
Herrnhuter Predigerkonferenz aufnehmen, «offenbar weil sie dort für ihren Beruf und für
ihr Herz mehr Anregung zu empfangen hofften»2'7. Von 1785 an konnte sogar von einer
eigentlichen herrnhutischen Gruppe unter den Theologen der Basler Kirche gesprochen
werden, die mit der Herrnhuter Predigerkonferenz in Verbindung stand218. Die
ausschliessliche Betonung der Tugendlehre ohne Verankerung in der neutestamentlichen
Erlösungsbotschaft in weiten Teilen herkömmlicher Theologie war für viele junge
Theologen unbefriedigend219.

58



1785 begannen die Herrnhuter, ihre Kinder zu sammeln und zu betreuen. Mit der Zeit
wurde diese Arbeit auch gegen aussen geöffnet. Beeindruckend waren die Versuche,
einander zu einem wirklichen und ernsthaften Christenleben zu verhelfen. Dazu gehörte
gegenseitige Ermahnung und wenn nötig auch Kirchenzucht. Dabei konnten allerdings
auch Spannungen zwischen den Generationen nicht ausbleiben. So wurden zum Beispiel
junge Leute gerügt, weil sie sich in den sogenannten «Tabakkämmerlein» aufgehalten
hätten, wo geraucht und geplaudert wurde. Nach einem spannungsgeladenen Hin und
Her wurden die Tabakkämmerlein von Herrnhut aus für die Mitglieder der Sozietät
verboten220.

Auch auf der Landschaft waren vielerorts, oft durch Anregung von Seiten der Pfarrer,
herrnhutische Versammlungen entstanden. Andernorts aber setzten sich die Pfarrer gegen
die «falschen Propheten» zur Wehr, wie etwa der junge Aufklärer Pfarrer Johann Jakob
Laesch in Gelterkinden221.

Als Christian Gottlieb Blumhardt, der zeitweilige Sekretär der Christentumsgesellschaft

wieder als Pfarrer in seine württembergische Heimat zurückgekehrt war,
ging die Beteiligung an den Versammlungen der Christentumsgesellschaft so stark
zurück, dass man ernsthaft überlegte, sich der Brüdersozietät anzuschliessen. Aus der
Perne setzte sich aber Blumhardt gegen solche Pläne energisch zur Wehr: «Ich kann den
herrschenden Geist der Societät nicht billigen. Sie ist intolerant. Jede Vereinigung mit ihr
wird daher dem freieren Geiste unserer Gesellschaft schaden. Man muss sich zu ihnen
bekehren, oder sie bleiben ferne.»222

2.1.5 Schwärmerische Auswüchse und nüchterne Frömmigkeit

Im grossen ganzen waren die Leute, welche sich in den Versammlungen im Umfeld der
Christentumsgesellschaft zusammenfanden, recht nüchtern und praktisch denkende
Menschen, welche sich nicht allzuschnell von schwärmerischen Bewegungen mitreissen
Hessen. So fand zum Beispiel Juliane von Krüdener (1764-1824)223 in Basel eine eher
gedämpfte Aufnahme. Spittler lieferte ihr auf ihr Begehren Traktate und Neue
Testamente zum Verteilen. Zwar anerkannte er, dass diese Prau eine besondere Aufgabe
zu erfüllen habe, schränkte aber Zeller224 gegenüber ein: «Die vielen Visionen, das

Dringliche wegen naher Gerichte etc. will mir nicht einleuchten; ich stimme für das

Stille. Ruhige. Geprüfte und Peste im Christengang und möchte neben den Gerichten
auch das viele Gute rühmen, das der Herr an uns armen Sündern thut. Das beständige
Jammern, Klagen, Beten, Pasten. Kreuzmachen etc. kann am Ende auch Gewohnheit
werden.» Er bedauerte vor allem, «dass sie es für ihren Beruf hielt, als Prophetin umher
zu ziehen, die Strafgerichte Gottes verkündigend und zur Auswanderung
auffordernd»225.

Gerade um die Wende zum 19. Jahrhundert und in den ersten Jahren danach waren
viele mit der Christentumsgesellschaft verbundene bedeutende Pietisten sehr offen für

59



Übernatürliches, ja für den «Verkehr mit der Geisterwelt»226. Johann Friedrich Oberlin
etwa pflegte nach dem Tod seiner Frau noch jahrelang mit ihr Zwiesprache zu halten.
Johann Caspar Lavater fühlte sich angezogen vom Übernatürlichen; Johann Heinrich
Jung-Stilling wurde unter anderem durch seine Werke «Scenen aus dem Geisterreiche»
und «Theorie der Geisterkunde» bekannt, aber auch viel geschmäht. In Basel aber stiess
diese Art von Umgang mit der jenseitigen Geisterwelt auf Ablehnung. Die Verbreitung
von Jung-Stillings Buch über die Geisterkunde wurde sogar verboten, «weil es nach

Ansicht der kirchlichen Zensur dem Aberglauben Vorschub leistete»227.

Neben den meisten Angehörigen der Christentumsgesellschaft in Basel stand auch

Spittler solchen Spekulationen distanziert gegenüber, was ein gewisses Erstaunen des

Freundes Johannes Gossner228 auslöste: «Mich wundert sehr, dass Ihr besther Freund mit
Stillings Theorie der Geisterkunde so unzufrieden seyd, mir ist sie ein merkwürdiges
überaus liebes Buch. Sowenig ich je auf Geister, und Geistererscheinungen hielt, weil
ich eben nie eine Erfahrung davon machte, so lieb und angenehm sind mir dennoch
die Aufschlüsse, die mir dieses Buch darüber gibt. Mags seyn, dass nicht alles wahr ist,
aber alles, was in der ganzen Welt davon erfahren, oder erzählt worden ist, wird doch
auch nicht lauter Lüge, und Täuschung seyn Das Beste ist indessen, dass wir uns
mit dem heil. Geist in Rapport setzen, und die Erscheinung Jesu Christi lieb haben. Sonst

will ich keinen Geist sehen, und von keiner Erscheinung wissen. Wenn aber andere andere

Erscheinungen haben, und Geister sehen sollen, oder wollen, so will ich mit ihnen
nicht streiten; Sie mögen bessere Augen haben als ich, und daher weiter sehen. Ich beneide

sie aber auch nicht darum. Gott gebe mir nur Augen voller Klarheit, für alle seine

Wahrheit; und blöde Augen für Dinge, die nichts taugen. Ja, Bruder! Nichts soll uns das

Ziel verrücken, wir wollen immer durstiger werden nach der Erscheinung Jesu
Christi.»229

Die Basler hatten Jung-Stilling gegenüber ihre Skepsis im Blick auf solche

Spekulationen ausgedrückt. Als es im April 1801 zu einer Zusammenkunft Jung-Stillings
mit Vertretern der Christentumsgesellschaft kam, wurde ganz offen miteinander geredet.
«Jung sprach als Bruder mit uns; wir sprachen als Brüder mit ihm; wir hörten seine

Gedanken über unsere Gesellschaft und ihren Hauptzweck, über unsere gegenwärtige
Abfallszeiten, über die so unentbehrlich nöthige Geisteseinigkeit aller wahren Gotteskinder,

über die Missionssache und mehrere andere wichtige Gegenstände; und so theil-
ten wir auch ihm unsere Gedanken, auch einige Einwendungen, seine Schriften betreffend,

brüderlich mit, welches er mit gleicher brüderlicher Liebe aufnahm.»230

Besonders skeptisch zeigten sich die Basler in bezug auf die Endzeitberechnungen
eines Johann Albrecht Bengel (1687-1752), die im schwäbischen Pietismus eine grosse
Rolle spielten. Als Jung mit ähnlichen Berechnungen aufwartete und Christen zur
Auswanderung nach Russland ermunterte, bedeutete man ihm in Basel, er möge mit
derartigen Dingen vorsichtiger umgehen. Zwar sei man auch hier davon überzeugt, in Zeiten
höchster Wichtigkeit zu leben. Aber wenn man damit unvorsichtig umgehe, reize man die

Ungläubigen zu Ablehnung und Spott231.

60



In diesen Tagen waren es für viele schwärmerisch veranlagte Schriftforscher vor allem
das Buch Daniel und die Offenbarung des Johannes, welche eine grosse Rolle spielten.
Die Leute der Christentumsgesellschaft seien auch schon öfters aufgefordert worden,

entsprechende Abhandlungen herauszugeben. Obwohl sie auch davon überzeugt seien,
dass das Studium der Zeitereignisse im Licht der Offenbarung höchst interessante

Aufschlüsse ergebe, hätten sie sich nicht zu solchen Veröffentlichungen entschliessen
können. Denn «wer von unsern schätzbaren Lesern, an welche Partey er sich auch

zunächst angeschlossen haben mag, weiss nicht, mit welcher Vorsicht und Weisheit
hierüber geschrieben werden muss, besonders wenn man sich erlauben will, über diese

oder jene Stelle bestimmte Winke zu geben, und wie viel Anlass zu Unheil und gefährlicher

Schwärmerey zuweit ins Einzelne gehende Auslegungen der Offenbarung Johannis
schon gegeben haben, so dass es also für die, welche sich nicht dazu berufen fühlen, weit
rathsamer ist, zu schweigen und es denen zu überlassen, die einen tiefen und gesunden
Blik [sie!] in diesen wichtigen Theil der Schrift haben.»232

Allerdings zeigten sich auch in Basel und selbst in der Christentumsgesellschaft
zeitweise Leute, welche früher oder später auf schwärmerische Abwege gerieten. So erregte
es grosses Aufsehen, als Friedrich Lachenal, der geachtete Professor für Logik und

Metaphysik, seine Professur aufgab, um sich der Wanderpredigerin Juliane von Krüdener
auf ihren Evangelisationsreisen anzuschliessen. Er hatte auch seine Mitarbeit im
Komitee der Basler Mission aufgegeben, da er dies mit seinem Glauben nicht mehr
vereinbaren könne. Später allerdings trennte er sich von Frau von Krüdener, kehrte nach

Basel zurück und nahm seine Tätigkeit im Missionskomitee wieder auf233. Auch ein

Mitarbeiter Spittlers, Johann Georg Kellner, schloss sich dem Gefolge der Frau von
Krüdener an und verstarb in Russland234.

Zu den schwärmerischen, eschatologisch gestimmten Gestalten im Umfeld der

Christentumsgesellschaft gehörte Johann Jakob Wirz 1778— 1858)235. Seit 1820 erlebte

er Visionen. Am 15. Mai 1824 schickte er «ein Zeugnis, das mir der Herr aller Herren,
der treue und wahrhaftige Zeuge Jesus Christus, an Sie gegeben hat Nehmen Sie also

dieses Zeugnis von der Hand unsers Gottes an. Amen!» Darin heisst es: «Ihr solltet
Lichter sein in dieser Stadt, aber wie oft wird nicht mein Name gelästert euertwegen, weil
ihr so oft den Weltmenschen gleich seid, die ihren Wandel in der Welt führen? Ihr aber

sollt euern Wandel im Himmel führen. Ihr lasset einen Unrath nach dem andern sich
bilden, und ihr Vorsteher seid stille dazu, lasset euch die Augen verbinden und sehet so die
Person an!»236 Ganz direkt und persönlich wurde darin vor allem Missionsinspektor
Blumhardt angegriffen. Auf Grund dieses Zeugnisses wurde Wirz gebeten, in Zukunft
den Versammlungen der Christentumsgesellschaft fernzubleiben. Er sammelte die

«Nazarenergemeine», zu der unter anderem auch Ignaz Lindl stiess, ein ehemaliger
katholischer Priester aus dem Umkreis der Allgäuer Erweckungsbewegung237.

Intensiveren Kontakt mit Spittler hatte auch der unstete Geist Ernst Joseph Gustav de

Valenti 1794—1871)238. Valenti war Arzt, wurde Erweckungsprediger und Kämpfer
gegen die neue Theologie. Ende 1831 erschien er mit einer Empfehlung an Spittler in

61



Basel. Zunächst wurde er für die Leitung der öffentlichen Versammlungen der

Christentumsgesellschaft eingesetzt. Dann war er beteiligt an der Gründung der
Pilgermission. In einer ersten Phase begann er mit Unterricht für die angehenden
Pilgermissionare. Bald aber zog er nach Bern weiter. Dort arbeitete er in der Evangelischen
Gesellschaft. 1851 kehrte er wieder nach Basel zurück, wo er die letzten Jahre seines

Lebens sehr zurückgezogen lebte239.

2.2 Die Deutsche Christentumsgesellschaft240

2.2.1 Im Vorfeld der Gründung

Erschreckt durch den Niedergang biblischen Christentums, das Aufkommen immer
bibelkritischerer Stimmen, angeregt aber auch durch in England und Schweden entstandene

Gesellschaften, «deren Zweck die Vertheidigung des Glaubens und Ausbreitung der

Gottseligkeit und des Reiches Jesu ist»241, unternahm Johann August Urlsperger
(1728-1806) von 1779 bis 1780 eine Reise durch Europa, um Gesinnungsfreunde zu
suchen und sich mit ihnen zu verbünden. Der promovierte Theologe Urlsperger, der als

noch nicht 50jähriger aus Gesundheitsgründen von seinem Pfarramt in Augsburg
zurückgetreten war, wollte sich für die Förderung des Reiches Gottes und die Verteidigung der

Geltung der Bibel einsetzen. Dazu gehörte in besonderer Weise die gründliche
Erforschung der Bibel und möglichst weitreichende «Ausbreitung dieses ohnschätzba-

ren, den Menschen von Gott geschenkten Gutes». Darüber hinaus war ihm daran gelegen,

«neben einer richtigen Erkentnis [sie!] aus Gotteswort auch die wahre Gottseligkeit
zu beförderen»242.

Seine Anregungen wurden unterschiedlich aufgenommen. Am stärksten war der
Widerhall in Basel, wo er im «Handlungsbedienten» Georg David Schild243 einen Mann
fand, welcher für die Verwirklichung dieses Plans in Basel alle Hebel in Bewegung setzte.

Er stellte sich zunächst Urlsperger als Korrespondent zur Verfügung und ging in
Absprache mit ihm daran, Leute zu suchen, welche sich für eine solche Aufgabe zur
Verfügung stellen könnten. Basel war zunächst einmal als Ausgangspunkt in der Schweiz
vorgesehen, während das Haupt-Direktorium für eine Stadt mehr im Zentrum
Deutschlands, zum Beispiel Nürnberg, vorzusehen wäre244. Neben Johann Rudolf
Burckhardt, Pfarrer zu St. Peter in Basel, tauchte der Theologieprofessor Johann
Wernhard Herzog als Wunschkandidat für den Vorsitz auf. Schild solle ihn dazu bewegen,

diese Aufgabe zu übernehmen, «weil doch in der ganzen Welt nichts Höheres und
nichts Seligeres, auch an jenem Tage nichts mehr uns Zierendes als eben dieses ist und

seyn wird, durch Gottes Gnade Mitarbeiter Gottes und Christi an und in seinem Reich

gewesen zu seyn. Wie schön, wenn der Herr Docktor, nebst denen Herrn Pfarrern
Burkhard und Meyenrock, sichs gefallen Hessen, der Gesellschaft in Basel einen ordentlichen

Grund und Einrichtung zu geben!»245

62



2.2.2 Gründling, Ziele und Organisation

Am 30. August 1780 wurde im Hause Professor Herzogs der Engere Ausschuss der

Christentumsgesellschaft in Basel gegründet. Neben Johann Wernhard Herzog, Johann

Rudolf Burckhardt und Jakob Friedrich Meyenrock waren anwesend: «Herr Wilhelm
Brenner als bisheriger Cassirer, Herr Georg David Schild bey Herrn Johannes Brenner,
älter, als bisheriger Correspondent, Herr Jacob Friederich Liesching bey Herrn Peter

Merian und Sohn, welcher die Stelle Herrn Schilds wegen seiner bevorstehenden baldigen

Abreise von hier in Zukunft vertretten solle»246.

Der ursprüngliche Name der neuen Vereinigung lautete «Deutsche Gesellschaft zur
Beförderung reiner Fehre und wahrer Gottseligkeit». Damit war ein doppelter Zweck
angesprochen. Nach aussen sollten das Gespräch und die Konfrontation mit der

Neologie, der von der Aufklärung geprägten Theologie, gesucht und die Wahrheit und

Bedeutung der Bibel herausgestellt werden. Nach innen wollte man die persönliche
Frömmigkeit fördern, aber auch die Einheit all derer suchen und pflegen, welche über
Grenzen bestehender konfessioneller Unterschiede hinweg «die heilige Schrift als das

wahre und ewig bleibende Wort Gottes anerkennen; die Fehre vom Sündenfalle und vom
allgemeinen menschlichen Verderben, von der Gottheit Christi, seinem verdienstlichen
Leben, Leiden und Sterben, von der Wirksamkeit des heiligen Geistes zur Bekehrung des

Sünders, von der Rechtfertigung allein durch den Glauben und der endlichen Völlendung
der Gläubigen im ewigen Reiche Gottes anerkennen»247.

In den Grundlagen248 versprach man, einander im Glauben immer als Brüder und
Schwestern anzusehen. Täglich solle in der Stille Fürbitte geübt werden. Die Heiligung
des Sonntags und der regelmässige Besuch der Gottesdienste, «ohne besondere

Anhänglichkeit an Einige der ordentlich berufenen Lehrer», waren für alle verpflichtend.
Die Hausandacht in den Familien, sowie treue Ausübung der Berufspflichten und eine

gründliche christliche Erziehung der Kinder, dazu gegenseitige Ermahnung gehörten
ebenso zum Programm wie der regelmässige Besuch der Versammlungen. Ziel dieser

Versammlungen «soll auf alle Zeiten sein und bleiben, die Wohlfahrt der Kirche und des

Staates sowohl, als aller und jeder Menschen Gottes miteinander flehentlich im Namen
Jesu vorzutragen, durch gemeinschaftliches Leben und Betrachten des göttlichen Wortes
und in guten Gesinnungen zu stärken, die brüderliche Eintracht zu befördern, und durch
einen verborgenen Beitrag der Armen zu gedenken». Das geistliche Leben solle gepflegt
werden durch regelmässige Selbstprüfung und die Bereitschaft, das christliche Leben
«aufs Künftige durch Gottes Gnade zu verbessern und frömmer zu werden». Jeden Tag
soll die Bibel gelesen und darüber in der Stille nachgedacht werden. Wer in offenbare
Sünde oder Laster verfalle, solle sich nicht mehr als Mitglied der Gesellschaft ausgeben
dürfen.

Geleitet werden solle die Gesellschaft durch einen Engeren Ausschuss, zunächst unter
dem Präsidium von Professor Herzog. Im Engeren Ausschuss waren die «arbeitenden

Mitglieder», welche durch «beitragende Mitglieder» ergänzt wurden, die an den

63



Versammlungen teilnahmen, die Protokolle und Korrespondenzen zu lesen erhielten und
die Arbeit finanziell mittrugen. Dazu kamen die Ehrenmitglieder, welche ebenfalls an

den Versammlungen teilnehmen und die Schriften lesen konnten, aber bei Abstimmungen

kein Stimmrecht hatten. Man beschloss, monatliche Zusammenkünfte zum
gemeinsamen Studium der Bibel, zum Austausch von Glaubenserfahrungen und zu

gegenseitiger Erbauung durchzuführen. Die öffentlichen Versammlungen standen unter
Leitung eines Pfarrers, welcher mit Gebet und Bibelauslegung die Zusammenkunft eröffnete.

Haupttraktandum war das Vorlesen der Mitteilungen aus den
Schwestergesellschaften, über welche diskutiert werden konnte. Berichte und Gespräche wurden in

einem Protokoll zusammengefasst, welches anschliessend auch den anderen
Gesellschaften zugestellt wurde.

Ausdrücklich wurde daran festgehalten, dass man trotz des nicht denominationeilen
Charakters der Gesellschaft keine Vereinigung der verschiedenen Kirchen beabsichtige.
Zwar gebe es einige Mennoniten in ihren Reihen, sicher aber keine Katholiken. Man sei

nicht gesonnen, auch nur eine Glaubenswahrheit dem Wunsch nach einer Vereinigung
mit der katholischen Kirche aufzuopfern. Auch gedenke man nicht, Menschen aus ihren
Kirchen abzuziehen oder Proselyten zu machen249.

Zu dieser ausdrücklichen Stellungnahme sah man sich gezwungen, als Vorwürfe zu
hören waren, die Christentumsgesellschaft sei katholisch, ja ihr vorwarf, sie sei zu «einer
wahren protestantischen Jesuitergeseilschaft» geworden250. Man unterstellte ihr auch,
ein Verein von Nichtstuern zu sein251. Man warf ihr Fanatismus, Hochmut, Herrnhuterei
und Andächtelei vor252. Ja, man behauptete gar, sie wolle «die Welt mit Brettern zunageln,

allem Forschen ein Ende machen und die unfehlbare Kirche seyn»253. Teilweise
wurde ausdrücklich auf solche Kritiken Bezug genommen und wenn nötig eine

Auseinandersetzung geführt. «Bald sind wir höchst einfältige Leute, verblendete und
durch Vorurtheil abgehärtete Orthodoxen, Dummköpfe, die weder Witz noch auch sogar
das gemeine Denkungsvermögen besitzen. Bald sind wir listige Hierarchen, schlaue

Jesuitenköpfe, abgefeimte Freymaurerkleriker, und was unsere Gegner noch weiter aus

uns zu machen für gut finden werden.»254 Man wollte sich aber weniger mit
Auseinandersetzungen aufhalten, als vielmehr seinen stillen Gang im Gehorsam Gott
gegenüber gehen.

2.2.3 Beziehungen und Korrespondenzen

Von Anfang an war ein Hauptziel der Christentumsgesellschaft, die Verbindung mit
Christen in ganz Europa, ja über den Kontinent hinaus, herzustellen und zu pflegen. So

wurden neben den Kontakten mit den vielerorts, vor allem im deutschsprachigen Raum,
entstehenden Partikular-Gesellschaften auch Kontakte geknüpft mit Auswanderern in
Nordamerika. Mit der Zeit entstanden rund 40 Partikular-Gesellschaften. Besonders

bedeutungsvoll wurde die Beziehung zu London, wo durch Steinkopf, der sein

64



Sekretärenamt in Basel gegen das Pfarramt an der deutschsprachigen Savoy-Kirche
vertauscht hatte, mit den verschiedenen britischen überdenominationellen Werken Kontakte
entstanden. Dies sollte sich etwa bei der Gründung und späteren Geschichte der

Bibelgesellschaft, wie auch in der Frage der «Fleidenmission» als besonders wichtig
auswirken.

Nicht nur auf brieflichem Wege oder über die gemeinsame Zeitschrift der «Beiträge
für Liebhaber christlicher Wahrheit und Gottseligkeit» stand man in Verbindung mit den
andern Gesellschaften. Schon Urlsperger hatte versucht, durch Reisen die persönlichen
Kontakte zu pflegen. Solche Reisen und persönlichen Kontakte spielten auch in der
weiteren Geschichte eine grosse Rolle. Adolf Steinkopf unternahm als auswärtiger Sekretär
der Britischen und Ausländischen Bibelgesellschaft mehrfach Reisen auf den Kontinent,
selbst unter grossen Schwierigkeiten während der unsicheren Zeit der napoleonischen
Besetzung Kontinentaleuropas und der Kontinentalsperre.

Bald konnten dieser Kontakt und die gegenseitige Information nicht mehr mit den

ausgetauschten Protokollen befriedigt werden. So begann man 1783 mit der monatlichen
Herausgabe der «Auszüge aus dem Briefwechsel der Deutschen Gesellschaft thätiger
Beförderer reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit». Diese Auszüge wurden ab Januar
1786 als Zeitschrift herausgegeben, welche bis 1912 als «Sammlungen für Liebhaber
christlicher Wahrheit und Gottseligkeit» erschienen.

Es zeigte sich, dass eine der Partikulargesellschaften eine Art Vorsitz übernehmen
müsse. Da sich noch keine deutsche Gesellschaft dazu fand, blieb diese Aufgabe
provisorisch den Baslern vorbehalten, wo zuerst und am kräftigsten die Anregungen
Urlspergers verwirklicht worden waren. Bald wurde durch Zustimmung aller anderen
Gesellschaften der Vorsitz dauernd Basel zugeteilt. «Ein ungenanntes auswärtiges
Gesellschaftsglied» habe diesen Vorrang Basels folgendermassen begründet: «1. In
Basel fand Herr DJoctor] Urlsperger zuerst Gehör mit seinem Anliegen; 2. die Basler
bliesen, nach der 1 [iebenj Mindener Freunde Ausdruck, die Posaune solang, bis sich auch
Andere zu ihnen versammelten; 3. sie spahrten keinen Fleiss, keine Arbeit und Kosten
zum Besten der Anstalt; 4. sie haben rechtschaffene Männer von allen Ständen, und
darunter solche, die mit ihrem Segen die Sache vorzüglich unterstützen können und wollen;
5. sie wohnen in einem Orte der Freyheit, wo ihnen die wenigsten Hindernisse in den

Weg gelegt werden können. Daher urtheilen schon verschiedene Partikulargesellschaften,

Basel werde wohl das Zentrum aller Gesellschaften seyn und bleiben
müssen.»255 Die Basler betonten allerdings immer wieder, dass sie dieses Amt nicht gesucht
hätten und sich ihrer Unvollkommenheit durchaus bewusst seien. «Eine Stadt mitten in
Deutschland wäre der Lage nach bequemer; hingegen hat unser Basel, Gott sey dafür
Dank!, den Vorzug der leiblichen und geistlichen Freyheit.»256

65



2.2.4 Sekretäre der Christentumsgesellschaft

Bald zeigte sich, dass die ständig wachsende Arbeit in Protokollführung und
Korrespondenz nicht mehr so nebenbei erledigt werden konnte, zumal sich Basel immer mehr
als Zentrum der ganzen Arbeit herauskristallisierte. So wurde bereits 1782 mit dem
Kandidaten der Theologie Johann Immanuel Friedrich Schmid ein erster vollamtlicher
Sekretär in diese Arbeit berufen. Schmid war einer der vielen in Tübingen ausgebildeten
württembergischen Theologen, welche in Basel ihr erstes Aufgabenfeld betraten. Mehrere

von ihnen übten in Basel ihre Tätigkeit aus, bis sie aus ihrer württembergischen
Heimat der Ruf in ein Pfarramt oder die Berufung zu einem Lehramt erreichte. Von den

Sekretären wurde zunächst erwartet, dass sie Theologen seien, weil zu ihrem Aufgabenkreis

nicht nur die Führung von Protokollbüchern und Korrespondenzen gehörte, sondern
auch die Redaktion der «Sammlungen» und die Leitung öffentlicher Versammlungen.

2.2.4.1 Carl Friedrich Adolf Steinkopf 1773-1859)257

Von besonderer und zukunftsweisender Bedeutung sollte sich die 1795 erfolgte Berufung
Steinkopfs als Sekretär erweisen. Steinkopf war bei aller starken Verwurzelung in der
Bibel und im christlichen Bekenntnis ein Mann des Ausgleichs, einer Grenzen überwindenden

christlichen Weitherzigkeit258.
Während seiner Zeit in Basel erhielt er die Berufung zum Pfarrer der österreichischen

Gemeinde Eferding, welche mit der Christentumsgesellschaft in besonders enger
Beziehung stand und von dieser auch verschiedentlich unterstützt worden war. Diese

Berufung zerschlug sich aber, da er als «Fanatiker und Revolutionär» von der kaiserlich
österreichischen Regierung abgelehnt wurde259. Hingegen erreichte ihn eine Berufung an
die deutschsprachige Savoykirche in London, wo er gewählt wurde und 1801 seinen

Dienst aufnahm. Er knüpfte viele Beziehungen an und wurde Mitglied der

Traktatgesellschaft («Religious Tract Society»). Er war Mitbegründer der Britischen und
Ausländischen Bibelgesellschaft, wo er ausserdem zum nebenamtlichen Auslandssekretär

gewählt wurde.
Erfüllt von seinen Erfahrungen in London betrieb er durch persönliche Besuche und

auf dem Korrespondenzweg die Gründung der Traktat- und der Bibelgesellschaft in

Basel. 1812 begab er sich im Auftrag der Britischen Bibelgesellschaft auf eine Reise

nach dem Kontinent, wo er unter anderem auch in Basel einkehrte und sich um eine

Wiederbelebung der eingeschlafenen Traktatgesellschaft bemühte. Durch die Vermittlung

Steinkopfs wurde der Horizont der Basler im Blick auf die weltweite Missionsarbeit
geweitet.

Steinkopf war zeitlebens ein Mann der Bibel, in der seine Frömmigkeit wurzelte. «Die
Schrift war ihm die Fundgrube aller Weisheit, der göttliche Lebensquell, aus dem er mit
kindlich frommem Glauben für sich und andere täglich schöpfte.»260

66



2.2.4.2 Christian Friedrich Spittler (1782-1867)261

Mit Christian Friedrich Spittler holte Steinkopf 1801 einen Mann nach Basel, der
zunächst eher als Lückenbüsser angesehen wurde. Als einfacher Angestellter der
Stadtschreiberei Schorndorf schien er für die grossen Arbeiten in der
Christentumsgesellschaft nicht zu genügen. Steinkopf stellte ihn dem Ausschuss vor «als einen

Menschen, den man zwar nicht als Sekretair selbst, aber doch zu seiner Hülfleistung
wohl gebrauchen könnte»262. Spittler entwickelte aber eine Aktivität, deren Spuren über
die Grenzen Basels, ja Europas, hinaus noch heute sichtbar sind.

Zunächst wurde er entsprechend seiner Ausbildung als Verwaltungsangestellter lediglich

für administrative Aufgaben und für die Buchführung angestellt. Man wartete auf
Christian Gottlieb Blumhardt, der erst noch seine theologischen Studien in Tübingen
abschliessen musste, aber als eigentlicher Sekretär vorgesehen war. Inzwischen sollten

Spittler und die Mitglieder des Engeren Ausschusses, vor allem Johannes Schäufelin, die

Korrespondenz besorgen. Bald arbeitete Spittler als Hilfssekretär mit Christian Gottlieb
Blumhardt zusammen, welcher von 1803 bis 1807 das Sekretariat besorgte. Als dieser als

Pfarrer nach Württemberg zurückkehrte, war zunächst die Sekretariatsstelle wieder
vakant. Schliesslich aber erhielt 1808 Spittler doch eine feste Anstellung als offizieller
Sekretär mit einem festen Gehalt.

In seiner Jugend hatte er sich intensiv mit der Frage einer möglichen Berufung als

Missionar auseinandergesetzt. Noch 1800 hatte er einen Brief nach Amerika gesandt, um
sich nach den Möglichkeiten eines missionarischen Dienstes in Nordamerika zu erkundigen.

Dieser Brief war aber ohne Antwort geblieben263. Jetzt wurde er von Basel aus in
vielfacher Weise für missionarische Werke als Initiator tätig. Mit seinem Namen werden
über dreissig Werke verbunden. Allerdings bestand seine Bedeutung häufig vor allem
darin, dass er als Impulsgeber und unübertroffen im Erschliessen finanzieller Quellen in

Erscheinung trat. Die verwaltungsmässige Kleinarbeit sah er nicht als seine Stärke und

Aufgabe an. Hingegen gelang es ihm immer wieder, die nötigen Verbindungen zu knüpfen,

um für diese Werke die geeigneten Mitarbeiter zu gewinnen.
Bei seiner Bestattung charakterisierte Pfarrer Le Grand das Leben Spittlers als «die

lebendigste Apologie des Christentums. Ein Leben von der Art, das so viel Gutes wirkte,

so viel Segen verbreitete, und ein Sterbebett, wo ein Strahl aus der seligen Ewigkeit
das friedevolle Antlitz des Heimgehenden beleuchtete und verklärte, kann nichts anderes

als einen göttlichen und ewigen Grund haben.»264 Diesen Grund fand Spittler in der

Bibel, aus der er das Evangelium von der Erlösung des Sünders durch Leiden, Tod und

Auferstehung Jesu Christi gelernt hatte und damit zeitlebens umging. So mündete sein

Testament folgerichtig aus in das Anliegen: «Dass das teuerwerte Evangelium von Jesu

Christo, dem Gekreuzigten und Auferstandenen und nun zur Rechten des Vaters

Sitzenden von unseren Pilgermissionaren in Demut und in Einfalt des Herzens fort und

fort verkündigt werde, und dass hiedurch auch etwas geschehe, um das Reich Gottes
herbeizuführen, dies bleibt meines Herzens Wunsch und Gebet.»265

67



2.2.4.3 Christian Gottlieb Blumhardt 1779—1838)266

Blumhardt stammte aus einer einfachen, armen und frommen Familie. Vom Vater war er
zum Schusterhandwerk bestimmt worden. Mit grosser Energie und innerer Überzeugung
bereitete er sich aber auf die Lateinschule vor und studierte anschliessend in Tübingen
Theologie. Auf dem Sterbebett segnete ihn sein Vater mit den Worten: «Dich wird der
Heiland so segnen, dass du einst ein gesegnetes Werkzeug seiner Gnade unter den Heiden
sein wirst.»267

Schon vor Abschluss seines Studiums wurde er von Adolf Steinkopf gebeten, an seiner

Stelle in das Sekretariat der Christentumsgesellschaft einzutreten. Als er 1803 nach

Basel kam, bildeten er und Spittler eine ideale Arbeitsgemeinschaft. War Spittler der
unbekümmerte Draufgänger, der Mann, der immer wieder neue Aufgaben anpackte,
während die Planung für Angefangenes noch nicht abgeschlossen war, zeigte sich

Blumhardt als der Schüchterne, Bedächtige, welcher eine Sache gut durchdachte und

organisierte. Er war der theologisch Gebildete, welcher durch seine Beredsamkeit die
Hörer anzusprechen vermochte.

Von 1807 bis 1816 war er als Pfarrer in einer württembergischen Gemeinde tätig, bis

er als Inspektor der neugegründeten Missions-Anstalt wieder nach Basel zurückkehrte.
Basel war der Ort, an den er sich von Gott selber gerufen wusste. «Gottlob, ich sehe es

immer deutlicher ein, dass Basel der Ort meiner Bestimmung ist.»268 Wie er zeitlebens
unter einer schwächlichen körperlichen Konstitution litt, waren seine letzten Jahre durch

gesundheitliche Belastungen überschattet.

2.2.5 Zur weiteren personellen Zusammensetzung der Christentumsgesellschaft

In der Tatsache, dass in der weiten Christentumsgesellschaft neben vielen einfachen und
bescheidenen Leuten, neben der grossen Schar der «Stillen im Lande», auch gekrönte
Häupter, Adelige, Professoren, Leuchten in Politik oder Wissenschaft als Schwestern
und Brüder zusammenkamen, erblickte man ein Zeichen des anbrechenden Reiches

Gottes, welches alle menschlichen Schranken überwindet. So konnte man schon 1784 in

einem Bericht der Gesellschaft sagen: «Wir sehen fürstliche und gräfliche Personen,

Freiherren, Edelleute, Minister, Staatsbeamte, Generale und andere höhere und niedere

Militärpersonen, Consistorial- und andere Räthe, Doctores, Professores und andere

berühmte Gelehrte geistlichen und weltlichen Standes, von allerlei Rang, unter unsern
Gliedern, obwohl es uns an vielen rechtschaffenen und würdigen Gliedern aus allen
bürgerlichen Ständen, von den höchsten bis zu den niedrigsten herab, nicht fehlet, welche
Alle durch das Band der brüderlichen Liebe, ihrer übrigen Verschiedenheit ungeachtet
und unbeschadet, auf das innigste miteinander verbunden sind.»269

Sogar Leute, welche nicht in allem mit den Grundlagen der Christentumsgesellschaft
einverstanden waren, zählten zu ihren Freunden, wie etwa der Zürcher Pfarrer Johann

68



Caspar Lavater (1741-1801). Die persönliche Beziehung Lavaters zur
Christentumsgesellschaft entstand, als Lavater für einige Zeit nach Basel verbannt worden war.
Eine besondere Beziehung pflegten die Basler auch zu Hofrat Johann Heinrich Jung
(1740-1817) in Karlsruhe, dem weitherum bekannten Nationalökonomen, Staroperateur
und Verfasser erbaulicher Schriften, der sich selber Stilling nannte270.

Die Basler Partikular-Gesellschaft war ein Querschnitt durch alle sozialen und bil-
dungsmässigen Schichten hindurch. Neben einer Reihe von kaufmännischen
Angestellten («Handlungsbeflissenen») fanden sich Handwerker, Politiker, Gelehrte,
Ausländer und Einheimische, Bürger und Adelige. «Das Protokoll von 1785 zählt für Basel

auf: Handelsleute, Metzger, Tabakfabrikanten. Kammacher. Buchbinder, Schneider,
Kirschwasser-Destillierer, Seidenfärber, Hafner, Handschuhfabrikanten, Kaminfeger,
Kübler, Handelsjungen, eine sehr gemischte Gesellschaft.»271

2.2.5.1 Johann Wernhard Herzog (1726-1815)

Johann Wernhard Herzog war von 1792 bis 1813 Professor an der theologischen
Fakultät. Er lehrte unter anderem nacheinander Altes und Neues Testament und
Systematische Theologie. Während einiger Zeit war er auch Vorsteher der
Universitätsbibliothek, weshalb Steinkopf ihn darum bat, er möchte nach London mitteilen, was
für Bibeln in Basel zu finden seien, die eventuell als Vorlage für neue Bibelausgaben
dienen könnten.

Der orthodoxe Theologe Herzog war der erste Vorsitzende des sich bildenden Engeren
Ausschusses der Christentumsgesellschaft. Dieses Amt bekleidete er von 1780 bis 1813.

Zugleich präsidierte er von Beginn an die Basler Bibelgesellschaft, bis ihn 1812 Antistes
Emanuel Merian in dieser Funktion ablöste.

2.2.5.2 Johann Rudolf Huber 1766—1806)272

Johann Rudolf Huber war seinen Eltern zeitlebens dankbar, dass sie ihm nicht nur eine

gründliche schulische Ausbildung zukommen Hessen, sondern ihn auch zu Frömmigkeit
und Rechtschaffenheit und zu wahrer Gottesfurcht anhielten273. Er studierte Philosophie
und Theologie und erhielt schon früh eine Professur für Geschichte in Basel. Er Hess sich
dann aber 1789 in Strassburg als Pfarrer der reformierten Gemeinde wählen. Dort
beobachtete er intensiv die Auswirkungen der Französischen Revolution. Als in Strassburg im

Zuge der Säkularisation die meisten Kirchen geschlossen wurden, kehrte er in die

Heimat zurück. Hier wurde er zunächst Pfarrer in Riehen. Fünf Jahre später wurde er
zum Pfarrer an der Elisabethen-Gemeinde gewählt.

Dort entfaltete er als Gemeindepfarrer und in vielfältiger Weise darüber hinaus eine

grosse Wirksamkeit. Er war literarisch tätig, wobei es ihm immer letztlich um Bibel und

69



Glauben ging. Er kümmerte sich intensiv um Theologiestudenten, die in den offiziellen
Vorlesungen an der Theologischen Fakultät nur unzureichend auf das praktische
Pfarramt vorbereitet würden274. Anlässlich seiner Bestattungsfeier wurde darauf
hingewiesen, er habe «in Verbindung mit Herrn Pfr. Falkeisen einer Anzahl wackerer
Jünglinge, welche sich der Theologie widmen, biblische Vorlesungen gehalten, und war
ihnen sonst auf mancherley Weise zum zweckmässigen Fortschreiten in ihren Studien
beförderlich gewesen»275. Er trat auch mit Publikationen, zum Beispiel Predigten, an die
Öffentlichkeit. Dazu gab er von 1798 bis 1801 das «Christliche Sonntags-Blatt nach dem
Bedürfniss der Zeit» heraus276.

Huber war es, welcher zusammen mit Hieronymus Falkeisen, dem späteren Antistes,
den Aufruf zur Gründung einer Traktatgesellschaft verfasste. In Hubers Pfarrhaus wurde
1804 im Rahmen einer Sitzung des Engeren Ausschusses der Christentumsgesellschaft
die Basler Bibelgesellschaft gegründet. Nur gut vierzig Jahre alt war Johann Rudolf
Huber, als er, der seit Jahren gesundheitliche Probleme hatte, 1806 verstarb und dadurch
im noch jungen Werk der Bibelgesellschaft eine empfindliche Fücke hinterliess.

2.2.5.3 Nikolaus von Brunn (1766— 1849)277

Nikolaus von Brunn, Sohn eines landschaftlichen Pfarrers, studierte Theologie und war
während einiger Jahre Pfarrer in Bubendorf und Liestal. 1810 wurde er an die
Martinskirche nach Basel berufen. Seine Entwicklung führte von herrnhutischen
Kontakten über eine Zeit, da man ihn verdächtigte, Rationalist zu sein, hin zu erweckli-
cher Frömmigkeit278. Während seiner Zeit als Pfarrer auf der Landschaft machte er sich

um die Pflege des Schulwesens verdient. In Liestal waren ihm einerseits geistliche
Aufbrüche in der Gemeinde geschenkt. Andererseits hatte er sich immer wieder mit
politischen Unruhen unter der Bevölkerung auseinanderzusetzen.

Bei seinem Dienstantritt in Basel wurde er bald von Spittler gebeten, die

Erbauungsstunden der Christentumsgesellschaft zu übernehmen. Die Martinskirche war
allerdings noch kurz vorher abwechslungsweise als Magazin für die französischen

Truppen und als Kirche für die eidgenössischen katholischen Soldaten gebraucht worden.

So musste erst das Kirchengebäude renoviert werden. Wegen dieser bewegten
Geschichte hatte der Gottesdienstbesuch stark gelitten. Aber auch hier erlebte von Brunn
einen solchen Aufbruch, dass die Kirche mit der Zeit bei seinen Gottesdiensten jeweils
gefüllt war.

Ein besonderes Thema theologischer Beschäftigung war für von Brunn die Frage nach
dem Reiche Gottes. Zwar erwartete er das Kommen des Reiches Gottes von Gottes
Wirksamkeit selber. Dies sollte aber nicht zu unchristlicher Passivität verleiten, sondern

zu tätigem Einsatz für die Sache Gottes führen279. Dem diente die Mitarbeit von Pfarrer
von Brunn in der Christentumsgesellschaft und ihren Tochtergesellschaften. Im Dienst
der Bibelgesellschaft reiste er mit Kaufmann Sulger zusammen nach Paris, um dort beim

70



Aufbau einer Bibelgesellschaft mitzuhelfen. In seinem Pfarrhaus wurde die erste Sitzung
der Missions-Anstalt abgehalten.

Den Ertrag seines Lebens und Dienstes fasste er folgendermassen zusammen: «Was
den innern Gang meines Herzens anbetrifft, so weiss ich von mir nichts zu rühmen, wohl
aber meine Sünden, Mängel und Gebrechen selbst anzuklagen und öffentlich zu bezeugen:

Es ist kein teureres Wort als das. dass unser Herr Jesus Christus gekommen ist in die
Welt, die Sünder selig zu machen, unter welchen ich einer der vornehmsten bin. Von mir
werde nichts gerühmt, als die Barmherzigkeit des Herrn, die er mir Unwürdigem bewiesen

hat. Sein Name werde genannt, der meine vergessen. Ich war nur ein tönendes
Erz und eine klingende Schelle. Wenn sein Geist darein hauchte, so gab es wohl harmonische

Töne; was aber mein Geist hervorbrachte, war sehr oft flaches und mattes
Geschwätz.»280

2.2.5.4 Adolf Christ-Sarasin 1807-1877)281

Adolf Christ stammte aus einer im 17. Jahrhundert in Basel eingewanderten
Hugenottenfamilie. Seinem Motto «Überall wirken, in der Politik, in der
Gemeinnützigkeit, in christlichen Vereinen, in der Familie und im Geschäft»282 lebte er in
umfassendem Sinne nach. Fabrikant von Beruf, der sich in patriarchalischer Weise für seine

eigenen Arbeiter einsetzte, stand er der Öffentlichkeit in vielfacher Art in der Politik, in

sozialer und gemeinnütziger Tätigkeit, wie in vielen kirchlichen und freien christlichen
Werken zur Verfügung. Besondere Bedeutung erlangte er in der Politik, wo er jahrzehntelang

im Grossen Rat, 28 Jahre lang im Kleinen Rat, mit markanten und oft
bekenntnishaften Voten immer wieder auffiel. Auch im Justizkollegium und als Präsident des

Kirchen- und Schulkollegiums trat er vielfach in Erscheinung. Bedeutend waren seine

Untersuchungen über die Fabrikarbeiterverhältnisse und sein Einsatz für grössere soziale

Gerechtigkeit. Während Jahren präsidierte er das Komitee der Basler Mission, war
Mitglied des Komitees der Bibelgesellschaft und Mitglied des Vereins für
christlichtheologische Wissenschaft. Seine Weitherzigkeit bei aller klar bestimmten und

bibelbezogenen Frömmigkeit zeigte sich unter anderem darin, dass er die Regierung bei der

Einweihung der Synagoge wie der mennonitischen Kapelle vertrat. Für die Anliegen der
Katholiken hatte er ein offenes Ohr. Wenn es um Belange der Kirche ging, kämpfte er für
die Beibehaltung des Ordinationsgelübdes der Pfarrer, für das Schliessen der Stadttore
während des Gottesdienstes und für die Freiheit der Verkündigung im Zusammenhang
mit heftiger Kritik an den evangelistischen Versammlungen des Missionars Samuel
Hebich283. Er setzte sich zur Wehr gegen eine rationalistische Theologie, denn «die neue
Lehre will nichts von Vergebung und tröstet mit Harmlosigkeit, Gutherzigkeit und

Rechtschaffenheit, mit losem Trost, der noch nie ein beschwertes Gewissen erleichtert
hat»284. Unbeirrbar bekannte er sich zur Bibel als fester Grundlage seines Lebens und

Wirkens: «Ein ächtes, glückliches Hauswesen muss gegründet sein auf die heilige

71



Schrift; muss bestehen in der Zucht, Ermahnung und Gebet zum Herrn, muss von dem

Geiste christlicher Liebe durchdrungen sein, welcher Reibungen und mancherlei

Missverhältnisse überwindet, welcher mit dem Glauben an die helfende und regierende
Vaterhand Gottes allein über viele Abgründe hinüberführt, die auch im Leben des Hauses

sich aufthun können.»285

2.2.6 Die Christentumsgesellschaft macht ihren Tochtergesellschaften Platz

Obwohl die Leute der Christentumsgesellschaft nicht mit grossem Getöse auftraten,
sondern sich eher als die «Stillen im Lande» verstanden, wurde die Umgebung auf sie

aufmerksam. auch wenn bald die polemische Auseinandersetzung mit der aufklärerischen

Theologie, das ursprüngliche Ziel Urlspergers, fallengelassen worden war. Statt öffentlicher

Auseinandersetzungen hatte man sich eher persönlicher Erbauung im Glauben
verschrieben.

Nun wurde aber die Gesellschaft zur Pflege vertieften geistlichen Lebens auf Grund

der Bibel zum Ausgangspunkt der Gründung einer grossen Anzahl von Werken
verschiedenster Art, welche zum Teil heute noch bedeutungsvolle Arbeit tun. Es handelt sich

dabei um Werke, welche sich vor allem den missionarischen, den ökumenischen, den

sozialen oder pädagogischen Seiten des christlichen Auftrags widmeten. Natürlich hat

eine solche Auswirkung der Pflege biblischer Frömmigkeit wesentlich mit den dynamischen

Persönlichkeiten eines Spittler oder eines Steinkopf zu tun. Aber tatsächlich liegt
im biblischen Zeugnis, wenn es praktisch wird, eine unerhörte Dynamik, welche zum
Wahrnehmen von Öffentlichkeits- und Weltverantwortung führt286.

Parallel zur Gründung immer neuer Unternehmungen auf dem Boden der

Christentumsgesellschaft aber starb die innere Lebendigkeit nach und nach ab. Nach dem

Höhepunkt der Entwicklung wurde die Zahl der Partikulargesellschaften immer kleiner,

so dass am Schluss die Basler alleine dastanden. Die Lebenskraft der

Christentumsgesellschaft schien jetzt sogar in Basel gebrochen. Das umfassend Bedeutungsvolle
der Existenz der Christentumsgesellschaft war aber, dass sie das Werden dieser zum Teil
bedeutenden christlichen Werke ermöglicht hatte.

2.3 Die Basler Bibelgesellschaft287

2.3.1 Die Gründung der Deutschen Bibelgesellschaft in Basel

2.3.1.1 Entscheidende Impulse aus London

Kurz nach seinem Weggang nach London hatte Steinkopf 1803 Basel wieder besucht und

dort von der bevorstehenden Gründung einer Bibelgesellschaft in London berichtet. In

72



einem Brief vom 16. Mai 1804 an die Pfarrer Falkeisen und Huber berichtete er begeistert

von der erfolgten Gründung und lud die Basler ein, ebenfalls im Blick auf die

Herstellung und Verbreitung von Bibeln tätig zu werden288. Auf Grund dieser Anregung
entstand 1804 zugleich in Nürnberg und Basel eine Bibelgesellschaft unter dem Namen
«Deutsche Bibelgesellschaft». Steinkopf ermunterte dabei die Basler, auch andernorts in
der Schweiz für dieses Anliegen zu werben289. Zunächst stand aber die Zusammenarbeit
der Basler mit Nürnberg im Vordergrund.

Frohgemut meldete Pfarrer Huber an den Nürnberger Verbindungsmann Johann

Gottfried Schöner: «Sobald ich Ihren lieben Brief in Händen hatte, war es mein erstes

Anliegen, auf heute eine Sitzung des engern Ausschusses der deutschen Christentumsgesellschaft

mit einigen andern Bibelfreunden einzuladen. Diese Sitzung ward heute

abend wirklich gehalten und konstituierte sich, in kindlichem Vertrauen auf den Segen
des Herrn, zu einer Komite der Bibelgesellschaft. Es wurde dabei einmütig beschlossen,
dass wir von Herzen gerne mit Ihnen gemeinschaftlich zu Werke gehen und Ihre
Bibelanstalt mit Rat und That fördern und unterstützen wollen.»290 Der 31. Oktober 1804

wurde so zum Gründungstag der neuen Bibelgesellschaft.
Nach einem etwas harzigen Beginn der gemeinsamen Arbeit mit den Nürnbergern

überlegten sich Blumhardt und Spittler, die beiden Sekretäre der Christentumsgesellschaft,

wie man der Deutschen Bibelgesellschaft neue Impulse vermitteln könnte.
Sie schlugen zunächst eine Erweiterung des Zentrums der Christentumsgesellschaft vor,
damit die neue Arbeit besser bewältigt werden könnte. «Ein anderes sehr taugliches
Mittel zur Bevestigung und Erweiterung unserer Anstalt bestünde darin, dass die

Besorgung der deutschen Bibelsache ganz mit unserer Anstalt verbunden würde.»291

2.3.1.2 Verbindungen mit der Schweiz und mit Deutschland

Im Vorfeld der Konstituierung hatte man sich nach Steinkopfs Wunsch mit Senior
Schöner in Nürnberg und Antistes Hess in Zürich in Verbindung gesetzt. In einem Brief
vom 1. September 1804292 wandte sich Johann Rudolf Huber an Antistes Hess, um ihm

Mitteilung von der Gründung der Bibelgesellschaft in London zu machen; dies sei ein

Gegenstand, «welcher seit einiger Zeit die Gemüther unserer Christenthumsfreunde in
Basel beschäftigt». Ziel sei, die Bibel in grosser Menge unter dem Volk zu verbreiten,
«theils sie zu verschenken, theils um einen äusserst wohlfeilen Preis zu verkaufen».
Im Ausschuss der Christentumsgesellschaft in Basel sei darüber intensiv nachgedacht
worden.

Dabei biete Basel einiges an positiven Voraussetzungen, zum Beispiel habe man in

Felix Schneider einen Drucker, «dessen grösster Wunsch es ist, seine Presse ausschliesslich

zur Verbreitung des Christenthums gebrauchen zu können». Schneider war Mitglied
der Herrnhuter Sozietät und hatte gelobt, keine Schriften zu drucken, welche er nicht mit
seinem Gewissen vereinbaren könne, vielmehr seine Presse in den Dienst Gottes zu stel-

73



len293. Schneider habe bereits berechnet, dass bei einer Auflage von 10 000 Exemplaren
das Stück auf 13 Batzen zu stehen käme. Als Absatzgebiet würden sich Süddeutschland

und die deutsche Schweiz «und etwa noch Elsass» anbieten. Für die nördlichen Teile
Deutschlands existiere ja bereits die Hallesche Bibel 294.

Steinkopf hatte nicht nur die Anregung zur Bibelgesellschaft gemacht, sondern im

Auftrag und Namen der Britischen und Ausländischen Bibelgesellschaft auch gleich
einen finanziellen Grundstock von 200 Louis d'or gelegt, damit mit dem Druck
baldmöglichst begonnen werden könne. Die Briten waren sogar dazu bereit. Druckmaschinen

zur Verfügung zu stellen.
Der Gedanke einer schweizerischen Bibelgesellschaft oder mindestens einer engeren

Zusammenarbeit tauchte immer wieder auf. So legte 1861 eine Kommission, bestehend

aus Theologen der Kantone Appenzell. Basel (Antistes Preiswerk), Bern, St. Gallen,
Schaffhausen, Thurgau und Zürich (Kirchenrat Hess), den Entwurf einer Revision der

Luther-Übersetzung vor, welcher bei Felix Schneider gedruckt wurde. Diese Probe

umfasste Genesis 1—4, die Psalmen 18-25, Jesaja 7-12, Matthäus 1-7 und Galater 1-6.
Erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts konnte man sich zu einer gemeinsam akzeptierten
Revision durchringen. Die grosse Schwierigkeit bestand darin, dass in der Schweiz drei
verschiedene Übersetzungen im Gebrauch waren. War in Basel vor allem die Luther-
Übersetzung im Gebrauch, galt in Zürich die immer wieder revidierte Zürcher
Übersetzung, während in Bern die Bibelübersetzung des reformierten Herborner Theologen
Johannes Fischer (Piscator)295 offiziell eingeführt worden war.

2.3.1.3 Zusammensetzung und Arbeitsweise des Komitees

Zunächst bemühten sich die Nürnberger um den Druck einer eigenen Bibelausgabe, aber

mit wenig Erfolg296. Damit zeichnete sich eine neue Aufgabe für die Basler ab. Dazu hatte

sich das Basler Komitee zu ergänzen und neu zu konstituieren. Die erste Sitzung des

neugebildeten Komitees fand am 1. September 1806 statt. Anwesend waren der

Vorsitzende, Professor Herzog, die Pfarrer Burckhardt, Falkeisen und Thurneysen und

die Herren Spittler, Schnell und Miville. Dieses Komitee beschloss, sich alle zwei
Wochen zu einer Sitzung zusammenzufinden. Neben Professor Herzog als Präsident

wurden der Kaufmann Emanuel Schnell zum Kassier und Professor Miville, ein weiteres

Mitglied der Theologischen Fakultät, zum Sekretär gewählt. Von jeder Sitzung wurde

ein Protokoll erstellt. Dem ersten Protokollbuch wurde eine kurzgefasste Geschichte

der Bibelgesellschaft vorangestellt297.

Neben dem Planen von Bibelausgaben galt es auch, für deren Absatz zu sorgen. Dabei
übernahm man von den Briten das dreifache Vertriebssystem, das sich dort bewährt hatte:

1. Subskription, 2. Hilfsvereine, 3. Kolportage. Bei der Subskription wurde zur
Zahlung eines regelmässigen Beitrages eingeladen, wodurch man eine gewisse finanzielle

Rücklage für neue Ausgaben erhielt. Die Subskribenten konnten dafür zu besonders

günstigen Bedingungen Bibeln beziehen.

74



Auch in Basel wurde das Grundprinzip der Bibelgesellschaft übernommen, Bibeln
wenn immer möglich nicht einfach wahllos zu verschenken298. Bibelempfänger sollten
sich nicht als armengenössig empfinden. Die Erfahrung zeige, dass es für das
Selbstwertgefühl eines Menschen wichtig sei, dass er seinen eigenen, wenn auch noch so
bescheidenen, Beitrag an den Erwerb einer Bibel leisten könne. Gratisbibeln waren nur
für offensichtlich Bedürftige vorgesehen. Wie in Grossbritannien wurden auch in Basel
immer wieder Klagen laut, dass es Leute gebe, welche die geschenkten Bibeln in einer
Pfandleihanstalt versetzten, um das erhaltene Geld in Alkohol umzusetzen. Dies
geschah zum Beispiel in England, als dort 1831 eine Cholera-Epidemie ausbrach und
man den Sterbenden oder trauernden Hinterbliebenen Bibeln schenkte. Deshalb wurde
beschlossen, solche Bibeln nur auszuleihen und den eigentlichen Preis und den Vermerk,
diese Bibel sei geliehen, auf die Bibel aufzudrucken299.

Es wurden aber auch viele Bibelausgaben in reicher Ausstattung zu stattlichen Preisen
gedruckt. Diese konnten durch vermögendere Leute erworben werden. Diese Ausgaben
berechnete man im Preis so, dass sie die Druckkosten für die einfacheren Ausstattungen
tragen halfen.

2.3.2 Der Bibeldruck

2.3.2.1 Nürnberg und Basel

Die Planung für einen Bibeldruck hatte zwar zunächst das Nürnberger Komitee unter der
Leitung von Senior Schöner übernommen. Aber die Probedrucke in Nürnberg gerieten
nicht zur Zufriedenheit, da ein unerfahrener Schriftgiesser und Drucker von Schöner
damit beauftragt worden war. Das von Basel nach Nürnberg gesandte Geld war aber von
Schöner bereits in diesen Druck investiert worden. Nach längerem Briefwechsel mit dem
verstörten und geknickten Schöner wurde nun der Auftrag nach Basel vergeben, wo man
nicht nur in Felix Schneider den gesuchten Drucker, sondern in Wilhelm Haas und dessen

Offizin einen berühmten und fachlich hochqualifizierten Schriftschneider und -gies-
ser mit den nötigen Einrichtungen zur Hand hatte. Neben Schneider waren auch andere
Drucker bereit und in der Lage, Bibeldrucke herzustellen, so etwa der Bruder des im
Komitee sitzenden Pfarrers Thurneysen.

Schöner machte sich selber Vorwürfe, im Blick auf die Herausgabe einer Bibel in
Nürnberg versagt zu haben. Er fühlte sich auch den Baslern gegenüber schuldig, nicht
zuletzt im Blick auf die schlecht angelegten Spendengelder: «Alle Klagen über das Neue
Testament sind gerecht, ob mir gleich bei jeder solchen Klage aufs neue mein Herz blutet

und die Thränen im Auge stehen, dass so viel redliche Mühe in einer so wichtigen
Sache einen so schlechten Erfolg hatte Ich habe unverzeihliche Fehler begangen, und
vor allem habe ich es an dem rechten Gebet fehlen lassen! Haben Sie eben Geduld mit
Ihrem elenden, zitternden, schlagflüssigen Gehilfen J.G. Schöner.»300

75



Zwar befand sich jetzt der Auftrag für die Bibelherstellung in guten Händen. Aber man
hatte auch nachträglich noch Probleme mit dem Nürnberger Fehlschlag. Neben dem
verlorenen Geld war anderes in unsicheren Werten angelegt worden. So berichtete Schöner,
dass von einer Nadelfabrik, wo man noch ein Guthaben von 1348 Gulden und 4 Kreuzer
habe, «ein Falliment zu befürchten sey» und sich deshalb die Frage erhebe, ob man sich
dieses Guthaben in Nadeln auszahlen lassen wolle und was für eine Sorte von Nadeln

man dann bevorzuge, welche eventuell in Basel leicht abzusetzen wären. Allerdings
wollte man in Basel, «von der Übernahme der Nadeln abstrahiren u. den H. Senior

S.[chöner] ersuchen, demjenigen Haus, von dem er wähnt, dass es grosse Bestellungen
von Nadeln in die Schweiz mache, die der Bibel Gesellschaft zufallenden Nadeln mit
einigem Rabatt zu übernehmen den Antrag zu thun, und zugleich Ihm zu bemerken, dass

wir wünschten, das Nürnbergische Committee, das diese Anlage gemacht, möchte sich
alle Mühe geben, damit der Verlust so gering wie möglich [siel] heraus kommen
möchte»301.

2.3.2.2 Die Basler Bibel

Die ersten Sitzungen des Basler Komitees galten verständlicherweise zunächst zu einem

grossen Teil technischen Problemen im Blick auf den geplanten Bibeldruck. Es wurde
über die Gestaltung des Textes beraten und welche Ausgabe Druckvorlage sein solle.
Dabei entschied man sich für die Lutherübersetzung in der Edition, die in Halle mit
gutem Erfolg von Carl Hildebrand von Canstein herausgegeben worden war302. Man
beriet darüber, wie weit diese Vorlage zu bearbeiten sei, ob Parallelstellen mit abgedruckt
und die Orthographie verbessert werden sollte. Aber auch produktionstechnische
Anliegen mussten geklärt werden. Wie sollten die Kolumnen gestaltet, welche Schrift
und welcher Schriftgrad sollten gewählt werden? Sollte man einen Druck mit stehenden

Lettern ins Auge fassen oder sogar nach dem Vorschlag von Adolf Steinkopf den Versuch

machen, das neue Stereotypie-Verfahren anzuwenden? Was für Papier sollte bestellt
werden? Schliesslich wurden verschiedene Komiteemitglieder damit betraut, von Schrift-
giesser, Drucker und Papierfabrikant Preisofferten einzuholen.

1807 kam die erste Auflage des Neuen Testamentes in der Basler Ausgabe heraus. Im
November 1808 lag schliesslich nach gründlicher Vorarbeit die erste Vollbibel in der

Basler Ausgabe vor, die bis 1895 in den verschiedensten Ausgaben in immer neuen

Auflagen herausgegeben wurde. Die Vorrede enthält einen kurzen Überblick über den

Werdegang dieser Bibelausgabe. Allen Freunden, welche bereits finanziell dazu

beigetragen haben, wurde gedankt. Als Grundlage habe man «die Cansteinische von Halle in
Gross Octav dabey zum Grunde gelegt». Man habe sich so genau als möglich an jene
bewährte Ausgabe gehalten, nur hie und da allzu veraltete Ausdrücke geändert. So hoffe

man, den «Endzweck» der Gesellschaft zu erreichen, nämlich «die Ausbreitung des

Wortes Gottes, hauptsächlich in Ober-Deutschland, der Schweiz, und am Rheinstrome».

76



2.3.3 Der Rückhalt der Basler Bibelgesellschaft in der Öffentlichkeit

2.3.3.1 Die Öffentlichen Versammlungen303

Die Britische und Ausländische Bibelgesellschaft in London hatte schon bald nach ihrer

Gründung zusammen mit anderen evangelischen freien Vereinen, die sich der Mission,
der Gemeinschaftspflege und der Sozialarbeit widmeten, im Mai grosse öffentliche
Versammlungen durchgeführt, um ihr Anliegen einer grösseren Öffentlichkeit nahe zu

bringen. Dabei leitete sie der Wunsch, die geistesverwandten Christen an ihrem Werk zu

beteiligen. Das sahen sie in einer doppelten Richtung. Einmal wusste man um die
entscheidende Bedeutung der Fürbitte für alle solchen Unternehmungen. Zum anderen hatte

man ja keine regelmässigen Einkünfte von staatlicher oder kirchlicher Seite zu erwarten.

So musste immer wieder auch an die Freigebigkeit der Bevölkerung appelliert werden.

Durch Informationen über die laufenden Arbeiten und Projekte hoffte man die

Grundlage für diese doppelte Unterstützung zu legen.
1815 entschloss man sich in Basel, ebenfalls jährlich öffentliche Versammlungen zu

veranstalten. Diese öffentlichen Veranstaltungen fanden in den ersten Jahren immer in

der Martinskirche, ab 1839 in der Leonhards-Kirche statt. In der «Einladung an das

Christliche Publikum» wird auf das britische Vorbild für solche Versammlungen verwiesen,

welches sich in hohem Masse bewährt habe. Die Bibelgesellschaft habe bisher vor
allem im Stillen gewirkt. Jetzt aber sei es Zeit, «diese wichtige Angelegenheit der
Menschheit in einer öffentlichen jährlich zu wiederholenden Sitzung dem hiesigen

grössern Publikum zur Kenntnis zu bringen». Es sei doch hohe Aufgabe jedes Christen,

ja sogar jedes gebildeten Menschen, an dieser wichtigen Angelegenheit, die Bibel in alle

Welt hinein zu verbreiten, teilzunehmen. Von diesem Buch gehe ja alle wahre

Aufklärung und alle christliche Volksbildung aus. Jetzt werde es sogar über die ganze Welt
bis an die entferntesten Enden der Erde verbreitet. Das Beispiel Grossbritanniens, ja
Beispiele überall, fordern heraus, habe doch selbst Russland schon seine

Bibelgesellschaft. Es sei erfreulich, von all dem Segen zu hören, welcher durch die Arbeit
der Bibelgesellschaften entstanden sei. Und wenn in dieser Versammlung zu hören sei,

«mit welchem Segen sie wirken, und dass Kaiser und Könige, Fürsten und Edle zu den

Unternehmungen derselben die Hände bieten, sollten wir darin nicht eine göttliche
Erinnerung sehen, uns nicht gedrungen fühlen, auch an unserm Theil zur Ausdehnung
dieses Werkes Gottes mit beyzutragen? Nicht leicht hat eine Stadt mehr Ursache als

Basel, ihrem allmächtigen Erretter ein Dankopfer zu bringen. Und kann dies, neben

der treuen Befolgung der Lehren der Bibel, besser geschehen, als wenn wir
dazu beytragen, dass das göttliche Wort, das so oft schon unser Trost gewesen
so nützlich ist zur Lehre, zur Strafe, zur Besserung, zur Züchtigung in der Gerechtigkeit,
immer mehr unter uns und selbst auch über unsre Gränzen hinaus verbreitet werde?

Haben wir es doch überzeugend erfahren die Geringschätzung des Gottesdienstes,
die Unbekanntschaft mit dem Evangelio von Jesu Christo die Ursache der unseligen

77



Zerrüttung gewesen ist, die sich seit einem Viertel-Jahrhundert über ganz Europa
verbreitet hat.»304

Trotz der bewegten und unsicheren Zeiten versammelte sich am 5. Oktober 1815 eine

grosse Gemeinde, unter anderem beide Bürgermeister, verschiedene Angehörige des

Deputatenamts, der Universität, Mitglieder der Räte, die ganze Pfarrerschaft der Stadt
und verschiedene Pfarrer aus der Landschaft. Als Gast war ferner Adolf Steinkopf
anwesend.

Hauptpunkte der von da an regelmässig stattfindenden Jahresversammlungen waren
die Vorlage des Jahresberichtes, Ansprachen und Grussworte verschiedener Gäste. Dabei
kam auch der Dank nie zu kurz, dass Gott alles wohl gefügt habe. «Gerade da der Geist
des Unglaubens zu triumphiren schien, da so mancher Spötter sich laut prahlend rühmte,

dass nun bald das altmodische Fabelbuch, wie er es zu nennen sich vermass, die Bibel,
von dem Erdboden verdrängt werden sollte, liess sich die Stimme des Allmächtigen
hören Die Vereinigung der Bibelfeinde leitete auch zu einer Vereinigung der
Bibelfreunde»305. In den folgenden Jahren wurden diese Jahresfeiern mit denen der

Missionsgesellschaft und des Vereins der Freunde Israels verbunden.
An der Jahresversammlung vom 21. Mai 1818 wurde auf die Probleme Bezug genommen,

welche durch eine grosse Teuerung hervorgerufen worden seien. Gott sei Dank
musste aber die Arbeit der Bibelgesellschaften darunter nicht leiden, denn «selbst die
Grösse äusserer irdischer Noth hemmte nicht ihren Fortgang, entzog ihnen ihre Hülfs-
quellen nicht, - ja sie trug auf der andern Seite dazu bey, dass das Bedürfniss nach Gottes
Wort in den Herzen Vieler um so kräftiger aufgeregt ward, und die heilige Schrift sich
dann an ihnen als Quelle des Lichtes und Trostes, als eine Kraft Gottes zur Seligkeit
bewährte.»306 1827 wurde eine schon damals offenbar aktuelle Fragestellung aufgegriffen,

nämlich ob nicht der Bibelexport ins Ausland in diesen schweren Zeiten
volkswirtschaftliche Nachteile mit sich bringe! In der Antwort heisst es, «dass, namentlich in Bezug
auf unser Basel, erstlich anderweitige Zuschüsse die daherigen Kosten decken helfen,
dass ferner das Material, mit sehr geringer Ausnahme, aus inländischen Stoffen erzeugt
wird, dass endlich eine nicht unbedeutende Anzahl von Menschen dadurch Beschäftigung
und Brod findet, so dass auch in diesem Zweige Industrie und Gewerbefleiss befördert
werden, und man also unbedenklich annehmen kann, sowohl der Umlauf als der Zufluss
von edeln Metallen werde durch die Bibelanstalten eher vermehrt als gehemmt?»307

Es konnte nicht ausbleiben, dass die politischen Wirren von 1833 ihren Niederschlag
in den Jahresversammlungen fanden. So wurde berichtet, dass «viele rechtmässige
Seelenhirten vertrieben worden sind, die Ruchlosigkeit und Niedertretung alles Gefühls
für das Heilige hie und da mag gestiegen seyn; wenn wir hören, dass der würdige Herr
Pfarrer von Diegten genöthigt war, bey uns um eine neue Kanzel-Bibel zu bitten, weil
empörende Unfugen nächtlicher Weile in der Kirche des Pfarrdorfes vorgekommen und
auch die Bibel in unbrauchbaren Stand gesetzt worden war. (Einem andern treuen
Geistlichen in der aufrührerischen Gemeinde Frenkendorf war früher schon die Bibel ab

der Kanzel gestohlen worden).»308

78



2.3.3.2 Die Bibelblätter

Während Jahren fühlte man noch kein Bedürfnis nach einem eigenen Informationsblatt.

Dafür hatte man in Basel die von der Christentumsgesellschaft herausgegebenen

«Sammlungen für Liebhaber christlicher Wahrheit und Gottseligkeit». Darüber hinaus

übernahm man Informationen aus London, welche man seit 1818 herausgab, ab 1819

unter dem Titel: «Monatliche Auszüge aus dem Briefwechsel und den Berichten der brit-

tischen und anderer Bibel-Gesellschaften»309.

1853 aber begann man ein eigenes Informationsblatt herauszugeben, das zunächst

dem Basler Missionsmagazin beigelegt wurde, die «Bibelblätter»310. «Erst 1916 wurde

diese Verbindung gelöst, und die Basler Bibelgesellschaft beschloss, die Bibelblätter als

eigenes Organ herauszugeben, trotzdem einige Stimmen in der Kommission behaupteten,

<das neue Blatt werde dem Papierkorb zum Opfer fallen» Die Aufl. betrug 15 000

Ex. Es sollten jährlich 4 Nrn zu 8 Seiten erscheinen, und es wurden dafür Fr. 1000-

bewilligt. Schon im folgenden Jahr wurde die Ausgabe auf 2 Nr. beschränkt, dafür die

Aufl. auf 33 000 erhöht. Da die Blätter einer Anzahl christlicher Periodika wie dem

Volksboten, dem christlichen Volksfreund etc. beigelegt und auch andern

Bibelgesellschaften in Paketen zur Verteilung gesandt wurden, schien die grosse Aufl. als

Werbemittel für die Bibelsache gerechtfertigt. Aber es musste von 2 Nrn auf eine

zurückgegangen werden.»3"

2.3.3.3 Die Verbindung der Bibelgesellschaft mit der Kirche

Die Bibelgesellschaft verstand sich als ein privates Unternehmen, als eine der vielen

freien christlichen Unternehmungen, welche ihre Aufgabe ohne Bindung an eine

Denomination oder an kirchliche Strukturen besser ausführen zu können glaubten.

Dennoch verstand man aber gerade den Dienst der Bibelherstellung und -Verbreitung

als Aufgabe der Kirche. Die Angehörigen der Bibelgesellschaft waren aktive

Kirchenglieder. Die Mitglieder des Komitees waren zumeist Männer der Kirche,

der Politik oder der Wirtschaft. Nachdem zunächst mit Professor Herzog ein führender

Theologe der Basler Kirche die Leitung der Bibelgesellschaft übernommen hatte,

wurde er durch Antistes Emanuel Merian abgelöst. Auch in den tolgenden Jahrzehnten

war es der jeweilige Antistes, welcher der Bibelgesellschaft vorstand: 1812-1816

Emanuel Merian, 1816-1838 Hieronymus Falkeisen, 1838-1859 Jacob Burckhardt,

1859-1871 Samuel Preiswerk. 1871-1891 Immanuel Stockmeyer, 1891-1923 Arnold

von Salis.
Es war auch selbstverständlich, dass die öffentlichen Veranstaltungen in den Kirchen

stattfanden. Zudem konnte man sich der kirchlichen Strukturen bedienen, um zum

Beispiel durch Pfarrer den Bibelbedarf abklären oder die Verteilung oder den Verkauf

von Bibeln vor allem auf dem Lande durch Pfarrer besorgen zu lassen.

79



2.3.4 Die Verbreitung der Bibeln

2.3.4.1 Das Bibeldepot im Fälkli

Für die Verbreitung der Bibeln kam zunächst einmal der Verkauf in Betracht. Es mussten
aber genügend grosse Bestände an Lager sein, um den jeweiligen Bestellungen, die auch
schriftlich eintrafen, genügen zu können. Dafür stellte von Anfang an Christian Friedrich
Spittler das «Fälkli», sein Wohnhaus am Stapfelberg, zur Verfügung. Das «Fälkli» war
der Christentumsgesellschaft geschenkt und später von Spittler käuflich erworben worden.

Neben Spittler und seiner Familie wohnten darin eine Anzahl lediger älterer Frauen
und gelegentlich bedürftige Theologiestudenten. In den oberen Stockwerken war die
Druckerei von Felix Schneider untergebracht. Nun kam also auch das Bibeldepot dazu,
von wo aus Einzelkunden versorgt, wie auch Bestellungen ausgeführt werden konnten.
Später ging der Bibelvertrieb und -verkauf an die Kobersche Buchhandlung, die
Rechtsnachfolgerin der Buchhandlung Spittler, über.

2.3.4.2 Die offizielle Verteilung von Bibeln durch Pfarrer

Auf der Landschaft bot sich als erste Verteilerorganisation die Kirche mit den Pfarrern
als Agenten an. Durch Briefe des Antistes und der Dekane wurden die Pfarrer auf diese
Möglichkeiten aufmerksam gemacht. So wandte sich das Komitee der Bibelgesellschaft
über Dekan von Brunn am 25. April 1828 an die Pfarrer mit dem Angebot eines
Bibelverleihs von Grossdruckbibeln für sehbehinderte Leute: «Da die Bibeiges, schon
verschiedenmalen ersucht worden ist für blödsichtige Leute Ex. ihrer grossen Bibel in 4°
abzugeben, so fasste sie in Betrachtung, dass sie jedes Ex. auf 8 Fr. zu stehen kömmt, den
Beschluss in jede einzelne Gemeinde ein oder mehrere Ex. dieser Bibel, gebunden, als
bleibendes Eigenthum der Pfarrey abzugeben, mit der Bitte an sämtl. Pfarr-Ämter gef.
darüber zu wachen, dass diese Bibeln nur an solche Personen ausgeliehen werden, welche

wegen schwachem Gesichte derselben bedürfen u. wegen Unvermöglichkeit nicht
im Stande wären, sich selbst eine solche anzuschaffen, u. dafür zu sorgen, dass sie beym
Absterben solcher Personen würden zurückgezogen werden.»312

Zunächst wurden unterschiedslos die Pfarrer in der Stadt und auf dem Land mit den
nötigen Bibeln versorgt. Diese Verbindung wurde auch durch die Kantonstrennung nicht
unterbrochen. Die Landschaft hatte an der Basler Bibelgesellschaft «eine gute Nachbarin,

die das Vertrauen nie beschämt». Man finde auch auf der Landschaft viele
Haushaltungen ohne Bibel, wenn auch der Wunsch danach oft vorhanden sei. So wurden
zum Teil auch alte nur noch in Teilen vorhandene Bibeln vererbt oder es taten sich mehrere

Leute zusammen, welche abwechslungsweise ihren Anteil an der gemeinsam erworbenen

Bibel ausnützten. Anküpfend an die Bemerkung eines betagten Mannes, er habe
noch das Recht an einer solchen Bibel, meinte Antistes Burckhardt in seinem Bericht als

80



Präsident, auch wir hätten noch «ein Recht der Liebe, unsern Brüdern auf der Landschaft
die Bibel mittheilen zu dürfen»313. Erst 1924 entstand ein eigenständiger «Bibelhilfsverein»

in Baselland314.

1841 wurde der Brauch eingeführt, «allen kirchlich getrauten Ehepaaren eine

Hausbibel zur Hochzeit zu stiften»315, welcher bis heute gepflegt wird.

2.3.4.3 Bibel-Kolportage und Kolportage-Verein316

1832 wurde der Bibelhausier- oder Colportage-Verein gegründet und die ersten zwei

Bibelboten ausgesandt. Dabei hatte man keinen anderen Wunsch, «als an Orte hin, wo
sich bisher noch kein Verlangen nach dem göttlichen Lebensworte gezeigt hatte, ja,

wegen Unkenntniss mit demselben auch keines zeigen konnte, in Gegenden, wo geistlicher

Weise Finsterniss und Tod herrschten, in die Hütten leiblicher und geistlicher
Armuth das Lebensbrod hinzutragen, und so, nach dem Befehle des HErrn, die auf den

Gassen, an den Landstrassen und an den Zäunen zu nöthigen, dass sie hereinkommen, ins

Vaterhaus Gottes»317.

Ein Hauptschwerpunkt dieser Arbeit war das Elsass, wo man in protestantischen Orten

zum Teil wenig Bibelmangel, aber auch kein grosses Interesse an der Bibellektüre antraf.

Das bewog die Kolporteure, sich vor allem um die katholische Bevölkerung zu

kümmern. Da aber hatten sie oft grosse Schwierigkeiten, da die katholischen Pfarrer auf

päpstliches Geheiss hin solche Arbeit zu verunmöglichen trachteten.

Am 9. April 1836 traf bei der Bibelgesellschaft ein offizielles Schreiben des

grossherzoglich-Badischen Bezirksamts Lörrach ein, in dem zu lesen war: «Da in jüngster Zeit

von den pietistischen Vereinen in der Stadt Basel der diesseitige Amtsbezirk mit, im

Geiste schwärmerischer Sekten verfassten, Druckschriften überschwemmt wurde, so hat

man den in Eimeidingen stationirten Gendarmen angewisen, dergleichen frömmelnde

Schriften jenen Individuen, welche solche bei sich führen, beim Eintritt in den

Amtsbezirkt abzunehmen.

In Folge dessen wurde dieser Tage von dem beauftragten Gendarmen die mit dem

Stempel der löblichen Bibelgesellschaft versehenen, hier beifolgenden neun Bändchen,

welche Auszüge der heil. Schriften enthalten, aus Unkenntniss mit deren Inhalt anher

eingesendet.
Wir würden diese Schrift, welche, nach der Äusserung des grossherzlichen Dekanats

dahier, nur wörtliche Abdrucke der Psalmen Davids und des Evangeliums Lucä enthält,
und somit nichts verbreitet, als was sich schon in den Händen von Jedermann befindet,
unbedenklich denjenigen, welchen sie abgenommen wurde, zurückgegeben haben, wie
denn auch gleichzeitig für künftige Fälle die geeignete Weisung an den zu Eimeidingen
stationirten Gensdarmen ergeht. Da dieselben aber blosse Durchreisende waren, welche

schwer ausfindig zu machen sein dürften, so werden die dahier beruhenden Exemplare
Ihnen, geehrte Herren! zur beliebigen anderweitigen Disposition zugesendet.»318

81



1842 traten zwei Chrischonazöglinge als Kolporteure in den Dienst. Bei der
Aussendungsfeier sprach Missionsinspektor Hoffmann und ermahnte sie, freundlich
ihren Dienst zu tun und die Bibel nicht nur anzupreisen, sondern auch selber als Stärkung
für ihren Dienst zu gebrauchen. «Und (wenn ihr von eurer Erfahrung sprecht) hütet euch,
dass ihr nicht mehr sagt, als was ihr habt. Die Sache ist nicht immer so, dass wenn man
sie sagt, man sie auch eigen habe. Sagt lieber weniger und nehmt den Mund nicht zu voll,
um nicht zu werden wie ein tönendes Erz.»319

Die Kolporteure scheuten keine Anstrengungen und schreckten auch nicht vor gefährlichen

Situationen zurück, um ihren Dienst überall tun zu können. So verteilten sie
Bibeln und christliche Schriften im 1848 von revolutionären Ereignissen erschütterten
benachbarten Grossherzogtum Baden. Im folgenden Jahr suchten sie die von preussi-
schen Truppen versprengten Leute, aber auch die Truppen selber auf, um Tausende von
Neuen Testamenten zu verteilen320.

2.3.4.4 Die Bibel-Hülfsvereine

In der Organisation lehnten sich die Basler weitgehend an das Londoner Vorbild an. Dort
legte man Wert auf das Zuammenspiel verschiedener lokaler Gesellschaften, in denen
vor allem die Mitarbeit der Frauen von grosser Bedeutung war. Die massgebliche
Mitarbeit der Frauen in den britischen lokalen Hilfsvereinen konnte gar als besondere
Hilfe für die Frauenemanzipation bezeichnet werden321. In Basel übernahm man das
System der Hilfsvereine, welche bei der Verbreitung der Bibeln wie auch bei der
Erschliessung von Geldquellen tatkräftig mithalfen. Aber hier hatte die Mitarbeit der
Frauen nicht die selbe Bedeutung wie in Grossbritannien.

Von Anfang an war die Arbeit der Basler Bibelgesellschaft von London finanziell
unterstützt worden, vor allem bei fremdsprachigen Ausgaben. Durch den Apokry-
phenstreit aber waren die Basler dieser Geldquelle verlustig gegangen. Von der
Britischen und Ausländischen Bibelgesellschaft war beschlossen worden, keine
Bibelgesellschaft mehr zu unterstützen, welche Bibeln mit Apokryphen herausgebe. Es
war dies zunächst ein auch in Grossbritannien heftig umstrittener Entscheid322. Die
Basler wollten sich aber diesem Diktat nicht beugen, zumal ein wesentlicher Teil ihres
Dienstes in katholischen Gebieten erfolgte, wo eine Bibel ohne Apokryphen nicht von
grossem Nutzen sein konnte.

So wurde 1827 ein «Hülfsbibelverein» ins Leben gerufen. «Der Hülfsbibelverein geht
von der Bibelgesellschaft aus und hat den Zweck, in hiesiger Stadt und nächster
Umgegend die Bibel und die Bekanntschaft mit dem Wirken der Bibelgesellschaft zu
verbreiten, so wie, auch die kleinsten, freiwilligen Beiträge anzunehmen. Diese
Wirksamkeit kann aber nur dann vom göttlichen Segen begleitet seyn, wenn jedes
Mitglied des Vereins sie im Namen Jesu Christi beginnt, sie durch Gebet heiligt und aller
derer vor dem Gnadenthrone des himmlischen Vaters gedenkt, denen er von der Bibel

82



und Bibelsache zu reden berufen ist Der Verein ist tief von dem Gedanken

durchdrungen, dass die Einsammlung von Beiträgen niemals in treiberischer Weise, sondern

mit steter Erinnerung an den apostolischen Ausspruch geschehen müsse, dass Gott einen

fröhlichen Geber lieb hat. Die Hauptsache bleibt die geistige Anregung durch

Verbreitung heil. Schriften und durch Gebet.»323

1828 zählte dieser Verein bereits mehr als 100 Mitglieder. «Die Stadt wurde in

Distrikte und Bezirke geteilt und jedem Mitglied ein entspr. Umkreis zugewiesen, wo er

in den Häusern und Familien Besuche machen, nach den vorhandenen Bibeln und ihrem

Gebrauch fragen und zur kräftigen Beisteuer für die Sache der BibelVerbreitung ein

freundlich Wort reden sollte Jeden Monat kam der ganze Verein zu einer Besprechung

zusammen, wo man seine Erlebnisse austauschte.»324

Das Gebet nicht nur vor den Sitzungen, sondern auch in besonderen

Gebetsversammlungen und Gebetskreisen, wurde für grundlegend angesehen. Gerade hier

wollte man das britische Vorbild nicht nachahmen, wo ein gemeinsames Gebet vor den

Sitzungen nicht zustande gebracht werden konnte, da es Leute gab, welche

Gebetsgemeinschaften als «organisiertes Gebet» verstanden und damit die Freiheit des Heiligen
Geistes eingeschränkt sahen.

2.4 Die Bibel - das Buch der Bücher

2.4.1 Die grundlegende Bedeutung der Bibel

Johann Rudolf Huber, in dessen Studierzimmer bei der Elisabethenkirche 1804 die

Basler Bibelgesellschaft gegründet wurde, war nicht nur der Praktiker, der auf der Kanzel

die Bibel auslegte und sich für die Herstellung und Verbreitung der Bibel einsetzte. Er

beschäftigte sich auch grundsätzlich mit dem Bibeltext. Gerade in diesen Tagen, wo die

Bedeutung der Bibel im Volk abnehme und sie von vielen Gelehrten, ja gerade von

Theologen, zunehmend in Frage gestellt werde, sei es nötiger als je, sie richtig
darzustellen und vor Entstellungen in Schutz zu nehmen325.

Das in der Bibel bezeugte Wort Gottes zeige selber «die Beweise seines Göttlichen

Ursprungs so klar»326. Aber um dies zu erkennen und die göttliche Botschaft aus einer

anderen Umwelt für heute zu verstehen, sei es nötig, so viel als möglich über die

Umstände von damals zu wissen. Um hier eine weitverbreitete Wissenslücke zu stopfen,
schrieb Huber seine «Einleitung in die sämtlichen Bücher der heiligen Schrift». Er

nannte seine Darlegung «Ein Handbuch zur Erleichterung des Bibel-Lesens». Wo

Menschen «mit stolzer Anmassung ein Gebäude von Weisheit und Religion auf blosse

Vernunft»327 gründen, sei Verrohung, verheerender Unglaube, Gottesverleugnung die

unausweichliche Folge. Hätten aber diese modernen Spötter sich die Mühe genommen,
auch den zeitgeschichtlichen Hintergrund auszuleuchten, um die Botschaft besser zu

verstehen, «so würden ihre elenden Spöttereyen und Witzeleyen über die Bibel gewiss

83



unterblieben seyn, und sie würden sich nicht durch ihre Unwissenheit und Thorheit bey
den gründlichen Kennern der Bibel und bey allen Verständigen so verächtlich gemacht
haben»328.

Alles, was die Christentumsgesellschaft und ihre Tochtergesellschaften, besonders die
Bibelgesellschaft, unternahmen, war in der einen oder andern Form dazu bestimmt, der
Bibel wieder die nötige Nachachtung zu verschaffen und so vielen Menschen wie
möglich die Gelegenheit zu vermitteln, den in der Bibel geoffenbarten Willen Gottes
kennen zu lernen. Dies war auch die Absicht der öffentlich publizierten Schriften. Schon
für die seit 1783 herausgegebenen «Auszüge aus dem Briefwechsel der Deutschen
Gesellschaft», sollte der Hauptzweck darin bestehen, «mit standhaftem Glauben die
Grundwahrheiten zu bekennen, die uns der klare Buchstabe der heiligen Schrift
lehret»329.

Dabei ging man ganz selbstverständlich von der Voraussetzung aus, dass durch
aufmerksame Bibellektüre der Leser mit der Botschaft des lebendigen Gottes selber
konfrontiert und durch sie bewegt werde. Man rechnete damit, dass der Heilige Geist
nicht nur Autoren, sondern auch Leser zum rechten Verständnis des Willens Gottes leite.
Umso unbekümmerter konnte man so den Grundsatz, Bibeln ohne Anmerkungen und
Kommentare zu verbreiten, verwirklichen. Diese zunächst aus der Notlage, dass man
sich in vielen selbst wichtigen Lehrpunkten nicht einigen konnte, heraus geborene
Entscheidung, konnte in diesem Zusammenhang auch ins Positive gewendet werden.
So wurde die Entscheidung der Gründer der Britischen und Ausländischen
Bibelgesellschaft zur Herausgabe von Bibeln ohne Anmerkungen und Kommentare
auch für die Bibelgesellschaften massgebend, die sich in ihrem Gefolge nach und nach
bildeten.

2.4.2 Bibelpreis und Kaufkraft der Bevölkerung

In seinem Handbuch zur Erleichterung des Bibel-Lesens zeigt sich Johann Rudolf Huber
für die Erfindung des Buchdrucks mit allen seinen positiven Folgen dankbar. Die
Übersetzungen der Bibel in die heutigen Sprache könnten nun in so grossen Auflagen hergestellt

werden, «dass jetzt jede Haushaltung sich die heilige Schrift anschaffen kann»330.

Allerdings standen dem noch viele Hindernisse im Weg. 1806 verbrauchte zum
Beispiel ein Buchdruckergeselle 62% seines Zahltags allein für die dringenden
Grundnahrungsmittel. Der Rest musste zum grossen Teil für Wohnung und Kleidung
aufgewendet werden. Da blieb für den Kauf von Büchern nicht mehr allzu viel übrig. Umso
wichtiger war es, dass durch den Einsatz aller damals modernen Fortschritte der
Buchdruckerkunst eine wesentliche Verbilligung der Bibeln ermöglicht wurde. Zudem
bot die Einrichtung von Leihbibliotheken und Lesesälen auch wenig Bemittelten die
Möglichkeit, Bibelausgaben in die Hand zu bekommen, die sie sich selber überhaupt
nicht leisten konnten.

84



Um 1807 erhielten Bauarbeiter in der Woche rund 6 Franken an Einkommen. Ein
Pfund Brot kostete 11,4 Rappen331. Eine Preisliste der Bibelgesellschaft, rund 30 Jahre

später, in denen sich die Einkommensverhältnisse nicht gross verändert, die Druckpreise
aber verbilligt hatten, führt die billigste Vollbibel zu einem Preis von 10 Batzen (d.h.
1 Franken) in losen Bogen, zu 19 Batzen gebunden. Das billigste Angebot ist eine

Taschenausgabe (12°) des Lukas-Evangeliums mit Psalmen zu 2 Batzen lose und 3V2

Batzen gebunden. Grösser gedruckte Bibeln waren für 35 und 70 Batzen zu haben, die
hebräischen Ausgaben zu 80 und 92 Batzen, in besonderer Ausführung auf Velin sogar
90 und 102 Batzen.

Die teureren Ausgaben waren also offensichtlich nur den begüterteren Leuten zugänglich,

während man sich darum bemühte, für die breiten Volksmassen so günstig wie möglich

die Bibel anzubieten. So wurde durch dieses System des Preisausgleichs eine

Möglichkeit zur Subventionierung der billigeren Ausgaben geschaffen. Es ist erstaunlich,

wie weit Leute oft gingen, und wie sehr sie sich bemühten, zusammenzusparen,
wenn sie nur die Nachricht erhielten, wo eine Bibel zu haben sei. Viele Leute hatten

Verlangen nach dem «Brot des Lebens» und liessen sich dies buchstäblich etwas kosten!

85


	Das "fromme Basel"

