Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 174 (1996)

Artikel: Basel und die Bibel : die Bibel als Quelle 6kumenischer,
missionarischer, sozialer und padagogischer Impulse in der ersten
Halfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Hauzenberger, Hans
Kapitel: 1.: Von der mittelalterlichen Kleinstadt in die Neuzeit
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006795

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Von der mittelalterlichen Kleinstadt in die Neuzeit

Einleitung

Von der Kleinstadt zu einer wachsenden und immer bedeutenderen Stadt, vom Mittelal-
ter in die Neuzeit, von einer noch mit Mauern umschlossenen zu einer weltoffenen Stadt,
vom patriarchalischen Gemeinwesen mit einer gewissen Einheit der sozialen Struktur
durch revolutioniire Geschehnisse hindurch zu einem getrennten Kanton mit der Aufhe-
bung der alten Feudalstrukturen, von der «verniinftigen Orthodoxie» zu Pluralismus und
Sikularismus — diese Stichworte beleuchten einige Spannungsmomente, welche in der
hier behandelten Zeit die Stadt Basel prigten. Alle diese Spannungspunkte und Bewe-
gungen wurden von den Basler Christen immer wieder von der Bibel her beobachtet und
kommentiert, obrigkeitsglaubig oder obrigkeitskritisch, hellwach oder befangen, von
verschiedenen biblischen Ansitzen her, im Bewusstsein, dass die Bibel als Gottes Wort
den Schliissel zum Verstehen dieser Geschehnisse und zur Losung vieler Riitsel und
Fragen enthalte.

1.1 Basel zwischen 1780 und 1867

Wiihrend Jahrhunderten war Basel praktisch gleich gross geblieben. In der Mitte des 15.
wie gegen Ende des 18. Jahrhunderts ziihlte die Stadt rund 15 000 Einwohner?. Eine stér-
kere Zunahme der Bevolkerung ergab sich erst ab Mitte des 19. Jahrhunderts mit dem
Bau der Eisenbahn und mit der Einfiihrung der Niederlassungs- und Gewerbefreiheit.
Die Hauptindustrie war bis ins 19. Jahrhundert hinein die Bandweberei, welche ihre
Arbeitnehmer, die Posamenter, vor allem im oberen Baselbiet suchte. Erst seit den
1860er Jahren ist in Basel ein stirkerer wirtschaftlicher Aufschwung durch die Bandin-
dustrie, die chemische Industrie und durch Banken und Versicherungen zu beobachten’.
Wihrend Jahrhunderten hatten die Ziinfte dafiir gesorgt, dass die Einbiirgerung frem-
der Zuwanderer in engen Grenzen blieb, vor allem um sich vor unerwiinschter Konkur-
renz zu schiitzen. Zu allen Zeiten aber waren verfolgte Emigranten aufgenommen wor-
den, wie etwa wiihrend der Hugenottenkriege im 16. und 17. Jahrhundert in Frankreich.
Als zu Beginn des 19. Jahrhunderts die konservativen Regierungen in Deutschland
revolutiondre und gesellschaftskritische Stromungen radikal zu unterbinden suchten,
fanden auch politische Fliichtlinge ihren Weg nach Basel, wo sie zum Teil lehrend und
publizierend weiter fiir ihre Ideen wirkten. Mehrfach wurde von deutscher Seite ver-
sucht, auf die Basler Regierung oder auf die Eidgenossenschaft Druck auszuiiben, um
diese revolutioniren Umtriebe zu stoppen, allerdings im grossen ganzen vergeblich®.

13



Weitere Zuwanderungen nach Basel erfolgten durch Arbeiter aus der nidheren Umge-
bung, aus den umliegenden schweizerischen Landstrichen, aus dem Elsass und aus Siid-
baden. Fiir gewisse Berufszweige, etwa die Papier- und Druckindustrie, oder als Ange-
stellte in den Hausern vornehmer Basler Fabrikantenfamilien, waren vor allem Leute von
auswirts geholt worden. Auch fiir untere Schulen und Anstalten wurden 6fters Lehrer
von auswirts eingestellt®.

Wiihrend dieser Zeit war die Bevolkerung in der Stadt zahlenmissig der Landschaft
gegeniiber immer stark in der Minderheit. Dies war einer der Griinde dafiir, dass die
massgeblichen Politiker in der Stadt lange — zu lange — dafiir sorgten, dass keine der
Bevolkerungszahl entsprechende Vertretung in die politischen Gremien eingefiihrt wer-
den konnte. Erst gegen 1870 iiberholte die jetzt stark wachsende Stadt zahlenmissig die
Bevolkerung der Landschaft Basel®.

Durch die Zuwanderungen verschob sich aber auch die konfessionelle Zusammenset-
zung der Einwohnerschaft. War Basel seit der Reformationszeit bis gegen Ende des 18.
Jahrhunderts eine beinahe ausschliesslich protestantische Stadt geblieben, wuchs nun
zusehends der Anteil der Katholiken. In geringem Umfang nahm auch der Anteil der
judischen Bewohner der Stadt zu. 1837 setzte sich die Bevolkerung zusammen aus
84,4% Protestanten, 14,8% Katholiken, 0,5% Israeliten und 0,3% «anderen»’.

1815 wurde die allgemeine Stadtbeleuchtung durch Ollampen eingefiihrt, die ab den
1850er Jahren durch Gaslampen ersetzt wurden. Bald wurde die Forderung laut, dass
nicht nur die Hauptstrassen, sondern auch alle Winkel und Nebengisslein beleuchtet
werden sollten®. Die sanitarischen und hygienischen Einrichtungen iibertrafen die
Zustinde im Mittelalter kaum. Wasser musste an den 6ffentlichen Brunnen geholt wer-
den, Abwisser und Kehricht gelangten direkt in die Strassen oder Biche. So war etwa der
Birsig eine einzige stinkende Kloake. Dies fiihrte naturgemiss immer wieder zu Epide-
mien’.

Die Stadt war noch von Mauern umgeben, deren Tore nachts und an Sonntagen
wihrend der Gottesdienstzeit geschlossen waren. Langsam machte aber der zunehmen-
de Verkehr die Notwendigkeit deutlich, die Mauern zu 6ffnen. 1838 wurde der Schwib-
bogen zwischen Spalenberg und Spalenvorstadt, 1839 das Rheintor abgebrochen. In den
folgenden Jahrzehnten erfolgte, nicht immer ohne Widerstand, der Abbruch eines gros-
sen Teils der librigen Mauern. Bis dann musste jeweils an den Stadttoren Zoll entrichtet
werden'?,

1832 hatte der erste Raddampfer in Basel angelegt, 1844 wurde der Elsidsserbahnhof,
damals noch im St.-Johann-Quartier, eingeweiht''. Doch war das Erscheinungsbild der
Stadt noch immer vorwiegend lindlich geprigt. Die Kopfsteinpflaster der Strassen lies-
sen viel zu wiinschen iibrig. Wiische wurde auf den Strassen gewaschen. Erst 1829 wur-
de durch Ratsbeschluss das Federvieh von den Strassen verbannt'2.

Trotz revolutiondrer Wirren und zeitweiliger materieller Notlagen fiir den grossten
Teil der Bevolkerung stellten vermodgende Familien ihren Reichtum in oft anstossiger
Weise zur Schau, so dass zum Beispiel 1810 «zur Vorbeugung iibermissigen Aufwan-

14



des» die Zahl der Hochzeitskutschen auf acht beschriinkt wurde'®. Andererseits gehorte
auch die soziale Fiirsorge zum guten Ton. Basel stand weitherum im Ruf der Freigebig-
keit. Wo Notlagen zu beheben waren, wurde meist mit grossen Summen Unterstiitzung
geleistet, aber nicht im Sinne einer Bekdmpfung der Ursachen oder gar einer Beteiligung
breiterer Volksschichten an politischen Entscheidungsprozessen, sondern im Sinne pri-
vater Wohlfahrtspflege und herkommlichen Almosenwesens'. So schmiihten Gegner die
«frommen Millionire» Basels als Heuchler. Der Ausdruck des «frommen Basel» wurde
von den einen durchaus lobend, von anderen aber ironisch gebraucht.

1.2 Die politische Entwicklung Basels
1.2.1  Basel in der Zeit der revolutiondren Entwicklungen (1780—-1798)

Die von Frankreich kommenden revolutiondren Gedanken fanden ihren Eingang auch in
Basel. In der fiihrenden Schicht der Basler wurden viele der nur zu berechtigten Anlie-
gen aufgenommen. Eine der prigenden Gestalten, welche darauf bedacht waren, auch in
Basel, ja in der ganzen Schweiz, einer neuen, gerechteren Gesellschaftsordnung Bahn zu
brechen, war Peter Ochs (1752-1821)'5, 1782 Nachfolger Isaak Iselins'® als Staats-
schreiber, ab 1794 Grossrat, 1796 Oberstzunftmeister.

Bereits 1789 wurde im Grossen Rat ein Antrag auf Abschaffung der Leibeigenschaft
der Baselbieter Bevolkerung eingebracht. Dieser Antrag wurde von Biirgermeister Ryhi-
ner absichtlich verschleppt und kam daher erst 1790 erneut zur Sprache. Ochs begriin-
dete den Antrag mit den Worten: «Wie konnen Christen, deren Grundlehren auf Demut,
Gleichheit, Liebe und Wohlthun beruhen, einen Unterschied des Standes und der Geburt
unter sich dulden?»'” Am 20. Dezember 1790 wurde schliesslich die Leibeigenschaft der
bisherigen Untertanen «aufgehoben und zernichtet» und die Landschiftler Bevilkerung
«fiir leibsfreie Untertanen» erklért'®. Damit war Basel den anderen Stiinden der Eidge-
nossenschaft vorangegangen. Ochs war enttiuscht, dass grosse Teile der Baselbieter
Bevolkerung daran weniger interessiert waren als an sozialen und materiellen Verbesse-
rungen, die zunichst aber weitgehend ausblieben.

Am 1. Mai 1791 wurde dem Baselbieter Landvolk offiziell die Authebung der Leib-
eigenschaft verkiindet. Dies geschah, wie es bei offiziellen amtlichen Verlautbarungen
Brauch war, in den Gottesdiensten von der Kanzel aus. Darauf folgte eine Predigt, in wel-
cher die Bedeutung dieser Massnahme erkliart wurde. Der Gelterkinder Pfarrer Johann
Jakob Faesch!” pries in einer Predigt die Vaterlandsliebe, welche er unter Hinweis auf die
grossartigen Errungenschaften der Schweiz und Basels insbesondere seinen Zuhorern
ans Herz legte.

Als in den folgenden Jahren die Bedrohung der Schweiz vom benachbarten Frank-
reich her zunahm, wurden eidgendssische Truppen als Grenzschutz nach Basel verlegt.
Dies bedeutete fiir die verunsicherte Bevolkerung eine gewisse Beruhigung. Die von den

15



Baslern zu tragenden Einquartierungen brachten aber auch grosse Lasten mit sich. Die
vermogenden Handelsfamilien hatten wihrend ldngerer Zeit solche ungebetenen Giste
aufzunehmen?.

Noch 1794 wurde trotz der Nihe Osterreichischer und deutscher Truppen auf der einen
und franzosischer Soldaten auf der anderen Seite, die sich argwohnisch belauerten und
gelegentliche Scharmiitzel lieferten, «die Neutralitiit des Schweizer-Bodens guth beob-
achtet, und hatten wir in Basel G.[ott] L.[ob] keine Beschwerden des Kriegs, ausgenom-
men eine grosse Theuerung der Lebensmittelen und besonders des Getreides»?!.

Am 18. Dezember 1797 unternahm Peter Vischer, der Schwager von Peter Ochs, im
Grossen Rat einen Vorstoss zur endgiiltigen Abschaffung der politischen Diskriminie-
rung der Landbevolkerung. Dieses Ansinnen wurde aber unter allgemeinem Protest der
Altgesinnten verworfen. Mancher Anhinger der alten Ordnung hatte die Notwendigkeit
politischer und sozialer Veridnderungen noch nicht erkannt. Die Gruppe der Neuerer, der
«Patrioten», befand sich noch in der Minderheit.

Die Bevolkerung auf der Landschaft war zu einem grossen Teil politisch rechtlos. Sie
seufzte unter einer Unmenge von Abgaben und Vorschriften. Nicht nur in die politischen
Amter waren Baselbieter nicht wihlbar, sondern mit Ausnahme von Bubendorf auch
nicht als Pfarrer, als Lehrer an die sogenannten Deputaten-Schulen oder fiir eine Stelle in
der Verwaltung®?. 1784 protestierte die stidtische Geistlichkeit gegen das Privileg der
Familie Striibin zur freien Besetzung der Pfarrstelle in Bubendorf. Einzig fiir die in der
Stadt unbeliebten Amter eines Scharfrichters oder Wasenmeisters waren Landschiiftler
zugelassen”, Durch die Aufhebung der Leibeigenschaft war zwar ein erster Schritt getan,
dieser wirkte sich zunéchst aber praktisch wenig aus.

Die Niederlage in der Abstimmung um die politische Gleichberechtigung der Land-
bevolkerung brachte aber die Leute um Peter Ochs nicht vom eingeschlagenen Weg ab,
fiir eine neue Ordnung mit grosserer politischer Gleichberechtigung zu kampfen. Auf der
Landschaft machte sich unterdessen zunehmend Unruhe bemerkbar, vorldufig allerdings
noch geddmpft durch massvolle Leute wie den Liestaler Uhrmacher Wilhelm Hoch, den
«Orismiiller» Johann Jakob Schifer und Hans Georg Stehlin. Am 13. Januar 1798 wur-
de in Liestal eine «Erkldrung der Biirgerschaft» aufgesetzt und an die Stadt weitergelei-
tet. Die dort erhobenen Forderungen nach Freiheit, Gleichheit und einer angemessenen
Verfassung waren sehr massvoll abgefasst und zudem mit der ausdriicklichen Erklarung
versehen, dass die Antragsteller Schweizer bleiben moéchten, ferner werde die Verbin-
dung mit Basel in keiner Weise in Frage gestellt. Am 20. Januar wurde ein Freiheitsbrief
mit diesen Forderungen vom Grossen Rat gutgeheissen.

Bereits am 22. Januar 1798 kam es zu einer Verbriiderungsfeier von Stadt- und Land-
bevolkerung als Abschluss dieser unblutigen Revolution. Auf dem Miinsterplatz wurde
ein Freiheitsbaum aufgerichtet. Im Miinster hielt Pfarrer Johann Jakob Faesch, jetzt in
der Theodorskirche in der Stadt titig, eine Predigt. Hatte er in Gelterkinden noch ganz
im Sinne eines obrigkeitlichen Beamten zum Gehorsam aufgerufen, lautete der Ton sei-
ner Predigt jetzt anders. Faesch hatte sich in der Zwischenzeit zu einem Vertreter von

16



Ideen der Verinderung gewandelt*. In seiner Predigt pries er die Errungenschaften des
Geistes der Zeit, welcher von Paris aus ganz Europa erfasst habe. Nachdem er von Frei-
heit und Gleichheit als den herrlichsten Giitern gesprochen hatte, warnte er aber vor
einem falschen Freiheits- und Gleichheitsverstindnis. «Hiitet euch, Mitbiirger! Freiheit
ist nicht Gesetzlosigkeit, nicht Tilgung aller Abgaben ... Gleichheit ist nicht jenes Riu-
bersystem, dem kein Eigentum heilig ist». Seine Begriindungen holte er immer noch aus
der Bibel, diesmal aber nicht, um mit Paulus die gottliche Einsetzung der Obrigkeit zu
begriinden, sondern um unter Bezug auf Apostelgeschichte 17,29 zu betonen, dass wir
alle gottlichen Geschlechtes seien. Und in den «erhabenen Grundsitzen des Evange-
liums» finde sich keine Stelle, «die Anlass gebe zu behaupten, der Landmann sei bloss
zum Gehorchen, der Stédter allein zum Herrschen bestimmt».

Allerdings gab es unter der Basler Pfarrerschaft auch ganz andere Stimmen. Johann
Rudolf Burckhardt®®, Pfarrer zu St. Peter, schrieb am 29. Januar 1798 an seinen in Got-
tingen studierenden Sohn, er hitte auch «etwas weniges» zu reden iiber Galater 5, 13.14.
«So lange egoistische Menschen tiber einander herschen [sic!], so lange wird es nicht
ohne Klagen und Unrecht zugehen.» Die Landleute betrachtete er als Kinder, die Stadt
aber als Vater und Vormund. «Freilich war dieser Vater oft hart, und noch mehr waren es
die dlteren Briider, die auf dem Lande des Vaters Stelle vertreten sollten, die Landvog-
te»*’. So wenig er jedoch ein noch nicht 16jihriges Kind aus der elterlichen Obhut ent-
lassen wiirde, so wenig konne man die noch unmiindigen Landleute einfach freigeben.
Zwar sei er nicht grundsitzlich gegen Freiheit und Gleichheit, die er den Landleuten gon-
nen moge, «wiinsche aber nur Ordnung, Ruhe und Frieden unter der Leitung weiser
Gesetze»?®. Da die Behorden es versidumt hiitten, zur rechten Zeit die Lasten zu erleich-
tern, komme es jetzt zu Auswiichsen. «Allemal ist es eine Zeit besondrer Gerichte
Gottes, und wer weiss, wann und wo sie aufhoren!»’

1.2.2  Basel in der Zeit der Helvetik und der Mediation (1798—1813)

Kaum aber hatte die Einfiihrung der neuen Verfassung und das Verbriiderungsfest von
Stadt und Land als Ausdruck der unblutigen Revolution von Basel stattgefunden, fielen
franzosische Truppen in der Schweiz ein und machten sie fiir die niichsten Jahre weitge-
hend von Frankreich abhingig.

Am 12. April 1798 wurde bereits die «eine und unteilbare helvetische Republik» aus-
gerufen und eine zum Teil von Peter Ochs entworfene Verfassung eingefiihrt. Diese neue,
stark zentralistische Staatsordnung mit einem fiinfkopfigen Direktorium, stiess in der
schweizerischen Bevolkerung auf Widerstand. Neben der Abschaffung des Foderalismus
war es vor allem die Kirchenpolitik der neuen Machthaber, welche auf Ablehnung stiess.
Kirche und Staat, welche bisher stark miteinander verbunden gewesen waren, sollten
getrennt werden. Dies verstanden die Vertreter der alten Ordnung aber nicht einfach als
Angriff auf die Kirche, sondern als Rebellion gegen den christlichen Glauben tiberhaupt,

17



ja als Auflehnung gegen Gott selbst. Die antikirchlichen und antichristlichen Begleiter-
scheinungen der Revolution in Paris gaben solchen Befiirchtungen entsprechende Nah-
rung. Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt klagte denn auch im November 1798, die Tren-
nung von Staat und Kirche sei das Traurigste an der Sache. Dadurch wiirden der Kirche
thre Nahrungsquellen abgeschnitten. Zudem erlaubten sich jetzt «unsre gesetzgebenden
Rithe ... bei allen Anlédssen Spottereien iiber Christenthum und Bibelglauben auszustos-
sen und sie dann drucken zu lassen. Bald will niemand mehr Theologie studieren, weil
man voraussieht, dass endlich doch die Gemeinen selber fiir ihre Lehre werden sorgen
miissen, und der grosse Haufe sie nicht mehr wird nothig glauben.»*°

Die Pfarrer bekamen die kirchenkritische Haltung der helvetischen Regierung bald
auch darin zu spiiren, dass man ihnen im Blick auf ihre Predigten Vorschriften machte.
So wurde der Vorsitzende der Basler Pfarrerschaft, Antistes Merian®', beschuldigt, «dass
er solche Texte wihle und so predige, dass man sehe, er sei an die neue Verfassung nicht
anhinglich. Er musste seine Predigen geben und vor dem Erziehungscomité erscheinen
um sich zu verantworten. Dabei blieb es. Er und wir Prediger alle bekamen die Weisung,
kiinftig von politischen Gegenstinden auf der Kanzel zu schweigen, so mir sehr lieb
ist.»* So wie hier Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt dachten viele und schnitten heikle
politische Probleme auf der Kanzel lieber erst gar nicht an.

Diese Geschehnisse und der Zustand der Gesellschaft erschienen als Gericht Gottes
iiber offen zutagegetretene Siinde und Unmoral, herrithrend von der immer weiter um
sich greifenden Verachtung von Gottes Wort. Wer diese tieferen Zusammenhinge erken-
ne, miisse feststellen, dass Gottes Segen nicht als solcher dankbar ergriffen worden sei.
Wer sich jetzt nicht des gliicklichen Vaterlandes freuen konne, miisse eben das ungliick-
liche bedauern™.

Im Februar 1798 schrieb Johann Rudolf Burckhardt: «In alles das kann ich mich leicht
schicken, so lange es nur politisch betrachtet wird; aber ich kenne leider den Geist der
Zeit zu sehr, als dass ich nicht fiirchten sollte, das ganze System der Illuminaten oder
Freimaurer werde nach und nach eingefiihrt werden ... was die Jakobiner in Paris bis
zum Ekel in die Welt geschrieen, und was alle Freiheitsmédnner durch ganz Deutschland
schreien. Die Religion, die Konige, der Adel, die Priester und die Gelehrten haben die
Menschheit in Fesseln gelegt und zu Sklaven gemacht, und unser grosser Beruf ist, sie
zu erlosen ... Es wird kommen, was da kommen soll, nimlich der grosse Abfall, der
Widerwiirtige, der sich iiber alles was Gott und Gottesdienst heisst erhebt (II Thess. 2) —
aber wohl denen, die nicht zu diesem Menschen der Siinde gehoren.»*

Die Einquartierung franzosischer Truppen machte nun den Baslern zu schaffen, auch
wenn ihnen, anders als etwa Bern und Unterwalden, das eigentliche Kriegsgeschehen
erspart geblieben war. Obwohl es auch anstindige franzosische Offiziere und Mann-
schaften gab, welche untergebracht und verpflegt werden mussten, wurde hiufig von
unerfreulichen Beispielen berichtet. So vermerkt Hieronymus Bernoulli-Respinger in
seinen Erinnerungen, dass zunidchst der hollindische Gesandte, ein anstdndiger und
umgéanglicher Mann, bei ihm einquartiert worden sei. Darauf folgten aber auch Offi-

18



ziere, mit denen er zum Teil wegen deren fehlenden Anstandes grosse Miihe gehabt habe.
Das Ende dieser Einquartierungen im Juli wurde allgemein als grosse Erleichterung
empfunden’.

Eine, wie sich zeigen sollte, voreilige, zu wenig bedachte Entscheidung, war die im
November 1798 vorgenommene Aufhebung der Bodenzinse und Zehntabgaben. Die
Authebung dieser Feudallasten war fiir das Landvolk zunichst eine unbestrittene
Erleichterung und wurde auch entsprechend mit Jubel begriisst. Bald aber zeigte sich die
Problematik dieser Verfiigung. Von den Zehntabgaben und Bodenzinsen waren nimlich
weitgehend die Kosten fiir Kirche und Schule wie auch fiir Sozialhilfe bestritten worden.
Durch die Aufhebung dieser Abgaben ohne Ersatz durch ein geordnetes Steuerwesen war
plotzlich das Vermogen des Staates in seinen Fundamenten erschiittert worden, «indem
sie ihm eine Entschiidigungssumme von 15 Millionen Franken aufbiirdeten, anstatt ihm
gehorige Entschiddigung fiir die Abgaben, die ihm selbst entzogen wurden, zuzuspre-
chen. Nach dem Gesetze mussten nidmlich die Zehntpflichtigen die Eigentiimer der
Zehnten und Bodenzinse durch einen Loskaufspreis entschiadigen.»*

Pfarrer Burckhardt stellte am 21. Juli 1799 fest, der Staat werde zwar die Oberaufsicht
tiber die Lehrer behalten, bei Abschaffung der Zehnten und Bodenzinse aber noch nichts
vorgekehrt haben, um die Pfarrerbesoldung sicherzustellen. Dann werden die Gemein-
den selber fiir ihre Kirchengebiude, die Pfarrer, Kantoren, Organisten und Sigristen sor-
gen miissen. Das hitte aber fiir die, welche der Menge nicht gefielen, Auswirkungen.
Besoldung wire nur noch fiir ein Jahr zu erwarten. «Dann denke ich mehr der Lehrer
meiner Kinder als der Vorsteher einer christlichen Gemeinde zu sein; denn diese wird
sehr zusammenschmelzen, wenn man sich nun offentlich fiir einen Nichtchristen wird
erkliren diirfen.»?’

Am 15. September 1800 musste nach manchen Protesten und Petitionen dieses Gesetz
wieder zuriickgenommen werden. Das fiihrte im Kanton Basel zu offenem Aufstand.
Eidgendssischer Statthalter in Basel war damals Heinrich Zschokke (1771-1848). Der
urspriinglich aus Magdeburg stammende und in Aarau lebende Zschokke hatte sich als
Schriftsteller bereits einen Namen gemacht. Von der Tagsatzung war er nach Basel
gesandt worden. Mit einem kleinen Truppenaufgebot zog er nach Liestal, um die Land-
leute zu beschwichtigen. Er musste jedoch den Riickzug antreten und franzosische Trup-
penhilfe anfordern, mit deren Hilfe der Aufstand innert kurzer Zeit unterdriickt werden
konnte. Trotz seiner personlich negativen Erfahrungen und der erlittenen Beschimpfun-
gen setzte er sich fiir eine milde Bestrafung der Wortfiihrer ein.

Besonders heikel war in dieser Zeit die Stellung der Pfarrer in den Gemeinden auf der
Landschaft. Thnen kam die undankbare Aufgabe zu, die offiziellen Bekanntgaben der
Obrigkeit von den Kanzeln zu verlesen und den Leuten zu erklidren®®. Dadurch machten
sie sich besonders verhasst als Beamte einer Regierung, welche der Landbevolkerung
immer grossere Lasten auferlege.

Die Erbitterung gegen die helvetische Regierung steigerte sich und es kam in ver-
schiedenen Gebieten der Schweiz zu Aufstinden. In dieser Situation griff Napoleon wie-

19



der ein und liess 1803 die «Mediationsverfassung», eine neue Staatsordnung der
Vermittlung, einfiihren. Dabei wurde der allzustraffe Zentralismus der Helvetik
zugunsten eines stirkeren Foderalismus gelockert. So erschien in den Augen breiter
Kreise der Bevolkerung Napoleon als Retter der Eidgenossenschaft. Auch die offi-
zielle Einfiihrung der Mediationsakte musste durch die Pfarrer von der Kanzel herab
verkiindet werden. An Huldigungsadressen an Napoleon fehlte es dabei nicht. Anliss-
lich der Einflihrung der Mediation wurde die Feier eines Dank- und Bettages ange-
ordnet. Antistes Merian bedankte sich dafiir bei Biirgermeister und Rat: «Ihre An-
ordnung einer Bettagsfeier dient uns und anderen Freunden der Religion zu einem
trostlichen Beweise, dass uns die gottliche Fiirsehung in Thnen wieder eine Obrig-
keit geschenkt hat, die sich nicht nur nicht schimt, sondern sich es vielmehr sowohl
zur Ehre als zur Pflicht rechnet, die Oberherrschaft Gottes iiber sich 6ffentlich zu
bekennen.»*

Die Geistlichkeit beklagte sich allerdings zunehmend bei der Regierung, dass in letz-
ter Zeit die Moral stark gesunken sei durch missverstandene Begriffe von Freiheit und
Mangel an Religiositit. So wurde eine Reihe von Wirtshdusern, deren Zahl in der Zeit
der Helvetik stark angestiegen war, geschlossen. Auch das Tanzen wurde wieder einge-
schrankt*,

Die folgenden Jahre waren erfiillt von grosser Unruhe und Unsicherheit. Geriichte-
weise verlautete mehrfach, Napoleon habe vor, die Schweiz dem franzosischen Kaiser-
reich einzuverleiben. Diese Befiirchtungen wurden bestirkt durch negative Ausserungen
Napoleons iiber die schweizerische Neutralitit, von welcher er offensichtlich nicht sehr
viel hielt*!. Durch die von Napoleon verhiingte Kontinentalsperre*> wurde ein grosser
Teil der Basler Wirtschaft geschwicht.

Besonders schwierig wurde die Lage, als Napoleons Stern zu sinken begann. Auf
Grund einer Offensiv- und Defensivallianz hatte die Schweiz Napoleon Truppen zur Ver-
fligung stellen miissen, welche im Russlandfeldzug teilweise aufgerieben wurden. Nach
der endgiiltigen Niederlage der napoleonischen Armee vor Moskau wurden ihre Uberre-
ste durch die alliierten Truppen der Osterreicher, Preussen und Russen immer weiter
zurlickgedringt. Zum Schutz der schweizerischen Neutralitit wurde ein eidgendssisches
Truppenkontingent in die Gegend von Basel verlegt. Als sich jedoch die alliierten Trup-
pen niherten, gaben die eidgendssischen Zuziiger ihre Stellungen kampflos preis. Am 21.
Dezember 1813 zogen rund 80 000 Mann alliierter Truppen iiber den Rhein Richtung
Frankreich. Davon blieben etwa 18 000 Mann in der damals nur 15 000 Einwohner
ziahlenden Stadt zuriick! In den folgenden Tagen kamen weitere Truppen. Deren Begeh-
ren wurden immer grosser. Geld, Nahrungsmittel, Pferde und Transportmittel mussten
manchmal innert kiirzester Zeit zur Verfiigung gestellt werden. Das Schlimmste an die-
ser Einquartierung aber war der Flecktyphus, welcher nicht nur viele Soldaten, sondern
auch etwa 800 Stadtbiirger dahinraffte>.

Sobald die Franzosen vertrieben waren, wurde die Mediationsverfassung aufgehoben.
Die Altgesinnten zeigten mit ihren Forderungen, alle vor Jahren verlorenen Privilegien

20



wieder zuriickzuerhalten, dass sie die Unumgénglichkeit politischer und sozialer Refor-
men noch nicht erkannt hatten.

Besonders bedrohlich wurde die Lage Basels noch einmal, als in den letzten Tagen der
napoleonischen Herrschaft und in der «Herrschaft der Hundert Tage» nach Napoleons
Riickkehr aus Elba der Verteidiger Hiiningens, General Barbanégre, Basel beschiessen
liess. Es kam dabei zu einigem Sachschaden. Nach mehrtigiger Belagerung wurde
Hiiningen schliesslich durch die Alliierten eingenommen, und die Festungsanlagen wur-
den geschleift.

1.2.3  Basel in der Zeit der Restauration (1813-1830)

1814 wurde eine neue Kantonsverfassung eingefiihrt, wobei sich einmal mehr die Frage
nach einer gerechten Vertretung von Stadt und Land im Parlament stellte. Hatten in der
Zeit der Helvetik und Mediation die Landbiirger die Uberzahl gestellt, versuchten nun
die Stidter das Rad der Zeit wieder zuriickzudrehen. Von den 150 Mitgliedern des Gros-
sen Rates sollten jetzt 90 von der Stadt und 60 vom Land gestellt werden. Der Kleine Rat
(Regierungsrat) stellte zwar zundchst fest, dass es «zur Erhaltung des Bandes der Ein-
tracht zwischen Stadt und Land» notig sei, eine verniinftige Vertretung festzulegen.
Dabei miisse aber darauf geachtet werden, «der gebildeten und zu den offentlichen
Geschiften in mancher Hinsicht geeigneteren Klasse der Kantonsbiirger einen leichtern
und sicheren Weg zu den 6ffentlichen Gewalten zu erdffnen und somit der Stadt wieder
einiges Aquivalent ihrer ehemaligen Rechte zu verschaffen»*.

Durch den Krieg und die Einquartierung fremder Truppen waren die Finanzen stark
angeschlagen. Am Wiener Kongress versuchte man, fiir 800 000 Verpflegungstage fiir
die alliierten Armeen eine Entschidigung zu erhalten. An Stelle einer finanziellen Abgel-
tung wurden Basel nun aber die Gemeinden des Birseck zugesprochen. Das Birseck
umfasste die neun Gemeinden Arlesheim, Reinach, Aesch, Pfeffingen, Ettingen, Therwil,
Oberwil, Allschwil und Schonenbuch. Damit aber hatte der Kanton Basel das Problem
iibernommen, eine ganz anders geartete Region mit vorwiegend katholischer Bevolke-
rung zu betreuen®.

Nach Einfiihrung des Bundesvertrages von 1815 wurde die Landschaft faktisch wie-
der von der Stadt aus regiert. Zur Wahlfihigkeit musste man sich iiber Grundbesitz oder
ein ausreichendes Vermogen ausweisen konnen. Die Kriminalgesetzgebung wurde
reformiert und modernisiert, 6ffentliche Hinrichtungen am Galgen seit 1819 nicht mehr
vollzogen. 1821 wurde der Galgen endgiiltig beseitigt*.

Die folgenden Jahre brachten grosse Probleme durch Hungersnote und Uberschwem-
mungen, wobei die Stadt der Bevolkerung auf dem Land jedesmal mit grossen Unter-
stiitzungssummen zu Hilfe kam.

21



1.24  Vonden Trennungswirren zur Kantonstrennung (1830-1833)

Die revolutionidren Bewegungen, die 1830 Europa erschiitterten, machten sich auch in
der Landschaft Basel sehr stark bemerkbar. Der ziindende Funke war zunichst wieder die
Frage nach einer gerechteren Vertretung der Landschaft in Regierung und Parlament.
Dabei fiel die Tatsache, dass die Kantonshauptstadt Basel nicht mitten im Kanton, son-
dern ganz am Rande, am Rheinknie, lag, erschwerend ins Gewicht. Zudem befand sich
Basel in einem «Dilemma zwischen ihrem initiativen nach aussen gerichteten Geist einer
bedeutenden Handelsstadt und ihrer Stellung als Hauptstadt eines béduerlichen Hinter-
landes mit von ihr abhingiger Heimindustrie»*’.

Am 18. Oktober 1830 fand in Bad Bubendort eine Volksversammlung statt, welche
ihre Forderungen nun nicht mehr in gemissigtem Tone an die Stadt richtete, sondern
ultimativ vorlegte.

Uberraschenderweise wurde aber die neue Verfassung in einer Volksabstimmung vom
22. Februar 1831 mit klarem Mehr angenommen, nicht nur in der Stadt, sondern auch auf
dem Land. Ebenso bejahten die meisten stimmenden Baselbieter noch am 23. November
1831 die Frage, ob sie bei Basel bleiben wollten. Die fiir einen eigenen Kanton kimp-
fenden Gegner der neuen Verfassung hatten diese Befragung aber boykottiert. Nun
erklirte in einer Kurzschlusshandlung die Basler Regierung, dass allen Gemeinden, wel-
che gegen das Bleiben bei der Stadt gestimmt hitten, die 6ffentliche Verwaltung entzo-
gen werden solle. Damit hatte man «den torichtesten Beschluss, den die Geschichte unse-
rer Stadt kennt»**, gefasst. Die Stimmung auf der Landschaft der Stadt gegeniiber wur-
de noch gereizter. Die der Stadt gegeniiber kritischsten Gemeinden hatten sich am 17.
Mirz 1832 als eigenstindiger Kanton konstituiert. Die der Stadt treu gebliebenen
Gemeinden, besonders im Oberen Baselbiet, befanden sich jetzt in einer bedrohlichen
Situation. Stiddtische Versuche, ihnen gegen kriegerische Bedrohungen beizustehen,
endeten mehrfach mit Niederlagen. In der Zwischenzeit wurde in ausserkantonalen radi-
kalen Bldttern immer mehr gegen die Stadt Basel gehetzt. Auf Beschluss der Tagsatzung
wurde der Kanton Basel von eidgendssischen Truppen besetzt. Als aber die der Stadt treu
gebliebenen Gemeinden unter Druck gesetzt wurden, machte sich am 3. August 1833 ein
Truppenkontingent von 800 Mann aus Basel auf den Weg, um den bedringten Gemein-
den beizustehen. Dieser Auszug endete mit einer blutigen Niederlage der stidtischen
Truppen. Infolge dieser unzureichend vorbereiteten und mit einem verheerenden Ergeb-
nis endenden Aktion stand jetzt Basel in der iibrigen Schweiz als klarer Aggressor da. Am
26. August 1833 wurde von der Tagsatzung die offizielle Kantonstrennung ausgespro-
chen, wobei auch die bisher der Stadt treu gebliebenen Gemeinden mit Ausnahme von
Riehen und Bettingen zum neuen Kanton Basel-Landschaft stiessen.

Verhéngnisvoll fiir die Stadt war aber besonders die Bestimmung, dass der neue Kan-
ton vom gesamten bisherigen Staatsvermogen zwei Drittel bekommen sollte. Diese
Bestimmung fiihrte zu einer grossen finanziellen Belastung der Stadt und zu Resignation
in der Bevolkerung. Die Stimmung in der librigen Schweiz war vorwiegend gegen die

22



Stadt eingenommen. So wurde an einer Volksversammlung in Stéfa allen Ernstes ein
Freischarenzug gegen «das frommelnde Basel, die fanatische Millionirin» erwogen®.

Eine besondere Rolle spielte wihrend der Trennungswirren der damals in Basel wir-
kende Waadtlinder Alexandre Vinet’’. Er verfasste einen Aufruf, in welchem zuhanden
der Miteidgenossen Verleumdungen der radikalen Presse zuriickgewiesen werden soll-
ten. So heisst es in der Einleitung dieses Aufrufs der Basler an ihre Bundesgenossen vom
1. Februar 1831: «Wenn das Gift der Verleumdung sich stromweise iiber eine sonst von
euch geehrte Stadt ergiesst, wenn leidenschaftlich erhitzte Feinde mit aller Gewalt die
Bande des Vertrauens und der Liebe zu zerbrechen suchen, die euch an sie ketten, so hat
sie eine doppelte Pflicht zu erfiillen: die Verleumdung zu widerlegen durch ein biederes
und tadelloses Betragen, und ihre Miteidgenossen in die volle Kenntnis der Wahrheit zu
setzen.»!

Vinet sah in den Schwierigkeiten zwischen der Stadt und der Landschaft Basel nicht
nur ein regionales Problem. Indem man sich jetzt an die Eidgenossenschaft wende,
stosse die Stadt nicht einen Schrei der Not, sondern einen Ruf der Warnung aus. «Bedro-
het von verirrten Menschen, baut sie auf den allméchtigen Beschiitzer der gerechten
Sache, und, wenn sie unterliegen muss, so beugt sie sich nicht unter das Joch der Men-
schen, sondern unter die Strafgerichte des Himmels! Einen Ruf der Warnung lisst die
Stadt Basel ergehen an euch; denn sie weiss es: der Angriff in ihren Mauern, er gilt dem
gesamten Vaterlande. O dass die Schweiz diesen Ruf verstinde!»** Vinet reiste auch zwei
Mal ins Waadtland, um dort die Sache Basels vor den Miteidgenossen der andern Kan-
tone zu vertreten, allerdings ohne Erfolg™?.

Vinet war einer der prominenten zugewanderten Nichtbasler, welche die Sache der
Stadt ganz zu der ihren machten. Er und der berithmte deutsche Theologieprofessor de
Wette>* liessen sich in die Biirgerwehr einteilen. Ebenso hatten sich «Zdglinge» aus dem
Missionshaus als Sanititshelfer beim verhiingnisvollen Auszug beteiligt>.

In einem Brief vom 18. Juni 1832 schrieb Vinet an Charles Monnard, Professor der
franzosischen Literatur in Lausanne: «Ich glaube, dass Basel Fehler begangen hat; ich
glaube als Christ, dass Basel fiir seine Siinden leidet; aber die Unbilligkeit der Eidge-
nossenschaft ihm gegeniiber hat jedes Mass iiberschritten. Es bleibt als geschichtliche
und unzerstorbare Tatsache, dass die Eide, die man Basel geschworen hatte, nicht gehal-
ten worden sind, dass die Rebellion in seiner Mitte geschiirt worden ist.»®

e Das Bildungswesen
1.3.1  Das Schulwesen der Stadt Basel’
Schon der Reformator Johannes Oekolampad hatte fiir das Schulwesen in Basel

massgebliche Impulse gegeben. 1530 richtete er sich an den Rat mit dem dringenden
Anliegen, in 6ffentlichen Schulen sollte kein Schulgeld erhoben werden, damit Arme und

23



Reiche die selben Bildungschancen erhalten kénnten. Damit formulierte er ein Recht auf
Bildung fiir alle, das damals neu war>®,

Zunichst waren die Schulen weitgehend Sache der Kirche. Jede Kirchgemeinde in der
Stadt unterhielt ihre eigene Schule fiir die ersten Schuljahre. Die Pfarrer waren als Visi-
tatoren eingesetzt. Fiir die hohere Bildung und fiir die Vorbereitung auf die Universitit
waren das Gymnasium und teilweise die philosophische Fakultit verantwortlich.

Mit dem Schulwesen stand es gegen Ende des 18. Jahrhunderts nicht zum besten.
Viele Lehrer waren ihrer Aufgabe nicht gewachsen. Es fehlte an einer verniinftigen
Selektion. Es fehlten aber auch entsprechende Ausbildungsstitten fiir angehende Lehrer.

Da die offizielle Schule ihre Aufgabe nur unvollkommen wahrnehmen konnte, gab es
eine ganze Reihe von privaten Schulen. Vor allem die 1777 durch den damaligen Staats-
schreiber Isaak Iselin gegriindete Gesellschaft fiir das Gute und Gemeinniitzige (GGG)
nahm sich des Schulwesens an. So wurden Schulzweige geschaffen, welche durch die
offiziellen Schulen nicht oder zu wenig abgedeckt werden konnten, etwa besondere
Tochterschulen, Zeichenschulen und weitere musische Institute.

Fir Junge, welche eine gute Ausbildung fiir ihre spiteren Aufgaben, zum Beispiel als
Fabrikanten, notig hatten, aber kein Universitiitsstudium anstrebten, griindete Christoph
Bernoulli® eine Privatschule mit Betonung der naturwissenschaftlichen Ficher. Kinder
aus reichen Familien wurden andererseits hiufig auch auswirts in die Schule gegeben,
etwa nach Hofwil zu dem von Pestalozzis Geist beseelten Piidagogen Philipp Emanuel
Fellenberg (1771-1844). Die Einfliisse Pestalozzis setzten sich in Basel selbst nur lang-
sam durch.

Wenn auch in der Zeit der Helvetik und Mediation viele fragwiirdige Neuerungen ein-
gefiihrt wurden, muss doch gesagt werden, dass man sich damals sehr darum bemiihte,
das Schulsystem zu reformieren. Von Peter Ochs stammen verschiedene Versuche zur
Verbesserung des Schulwesens in der Stadt und auf dem Land.

Ein neuer Abschnitt wurde durch das «Gesetz iiber die 6ffentlichen Lehr-Anstalten
in Basel 1817» begonnen. Darin heisst es einleitend: «Wir Biirgermeister, Klein und
Grosse Rithe des Kantons Basel, haben, nachdem wir Uns von der Nothwendigkeit iiber-
zeugt, zu Beforderung der Kiinste und Wissenschaften, und zur Erleichterung Unserer
Angehorigen in Erziehung ihrer Kinder, eine bessere Einrichtung in Unsern 6ffentlichen
Lehr-Anstalten zu treffen.»®' Nach wie vor nahm auch in diesem Schulkonzept der Reli-
gions-Unterricht eine zentrale Rolle ein. Er soll «in fasslichen Erzihlungen und Spriichen
der H. Schrift ertheilt»%* werden. Dazu kam auch die Pflege des religitsen Gesangs®. Die
«simtlichen Geistlichen jeder Pfarrgemeinde» behielten zwar als Visitatoren fiir die ihren
Gemeinden angeschlossenen Elementarschulen die Verantwortung. Schule und Kirche
wurden jetzt aber einer staatlichen Behorde, dem sogenannten Deputatenkollegium,
unterstellt. Fiir Knaben wurde eine Realschule eingerichtet. An Stelle der philosophi-
schen Fakultiit hatte das Péddagogium die Aufgabe der unmittelbaren Vorbereitung auf die
Universitit. Allerdings unterrichteten auch Universititsprofessoren am Piadagogium. Der
Thurgauer Rudolf Hanhart wurde als erster Nichtbasler Rektor des Gymnasiums.

24



1.3.2  Das Schulwesen in der Landschaft Basel **

Auch auf der Landschaft war die Schule noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts vorwie-
gend mit der Kirche verbunden. So waren Interesse und Tiichtigkeit des jeweiligen Pfar-
rers mit verantwortlich fiir den Zustand der Gemeindeschulen. Allerdings spielte auch
die Tatsache eine Rolle, dass sehr oft in kleinen Landdorfern Leute als Lehrer beschiif-
tigt wurden, welche zu keiner andern Verrichtung taugten.

Einer der pidagogisch interessierten und tiichtigen Pfarrer war Johann Jakob Huber
von Sissach®, der sich fiir die Abschaffung des Schulgeldes als Voraussetzung fiir eine
Verbesserung des Schulwesens einsetzte. Er hatte einen harten Stand, da die Behorden
fiir moglichste Sparsamkeit eintraten und sogar bei Lehrerbesoldungen und Schul-
biichern die Gelder kiirzen wollten. Bisher war fiir Kinder unbemittelter Familien das
Schulgeld bezahlt worden. Nun sollte besser iiberwacht werden, dass nur «kundlich wah-
re Arme, insonderheit Waisen»® diese Hilfe erhalten sollten, der Rest sollte aus dem
Armenfonds bezahlt werden. Dies erregte einen Sturm der Entriistung unter den Pfarrern.
Ihre allgemeine Ansicht war, «in Bezug auf die Kosten fiir arme Schiiler solle nichts
gespart, das Armengut aber gnidigst verschont werden»®’. Diesem Widerstand war teil-
weiser Erfolg beschieden.

Die Gesellschaft fiir das Gute und Gemeinniitzige (GGG) hatte sich schon immer mit
der Verbesserung des Landschulwesens beschiftigt. Sie bezahlte Lehrmaterial, verbrei-
tete belehrende Schriften und setzte Preise fiir Lehrer und Priamien fiir Schulkinder aus,
um die Leistungen zu verbessern. Sie lieferte Schiefertafeln und suchte das Schulwesen
auf dem Lande zu unterstiitzen «zum Behuf des Unterrichts nach Pestalozzischer Ma-
nier»®. Sie setzte sich auch erfolgreich fiir eine Erhéhung der Lehrerbesoldung ein.

Neben den Landschulen wurden in grosseren Ortschaften offizielle Deputaten-Schu-
len eingerichtet, an denen aber nur Stadtbiirger als Lehrer zugelassen wurden. Als zum
ersten Mal in Liestal auch fiir die Deputaten-Schule die Zulassung eines Landschiiftlers
in Erwigung gezogen wurde, falls kein tauglicher Stadtbiirger zur Verfiigung stehe, wur-
de ausdriicklich die Vorldufigkeit dieser Massnahme festgehalten. Dadurch wollte man
dem zu erwartenden Unmut stiddtischer Bewerber im voraus entgegentreten. Zudem wur-
de festgelegt, dass «ein solcher Schulmeister nur auf eine Probe» und nur als Vikar ein-
gestellt werden konne®.

Der ganze Schulunterricht war noch stark auf die Vermittlung religiosen Wissens
zugeschnitten. So klagte Pfarrer Huber 1778 in einem Bericht an die Gesellschaft fiir das
Gute und Gemeinniitzige, «dass nichts gelesen, nichts geschrieben, nichts gesungen wer-
de als Geistliches, eben als wenn alle Baurenbuben Candidaten und alle Bauren Maidli
Nonnen geben sollten». Dadurch aber werde im Volk Widerwillen gegen Religion
erweckt’. Huber schlug nun einerseits eine bessere Entlohnung der Lehrer vor, um
bessere Kandidaten zu gewinnen. Andererseits sollte auch mehr auf den moralischen
Charakter der Lehrer Wert gelegt werden.

25



Eines der ersten Geschifte der am 6. Februar 1798 zusammengetretenen «National-
versammlung des Kantons Basel» war die Umgestaltung der Landschulen, denn «nur
eine gute und verniinftige Erziehung bilde den Menschen zum guten Biirger und wahren
Republikaner»’!.

Eine unheilvolle Wirkung hatte der Bodenzinssturm von 1800 fiir das Verhiltnis der
Gemeinden zu ihren aus der Stadt stammenden Geistlichen. «Gerade die fiir die Forde-
rung des Schulwesens und fiir die Einfiihrung sonstiger Verbesserungen am meisten
thatigen Landprediger biissten in dieser Zeit allen Einfluss auf ihre Gemeinden ein und
mussten mit dusserster Vorsicht auftreten, um das ohne ihr Verschulden entstandene
Misstrauen zu beschwichtigen und die Erbitterung nicht zur hellen Flamme anzufa-
Chen»72.

Die Schulordnung von 1808 war auf vielen Gebieten ein Fortschritt. Neue Schulen
wurden gebaut, die Eltern fiir den Schulbesuch ihrer Kinder in Pflicht genommen. Aller-
dings war durch die Auswirkungen der Kriege der Ausbau des Schulwesens nicht ganz
einfach. Ein weiteres Hindernis war auch, dass der Kirchenrat sich dagegen wehrte,
durch die Unterstellung des Schulwesens unter das Deputatenkollegium seinen unmit-
telbaren Einfluss zu verlieren, «woraus fiir die Religion ein grosser Nachtheil erwachsen
wiirde, wenn einmal mit der Zeit Deputaten und Pfarrer sein sollten, welchen an der rei-
nen Lehre des Evangelii nichts gelegen wire»*. Auch in diesem neuen Schulgesetz wur-
de als Zweck der Schule die Ausbreitung der Ehre Gottes und die Beforderung des wah-
ren Wohlstandes des Volkes angesehen. Die Jugend solle weiterhin in christlichem Sinn
erzogen werden, aber auch im Sinne der Entwicklung der Verstandestitigkeiten. Neben
Gottesfurcht sollten auch «andere niitzliche Dinge» gelehrt werden’.

Wiihrend der Zeit der Restauration (1815—-1830) wurde die Schulreform auf dem Lan-
de erneut an die Hand genommen. Die Schulordnung von 1826 bot aber wieder von
Anfang an Anlass zu Kritik. Die Mitwirkung des Volkes war noch nicht gross geschrie-
ben. Den Geistlichen waren die entscheidenden Massnahmen vorbehalten. Ferner wurde
kritisiert, dass die Schulordnung durch Verbot von Wirtshausbesuch, Karten und Kegel-
spiel in unzuldssiger Weise in die personliche Sphire der Lehrer eingreife’®. Im ganzen
ergaben sich aber doch einige positive Verinderungen, zum Beispiel durch Ausdehnung
der Schulzeit und durch eine bessere Lehrerausbildung. Selbst der spitere Baselbieter
Schulinspektor Kettiger stellte fest, dass vor 1830 das Schulwesen in keinem anderen
Kanton der Schweiz den Prinzipien neuer pidagogischer Erkenntnisse besser entspro-
chen habe als im Kanton Basel’®. Von besonderer Bedeutung war dabei die «Mitwirkung
der Pfarrfrauen bei Einrichtung von Arbeits- und Kleinkinderschulen»’’.

Leider war aber diesem Aufbau keine Zukunft vergénnt, da bald die Trennungswirren
einsetzten, in deren Verlauf die Stadtbasler Pfarrer in die Stadt zuriickkehren mussten,
und auch nicht wenige tiichtige Lehrer den neuen politischen Gegebenheiten zum Opfer
fielen. Der neue Kanton Baselland hatte ein ganz neues Schulwesen aufzubauen’s.

26



1.3.3  Die Universitdt

Bis in das 19. Jahrhundert hinein besass in der deutschsprachigen Schweiz nur Basel eine
Universitiit. Der Stolz auf diese 1460 gegriindete Hochschule hatte aber gegen Ende des
18. Jahrhunderts arg gelitten. Die starke Abnahme der Studentenzahlen hing zusammen
mit einem Zerfall der Fakultaten. Seit langem waren nur Basler Biirger zu ordentlichen
Professoren gewihlt worden. Erst mit der neuen Ordnung fiir die Universitit von 1818
fiel dieses Gewohnheitsrecht dahin. Einer der ersten bedeutenden Professoren von aus-
wirts war Wilhelm Martin Leberecht de Wette™. Die juristische Fakultit zihlte drei
Lehrstiihle. Die medizinische Fakultit war um 1800 praktisch nicht mehr existent, die
philosophische Fakultit, in der in vielen Fichern gar nicht gelesen wurde, war weitge-
hend zu einer blossen propiddeutischen Anstalt herabgesunken. Bis zur Franzosischen
Revolution war immer noch der in Pruntrut residierende Bischof nominell Kanzler der
Universitit.

Als in der Zeit der Helvetik und der Mediation die Notwendigkeit erkannt wurde, das
Bildungssystem insgesamt zu erneuern, machte man sich zuerst an die Neugestaltung der
Universitit. Auch hier wieder war die Absicht klar zu erkennen, ein gebildetes Volk im
Sinne der Aufklirung heranzuziehen.

1.3.3.1 Die Umgestaltung der Universitiit

Biirgermeister Johann Heinrich Wieland (1758-1838)% unterstiitzte die Anstrengungen
zu einer Neuordnung: «In unsern Tagen ist es keine bestrittene Frage mehr, ob das Volk
aufgekldrt und gebildet werden solle. Wissenschaftliche Kenntnisse sind ein Bediirfnis
jedes Standes und Bildung und Veredlung des Biirgers die erste Pflicht einer gut den-
kenden Regierung ... Der wissenschaftlichen Bildung allein verdankt eine Nation ihre
Gliickseligkeit, Handel und Gewerbe ihre niitzlichsten Entdeckungen, der Landbau sei-
ne Vervollkommnung und jeder Mensch seine frohlichsten und genussvollsten Empfin-
dungen.»®!

Es wurde eine Kommission eingesetzt, welche sich an die Ausgestaltung einer neuen
Ordnung machte. Am 17. Juni 1818 konnten schliesslich das «Gesetz iiber die Aufstel-
lung und Organisation des Erziehungsraths» und das Gesetz iiber die Organisation der
Universitit angenommen werden. Gegen zuniichst erbitterten Widerstand der Universitiit
wurden ihr gewisse altiiberlieferte Privilegien genommen und sie als ganze unter die
Aufsicht des Staates gestellt.

1.3.3.2 Die Theologische Fakultit

Auch die theologische Fakultit hatte viel von ihrer fritheren Bedeutung verloren, welche
mit dem Namen bedeutender Dozenten verbunden war. Der Lehrbetrieb fand in lateini-

27



scher Sprache statt, welche von immer weniger Studenten noch in der wiinschbaren
Griindlichkeit beherrscht wurde. Drei Lehrstiihle waren eingerichtet: fiir Altes und fiir
Neues Testament und fiir Dogmatik. Fiir das praktische Pfarramt unerliissliche Diszipli-
nen, wie etwa Homiletik oder Katechetik, wurden gar nicht gelesen. Um eine gewisse
Einfiihrung in diese Disziplinen zu gewihrleisten, fanden sich Pfarrer der Stadt, welche
Studenten in privaten Kursen unterrichteten.

Die Vorlesungen waren meist langfadig angelegt. Der Lehrbetrieb spielte sich prak-
tisch unter Ausschluss der Offentlichkeit ab. Isaak Iselin hatte daher in seiner Schrift
«Unvorgreifliche Gedanken iiber die Verbesserung der B...schen hohen Schule» unter
anderem vorgeschlagen, der Professor fiir Neues Testament solle auch fiir Nichttheolo-
gen «iiber die Grundwahrheiten der christlichen Religion und ihre Sittenlehre lesen, um
in dieser Zeit des Unglaubens und des Verderbens den jungen Leuten eine Hilfe zu
sein»®?. Der ganze Lehrbetrieb war weder fiir die Kirche im ganzen noch fiir die Studen-
ten im einzelnen von grosser praktischer Bedeutung. Versuche im Grossen Rat, Ande-
rungen herbeizufiihren, wurden von der Fakultit jeweils schroff abgeblockt. Hebriisch
und Griechisch wurden an der philosophischen Fakultit unterrichtet. Die Professoren
wechselten Ofters ihre Fachrichtung.

Einer dieser Professoren, erster Prisident sowohl der Christentumsgesellschaft als
auch der Bibelgesellschaft, war der konservativ gesinnte Johann Wernhard Herzog®’,
Uber seine Lehrart im Fach Neues Testament klagte Anfang des 19. Jahrhunderts ein Stu-
dent, Herzog «zernage» sich monatelang an der Auslegung eines einzigen biblischen
Kapitels®.

Die Reorganisation sollte nun auch die theologische Fakultit umfassen. Eine Dreier-
kommission ohne Vertretung der Universitiit, bestehend aus Peter Ochs, Biirgermeister
Johann Heinrich Wieland und Abel Merian wurde mit den Arbeiten betraut. Als 1813 die
ersten Vorschldge vorlagen, verwahrte sich der Antistes im Namen aller Pfarrer dagegen.
Man befiirchtete, der Staat mische sich in die Ausbildung der Pfarrer und Lehrer ein.

Die 1818 schliesslich doch beschlossene Reorganisation der Universitit und des
Erziehungs-Rats des Kantons Basel legte als Aufgabe der theologischen Fakultiit fest, sie
solle gute Prediger, Seelsorger und Religionslehrer bilden «und auch fiir den gelehrten
Theil der Theologie einen solchen Grund ... legen, dass der Geistliche durch eigenen
Fleiss und fortgesetztes Studium die Nutzbarkeit seines Amtes erhdhen, und denjenigen
Grad von Bildung und Gelehrsamkeit erreichen kénne, welcher fiir diesen Stand so wiin-
schenwert ist». Diese Ausbildung solle durch drei ordentliche Lehrstiihle gewihrleistet
werden®.

Eine grundsitzliche Verinderung ergab sich durch die Lehrtitigkeit Wilhelm Martin
Leberecht de Wettes. 1819 hatte der Student Karl Ludwig Sand den konservativen Poli-
tiker und Dichter August Kotzebue erdolcht. Dafiir war er zum Tode verurteilt worden.
De Wette hatte daraufhin seiner Mutter einen Trostbrief geschrieben. Dadurch fiel er in
Deutschland in Ungnade, verlor sein Lehramt und lebte als Privatgelehrter, bis er 1822
nach Basel berufen wurde. Schon im Vorfeld seiner Berufung erhob sich aber in Basel

28



ein Sturm der Entriistung dariiber, dass ein «ungldubiger Professor» berufen werde®.
Diese Berufung war Tagesgespriach in Basel. Vinet stellte ironisch fest: Selbst fiir die
Holzhacker sei de Wettes Berufung Gesprichsthema und wie gewdohnlich schrieen jene
am lautesten, welche davon nichts verstehen. Man zitiere sogar Stellen aus seiner Dog-
matik, obwohl zu bezweifeln sei, dass davon auch nur zwei Exemplare in Basel aufzu-
treiben wiren®’. Nicht nur auf orthodoxer, sondern auch auf rationalistischer Seite wur-
de De Wette hart attackiert. «Jenen stand er zu weit links, diesen zu weit rechts: Vermitt-
lertragik!»%

Am hartnickigsten setzte sich Christian Friedrich Spittler, der Sekretédr der Deutschen
Christentumsgesellschaft, gegen die Berufung de Wettes zur Wehr. Er verlangte von de
Wette gar, er solle seine bisherigen Ansichten 6ffentlich widerrufen. Eine personliche
Aussprache bereinigte die Situation. Spittler war durch die christliche Personlichkeit de
Wettes eines anderen belehrt worden®. De Wette iibernahm sogar in dem von Spittler
gegriindeten Verein fiir die sittliche Einwirkung unter den Griechen den Vorsitz, was thm
entsprechende Kritik in der liberalen Presse eintrug®. De Wette verstand es bald, sich
nicht nur den Respekt der Offentlichkeit, sondern auch das Verstindnis seiner Kollegen
zu erwerben.

De Wette war ein universal gebildeter Theologe. Es hiess von ihm, er schliesse in sei-
ner Person eine ganze Fakultit ein. Dariiber hinaus wurde er geriihmt, sich auch person-
lich um die Studenten zu kiimmern wie kaum ein anderer Professor. In der breiten Offent-
lichkeit trat er als Prediger und Redner an kirchlichen und anderen Versammlungen posi-
tiv in Erscheinung.

1.3.3.3 Die Freiwillige Akademische Gesellschaft®!

Mit den grossen Abfindungssummen, welche die Tagsatzung der Stadt Basel fiir den
neugegriindeten Kanton Baselland auferlegte, war der Fortbestand der Universitit und
der reichhaltigen wissenschaftlichen und kiinstlerischen Sammlungen in den Museen
gefihrdet. Es stellte sich sogar die grundsitzliche Frage, ob unter diesen Umstéinden die
Aufrechterhaltung einer eigenen Universitdt noch zu verantworten sei. In Deutschland
waren gerade in diesen Jahren verschiedene kleinere Universititen von der Bildfldche
verschwunden.

Am 13. August 1834 erteilte der Grosse Rat der Erziechungskommission den Auftrag
zu priifen, was im Blick auf die Universitit unternommen werden konne. Daraus
erwuchs das Organisationsgesetz der Universitidt vom 9. April 1835. In seiner Rektorats-
rede zum Thema «Einige Betrachtungen iiber den Geist unserer Zeit» vom 12. Septem-
ber 1834 stellte Professor de Wette fest, dass die Frage nach der Existenz der Universitit
fiir Basel zu einer wahren Lebensfrage geworden sei”>. Am 9. April 1835 wurde offiziell
die Beibehaltung der Universitit beschlossen. Nun stellte sich aber dringend die Frage
nach der finanziellen Basis der neuen Hochschule.

29



Am 1. April kam daraufhin eine Anzahl Leute zusammen, um die Frage zu erortern,
«ob nicht durch freiwillige Mitwirkung wohldenkender Biirger die Absichten der Obrig-
keit zweckmissig befordert und der Sinn und die Liebe zur Wissenschaft belebt und
angeregt werden konnte?»”? Die am 17. September 1835 verabschiedeten Statuten der
«Freiwilligen Akademischen Gesellschaft der Stadt Basel» nennen als Zweck der neuen
Gesellschaft, die «wissenschaftliche Bildung im Allgemeinen zu befoérdern, insbesonde-
re aber die in der Stadt Basel bestehenden héhern Lehranstalten, so wie auch die Kunst
und wissenschaftlichen Sammlungen zu unterstiitzen»®*.

1.3.3.4 Der Verein fiir christlich-theologische Wissenschaft %3

Gleichzeitig mit der Griindung der Freiwilligen Akademischen Gesellschaft im Jahr
1835 stiftete eines der Griindungsmitglieder, Pfr. Daniel La Roche, der Rektor des Gym-
nasiums, einen Fonds. Er beabsichtigte damit die «Forderung griindlicher theologischer
Studien und eines lebhaft christlichen Sinnes und Lebens, und daher zunichst die Anstel-
lung eines solchen theologischen Lehrers, der wahre Wissenschaftlichkeit mit der Begei-
sterung des Glaubens und mit entschiedener Christusliebe verbindet»*. Damit war ein
weiterer Verein entstanden, welcher in den folgenden Jahrzehnten eine Stiftungsprofes-
sur unterhielt, damit den theologischen Neuerern biblische Theologie an die Seite gesetzt
werde. Die Zielsetzung des Vereins wurde schon im Titel zum Ausdruck gebracht: «Ver-
ein zur Beforderung christlich-theologischer Wissenschaft und christlichen Lebens».
Einerseits wollte man eine wissenschaftlich saubere, dem pietistischen Erbe verpflichte-
te biblische Theologie betreiben, andererseits sollte auch der existentiellen Seite der
Theologie schon in der Ausbildung die nétige Beachtung geschenkt werden.

Wenn auch als Hauptziel die Forderung biblischer Theologie in pietistischer Tradition
angegeben wurde, war diese Stiftungsprofessur zunichst doch deutlich gegen de Wette
gerichtet. Als erster wurde 1836 der wiirttembergische Pfarrer und ehemalige Repetent
am Tiibinger Stift Johann Tobias Beck (1804—-1878) auf diesen Lehrstuhl berufen. Beck
verstand sich mit de Wette personlich recht gut und konnte problemlos mit ihm zusam-
menarbeiten. Spiter sollte Beck zu einem der Hauptvertreter der biblizistischen Schule
werden. Als er eine Berufung nach Tiibingen annahm, wurde als sein Nachfolger der
damalige Inspektor des Missionshauses, Wilhelm Hoffmann, gewihlt. So kam es zu
einer informellen Zusammenarbeit der theologischen Fakultit mit dem Missionshaus.
Immer wieder waren Studenten aus dem Missionshaus in Vorlesungen an der Universitit
anzutreffen und zwar mehr und mehr nicht nur bei Beck und Hoffmann. Dies wirkte sich
natiirlich auch positiv auf die Gesamtzahl der Horer aus.

30



1.4 Die Evangelisch-reformierte Kirche des Kantons Basel
1.4.1  Die Organisation der Kirche

Die am 1. April 1529 beschlossene Reformationsordnung hatte die vier Kirchgemeinden
fiir die Stadt festgelegt mit Miinster (Filialen St. Martin, St. Alban, St. Ulrich, St. Elisa-
bethen), St. Leonhard, St. Peter und St. Theodor. Auf der Landschaft gab es 26 Kirchge-
meinden. Bis Ende des 19. Jahrhunderts «inderte sich in der Landschaft diese Gemein-
deorganisation nur wenig, in der Stadt gar nicht»"’.

Seit der Zeit der Reformation war die Kirche ein untrennbarer Teil des Staatswesens.
Als staatlichen Beamten waren den Pfarrern verschiedene Aufgaben auferlegt, welche
mit ihrem eigentlichen Beruf nichts zu tun hatten. Das konnte so weit gehen, dass in
einem offiziellen Schreiben vom 26. Juni 1807 «den Herren Geistlichen aufgetragen
wird, wo sie Gelegenheit dazu finden; auch in 6ffentlichen Vortrigen auf der Kanzel, die
Einimpfung der Schutz-Pocken, anzurathen»”®.

1534 war in Basel das sogenannte «Basler Bekenntnis» angenommen worden, welches
bis 1826 jihrlich der Gemeinde vorgelesen wurde. Die Pfarrer wurden noch bis 1871 auf
dieses Bekenntnis verpflichtet”. Mit der Zeit kam der Wunsch auf, eine eigentliche
Amtsordnung fiir die Basler Pfarrer festzulegen. In einem Schreiben vom 1. November
1809 bezog sich Antistes Merian auf den Wunsch des Generalkapitels, «dass wir wie
andere Schweizer Kirchen auch», eine Predigerordnung bekimen'®. Diese wurde
schliesslich 1823 unter dem Titel «Prediger-Ordnung fiir die Kirchendiener des Kantons
Basel, oder Anleitung zur weisen und gewissenhaften Verwaltung ihres Amtes» gedruckt.
Als Motto wurde das Bibelwort 1. Korinther 14, 26 vorangestellt: «Alles geschehe zur
Erbauung». Fiir die Aufgabe des Pfarrers wird als «grosser Endzweck die Besserung und
Seligmachung der Menschen durch den Glauben an Gott und Jesum Christum» festge-
halten'”!. «Der Kern seiner Predigten sey das Evangelium von Jesu Christo, wie Er uns
von Gott gemacht ist zur Weisheit, zur Gerechtigkeit, zur Heiligung und zur Erlosung»'?.

Als Hieronymus Falkeisen (1758-1838)'%% 1816 sein Amt als Antistes antrat, kam er
in seiner Predigt im Miinster auf die Aufgaben des Pfarrers in der Verkiindigung zu spre-
chen. Er betonte, «dass der christliche Lehrer das Wort rein und unverfidlscht zu lehren
und seine Vortrige mit deutlichen Beweisstellen der heiligen Schrift zu bestitigen habe;
sein Vortrag solle deutlich und fiir jedermann fasslich sein.» Der Inhalt der Botschaft sol-
le sein: «Erleuchtung der Unwissenden, Zurechtweisung der Irrenden, Besserung der
Ungldubigen und Lasterhaften, Befestigung der Gliaubigen und Frommen, Trost der
Trauernden und Leidenden». Fiir die Pfarrer auf dem Land wurden zusitzlich die beson-
deren Pflichten als Regierungsvertreter herausgehoben. In der «Verordnung iiber die
Amtspflichten eines Herrn Pfarrers auf der Landschaft» von 1817 heisst es ausdriicklich:
«Er wird besonders darauf sehen, dass die Obrigkeit geehrt und ihre Gesetze und Ver-
ordnungen befolgt werden». Zu seinen Aufgaben gehorte dariiber hinaus die Beaufsich-
tigung des gesamten Schulwesens'%*,

=l



Die wachsenden Spannungen und die zeitweise massive Opposition in den Dreissiger
Wirren setzte vielen Pfarrern zu. Es gab Drohungen gegen die Pfarrer, falls sie weiter auf
die Kanzel stiegen. So waren viele bei der Predigtvorbereitung sehr verunsichert, da man
die Worte jetzt besonders auf die Goldwaage legen miisse. Mancher fragte sich wohl
auch, wie weit er sein Amt als Seelsorger nicht treu genug verwaltet habe. So lassen zum
Beispiel Briefe des damaligen Frenkendorfer Pfarrers Peter Stihelin etwas davon ahnen,
wie gerade Pfarrer, welche ihr Amt ernst nahmen, von den Ereignissen tief betroffen
waren. «Das Herz mochte mir brechen, wenn ich denke, was fiir Schafe (!) ich zu wei-
den und zu hiiten habe und wie wenig, wie gar nichts alles Predigen und Ermahnen und
Unterrichten etc. geniitzt hat, denn leider auch von meinen Konfirmanden beiderlei
Geschlechts weiss ich mehrere, die ganz in diese Hollensache verwickelt sind. Uber-
haupt spielen die Weibsleute in diesem Baurenkrieg gar nicht die schénste Rolle!»!%
Dabei war durchaus die Erkenntnis da, dass auch die Regierung in der Stadt an den Aus-
einandersetzungen ein gehoriges Mass an Schuld traf. « Wenn einmal unsere liebe Obrig-
keit und unsre gerechte (?) Stadt auch ein wenig zur Besinnung kdme und Busse tite und
Glauben zeigte, so wiirde gewiss die Sache bald wieder besser ins Reine kommen ... Mit
Waffen und diplomatischen Kunstgriffen wird nicht viel gewonnen werden!»'%

Nach der Kantonstrennung wurden bis auf wenige Ausnahmen alle Pfarrer und Leh-
rer aus der Stadt, welche sich kritisch zur Kantonstrennung geidussert hatten, entlassen.
Den meisten wurden dabei keine Amtsversidumnisse oder moralische Verfehlungen vor-
geworfen. Im Gegenteil, weitherum wurden ihre Verdienste vor allem um das Schulwe-
sen anerkannt.

Allerdings lieferten gewisse Pfarrer durch provokative Auftritte selber den Anlass zu
ihrer Entlassung. So kam es vor, dass von der Kanzel zum Ungehorsam den neuen Behor-
den gegeniiber aufgerufen wurde, weil es sich bei ihnen um eine unrechtmaéssige Obrig-
keit handle. Diese wiederum setzten sich zur Wehr und ermahnten die Pfarrer, sich nicht
in dieser Weise in die Politik einzumischen, sondern «die christliche Liebe, Duldung und
Aufrichtigkeit, welche unter den vergangenen Zeitstiirmen so manchen Stoss und
bedenkliche Abnahme erlitten, in der Wahrheit der freisinnigen, versiithnenden Religion
Christi, unseres Heilandes, wieder zu erbauen und zu befestigen»'?’.

Die meisten Gemeinden standen nun aber vor der Aufgabe, neue Pfarrer zu suchen.
Diese kamen vor allem aus den anderen schweizerischen Kantonen. Darunter befanden
sich allerdings zum Teil auch recht zweifelhafte Gestalten, welche ohne feste Anstellung
waren, da sie entweder keine Examina bestanden hatten oder durch Unfihigkeit oder
Unmoral entlassen worden waren'%.

Schon im Vorfeld der endgiiltigen Trennung hatte die neue Obrigkeit in Liestal den
Pfarrern fiir den Bettag 1832 nach dem Muster der alten Basler Behorden Weisungen
ausgegeben. Von der Stadt her wurden diese Bemiihungen kritisch betrachtet: «Der Bet-
tag ist fiir unsere Geistlichen in den getrennten Gemeinden ein neuer Priifstein gewor-
den, indem ihnen von den provisorischen Behorden Texte (Psalm 85, 9—14; 1. Samuel 7,
12) und Gebete fiir diese kirchliche Feier vorgeschrieben wurden. Einstimmige Weige-

32



rung, sich diesem Zwang zu fiigen, war erwartet, und neue Verfolgungen diirften nun
stattfinden»'%?,

Nach der Trennung fanden sich die von der Landschaft vertriebenen Pfarrer in der
Stadt wieder. Nicht wenige von ihnen hatten zumindest keine direkten finanziellen Sor-
gen, da sie aus den fithrenden Familien der Stadt kamen und dort aufgenommen wurden.
In einer Verlautbarung, «Erkldrung und Zeugnis der achtundzwanzig vertriebenen Land-
geistlichen des Kantons Basel», suchten sie ihr Verhalten und ihre Weigerung den neuen
Amtseid zu leisten zu begriinden. Es sei fiir sie Gewissenssache gewesen, «nicht nach-
zugeben, sondern dem Revolutionsgeiste furchtlos zu widerstreben»''’. Regelmissig
fanden sie sich nun zusammen und griindeten 1833 als ihr Organ den «Christlichen
Volksboten aus Basel», in welchem das Zeitgeschehen vorwiegend aus konservativer
Sicht kommentiert wurde. So heisst es in der ersten Nummer: «In den traurigen Zeiten
unserer Republik finden sich nun manche Freunde, die sich sonst als Pfarrer auf dem
Lande zu sehen gewohnt waren, in der Stadt zusammen. Donnerstag Abends um 4 Uhr
wird abwechselungsweise von einem unter ihnen ein éffentliches Gebet in der St. Mar-
tinskirche fiir des Landes Wohl gehalten. Dann kommen sie noch mit andern Freunden
zusammen, und schliessen einen briiderlichen Kreis, in welchem die Herzen leicht sich
offnen, weil Alle Einen gemeinschaftlichen Mittelpunkt haben, um den sie sich bewegen,
und dieser ist das Heil Gottes in Christo Jesu ... Wir mochten gerne auch in diesem Blat-
te etwas beitragen zum Aufbau des Reiches Gottes, und zu dem Ende die grossen und
wichtigen Erscheinungen unserer Tage vom Standpunkte des Reiches Gottes aus
betrachten.» '

1.4.2  Die theologische Prdagung

Die Basler Kirche und die theologische Fakultit hatten im Laufe der Zeit eine beson-
dere Art von offener Theologie ausgebildet, welche unter dem Namen «verniinftige
Orthodoxie» bekannt geworden ist. So war selbst aus den Reihen der Herrnhuter Brii-
dersozietdt zu horen: «Das Evangelium ist auf allen hiesigen Kanzeln immer rein
und lauter verkiindigt worden, und die Predigten wurden fleissig von uns besucht zum
wahren Segen und Erbauung unserer Herzen», und auch die herrnhutisch geprigten
Pfarrer auf der Landschaft meinten, «man miisse Gott danken, dass der Geist der Neolo-
gie unsere Kanzeln noch nicht angesteckt habe, sondern dass allerorten das Wort des
Herrn verkiindet werde»'"?. Auf diesem Hintergrund wird verstindlich, dass die Beru-
fung de Wettes zunichst auch von offizieller kirchlicher Seite heftig bekimpft worden
war.

Als Verhandlungen um eine engere Zusammenarbeit der verschiedenen schweizeri-
schen Kantonalkirchen gefiihrt wurden, empfahl die Leitung der Universitit 1864, auch
die Basler Kirche solle sich dem Konkordat anschliessen. Wiihrend der Kirchenrat unter
bestimmten Bedingungen dazu bereit war, wehrte sich das Pfarrkapitel dagegen mit der

33



Begriindung, die Glaubenseinheit in Basel wire dadurch bedroht und das Ministerium
wiirde in ein allgemeines Konkordatsministerium aufgelost werden, «dessen Eintritt nur
an wissenschaftliche Bedingungen gekniipft ist»''3. Erst 1871 kam es zum provisori-
schen Beitritt, wobei das alte Priifungsreglement iiberarbeitet wurde.

In politischer und theologischer Prigung unterschieden sich die Pfarrer in der Stadt
von denen auf der Landschaft kaum, entstammten sie doch der selben sozialen Schicht,
hatten den selben Studiengang hinter sich und gehorten zur selben Synode.

143  Die franzésische Kirche

Schon 1572 war nach der Bartholomiusnacht''?, in der in Paris Tausende von Protestan-
ten umgebracht worden waren, neben die deutschsprachigen Kirchgemeinden eine evan-
gelisch-reformierte Gemeinde franzosischer Sprache getreten. Ende des 19. Jahrhunderts
kam auch eine Gemeinde italienischer Zunge dazu, nachdem schon friiher eine solche
Griindung versucht worden war''>,

Die Pfarrer der franzdsischen Kirche, auch wenn sie von auswirts gekommen waren,
verstanden sich ganz als Basler. Viele vornehme Basler besuchten nicht zuletzt der Spra-
che wegen deren Gottesdienste. Am 13. Mirz 1796 wandte sich der scheidende Pfarrer
Ph. Bridel an «sein liebes Basel», das er ermahnte, dem Evangelium treu zu bleiben.
Ohne Religion gebe es keinen wahren Wohlstand. Fiir die Erziehung der Kinder sei daher
eine christliche ungleich wichtiger als eine im Ausserlichen bleibende glinzende Aus-
bildung. Die guten alten Sitten diirften nicht preisgegeben werden''®.

Besonders bekannt, auch durch seine gelegentlichen Predigten, war der bereits mehr-
fach erwiihnte Alexandre Vinet'!”. Vinet war es, welcher durch die Ubersetzung und Her-
ausgabe der ersten in Basel gehaltenen Predigt de Wettes diesem auch in frommen Krei-
sen ein offenes Ohr verschaffte. In seiner Einleitung zu diesem Druck unterstrich er die
Wichtigkeit gegenseitigen Verstehenwollens. Unter ausdriicklicher Bezugnahme auf
Epheser 4, 4 («ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid zu einer Hoffnung eurer
Berufung») stellte er fest: «Diejenigen, die eine besonders ausgeprigte Frommigkeit der
Wertschitzung ihrer Briider empfiehlt, wiirden nicht mehr der Gegenstand einer ruchlo-
sen Verspottung werden, weil umstrittene Meinungen und ungewohnte Formen sich mit
ihrer echten und inbriinstigen Frommigkeit verbinden. Umgekehrt wiirden diese nicht
mehr durch eine gewisse aufdringliche Bekundung ihrer Frommigkeit den Verdchtern
der Religion Vorwiinde liefern und durch ein ausschliessliches Gehaben Briider erbittern,
die in Wirklichkeit mit ihnen einen einzigen Leib und einen einzigen Geist bilden, indem
sie an derselben Hoffnung in Jesus Christus teilhaben.»''®

144  Bettagsmandate und Predigten als Kommentare zum Zeitgeschehen'”

In vielfaltiger Weise wurde Bibelauslegung in der Predigt verbunden mit handfesten
Anliegen. So wurde den Pfarrern zum Beispiel angesichts der grossen Teuerung und

34



Hungersnot von 1817, welche fiir die Bevolkerung in Stadt und Land sehr schwierig wur-
de, auf Sonntag, 28. April 1817, als Predigttext 1. Petrus 5, 6.7 vorgeschrieben: «So
demiitigt euch nun unter die gewaltige Hand Gottes». Die Kollekte dieser Gottesdienste
war fiir die Notleidenden vorgesehen, «wovon die Hilfte fiir die Landschaft, die andere
Hilfte fiir die hiesigen Armen»'?? bestimmt sein solle.

Erst zu Beginn der 1830er Jahre kam es in Basel in grosserem Stil zur Vermittlung von
Informationen an eine breitere Offentlichkeit durch Zeitungen. Withrend Jahrzehnten
ibernahmen neben dem amtlichen Avisblatt verschiedene Debattierklubs die Aufgabe
der Verbreitung von Informationen. Aber auch Predigten waren ein Medium, durch
welches Tagesgeschehnisse bekanntgemacht und kommentiert wurden. Predigten
wurden nicht nur in den normalen Gemeinde-Gottesdiensten gehalten. Predigten
gehorten in vielfacher Form zum gesellschaftlichen Leben. Sonntags fanden nicht nur am
Vormittag, sondern auch am Nachmittag und am Abend Predigtgottesdienste statt. Zu
politischen und gesellschaftlichen Ereignissen gehorten Predigten. Die Sitzungs-
perioden des Grossen Rates wurden jeweils durch offizielle Gottesdienste ercffnet.
Amtseinfilhrungen von Statthaltern, Richtern und Biirgermeistern wurden meist mit
einem Gottesdienst und entsprechender Predigt verbunden. Einfiihrungen von neuen
staatlichen Verordnungen, Vereidigung von Beamten und Landvolk auf die Verfassung,
Eroffnung von Schulen — zu all diesen Ereignissen gehorte eine Predigt, welche von
einem biblischen Text ausgehend das Tagesgeschehen zu erldutern suchte. Selbst auf
dem Hinrichtungsplatz nach eben vollzogenem Todesurteil wurde durch einen Pfarrer
eine Predigt an das anwesende Volk gehalten. Ein Beispiel dafiir ist die 1797 gehaltene
Predigt «bey der Hinrichtung eines Strassenriubers»'?!: «An welcher grauenvollen
Stelle, bey welchem schauderhaften Anlasse wird es mir zur Pflicht, ein Wort der
Belehrung, ein Wort der Ermahnung vor einer mir grosstentheils unbekannten christ-
lichen Versammlung vorzutragen! Kaum wage ich es, meine und euere Blicke auf
die enthauptete Leiche eines Ungliicklichen zu richten, dessen noch dampfendes Blut
die wichtige Wahrheit bezeuget: dass die Siinde der Leute Verderben; dass der Tod
des Lasters Sold sey.»'*? Ausgehend von 2. Timotheus 3, 13, dass es mit den bosen
Menschen je lidnger je drger werde, warnte dann Pfarrer Johann Jakob Faesch vor den
schlimmen Folgen von Unmoral und Verbrechen. Nachdem er eingehend die Untaten
des jugendlichen Hingerichteten aufgezihlt hatte, richtete er sich an seine Zuhorer,
besonders an die «lieben jungen Leute, die ihr so zahlreich um diese Richtstitte herum
euch gedringt habt! Auch der Hingerichtete war noch in der Bliithe seiner Jahren, hatte
kaum noch sein 26tes Jahr zuriickgelegt!»'** Wenn er doch nur noch einmal sprechen
konnte, wiirde er sich sicher mahnend besonders an die Jungen wenden: «Gedenke
an deinen Schopfer in deiner Jugend» (Prediger 12, 1). «Doch auch mit euch habe ich
ein paar Worte zu reden, ihr Viiter und Miitter, die ihr um dieses Blutgeriist herum
dem fiirchterlichen Schwerdte zugesehen.»!'** Angesichts dieses Geschehens miisste
allen Eltern klar sein, wie wichtig eine sorgfiltige Erziehung der Kinder zur Gottes-
furcht sei.

35



Auch Ungliicksfille und Katastrophen wurden jeweils in Predigten kommentiert,
besonders, wenn in den jeweiligen Gottesdiensten eine von der Obrigkeit angeordnete
Kollekte fiir die Notleidenden durchgefiihrt wurde. Vom Antistes wurde gewohnlich der
Predigttext in einem Rundschreiben bekanntgegeben. So wurde angesichts einer grossen
Feuersbrunst in Lampenberg iiber 2. Korinther 9,7 gepredigt: «Ein jeglicher gebe nach
seinem Vermdgen, nicht mit Unwillen oder aus Zwang. Denn einen fréhlichen Geber hat
Gott lieb.» Man stehe erschiittert vor einem solchen Ungliick, «das unsrer lieben viterli-
chen Obrigkeit, die so sehr ithre Unterthanen liebt und fiir ihr Wohl besorgt ist, nicht
anderst als nahe zu Herzen gehen musste, und wodurch sie bewogen worden, nicht nur
Selbst Ihre milde Hand aufzuthun, sondern diesen Ungliicklichen die gnéadige Erlaubniss
zu ertheilen, sowohl in der Stadt Basel als auf der Landschaft eine Steuer aufzuheben...
Wir Prediger haben nun den Auftrag erhalten, Euch diese Brandbeschidigten zu einem
thitigen Mitleiden bestens zu empfehlen.»'> Diese Gelegenheit wurde unter anderem
dazu beniitzt, auf die bestehenden und angeblich gottgewollten sozialen Unterschiede zu
verweisen. «Was wiirde es seyn, wenn alle Menschen gleich reich oder gleich arm
wiren? Wiirde nicht alle gegenseitige Dienstleistung und Hilfe aufhoren? ... Wahrlich
die Armen wie die Reichen sind — in sofern jeder in seinem Stande den Willen Gottes vor
Augen hat und der Lehre des Evangeliums wiirdiglich wandelt, gleich niitzliche Glieder
der menschlichen Gesellschaft, und keiner hat vor dem andern nur den geringsten Vor-
zug in den Augen Gottes.»'*® Auch wenn es gerade in dieser schlimmen Zeit viele Arme
gebe, auch wenn unter diesen Armen wohl der eine oder andere seine Notlage selbst ver-
schuldet habe, diirften Christen nicht an ihrer Gebefreudigkeit Abstriche machen. Viel-
mehr solle die um sich greifende Verschwendungssucht eingeschriankt werden. Christen
sollten es sich zur Pflicht machen, «alle unnéthigen, unniitzen — mehr auf Pracht und
Eitelkeit — auf Uberfluss und Unmissigkeit, als auf Bediirfnisse, abzielende Ausgaben
einzustellen, um euch und die lieben Eurigen, wie ihr zu reden pflegt, desto ringer mit
Gott und mit Ehren durchzubringen.»'>” Wenn man nur einen Augenblick daran dichte,
dass Jesus Christus arm wurde, um uns reich zu machen, wiirde die Dankbarkeit daraus
erwachsen, welche denen Gutes tue, welche er unserer Liebe und Fiirsorge anbefohlen
habe.

Gerade angesichts der unsicheren politischen Lage zwischen der Franzosischen Revo-
lution und der Kantonstrennung wurde immer wieder auf die Weltlage Bezug genom-
men. Als die Schweiz durch franzosische Truppen bedroht war, wurde ein allgemeiner
eidgenossischer Busstag auf den 16. Mirz 1794 ausgerufen, zu dem die kantonalen
Obrigkeiten offizielle Verlautbarungen herausgaben. Auch Biirgermeister und Rat der
Stadt Basel erinnerten an den Gott gebiihrenden Dank fiir bisher erfahrene Bewahrung.
Sie mahnten aber auch zur Umkehr angesichts zunehmenden Leichtsinns und wachsen-
der Gottvergessenheit. Die Folgen des um sich greifenden Unglaubens und der Verach-
tung des Wortes und Dienstes Gottes sollten bussfertig bedacht werden. «Damit auch an
dem bevorstehenden Bettage niemand von aussen in seiner Andacht gestoret werde, so
wollen und verordnen Wir, das an demselben in allen Wirths- und Weinschenkenhdusern

36



zu Stadt und Lande, ausser fremden Durchreisenden, kein Giste gesetzt, auch die Kaf-
feehiuser beschlossen gehalten, und, ausser den gottesdienstlichen Versammlungen, kei-
ne offentlichen Gesellschaften besucht werden sollen.»'?

Natiirlich wurde aus Anlass von amtlichen Handlungen, die auch auf der Landschaft
meist in den Kirchen vorgenommen wurden, den «lieben Untertanen» der «Segen guter
Gesetze» und einer «guten und frommen Obrigkeit» vor Augen gefiihrt. Die erlebte und
erlittene eigene Not solle verstanden werden als Gerichtsbotschaft Gottes liber zuneh-
mende Siinde. Die ringsum drohenden Kriegsgewitter sollten zum Nachdenken und zu
neuem Gottvertrauen fiihren. Das Volk solle nicht vergessen, dass man doch dankbar sein
konne, einer solch guten, gottesfiirchtigen Obrigkeit dienen zu diirfen. Die gottgewollte
Ordnung von Obrigkeit und Untertanen wurde immer wieder eingeschiirft. Der wahre
Christ solle stets besorgt sein, «sich dankbar zu erzeigen gegen seine Obrigkeit; Er sucht
nemlich mit allem Fleiss durch stille Unterwiirfigkeit, durch willige und bedéchtliche
Abstattung, aber auch durch gewissenhafte Beobachtung des Eides, durch Arbeitsam-
keit, sorgfiltiges Haushalten, Uneigenniitzigkeit, Friedfertigkeit, Wohlthitigkeit gegen
verarmte Mitbiirger und Gemeindsgenossen ... seiner lieben Obrigkeit Freude zu
machen»'?,

In einer Predigt anlisslich der Vereidigung der Amtstriger in Miinchenstein wurde die
Notwendigkeit guter Gesetze dargelegt. Gesetze seien nicht nur driickende Last, sondern
auch «ein Zufluchtsort dem Unterdriickten; eine wahre Trostquelle dem Verlassenen, und
dem Bosewicht ein Schrecken». Auch diese Predigt ging aus von einem Bibelwort, von
Josua 1, 16.17: «Und sie antworteten Josua und sprachen: Alles, was du uns geboten hast,
das wollen wir tun, und wo du uns hinsendest, da wollen wir hingehen. Wie wir Mose
gehorsam gewesen sind, so wollen wir auch dir gehorsam sein; nur, dass der Herr, dein
Gott, mit dir sei, wie er mit Mose war!» Es wurde nicht verschwiegen, dass Gesetze auch
Verpflichtungen bringen, «aber, das allgemeine Wohl fordert sie — der Regent und Biir-
ger tragen auch die Thrigen, und so miissen sie aufhoren, euch Lasten zu seyn. Thr habt
Abgaben, Zinse, Zehndten und dergl. m. zu entrichten — aber, wozu wendet sie wohl die
Regierung an? seht! sie verwendet sie nicht zu ihrem eigenen Nutzen, sie verprasst sie
nicht. Sie besoldet davon, die Beamten des Staats und der Kirche — bestreitet die zur all-
gemeinen Sicherheit ndthigen, so mannigfaltigen Ausgaben; unterstiitzt die so iiberaus
zahlreiche Classe der Armen, und spart auf die Zeit der Noth, um dann um soviel mehr
im Stande zu seyn, manches Elend, welches Kriegsgefahr und Hungersnoth uns drohet,
vom theuren Vaterlande abzuwenden. Und von dieser Last ist gleich euch, kein Biirger
frey ... Ihr habt Frohndienst zu thun; es ist wahr; aber beschweret euch nicht! auch der
Landesvater frohnt dem Vaterlande; arbeitet Tage und Néchte durch, in den Rathsver-
sammlungen und auf tausend andre Weise.»'*

Auch die Fiihrer der Helvetik versuchten iiber Gottesdienste, Predigten und Bettage
ein Stiick weit Volkserziehung zu betreiben. So wurde 1798 vom «Minister der Kiinste
und Wissenschaften der einen und untheilbaren helvetischen Republik» an die Statthal-
ter ein Brief im Blick auf den bevorstehenden Bettag versandt. Darin ist die Rede vom

37



Bettag, welcher zu einem Nachdenken iiber den moralischen Zustand der Nation fiihren
solle. «<Unsere Staatsverfassung erkennt das heilige Menschenrecht, ungehinderter Reli-
gionsiibungen. Allein obgleich sie keinen Gottesdienstlichen Versammlungen, irgend
einer Religionsparthey Hindernisse in den Weg leget, so kann sie doch nicht gestatten,
dass unter dem Vorwande religioser Zusammenkiinfte, die 6ffentliche Ordnung gestort,
und die Achtung gegen die rechtmissigen Gewalten im Staate untergraben werde. Wenn
nun schon die Pflicht des Vollziehungs-Direktoriums der helvetischen Republik sich dar-
auf einschréankt, durch Euch Biirger, und durch Euere Unterbeamten tiber alles, was den
Gottesdienst angeht genau zu wachen, so kann es ihm doch nimmermehr gleichgiiltig
seyn, in welchem Geiste die Religionslehrer an den Tagen, die der Gebrauch unserer
Viiter geheiliget hat sich ihrer Amtsverrichtungen entledigen. In seiner urspriinglichen
Reinheit ist das Christenthum das wirksamste Mittel, das Gewissen zu schirfen, die
Menschen zum Gefiihle ihrer Wiirde zu erheben, die Selbstsucht zu bekdmpfen, und alle
Tugenden zu entwickeln, welche die Zierde der menschlichen Natur, und ohne die keine
wahrhaft republikanischen Gesinnungen méglich sind.»'?! Schliesslich sei es ja der Stif-
ter und Lehrer des Christentums, Jesus Christus selbst, gewesen, welcher wahre Gleich-
heit und Briiderlichkeit eingefiihrt habe. «Seine Sittenlehre ist es die die Thronen gestiirzt
und erschiittert, die Zernichtung aller ausschliessenden und die freye Entwickelung der
Menschenkrifte hemmenden Vorrechte herbeygefiihrt, oder beschleunigt hat; sie ist es,
der wir die Abschaffung der Sclaverey verdanken; sie wird unser Geschlecht veredeln,
sie soll die Religion des Republikaners seyn ... Auf allen Seiten der Geschichtsbiicher
der Menschheit, steht's mit Blut geschrieben mit mordendem Stahle eingegraben, auf
allen 6den Brandstitten eingebrandt, dass ohne gelduterte und warme Religiositit keine
Menschenwohlfahrt bestehen kann.»!3?

1831 erregten die fiir den Bettag vorgeschlagenen Texte die Gemiiter der Pfarrer auf
der Landschaft. Am 29. Juni 1831 wandten sie sich mit einer Eingabe an Antistes
Hieronymus Falkeisen, da vor allem der erste der vorgeschlagenen Predigttexte, Jeremia
3, 12.13, besonders in den Ausdriicken «<Kehre wieder du abtriinnige Israel> und <hin-
gelaufen zu allen griinen Baumen> von solcher Beschaffenheit sey, dass unser Landvolk
sich leicht damit als allein als fehlbar bezeichnet ansehen, u. dadurch schon, so wie durch
die im 2ten Ausdrucke enthaltene allzuspezielle Anspielung, bey seiner ohnehin noch
sehr gespannten Stimmung, aufs neue gereitzt, u. somit der Segen dieser Predigten vol-
lig gechemmt werden konnte.» Einstimmig habe man daher beschlossen, an Stelle von
Jeremia 3, 12.13 entweder Matthius 3, 8—10 («Seht zu, bringt rechtschaffene Frucht der
Busse ...») oder Klagelieder 3, 3942 (»Was murren denn die Leute im Leben? Ein jeder
murre wider seine Siinde! ...») vorzuschlagen'?3.

Schon am 11. Juli antwortete Antistes Falkeisen. Gerade in diesen unruhigen Zeiten
sei «die Feier dieses vaterlandischen Festes» von grosser Wichtigkeit. Leider sei es aber
nicht, wie urspriinglich gehofft, zu einem Fest der Vereinigung der beiden einander weit-
gehend feindlich gesinnten Parteien in Stadt und Land gekommen. Und doch sei es gera-
de jetzt wichtig, den Bettag aus verschiedenen Griinden besonders wiirdig zu begehen.

38



Seiner Meinung nach seien zwei Hauptursachen fiir die Unruhe der gegenwiirtigen Zeit
verantwortlich: '

«Zuvorderst sehe ich diese Unruhen u. ihre traurigen Wirkungen als eine gerechte,
viterliche u. ernste Ziichtigung des Herrn unsers Gottes, der ein eifriger Gott ist u. die
Missethaten der Menschen heimsucht, an, dafiir, dass sein Wort so schndde verachtet u.
missbraucht worden, u. dass Unglaube, Geringschitzung der Religion Jesu, die schind-
liche Entheiligung der Ihm geweihten Tage, u. mit ihr so viele Leib u. Seel verderbliche
Laster, die in seinen Augen ein Griuel sind, herrschend geworden. U. dann betrachte ich
sie auch besonders als die natiirlichen Folgen der auch unter uns so sehr iiberhandge-
nommenen Selbstsucht, des Stolzes, des Neids, des Eigennutzes u. des Hangs zur Unge-
bundenbheit u. Ziigellosigkeit, dass man sich iiber alle gottl. u. menschl. Gesetze u. Ver-
ordnungen wegsetzt, u. Alles was den Menschen hindert seine Liiste u. Leidenschaften
zu befriedigen, als unertriglichen Zwang ansieht, den Biirger eines Freystaats die keine
Unterthanen sind, nach den verfiihrerischen Ausserungen mehrerer 6ffentlicher Blitter,
die hiufig gelesen u. verarbeitet werden, aus dem Weg rdumen miissen.

Daraus ziehe ich den Schluss: Wir kdnnen u. werden den ernsten Priifungen u. Ziich-
tigungen, womit uns der Herr heimsucht, nur dann entgehen, wenn wir zu Gott, den wir
verlassen haben, u. von dessen Wegen wir abgewichen sind, zuriickkehren, uns vor Thm
demiithigen, unsere Untreue u. unsere Siinden erkennen u. bereuen, und beschliessen
unsere Gesinnungen u. unsern Wandel zu verbessern, u. so dem auch bei uns tiefgesun-
kenen Christenthum, im kindlichen Vertrauen auf den Alles vermogenden Beistand des
Herren wieder aufzuhelfen.» Die Morgenpredigten sollten daher ausgehen von den Kla-
geliedern des Jeremia 3, 39-42: «Wie murren denn die Leute im Leben also ... Diese
Stelle gibt Anlass zu zeigen: Was heilsbegierigen Christen obliege, wenn sie in unruhi-
gen u. gefahrvollen Zeiten, Ruhe, Sicherheit, Hiilfe u. Erleichterung finden wollen.» '

14.5  Die Offentlichkeitsbedeutung von Bibel, Kirche und Glaube

Verschiedene Bemerkungen und Beobachtungen lassen den Schluss zu, dass der in der
dargestellten Periode mehrfach angesprochene Riickgang der Bedeutung von Bibel, Kir-
che und Glaube nicht nur den Einfliissen von Aufkldrung und revolutionirer Strémungen
anzulasten ist und dass man sich dessen auch teilweise bewusst war.

Schon 1766 und 1783 hatte sich der Grosse Rat mit dem Problem des Ubermasses an
Predigtgottesdiensten befasst und die Stadtpfarrer angefragt, «ob nicht in Ansehung der
Montags-, Mittwochs-, Freitags- und Samstagspredigt, die schon damals oft kaum von
drei oder vier Zuhorern besucht wurden, einige Anderungen vorzunehmen seien». Es
wurde zunichst die Montagspredigt beibehalten und die anderen drei Wochengottes-
dienste wurden als Bibel- und Gebetsstunden gestaltet'*. Die Pfarrerschaft war sich in
dieser Frage nicht einig. Einige konservative Pfarrer meinten, es sei mit dem Gottes-
dienstbesuch noch nicht so schlimm bestellt. Wenn aber da und dort dieser Gottesdienst

39



nicht mehr geniigend gewiirdigt werde, sollte man ihn doch nicht abschaffen, da Zeiten
und Menschen sich ja wieder dndern konnten. In einem solchen Fall wiire es dann aller-
dings nicht einfach, etwas Gutes wieder herzustellen, das man abgeschafft habe. Andere
aber meinten, dass man im Blick auf die etwa 1700 in Basel jedes Jahr gehaltenen Pre-
digten ohne Schaden auf die 200 Montagspredigten verzichten konnte. «Da der Uber-
fluss an Predigten den Ekel davor nach sich gezogen habe, so wiirde vielleicht die Ver-
minderung der allzugrossen Menge ein Mittel sein, diesem Ubel zu steuern.» So wurden
schliesslich auch die Montagsgottesdienste auf Ratsbefehl hin aufgehoben und die
Gebetsstunden von Mittwoch und Freitag abend «in den Spital verlegt, damit die weni-
gen Zuhorer sich nicht mehr in dem weitlaufigen Gebdude verlieren konnten.»'3¢

1777 wurde der Antrag auf zeitliche Beschrinkung der Predigten auf eine halbe Stun-
de eingebracht. Zu lange Predigten seien der Gesundheit der Zuhorer nicht zutriaglich!?"!
Dagegen allerdings wehrten sich die Basler Pfarrer und wollten die Entscheidung iiber
die Linge der Predigt nicht irgendwelchen nichtkirchlichen Instanzen iiberlassen, son-
dern selber dariiber befinden'**. Am 8. Mirz 1808 wurde erneut «iiber die starke Abnah-
me des Eifers, in Besuchung der offentlichen Gottesdienste, und iiber die Mittel,
wodurch demselben wieder aufzuhelfen wiire Verschiedenes gesprochen, aber nichts dar-
iiber beschlossen»'¥.

Die Sessionen des Grossen Rates wurden traditionellerweise jeweils durch einen
Gottesdienst eroffnet. So stellte Biirgermeister Carl Burckhardt 1835 fest: «Eine schone
gesetzliche Anordnung hat uns vor dem wichtigen Geschift der Constitutierung und
Beeidigung des Gr. Rathes in das Gotteshaus gefiihrt. Und wabhrlich, es ist besonders in
unsern unruhigen Zeiten, bei dem heftigen Treiben der Menschen nach Verinderung
ihrer Zustidnde, bei den rastlosen Bestrebungen, das Volkergliick durch Staatsformen und
Gesetze zu erringen, und bei so manchen gewaltsamen Ausbriichen rings um uns her, tie-
fes Bediirfniss, oft zu der grossen Wahrheit hingefiihrt zu werden: Befreunde dich mehr
und mehr mit Jesus Christus, erfiille immer getreuer deine Pflicht als Christ, betrachte
alle Ereignisse als von Gottes weiser Hand gelenkt, so wirst du Geduld und Gemiithsru-
he zum Ausharren, Kraft und Entschlossenheit zum Handeln finden!»'*

Allerdings musste festgestellt werden, dass sich der Gottesdienst bei der Einfiihrung
des Grossen Rates noch nie einer rechten Teilnahme habe erfreuen konnen. «Man hat
sich sogar genothigt gesehen, den Gottesdienst in das Chor zu verlegen, damit er doch
gleichsam die heimeligere Form eines Hausgottesdienstes des Gr. Rathes bekomme.
Woran mag's doch fehlen? Allervorderst an den Mitgliedern der Behorde selbst. Man
kann doch zu jeder Begribniss zu rechter Zeit kommen. Aber zu diesem Gottesdienst
kamen oft 30, 40 Herren zu spit in die Kirche und machten dadurch eine Storung»'+#!.

40



1.5 Die Katholische Kirche'*’
1.5.1 Das Werden der katholischen Gemeinde
1.5.1.1 Vom Verbot zur Duldung

Durch die 1529 beschlossene Reformationsordnung war offiziell die reformierte Kirche
als einzige Konfession gestattet und die Ausiibung katholischer Frommigkeit in der
Offentlichkeit verboten worden. Basel wurde so fiir die Dauer von iiber 200 Jahren zu
einer praktisch ausschliesslich protestantischen Stadt. Mit der Zeit wanderten aber
immer mehr katholische Dienstboten aus den umliegenden Regionen zu. 1743 nahm der
osterreichische kaiserliche Gesandte bei der Tagsatzung in Basel Wohnsitz. Fiir sich, sei-
ne Familie und seinen Hofstaat erhielt er die offizielle Genehmigung, einen Seelsorger
zu berufen, welcher in der Hofkapelle die Messe las, Seelsorge iibte und auch fiir die Kin-
der des Gesandten katholischen Religionsunterricht erteilte. Schliesslich erhielten auch
die in Basel arbeitenden katholischen Dienstboten die Erlaubnis, an der Messe in der
Hofkapelle teilzunehmen.

Wihrend der Grenzbesetzung in den 90er Jahren des 18. Jahrhunderts befanden sich
auch katholische Soldaten, vor allem aus Solothurn und der Innerschweiz, unter den eid-
genossischen Schutztruppen. Diesen eidgenossischen Zuziigern wurde die Martinskirche
fiir ihre Gottesdienste zur Verfiigung gestellt. An diesen Gottesdiensten konnten auch die
katholischen Dienstboten teilnehmen, fiir welche die Privatkapelle des osterreichischen
Residenten zu klein geworden war. Nach Abzug der eidgendssischen Truppen zeichnete
sich die Schliessung der Martinskirche fiir katholische Gottesdienste ab, was fiihrende
Katholiken dazu veranlasste, 1794 eine «Unterthidnigste Bittschrift» an den Rat der Stadt
Basel zu richten. Man befiirchtete, nach Abzug des Gesandten und der eidgendssischen
Truppen werde es in der Martinskirche keine katholischen Gottesdienste mehr geben.
Deshalb bat man instdandig, die Kirche weiter beniitzen zu diirfen. Als Begriindung fiir
diese Petition wurde angefiihrt: Seit mehr als 40 Jahren sei es katholischen Christen mog-
lich gewesen, beim osterreichischen Gesandten zum Gottesdienst zusammenzukommen.
Heute sei allerdings die Zahl der Katholiken in Basel und Umgebung auf weit iiber
Tausend angewachsen, der Zugang zur Nachbarschaft und den dortigen Kirchen bleibe
aber weithin verschlossen. Die Wohnung des Gesandten sei zu klein und unbequem
geworden, weshalb die weitere Beniitzung der Martinskirche zu gestatten sei'*’. Wenn es
nicht die Martinskirche sei, wiire man jedoch auch mit einer anderen Kirche zufrieden'#.
Nach und nach nahmen immer mehr Katholiken aus dem Elsass, wo die katholische Kir-
che in Folge der Revolution grossen Entbehrungen und Verfolgungen unterworfen war,
an diesen Gottesdiensten teil, was von den franzosischen Behorden nicht gern gesehen
wurde.

Nach dem Einmarsch franzosischer Truppen in Basel wurde daher versucht, dem
Zulauf elsidssischer Katholiken nach Basel einen Riegel zu schieben. Am 27. Dezember

41



1797 verlangte der franzosische Statthalter Bacher vom Rat der Stadt Basel, die Mar-
tinskirche fiir katholische Gottesdienste zu schliessen. Nach dem Abzug der eidgenossi-
schen Truppen sei dafiir kein Bedarf mehr vorhanden. Es handle sich bei den Katholiken
in Basel ja ohnehin vorwiegend um Sundgauer. Wenn man deretwegen die Martinskirche
weiter zur Verfiigung stelle, hiesse das, den Fanatismus zu fordern. Die Martinskirche
wurde in der Folge als Magazin fiir die franzosischen Truppen beschlagnahmt. Den
Katholiken wurde der Klarahof zur Verfiigung gestellt, welcher sich aber immer mehr als
ungeeignet und vor allem als zu klein herausstellte.

Am 1. Oktober 1798 verfiigte die Verwaltungs-Kammer des Kantons Basel, dass es
der katholischen Gemeinde «bis auf nihere Verfiigung der héchsten gesetzlichen Behor-
de» erlaubt sein solle, ithren Gottesdienst weiter in der Klara-Kirche abzuhalten, aller-
dings nur im Sinne eines Gastrechts, da die reformierte Gemeinde in erster Linie dort das
Recht habe, Gottesdienst zu feiern'*.

Uber die offizielle Eroffnung der Gemeinde und die Wahl des ersten Pfarrers wurde
im «achten Jahresbericht iiber den katholischen Verein fiir inlindische Mission», mitge-
teilt: «In das unruhige Kriegsjahr 1798 fillt auch die eigentliche Griindung der katholi-
schen Pfarrei Basel. Damals war nimlich franzosisches Kriegsvolk um Basel gelagert
und dessen Plackereien machten es den Kapuzinern in Dornach unméglich, den katholi-
schen Gottesdienst in der Stadt ferner zu besorgen. In dieser Noth wandten sich zwei
fromme Minner bittend an das geistliche Kapitel in Solothurn um die Sendung eines gu-
ten Geistlichen. Mit theilnehmender Bereitwilligkeit schickte ihnen dieses den Hrn.
Roman Heer von Klingnau, einen gebildeten und sehr frommen Mann. Die Katholiken
wihlten ihn ohne Zdgern zu ihrem ersten Pfarrer. Den 17. April 1798 trat Herr Heer sein
Seelsorgeramt an ... Bald erwirkte er auch von der Stadt Basel die Bewilligung zur Mit-
benutzung der St. Klarakirche ... Den 16. Oktober 1798 wurde zum erstenmal seit der
Reformation in dieser Kirche wieder katholischer Gottesdienst gehalten. — Herr Heer war
auch der Griinder der katholischen Schule in Basel. Schon im Sommer 1800 eréffnete er
eine solche ...»'4¢

Es ergaben sich jedoch immer wieder Spannungen zwischen katholischen und evan-
gelischen Bediirfnissen, vor allem im'Blick auf die Gestaltung des Raumes und dessen
Beniitzungszeiten. Der katholischen Gemeinde waren Glockenliduten und offentliche
Kundgebungen, zudem auch Prozessionen ausserhalb des gottesdienstlichen Raumes
verboten.

Als sich die Schwierigkeiten hiduften, wurde die Moglichkeit ins Auge gefasst, den
Katholiken wieder die Martinskirche zur Verfiigung zu stellen, was aber heftigen Protest
der reformierten Pfarrer bei Rat und Biirgermeister ausloste'*’”. Die Martinskirche sei der
Ausgangspunkt der Reformation und zudem in der grossen Stadt gelegen, weshalb es
eine Briiskierung wire, wenn die Martinskirche offiziell fiir katholischen Gottesdienst
geoffnet werde. Nach einem Augenschein durch die dazu beauftragte Kirchen- und
Schulbehorde, das sogenannte Deputaten-Kollegium, wurde dann jedoch festgestellt,
dass die Martinskirche gegenwirtig noch Magazin fiir frinkische Truppen sei und «also

42



vor der Hand zu jeder andern Bestimmung unbrauchbar». Das gleiche sei auch vom Vor-
schlag mit dem Lokal im Klingental zu sagen, so dass man vorliufig bei der Regelung
mit der Clarakirche bleiben solle, aber «mit einigen angemessenen Policey-Einschrin-
kungen» '8,

1.5.1.2 Von der Duldung zur Anerkennung

Einen gewissen Fortschritt im Blick auf die Duldung der katholischen Gemeinde brach-
te die Zeit der Helvetik, welche sich auf die «von der neuen Verfassung selbst begiinstigte
Toleranz»'* berief. Im iibrigen konne man der Bitte von Pfarrer Roman Heer und seiner
Gemeinde um die Clarakirche um so mehr entsprechen, als «sich diese Gemeinde bisher
still und ruhig und nach den Grundsitzen der Constitution betrug»'.

Trotz des Protestes von protestantischer Seite wurde fiir einige Zeit den Katholiken die
Beniitzung der Martinskirche wieder gestattet. Nach Beendigung der Napoleonischen
Kriege und nach dem Wiener Kongress, als wieder ruhigere Zeiten angebrochen waren
und die Clarakirche restauriert und erweitert worden war, wurde am 6. November 1816
vom Rat beschlossen, der katholischen Gemeinde die Clarakirche wieder zur Verfiigung
zu stellen. Allerdings sollten auch ferner Glockenlduten und Prozessionen verboten sein.
In keiner Weise diirfe der reformierte Gottesdienst eingeschrinkt oder behindert werden.
Die Kirche bleibe nach wie vor «Eigenthum des Staats, der sich das Recht zu allen Zei-
ten vorbehilt, die ertheilte Begiinstigung zuriickzunehmen, oder nach den Umstinden
niher zu bestimmen» 1,

Gegen Pfarrer Roman Heer, den ersten offiziell eingesetzten Seelsorger der katholi-
schen Pfarrei, wurden hiufige Klagen laut. Den Ausschlag, gegen seine Wirksamkeit
offiziell zu protestieren, gab seine Weigerung, eine in Frankreich nach dortigen Gesetzen
nur zivil getraute Ehe anzuerkennen. «Das Vollziehungs-Direktorium der einen und un-
theilbaren helvetischen Republik, Bern» beschloss daher am 20. August 1799, «der Biir-
ger Roman Heer soll seiner Stelle als Pfarrer der katholischen Gemeinde in Basel entsetzt
seyn»'>2. 1800 konnte Heer allerdings wieder in sein Amt zuriickkehren. Mit der Zeit ver-
schaffte er sich in einer weiteren Offentlichkeit grosse Achtung. Als er bereits 1804 starb,
wurde er unter grosser Anteilnahme auch der protestantischen Bevolkerung zu Grabe
getragen.

Nach der Neuregelung der politischen Verhiltnisse standen auch die Fragen nach der
Behandlung der Katholiken in Basel neu zur Entscheidung an. Am 4. Mirz 1816 richte-
te sich daher der damalige Pfarrer Bernard Cuttat an die Regierung, um «den wirklichen
Zustand der katholischen Gemeinde darzustellen, deren Gottes-Dienst von der hohen
Regierung hiesiger Stadt geduldet ist»: «Die Zahl der Einwohner, welche sich zur romi-
schen katholischen Religion bekennen, belduft sich auf ungefihr 3000, wovon Tagloh-
ner, Handwerks-Leute, Dienstboten wenigstens zwei Drittheil ausmachen.» Neben
einem Pfarrer und einem Vikar werde von der Gemeinde auch ein Lehrer besoldet, wel-

43



cher zugleich die Stelle eines Sigristen und Orgelschligers vertrete. Ferner habe man
eine «Armen-Anstalt» gegriindet. «Die Vorsehung hat diese Einrichtung gesegnet: Sie
hat hinreichende Quellen um jedem ihrer kranken oder armen Mitglieder nach Nothdurft
beizuspringen, auch hat sie Vermichinisse erhalten.» Wenn es nun moglich sei, fiir die
Gemeinde mehr als blosse Duldung zu erreichen, wire sie so zu organisieren, dass sie
«dem h. Staate keine betrichtliche Last verursachte ... Diirfte der Unterzeichnete einen
Wunsch dussern, den nicht nur die katholischen Glaubens-Genossen, sondern noch mehr
die Herren Reformierten schon lang hegen, so wire es, dass dem romisch-katholischen
Gottesdienste eine eigene Kirche angewiesen werden mochte.» !>’

1822 wurde durch den Rat das Reglement fiir die katholische Gemeinde gutge-
heissen und diese damit offiziell anerkannt. 1841 wurde schliesslich der Bischof
von Basel, welcher zum ersten Mal seit der Reformationszeit in Basel mit der Firmung
eine katholische Amtshandlung beging, von der Regierung offiziell willkommen
geheissen.

Bis zur Einfiihrung der Bundesverfassung von 1848 war aber den Katholiken die freie
Niederlassung in Basel immer noch verwehrt und bis 1866 konnte niemand das Biirger-
recht erwerben, der nicht versprach, seine Kinder reformiert taufen zu lassen'*.

1.5.1.3 Das katholische Birseck

Am Wiener Kongress war an Stelle finanzieller Vergiitungen fiir die Verpflegung der alli-
ierten Truppen in Basel die Ubertragung des Bezirkes Birseck an Basel beschlossen wor-
den'>, War der bisherige Kanton immer noch weitgehend protestantisch bestimmt, so
war das Birseck als bisheriger Teil des Basler Bistums vorwiegend katholisch geprigt.
Bezeichnend ist, dass bei der offiziellen Einrichtung des neuen Bistums Basel mit Sitz in
Solothurn die Regierung von Basel nur fiir das Birseck den Beitrittsvertrag unterschrieb,
nicht aber fiir die iibrigen Basler Katholiken. Man bemiihte sich darum, den Bewohnern
des Birsecks den Wechsel zu Basel moglichst vorteilhaft erscheinen zu lassen. In der Ver-
einigungsurkunde wurde ausdriicklich die freie Ausiibung katholischen Glaubens in
einem sonst protestantischen Kanton zugesagt.

Nach der Kantonstrennung wurde das Birseck dem neuen Kanton Baselland zugeteilt.
Nachdem die meisten protestantischen Gemeinden neue Pfarrer gewihlt hatten, wollte
auch ein Teil der katholischen Bevolkerung des Birseck das Recht auf Besetzung der
Pfarreien erhalten. Bischof Salzmann aber wollte sich dieses Recht nicht nehmen lassen.
Es kam zu einer jahrelangen Auseinandersetzung. Das 1842 abgeschlossene «Verkomm-
nis» sah vor, dass vom Bischof nur Pfarrverweser eingesetzt werden sollten. Einzig der
Dekan war ein geweihter Priester. Der Bischof behielt das Wahlrecht, der baselland-
schaftliche Regierungsrat aber hatte das Recht der Bestitigung. Neu war, dass die
Gemeinden ein Vorschlagsrecht fiir ihre Pfarrverweser bekamen. Bis zu einem weiterge-
henden Wahlrecht der Pfarreien mussten sie aber noch bis in die 70er Jahre des 19. Jahr-
hunderts warten'>°.

44



1.5.1.4 Der Katholizismus auf der iibrigen Landschaft

Durch Zuwanderung von Arbeitnehmern wurden auch im Baselbiet mit der Zeit die kon-
fessionellen Verhiltnisse verschoben. Die meist aus den unteren sozialen Schichten
stammenden Katholiken waren darauf angewiesen, vielerorts um finanzielle Unterstiit-
zung fiir Bau und Unterhalt kirchlicher Gebédude und fiir die Besoldung kirchlicher Amts-
trager nachzusuchen. So wurde zum Beispiel am 7. September 1835 ein Unterstiitzungs-
begehren der katholischen Pfarrei Liestal an die Basler Regierung gerichtet! Offensicht-
lich waren sich die Gesuchsteller der Problematik ihrer Anfrage selber bewusst, wenn sie
schrieben: «Es liegt in diesem Begehren nach unserem Dafiirhalten unter Anderem auch
das Auffallende, dass sich eine Anzahl catholischer Glaubensgenossen, welche in einem
grossentheils reformirten Cantone wohnen an eine Regierung eines rein protestantischen
Landes wenden, wiihrend nicht bekannt ist, dass catholische Regierungen je einmal pro-
testantische Anstalten in einem Nachbarlande od. sonst wo unterstiitzen. Die hierseitige
[hiesige!] Regierung hat es sich von jeher zur Pflicht gemacht, protestantischen Gemein-
den in anderen Cantonen beizuspringen, allein dieses auch auf auswirtige catholische
Kirchgenossenschaften auszudehnen.»'>’

Es wurde also an die bekannte Freigebigkeit der Basler Protestanten appelliert. Die-
ses, wie auch andere dhnliche Begehren von katholischen Gemeinden in anderen Kanto-
nen, wurde allerdings abgelehnt.

15.2 Das Bistum Basel

Nach Annahme der Reformationsordnung in Basel hatte der damalige Bischof Christoph
von Utenheim seinen Sitz nach Pruntrut verlegt, von wo aus immer wieder Versuche
unternommen wurden, das verlorengegangene Terrain zuriickzugewinnen. Seit Jahrhun-
derten gehorte aber der rechtsrheinische Teil von Basel, das sogenannte «mindere Basel»
zum Bistum Konstanz, was nicht zuletzt aus politischen Griinden zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts eine grosse Rolle spielte. Einer der Griinde, weshalb den Katholiken in Basel
die Clarakirche eingerdumt wurde, war die Tatsache, dass diese somit zum Bistum Kon-
stanz gehorten und nicht zu dem von Basel immer noch nicht anerkannten «Bischof von
Basel» in Pruntrut. Das ergab aber auch gewisse Schwierigkeiten. Der erste offiziell wie-
der in Basel installierte Pfarrer, Roman Heer, kam von Solothurn, unterzog sich den Ord-
nungen des Basler Bistums und war auch von dort bestitigt worden.

Bei der Wahl von Pfarrer Bernard Cuttat durch die Basler Katholiken protestierte am
16. November 1810 der Fiirstbischofliche Generalvikar von Konstanz, Ignaz von Wes-
senberg, bei der Basler Kantonsregierung gegen dieses unrechtmassige Vorgehen. Er ver-
langte eine ordnungsgemisse Wahl mit Bestitigung durch das Konstanzer General-Vika-
riat'®. Schliesslich wurde die Bestiitigung von Cuttat durch Konstanz auf Zusehen hin
vorgenommen.

45



Als sich wieder Probleme wegen des Unterrichtes eines Knaben durch den katholi-
schen Pfarrer erhoben, wurde im Gutachten vom Deputaten-Amt zuhanden der Biirger-
meister und Rite von Basel ausdriicklich hinzugesetzt: «Die hiesige Regierung erkennt
fiir den ganzen Canton nur einen Bischof, IThro Hochwiirden, den jetzigen Herrn Bischof
von Constanz ... Der sogenannte Bischof von Basel will immerfort unsern reformirten
Canton, als katholischen Grund und Boden ansehen, obschon die zum catholischen
Gottesdienst bewilligte Kirche in der Kleinen Stadt liegt, und folglich vor der Reforma-
tion sich im Kirchsprengel des Bistums Constanz befand.» Basel aber sei ein souveriner
und protestantischer Stand, welcher selber iiber die Wahl eines Bischofs befinden, «ja
selbst einen besondern Bischof fiir die Catholiken unsers Cantons zu ernennen» berech-
tigt sei. «Besser ist es, dass man den ehemaligen Bischof von Basel entferne, und folg-
lich auch einer Niederlassung seines Capitels in unsern Mauern vorbeuge; denn obschon
die alten Anmassungen darneben erloschen zu seyn scheinen, so méchte doch der geist-
liche Einfluss, bey giinstigen Umsténden, nach und nach, weitere Einmischungen in
Sachen, die wir als politische oder civil Gegenstinde betrachten, nach sich ziehen.»'>”

Das Bistum Konstanz war durch die reformerischen Einfliisse Wessenbergs der romi-
schen Kurie ein Dorn im Auge, weshalb alles daran gesetzt wurde, dieses Bistum aufzu-
heben. Die jeweiligen Bischofe des Bistums Basel aber wirkten im Sinne des Papstes. So
schirfte der zuniichst immer noch in Pruntrut residierende Bischof von Basel den Pfar-
rern in seinem Bistum 1821 ein, die pdpstlichen Verbote der «sogenannten Bibelgesell-
schaften» und der Bibeliibersetzungen in die Landessprachen zu respektieren. Die von
England ausgehenden Bibelgesellschaften seien ein verhingnisvolles Gemisch der ver-
schiedensten Leute wie anglikanische Bischofe, Sozinianer, Deisten, Protestanten, Grie-
chen, Mystiker, Indifferente, einige katholische Pfarrer und andere'®,

Es diirften aber wohl, trotz der Einwénde des Bischofs von Pruntrut aus, von der Bas-
ler Bibelgesellschaft geforderte Bibeliibersetzungen auf dem Umweg liber Konstanz
auch zu Basler Katholiken gelangt sein, da es Wessenberg daran gelegen war, alle Haus-
haltungen des Bistums Konstanz mit Bibeln auszustatten'®!.

1.6 Basel und die Juden

Eine jiidische Gemeinde ist in Basel bereits seit Anfang des 13. Jahrhunderts bezeugt.
In der Zeit der grossen Pestwelle, die im 14. Jahrhundert Europa tiberschwemmte,
wurden vielerorts die Juden der Brunnenvergiftung beschuldigt und als Morder ver-
brannt. Diese «Judenbrinde» wurden auch von kirchlicher Seite nicht nur geduldet, son-
dern gefordert. In Basel wurde 1349 eine Gruppe von Juden in einem eigens zu diesem
Zweck auf dem Rhein errichteten Holzhaus verbrannt, der Rest der jiidischen Gemeinde
entzog sich dem gleichen Schicksal durch Flucht ins Ausland. Nach dem grossen Erdbe-
ben von 1356, das grosse Teile der Stadt zerstort hatte, bedurfte Basel jiidischer Finanz-
kraft und Handwerkskunst fiir den Wiederaufbau. Fiir kurze Zeit kam es zum Wieder-

46



aufleben einer jiidischen Gemeinde. Zunehmende Judenverfolgungen aber fiihrten dazu,
dass 1397 fiir lange Zeit die letzten Juden aus Basel wegzogen. Mittelalter und Refor-
mationszeit boten den Juden im allgemeinen keine guten Voraussetzungen fiir eine
ruhige Existenz. Bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts siedelten sich daher kaum
Juden in Basel an. Lediglich in Allschwil bestand von 1567 bis 1694 eine jiidische
Gemeinde'®,

Im 16. und 17. Jahrhundert beschiftigten sich aber in Basel die Humanisten Johannes
Reuchlin, Sebastian Miinster und Vater und Sohn Buxtorf intensiv mit jiidischer Lite-
ratur. Sie besorgten verschiedene Ausgaben der hebriischen Bibel und des Talmud '%*
und setzten den Druck auch gegen Widerstinde durch. Als Drucker trat dabei vor
allem Johann Froben in Erscheinung, welcher auch als Freund und Drucker des Erasmus
von Rotterdam bekannt war. So druckte Froben die Erasmus-Ausgabe des griechi-
schen Neuen Testamentes, das von Luther fiir seine Ubersetzung verwendet wurde.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts kam es in der Folge der Franzosischen Revolution
im Elsass vielerorts zu Judenverfolgungen durch aufstindische Bauern. Viele der Ver-
folgten fliichteten nach der Stadt und Landschaft Basel, wo sie teilweise bereits als
Hindler bekannt waren. Fiir kurze Zeit wurden sie von der Bevolkerung aufgenommen
und materiell unterstiitzt. Diese Hilfe veranlasste die elsdssischen Juden, der Basler
Bevolkerung und der Basler Regierung in ihren Synagogengebeten besonders zu geden-
ken. Das Basler Entgegenkommen wihrte aber nicht lange. Man schob die Juden bald
wieder ab.

Die ersten Niederlassungsbewilligungen fiir Juden in Basel wurden 1800 erteilt'®.
Die kurze Zeit der Helvetik, in welcher der franzosische Einfluss in der Schweiz sehr
stark wirkte, forderte den Gedanken der Gleichheit aller Menschen ohne Ansehen der
Kultur, Religion oder Nationalitiit. Die jiidische Kolonie in Basel nahm wieder zu. 1805
gilt als Griindungsjahr der jiidischen Gemeinde, die heute noch existiert und bliiht. Die
Zeit der Restauration brachte hingegen wieder vermehrte Schwierigkeiten und Verfol-
gungen. So wurde in einer Untersuchung der Situation der jiidischen Bevolkerung in der
Schweiz durch den amerikanischen Gesandten Basel zu den in dieser Beziehung riick-
stindigsten Schweizer Kantonen gezihlt'®. Vor allem von Frankreich, den USA und
Grossbritannien aus wurde mehrfach Druck auf die eidgendssischen Behdrden ausgelibt,
um den Juden in der Schweiz zur Anerkennung der biirgerlichen Grundrechte zu ver-
helfen.

1860 hatte die Basler Regierung zwar ein eingeschriinktes Aufenthaltsrecht fiir Juden
in Basel beschlossen, volles Niederlassungsrecht wurde ihnen aber erst 1866 im Rahmen
einer Teilrevision der Bundesverfassung gewihrt'®,

Nachdem sich die Basler Juden seit 1805 in einem Bethaus und dann in einer kleinen
Synagoge versammelt hatten, wurde 1866 dem aus Heilbronn nach Basel zugezogenen
Architekten Hermann Rudolf Gauss der Auftrag zum Bau einer grossen Synagoge erteilt.
Diese Synagoge konnte am 9. September 1868 unter grosser Anteilnahme von politi-
schen und kirchlichen Behorden und der Offentlichkeit eingeweiht werden. Dabei sprach

47



sich anldsslich der Einweihung als Gastprediger der Rabbiner der aargauischen Gemein-
de Endingen, Meyer Kayserling, fiir gegenseitige Toleranz iiber alle Grenzen hinweg
aus. Die Grundlage der jiidischen Lehre sei «die Gerechtigkeit gegen alle, gegen hoch
und niedrig, gegen Reiche und Arme, gegen Israeliten wie gegen Glieder anderer Reli-
gionen»'®’.

Auch im Baselbiet waren Juden schon im Mittelalter ansissig. Vor allem kamen sie
aus den angrenzenden franzosischen Territorien. Sie waren vorwiegend als Hiindler und
Handwerker titig. Wihrend der Zeit der Helvetik ab 1801 konnten sich Juden im Basel-
biet niederlassen. Nach der Kantonstrennung verfuhr die neue Regierung nicht etwa libe-
ral mit den Juden, sondern ergriff eine Reihe von repressiven Massnahmen. So erliess der
Regierungsrat am 20. April 1839 eine Verordnung, in welcher die Ansiedlung von Juden
verboten wurde und ihnen der Aufenthalt lediglich auf Jahrmirkten gestattet war!®®.
Frankreich setzte sich mehrfach fiir seine jiidischen Staatsbiirger in der Schweiz ein,
gelegentlich auch auf diplomatischen Wegen oder gar mit wirtschaftlichen Druckmitteln.
Dennoch legte am 13. August 1851 der Regierungsrat dem Landrat einen Gesetzesent-
wurf vor, in welchem den Juden nicht nur das Niederlassungsrecht, sondern auch jegli-
che Form von Handel und Gewerbe verboten werden sollte. «Nur an 6ffentlichen Miirk-
ten sollten sie ihre Waren feilbieten konnen»'®”. Trotz breiten Widerstandes in der Bevol-
kerung gegen diese Massnahmen wurden sie im November 1851 in Kraft gesetzt. Erst
mit der Revision der Bundesverfassung wurden auf Druck der eidgendssischen Behor-
den diese Beschrinkungen fallengelassen.

1.7 Buchdruck und Verlagswesen
1.7.1  Die Situation im Buchdruck und Verlagswesen

Schon seit dem 14. Jahrhundert war Basel Sitz einer bekannten und effizienten Papierin-
dustrie. Basel gehorte ferner zu den ersten Zentren der Buchdruckerkunst, wofiir Namen
wie Ruppel, Amerbach, Froben, Petri stehen mogen. In der zweiten Hilfte des 18. Jahr-
hunderts erwarb sich Wilhelm Haas vor allem einen grossen Namen als Schriftgiesser,
was sich fiir die spitere Arbeit der Bibelgesellschaft als enorm wichtig herausstellte.
Ohne die technischen Entwicklungen auf dem Gebiet der Biicherherstellung hiitte die
Bibelproduktion und -verbreitung nie in dem Ausmass geschehen konnen, wie es die zu
Beginn des 19. Jahrhunderts in rascher Folge entstehenden Bibelgesellschaften erreicht
haben. Bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts entstanden Biicher im wesentlichen noch auf
die gleiche Weise wie zur Zeit Gutenbergs. Die einzelnen beweglichen Bleilettern wur-
den zu einem Satz zusammengefiigt, welcher dann auf Handpressen auf handgeschopf-
tes Papier gedruckt wurde. Erste technische Verbesserungen drohten zuniichst am Wider-
stand der in Ziinften zusammengeschlossenen Buchdrucker zu scheitern. So wollten die
Basler Drucker noch 1772 eine verbesserte Handpresse verbieten lassen, da deren Erfin-

48



der kein Buchdrucker war'””! Um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert ermoglichten
Erfindung und Einfiihrung brauchbarer Papiermaschinen die Steigerung der Papierher-
stellung um das Zehnfache, wodurch um 1824 die Preise um '/s oder '/3 gesenkt wurden,
1843 gar um die Hilfte'”".

Die Berechnung der Auflagenhihe eines Buches war eine heikle Angelegenheit. Bei
so umfangreichen Werken wie einer Bibel stellte sich dabei die Grundsatzfrage, ob man
geniigend Lettern beschaffen sollte, um das ganze Buch absetzen zu konnen. Das beding-
te einerseits einen grossen Kapitalbedarf fiir die Anschaffung eines geniigenden Quan-
tums an Buchstaben, andererseits viel Platz fiir die Aufbewahrung der «stehenden Let-
tern». Wenn man aber Bogen um Bogen druckte, um die freiwerdenden Lettern wieder
zu verwenden, hatte man nicht die Moglichkeit eines einfachen Nachdrucks. Schon im
18. Jahrhundert wurde daher mit Moglichkeiten zur Stereotypie experimentiert. Man ver-
suchte, von Druckseiten Kopien herzustellen. Zuniichst probierte man es mit Gips-
abgiissen, welche dann mit Blei ausgegossen werden konnten. Erst die Verwendung von
Karton ergab aber brauchbare Gussvorlagen, Matern genannt. Auch diese Versuche sties-
sen zuniichst auf hartnickigen Widerstand vor allem der Setzer, welche um die Zukunft
ihres Gewerbes fiirchteten. 1804 kam das erste von stereotypierten Platten gedruckte
Buch auf den Markt'”?. Bald wurde durch die Verwendung von Dampfmaschinen eine
Verbesserung der Drucktechnik und vor allem eine Steigerung der Druckgeschwindig-
keit erzielt. Durch die Anordnung der Druckvorlagen auf einem Zylinder, der Verwen-
dung von Farbwalzen und der Moglichkeit, das Papier von einer grossen Rolle am
Druckzylinder vorbeizufiihren, wurde die Druckgeschwindigkeit in ungeahntem Mass
gesteigert und dadurch der Druck stark rationalisiert, was sich im Endeffekt natiirlich
auflagesteigernd und preissenkend auswirkte. Diese Entwicklung galt als «die grosste
Verbesserung des Buchdruckes seit der Erfindung dieser Kunst»'73.

Der Textdruck wurde hiufig erginzt durch bildliche Darstellungen. Vor allem war der
Kupferstich verbreitet, aber auch mit dem Steindruck, der Lithographie, gelang es, bild-
liche Darstellungen in Druckwerke einzufiigen.

Das Binden der Biicher geschah zundchst immer noch von Hand und war sehr
umstindlich und zeitaufwendig. Damit hing die Tatsache zusammen, dass die Biicher
meist nicht gebunden, sondern in losen Einzelbogen versandt und verkauft wurden. Der
Kiufer war dann allerdings gendtigt, die Bindearbeiten selbst zu bezahlen, wenn er einen
haltbaren Band haben wollte. Wenn es sich um Einzelanfertigungen handelte, war der
Preis fiir die meisten Konsumenten aber viel zu hoch. So teilte Johann Nepomuk Bren-
tano, der Griinder einer katholischen Bibelgesellschaft im Kanton Aargau, der Basler
Bibelgesellschaft mit, dass er den Armen keine ungebundenen Bibeln verteile, da sie sich
das Binden nicht leisten konnten, sie wiirden dabei auch allzu oft geprellt'’.

Satz, Druck, Binderei, Verlag und Verkauf der Biicher waren zunichst meist in einer
Hand. Das zeigt sich zum Beispiel darin, dass noch gegen Mitte des 19. Jahrhunderts in
dem nach Berufen geordneten Adressbuch der Stadt Basel die Berufe des Buchdruckers
und Buchhindlers nicht getrennt aufgefiihrt sind. Deren Anzahl bewegt sich in der ersten

49



Hilfte des 19. Jahrhunderts in Basel zwischen 6 und 8 Unternehmen. Buchbinder tau-
chen mit der Bezeichnung «Buchbinder und Futteralmacher» erst ab 1820 auf. Dann aber
steigt die Zahl von 13 im Jahr 1820 stark an auf bereits 21 im Jahr 1839. Auch die Zahl
der «Buchdrucker und Buchhindler» hatte sich in dieser Zeit etwa verdoppelt. Im Lauf
des 19. Jahrhunderts wurde der Beruf des Verlegers immer wichtiger.

Bis ins 19. Jahrhundert hinein galt auf diesem Gebiet noch eine besondere Form von
Tauschhandel. Die Buchhéindler brachten ihre Produkte auf die Messen und wurden dort
von anderen Buchhiindlern mit der gleichen Menge von bedrucktem Papier bezahlt
«ohne Riicksicht auf Inhalt und Bedeutung des Buches»'”>. Oder es wurden andere Han-
delswaren vom selben Wert im Austausch angeboten. So hiitte es zum Beispiel auf der
Hand gelegen, als die Basler den Druck einer bohmischen Bibel durch Johannes Jinicke
in Berlin unterstiitzen wollten, das durch eine Sendung von Basler Bibeln auszugleichen.
Auf die Bitte der Basler hin teilte Jinicke mit, er habe 100 Exemplare nach Bohmen ver-
sandt, «er wiinschte aber nicht, dass ihm dieselben durch deutsche Bibel ersetzt werden
wegen den Frachtkosten». Es wiire fiir ihn «besser es mit Geld zu vergiiten»'7®.

Neben der Steigerung der Buchproduktion, begiinstigt durch die technischen Ent-
wicklungen, gilt es die «Leserevolution» im 18. Jahrhundert zu beachten. Waren in der
ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts die Kiufer und Leser von Biichern noch vor allem
Geistliche, nahm durch die in den meisten westeuropiischen Lindern eingefiihrte Schul-
ptlicht die Anzahl der Leser stark zu. Dies wirkte sich auch auf den Biichermarkt aus.
Durch eine «Demokratisierung» der Leserschaft, die jetzt verhiltnismissig nur noch zu
einem geringen Teil aus Theologen bestand, ergab sich auch eine Verschiebung im
Biicherangebot. War «1740 noch fast die Hilfte aller erscheinenden Biicher theologi-
scher oder erbaulicher Natur, 1800 nur mehr ein gutes Zehntel»!77.

Die Verleger stellten wandernde Héndler oder Kolporteure an, um ihre Produkte einer
breiteren Kiufer- und Leserschicht nahe zu bringen. Dadurch konnten neue Kiufer-
schichten gewonnen werden, die bisher zum Beispiel wegen zu weiter Distanzen oder
wegen einer gewissen Schwellenangst keine Buchhandlung zu betreten gewagt hatten,
aber «Leseinteresse und Bildungshunger»'” mitbrachten.

Als Ergénzung zu den Buchhandlungen wurden gegen Ende des 18. Jahrhunderts an
vielen Orten Lesesile oder Leihbiichereien eingerichtet, zuniichst gegen den Wider-
stand der Buchhindler, welche um ihren Absatz fiirchteten. Die Praxis zeigte aber,
dass solche Leihbiichereien und Lesesile sich sogar positiv auf den Biicherverkauf
auswirkten.

1.7.2  Presse- und Zensur-Wesen
Basel kam relativ spiit zu einer eigenen unabhiingigen Tagespresse. Zwar war bereits zu

Beginn des 17. Jahrhunderts in Basel die «ordinare Wochenzeitung» erschienen. Aber
von besonderer Bedeutung zu Beginn des 19. Jahrhunderts waren lediglich die Anzei-

50



genbliitter, etwa das Avisblatt, die aber ohne redaktionellen Teil erschienen. Offizielle
Blitter, um amtliche Bekanntgaben einem breiteren Publikum bekanntzumachen, fehlten
bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts. Eine schwache Abhilfe war die Einladung der Biir-
ger auf Sonntag morgen in die Ziinfte, wo Abschriften amtlicher Verfiigungen bekannt-
gemacht wurden'”.

Das weitgehende Fehlen einer baslerischen Presse diirfte auch dazu beigetragen
haben, dass einerseits in der Landschaft Basel, andererseits in der {ibrigen Eidgenossen-
schaft die Standpunkte der Basler Regierung in den Auseinandersetzungen vor der Kan-
tonstrennung kaum zur Kenntnis genommen wurden. Die dem konservativen Basel
gegeniiber feindlich eingestellte liberale und radikale Presse, wie etwa die «Appenzeller
Zeitung», konnte daher ohne wirksames Korrektiv in grossem Masse ihren Einfluss aus-
iiben. Erst 1831 erschien mit der «Basler Zeitung» ein eigenes Presseorgan. Die Fronten
waren aber schon so festgefahren, dass diese Stimme nicht mehr mit der notigen
Bestimmtheit ertonen konnte. Erst in den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts kam es zur
Griindung weiterer Basler Zeitungen'®’,

Seit 1729 erschien das Avis-Blatt, das vor allem Anzeigen, aber auch Mitteilungen
enthielt.

Bei einem Wechsel der Person des Herausgebers musste jeweils wieder neu die Publi-
kationsgenehmigung beantragt werden. So wandte sich 1796 Peter Raillard an den Rat,
«um die hochobrigkeitliche Gnadenbegiinstigung in aller Unterthdnigkeit anzuflehen».
1804 beantragte auch Buchdrucker Flick, der das Avis-Blatt einige Zeit gedruckt hatte,
die Genehmigung zur Herausgabe eines zweiten Blattes. Dies wurde ihm aber vom Rat
der Stadt abgelehnt, da in einem solchen Falle das Publikum zwei Zeitungen halten
miisste. Dadurch wiirde aber dem Publikum Schaden entstehen. 1844/45 entwickelte sich
das Avis-Blatt unter dem Namen «Basler Nachrichten» zu einer politischen Zeitung mit
beigefiigtem Anzeigenteil'®!.

Die Zensur hatte in Basel, wie auch andernorts, eine lange Tradition. Als man 1686
dem Postmeister Schonauer die Erlaubnis zur Herausgabe einer Gazette erteilte, wurde
diese mit der Auflage verbunden, «dass nichts choquantes gegen die konigliche Majestit
von Frankreich, noch gegen die Papistische Clerisei, noch gegen andere Potentaten und
hohe Hiupter gedruckt werde, auch ist nichts aus hollindischen Blittern, welche raison-
nements enthalten, einzubringen»'%2. 1798 wurde beschlossen, «die Journale, Zeitungen
und offentlichen Blitter jeder Art, die irgendwo in der helvetischen Republik gedruckt
werden, unter unmittelbare Aufsicht der Polizei zu stellen, und es soll jeder Verfasser von
Blittern gemeldeter Art gehalten sein, ein Exemplar dem Regierungsstatthalter einzulie-
fern, welches dieser dem helvetischen Directorium mittheilen werde»!®3. Die Buch-
drucker und Verleger mussten jeweils ein Exemplar jedes bei ihnen gedruckten Buches
unaufgefordert vorlegen.

Als Zensurbehorde amteten der Rektor der Universitit und die Dekane der Fakultéten.
Einen gewissen, allerdings stindig abnehmenden, Einfluss iibten auch die kirchlichen
Behorden aus. Nachdem fiir kurze Zeit in der Helvetischen Republik die Zensur unter-

Sl



brochen worden war, wurde sie withrend der Restauration wieder eingefiihrt. Noch 1828
finden sich in Protokollen der Regenz (der Leitung der Universitit) Bemerkungen,
dass die Zensurbestimmungen den Buchhindlern wieder einmal eingeschiirft worden
seien',

Mehrfach geriet zum Beispiel Buchhindler Flick durch Druck und Verbreitung politi-
scher Flugschriften mit der Zensur in Konflikt. Als er die Niederlage Napoleons vor
Moskau und den Riickzug der napoleonischen Truppen in einem Flugblatt bekannt-
machte, wurde ihm dies durch den Rat der Stadt verboten'8®. Als er wiihrend des Durch-
marsches der alliierten Truppen durch Basel eine Proklamation Ludwigs X VIII. verbrei-
tete, wurde er gar fiir 48 Stunden bei Wasser und Brot eingesperrt'5°.

Wiihrend Jahrhunderten war es kirchlichen Behorden mehrfach gelungen, Druck und
Verbreitung gewisser Schriften zu unterbinden. Mit zunehmendem Liberalismus und mit
sinkender Bedeutung der Kirche nahm auch die Moglichkeit der Kirchenleitung, unlieb-
same Werke zu unterdriicken, ab. Aber noch in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts
wurden Bemiihungen in dieser Richtung unternommen.

Ein solcher Versuch richtete sich gegen die Theologie de Wettes. Selbst als dieser
schon einige Jahre in Basel lehrte und sich gut eingefiihrt hatte, bemiihte sich Antistes
Merian, durch Zensurbestimmungen den Verkauf von de Wettes Vorlesungen zu verhin-
dern und seine Einleitung ins Neue Testament nicht in den Buchhandel gelangen zu las-
sen, «da er nicht nur den Studierenden, sondern allem Volke die Bibel wegrede»'*".

Allerdings wurde die vom Grossen Rat erlassene «Verordnung iiber das Biicherwe-
sen», die von 1761 bis 1830 in Basel galt, als eine der damals liberalsten anerkannt'®®.

Schon von Anfang an gab es auch im werdenden Kanton Baselland Bestrebungen, ein
eigenes Presseorgan zu schaffen. Am 1. Juli 1832 erschien zum ersten Mal die Wochen-
zeitung «Der unerschrockene Rauracher, ein schweizerisches wahrheitsliebendes Blatt
fiir Religion, verniinftiges Volksrecht und Aufkldrung». Am 7. Juli 1834 folgte das Kon-
kurrenzblatt «Der freie Baselbieter»'®. In den folgenden Jahren kamen fiir mehr oder
weniger lange Zeit weitere Zeitungen hinzu wie die «Basellandschaftliche Zeitung», und
das «Basellandschaftliche Wochenblatt»'"". Wihrend einiger Jahre bemiihte man sich
um ein brauchbares liberales Pressegesetz. Fiir die 2. kantonale Verfassung von 1838
wurde von einer vorberatenden Kommission als Grundsatzparagraph vorgeschlagen:
«Die Freiheit der Presse ist gewihrleistet; ein beforderlichst zu erlassendes Gesetz
bestraft den Missbrauch.» Der regierungsritliche Entwurf war dann aber sehr viel
restriktiver. Trotz lingerer Auseinandersetzungen kam ein Pressegesetz vor Einfiihrung
der gesamtschweizerischen Bundesverfassung im Kanton Baselland nicht zustande'?",

22



	Von der mittelalterlichen Kleinstadt in die Neuzeit

