
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 174 (1996)

Artikel: Basel und die Bibel : die Bibel als Quelle ökumenischer,
missionarischer, sozialer und pädagogischer Impulse in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts

Autor: Hauzenberger, Hans

Kapitel: 1.: Von der mittelalterlichen Kleinstadt in die Neuzeit

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Von der mittelalterlichen Kleinstadt in die Neuzeit

Einleitung

Von der Kleinstadt zu einer wachsenden und immer bedeutenderen Stadt, vom Mittelalter

in die Neuzeit, von einer noch mit Mauern umschlossenen zu einer weltoffenen Stadt,

vom patriarchalischen Gemeinwesen mit einer gewissen Einheit der sozialen Struktur
durch revolutionäre Geschehnisse hindurch zu einem getrennten Kanton mit der Aufhebung

der alten Feudalstrukturen, von der «vernünftigen Orthodoxie» zu Pluralismus und

Säkularismus - diese Stichworte beleuchten einige Spannungsmomente, welche in der

hier behandelten Zeit die Stadt Basel prägten. Alle diese Spannungspunkte und

Bewegungen wurden von den Basler Christen immer wieder von der Bibel her beobachtet und

kommentiert, obrigkeitsgläubig oder obrigkeitskritisch, hellwach oder befangen, von
verschiedenen biblischen Ansätzen her, im Bewusstsein, dass die Bibel als Gottes Wort
den Schlüssel zum Verstehen dieser Geschehnisse und zur Lösung vieler Rätsel und

Fragen enthalte.

1.1 Basel zwischen 1780 und 1867 1

Während Jahrhunderten war Basel praktisch gleich gross geblieben. In der Mitte des 15.

wie gegen Ende des 18. Jahrhunderts zählte die Stadt rund 15 000 Einwohner2. Eine
stärkere Zunahme der Bevölkerung ergab sich erst ab Mitte des 19. Jahrhunderts mit dem

Bau der Eisenbahn und mit der Einführung der Niederlassungs- und Gewerbefreiheit.

Die Hauptindustrie war bis ins 19. Jahrhundert hinein die Bandweberei, welche ihre

Arbeitnehmer, die Posamenter, vor allem im oberen Baselbiet suchte. Erst seit den

1860er Jahren ist in Basel ein stärkerer wirtschaftlicher Aufschwung durch die Bandindustrie,

die chemische Industrie und durch Banken und Versicherungen zu beobachten3.

Während Jahrhunderten hatten die Zünfte dafür gesorgt, dass die Einbürgerung fremder

Zuwanderer in engen Grenzen blieb, vor allem um sich vor unerwünschter Konkurrenz

zu schützen. Zu allen Zeiten aber waren verfolgte Emigranten aufgenommen worden,

wie etwa während der Hugenottenkriege im 16. und 17. Jahrhundert in Frankreich.

Als zu Beginn des 19. Jahrhunderts die konservativen Regierungen in Deutschland

revolutionäre und gesellschaftskritische Strömungen radikal zu unterbinden suchten,

fanden auch politische Flüchtlinge ihren Weg nach Basel, wo sie zum Teil lehrend und

publizierend weiter für ihre Ideen wirkten. Mehrfach wurde von deutscher Seite

versucht. auf die Basler Regierung oder auf die Eidgenossenschaft Druck auszuüben, um
diese revolutionären Umtriebe zu stoppen, allerdings im grossen ganzen vergeblich4.

13



Weitere Zuwanderangen nach Basel erfolgten durch Arbeiter aus der näheren Umgebung,

aus den umliegenden schweizerischen Landstrichen, aus dem Elsass und aus
Südbaden. Für gewisse Berufszweige, etwa die Papier- und Druckindustrie, oder als Angestellte

in den Häusern vornehmer Basler Fabrikantenfamilien, waren vor allem Leute von
auswärts geholt worden. Auch für untere Schulen und Anstalten wurden öfters Lehrer
von auswärts eingestellt5.

Während dieser Zeit war die Bevölkerung in der Stadt zahlenmässig der Landschaft
gegenüber immer stark in der Minderheit. Dies war einer der Gründe dafür, dass die
massgeblichen Politiker in der Stadt lange - zu lange - dafür sorgten, dass keine der
Bevölkerungszahl entsprechende Vertretung in die politischen Gremien eingeführt werden

konnte. Erst gegen 1870 überholte die jetzt stark wachsende Stadt zahlenmässig die

Bevölkerung der Landschaft Basel6.

Durch die Zuwanderungen verschob sich aber auch die konfessionelle Zusammensetzung

der Einwohnerschaft. War Basel seit der Reformationszeit bis gegen Ende des 18.

Jahrhunderts eine beinahe ausschliesslich protestantische Stadt geblieben, wuchs nun
zusehends der Anteil der Katholiken. In geringem Umfang nahm auch der Anteil der

jüdischen Bewohner der Stadt zu. 1837 setzte sich die Bevölkerung zusammen aus

84,4% Protestanten, 14,8% Katholiken, 0,5% Israeliten und 0,3% «anderen»7.
1815 wurde die allgemeine Stadtbeleuchtung durch Öllampen eingeführt, die ab den

1850er Jahren durch Gaslampen ersetzt wurden. Bald wurde die Forderung laut, dass

nicht nur die Hauptstrassen, sondern auch alle Winkel und Nebengässlein beleuchtet
werden sollten8. Die sanitarischen und hygienischen Einrichtungen übertrafen die
Zustände im Mittelalter kaum. Wasser musste an den öffentlichen Brunnen geholt werden,

Abwässer und Kehricht gelangten direkt in die Strassen oder Bäche. So war etwa der

Birsig eine einzige stinkende Kloake. Dies führte naturgemäss immer wieder zu Epidemien9.

Die Stadt war noch von Mauern umgeben, deren Tore nachts und an Sonntagen
während der Gottesdienstzeit geschlossen waren. Langsam machte aber der zunehmende

Verkehr die Notwendigkeit deutlich, die Mauern zu öffnen. 1838 wurde der Schwibbogen

zwischen Spalenberg und Spalenvorstadt, 1839 das Rheintor abgebrochen. In den

folgenden Jahrzehnten erfolgte, nicht immer ohne Widerstand, der Abbruch eines grossen

Teils der übrigen Mauern. Bis dann musste jeweils an den Stadttoren Zoll entrichtet
werden10.

1832 hatte der erste Raddampfer in Basel angelegt, 1844 wurde der Elsässerbahnhof,
damals noch im St.-Johann-Quartier, eingeweiht11. Doch war das Erscheinungsbild der
Stadt noch immer vorwiegend ländlich geprägt. Die Kopfsteinpflaster der Strassen lies-
sen viel zu wünschen übrig. Wäsche wurde auf den Strassen gewaschen. Erst 1829 wurde

durch Ratsbeschluss das Federvieh von den Strassen verbannt12.

Trotz revolutionärer Wirren und zeitweiliger materieller Notlagen für den grössten
Teil der Bevölkerung stellten vermögende Familien ihren Reichtum in oft anstössiger
Weise zur Schau, so dass zum Beispiel 1810 «zur Vorbeugung übermässigen Aufwan-

14



des» die Zahl der Hochzeitskutschen auf acht beschränkt wurde13. Andererseits gehörte
auch die soziale Fürsorge zum guten Ton. Basel stand weitherum im Ruf der Freigebigkeit.

Wo Notlagen zu beheben waren, wurde meist mit grossen Summen Unterstützung
geleistet, aber nicht im Sinne einer Bekämpfung der Ursachen oder gar einer Beteiligung
breiterer Volksschichten an politischen Entscheidungsprozessen, sondern im Sinne
privater Wohlfahrtspflege und herkömmlichen Almosenwesens14. So schmähten Gegner die
«frommen Millionäre» Basels als Heuchler. Der Ausdruck des «frommen Basel» wurde
von den einen durchaus lobend, von anderen aber ironisch gebraucht.

1.2 Die politische Entwicklung Basels

1.2.1 Basel in der Zeit der revolutionären Entwicklungen (1780-1798)

Die von Frankreich kommenden revolutionären Gedanken fanden ihren Eingang auch in
Basel. In der führenden Schicht der Basler wurden viele der nur zu berechtigten Anliegen

aufgenommen. Eine der prägenden Gestalten, welche darauf bedacht waren, auch in

Basel, ja in der ganzen Schweiz, einer neuen, gerechteren Gesellschaftsordnung Bahn zu
brechen, war Peter Ochs 1752—1821 )l5, 1782 Nachfolger Isaak Iselins16 als

Staatsschreiber, ab 1794 Grossrat, 1796 Oberstzunftmeister.
Bereits 1789 wurde im Grossen Rat ein Antrag auf Abschaffung der Leibeigenschaft

der Baselbieter Bevölkerung eingebracht. Dieser Antrag wurde von Bürgermeister Ryhi-
ner absichtlich verschleppt und kam daher erst 1790 erneut zur Sprache. Ochs begründete

den Antrag mit den Worten: «Wie können Christen, deren Grundlehren auf Demut,
Gleichheit, Liebe und Wohlthun beruhen, einen Unterschied des Standes und der Geburt
unter sich dulden?»'7 Am 20. Dezember 1790 wurde schliesslich die Leibeigenschaft der
bisherigen Untertanen «aufgehoben und zernichtet» und die Landschäftler Bevölkerung
«für leibsfreie Untertanen» erklärt18. Damit war Basel den anderen Ständen der
Eidgenossenschaft vorangegangen. Ochs war enttäuscht, dass grosse Teile der Baselbieter

Bevölkerung daran weniger interessiert waren als an sozialen und materiellen Verbesserungen,

die zunächst aber weitgehend ausblieben.
Am 1. Mai 1791 wurde dem Baselbieter Landvolk offiziell die Aufhebung der

Leibeigenschaft verkündet. Dies geschah, wie es bei offiziellen amtlichen Verlautbarungen
Brauch war, in den Gottesdiensten von der Kanzel aus. Darauf folgte eine Predigt, in
welcher die Bedeutung dieser Massnahme erklärt wurde. Der Gelterkinder Pfarrer Johann
Jakob Faesch19 pries in einer Predigt die Vaterlandsliebe, welche er unter Hinweis auf die

grossartigen Errungenschaften der Schweiz und Basels insbesondere seinen Zuhörern
ans Herz legte.

Als in den folgenden Jahren die Bedrohung der Schweiz vont benachbarten Frankreich

her zunahm, wurden eidgenössische Truppen als Grenzschutz nach Basel verlegt.
Dies bedeutete für die verunsicherte Bevölkerung eine gewisse Beruhigung. Die von den

15



Baslern zu tragenden Einquartierungen brachten aber auch grosse Lasten mit sich. Die
vermögenden Handelsfamilien hatten während längerer Zeit solche ungebetenen Gäste
aufzunehmen20.

Noch 1794 wurde trotz der Nähe österreichischer und deutscher Truppen auf der einen
und französischer Soldaten auf der anderen Seite, die sich argwöhnisch belauerten und

gelegentliche Scharmützel lieferten, «die Neutralität des Schweizer-Bodens guth
beobachtet, und hatten wir in Basel G.fott] L.[ob] keine Beschwerden des Kriegs, ausgenommen

eine grosse Theuerung der Lebensmittelen und besonders des Getreides»21.

Am 18. Dezember 1797 unternahm Peter Vischer, der Schwager von Peter Ochs, im
Grossen Rat einen Vorstoss zur endgültigen Abschaffung der politischen Diskriminierung

der Landbevölkerung. Dieses Ansinnen wurde aber unter allgemeinem Protest der

Altgesinnten verworfen. Mancher Anhänger der alten Ordnung hatte die Notwendigkeit
politischer und sozialer Veränderungen noch nicht erkannt. Die Gruppe der Neuerer, der

«Patrioten», befand sich noch in der Minderheit.
Die Bevölkerung auf der Landschaft war zu einem grossen Teil politisch rechtlos. Sie

seufzte unter einer Unmenge von Abgaben und Vorschriften. Nicht nur in die politischen
Ämter waren Baselbieter nicht wählbar, sondern mit Ausnahme von Bubendorf auch
nicht als Pfarrer, als Lehrer an die sogenannten Deputaten-Schulen oder für eine Stelle in
der Verwaltung22. 1784 protestierte die städtische Geistlichkeit gegen das Privileg der
Lamilie Strübin zur freien Besetzung der Pfarrstelle in Bubendorf. Einzig für die in der
Stadt unbeliebten Ämter eines Scharfrichters oder Wasenmeisters waren Landschäftler
zugelassen23. Durch die Aufhebung der Leibeigenschaft war zwar ein erster Schritt getan,
dieser wirkte sich zunächst aber praktisch wenig aus.

Die Niederlage in der Abstimmung um die politische Gleichberechtigung der
Landbevölkerung brachte aber die Leute um Peter Ochs nicht vom eingeschlagenen Weg ab,
für eine neue Ordnung mit grösserer politischer Gleichberechtigung zu kämpfen. Auf der
Landschaft machte sich unterdessen zunehmend Unruhe bemerkbar, vorläufig allerdings
noch gedämpft durch massvolle Leute wie den Liestaler Uhrmacher Wilhelm Hoch, den

«Orismüller» Johann Jakob Schäfer und Hans Georg Stehlin. Am 13. Januar 1798 wurde

in Liestal eine «Erklärung der Bürgerschaft» aufgesetzt und an die Stadt weitergeleitet.

Die dort erhobenen Lorderungen nach Lreiheit, Gleichheit und einer angemessenen
Verfassung waren sehr massvoll abgefasst und zudem mit der ausdrücklichen Erklärung
versehen, dass die Antragsteller Schweizer bleiben möchten, ferner werde die Verbindung

mit Basel in keiner Weise in Lrage gestellt. Am 20. Januar wurde ein Lreiheitsbrief
mit diesen Lorderungen vom Grossen Rat gutgeheissen.

Bereits am 22. Januar 1798 kam es zu einer Verbrüderungsfeier von Stadt- und

Landbevölkerung als Abschluss dieser unblutigen Revolution. Auf dem Münsterplatz wurde
ein Lreiheitsbaum aufgerichtet. Im Münster hielt Pfarrer Johann Jakob Laesch, jetzt in
der Theodorskirche in der Stadt tätig, eine Predigt. Hatte er in Gelterkinden noch ganz
im Sinne eines obrigkeitlichen Beamten zum Gehorsam aufgerufen, lautete der Ton seiner

Predigt jetzt anders. Laesch hatte sich in der Zwischenzeit zu einem Vertreter von

16



Ideen der Veränderung gewandelt24. In seiner Predigt pries er die Errungenschaften des

Geistes der Zeit, welcher von Paris aus ganz Europa erfasst habe. Nachdem er von Freiheit

und Gleichheit als den herrlichsten Gütern gesprochen hatte, warnte er aber vor
einem falschen Freiheits- und Gleichheitsverständnis. «Hütet euch. Mitbürger! Freiheit
ist nicht Gesetzlosigkeit, nicht Tilgung aller Abgaben Gleichheit ist nicht jenes
Räubersystem, dem kein Eigentum heilig ist». Seine Begründungen holte er immer noch aus
der Bibel, diesmal aber nicht, um mit Paulus die göttliche Einsetzung der Obrigkeit zu
begründen, sondern um unter Bezug auf Apostelgeschichte 17,29 zu betonen, dass wir
alle göttlichen Geschlechtes seien. Und in den «erhabenen Grundsätzen des Evangeliums»

finde sich keine Stelle, «die Anlass gebe zu behaupten, der Landmann sei bloss

zum Gehorchen, der Städter allein zum Herrschen bestimmt»25.

Allerdings gab es unter der Basler Pfarrerschaft auch ganz andere Stimmen. Johann
Rudolf Burckhardt26, Pfarrer zu St. Peter, schrieb am 29. Januar 1798 an seinen in
Göttingen studierenden Sohn, er hätte auch «etwas weniges» zu reden über Galater 5. 13.14.

«So lange egoistische Menschen über einander herschen [sie!], so lange wird es nicht
ohne Klagen und Unrecht zugehen.» Die Landleute betrachtete er als Kinder, die Stadt
aber als Vater und Vormund. «Freilich war dieser Vater oft hart, und noch mehr waren es

die älteren Brüder, die auf dem Lande des Vaters Stelle vertreten sollten, die Landvögte»27.

So wenig er jedoch ein noch nicht löjähriges Kind aus der elterlichen Obhut
entlassen würde, so wenig könne man die noch unmündigen Landleute einfach freigeben.
Zwar sei er nicht grundsätzlich gegen Freiheit und Gleichheit, die er den Landleuten gönnen

möge, «wünsche aber nur Ordnung, Ruhe und Frieden unter der Leitung weiser
Gesetze»28. Da die Behörden es versäumt hätten, zur rechten Zeit die Lasten zu erleichtern,

komme es jetzt zu Auswüchsen. «Allemal ist es eine Zeit besondrer Gerichte
Gottes, und wer weiss, wann und wo sie aufhören!»29

1.2.2 Basel in der Zeit der Helvetik und der Mediation (1798-1813)

Kaum aber hatte die Einführung der neuen Verfassung und das Verbrüderungsfest von
Stadt und Land als Ausdruck der unblutigen Revolution von Basel stattgefunden, fielen
französische Truppen in der Schweiz ein und machten sie für die nächsten Jahre weitgehend

von Frankreich abhängig.
Am 12. April 1798 wurde bereits die «eine und unteilbare helvetische Republik»

ausgerufen und eine zum Teil von Peter Ochs entworfene Verfassung eingeführt. Diese neue,
stark zentralistische Staatsordnung mit einem fünfköpfigen Direktorium, stiess in der
schweizerischen Bevölkerung auf Widerstand. Neben der Abschaffung des Föderalismus

war es vor allem die Kirchenpolitik der neuen Machthaber, welche auf Ablehnung stiess.

Kirche und Staat, welche bisher stark miteinander verbunden gewesen waren, sollten

getrennt werden. Dies verstanden die Vertreter der alten Ordnung aber nicht einfach als

Angriff auf die Kirche, sondern als Rebellion gegen den christlichen Glauben überhaupt.

17



ja als Auflehnung gegen Gott selbst. Die antikirchlichen und antichristlichen
Begleiterscheinungen der Revolution in Paris gaben solchen Befürchtungen entsprechende
Nahrung. Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt klagte denn auch im November 1798, die Trennung

von Staat und Kirche sei das Traurigste an der Sache. Dadurch würden der Kirche
ihre Nahrungsquellen abgeschnitten. Zudem erlaubten sich jetzt «unsre gesetzgebenden
Räthe bei allen Anlässen Spöttereien über Christenthum und Bibelglauben auszustos-
sen und sie dann drucken zu lassen. Bald will niemand mehr Theologie studieren, weil
man voraussieht, dass endlich doch die Gemeinen selber für ihre Lehre werden sorgen
müssen, und der grosse Haufe sie nicht mehr wird nöthig glauben.»30

Die Pfarrer bekamen die kirchenkritische Haltung der helvetischen Regierung bald
auch darin zu spüren, dass man ihnen im Blick auf ihre Predigten Vorschriften machte.
So wurde der Vorsitzende der Basler Pfarrerschaft, Antistes Merian31, beschuldigt, «dass

er solche Texte wähle und so predige, dass man sehe, er sei an die neue Verfassung nicht
anhänglich. Er musste seine Predigen geben und vor dem Erziehungscomité erscheinen

um sich zu verantworten. Dabei blieb es. Er und wir Prediger alle bekamen die Weisung,
künftig von politischen Gegenständen auf der Kanzel zu schweigen, so mir sehr lieb
ist.»32 So wie hier Pfarrer Johann Rudolf Burckhardt dachten viele und schnitten heikle
politische Probleme auf der Kanzel lieber erst gar nicht an.

Diese Geschehnisse und der Zustand der Gesellschaft erschienen als Gericht Gottes
über offen zutagegetretene Sünde und Unmoral, herrührend von der immer weiter um
sich greifenden Verachtung von Gottes Wort. Wer diese tieferen Zusammenhänge erkenne,

müsse feststellen, dass Gottes Segen nicht als solcher dankbar ergriffen worden sei.

Wer sich jetzt nicht des glücklichen Vaterlandes freuen könne, müsse eben das unglückliche

bedauern33.

Im Februar 1798 schrieb Johann Rudolf Burckhardt: «In alles das kann ich mich leicht
schicken, so lange es nur politisch betrachtet wird; aber ich kenne leider den Geist der
Zeit zu sehr, als dass ich nicht fürchten sollte, das ganze System der Illuminaten oder
Freimaurer werde nach und nach eingeführt werden was die Jakobiner in Paris bis

zum Ekel in die Welt geschrieen, und was alle Freiheitsmänner durch ganz Deutschland
schreien. Die Religion, die Könige, der Adel, die Priester und die Gelehrten haben die
Menschheit in Fesseln gelegt und zu Sklaven gemacht, und unser grosser Beruf ist, sie

zu erlösen Es wird kommen, was da kommen soll, nämlich der grosse Abfall, der

Widerwärtige, der sich über alles was Gott und Gottesdienst heisst erhebt (II Thess. 2) -
aber wohl denen, die nicht zu diesem Menschen der Sünde gehören.»34

Die Einquartierung französischer Truppen machte nun den Baslern zu schaffen, auch

wenn ihnen, anders als etwa Bern und Unterwaiden, das eigentliche Kriegsgeschehen
erspart geblieben war. Obwohl es auch anständige französische Offiziere und
Mannschaften gab, welche untergebracht und verpflegt werden mussten, wurde häufig von
unerfreulichen Beispielen berichtet. So vermerkt Hieronymus Bernoulli-Respinger in
seinen Erinnerungen, dass zunächst der holländische Gesandte, ein anständiger und
umgänglicher Mann, bei ihm einquartiert worden sei. Darauf folgten aber auch Offi-

18



ziere, mit denen erzürn Teil wegen deren fehlenden Anstandes grosse Mühe gehabt habe.
Das Ende dieser Einquartierungen im Juli wurde allgemein als grosse Erleichterung
empfunden35.

Eine, wie sich zeigen sollte, voreilige, zu wenig bedachte Entscheidung, war die im
November 1798 vorgenommene Aufhebung der Bodenzinse und Zehntabgaben. Die
Aufhebung dieser Feudallasten war für das Landvolk zunächst eine unbestrittene
Erleichterung und wurde auch entsprechend mit Jubel begrüsst. Bald aber zeigte sich die
Problematik dieser Verfügung. Von den Zehntabgaben und Bodenzinsen waren nämlich
weitgehend die Kosten für Kirche und Schule wie auch für Sozialhilfe bestritten worden.
Durch die Aufhebung dieser Abgaben ohne Ersatz durch ein geordnetes Steuerwesen war
plötzlich das Vermögen des Staates in seinen Fundamenten erschüttert worden, «indem
sie ihm eine Entschädigungssumme von 15 Millionen Franken aufbürdeten, anstatt ihm
gehörige Entschädigung für die Abgaben, die ihm selbst entzogen wurden, zuzusprechen.

Nach dem Gesetze mussten nämlich die Zehntpflichtigen die Eigentümer der
Zehnten und Bodenzinse durch einen Loskaufspreis entschädigen.»36

Pfarrer Burckhardt stellte am 21. Juli 1799 fest, der Staat werde zwar die Oberaufsicht
über die Lehrer behalten, bei Abschaffung der Zehnten und Bodenzinse aber noch nichts
vorgekehrt haben, um die Pfarrerbesoldung sicherzustellen. Dann werden die Gemeinden

selber für ihre Kirchengebäude, die Pfarrer, Kantoren, Organisten und Sigristen sorgen

müssen. Das hätte aber für die, welche der Menge nicht gefielen, Auswirkungen.
Besoldung wäre nur noch für ein Jahr zu erwarten. «Dann denke ich mehr der Lehrer
meiner Kinder als der Vorsteher einer christlichen Gemeinde zu sein; denn diese wird
sehr zusammenschmelzen, wenn man sich nun öffentlich für einen NichtChristen wird
erklären dürfen.»37

Am 15. September 1800 musste nach manchen Protesten und Petitionen dieses Gesetz
wieder zurückgenommen werden. Das führte im Kanton Basel zu offenem Aufstand.
Eidgenössischer Statthalter in Basel war damals Heinrich Zschokke (1771-1848). Der
ursprünglich aus Magdeburg stammende und in Aarau lebende Zschokke hatte sich als

Schriftsteller bereits einen Namen gemacht. Von der Tagsatzung war er nach Basel

gesandt worden. Mit einem kleinen Truppenaufgebot zog er nach Liestal. um die Landleute

zu beschwichtigen. Er musste jedoch den Rückzug antreten und französische
Truppenhilfe anfordern, mit deren Hilfe der Aufstand innert kurzer Zeit unterdrückt werden
konnte. Trotz seiner persönlich negativen Erfahrungen und der erlittenen Beschimpfungen

setzte er sich für eine milde Bestrafung der Wortführer ein.
Besonders heikel war in dieser Zeit die Stellung der Pfarrer in den Gemeinden auf der

Landschaft. Ihnen kam die undankbare Aufgabe zu, die offiziellen Bekanntgaben der

Obrigkeit von den Kanzeln zu verlesen und den Leuten zu erklären38. Dadurch machten
sie sich besonders verhasst als Beamte einer Regierung, welche der Landbevölkerung
immer grössere Lasten auferlege.

Die Erbitterung gegen die helvetische Regierung steigerte sich und es kam in
verschiedenen Gebieten der Schweiz zu Aufständen. In dieser Situation griff Napoleon wie-

19



der ein und liess 1803 die «Mediationsverfassung», eine neue Staatsordnung der

Vermittlung, einführen. Dabei wurde der allzustraffe Zentralismus der Helvetik
zugunsten eines stärkeren Föderalismus gelockert. So erschien in den Augen breiter
Kreise der Bevölkerung Napoleon als Retter der Eidgenossenschaft. Auch die
offizielle Einführung der Mediationsakte musste durch die Pfarrer von der Kanzel herab
verkündet werden. An Huldigungsadressen an Napoleon fehlte es dabei nicht. Anlässlich

der Einführung der Mediation wurde die Feier eines Dank- und Bettages
angeordnet. Antistes Merian bedankte sich dafür bei Bürgermeister und Rat: «Ihre
Anordnung einer Bettagsfeier dient uns und anderen Freunden der Religion zu einem
tröstlichen Beweise, dass uns die göttliche Fürsehung in Ihnen wieder eine Obrigkeit

geschenkt hat, die sich nicht nur nicht schämt, sondern sich es vielmehr sowohl
zur Ehre als zur Pflicht rechnet, die Oberherrschaft Gottes über sich öffentlich zu
bekennen.»39

Die Geistlichkeit beklagte sich allerdings zunehmend bei der Regierung, dass in letzter

Zeit die Moral stark gesunken sei durch missverstandene Begriffe von Freiheit und

Mangel an Religiosität. So wurde eine Reihe von Wirtshäusern, deren Zahl in der Zeit
der Helvetik stark angestiegen war, geschlossen. Auch das Tanzen wurde wieder
eingeschränkt40.

Die folgenden Jahre waren erfüllt von grosser Unruhe und Unsicherheit. Gerüchteweise

verlautete mehrfach, Napoleon habe vor, die Schweiz dem französischen Kaiserreich

einzuverleiben. Diese Befürchtungen wurden bestärkt durch negative Äusserungen
Napoleons über die schweizerische Neutralität, von welcher er offensichtlich nicht sehr
viel hielt41. Durch die von Napoleon verhängte Kontinentalsperre42 wurde ein grosser
Teil der Basler Wirtschaft geschwächt.

Besonders schwierig wurde die Lage, als Napoleons Stern zu sinken begann. Auf
Grund einer Offensiv- und Defensivallianz hatte die Schweiz Napoleon Truppen zur
Verfügung stellen müssen, welche im Russlandfeldzug teilweise aufgerieben wurden. Nach
der endgültigen Niederlage der napoleonischen Armee vor Moskau wurden ihre Überreste

durch die alliierten Truppen der Österreicher, Preussen und Russen immer weiter
zurückgedrängt. Zum Schutz der schweizerischen Neutralität wurde ein eidgenössisches
Truppenkontingent in die Gegend von Basel verlegt. Als sich jedoch die alliierten Truppen

näherten, gaben die eidgenössischen Zuzüger ihre Stellungen kampflos preis. Am 21.
Dezember 1813 zogen rund 80 000 Mann alliierter Truppen über den Rhein Richtung
Frankreich. Davon blieben etwa 18 000 Mann in der damals nur 15 000 Einwohner
zählenden Stadt zurück! In den folgenden Tagen kamen weitere Truppen. Deren Begehren

wurden immer grösser. Geld, Nahrungsmittel, Pferde und Transportmittel mussten
manchmal innert kürzester Zeit zur Verfügung gestellt werden. Das Schlimmste an dieser

Einquartierung aber war der Flecktyphus, welcher nicht nur viele Soldaten, sondern
auch etwa 800 Stadtbürger dahinraffte43.

Sobald die Franzosen vertrieben waren, wurde die Mediationsverfassung aufgehoben.
Die Altgesinnten zeigten mit ihren Forderungen, alle vor Jahren verlorenen Privilegien

20



wieder zurückzuerhalten, dass sie die Unumgänglichkeit politischer und sozialer Reformen

noch nicht erkannt hatten.

Besonders bedrohlich wurde die Lage Basels noch einmal, als in den letzten Tagen der

napoleonischen Herrschaft und in der «Herrschaft der Hundert Tage» nach Napoleons
Rückkehr aus Elba der Verteidiger Hüningens, General Barbanègre, Basel beschiessen

Hess. Es kam dabei zu einigem Sachschaden. Nach mehrtägiger Belagerung wurde

Hüningen schliesslich durch die Alliierten eingenommen, und die Festungsanlagen wurden

geschleift.

1.2.3 Basel in der Zeit der Restauration (1813—1830)

1814 wurde eine neue Kantonsverfassung eingeführt, wobei sich einmal mehr die Frage

nach einer gerechten Vertretung von Stadt und Land im Parlament stellte. Hatten in der

Zeit der Helvetik und Mediation die Landbürger die Überzahl gestellt, versuchten nun

die Städter das Rad der Zeit wieder zurückzudrehen. Von den 150 Mitgliedern des Grossen

Rates sollten jetzt 90 von der Stadt und 60 vom Land gestellt werden. Der Kleine Rat

(Regierungsrat) stellte zwar zunächst fest, dass es «zur Erhaltung des Bandes der
Eintracht zwischen Stadt und Land» nötig sei, eine vernünftige Vertretung festzulegen.

Dabei müsse aber darauf geachtet werden, «der gebildeten und zu den öffentlichen
Geschäften in mancher Hinsicht geeigneteren Klasse der Kantonsbürger einen leichtern

und sicheren Weg zu den öffentlichen Gewalten zu eröffnen und somit der Stadt wieder

einiges Äquivalent ihrer ehemaligen Rechte zu verschaffen»44.

Durch den Krieg und die Einquartierung fremder Truppen waren die Finanzen stark

angeschlagen. Am Wiener Kongress versuchte man, für 800 000 Verpflegungstage für
die alliierten Armeen eine Entschädigung zu erhalten. An Stelle einer finanziellen Abgeltung

wurden Basel nun aber die Gemeinden des Birseck zugesprochen. Das Birseck

umfasste die neun Gemeinden Arlesheim, Reinach, Aesch, Pfeffingen. Eningen, Therwil,
Oberwil, Allschwil und Schönenbuch. Damit aber hatte der Kanton Basel das Problem

übernommen, eine ganz anders geartete Region mit vorwiegend katholischer Bevölkerung

zu betreuen45.

Nach Einführung des Bundesvertrages von 1815 wurde die Landschaft faktisch wieder

von der Stadt aus regiert. Zur Wahlfähigkeit musste man sich über Grundbesitz oder

ein ausreichendes Vermögen ausweisen können. Die Kriminalgesetzgebung wurde

reformiert und modernisiert, öffentliche Hinrichtungen am Galgen seit 1819 nicht mehr

vollzogen. 1821 wurde der Galgen endgültig beseitigt46.

Die folgenden Jahre brachten grosse Probleme durch Hungersnöte und Überschwemmungen,

wobei die Stadt der Bevölkerung auf dem Land jedesmal mit grossen
Unterstützungssummen zu Hilfe kam.

21



1.2.4 Von den Trennungswirren zur Kantonstrennung (1830-1833)

Die revolutionären Bewegungen, die 1830 Europa erschütterten, machten sich auch in
der Landschaft Basel sehr stark bemerkbar. Der zündende Funke war zunächst wieder die
Frage nach einer gerechteren Vertretung der Landschaft in Regierung und Parlament.
Dabei fiel die Tatsache, dass die Kantonshauptstadt Basel nicht mitten im Kanton,
sondern ganz am Rande, am Rheinknie, lag, erschwerend ins Gewicht. Zudem befand sich
Basel in einem «Dilemma zwischen ihrem initiativen nach aussen gerichteten Geist einer
bedeutenden Handelsstadt und ihrer Stellung als Hauptstadt eines bäuerlichen Hinterlandes

mit von ihr abhängiger Heimindustrie»47.
Am 18. Oktober 1830 fand in Bad Bubendorf eine Volksversammlung statt, welche

ihre Forderungen nun nicht mehr in gemässigtem Tone an die Stadt richtete, sondern
ultimativ vorlegte.

Überraschenderweise wurde aber die neue Verfassung in einer Volksabstimmung vom
22. Februar 1831 mit klarem Mehr angenommen, nicht nur in der Stadt, sondern auch auf
dem Land. Ebenso bejahten die meisten stimmenden Baselbieter noch am 23. November
1831 die Frage, ob sie bei Basel bleiben wollten. Die für einen eigenen Kanton

kämpfenden Gegner der neuen Verfassung hatten diese Befragung aber boykottiert. Nun
erklärte in einer Kurzschlusshandlung die Basler Regierung, dass allen Gemeinden, welche

gegen das Bleiben bei der Stadt gestimmt hätten, die öffentliche Verwaltung entzogen

werden solle. Damit hatte man «den törichtesten Beschluss, den die Geschichte unserer

Stadt kennt»48, gefasst. Die Stimmung auf der Landschaft der Stadt gegenüber wurde

noch gereizter. Die der Stadt gegenüber kritischsten Gemeinden hatten sich am 17.

März 1832 als eigenständiger Kanton konstituiert. Die der Stadt treu gebliebenen
Gemeinden, besonders im Oberen Baselbiet, befanden sich jetzt in einer bedrohlichen
Situation. Städtische Versuche, ihnen gegen kriegerische Bedrohungen beizustehen,
endeten mehrfach mit Niederlagen. In der Zwischenzeit wurde in ausserkantonalen
radikalen Blättern immer mehr gegen die Stadt Basel gehetzt. Auf Beschluss der Tagsatzung
wurde der Kanton Basel von eidgenössischen Truppen besetzt. Als aber die der Stadt treu
gebliebenen Gemeinden unter Druck gesetzt wurden, machte sich am 3. August 1833 ein
Truppenkontingent von 800 Mann aus Basel auf den Weg, um den bedrängten Gemeinden

beizustehen. Dieser Auszug endete mit einer blutigen Niederlage der städtischen
Truppen. Infolge dieser unzureichend vorbereiteten und mit einem verheerenden Ergebnis

endenden Aktion stand jetzt Basel in der übrigen Schweiz als klarer Aggressor da. Am
26. August 1833 wurde von der Tagsatzung die offizielle Kantonstrennung ausgesprochen,

wobei auch die bisher der Stadt treu gebliebenen Gemeinden mit Ausnahme von
Riehen und Bettingen zum neuen Kanton Basel-Landschaft stiessen.

Verhängnisvoll für die Stadt war aber besonders die Bestimmung, dass der neue Kanton

vom gesamten bisherigen Staatsvermögen zwei Drittel bekommen sollte. Diese
Bestimmung führte zu einer grossen finanziellen Belastung der Stadt und zu Resignation
in der Bevölkerung. Die Stimmung in der übrigen Schweiz war vorwiegend gegen die

22



Stadt eingenommen. So wurde an einer Volksversammlung in Stäfa allen Ernstes ein

Freischarenzug gegen «das frömmelnde Basel, die fanatische Millionärin» erwogen49.

Eine besondere Rolle spielte während der Trennungswirren der damals in Basel
wirkende Waadtländer Alexandre Vinet50. Er verfasste einen Aufruf, in welchem zuhanden

der Miteidgenossen Verleumdungen der radikalen Presse zurückgewiesen werden sollten.

So heisst es in der Einleitung dieses Aufrufs der Basler an ihre Bundesgenossen vom
1. Februar 1831: «Wenn das Gift der Verleumdung sich stromweise über eine sonst von
euch geehrte Stadt ergiesst, wenn leidenschaftlich erhitzte Feinde mit aller Gewalt die

Bande des Vertrauens und der Liebe zu zerbrechen suchen, die euch an sie ketten, so hat

sie eine doppelte Pflicht zu erfüllen: die Verleumdung zu widerlegen durch ein biederes

und tadelloses Betragen, und ihre Miteidgenossen in die volle Kenntnis der Wahrheit zu
setzen.»51

Vinet sah in den Schwierigkeiten zwischen der Stadt und der Landschaft Basel nicht

nur ein regionales Problem. Indem man sich jetzt an die Eidgenossenschaft wende,

stosse die Stadt nicht einen Schrei der Not, sondern einen Ruf der Warnung aus. «Bedrohet

von verirrten Menschen, baut sie auf den allmächtigen Beschützer der gerechten
Sache, und, wenn sie unterliegen muss, so beugt sie sich nicht unter das Joch der
Menschen, sondern unter die Strafgerichte des Himmels! Einen Ruf der Warnung lässt die

Stadt Basel ergehen an euch; denn sie weiss es: der Angriff in ihren Mauern, er gilt dem

gesamten Vaterlande. O dass die Schweiz diesen Ruf verstände!»52 Vinet reiste auch zwei

Mal ins Waadtland, um dort die Sache Basels vor den Miteidgenossen der andern Kantone

zu vertreten, allerdings ohne Erfolg53.

Vinet war einer der prominenten zugewanderten Nichtbasler, welche die Sache der

Stadt ganz zu der ihren machten. Er und der berühmte deutsche Theologieprofessor de

Wette54 liessen sich in die Bürgerwehr einteilen. Ebenso hatten sich «Zöglinge» aus dem

Missionshaus als Sanitätshelfer beim verhängnisvollen Auszug beteiligt55.
In einem Brief vom 18. Juni 1832 schrieb Vinet an Charles Monnard, Professor der

französischen Literatur in Lausanne: «Ich glaube, dass Basel Fehler begangen hat; ich

glaube als Christ, dass Basel für seine Sünden leidet; aber die Unbilligkeit der
Eidgenossenschaft ihm gegenüber hat jedes Mass überschritten. Es bleibt als geschichtliche
und unzerstörbare Tatsache, dass die Eide, die man Basel geschworen hatte, nicht gehalten

worden sind, dass die Rebellion in seiner Mitte geschürt worden ist.»56

1.3 Das Bildungswesen

1.3.1 Das Schulwesen der Stadt Basel57

Schon der Reformator Johannes Oekolampad hatte für das Schulwesen in Basel

massgebliche Impulse gegeben. 1530 richtete er sich an den Rat mit dem dringenden

Anliegen, in öffentlichen Schulen sollte kein Schulgeld erhoben werden, damit Arme und

23



Reiche die selben Bildungschancen erhalten könnten. Damit formulierte er ein Recht auf
Bildung für alle, das damals neu war58.

Zunächst waren die Schulen weitgehend Sache der Kirche. Jede Kirchgemeinde in der
Stadt unterhielt ihre eigene Schule für die ersten Schuljahre. Die Pfarrer waren als
Visitatoren eingesetzt. Für die höhere Bildung und für die Vorbereitung auf die Universität
waren das Gymnasium und teilweise die philosophische Fakultät verantwortlich.

Mit dem Schulwesen stand es gegen Ende des 18. Jahrhunderts nicht zum besten.
Viele Lehrer waren ihrer Aufgabe nicht gewachsen. Es fehlte an einer vernünftigen
Selektion. Es fehlten aber auch entsprechende Ausbildungsstätten für angehende Lehrer.

Da die offizielle Schule ihre Aufgabe nur unvollkommen wahrnehmen konnte, gab es
eine ganze Reihe von privaten Schulen. Vor allem die 1777 durch den damaligen
Staatsschreiber Isaak Iselin gegründete Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige (GGG)59
nahm sich des Schulwesens an. So wurden Schulzweige geschaffen, welche durch die
offiziellen Schulen nicht oder zu wenig abgedeckt werden konnten, etwa besondere
Töchterschulen, Zeichenschulen und weitere musische Institute.

Für Junge, welche eine gute Ausbildung für ihre späteren Aufgaben, zum Beispiel als
Fabrikanten, nötig hatten, aber kein Universitätsstudium anstrebten, gründete Christoph
Bernoulli60 eine Privatschule mit Betonung der naturwissenschaftlichen Fächer. Kinder
aus reichen Familien wurden andererseits häufig auch auswärts in die Schule gegeben,
etwa nach Hofwil zu dem von Pestalozzis Geist beseelten Pädagogen Philipp Emanuel
Fellenberg (1771-1844). Die Einflüsse Pestalozzis setzten sich in Basel selbst nur langsam

durch.
Wenn auch in der Zeit der Helvetik und Mediation viele fragwürdige Neuerungen

eingeführt wurden, muss doch gesagt werden, dass man sich damals sehr darum bemühte,
das Schulsystem zu reformieren. Von Peter Ochs stammen verschiedene Versuche zur
Verbesserung des Schulwesens in der Stadt und auf dem Land.

Ein neuer Abschnitt wurde durch das «Gesetz über die öffentlichen Lehr-Anstalten
in Basel 1817» begonnen. Darin heisst es einleitend: «Wir Bürgermeister, Klein und
Grosse Räthe des Kantons Basel, haben, nachdem wir Uns von der Nothwendigkeit
überzeugt, zu Beförderung der Künste und Wissenschaften, und zur Erleichterung Unserer
Angehörigen in Erziehung ihrer Kinder, eine bessere Einrichtung in Unsern öffentlichen
Lehr-Anstalten zu treffen.»61 Nach wie vor nahm auch in diesem Schulkonzept der
Religions-Unterricht eine zentrale Rolle ein. Er soll «in fasslichen Erzählungen und Sprüchen
der H. Schrift ertheilt»62 werden. Dazu kam auch die Pflege des religiösen Gesangs63. Die
«sämtlichen Geistlichen jeder Pfarrgemeinde» behielten zwar als Visitatoren für die ihren
Gemeinden angeschlossenen Elementarschulen die Verantwortung. Schule und Kirche
wurden jetzt aber einer staatlichen Behörde, dem sogenannten Deputatenkollegium,
unterstellt. Für Knaben wurde eine Realschule eingerichtet. An Stelle der philosophischen

Fakultät hatte das Pädagogium die Aufgabe der unmittelbaren Vorbereitung auf die
Universität. Allerdings unterrichteten auch Universitätsprofessoren am Pädagogium. Der
Thurgauer Rudolf Hanhart wurde als erster Nichtbasler Rektor des Gymnasiums.

24



1.3.2 Das Schulwesen in der Landschaft Basel64

Auch auf der Landschaft war die Schule noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts vorwiegend

mit der Kirche verbunden. So waren Interesse und Tüchtigkeit des jeweiligen Pfarrers

mit verantwortlich für den Zustand der Gemeindeschulen. Allerdings spielte auch
die Tatsache eine Rolle, dass sehr oft in kleinen Landdörfern Leute als Lehrer beschäftigt

wurden, welche zu keiner andern Verrichtung taugten.
Einer der pädagogisch interessierten und tüchtigen Pfarrer war Johann Jakob Huber

von Sissach65, der sich für die Abschaffung des Schulgeldes als Voraussetzung für eine

Verbesserung des Schulwesens einsetzte. Er hatte einen harten Stand, da die Behörden
für möglichste Sparsamkeit eintraten und sogar bei Lehrerbesoldungen und
Schulbüchern die Gelder kürzen wollten. Bisher war für Kinder unbemittelter Familien das

Schulgeld bezahlt worden. Nun sollte besser überwacht werden, dass nur «kundlich wahre

Arme, insonderheit Waisen»66 diese Hilfe erhalten sollten, der Rest sollte aus dem
Armenfonds bezahlt werden. Dies erregte einen Sturm der Entrüstung unter den Pfarrern.
Ihre allgemeine Ansicht war, «in Bezug auf die Kosten für arme Schüler solle nichts

gespart, das Armengut aber gnädigst verschont werden»67. Diesem Widerstand war
teilweiser Erfolg beschieden.

Die Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige (GGG) hatte sich schon immer mit
der Verbesserung des Landschulwesens beschäftigt. Sie bezahlte Lehrmaterial, verbreitete

belehrende Schriften und setzte Preise für Lehrer und Prämien für Schulkinder aus,
um die Leistungen zu verbessern. Sie lieferte Schiefertafeln und suchte das Schulwesen
auf dem Lande zu unterstützen «zum Behuf des Unterrichts nach Pestalozzischer
Manier»68. Sie setzte sich auch erfolgreich für eine Erhöhung der Lehrerbesoldung ein.

Neben den Landschulen wurden in grösseren Ortschaften offizielle Deputaten-Schu-
len eingerichtet, an denen aber nur Stadtbürger als Lehrer zugelassen wurden. Als zum
ersten Mal in Liestal auch für die Deputaten-Schule die Zulassung eines Landschäftlers
in Erwägung gezogen wurde, falls kein tauglicher Stadtbürger zur Verfügung stehe, wurde

ausdrücklich die Vorläufigkeit dieser Massnahme festgehalten. Dadurch wollte man
dem zu erwartenden Unmut städtischer Bewerber im voraus entgegentreten. Zudem wurde

festgelegt, dass «ein solcher Schulmeister nur auf eine Probe» und nur als Vikar
eingestellt werden könne69.

Der ganze Schulunterricht war noch stark auf die Vermittlung religiösen Wissens

zugeschnitten. So klagte Pfarrer Huber 1778 in einem Bericht an die Gesellschaft für das
Gute und Gemeinnützige, «dass nichts gelesen, nichts geschrieben, nichts gesungen werde

als Geistliches, eben als wenn alle Baurenbuben Candidaten und alle Bauren Maidli
Nonnen geben sollten». Dadurch aber werde im Volk Widerwillen gegen Religion
erweckt70. Huber schlug nun einerseits eine bessere Entlohnung der Lehrer vor, um
bessere Kandidaten zu gewinnen. Andererseits sollte auch mehr auf den moralischen
Charakter der Lehrer Wert gelegt werden.

25



Eines der ersten Geschäfte der am 6. Februar 1798 zusammengetretenen
«Nationalversammlung des Kantons Basel» war die Umgestaltung der Landschulen, denn «nur
eine gute und vernünftige Erziehung bilde den Menschen zum guten Bürger und wahren
Republikaner»71.

Eine unheilvolle Wirkung hatte der Bodenzinssturm von 1800 für das Verhältnis der
Gemeinden zu ihren aus der Stadt stammenden Geistlichen. «Gerade die für die Förderung

des Schulwesens und für die Einführung sonstiger Verbesserungen am meisten
thätigen Landprediger büssten in dieser Zeit allen Einfluss auf ihre Gemeinden ein und
mussten mit äusserster Vorsicht auftreten, um das ohne ihr Verschulden entstandene
Misstrauen zu beschwichtigen und die Erbitterung nicht zur hellen Flamme
anzufachen»72.

Die Schulordnung von 1808 war auf vielen Gebieten ein Fortschritt. Neue Schulen
wurden gebaut, die Eltern für den Schulbesuch ihrer Kinder in Pflicht genommen. Allerdings

war durch die Auswirkungen der Kriege der Ausbau des Schulwesens nicht ganz
einfach. Ein weiteres Hindernis war auch, dass der Kirchenrat sich dagegen wehrte,
durch die Unterstellung des Schulwesens unter das Deputatenkollegium seinen
unmittelbaren Einfluss zu verlieren, «woraus für die Religion ein grosser Nachtheil erwachsen
würde, wenn einmal mit der Zeit Deputaten und Pfarrer sein sollten, welchen an der
reinen Lehre des Evangelii nichts gelegen wäre»73. Auch in diesem neuen Schulgesetz wurde

als Zweck der Schule die Ausbreitung der Ehre Gottes und die Beförderung des wahren

Wohlstandes des Volkes angesehen. Die Jugend solle weiterhin in christlichem Sinn
erzogen werden, aber auch im Sinne der Entwicklung der Verstandestätigkeiten. Neben
Gottesfurcht sollten auch «andere nützliche Dinge» gelehrt werden74.

Während der Zeit der Restauration (1815-1830) wurde die Schulreform auf dem Lande

erneut an die Hand genommen. Die Schulordnung von 1826 bot aber wieder von
Anfang an Anlass zu Kritik. Die Mitwirkung des Volkes war noch nicht gross geschrieben.

Den Geistlichen waren die entscheidenden Massnahmen vorbehalten. Ferner wurde
kritisiert, dass die Schulordnung durch Verbot von Wirtshausbesuch, Karten und Kegelspiel

in unzulässiger Weise in die persönliche Sphäre der Lehrer eingreife75. Im ganzen
ergaben sich aber doch einige positive Veränderungen, zum Beispiel durch Ausdehnung
der Schulzeit und durch eine bessere Lehrerausbildung. Selbst der spätere Baselbieter
Schulinspektor Kettiger stellte fest, dass vor 1830 das Schulwesen in keinem anderen
Kanton der Schweiz den Prinzipien neuer pädagogischer Erkenntnisse besser entsprochen

habe als im Kanton Basel76. Von besonderer Bedeutung war dabei die «Mitwirkung
der Pfarrfrauen bei Einrichtung von Arbeits- und Kleinkinderschulen»77.

Leider war aber diesem Aufbau keine Zukunft vergönnt, da bald die Trennungswirren
einsetzten, in deren Verlauf die Stadtbasier Pfarrer in die Stadt zurückkehren mussten,
und auch nicht wenige tüchtige Lehrer den neuen politischen Gegebenheiten zum Opfer
fielen. Der neue Kanton Baselland hatte ein ganz neues Schulwesen aufzubauen78.

26



1.3.3 Die Universität

Bis in das 19. Jahrhundert hinein besass in der deutschsprachigen Schweiz nur Basel eine

Universität. Der Stolz auf diese 1460 gegründete Hochschule hatte aber gegen Ende des

18. Jahrhunderts arg gelitten. Die starke Abnahme der Studentenzahlen hing zusammen
mit einem Zerfall der Fakultäten. Seit langem waren nur Basler Bürger zu ordentlichen
Professoren gewählt worden. Erst mit der neuen Ordnung für die Universität von 1818

fiel dieses Gewohnheitsrecht dahin. Einer der ersten bedeutenden Professoren von
auswärts war Wilhelm Martin Leberecht de Wette79. Die juristische Fakultät zählte drei
Lehrstühle. Die medizinische Fakultät war um 1800 praktisch nicht mehr existent, die

philosophische Fakultät, in der in vielen Fächern gar nicht gelesen wurde, war weitgehend

zu einer blossen propädeutischen Anstalt herabgesunken. Bis zur Französischen
Revolution war immer noch der in Pruntrut residierende Bischof nominell Kanzler der
Universität.

Als in der Zeit der Helvetik und der Mediation die Notwendigkeit erkannt wurde, das

Bildungssystem insgesamt zu erneuern, machte man sich zuerst an die Neugestaltung der
Universität. Auch hier wieder war die Absicht klar zu erkennen, ein gebildetes Volk im
Sinne der Aufklärung heranzuziehen.

1.3.3.1 Die Umgestaltung der Universität

Bürgermeister Johann Heinrich Wieland 1758—1838)80 unterstützte die Anstrengungen
zu einer Neuordnung: «In unsern Tagen ist es keine bestrittene Frage mehr, ob das Volk
aufgeklärt und gebildet werden solle. Wissenschaftliche Kenntnisse sind ein Bedürfnis

jedes Standes und Bildung und Veredlung des Bürgers die erste Pflicht einer gut
denkenden Regierung Der wissenschaftlichen Bildung allein verdankt eine Nation ihre

Glückseligkeit, Handel und Gewerbe ihre nützlichsten Entdeckungen, der Landbau seine

Vervollkommnung und jeder Mensch seine fröhlichsten und genussvollsten
Empfindungen.»81

Es wurde eine Kommission eingesetzt, welche sich an die Ausgestaltung einer neuen

Ordnung machte. Am 17. Juni 1818 konnten schliesslich das «Gesetz über die Aufstellung

und Organisation des Erziehungsraths» und das Gesetz über die Organisation der
Universität angenommen werden. Gegen zunächst erbitterten Widerstand der Universität
wurden ihr gewisse altüberlieferte Privilegien genommen und sie als ganze unter die
Aufsicht des Staates gestellt.

1.3.3.2 Die Theologische Fakultät

Auch die theologische Fakultät hatte viel von ihrer früheren Bedeutung verloren, welche
mit dem Namen bedeutender Dozenten verbunden war. Der Lehrbetrieb fand in lateini-

27



scher Sprache statt, welche von immer weniger Studenten noch in der wünschbaren
Gründlichkeit beherrscht wurde. Drei Lehrstühle waren eingerichtet: für Altes und für
Neues Testament und für Dogmatik. Für das praktische Pfarramt unerlässliche Disziplinen,

wie etwa Homiletik oder Katechetik, wurden gar nicht gelesen. Um eine gewisse
Einführung in diese Disziplinen zu gewährleisten, fanden sich Pfarrer der Stadt, welche
Studenten in privaten Kursen unterrichteten.

Die Vorlesungen waren meist langfädig angelegt. Der Lehrbetrieb spielte sich praktisch

unter Ausschluss der Öffentlichkeit ab. Isaak Iselin hatte daher in seiner Schrift
«Unvorgreifliche Gedanken über die Verbesserung der B...sehen hohen Schule» unter
anderem vorgeschlagen, der Professor für Neues Testament solle auch für Nichttheolo-
gen «über die Grundwahrheiten der christlichen Religion und ihre Sittenlehre lesen, um
in dieser Zeit des Unglaubens und des Verderbens den jungen Leuten eine Hilfe zu
sein»82. Der ganze Lehrbetrieb war weder für die Kirche im ganzen noch für die Studenten

im einzelnen von grosser praktischer Bedeutung. Versuche im Grossen Rat,
Änderungen herbeizuführen, wurden von der Fakultät jeweils schroff abgeblockt. Hebräisch
und Griechisch wurden an der philosophischen Fakultät unterrichtet. Die Professoren
wechselten öfters ihre Fachrichtung.

Einer dieser Professoren, erster Präsident sowohl der Christentumsgesellschaft als
auch der Bibelgesellschaft, war der konservativ gesinnte Johann Wernhard Herzog83.
Über seine Lehrart im Fach Neues Testament klagte Anfang des 19. Jahrhunderts ein
Student, Herzog «zernage» sich monatelang an der Auslegung eines einzigen biblischen
Kapitels84.

Die Reorganisation sollte nun auch die theologische Fakultät umfassen. Eine
Dreierkommission ohne Vertretung der Universität, bestehend aus Peter Ochs, Bürgermeister
Johann Heinrich Wieland und Abel Merian wurde mit den Arbeiten betraut. Als 1813 die
ersten Vorschläge vorlagen, verwahrte sich der Antistes im Namen aller Pfarrer dagegen.
Man befürchtete, der Staat mische sich in die Ausbildung der Pfarrer und Lehrer ein.

Die 1818 schliesslich doch beschlossene Reorganisation der Universität und des

Erziehungs-Rats des Kantons Basel legte als Aufgabe der theologischen Fakultät fest, sie
solle gute Prediger, Seelsorger und Religionslehrer bilden «und auch für den gelehrten
Theil der Theologie einen solchen Grund legen, dass der Geistliche durch eigenen
Fleiss und fortgesetztes Studium die Nutzbarkeit seines Amtes erhöhen, und denjenigen
Grad von Bildung und Gelehrsamkeit erreichen könne, welcher für diesen Stand so wün-
schenwert ist». Diese Ausbildung solle durch drei ordentliche Lehrstühle gewährleistet
werden83.

Eine grundsätzliche Veränderung ergab sich durch die Lehrtätigkeit Wilhelm Martin
Leberecht de Wettes. 1819 hatte der Student Karl Ludwig Sand den konservativen Politiker

und Dichter August Kotzebue erdolcht. Dafür war er zum Tode verurteilt worden.
De Wette hatte daraufhin seiner Mutter einen Trostbrief geschrieben. Dadurch fiel er in
Deutschland in Ungnade, verlor sein Lehramt und lebte als Privatgelehrter, bis er 1822
nach Basel berufen wurde. Schon im Vorfeld seiner Berufung erhob sich aber in Basel

28



ein Sturm der Entrüstung darüber, dass ein «ungläubiger Professor» berufen werde86.

Diese Berufung war Tagesgespräch in Basel. Vinet stellte ironisch fest: Selbst für die

Holzhacker sei de Wettes Berufung Gesprächsthema und wie gewöhnlich schrieen jene
am lautesten, welche davon nichts verstehen. Man zitiere sogar Stellen aus seiner Dog-
matik, obwohl zu bezweifeln sei, dass davon auch nur zwei Exemplare in Basel
aufzutreiben wären87. Nicht nur auf orthodoxer, sondern auch auf rationalistischer Seite wurde

De Wette hart attackiert. «Jenen stand er zu weit links, diesen zu weit rechts:
Vermittlertragik!»88

Am hartnäckigsten setzte sich Christian Friedrich Spittler, der Sekretär der Deutschen

Christentumsgesellschaft, gegen die Berufung de Wettes zur Wehr. Er verlangte von de

Wette gar, er solle seine bisherigen Ansichten öffentlich widerrufen. Eine persönliche
Aussprache bereinigte die Situation. Spittler war durch die christliche Persönlichkeit de

Wettes eines anderen belehrt worden89. De Wette übernahm sogar in dem von Spittler
gegründeten Verein für die sittliche Einwirkung unter den Griechen den Vorsitz, was ihm

entsprechende Kritik in der liberalen Presse eintrug90. De Wette verstand es bald, sich

nicht nur den Respekt der Öffentlichkeit, sondern auch das Verständnis seiner Kollegen
zu erwerben.

De Wette war ein universal gebildeter Theologe. Es hiess von ihm. er schliesse in seiner

Person eine ganze Fakultät ein. Darüber hinaus wurde er gerühmt, sich auch persönlich

um die Studenten zu kümmern wie kaum ein anderer Professor. In der breiten
Öffentlichkeit trat er als Prediger und Redner an kirchlichen und anderen Versammlungen positiv

in Erscheinung.

1.3.3.3 Die Freiwillige Akademische Gesellschaft91

Mit den grossen Abfindungssummen, welche die Tagsatzung der Stadt Basel für den

neugegründeten Kanton Baselland auferlegte, war der Fortbestand der Universität und

der reichhaltigen wissenschaftlichen und künstlerischen Sammlungen in den Museen

gefährdet. Es stellte sich sogar die grundsätzliche Frage, ob unter diesen Umständen die

Aufrechterhaltung einer eigenen Universität noch zu verantworten sei. In Deutschland

waren gerade in diesen Jahren verschiedene kleinere Universitäten von der Bildfläche
verschwunden.

Am 13. August 1834 erteilte der Grosse Rat der Erziehungskommission den Auftrag
zu prüfen, was im Blick auf die Universität unternommen werden könne. Daraus

erwuchs das Organisationsgesetz der Universität vom 9. April 1835. In seiner Rektoratsrede

zum Thema «Einige Betrachtungen über den Geist unserer Zeit» vom 12. September

1834 stellte Professor de Wette fest, dass die Frage nach der Existenz der Universität
für Basel zu einer wahren Lebensfrage geworden sei92. Am 9. April 1835 wurde offiziell
die Beibehaltung der Universität beschlossen. Nun stellte sich aber dringend die Frage

nach der finanziellen Basis der neuen Hochschule.

29



Am 11. April kam daraufhin eine Anzahl Leute zusammen, um die Frage zu erörtern,
«ob nicht durch freiwillige Mitwirkung wohldenkender Bürger die Absichten der Obrigkeit

zweckmässig befördert und der Sinn und die Liebe zur Wissenschaft belebt und
angeregt werden könnte?»93 Die am 17. September 1835 verabschiedeten Statuten der
«Freiwilligen Akademischen Gesellschaft der Stadt Basel» nennen als Zweck der neuen
Gesellschaft, die «wissenschaftliche Bildung im Allgemeinen zu befördern, insbesondere

aber die in der Stadt Basel bestehenden höhern Lehranstalten, so wie auch die Kunst
und wissenschaftlichen Sammlungen zu unterstützen»94.

1.3.3.4 Der Verein für christlich-theologische Wissenschaft95

Gleichzeitig mit der Gründung der Freiwilligen Akademischen Gesellschaft im Jahr
1835 stiftete eines der Gründungsmitglieder, Pfr. Daniel La Roche, der Rektor des
Gymnasiums, einen Fonds. Er beabsichtigte damit die «Förderung gründlicher theologischer
Studien und eines lebhaft christlichen Sinnes und Lebens, und daher zunächst die Anstellung

eines solchen theologischen Lehrers, der wahre Wissenschaftlichkeit mit der
Begeisterung des Glaubens und mit entschiedener Christusliebe verbindet»96. Damit war ein
weiterer Verein entstanden, welcher in den folgenden Jahrzehnten eine Stiftungsprofessur

unterhielt, damit den theologischen Neuerern biblische Theologie an die Seite gesetzt
werde. Die Zielsetzung des Vereins wurde schon im Titel zum Ausdruck gebracht: «Verein

zur Beförderung christlich-theologischer Wissenschaft und christlichen Lebens».
Einerseits wollte man eine wissenschaftlich saubere, dem pietistischen Erbe verpflichtete

biblische Theologie betreiben, andererseits sollte auch der existentiellen Seite der
Theologie schon in der Ausbildung die nötige Beachtung geschenkt werden.

Wenn auch als Hauptziel die Förderung biblischer Theologie in pietistischer Tradition
angegeben wurde, war diese Stiftungsprofessur zunächst doch deutlich gegen de Wette
gerichtet. Als erster wurde 1836 der württembergische Pfarrer und ehemalige Repetent
am Tübinger Stift Johann Tobias Beck (1804-1878) auf diesen Lehrstuhl berufen. Beck
verstand sich mit de Wette persönlich recht gut und konnte problemlos mit ihm
zusammenarbeiten. Später sollte Beck zu einem der Hauptvertreter der biblizistischen Schule
werden. Als er eine Berufung nach Tübingen annahm, wurde als sein Nachfolger der
damalige Inspektor des Missionshauses, Wilhelm Hoffmann, gewählt. So kam es zu
einer informellen Zusammenarbeit der theologischen Fakultät mit dem Missionshaus.
Immer wieder waren Studenten aus dem Missionshaus in Vorlesungen an der Universität
anzutreffen und zwar mehr und mehr nicht nur bei Beck und Hoffmann. Dies wirkte sich
natürlich auch positiv auf die Gesamtzahl der Hörer aus.

30



1.4 Die Evangelisch-reformierte Kirche des Kantons Basel

1.4.1 Die Organisation der Kirche

Die am 1. April 1529 beschlossene Reformationsordnung hatte die vier Kirchgemeinden
für die Stadt festgelegt mit Münster (Filialen St. Martin, St. Alban, St. Ulrich, St.

Elisabethen), St. Leonhard, St. Peter und St. Theodor. Auf der Landschaft gab es 26
Kirchgemeinden. Bis Ende des 19. Jahrhunderts «änderte sich in der Landschaft diese

Gemeindeorganisation nur wenig, in der Stadt gar nicht»97.

Seit der Zeit der Reformation war die Kirche ein untrennbarer Teil des Staatswesens.

Als staatlichen Beamten waren den Pfarrern verschiedene Aufgaben auferlegt, welche
mit ihrem eigentlichen Beruf nichts zu tun hatten. Das konnte so weit gehen, dass in

einem offiziellen Schreiben vom 26. Juni 1807 «den Herren Geistlichen aufgetragen
wird, wo sie Gelegenheit dazu finden; auch in öffentlichen Vorträgen auf der Kanzel, die

Einimpfung der Schutz-Pocken, anzurathen»98.

1534 war in Basel das sogenannte «Basler Bekenntnis» angenommen worden, welches

bis 1826 jährlich der Gemeinde vorgelesen wurde. Die Pfarrer wurden noch bis 1871 auf
dieses Bekenntnis verpflichtet99. Mit der Zeit kam der Wunsch auf, eine eigentliche
Amtsordnung für die Basler Pfarrer festzulegen. In einem Schreiben vom 1. November
1809 bezog sich Antistes Merian auf den Wunsch des Generalkapitels, «dass wir wie
andere Schweizer Kirchen auch», eine Predigerordnung bekämen100. Diese wurde
schliesslich 1823 unter dem Titel «Prediger-Ordnung für die Kirchendiener des Kantons
Basel, oder Anleitung zur weisen und gewissenhaften Verwaltung ihres Amtes» gedruckt.
Als Motto wurde das Bibelwort 1. Korinther 14, 26 vorangestellt: «Alles geschehe zur
Erbauung». Für die Aufgabe des Pfarrers wird als «grosser Endzweck die Besserung und

Seligmachung der Menschen durch den Glauben an Gott und Jesum Christum»
festgehalten101. «Der Kern seiner Predigten sey das Evangelium von Jesu Christo, wie Er uns

von Gott gemacht ist zur Weisheit, zur Gerechtigkeit, zur Heiligung und zur Erlösung»102.

Als Hieronymus Falkeisen 1758-1838)103 1816 sein Amt als Antistes antrat, kam er
in seiner Predigt im Münster auf die Aufgaben des Pfarrers in der Verkündigung zu
sprechen. Er betonte, «dass der christliche Lehrer das Wort rein und unverfälscht zu lehren

und seine Vorträge mit deutlichen Beweisstellen der heiligen Schrift zu bestätigen habe;

sein Vortrag solle deutlich und für jedermann fasslich sein.» Der Inhalt der Botschaft solle

sein: «Erleuchtung der Unwissenden, Zurechtweisung der Irrenden, Besserung der

Ungläubigen und Lasterhaften, Befestigung der Gläubigen und Frommen, Trost der
Trauernden und Leidenden». Für die Pfarrer auf dem Land wurden zusätzlich die besonderen

Pflichten als Regierungsvertreter herausgehoben. In der «Verordnung über die

Amtspflichten eines Herrn Pfarrers auf der Landschaft» von 1817 heisst es ausdrücklich:
«Er wird besonders darauf sehen, dass die Obrigkeit geehrt und ihre Gesetze und

Verordnungen befolgt werden». Zu seinen Aufgaben gehörte darüber hinaus die Beaufsichtigung

des gesamten Schulwesens104.

31



Die wachsenden Spannungen und die zeitweise massive Opposition in den Dreissiger
Wirren setzte vielen Pfarrern zu. Es gab Drohungen gegen die Pfarrer, falls sie weiter auf
die Kanzel stiegen. So waren viele bei der Predigtvorbereitung sehr verunsichert, da man
die Worte jetzt besonders auf die Goldwaage legen müsse. Mancher fragte sich wohl
auch, wie weit er sein Amt als Seelsorger nicht treu genug verwaltet habe. So lassen zum
Beispiel Briefe des damaligen Frenkendorfer Pfarrers Peter Stähelin etwas davon ahnen,
wie gerade Pfarrer, welche ihr Amt ernst nahmen, von den Ereignissen tief betroffen
waren. «Das Herz möchte mir brechen, wenn ich denke, was für Schafe ich zu weiden

und zu hüten habe und wie wenig, wie gar nichts alles Predigen und Ermahnen und
Unterrichten etc. genützt hat, denn leider auch von meinen Konfirmanden beiderlei
Geschlechts weiss ich mehrere, die ganz in diese Höllensache verwickelt sind. Überhaupt

spielen die Weibsleute in diesem Baurenkrieg gar nicht die schönste Rolle!»105

Dabei war durchaus die Erkenntnis da, dass auch die Regierung in der Stadt an den

Auseinandersetzungen ein gehöriges Mass an Schuld traf. «Wenn einmal unsere liebe Obrigkeit

und unsre gerechte Stadt auch ein wenig zur Besinnung käme und Busse täte und
Glauben zeigte, so würde gewiss die Sache bald wieder besser ins Reine kommen Mit
Waffen und diplomatischen Kunstgriffen wird nicht viel gewonnen werden!»106

Nach der Kantonstrennung wurden bis auf wenige Ausnahmen alle Pfarrer und Lehrer

aus der Stadt, welche sich kritisch zur Kantonsfrennung geäussert hatten, entlassen.
Den meisten wurden dabei keine Amtsversäumnisse oder moralische Verfehlungen
vorgeworfen. Im Gegenteil, weitherum wurden ihre Verdienste vor allem um das Schulwesen

anerkannt.

Allerdings lieferten gewisse Pfarrer durch provokative Auftritte selber den Anlass zu
ihrer Entlassung. So kam es vor, dass von der Kanzel zum Ungehorsam den neuen Behörden

gegenüber aufgerufen wurde, weil es sich bei ihnen um eine unrechtmässige Obrigkeit

handle. Diese wiederum setzten sich zur Wehr und ermahnten die Pfarrer, sich nicht
in dieser Weise in die Politik einzumischen, sondern «die christliche Liebe, Duldung und

Aufrichtigkeit, welche unter den vergangenen Zeitstürmen so manchen Stoss und
bedenkliche Abnahme erlitten, in der Wahrheit der freisinnigen, versühnenden Religion
Christi, unseres Heilandes, wieder zu erbauen und zu befestigen»107.

Die meisten Gemeinden standen nun aber vor der Aufgabe, neue Pfarrer zu suchen.
Diese kamen vor allem aus den anderen schweizerischen Kantonen. Darunter befanden
sich allerdings zum Teil auch recht zweifelhafte Gestalten, welche ohne feste Anstellung
waren, da sie entweder keine Examina bestanden hatten oder durch Unfähigkeit oder
Unmoral entlassen worden waren108.

Schon im Vorfeld der endgültigen Trennung hatte die neue Obrigkeit in Liestal den
Pfarrern für den Bettag 1832 nach dem Muster der alten Basler Behörden Weisungen
ausgegeben. Von der Stadt her wurden diese Bemühungen kritisch betrachtet: «Der Bettag

ist für unsere Geistlichen in den getrennten Gemeinden ein neuer Prüfstein geworden,

indem ihnen von den provisorischen Behörden Texte (Psalm 85, 9-14; 1. Samuel 7,
12) und Gebete für diese kirchliche Feier vorgeschrieben wurden. Einstimmige Weige-

32



rung, sich diesem Zwang zu fügen, war erwartet, und neue Verfolgungen dürften nun
stattfinden»109.

Nach der Trennung fanden sich die von der Landschaft vertriebenen Pfarrer in der

Stadt wieder. Nicht wenige von ihnen hatten zumindest keine direkten finanziellen

Sorgen, da sie aus den führenden Familien der Stadt kamen und dort aufgenommen wurden.
In einer Verlautbarung, «Erklärung und Zeugnis der achtundzwanzig vertriebenen
Landgeistlichen des Kantons Basel», suchten sie ihr Verhalten und ihre Weigerung den neuen
Amtseid zu leisten zu begründen. Es sei für sie Gewissenssache gewesen, «nicht
nachzugeben, sondern dem Revolutionsgeiste furchtlos zu widerstreben»110. Regelmässig
fanden sie sich nun zusammen und gründeten 1833 als ihr Organ den «Christlichen
Volksboten aus Basel», in welchem das Zeitgeschehen vorwiegend aus konservativer
Sicht kommentiert wurde. So heisst es in der ersten Nummer: «In den traurigen Zeiten

unserer Republik finden sich nun manche Freunde, die sich sonst als Pfarrer auf dem

Lande zu sehen gewohnt waren, in der Stadt zusammen. Donnerstag Abends um 4 Uhr
wird abwechselungsweise von einem unter ihnen ein öffentliches Gebet in der St.

Martinskirche für des Landes Wohl gehalten. Dann kommen sie noch mit andern Freunden

zusammen, und schliessen einen brüderlichen Kreis, in welchem die Herzen leicht sich

öffnen, weil Alle Einen gemeinschaftlichen Mittelpunkt haben, um den sie sich bewegen,
und dieser ist das Heil Gottes in Christo Jesu Wir möchten gerne auch in diesem Blatte

etwas beitragen zum Aufbau des Reiches Gottes, und zu dem Ende die grossen und

wichtigen Erscheinungen unserer Tage vom Standpunkte des Reiches Gottes aus
betrachten.»111

1.4.2 Die theologische Prägung

Die Basler Kirche und die theologische Fakultät hatten im Laufe der Zeit eine besondere

Art von offener Theologie ausgebildet, welche unter dem Namen «vernünftige
Orthodoxie» bekannt geworden ist. So war selbst aus den Reihen der Herrnhuter Brü-
dersozietät zu hören: «Das Evangelium ist auf allen hiesigen Kanzeln immer rein
und lauter verkündigt worden, und die Predigten wurden fleissig von uns besucht zum
wahren Segen und Erbauung unserer Herzen», und auch die herrnhutisch geprägten
Pfarrer auf der Landschaft meinten, «man müsse Gott danken, dass der Geist der Néologie

unsere Kanzeln noch nicht angesteckt habe, sondern dass allerorten das Wort des

Herrn verkündet werde»"2. Auf diesem Hintergrund wird verständlich, dass die Berufung

de Wettes zunächst auch von offizieller kirchlicher Seite heftig bekämpft worden

war.
Als Verhandlungen um eine engere Zusammenarbeit der verschiedenen schweizerischen

Kantonalkirchen geführt wurden, empfahl die Leitung der Universität 1864, auch

die Basler Kirche solle sich dem Konkordat anschliessen. Während der Kirchenrat unter
bestimmten Bedingungen dazu bereit war, wehrte sich das Pfarrkapitel dagegen mit der

33



Begründung, die Glaubenseinheit in Basel wäre dadurch bedroht und das Ministerium
würde in ein allgemeines Konkordatsministerium aufgelöst werden, «dessen Eintritt nur
an wissenschaftliche Bedingungen geknüpft ist»113. Erst 1871 kam es zum provisorischen

Beitritt, wobei das alte Prüfungsreglement überarbeitet wurde.
In politischer und theologischer Prägung unterschieden sich die Pfarrer in der Stadt

von denen auf der Landschaft kaum, entstammten sie doch der selben sozialen Schicht,
hatten den selben Studiengang hinter sich und gehörten zur selben Synode.

1.4.3 Die französische Kirche

Schon 1572 war nach der Bartholomäusnacht114, in der in Paris Tausende von Protestanten

umgebracht worden waren, neben die deutschsprachigen Kirchgemeinden eine evan-
gelisch-reformierte Gemeinde französischer Sprache getreten. Ende des 19. Jahrhunderts
kam auch eine Gemeinde italienischer Zunge dazu, nachdem schon früher eine solche

Gründung versucht worden war115.

Die Pfarrer der französischen Kirche, auch wenn sie von auswärts gekommen waren,
verstanden sich ganz als Basler. Viele vornehme Basler besuchten nicht zuletzt der Sprache

wegen deren Gottesdienste. Am 13. März 1796 wandte sich der scheidende Pfarrer
Ph. Bridel an «sein liebes Basel», das er ermahnte, dem Evangelium treu zu bleiben.
Ohne Religion gebe es keinen wahren Wohlstand. Für die Erziehung der Kinder sei daher
eine christliche ungleich wichtiger als eine im Äusserlichen bleibende glänzende
Ausbildung. Die guten alten Sitten dürften nicht preisgegeben werden"6.

Besonders bekannt, auch durch seine gelegentlichen Predigten, war der bereits mehrfach

erwähnte Alexandre Vinet117. Vinet war es, welcher durch die Übersetzung und
Herausgabe der ersten in Basel gehaltenen Predigt de Wettes diesem auch in frommen Kreisen

ein offenes Ohr verschaffte. In seiner Einleitung zu diesem Druck unterstrich er die

Wichtigkeit gegenseitigen Verstehenwollens. Unter ausdrücklicher Bezugnahme auf
Epheser 4,4 («ein Leib und ein Geist, wie ihr auch berufen seid zu einer Hoffnung eurer
Berufung») stellte er fest: «Diejenigen, die eine besonders ausgeprägte Frömmigkeit der
Wertschätzung ihrer Brüder empfiehlt, würden nicht mehr der Gegenstand einer ruchlosen

Verspottung werden, weil umstrittene Meinungen und ungewohnte Formen sich mit
ihrer echten und inbrünstigen Frömmigkeit verbinden. Umgekehrt würden diese nicht
mehr durch eine gewisse aufdringliche Bekundung ihrer Frömmigkeit den Verächtern
der Religion Vorwände liefern und durch ein ausschliessliches Gehaben Brüder erbittern,
die in Wirklichkeit mit ihnen einen einzigen Leib und einen einzigen Geist bilden, indem
sie an derselben Hoffnung in Jesus Christus teilhaben.»118

1.4.4 Bettagsmandate und Predigten als Kommentare zum Zeitgeschehen119

In vielfältiger Weise wurde Bibelauslegung in der Predigt verbunden mit handfesten

Anliegen. So wurde den Pfarrern zum Beispiel angesichts der grossen Teuerung und

34



Hungersnot von 1817, welche für die Bevölkerung in Stadt und Land sehr schwierig wurde,

auf Sonntag, 28. April 1817, als Predigttext 1. Petrus 5, 6.7 vorgeschrieben: «So

demütigt euch nun unter die gewaltige Hand Gottes». Die Kollekte dieser Gottesdienste
war für die Notleidenden vorgesehen, «wovon die Hälfte für die Landschaft, die andere
Hälfte für die hiesigen Armen»120 bestimmt sein solle.

Erst zu Beginn der 1830er Jahre kam es in Basel in grösserem Stil zur Vermittlung von
Informationen an eine breitere Öffentlichkeit durch Zeitungen. Während Jahrzehnten
übernahmen neben dem amtlichen Avisblatt verschiedene Debattierklubs die Aufgabe
der Verbreitung von Informationen. Aber auch Predigten waren ein Medium, durch
welches Tagesgeschehnisse bekanntgemacht und kommentiert wurden. Predigten
wurden nicht nur in den normalen Gemeinde-Gottesdiensten gehalten. Predigten
gehörten in vielfacher Form zum gesellschaftlichen Leben. Sonntags fanden nicht nur am
Vormittag, sondern auch am Nachmittag und am Abend Predigtgottesdienste statt. Zu
politischen und gesellschaftlichen Ereignissen gehörten Predigten. Die Sitzungsperioden

des Grossen Rates wurden jeweils durch offizielle Gottesdienste eröffnet.
Amtseinführungen von Statthaltern, Richtern und Bürgermeistern wurden meist mit
einem Gottesdienst und entsprechender Predigt verbunden. Einführungen von neuen
staatlichen Verordnungen, Vereidigung von Beamten und Landvolk auf die Verfassung,
Eröffnung von Schulen - zu all diesen Ereignissen gehörte eine Predigt, welche von
einem biblischen Text ausgehend das Tagesgeschehen zu erläutern suchte. Selbst auf
dem Hinrichtungsplatz nach eben vollzogenem Todesurteil wurde durch einen Pfarrer
eine Predigt an das anwesende Volk gehalten. Ein Beispiel dafür ist die 1797 gehaltene
Predigt «bey der Hinrichtung eines Strassenräubers»121: «An welcher grauenvollen
Stelle, bey welchem schauderhaften Anlasse wird es mir zur Pflicht, ein Wort der
Belehrung, ein Wort der Ermahnung vor einer mir grösstentheils unbekannten christlichen

Versammlung vorzutragen! Kaum wage ich es, meine und euere Blicke auf
die enthauptete Leiche eines Unglücklichen zu richten, dessen noch dampfendes Blut
die wichtige Wahrheit bezeuget: dass die Sünde der Leute Verderben; dass der Tod
des Lasters Sold sey.»122 Ausgehend von 2. Timotheus 3, 13, dass es mit den bösen

Menschen je länger je ärger werde, warnte dann Pfarrer Johann Jakob Faesch vor den

schlimmen Folgen von Unmoral und Verbrechen. Nachdem er eingehend die Untaten
des jugendlichen Hingerichteten aufgezählt hatte, richtete er sich an seine Zuhörer,
besonders an die «lieben jungen Leute, die ihr so zahlreich um diese Richtstätte herum
euch gedrängt habt! Auch der Hingerichtete war noch in der Blüthe seiner Jahren, hatte
kaum noch sein 26tes Jahr zurückgelegt!»123 Wenn er doch nur noch einmal sprechen
könnte, würde er sich sicher mahnend besonders an die Jungen wenden: «Gedenke
an deinen Schöpfer in deiner Jugend» (Prediger 12, 1). «Doch auch mit euch habe ich
ein paar Worte zu reden, ihr Väter und Mütter, die ihr um dieses Blutgerüst herum
dem fürchterlichen Schwerdte zugesehen.»124 Angesichts dieses Geschehens müsste
allen Eltern klar sein, wie wichtig eine sorgfältige Erziehung der Kinder zur Gottesfurcht

sei.

35



Auch Unglücksfälle und Katastrophen wurden jeweils in Predigten kommentiert,
besonders, wenn in den jeweiligen Gottesdiensten eine von der Obrigkeit angeordnete
Kollekte für die Notleidenden durchgeführt wurde. Vom Antistes wurde gewöhnlich der

Predigttext in einem Rundschreiben bekanntgegeben. So wurde angesichts einer grossen
Feuersbrunst in Lampenberg über 2. Korinther 9,7 gepredigt: «Ein jeglicher gebe nach
seinem Vermögen, nicht mit Unwillen oder aus Zwang. Denn einen fröhlichen Geber hat

Gott lieb.» Man stehe erschüttert vor einem solchen Unglück, «das unsrer lieben väterlichen

Obrigkeit, die so sehr ihre Unterthanen liebt und für ihr Wohl besorgt ist, nicht
änderst als nahe zu Herzen gehen musste, und wodurch sie bewogen worden, nicht nur
Selbst Ihre milde Hand aufzuthun, sondern diesen Unglücklichen die gnädige Erlaubniss
zu ertheilen, sowohl in der Stadt Basel als auf der Landschaft eine Steuer aufzuheben...
Wir Prediger haben nun den Auftrag erhalten, Euch diese Brandbeschädigten zu einem

thätigen Mitleiden bestens zu empfehlen.»125 Diese Gelegenheit wurde unter anderem
dazu benützt, auf die bestehenden und angeblich gottgewollten sozialen Unterschiede zu
verweisen. «Was würde es seyn, wenn alle Menschen gleich reich oder gleich arm
wären? Würde nicht alle gegenseitige Dienstleistung und Hilfe aufhören? Wahrlich
die Armen wie die Reichen sind - in sofern jeder in seinem Stande den Willen Gottes vor
Augen hat und der Lehre des Evangeliums würdiglich wandelt, gleich nützliche Glieder
der menschlichen Gesellschaft, und keiner hat vor dem andern nur den geringsten Vorzug

in den Augen Gottes.»126 Auch wenn es gerade in dieser schlimmen Zeit viele Arme
gebe, auch wenn unter diesen Armen wohl der eine oder andere seine Notlage selbst
verschuldet habe, dürften Christen nicht an ihrer Gebefreudigkeit Abstriche machen.
Vielmehr solle die um sich greifende Verschwendungssucht eingeschränkt werden. Christen
sollten es sich zur Pflicht machen, «alle unnöthigen, unnützen - mehr auf Pracht und
Eitelkeit - auf Überfluss und Unmässigkeit, als auf Bedürfnisse, abzielende Ausgaben
einzustellen, um euch und die lieben Eurigen, wie ihr zu reden pflegt, desto ringer mit
Gott und mit Ehren durchzubringen.»,27 Wenn man nur einen Augenblick daran dächte,
dass Jesus Christus arm wurde, um uns reich zu machen, würde die Dankbarkeit daraus

erwachsen, welche denen Gutes tue, welche er unserer Liebe und Fürsorge anbefohlen
habe.

Gerade angesichts der unsicheren politischen Lage zwischen der Französischen Revolution

und der Kantonstrennung wurde immer wieder auf die Weltlage Bezug genommen.

Als die Schweiz durch französische Truppen bedroht war, wurde ein allgemeiner
eidgenössischer Busstag auf den 16. März 1794 ausgerufen, zu dem die kantonalen

Obrigkeiten offizielle Verlautbarungen herausgaben. Auch Bürgermeister und Rat der
Stadt Basel erinnerten an den Gott gebührenden Dank für bisher erfahrene Bewahrung.
Sie mahnten aber auch zur Umkehr angesichts zunehmenden Leichtsinns und wachsender

Gottvergessenheit. Die Folgen des um sich greifenden Unglaubens und der Verachtung

des Wortes und Dienstes Gottes sollten bussfertig bedacht werden. «Damit auch an
dem bevorstehenden Bettage niemand von aussen in seiner Andacht gestöret werde, so

wollen und verordnen Wir, das an demselben in allen Wirths- und Weinschenkenhäusern

36



zu Stadt und Lande, ausser fremden Durchreisenden, kein Gäste gesetzt, auch die
Kaffeehäuser beschlossen gehalten, und, ausser den gottesdienstlichen Versammlungen, keine

öffentlichen Gesellschaften besucht werden sollen.»128

Natürlich wurde aus Anlass von amtlichen Handlungen, die auch auf der Landschaft

meist in den Kirchen vorgenommen wurden, den «lieben Untertanen» der «Segen guter
Gesetze» und einer «guten und frommen Obrigkeit» vor Augen geführt. Die erlebte und

erlittene eigene Not solle verstanden werden als Gerichtsbotschaft Gottes über zunehmende

Sünde. Die ringsum drohenden Kriegsgewitter sollten zum Nachdenken und zu

neuem Gottvertrauen führen. Das Volk solle nicht vergessen, dass man doch dankbar sein

könne, einer solch guten, gottesfürchtigen Obrigkeit dienen zu dürfen. Die gottgewollte
Ordnung von Obrigkeit und Untertanen wurde immer wieder eingeschärft. Der wahre

Christ solle stets besorgt sein, «sich dankbar zu erzeigen gegen seine Obrigkeit; Er sucht

nemlich mit allem Fleiss durch stille Unterwürfigkeit, durch willige und bedächtliche

Abstattung, aber auch durch gewissenhafte Beobachtung des Eides, durch Arbeitsamkeit,

sorgfältiges Haushalten, Uneigennützigkeit, Friedfertigkeit, Wohlthätigkeit gegen
verarmte Mitbürger und Gemeindsgenossen seiner lieben Obrigkeit Freude zu
machen»129.

In einer Predigt anlässlich der Vereidigung der Amtsträger in Münchenstein wurde die

Notwendigkeit guter Gesetze dargelegt. Gesetze seien nicht nur drückende Last, sondern

auch «ein Zufluchtsort dem Unterdrückten; eine wahre Trostquelle dem Verlassenen, und

dem Bösewicht ein Schrecken». Auch diese Predigt ging aus von einem Bibelwort, von
Josua 1,16.17: «Und sie antworteten Josua und sprachen: Alles, was du uns geboten hast,

das wollen wir tun, und wo du uns hinsendest, da wollen wir hingehen. Wie wir Mose

gehorsam gewesen sind, so wollen wir auch dir gehorsam sein; nur, dass der Herr, dein

Gott, mit dir sei, wie er mit Mose war!» Es wurde nicht verschwiegen, dass Gesetze auch

Verpflichtungen bringen, «aber, das allgemeine Wohl fordert sie - der Regent und Bürger

tragen auch die Ihrigen, und so müssen sie aufhören, euch Lasten zu seyn. Ihr habt

Abgaben, Zinse, Zehndten und dergl. m. zu entrichten - aber, wozu wendet sie wohl die

Regierung an? seht! sie verwendet sie nicht zu ihrem eigenen Nutzen, sie verprasst sie

nicht. Sie besoldet davon, die Beamten des Staats und der Kirche - bestreitet die zur
allgemeinen Sicherheit nöthigen, so mannigfaltigen Ausgaben; unterstützt die so überaus

zahlreiche Classe der Armen, und spart auf die Zeit der Noth, um dann um soviel mehr

im Stande zu seyn, manches Elend, welches Kriegsgefahr und Hungersnoth uns drohet,

vom theuren Vaterlande abzuwenden. Und von dieser Last ist gleich euch, kein Bürger

frey Ihr habt Frohndienst zu thun; es ist wahr; aber beschweret euch nicht! auch der

Landesvater frohnt dem Vaterlande; arbeitet Tage und Nächte durch, in den

Rathsversammlungen und auf tausend andre Weise.»130

Auch die Führer der Helvetik versuchten über Gottesdienste, Predigten und Bettage

ein Stück weit Volkserziehung zu betreiben. So wurde 1798 vom «Minister der Künste

und Wissenschaften der einen und untheilbaren helvetischen Republik» an die Statthalter

ein Brief im Blick auf den bevorstehenden Bettag versandt. Darin ist die Rede vom

37



Bettag, welcher zu einem Nachdenken über den moralischen Zustand der Nation führen
solle. «Unsere Staatsverfassung erkennt das heilige Menschenrecht, ungehinderter
Religionsübungen. Allein obgleich sie keinen Gottesdienstlichen Versammlungen, irgend
einer Religionsparthey Hindernisse in den Weg leget, so kann sie doch nicht gestatten,
dass unter dem Vorwande religiöser Zusammenkünfte, die öffentliche Ordnung gestört,
und die Achtung gegen die rechtmässigen Gewalten im Staate untergraben werde. Wenn

nun schon die Pflicht des Vollziehungs-Direktoriums der helvetischen Republik sich darauf

einschränkt, durch Euch Bürger, und durch Euere Unterbeamten über alles, was den
Gottesdienst angeht genau zu wachen, so kann es ihm doch nimmermehr gleichgültig
seyn, in welchem Geiste die Religionslehrer an den Tagen, die der Gebrauch unserer
Väter geheiliget hat sich ihrer Amtsverrichtungen entledigen. In seiner ursprünglichen
Reinheit ist das Christenthum das wirksamste Mittel, das Gewissen zu schärfen, die
Menschen zum Gefühle ihrer Würde zu erheben, die Selbstsucht zu bekämpfen, und alle
Tugenden zu entwickeln, welche die Zierde der menschlichen Natur, und ohne die keine
wahrhaft republikanischen Gesinnungen möglich sind.»131 Schliesslich sei es ja der Stifter

und Lehrer des Christentums, Jesus Christus selbst, gewesen, welcher wahre Gleichheit

und Brüderlichkeit eingeführt habe. «Seine Sittenlehre ist es die die Thronen gestürzt
und erschüttert, die Zernichtung aller ausschliessenden und die freye Entwickelung der
Menschenkräfte hemmenden Vorrechte herbeygeführt, oder beschleunigt hat; sie ist es,
der wir die Abschaffung der Sclaverey verdanken; sie wird unser Geschlecht veredeln,
sie soll die Religion des Republikaners seyn Auf allen Seiten der Geschichtsbücher
der Menschheit, steht's mit Blut geschrieben mit mordendem Stahle eingegraben, auf
allen öden Brandstätten eingebrandt, dass ohne geläuterte und warme Religiosität keine
Menschenwohlfahrt bestehen kann.»132

1831 erregten die für den Bettag vorgeschlagenen Texte die Gemüter der Pfarrer auf
der Landschaft. Am 29. Juni 1831 wandten sie sich mit einer Eingabe an Antistes
Hieronymus Falkeisen, da vor allem der erste der vorgeschlagenen Predigttexte, Jeremia
3, 12.13, besonders in den Ausdrücken «<Kehre wieder du abtrünnige Israeb und
Eingelaufen zu allen grünen Bäumen> von solcher Beschaffenheit sey, dass unser Landvolk
sich leicht damit als allein als fehlbar bezeichnet ansehen, u. dadurch schon, so wie durch
die im 2ten Ausdrucke enthaltene allzuspezielle Anspielung, bey seiner ohnehin noch
sehr gespannten Stimmung, aufs neue gereitzt, u. somit der Segen dieser Predigten völlig

gehemmt werden könnte.» Einstimmig habe man daher beschlossen, an Stelle von
Jeremia 3, 12.13 entweder Matthäus 3, 8-10 («Seht zu, bringt rechtschaffene Frucht der
Busse ...») oder Klagelieder 3, 39—42 (»Was murren denn die Leute im Leben? Ein jeder
murre wider seine Sünde! ...») vorzuschlagen133.

Schon am 11. Juli antwortete Antistes Falkeisen. Gerade in diesen unruhigen Zeiten
sei «die Feier dieses vaterländischen Festes» von grosser Wichtigkeit. Leider sei es aber

nicht, wie ursprünglich gehofft, zu einem Fest der Vereinigung der beiden einander
weitgehend feindlich gesinnten Parteien in Stadt und Land gekommen. Und doch sei es gerade

jetzt wichtig, den Bettag aus verschiedenen Gründen besonders würdig zu begehen.

38



Seiner Meinung nach seien zwei Hauptursachen für die Unruhe der gegenwärtigen Zeit
verantwortlich:

«Zuvorderst sehe ich diese Unruhen u. ihre traurigen Wirkungen als eine gerechte,
väterliche u. ernste Züchtigung des Herrn unsers Gottes, der ein eifriger Gott ist u. die
Missethaten der Menschen heimsucht, an, dafür, dass sein Wort so schnöde verachtet u.
missbraucht worden, u. dass Unglaube, Geringschätzung der Religion Jesu, die schändliche

Entheiligung der Ihm geweihten Tage, u. mit ihr so viele Leib u. Seel verderbliche
Laster, die in seinen Augen ein Gräuel sind, herrschend geworden. U. dann betrachte ich
sie auch besonders als die natürlichen Lolgen der auch unter uns so sehr überhandge-
nommenen Selbstsucht, des Stolzes, des Neids, des Eigennutzes u. des Hangs zur Unge-
bundenheit u. Zügellosigkeit, dass man sich über alle göttl. u. menschl. Gesetze u.

Verordnungen wegsetzt, u. Alles was den Menschen hindert seine Lüste u. Leidenschaften
zu befriedigen, als unerträglichen Zwang ansieht, den Bürger eines Lreystaats die keine
Unterthanen sind, nach den verführerischen Äusserungen mehrerer öffentlicher Blätter,
die häufig gelesen u. verarbeitet werden, aus dem Weg räumen müssen.

Daraus ziehe ich den Schluss: Wir können u. werden den ernsten Prüfungen u.

Züchtigungen, womit uns der Herr heimsucht, nur dann entgehen, wenn wir zu Gott, den wir
verlassen haben, u. von dessen Wegen wir abgewichen sind, zurückkehren, uns vor Ihm
demüthigen, unsere Untreue u. unsere Sünden erkennen u. bereuen, und beschliessen

unsere Gesinnungen u. unsern Wandel zu verbessern, u. so dem auch bei uns tiefgesunkenen

Christenthum, im kindlichen Vertrauen auf den Alles vermögenden Beistand des

Herren wieder aufzuhelfen.» Die Morgenpredigten sollten daher ausgehen von den

Klageliedern des Jeremia 3, 3ÇM-2: «Wie murren denn die Leute im Leben also Diese
Stelle gibt Anlass zu zeigen: Was heilsbegierigen Christen obliege, wenn sie in unruhigen

u. gefahrvollen Zeiten, Ruhe, Sicherheit, Hülfe u. Erleichterung finden wollen.»134

1.4.5 Die Öffentlichkeitsbedeutung von Bibel, Kirche und Glaube

Verschiedene Bemerkungen und Beobachtungen lassen den Schluss zu, dass der in der

dargestellten Periode mehrfach angesprochene Rückgang der Bedeutung von Bibel, Kirche

und Glaube nicht nur den Einflüssen von Aufklärung und revolutionärer Strömungen
anzulasten ist und dass man sich dessen auch teilweise bewusst war.

Schon 1766 und 1783 hatte sich der Grosse Rat mit dem Problem des Übermasses an

Predigtgottesdiensten befasst und die Stadtpfarrer angefragt, «ob nicht in Ansehung der
Montags-, Mittwochs-, Lreitags- und Samstagspredigt, die schon damals oft kaum von
drei oder vier Zuhörern besucht wurden, einige Änderungen vorzunehmen seien». Es

wurde zunächst die Montagspredigt beibehalten und die anderen drei Wochengottesdienste

wurden als Bibel- und Gebetsstunden gestaltet135. Die Pfarrerschaft war sich in
dieser Frage nicht einig. Einige konservative Pfarrer meinten, es sei mit dem
Gottesdienstbesuch noch nicht so schlimm bestellt. Wenn aber da und dort dieser Gottesdienst

39



nicht mehr genügend gewürdigt werde, sollte man ihn doch nicht abschaffen, da Zeiten
und Menschen sich ja wieder ändern könnten. In einem solchen Fall wäre es dann
allerdings nicht einfach, etwas Gutes wieder herzustellen, das man abgeschafft habe. Andere
aber meinten, dass man im Blick auf die etwa 1700 in Basel jedes Jahr gehaltenen
Predigten ohne Schaden auf die 200 Montagspredigten verzichten könnte. «Da der Über-
fluss an Predigten den Ekel davor nach sich gezogen habe, so würde vielleicht die

Verminderung der allzugrossen Menge ein Mittel sein, diesem Übel zu steuern.» So wurden
schliesslich auch die Montagsgottesdienste auf Ratsbefehl hin aufgehoben und die
Gebetsstunden von Mittwoch und Freitag abend «in den Spital verlegt, damit die wenigen

Zuhörer sich nicht mehr in dem weitläufigen Gebäude verlieren könnten.»136

1777 wurde der Antrag auf zeitliche Beschränkung der Predigten auf eine halbe Stunde

eingebracht. Zu lange Predigten seien der Gesundheit der Zuhörer nicht zuträglich137!

Dagegen allerdings wehrten sich die Basler Pfarrer und wollten die Entscheidung über
die Länge der Predigt nicht irgendwelchen nichtkirchlichen Instanzen überlassen,
sondern selber darüber befinden138. Am 8. März 1808 wurde erneut «über die starke Abnahme

des Eifers, in Besuchung der öffentlichen Gottesdienste, und über die Mittel,
wodurch demselben wieder aufzuhelfen wäre Verschiedenes gesprochen, aber nichts
darüber beschlossen»139.

Die Sessionen des Grossen Rates wurden traditionellerweise jeweils durch einen
Gottesdienst eröffnet. So stellte Bürgermeister Carl Burckhardt 1835 fest: «Eine schöne

gesetzliche Anordnung hat uns vor dem wichtigen Geschäft der Constitutierung und

Beeidigung des Gr. Ruthes in das Gotteshaus geführt. Und wahrlich, es ist besonders in
unsern unruhigen Zeiten, bei dem heftigen Treiben der Menschen nach Veränderung
ihrer Zustände, bei den rastlosen Bestrebungen, das Völkerglück durch Staatsformen und
Gesetze zu erringen, und bei so manchen gewaltsamen Ausbrüchen rings um uns her, tiefes

Bedürfniss, oft zu der grossen Wahrheit hingeführt zu werden: Befreunde dich mehr
und mehr mit Jesus Christus, erfülle immer getreuer deine Pflicht als Christ, betrachte
alle Ereignisse als von Gottes weiser Hand gelenkt, so wirst du Geduld und Gemüthsru-
he zum Ausharren, Kraft und Entschlossenheit zum Handeln finden!»140

Allerdings musste festgestellt werden, dass sich der Gottesdienst bei der Einführung
des Grossen Rates noch nie einer rechten Teilnahme habe erfreuen können. «Man hat

sich sogar genöthigt gesehen, den Gottesdienst in das Chor zu verlegen, damit er doch

gleichsam die heimeligere Form eines Hausgottesdienstes des Gr. Rathes bekomme.
Woran mag's doch fehlen? Allervorderst an den Mitgliedern der Behörde selbst. Man
kann doch zu jeder Begräbniss zu rechter Zeit kommen. Aber zu diesem Gottesdienst
kamen oft 30, 40 Herren zu spät in die Kirche und machten dadurch eine Störung»141.

40



1.5 Die Katholische Kirche142

1.5.1 Das Werden der katholischen Gemeinde

1.5.1.1 Vom Verbot zur Duldung

Durch die 1529 beschlossene Reformationsordnung war offiziell die reformierte Kirche
als einzige Konfession gestattet und die Ausübung katholischer Frömmigkeit in der
Öffentlichkeit verboten worden. Basel wurde so für die Dauer von über 200 Jahren zu
einer praktisch ausschliesslich protestantischen Stadt. Mit der Zeit wanderten aber
immer mehr katholische Dienstboten aus den umliegenden Regionen zu. 1743 nahm der
österreichische kaiserliche Gesandte bei der Tagsatzung in Basel Wohnsitz. Für sich, seine

Familie und seinen Flofstaat erhielt er die offizielle Genehmigung, einen Seelsorger
zu berufen, welcher in der Hofkapelle die Messe las, Seelsorge übte und auch für die Kinder

des Gesandten katholischen Religionsunterricht erteilte. Schliesslich erhielten auch
die in Basel arbeitenden katholischen Dienstboten die Erlaubnis, an der Messe in der

Hofkapelle teilzunehmen.
Während der Grenzbesetzung in den 90er Jahren des 18. Jahrhunderts befanden sich

auch katholische Soldaten, vor allem aus Solothum und der Innerschweiz, unter den

eidgenössischen Schutztruppen. Diesen eidgenössischen Zuzügern wurde die Martinskirche
für ihre Gottesdienste zur Verfügung gestellt. An diesen Gottesdiensten konnten auch die
katholischen Dienstboten teilnehmen, für welche die Privatkapelle des österreichischen
Residenten zu klein geworden war. Nach Abzug der eidgenössischen Truppen zeichnete
sich die Schliessung der Martinskirche für katholische Gottesdienste ab, was führende
Katholiken dazu veranlasste, 1794 eine «Unterthänigste Bittschrift» an den Rat der Stadt
Basel zu richten. Man befürchtete, nach Abzug des Gesandten und der eidgenössischen
Truppen werde es in der Martinskirche keine katholischen Gottesdienste mehr geben.
Deshalb bat man inständig, die Kirche weiter benützen zu dürfen. Als Begründung für
diese Petition wurde angeführt: Seit mehr als 40 Jahren sei es katholischen Christen möglich

gewesen, beim österreichischen Gesandten zum Gottesdienst zusammenzukommen.
Heute sei allerdings die Zahl der Katholiken in Basel und Umgebung auf weit über
Tausend angewachsen, der Zugang zur Nachbarschaft und den dortigen Kirchen bleibe
aber weithin verschlossen. Die Wohnung des Gesandten sei zu klein und unbequem
geworden, weshalb die weitere Benützung der Martinskirche zu gestatten sei143. Wenn es

nicht die Martinskirche sei, wäre man jedoch auch mit einer anderen Kirche zufrieden144.

Nach und nach nahmen immer mehr Katholiken aus dem Elsass, wo die katholische Kirche

in Folge der Revolution grossen Entbehrungen und Verfolgungen unterworfen war,
an diesen Gottesdiensten teil, was von den französischen Behörden nicht gern gesehen
wurde.

Nach dem Einmarsch französischer Truppen in Basel wurde daher versucht, dem

Zulauf elsässischer Katholiken nach Basel einen Riegel zu schieben. Am 27. Dezember

41



1797 verlangte der französische Statthalter Bacher vom Rat der Stadt Basel, die
Martinskirche für katholische Gottesdienste zu schliessen. Nach dem Abzug der eidgenössischen

Truppen sei dafür kein Bedarf mehr vorhanden. Es handle sich bei den Katholiken
in Basel ja ohnehin vorwiegend um Sundgauer. Wenn man deretwegen die Martinskirche
weiter zur Verfügung stelle, hiesse das, den Fanatismus zu fördern. Die Martinskirche
wurde in der Folge als Magazin für die französischen Truppen beschlagnahmt. Den
Katholiken wurde der Klarahof zur Verfügung gestellt, welcher sich aber immer mehr als

ungeeignet und vor allem als zu klein herausstellte.
Am 1. Oktober 1798 verfügte die Verwaltungs-Kammer des Kantons Basel, dass es

der katholischen Gemeinde «bis auf nähere Verfügung der höchsten gesetzlichen Behörde»

erlaubt sein solle, ihren Gottesdienst weiter in der Klara-Kirche abzuhalten,
allerdings nur im Sinne eines Gastrechts, da die reformierte Gemeinde in erster Linie dort das

Recht habe, Gottesdienst zu feiern145.

Über die offizielle Eröffnung der Gemeinde und die Wahl des ersten Pfarrers wurde
im «achten Jahresbericht über den katholischen Verein für inländische Mission», mitgeteilt:

«In das unruhige Kriegsjahr 1798 fällt auch die eigentliche Gründung der katholischen

Pfarrei Basel. Damals war nämlich französisches Kriegsvolk um Basel gelagert
und dessen Plackereien machten es den Kapuzinern in Dornach unmöglich, den katholischen

Gottesdienst in der Stadt ferner zu besorgen. In dieser Noth wandten sich zwei
fromme Männer bittend an das geistliche Kapitel in Solothurn um die Sendung eines guten

Geistlichen. Mit theilnehmender Bereitwilligkeit schickte ihnen dieses den Hrn.
Roman Heer von Klingnau, einen gebildeten und sehr frommen Mann. Die Katholiken
wählten ihn ohne Zögern zu ihrem ersten Pfarrer. Den 17. April 1798 trat Herr Heer sein

Seelsorgeramt an Bald erwirkte er auch von der Stadt Basel die Bewilligung zur
Mitbenutzung der St. Klarakirche Den 16. Oktober 1798 wurde zum erstenmal seit der
Reformation in dieser Kirche wieder katholischer Gottesdienst gehalten. - Herr Heer war
auch der Gründer der katholischen Schule in Basel. Schon im Sommer 1800 eröffnete er
eine solche ...»l46

Es ergaben sich jedoch immer wieder Spannungen zwischen katholischen und
evangelischen Bedürfnissen, vor allem im'Blick auf die Gestaltung des Raumes und dessen

Benützungszeiten. Der katholischen Gemeinde waren Glockenläuten und öffentliche
Kundgebungen, zudem auch Prozessionen ausserhalb des gottesdienstlichen Raumes
verboten.

Als sich die Schwierigkeiten häuften, wurde die Möglichkeit ins Auge gefasst, den

Katholiken wieder die Martinskirche zur Verfügung zu stellen, was aber heftigen Protest
der reformierten Pfarrer bei Rat und Bürgermeister auslöste147. Die Martinskirche sei der

Ausgangspunkt der Reformation und zudem in der grossen Stadt gelegen, weshalb es

eine Brüskierung wäre, wenn die Martinskirche offiziell für katholischen Gottesdienst

geöffnet werde. Nach einem Augenschein durch die dazu beauftragte Kirchen- und

Schulbehörde, das sogenannte Deputaten-Kollegium, wurde dann jedoch festgestellt,
dass die Martinskirche gegenwärtig noch Magazin für fränkische Truppen sei und «also

42



vor der Hand zu jeder andern Bestimmung unbrauchbar». Das gleiche sei auch vom
Vorschlag mit dem Lokal im Klingental zu sagen, so dass man vorläufig bei der Regelung
mit der Clarakirche bleiben solle, aber «mit einigen angemessenen Policey-Einschrän-
kungen»148.

1.5.1.2 Von der Duldung zur Anerkennung

Einen gewissen Fortschritt im Blick auf die Duldung der katholischen Gemeinde brachte

die Zeit der Helvetik, welche sich auf die «von der neuen Verfassung selbst begünstigte
Toleranz»149 berief. Im übrigen könne man der Bitte von Pfarrer Roman Heer und seiner

Gemeinde um die Clarakirche um so mehr entsprechen, als «sich diese Gemeinde bisher
still und ruhig und nach den Grundsätzen der Constitution betrug»150.

Trotz des Protestes von protestantischer Seite wurde für einige Zeit den Katholiken die

Benützung der Martinskirche wieder gestattet. Nach Beendigung der Napoleonischen
Kriege und nach dem Wiener Kongress, als wieder ruhigere Zeiten angebrochen waren
und die Clarakirche restauriert und erweitert worden war, wurde am 6. November 1816

vom Rat beschlossen, der katholischen Gemeinde die Clarakirche wieder zur Verfügung
zu stellen. Allerdings sollten auch ferner Glockenläuten und Prozessionen verboten sein.

In keiner Weise dürfe der reformierte Gottesdienst eingeschränkt oder behindert werden.

Die Kirche bleibe nach wie vor «Eigenthum des Staats, der sich das Recht zu allen Zeiten

vorbehält, die ertheilte Begünstigung zurückzunehmen, oder nach den Umständen

näher zu bestimmen»151.

Gegen Pfarrer Roman Heer, den ersten offiziell eingesetzten Seelsorger der katholischen

Pfarrei, wurden häufige Klagen laut. Den Ausschlag, gegen seine Wirksamkeit
offiziell zu protestieren, gab seine Weigerung, eine in Frankreich nach dortigen Gesetzen

nur zivil getraute Ehe anzuerkennen. «Das Völlziehungs-Direktorium der einen und un-
theilbaren helvetischen Republik, Bern» beschloss daher am 20. August 1799, «der Bürger

Roman Heer soll seiner Stelle als Pfarrer der katholischen Gemeinde in Basel entsetzt
seyn»152. 1800 konnte Heer allerdings wieder in sein Amt zurückkehren. Mit derZeit
verschaffte er sich in einer weiteren Öffentlichkeit grosse Achtung. Als er bereits 1804 starb,

wurde er unter grosser Anteilnahme auch der protestantischen Bevölkerung zu Grabe

getragen.
Nach der Neuregelung der politischen Verhältnisse standen auch die Fragen nach der

Behandlung der Katholiken in Basel neu zur Entscheidung an. Am 4. März 1816 richtete

sich daher der damalige Pfarrer Bernard Cuttat an die Regierung, um «den wirklichen
Zustand der katholischen Gemeinde darzustellen, deren Gottes-Dienst von der hohen

Regierung hiesiger Stadt geduldet ist»: «Die Zahl der Einwohner, welche sich zur
römischen katholischen Religion bekennen, beläuft sich auf ungefähr 3000, wovon Taglöh-
ner, Handwerks-Leute, Dienstboten wenigstens zwei Drittheil ausmachen.» Neben

einem Pfarrer und einem Vikar werde von der Gemeinde auch ein Lehrer besoldet, wel-

43



cher zugleich die Stelle eines Sigristen und Orgelschlägers vertrete. Ferner habe man
eine «Armen-Anstalt» gegründet. «Die Vorsehung hat diese Einrichtung gesegnet: Sie

hat hinreichende Quellen um jedem ihrer kranken oder armen Mitglieder nach Nothdurft
beizuspringen, auch hat sie Vermächtnisse erhalten.» Wenn es nun möglich sei, für die
Gemeinde mehr als blosse Duldung zu erreichen, wäre sie so zu organisieren, dass sie

«dem h. Staate keine beträchtliche Last verursachte Dürfte der Unterzeichnete einen
Wunsch äussern, den nicht nur die katholischen Glaubens-Genossen, sondern noch mehr
die Herren Reformierten schon lang hegen, so wäre es, dass dem römisch-katholischen
Gottesdienste eine eigene Kirche angewiesen werden möchte.»153

1822 wurde durch den Rat das Reglement für die katholische Gemeinde gutge-
heissen und diese damit offiziell anerkannt. 1841 wurde schliesslich der Bischof
von Basel, welcher zum ersten Mal seit der Reformationszeit in Basel mit der Firmung
eine katholische Amtshandlung beging, von der Regierung offiziell willkommen
geheissen.

Bis zur Einführung der Bundesverfassung von 1848 war aber den Katholiken die freie
Niederlassung in Basel immer noch verwehrt und bis 1866 konnte niemand das Bürgerrecht

erwerben, der nicht versprach, seine Kinder reformiert taufen zu lassen154.

1.5.1.3 Das katholische Birseck

Am Wiener Kongress war an Stelle finanzieller Vergütungen für die Verpflegung der
alliierten Truppen in Basel die Übertragung des Bezirkes Birseck an Basel beschlossen
worden155. War der bisherige Kanton immer noch weitgehend protestantisch bestimmt, so

war das Birseck als bisheriger Teil des Basler Bistums vorwiegend katholisch geprägt.
Bezeichnend ist, dass bei der offiziellen Einrichtung des neuen Bistums Basel mit Sitz in
Solothurn die Regierung von Basel nur für das Birseck den Beitrittsvertrag unterschrieb,
nicht aber für die übrigen Basler Katholiken. Man bemühte sich darum, den Bewohnern
des Birsecks den Wechsel zu Basel möglichst vorteilhaft erscheinen zu lassen. In der
Vereinigungsurkunde wurde ausdrücklich die freie Ausübung katholischen Glaubens in
einem sonst protestantischen Kanton zugesagt.

Nach der Kantonstrennung wurde das Birseck dem neuen Kanton Baselland zugeteilt.
Nachdem die meisten protestantischen Gemeinden neue Pfarrer gewählt hatten, wollte
auch ein Teil der katholischen Bevölkerung des Birseck das Recht auf Besetzung der
Pfarreien erhalten. Bischof Salzmann aber wollte sich dieses Recht nicht nehmen lassen.

Es kam zu einer jahrelangen Auseinandersetzung. Das 1842 abgeschlossene «Verkomm-
nis» sah vor, dass vom Bischof nur Pfarrverweser eingesetzt werden sollten. Einzig der
Dekan war ein geweihter Priester. Der Bischof behielt das Wahlrecht, der
basellandschaftliche Regierungsrat aber hatte das Recht der Bestätigung. Neu war, dass die
Gemeinden ein Vorschlagsrecht für ihre Pfarrverweser bekamen. Bis zu einem weitergehenden

Wahlrecht der Pfarreien mussten sie aber noch bis in die 70er Jahre des 19.

Jahrhunderts warten156.

44



1.5.1.4 Der Katholizismus auf der übrigen Landschaft

Durch Zuwanderung von Arbeitnehmern wurden auch im Baselbiet mit der Zeit die
konfessionellen Verhältnisse verschoben. Die meist aus den unteren sozialen Schichten
stammenden Katholiken waren darauf angewiesen, vielerorts um finanzielle Unterstützung

für Bau und Unterhalt kirchlicher Gebäude und für die Besoldung kirchlicher Amtsträger

nachzusuchen. So wurde zum Beispiel am 7. September 1835 ein Unterstützungsbegehren

der katholischen Pfarrei Liestal an die Basler Regierung gerichtet! Offensichtlich

waren sich die Gesuchsteller der Problematik ihrer Anfrage selber bewusst, wenn sie

schrieben: «Es liegt in diesem Begehren nach unserem Dafürhalten unter Anderem auch
das Auffallende, dass sich eine Anzahl catholischer Glaubensgenossen, welche in einem

grossentheils reformirten Cantone wohnen an eine Regierung eines rein protestantischen
Landes wenden, während nicht bekannt ist, dass catholische Regierungen je einmal
protestantische Anstalten in einem Nachbarlande od. sonst wo unterstützen. Die hierseitige
[hiesige ] Regierung hat es sich von jeher zur Pflicht gemacht, protestantischen Gemeinden

in anderen Cantonen beizuspringen, allein dieses auch auf auswärtige catholische

Kirchgenossenschaften auszudehnen.»157

Es wurde also an die bekannte Freigebigkeit der Basler Protestanten appelliert. Dieses,

wie auch andere ähnliche Begehren von katholischen Gemeinden in anderen Kantonen,

wurde allerdings abgelehnt.

1.5.2 Das Bistum Basel

Nach Annahme der Reformationsordnung in Basel hatte der damalige Bischof Christoph
von Utenheim seinen Sitz nach Pruntrut verlegt, von wo aus immer wieder Versuche

unternommen wurden, das verlorengegangene Terrain zurückzugewinnen. Seit Jahrhunderten

gehörte aber der rechtsrheinische Teil von Basel, das sogenannte «mindere Basel»

zum Bistum Konstanz, was nicht zuletzt aus politischen Gründen zu Beginn des 19.

Jahrhunderts eine grosse Rolle spielte. Einer der Gründe, weshalb den Katholiken in Basel

die Clarakirche eingeräumt wurde, war die Tatsache, dass diese somit zum Bistum
Konstanz gehörten und nicht zu dem von Basel immer noch nicht anerkannten «Bischof von
Basel» in Pruntrut. Das ergab aber auch gewisse Schwierigkeiten. Der erste offiziell wieder

in Basel installierte Pfarrer, Roman Heer, kam von Solothurn, unterzog sich den

Ordnungen des Basler Bistums und war auch von dort bestätigt worden.
Bei der Wahl von Pfarrer Bernard Cuttat durch die Basler Katholiken protestierte am

16. November 1810 der Fürstbischöfliche Generalvikar von Konstanz, Ignaz von Wes-

senberg, bei der Basler Kantonsregierung gegen dieses unrechtmässige Vorgehen. Er
verlangte eine ordnungsgemässe Wahl mit Bestätigung durch das Konstanzer General-Vika-
riat158. Schliesslich wurde die Bestätigung von Cuttat durch Konstanz auf Zusehen hin

vorgenommen.

45



Als sich wieder Probleme wegen des Unterrichtes eines Knaben durch den katholischen

Pfarrer erhoben, wurde im Gutachten vom Deputaten-Amt zuhanden der Bürgermeister

und Räte von Basel ausdrücklich hinzugesetzt: «Die hiesige Regierung erkennt
für den ganzen Canton nur einen Bischof, Ihro Hochwürden, den jetzigen Herrn Bischof
von Constanz Der sogenannte Bischof von Basel will immerfort unsern reformirten
Canton, als katholischen Grund und Boden ansehen, obschon die zum catholischen
Gottesdienst bewilligte Kirche in der Kleinen Stadt liegt, und folglich vor der Reformation

sich im Kirchsprengel des Bistums Constanz befand.» Basel aber sei ein souveräner
und protestantischer Stand, welcher selber über die Wahl eines Bischofs befinden, «ja
selbst einen besondern Bischof für die Catholiken unsers Cantons zu ernennen» berechtigt

sei. «Besser ist es, dass man den ehemaligen Bischof von Basel entferne, und folglich

auch einer Niederlassung seines Capitels in unsern Mauern vorbeuge; denn obschon
die alten Anmassungen darneben erloschen zu seyn scheinen, so möchte doch der geistliche

Einfluss, bey günstigen Umständen, nach und nach, weitere Einmischungen in

Sachen, die wir als politische oder civil Gegenstände betrachten, nach sich ziehen.»159

Das Bistum Konstanz war durch die reformerischen Einflüsse Wessenbergs der
römischen Kurie ein Dorn im Auge, weshalb alles daran gesetzt wurde, dieses Bistum
aufzuheben. Die jeweiligen Bischöfe des Bistums Basel aber wirkten im Sinne des Papstes. So

schärfte der zunächst immer noch in Pruntrut residierende Bischof von Basel den Pfarrern

in seinem Bistum 1821 ein, die päpstlichen Verbote der «sogenannten Bibelgesellschaften»

und der Bibelübersetzungen in die Landessprachen zu respektieren. Die von
England ausgehenden Bibelgesellschaften seien ein verhängnisvolles Gemisch der
verschiedensten Leute wie anglikanische Bischöfe, Sozinianer, Deisten, Protestanten,
Griechen, Mystiker, Indifferente, einige katholische Pfarrer und andere160.

Es dürften aber wohl, trotz der Einwände des Bischofs von Pruntrut aus, von der Basler

Bibelgesellschaft geförderte Bibelübersetzungen auf dem Umweg über Konstanz
auch zu Basler Katholiken gelangt sein, da es Wessenberg daran gelegen war, alle
Haushaltungen des Bistums Konstanz mit Bibeln auszustatten161.

1.6 Basel und die Juden

Eine jüdische Gemeinde ist in Basel bereits seit Anfang des 13. Jahrhunderts bezeugt.
In der Zeit der grossen Pestwelle, die im 14. Jahrhundert Europa überschwemmte,
wurden vielerorts die Juden der Brunnenvergiftung beschuldigt und als Mörder
verbrannt. Diese «Judenbrände» wurden auch von kirchlicher Seite nicht nur geduldet,
sondern gefördert. In Basel wurde 1349 eine Gruppe von Juden in einem eigens zu diesem
Zweck auf dem Rhein errichteten Holzhaus verbrannt, der Rest der jüdischen Gemeinde

entzog sich dem gleichen Schicksal durch Flucht ins Ausland. Nach dem grossen Erdbeben

von 1356, das grosse Teile der Stadt zerstört hatte, bedurfte Basel jüdischer Finanzkraft

und Handwerkskunst für den Wiederaufbau. Für kurze Zeit kam es zum Wieder-

46



aufleben einer jüdischen Gemeinde. Zunehmende Judenverfolgungen aber führten dazu,

dass 1397 für lange Zeit die letzten Juden aus Basel wegzogen. Mittelalter und
Reformationszeit boten den Juden im allgemeinen keine guten Voraussetzungen für eine

ruhige Existenz. Bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts siedelten sich daher kaum
Juden in Basel an. Lediglich in Allschwil bestand von 1567 bis 1694 eine jüdische
Gemeinde162.

Im 16. und 17. Jahrhundert beschäftigten sich aber in Basel die Humanisten Johannes

Reuchlin, Sebastian Münster und Vater und Sohn Buxtorf intensiv mit jüdischer
Literatur. Sie besorgten verschiedene Ausgaben der hebräischen Bibel und des Talmud 163

und setzten den Druck auch gegen Widerstände durch. Als Drucker trat dabei vor
allem Johann Froben in Erscheinung, welcher auch als Freund und Drucker des Erasmus

von Rotterdam bekannt war. So druckte Froben die Erasmus-Ausgabe des griechischen

Neuen Testamentes, das von Luther für seine Übersetzung verwendet wurde.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts kam es in der Folge der Französischen Revolution
im Elsass vielerorts zu Judenverfolgungen durch aufständische Bauern. Viele der
Verfolgten flüchteten nach der Stadt und Landschaft Basel, wo sie teilweise bereits als

Händler bekannt waren. Für kurze Zeit wurden sie von der Bevölkerung aufgenommen
und materiell unterstützt. Diese Hilfe veranlasste die elsässischen Juden, der Basler

Bevölkerung und der Basler Regierung in ihren Synagogengebeten besonders zu gedenken.

Das Basler Entgegenkommen währte aber nicht lange. Man schob die Juden bald

wieder ab.

Die ersten Niederlassungsbewilligungen für Juden in Basel wurden 1800 erteilt164.

Die kurze Zeit der Helvetik, in welcher der französische Einfluss in der Schweiz sehr

stark wirkte, förderte den Gedanken der Gleichheit aller Menschen ohne Ansehen der

Kultur, Religion oder Nationalität. Die jüdische Kolonie in Basel nahm wieder zu. 1805

gilt als Gründungsjahr der jüdischen Gemeinde, die heute noch existiert und blüht. Die

Zeit der Restauration brachte hingegen wieder vermehrte Schwierigkeiten und

Verfolgungen. So wurde in einer Untersuchung der Situation der jüdischen Bevölkerung in der

Schweiz durch den amerikanischen Gesandten Basel zu den in dieser Beziehung
rückständigsten Schweizer Kantonen gezählt165. Vor allem von Frankreich, den USA und

Grossbritannien aus wurde mehrfach Druck auf die eidgenössischen Behörden ausgeübt,

um den Juden in der Schweiz zur Anerkennung der bürgerlichen Grundrechte zu
verhelfen.

1860 hatte die Basler Regierung zwar ein eingeschränktes Aufenthaltsrecht für Juden

in Basel beschlossen, volles Niederlassungsrecht wurde ihnen aber erst 1866 im Rahmen

einer Teilrevision der Bundesverfassung gewährt166.

Nachdem sich die Basler Juden seit 1805 in einem Bethaus und dann in einer kleinen

Synagoge versammelt hatten, wurde 1866 dem aus Heilbronn nach Basel zugezogenen
Architekten Hermann Rudolf Gauss der Auftrag zum Bau einer grossen Synagoge erteilt.
Diese Synagoge konnte am 9. September 1868 unter grosser Anteilnahme von politischen

und kirchlichen Behörden und der Öffentlichkeit eingeweiht werden. Dabei sprach

47



sich anlässlich der Einweihung als Gastprediger der Rabbiner der aargauischen Gemeinde

Endingen, Meyer Kayserling, für gegenseitige Toleranz über alle Grenzen hinweg
aus. Die Grundlage der jüdischen Lehre sei «die Gerechtigkeit gegen alle, gegen hoch
und niedrig, gegen Reiche und Arme, gegen Israeliten wie gegen Glieder anderer
Religionen»167.

Auch im Baselbiet waren Juden schon im Mittelalter ansässig. Vor allem kamen sie
aus den angrenzenden französischen Territorien. Sie waren vorwiegend als Händler und
Handwerker tätig. Während der Zeit der Helvetik ab 1801 konnten sich Juden im Baselbiet

niederlassen. Nach der Kantonstrennung verfuhr die neue Regierung nicht etwa liberal

mit den Juden, sondern ergriff eine Reihe von repressiven Massnahmen. So erliess der
Regierungsrat am 20. April 1839 eine Verordnung, in welcher die Ansiedlung von Juden
verboten wurde und ihnen der Aufenthalt lediglich auf Jahrmärkten gestattet war168.

Frankreich setzte sich mehrfach für seine jüdischen Staatsbürger in der Schweiz ein,
gelegentlich auch auf diplomatischen Wegen oder gar mit wirtschaftlichen Druckmitteln.
Dennoch legte am 13. August 1851 der Regierungsrat dem Landrat einen Gesetzesent-
wurt vor, in welchem den Juden nicht nur das Niederlassungsrecht, sondern auch jegliche

Form von Handel und Gewerbe verboten werden sollte. «Nur an öffentlichen Märkten

sollten sie ihre Waren feilbieten können»169. Trotz breiten Widerstandes in der
Bevölkerung gegen diese Massnahmen wurden sie im November 1851 in Kraft gesetzt. Erst
mit der Revision der Bundesverfassung wurden auf Druck der eidgenössischen Behörden

diese Beschränkungen fallengelassen.

1.7 Buchdruck und Verlagswesen

7.7.7 Die Situation im Buchdruck und Verlagswesen

Schon seit dem 14. Jahrhundert war Basel Sitz einer bekannten und effizienten Papierindustrie.

Basel gehörte ferner zu den ersten Zentren der Buchdruckerkunst, wofür Namen
wie Ruppel, Amerbach, Froben, Petri stehen mögen. In der zweiten Hälfte des 18.
Jahrhunderts erwarb sich Wilhelm Haas vor allem einen grossen Namen als Schriftgiesser,
was sich für die spätere Arbeit der Bibelgesellschaft als enorm wichtig herausstellte.

Ohne die technischen Entwicklungen auf dem Gebiet der Bücherherstellung hätte die
Bibelproduktion und -Verbreitung nie in dem Ausmass geschehen können, wie es die zu
Beginn des 19. Jahrhunderts in rascher Folge entstehenden Bibelgesellschaften erreicht
haben. Bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts entstanden Bücher im wesentlichen noch auf
die gleiche Weise wie zur Zeit Gutenbergs. Die einzelnen beweglichen Bleilettern wurden

zu einem Satz zusammengefügt, welcher dann auf Handpressen auf handgeschöpftes
Papier gedruckt wurde. Erste technische Verbesserungen drohten zunächst am Widerstand

der in Zünften zusammengeschlossenen Buchdrucker zu scheitern. So wollten die
Basler Drucker noch 1772 eine verbesserte Handpresse verbieten lassen, da deren Erfin-

48



der kein Buchdrucker war'70! Um die Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert ermöglichten
Erfindung und Einführung brauchbarer Papiermaschinen die Steigerung der Papierherstellung

um das Zehnfache, wodurch um 1824 die Preise um 'A oder 'A gesenkt wurden,
1843 gar um die Hälfte171.

Die Berechnung der Auflagenhöhe eines Buches war eine heikle Angelegenheit. Bei

so umfangreichen Werken wie einer Bibel stellte sich dabei die Grundsatzfrage, ob man

genügend Lettern beschaffen sollte, um das ganze Buch absetzen zu können. Das bedingte

einerseits einen grossen Kapitalbedarf für die Anschaffung eines genügenden Quantums

an Buchstaben, andererseits viel Platz für die Aufbewahrung der «stehenden

Lettern». Wenn man aber Bogen um Bogen druckte, um die freiwerdenden Lettern wieder

zu verwenden, hatte man nicht die Möglichkeit eines einfachen Nachdrucks. Schon im
18. Jahrhundert wurde daher mit Möglichkeiten zur Stereotypie experimentiert. Man
versuchte, von Druckseiten Kopien herzustellen. Zunächst probierte man es mit
Gipsabgüssen, welche dann mit Blei ausgegossen werden konnten. Erst die Verwendung von
Karton ergab aber brauchbare Gussvorlagen, Matern genannt. Auch diese Versuche sties-

sen zunächst auf hartnäckigen Widerstand vor allem der Setzer, welche um die Zukunft
ihres Gewerbes fürchteten. 1804 kam das erste von stereotypierten Platten gedruckte
Buch auf den Markt172. Bald wurde durch die Verwendung von Dampfmaschinen eine

Verbesserung der Drucktechnik und vor allem eine Steigerung der Druckgeschwindigkeit

erzielt. Durch die Anordnung der Druckvorlagen auf einem Zylinder, der Verwendung

von Farbwalzen und der Möglichkeit, das Papier von einer grossen Rolle am

Druckzylinder vorbeizuführen, wurde die Druckgeschwindigkeit in ungeahntem Mass

gesteigert und dadurch der Druck stark rationalisiert, was sich im Endeffekt natürlich

auflagesteigernd und preissenkend auswirkte. Diese Entwicklung galt als «die grösste

Verbesserung des Buchdruckes seit der Erfindung dieser Kunst»173.

Der Textdruck wurde häufig ergänzt durch bildliche Darstellungen. Vor allem war der

Kupferstich verbreitet, aber auch mit dem Steindruck, der Lithographie, gelang es,
bildliche Darstellungen in Druckwerke einzufügen.

Das Binden der Bücher geschah zunächst immer noch von Hand und war sehr

umständlich und zeitaufwendig. Damit hing die Tatsache zusammen, dass die Bücher

meist nicht gebunden, sondern in losen Einzelbogen versandt und verkauft wurden. Der

Käufer war dann allerdings genötigt, die Bindearbeiten selbst zu bezahlen, wenn er einen

haltbaren Band haben wollte. Wenn es sich um Einzelanfertigungen handelte, war der

Preis für die meisten Konsumenten aber viel zu hoch. So teilte Johann Nepomuk Brentano,

der Gründer einer katholischen Bibelgesellschaft im Kanton Aargau, der Basler

Bibelgesellschaft mit, dass er den Annen keine ungebundenen Bibeln verteile, da sie sich

das Binden nicht leisten könnten, sie würden dabei auch allzu oft geprellt1 4.

Satz. Druck, Binderei, Verlag und Verkauf der Bücher waren zunächst meist in einer

Hand. Das zeigt sich zum Beispiel darin, dass noch gegen Mitte des 19. Jahrhunderts in

dem nach Berufen geordneten Adressbuch der Stadt Basel die Berufe des Buchdruckers

und Buchhändlers nicht getrennt aufgeführt sind. Deren Anzahl bewegt sich in der ersten

49



Hälfte des 19. Jahrhunderts in Basel zwischen 6 und 8 Unternehmen. Buchbinder
tauchen mit der Bezeichnung «Buchbinder und Futteralmacher» erst ab 1820 auf. Dann aber
steigt die Zahl von 13 im Jahr 1820 stark an auf bereits 21 im Jahr 1839. Auch die Zahl
der «Buchdrucker und Buchhändler» hatte sich in dieser Zeit etwa verdoppelt. Im Lauf
des 19. Jahrhunderts wurde der Beruf des Verlegers immer wichtiger.

Bis ins 19. Jahrhundert hinein galt auf diesem Gebiet noch eine besondere Form von
Tauschhandel. Die Buchhändler brachten ihre Produkte auf die Messen und wurden dort
von anderen Buchhändlern mit der gleichen Menge von bedrucktem Papier bezahlt
«ohne Rücksicht auf Inhalt und Bedeutung des Buches»'75. Oder es wurden andere
Handelswaren vom selben Wert im Austausch angeboten. So hätte es zum Beispiel auf der
Hand gelegen, als die Basler den Druck einer böhmischen Bibel durch Johannes Jänicke
in Berlin unterstützen wollten, das durch eine Sendung von Basler Bibeln auszugleichen.
Auf die Bitte der Basler hin teilte Jänicke mit, er habe 100 Exemplare nach Böhmen
versandt, «er wünschte aber nicht, dass ihm dieselben durch deutsche Bibel ersetzt werden
wegen den Frachtkosten». Es wäre für ihn «besser es mit Geld zu vergüten»176.

Neben der Steigerung der Buchproduktion, begünstigt durch die technischen
Entwicklungen, gilt es die «Leserevolution» im 18. Jahrhundert zu beachten. Waren in der
ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts die Käufer und Leser von Büchern noch vor allem
Geistliche, nahm durch die in den meisten westeuropäischen Ländern eingeführte Schulpflicht

die Anzahl der Leser stark zu. Dies wirkte sich auch auf den Büchermarkt aus.
Durch eine «Demokratisierung» der Leserschaft, die jetzt verhältnismässig nur noch zu
einem geringen Teil aus Theologen bestand, ergab sich auch eine Verschiebung im
Bücherangebot. War «1740 noch fast die Hälfte aller erscheinenden Bücher theologischer

oder erbaulicher Natur, 1800 nur mehr ein gutes Zehntel»177.
Die Verleger stellten wandernde Händler oder Kolporteure an, um ihre Produkte einer

breiteren Käufer- und Leserschicht nahe zu bringen. Dadurch konnten neue
Käuferschichten gewonnen werden, die bisher zum Beispiel wegen zu weiter Distanzen oder
wegen einer gewissen Schwellenangst keine Buchhandlung zu betreten gewagt hatten,
aber «Leseinteresse und Bildungshunger»178 mitbrachten.

Als Ergänzung zu den Buchhandlungen wurden gegen Ende des 18. Jahrhunderts an
vielen Orten Lesesäle oder Leihbüchereien eingerichtet, zunächst gegen den Widerstand

der Buchhändler, welche um ihren Absatz fürchteten. Die Praxis zeigte aber,
dass solche Leihbüchereien und Lesesäle sich sogar positiv auf den Bücherverkauf
auswirkten.

1.7.2 Presse- und Zensur-Wesen

Basel kam relativ spät zu einer eigenen unabhängigen Tagespresse. Zwar war bereits zu
Beginn des 17. Jahrhunderts in Basel die «ordinäre Wochenzeitung» erschienen. Aber
von besonderer Bedeutung zu Beginn des 19. Jahrhunderts waren lediglich die Anzei-

50



genblätter, etwa das Avisblatt, die aber ohne redaktionellen Teil erschienen. Offizielle
Blätter, um amtliche Bekanntgaben einem breiteren Publikum bekanntzumachen, fehlten

bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts. Eine schwache Abhilfe war die Einladung der Bürger

auf Sonntag morgen in die Zünfte, wo Abschriften amtlicher Verfügungen bekanntgemacht

wurden179.

Das weitgehende Fehlen einer baslerischen Presse dürfte auch dazu beigetragen

haben, dass einerseits in der Landschaft Basel, andererseits in der übrigen Eidgenossenschaft

die Standpunkte der Basler Regierung in den Auseinandersetzungen vor der

Kantonstrennung kaum zur Kenntnis genommen wurden. Die dem konservativen Basel

gegenüber feindlich eingestellte liberale und radikale Presse, wie etwa die «Appenzeller
Zeitung», konnte daher ohne wirksames Korrektiv in grossem Masse ihren Einfluss
ausüben. Erst 1831 erschien mit der «Basler Zeitung» ein eigenes Presseorgan. Die Fronten

waren aber schon so festgefahren, dass diese Stimme nicht mehr mit der nötigen
Bestimmtheit ertönen konnte. Erst in den 40er Jahren des 19. Jahrhunderts kam es zur

Gründung weiterer Basler Zeitungen180.

Seit 1729 erschien das Avis-Blatt, das vor allem Anzeigen, aber auch Mitteilungen
enthielt.

Bei einem Wechsel der Person des Herausgebers musste jeweils wieder neu die

Publikationsgenehmigung beantragt werden. So wandte sich 1796 Peter Raillard an den Rat,

«um die hochobrigkeitliche Gnadenbegünstigung in aller Unterthänigkeit anzuflehen».

1804 beantragte auch Buchdrucker Flick, der das Avis-Blatt einige Zeit gedruckt hatte,

die Genehmigung zur Herausgabe eines zweiten Blattes. Dies wurde ihm aber vom Rat

der Stadt abgelehnt, da in einem solchen Falle das Publikum zwei Zeitungen halten

müsste. Dadurch würde aber dem Publikum Schaden entstehen. 1844/45 entwickelte sich

das Avis-Blatt unter dem Namen «Basler Nachrichten» zu einer politischen Zeitung mit

beigefügtem Anzeigenteil181.
Die Zensur hatte in Basel, wie auch andernorts, eine lange Tradition. Als man 1686

dem Postmeister Schönauer die Erlaubnis zur Herausgabe einer Gazette erteilte, wurde

diese mit der Auflage verbunden, «dass nichts choquantes gegen die königliche Majestät

von Frankreich, noch gegen die Papistische Clerisei, noch gegen andere Potentaten und

hohe Häupter gedruckt werde, auch ist nichts aus holländischen Blättern, welche
raisonnements enthalten, einzubringen»182. 1798 wurde beschlossen, «die Journale, Zeitungen
und öffentlichen Blätter jeder Art, die irgendwo in der helvetischen Republik gedruckt
werden, unter unmittelbare Aufsicht der Polizei zu stellen, und es soll jeder Verfasser von
Blättern gemeldeter Art gehalten sein, ein Exemplar dem Regierungsstatthalter einzuliefern,

welches dieser dem helvetischen Directorium mittheilen werde»183. Die
Buchdrucker und Verleger mussten jeweils ein Exemplar jedes bei ihnen gedruckten Buches

unaufgefordert vorlegen.
Als Zensurbehörde amteten der Rektor der Universität und die Dekane der Fakultäten.

Einen gewissen, allerdings ständig abnehmenden, Einfluss übten auch die kirchlichen
Behörden aus. Nachdem für kurze Zeit in der Helvetischen Republik die Zensur unter-

51



brachen worden war, wurde sie während der Restauration wieder eingeführt. Noch 1828
finden sich in Protokollen der Regenz (der Leitung der Universität) Bemerkungen,
dass die Zensurbestimmungen den Buchhändlern wieder einmal eingeschärft worden
seien184.

Mehrfach geriet zum Beispiel Buchhändler Flick durch Druck und Verbreitung politischer

Flugschriften mit der Zensur in Konflikt. Als er die Niederlage Napoleons vor
Moskau und den Rückzug der napoleonischen Truppen in einem Flugblatt bekanntmachte,

wurde ihm dies durch den Rat der Stadt verboten185. Als er während des
Durchmarsches der alliierten Truppen durch Basel eine Proklamation Ludwigs XVIII. verbreitete,

wurde er gar für 48 Stunden bei Wasser und Brot eingesperrt186.
Während Jahrhunderten war es kirchlichen Behörden mehrfach gelungen, Druck und

Verbreitung gewisser Schriften zu unterbinden. Mit zunehmendem Liberalismus und mit
sinkender Bedeutung der Kirche nahm auch die Möglichkeit der Kirchenleitung, unliebsame

Werke zu unterdrücken, ab. Aber noch in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts
wurden Bemühungen in dieser Richtung unternommen.

Ein solcher Versuch richtete sich gegen die Theologie de Wettes. Selbst als dieser
schon einige Jahre in Basel lehrte und sich gut eingeführt hatte, bemühte sich Antistes
Merian, durch Zensurbestimmungen den Verkauf von de Wettes Vorlesungen zu verhindern

und seine Einleitung ins Neue Testament nicht in den Buchhandel gelangen zu
lassen, «da er nicht nur den Studierenden, sondern allem Volke die Bibel wegrede»187.

Allerdings wurde die vom Grossen Rat erlassene «Verordnung über das Bücherwesen»,

die von 1761 bis 1830 in Basel galt, als eine der damals liberalsten anerkannt188.
Schon von Anfang an gab es auch im werdenden Kanton Baselland Bestrebungen, ein

eigenes Presseorgan zu schaffen. Am 1. Juli 1832 erschien zum ersten Mal die Wochenzeitung

«Der unerschrockene Rauracher, ein schweizerisches wahrheitsliebendes Blatt
für Religion, vernünftiges Volksrecht und Aufklärung». Am 7. Juli 1834 folgte das
Konkurrenzblatt «Der freie Baselbieter»189. In den folgenden Jahren kamen für mehr oder
weniger lange Zeit weitere Zeitungen hinzu wie die «Basellandschaftliche Zeitung», und
das «Basellandschaftliche Wochenblatt»190. Während einiger Jahre bemühte man sich
um ein brauchbares liberales Pressegesetz. Für die 2. kantonale Verfassung von 1838
wurde von einer vorberatenden Kommission als Grundsatzparagraph vorgeschlagen:
«Die Freiheit der Presse ist gewährleistet; ein beförderlichst zu erlassendes Gesetz
bestraft den Missbrauch.» Der regierungsrätliche Entwurf war dann aber sehr viel
restriktiver. Trotz längerer Auseinandersetzungen kam ein Pressegesetz vor Einführung
der gesamtschweizerischen Bundesverfassung im Kanton Baselland nicht zustande191.

52


	Von der mittelalterlichen Kleinstadt in die Neuzeit

