
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 173 (1995)

Artikel: Mögen sie Vereine bilden... : Frauen und Frauenvereine in Basel im 19.
Jahrhundert

Autor: Janner, Sara

Kapitel: IV.: Einblicke in Frauenleben des 19. Jahrhunderts

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV. Einblicke in Frauenleben des 19. Jahrhunderts

Die Geschichte der Frauenvereine beginnt in dem den Frauen zugeschriebenen
Kompetenzbereich: im Haus. Eine besondere Rolle spielt dabei einerseits das Haus der Frau des

protestantischen Pfarrers, welcher neben seinen seelsorgerischen und kirchlichen
Funktionen lange auch das Schulwesen und die Armenpflege in seiner Gemeinde unter sich

hatte, andererseits das Haus des wohlhabenden Unternehmers, dessen Gattin als Stifterin

wohltätiger Einrichtungen den eigenen sozialen Status nach aussen darstellte. Als
Pfarrfrau oder Wohltäterin wurde die verheiratete Frau ihrer Rolle als Stütze des

Ehemannes gerecht. Individuelle Ausweitung dieses Kompetenzbereiches oder einmalige
Kompetenzüberschreitungen, wie sie sich in den Dreissiger Wirren Esther Emilie Sara-
sin-Forcart in Tenniken erlaubte, sind die ersten Anzeichen dafür, dass die Frauen der
Ober- und Mittelschicht die ihnen von den Männern gesteckten Grenzen zu hinterfragen
beginnen. Indem die Frauen systematisch die traditionell in allen religiösen Gemeinschaften

Basels ihnen überbundene Kranken- und Armenpflege organisieren, entstehen
die verschiedenen Gemeindevereine, welche in den achtziger Jahren einen erstaunlichen

Organisationsgrad erreichen, wie das Beispiel des Frauenvereins der Israelitischen
Gemeinde deutlich zeigt.

Die eingeschränkte Bewegungsfreiheit bürgerlicher Frauen der Mittel- und
Oberschicht, die Familienpflichten und der ständig zunehmende Umfang der Fürsorgearbeit
macht es bald nötig, sogenannte Berufsarbeiterinnen anzustellen, welche die eigentliche
Fürsorgearbeit gegen Lohn leisten. Bieten diese Stellen Frauen aus der Unterschicht eine

gewisse ökonomische Sicherheit und manchmal auch die Möglichkeit eines sozialen

Aufstieges, so bedeutet die daraus entstehende finanzielle Belastung für die leitenden
Comitédamen meist den Verlust der eigenen Unabhängigkeit, da nur Männer rechtlich
über die dafür nötigen Mittel verfügen. Diese Entwicklung veranschaulichen das Leben
und die wechselnden Anstellungsverhältnisse von Elise Heiniger.

Ganz andere Wurzeln haben hingegen die Arbeiterinnenvereine. Sie entstehen, weil
die Frauen der Unterschicht durch die Industrialisierung dem Erwerb zunehmend ausser
Haus nachgehen müssen, ökonomische Zwänge sie also aus dem traditionellen
Kompetenzbereich in die Fabrikhallen treiben. Die leitenden Frauen treten von Anfang an offen
für das Frauenstimmrecht ein. Die Doppelbelastung von Haushalt und Erwerbstätigkeit,
die niedrigen Löhne und das mangelnde Verständnis von Seiten der Männer schränkt die

Entwicklungsmöglichkeiten dieser Vereine allerdings sehr ein.
Erst in den neunziger Jahren bilden sich in Basel diejenigen Frauenvereine, welche in

verdeckter Form auch Frauen aus der Mittel- und Oberschicht politische Handlungsspielräume

eröffnen, indem sie den traditionellen Kompetenzbereich der Fürsorge wei-

51



ter ausbauen und so aktiv die von den Männern betriebene konservative Sozialpolitik
unterstützen. In Basel liegt der Ursprung zu dieser Entwicklung in der Sittlichkeitsbewegung.

Sie setzt sich mit der sexuellen Ausbeutung der Frauen auseinander, einem für
bürgerliche Frauen stark tabuisierten Thema. Lily Zellweger-Steiger, welche 1901 den

Basler Frauenverein zur Hebung der Sittlichkeit gründet, der sich auf die Frauenfürsorge
konzentriert und innerhalb weniger Jahre zur grössten und mächtigsten Basler

Frauenorganisation wird, hat sich ein Leben lang für dieses Anliegen eingesetzt. Die Umstände,

unter welchen Anna Herzog-Widmer das Pflegekinderwesen leitet, zeigen beide Seiten

dieser verdeckten Frauenpolitik: die weitgehenden Kompetenzen, welche diesen

Frauenvereinen von staatlichen Stellen zugestanden werden, aber auch die grosse Abhängigkeit

von der politischen Unterstützung der Männer, da der Tätigkeit des Pflegekinderwesens

die rechtliche Grundlage weitgehend fehlt. Die Gründung des Basler

Katholischen Frauenbundes durch Emilie Gutzwiller-Mever erfolgt hingegen in einem

Moment, als das Scheitern dieser Politik der bürgerlichen Frauen bereits feststeht und

sie sich entscheiden müssen, ob sie offen das Frauenstimmrecht verlangen wollen oder

nicht. Für die Katholikinnen bedeutet diese erste eigene, relativ unabhängige
Frauenorganisation aber einen wesentlichen Fortschritt, auch um sich der für sie erdrückenden
Übermacht des Basler Frauenvereins zur Hebung der Sittlichkeit in der Frauen- und

Jugendfürsorge zu erwehren, dessen Vorbild gleichzeitig den Aufbau der eigenen
Organisation prägt.

1. Die Frau des Pfarrers von Tenniken 1831 : Esther Emilie Sarasin-Förcart
(1807-1866)

Am Abend ihres Hochzeitstages, den 14. Dezember 1830, schrieb die damals dreiund-

zwanzigjährige Esther Emilie Sarasin-Forcart den ersten Brief an ihre Mutter Margaretha

Forcart-Iselin. Sie hatte sich im Sommer verlobt, kurz nachdem ihr Mann zum
Pfarrer von Tenniken und Zunzgen gewählt worden war. Vom Pfarrhaus Tenniken aus,

ihrem neuen, nun eigenen Hausstand, schrieb sie in den Hirzen in der Aeschenvorstadt,

wo sie bis auf diesen Tag mit ihrer Familie gelebt hatte. Fast täglich sandte sie Briefe an

ihre Mutter und ihre Schwestern in Basel, bis sie am 10. Januar 1833 mit ihrem Mann
das Pfarrhaus in Tenniken verlassen musste und in die Stadt zurückkehrte, da er den Eid

auf die Verfassung des neuen Kantons Basel-Landschaft nicht leisten wollte.
Die junge Frau litt sehr an der Trennung von ihrer Familie, vor allem fehlte ihr die

Mutter, zu welcher sie ein besonderes Vertrauensverhältnis hatte. Nach dem ersten

Besuch ihres Vaters und ihrer Schwester Elise in Tenniken schrieb Emilie am 19.

Dezember an ihre Mutter: Ich hätte mir gewünscht, dass sie länger hätten bleiben können.

Doch ich darf mich ja wieder freuen, bald deinen Besuch, geliebte Mutter, zu

haben; es ist mir, ich hätte dir gar vieles zu sagen und zu fragen, denn es kommt mir täglich

etwas vor, wo ich dich so gerne um Rat fragen möchte, und bin überzeugt, dass

52



wenn du hier sein wirst, ich alles vergessen werde. Ihr Verhältnis zur Familie des Mannes

schien zwar gut, blieb im Grunde aber distanziert, wie wir der Schilderung des

Verhältnisses zu ihrer Schwägerin Carolina in einem Brief vom 2. März 1831 entnehmen

können: Dass ich mit ihrem Besuch eine rechte Freude habe, kann ich wohl sagen (Ich
hätte nicht geglaubt, dass sie mich so ganz nicht genieren würde, wie es doch der Fall
ist). Freilich ist es für mich doch nicht das, wie wenn eine meiner Schwestern bei mir
wäre, oder gar wenn die liebe Mama, aber ich weiss nicht einmal, ob es gut für mich

wäre, denn es würde mir sonst zu arg sein, wenn du wieder fortgingest. Je mehr die

junge Frau in den nächsten Monaten aber in ihre neuen Rollen als Ehefrau. Hausfrau und

Pfarrfrau hineinwuchs, desto mehr wurde der Dialog zwischen Mutter und Tochter zu

einem auf gleicher Ebene geführten Gespräch zwischen einer erfahrenen älteren und

einer jüngeren Frau. Bereits im Juni 1831 schrieb Emilie an ihre Mutter: Er (ihr
Ehemann) hat es in diesem Stück wie Papa. Was er eben gerne hätte, das sieht er im Geiste

schon erfüllt, da bin ich aber ganz das Gegenteil und habe ihm gleich so viele Sachen,

die diesem zu schönen Gedanken im Wege stehen, vordemonstriert, dass er zuletzt

verstummen musste. Ihrer Mutter teilte sie auch als erste im Oktober 1831 mit, schwanger

zu sein: Es kommt mir heute wie ein Traum vor, dass ich euch alle gestern gesehen habe.

Es war zu herrlich - dafür ist es mir aber heute aufs katzenjammerlig, und ich komme

mir zuweilen vor wie malade imaginaire, denn ich bin sehr übler Laune. Nicht wahr,

liebe Mama, du sagst aber keinem Menschen etwas von meinem Nichtwohlsein, denn ich

möchte nicht, dass meine Schwiegermutter durch die dritte Hand Vermutungen hören

könnte, die ich ihr nicht sagen werde, bis ich darüber in Gewissheit bin. Für die Geburt

kehrte Emilie in ihr Elternhaus zurück, brachte aber nach dem Wochenbett ihrem Mann

den kleinen Sohn nach Tenniken ins Pfarrhaus.

Gleich in den ersten Tagen in Tenniken übernahm Emilie durch eine bezeichnende

Geste die Leitung der Haushaltung, welche bisher von der ältesten Magd Marie, der

Köchin, geführt wurde: Erst gestern (am 18. Dezember, als noch der Vater und die

Schwester im Haus waren, sj) habe ich der Marie den Kellerschlüssel abgenommen, ich

wusste ganz nicht recht wie ich ihr begreiflich machen sollte, dass ich jetzt gerne die

Schlüssel unter meiner Aufsicht haben wollte. Es ist aber auch recht gut gegangen und

sie ist gar willig. Sie stellte auch eine zweite Magd ein und führte Lohnverhandlungen
mit Marie, da sie mit den bisherigen Anstellungsbedingungen nicht einverstanden war.

Die ausschliessliche Verpflichtung der Dienstboten ihrer Person gegenüber machte

offenbar ein wesentliches Element ihrer Autorität als Hausfrau aus. Allerdings wurde

ihre Autorität nur anerkannt, wenn sie diese auch auszuüben bereit war: Ich werde es

wohl nicht dazu bringen, das Lisbeth serviere. Denn ich hatte es gleich, wie ich wieder

hieher kam, angekündigt, merkte aber wohl, dass ihr (Marie, sj) diese Änderung nicht

gefalle, und nicht einmal in 2 ganzen Tagen konnte ich sie (Marie, sj) bewegen, Lisbeth

den Tisch decken und auftragen zu lassen. Jetzt tut sie (Marie, sj), als wenn ich nie

nichts gesagt hätte, und da sollte ich ihr eigentlich einen Zuspruch halten, was mich

gewaltig kostet.

53



Paternalistische Züge trugen die Beziehungen zur Dorfbevölkerung. Die einfachen
Umgangsformen der Bauern amüsierten die junge Städterin: Nachmittags machte ich
mit Carolina (der Schwester des Ehemannes, sj) zwei Besuche, einen bei einem kranken
Mädchen und der andere beim Gemeinderat M. (im Original vollständiger Name, sj),
den Marie (die Magd, sj) wohl kennt. Ich hatte schon lange Lust, einmal in sein Haus,
das ich täglich vor Augen habe, zu kommen, und benutzte die Gelegenheit eines seiner
Kinder, das nicht ganz wohl war, zu besuchen. Ich war ganz entzückt, ob der Nettigkeit
und besonders der Reinlichkeit, die in der Küche und Stube überhaupt herrschte. Da sie

gerade Kajfe tranken, so Messen sie mich mittrinken und es schmeckte uns gar gut. Ich
musste aberfast lachen, als der Mann eine bleierne Büchse hervorholte und aufdieselbe
Art wie Rudolf (Bruder von Emilie, sj) bei der Frau B. (im Original vollständiger Name,
sj) bemerkt hat, uns Zucker in die Tassen warf. Während wir noch dort waren, kamen mit
lautem Jubel einige Bauern ans Fenster und riefen herein: «Die Verfassung ist
angenommen!». Einer der Gemeinderäte, welcher ihren Mann in die Stadt fuhr oder Briefe in
die Stadt besorgte, schien ebenso wie ein anderer Bote von der Bandfabrik von Emilies
Vater abzuhängen.

Als Emilie Sarasin-Forcart Mitte Dezember 1830 in Tenniken ankam, war die politische

Lage in der Stadt und auf der Landschaft bereits sehr angespannt. Im Basler Ratshaus

hatten die Verhandlungen über eine neue Kantonsverfassung begonnen, welche der
Landschaft eine angemessenere Vertretung im Grossen und Kleinen Rat bringen sollte.
Viele Städter hatten Angst vor einem Putsch. Die Tore der Stadt, das Zeughaus und das
Ratshaus waren deshalb mit Wachposten besetzt worden. In Tenniken und Zunzgen
schien die Lage vorerst noch ruhig zu sein, da die stadttreuen Bauern in Zunzgen die
Mehrheit hatten und in Tenniken immerhin eine starke Minderheit bildeten. Anfangs
Januar nahm die Spannung in der Landschaft zu. Von befreundeten Pfarrherren erhielt
sie beunruhigende Nachrichten über die Unruhe, die überall herrsche. In Liestal sei es
wieder gar unruhig und man sehe viele (rot-weisse, sj) Kokarden. Am 6. Januar kam
es in der Kirche von Liestal zur Wahl einer provisorischen (kantonalen, sj) Regierung,
welche die städtische Regierung für abgesetzt erklärte. Nach der ersten Besetzung von
Liestal durch Basler Truppen am 16. Januar 1831 und der Flucht der Insurgenten schien
sich die Lage wieder zu beruhigen. Aber die junge Frau war sich der prekären Situation,
in welcher sie und ihr Mann lebten, immer bewusst, da sie von Anfang an das Gefühl,
nur auf Zeit in Tenniken bleiben zu können, bedrückte, wie sie ihrer Mutter im Februar
schrieb: Ich stehe überhaupt an gar vielem an und entbehre gar sehr deinen Rat. Denn
es ist mir, ich sollte überall etwas machen lassen und weiss dann aber immer nicht wie
und habe jetzt auch keine besondere Lust dazu, weil es mir doch immer wieder
vorkommt, es könne noch dazu kommen, dass wir fort müssen. Zwar blieb es in Tenniken
und Zunzgen weiterhin ruhig, aber die Nachrichten aus der Stadt und die Erlebnisse
befreundeter Pfarrherren aus anderen Baselbieter Dörfern hielten die Angst wach: Emilie

war in der Küche beschäftigt, als ein Chaislein vor unser Haus gefahren kam. Mein
lieber Mann hatte just Unterricht. Ich schickte Maria, um zu sehen, was das zu bedeuten

54



habe. Denn noch immer erschrecke ich, wenn ich unbekannte Chaislein kommen sehe.

Denn die Drohung (der Insurgenten, sj), man werde die Pfarrer abholen steckt mir noch
im Kopf.

Die junge Frau wurde durch ihre Rolle als Pfarrfrau bald in die politischen Tagesereignisse

mithineingezogen, an welchen ihr Mann regen Anteil nahm. Sie wusste um die

umfangreiche Korrespondenz ihres Mannes mit Pfarrern in der Landschaft und mit
städtischen Behörden und hatte als Gastgeberin einen genauen Überblick über seine politischen

Verbindungen und die städtische Propaganda in den Dörfern: Heute Abend werde
ich den Beamten von Tenniken, die diesen Abend ins Pfarrhaus kommen werden wegen
der Rechnungen, bei welcher Gelegenheit mein lieber Mann ihnen auch die Verfassung
erklären wird, auftischen.. .Ich glaube, sie sind hier allgemein für die Annahme der
Verfassung und werden wenigstens von allen Seiten recht bearbeitet. Denn es sagte uns erst
ein Bauer, dass fast von allen Fabrikherren Leute (zu den von ihnen abhängigen
Posamentern, sj) ausgeschickt wurden zu diesem Zweck.. .Vielleicht versammelt sich morgen
die Gemeine im Pfarrhaus, da die Bauern keine grosse Stuben haben und es der
Schulmeisterin wieder gar nicht gut geht, so dass sie jeder Lärm angreift. - Es wäre meinem
Mann gar recht, da er gar gute Gelegenheit hätte, ihnen die Verfassung selbst vorzulesen

und auszulegen. Die gemeinsamen Hausbesuche mit ihrem Mann in der Gemeinde
hatten nicht nur seelsorgerische Funktion: So aber kommen wir von einigen Hausbesuchen,

die wir nach dem Essen machten, zurück, und mein lieber Mann forschte vergebens

aus Auftrag von Statthalter Verweser von Waldenburg, der ihm diesen Morgen
geschrieben, nach einer neuen Schrift, die von Zürich aus unter unsere Landleute
verbreitet worden sei, und natürlich, dass sie sich wohl hüten, wenn sie solche auch wirklich

hätten, vor uns etwas davon merken zu lassen. Uberhaupt herrscht eine fatale Idee

unter ihnen, denn sie kommen immer wieder auf das zurück: wenn nur die Stadt Frieden
machen wollte (wohl die Insurgenten amnestieren, sj). Auch geben ihnen die
Verteidigungsanstalten gar viel zu schaffen.

Da Basel eine Amnestie der Insurgenten, der Mitglieder der provisorischen Regierung

vom Januar 1831. strikt ablehnte und im Juni sie zu mehrjährigen Haftstrafen
verurteilte, wuchs die revolutionäre Unruhe in der Landschaft erneut, jetzt offenbar auch im
früher eher ruhigen Tenniken. Anfang August schreibt Emilie ihrer Mutter: Es wird jetzt
wieder darauf los gelogen, dass man lieber gar nichts hören möchte. Wenn aber die
Leute die Köpfe zusammen stecken, so kann man sich auch nicht enthalten zu fragen:
«Was giebt's?».. .Und ist bis jetzt auch noch gar nichts Beunruhigendes begegnet. Aber
doch muss ich gestehen, dass immer ein grosser Druck aufmir lag. Trotzdem bleibt das

Ehepaar in Tenniken, auch nach den schweren Unruhen im August in Sissach. da es

gewiss einen üblen Eindruck (bei den stadttreuen Gemeindemitgliedern, sj) gemacht hätte,

wenn wir auch fort wären, da wir weiters keine Ursache dazu hatten. Nach der zweiten

Besetzung von Liestal am 21. August durch die Basler, welche sich aber zu früh und
überstürzt nach Basel zurückzogen, formierte sich in Liestal eine zweite, diesmal rein
landschaftliche Regierung, die Mitte September das stadttreue Reigoldswilertal unter

55



ihre Kontrolle brachte, bevor die von Basel zu Hilfe gerufenen eidgenössischen Truppen
die landschaftlichen Mannschaften entwaffneten. In der Nacht vom 16. auf den 17.

September 1831, also nach dem Reigoldswilerzug, wurde das Pfarrhaus in Tenniken
wahrscheinlich von der revolutionär gesinnten Jugend gezielt beschossen. Nach dem
Einmarsch der eidgenössischen Truppen in Tenniken am 18. September 1831 und wegen der

starken stadttreuen Minderheit im Dorf befanden sich der Gemeindepräsident und die

revolutionär gesinnten Gemeinderäte von Tenniken in einer schwierigen Lage, besonders

nach der Strafpredigt von Emilies Mann, welche von zahlreichen Tennikern besucht
wurde. Ich glaube nicht, dass allein die Drohung des Pfarrers, das Dorf zu verlassen,
diese Männer sonst veranlasst hätte, das Ehepaar zu einer Aussprache im Pfarrhaus
aufzusuchen. Da das Gespräch im Bereich des Hauses stattfand, konnte auch Emilie an der
Szene teilnehmen. Denn galten die Kugeln ihrem Mann, so trafen sie auch ihren Hausstand.

Allerdings überschritt sie bewusst die Grenzen ihres Kompetenzbereiches, als sie

lautstark in die Auseinandersetzung zwischen den Männern eingriff. Die Mutter
reagierte äusserst besorgt auf das ungewöhnliche und für ihr Empfinden unpassende
Benehmen ihrer Tochter, welche in städtischen Verhältnissen unmöglich gewesen wäre.

Anders als ihre Mutter in der Stadt schien Emilie sich der Wirkung eines solchen
Auftrittes in der dörflichen Umgebung aber durchaus bewusst zu sein und schrieb ihrer
Mutter, welcher sie im vorhergehenden Brief ausführlich die Ereignisse in der Nacht

vom 16. auf den 17. September geschildert hatte, am 20. September 1831 beruhigend:
Mit dem darein Donnern (von Emilie bei der Aussprache, sj) war es denn so gefährlich
auch nicht. Denn der Mann sah wohl, dass es nicht Zorn war, da ich sehr bewegt war,
und es muss auch keinen üblen Eindruck gemacht haben, nachdem zu schliessen, wie sie

sich seitdem benehmen. Das energische Eingreifen der jungen Pfarrfrau schob die Rückkehr

nach Basel aber nur hinaus. Da Emilies Mann die Regierung des Halbkantons
Basel-Landschaft nicht als Oberbehörde der neuen basellandschaftlichen Kirche
anerkennen wollte, verliess das Ehepaar am 10. Januar 1833 die Gemeinde von Tenniken.
Bei der Abdankungsfeier für seine Frau dreissig Jahre später erinnerte sich ihr Mann mit
folgenden Worten dieser Ereignisse und ihrer tätigen Mitarbeit bei der Herausgabe des

Christlichen Volksboten, welche unmittelbar nach der Rückkehr nach Basel 1833

einsetzte: An allem, was der Mann arbeitete, nahm die Frau süssen, innigen Antheil, und
wie die That anspruchsloser, helfender Liebe ihrer Seele stets eine Lust war, so hat sie

auch hier dem Gatten geholfen, wo sie konnte.

Quellen:

Briefe von Esther Emilie Sarasin-Forcart an Margaretha Forcart-Iselin, Schweizerisches Wirtschaftsarchiv,
Handschriften 268 (Schreibung und Interpunktion der Zitate im Text von sj normalisiert)

Leichenreden, Staatsarchiv Basel, LB 14,9

Schulthess Paul H„ Die affilierten Geschlechter der Familie Sarasin, Band V: VII. Generation, Basel, 1972 (Manuskript)

56



Literatur:

Simon Christian, Untertanenverhalten und obrigkeitliche Moralpolitik. Studien zum Verhältnis zwischen Stadt und

Land im ausgehenden 19. Jahrhundert am Beispiel Basels, Basel, 1981 (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft,

Band 145)

2. Der Frauenverein der Israelitischen Gemeinde Basel

Die dritte jüdische Gemeinde in Basel entstand wahrscheinlich während den kurzen Jahren

der Helvetik, als die in umliegenden Dörfern im Elsass wohnhaften Juden als

französische Staatsangehörige die volle Niederlassungsfreiheit in der Schweiz erhielten und

auch das Recht, Liegenschaften zu erwerben. Nachweisbar ist die Gemeinde seit 1805.

Der Wohltätigkeitsverein der Frauen der Israelitischen Gemeinde entstand gleichzeitig
mit der dritten Gemeinde und ist damit einer der ältesten Frauenvereine Basels. Er

bestand also lange vor seinem offiziellen Gründungsdatum 1834. In jeder jüdischen
Gemeinde gibt es aus religiösen Gründen je einen Männer- und einen Frauenverein, eine

Chewra Kadischa. Frauen, welche einer Chewra angehören, verpflichten sich, kranke

Frauen in der Gemeinde zu besuchen, bei Sterbenden die üblichen Gebete zu verrichten,
Tote zu waschen und einzukleiden, bei ihnen zu wachen und sie vom Bett zum Friedhof

zu geleiten. Da die Mitglieder einer Chewra es sich zur Pflicht machen, jeder Jüdin ein

den rituellen Vorschriften gemässes Begräbnis zu garantieren, nähten die Frauen der

Chewra für Unbemittelte Totenhemden. Aus diesen ursprünglich rein religiösen Aufgaben

entwickelte sich der Wohltätigkeitsverein, welcher sich der Armenpflege widmete

und fürsorgerische Aufgaben an Frauen und Kindern in der Gemeinde und für durchreisende

Juden und Jüdinnen übernahm.

Die jüdische Gemeinde überdauerte unter sehr schwierigen äusseren Bedingungen
die Mediations- und Restaurationszeit in Basel. Der Kleine Rat erlaubte der Gemeinde

nur, ein Lokal als Bethaus zu mieten. Das Errichten einer eigenen Synagoge und eines

Lehrhauses war untersagt, ebenso Trauungen und Begräbnisse in der Stadt. Der Kleine

Rat der Stadt behinderte die in Basel wohnhaften Juden aber nicht nur in ihrer

Religionsausübung, er betrieb auch systematisch das langsame Aussterben der

jüdischen Gemeinde, indem die Söhne einer jüdischen Familie nur solange Wohnrecht in der

Stadt genossen, als sie sich nicht verheirateten. Ausnahmen wurden nur für den ältesten

Sohn einer niedergelassenen Familie gewährt. Während noch zu Beginn der vierziger
Jahre aus diesem Grund der weitere Bestand der jüdischen Gemeinde sehr in Frage

gestellt war, milderte die Revision der Verfassung 1847 die Niederlassungsbestimmungen,

so dass der Aufenthalt und die Niederlassung der ansässigen Juden nicht

mehr gefährdet war. 1849 wurde der Gemeinde vom Kleinen Rat die Erlaubnis zum

Kauf einer Liegenschaft am Unteren Heuberg 21 zwecks Errichtung einer kleinen

Synagoge erteilt. Rechtlich war die Gemeinde und der Kultus aber weiterhin nicht abgesi-

57



chert. Erst 1866 erhielten die Juden in der Schweiz die Niederlassungsfreiheit, und
schliesslich garantierte ihnen die Revision der Bundesverfassung von 1874 auch die
volle Glaubens- und Kultusfreiheit. Es ist also kein Zufall, dass der Wohltätigkeitsverein
der Frauen der Israelitischen Gemeinde sich erst 1874 im Adressbuch der Stadt Basel
eintragen liess.

Um 1880 entstanden wahrscheinlich die ältesten noch erhaltenen Statuten des
Frauenvereins der Israelitischen Gemeinde, die einzige Quelle, welche ein Bild von der
Tätigkeit und der Funktion des Frauenvereins in der Gemeinde vermittelt. Die Vereinsstatuten

spiegeln die Veränderungen der Gemeinde durch die 1866 gewährte
Niederlassungsfreiheit wider. Denn nach 1866 begannen die in benachbarten elsässischen Dörfern
wohnenden Juden in die Stadt überzusiedeln, was die Basler Gemeinde vor grosse
Probleme stellte: Eine den wachsenden Bedürfnissen angepasste Gemeindestruktur musste
geschaffen werden. Vermehrt musste die Gemeinde auch für Arme aufkommen.
Zwischen dem Vorstand der Gemeinde und der Leitung des Männervereins kam es zu
Spannungen, da der Gerneindevorstand versuchte, die Männer-Chewra in eine von der
Gemeindeverwaltung zentral geleitete Armenpflege einzubinden. Schwierigkeiten
entstanden in der Gemeinde auch, weil der Vorstand einen obligatorischen Beitrag aller
Gemeindemitglieder an die Armenkasse durchzusetzen versuchte. Im Protokoll des
Gemeindevorstandes vom 29. Januar 1880 lesen wir dazu: Nach längerem Résumé wird
beschlossen: Es solle bei den freiwilligen Beiträgen zum Armen-Wesen verbleiben, doch
solle der Gemeinde der Antrag gestellt werden, die Gemeinde-Commission (den
Gemeindevorstand, sj) mit der Befugnis auszustatten, solche Gemeindemitglieder die
nicht freiwillig zur Armen-Casse beisteuern, durch geeignete Mittel zur Beisteuer zu
zwingen. Der Frauenverein unterstützte die Politik des Gemeindevorstandes, wie seinem
Tätigkeitsbericht für 1882 zu entnehmen ist: Der hier verstorbene Handwerker X (im
Original steht der Name, sj) aus Lemberg hinterliess uns eine ganz mittellose Frau mit
3 Kindern. - Die Commission (der Gemindevorstand, sj) sah es als Menschenpflicht an,
vorläufig für deren Unterhalt zu sorgen. - Wir haben beschlossen, derselben fl5
wöchentlich aus der Armen-Casse verabfolgen zu lassen und die 4 verschiedenen
Wohltätigkeitsvereine aufzufordern, ihrerseits für die Wohnungsmiethe einzustehen. - Der
Frauen verein, welcher am meisten für Unterstützung leistet, wie Sie aus dessen
Rechnungsablage ersehen könnten, hatßO vierteljährlich zugesagt (Hervorhebung sj). Der
Männer-Verein der Chevre Tofer Tof aber, der die grössten Einnahmen hat, gab uns
abschlägigen Bescheid, von den anderen 2 Vereinen sind wir noch ohne Antwort. Einige
Jahre später gelang es aber, die verschiedenen Vereine in einer Armen-Kommission
zusammenzufassen und eine einheitliche und koordinierte Armenpflege in der
Gemeinde zu schaffen, die von allen Mitgliedern getragen wurde.

Auch der Frauenverein hatte Einsitz in der Armen-Commission. Er übernahm im
Laufe der achtziger Jahre ganz wesentliche Funktionen innerhalb der jüdischen
Gemeinde, wie dies auch in den ältesten erhaltenen Statuten deutlich zum Ausdruck
kommt. Die religiösen Pflichten stehen im Text nicht im Vordergrund, sind aber in ver-

58



schiedenen Bestimmungen der Statuten klar fassbar. Straff organisiert, wurde der Verein

von einer mit weitgehenden Kompetenzen ausgestatteten Präsidentin geleitet, welche de

facto für die Organisation der gesamten Krankenpflege für die weiblichen Gemeindemitglieder

und weiter Bereiche des Armenwesens verantwortlich war. Der Frauenverein

hatte den Charakter einer Hilfskasse. Der monatliche Mitgliederbeitrag garantierte den

Anspruch auf Pflege und finanzielle Unterstützung bei Krankheiten in der Familie. Mit
seinem Beitritt akzeptierte das Mitglied indessen auch, auf Anordnung der Vereinspräsidentin

Nachtwachen bei Kranken und, wenn nötig, deren Pflege auch tagsüber zu
übernehmen. Allerdings konnte ein Mitglied sich von dieser Pflicht befreien, indem es für
die Kosten für eine Krankenwärterin aufkam. Gegebenenfalls musste ein Mitglied die

Wahl ins Comité annehmen und die mit der Armen- und Krankenpflege verbundenen

Verwaltungsarbeiten zwei Jahre lang erledigen. Ein Teil der Mitgliederbeiträge wurde

somit durch aktive Mitarbeit auf verschiedenen Ebenen in der Armen-und Krankenpflege

geleistet. Diese fürsorgerische Tätigkeit innerhalb der jüdischen Gemeinde führte

um die Jahrhundertwende auch zur Zusammenarbeit mit christlichen Frauenvereinen.

Mitglieder des jüdischen Frauenvereins finden sich zum Beispiel in der Jugendfürsorge
des Basler Frauenvereins zur Hebung der Sittlichkeit. 1912 folgte die Präsidentin der

Einladung der eben gegründeten Frauenzentrale, an deren Sitzungen teilzunehmen.

Quellen:

Adressbuch der Stadt Basel 1874— 1918

Jahresberichte und Protokolle des Vorstandes der Israelitischen Gemeinde Basel. Staatsarchiv Basel, Privatarchiv

793

Statuten des Israelitischen Frauenvereins Basel, Staatsarchiv Basel. Israelitische Gemeinde Basel, Privatarchiv 793

Literatur:

Nordemann Theodor, Zur Geschichte der Juden in Basel. Jubiläumsschrift der Israelitischen Gemeinde Basel aus

Anlass des 150jährigen Bestehens, <Basel>, <1955>

Nordmann Achilles, Geschichte der Juden in Basel seit dem Ende der zweiten Gemeinde bis zur Einführung der

Glaubens- und Gewissensfreiheit 1397-1875, Basel, 1913 (Separatabdruck aus der Basler Zeitschrift für

Geschichte und Altertumskunde, Band 13/1913)

Picard Jacques, Die Schweiz und die Juden 1933-1945. Schweizerischer AntisemitismusJüdische Abwehr und inter¬

nationale Migrations- und Flüchtlingspolitik, Zürich, 1994, S. 239-241: Bund Schweizerischer Israelitischer

Frauenvereine

59



3. Im Auftrag der Stadtmission unterwegs: Elise Heiniger (1835-1894)

Die Glieder des Frauenvereins wünschen die Anstellung einer Frauensperson, welcher
die Hauptgeschäfte üherhunden werden könnten, vermerkt das Protokoll der Evangelischen

Gesellschaft für Stadtmission unter dem 21. Februar 1867. Seit fünf Jahren war
das von der Evangelischen Gesellschaft unabhängige Frauencomité in der weihlichen
Diakonie in Kosthäusern und Arbeiterfamilien der Stadt tätig: Die Frauen versehen...
von sich aus einen regelmässigen Dienst durch Lesen des Wortes Gottes in Familien und
bei einzelnen Personen, auf ihre Lage und Verhältnisse eingehend, und gehen dem jungen

weiblichen Geschlechte (alleinstehenden, in Kosthäusern lebenden Fabrikarbeiterinnen,

sj) nach. 1867 wollte das Damencomité offenbar die anstrengenden Besuche und
die fürsorgerische Arbeit einer Angestellten übertragen. Da die Frauen unter
Geschlechtsvormundschaft standen, verfügten sie ohne die Unterstützung des Männer-
comité der Stadtmission nicht über die nötigen Mittel. Die im Juli 1867 erfolgte Anstellung

von Elise Heiniger als Bibelfrau bezeichnet deshalb den Beginn der langsamen
Vereinnahmung des Frauencomité durch die ausschliesslich von Männern geleitete
Stadtmission.

Elise Heiniger stammte aus einfachsten Verhältnissen. Sie kam 1835 in Weislingen in
Baselland zur Welt, besass aber das Bürgerrecht des bemischen Eriswil. Seit 1849 lebte
sie mit ihrer Mutter Elisabeth Heiniger-Börlin und ihren vier Geschwistern in Basel. Sie

war die Zweitälteste von vier Töchtern. Da ihre drei Jahre ältere Schwester 1854 nach

Pfeffingen heiratete, wurde sie als die älteste, im Haushalt verbliebene Tochter zur
Stütze ihrer Mutter. Denn ihr Vater Johann Ulrich liess sich erst 1856 in Basel nieder, wo
er als Taglöhner arbeitete. 1862 starb er. Wie schon ihre Mutter arbeitete Elise Heiniger
in der Fabrik als Seidenwinderin, bis sie 32jährig von der Stadtmission angestellt wurde.
An ihren ökonomischen Lebensumständen hat dies wohl nicht viel geändert. Ihr Lohn
war kärglich: Fr. 800.- im Jahr, nachdem das Frauencomité gegen die anfänglich bewilligten

Fr. 600 - protestiert hatte. Unter dem 6. März 1873 lesen wir im Protokoll
der Stadtmission: Bei den dürftigen Umständen der Jungfrau Heiniger, da sie eine
kränkliche Mutter zu verpflegen hat, sollte ihr fr 40, die sie bei Herrn Herzog
(-Reber, Gründer der Stadtmission und Ehemann der Präsidentin des Frauencomité, sj)
entlehnte, nicht vom Honorar, dass sie 1/4 jährlich vorausbeziehe, abgezogen werden,
sondern als Geschenk erlassen, und Herrn vonderMühll (Kassier der Evangelischen
Gesellschaft, sj) Handöffnung gegeben werden, ihr zeitweise so lange sie die Mutter bei
sich hat, bis auffr 100 per Jahr namens der Gesellschaft beizustehen.

1880 gelang es Elise Heiniger, das 1867 bei der Anstellung durch das Frauencomité
geschaffene persönliche Abhängigkeitsverhältnis von Frau Herzog-Reber, der Präsidentin

des Comité, aufzulösen, indem sie Meinungsverschiedenheiten zwischen der
Evangelischen Gesellschaft und dem Frauencomité über ihr Anstellungsverhältnis gezielt
ausnützte; denn beide Vereine betrachteten Elise Heiniger als ihre eigene Untergebene.
Der Frauenverein sah im finanziellen Beitrag der Evangelischen Missionsgesellschaft

60



an die Lohnkosten eine Unterstützung der eigenen Vereinstätigkeit. Die Männer betrachteten

hingegen Elise Heiniger im Laufe der Jahre als eigene, im Auftrag des Comité für
einen anderen Verein tätige Angestellte und die Zahlungen an den Frauenverein als

Lohnzahlungen. Am 22. November 1880 werden im Comité der Stadtmission über
gewisse Anstände, welche zwischen Jungfrau Heiniger, unserer Angestellten (Hervorhebung

sj), und ihrer Mitbewohnerin des Hauses Nr. 2 Peterskirchplatz (im Martastift, sj),

resp. der Hausvermieterin Frau Herzog-Reber sich ergeben haben, vertrauliche Mitteilungen

gemacht. Es wurde beschlossen, Elise Heiniger eine eigene Wohnung in einer der

Stadtmission gehörenden Liegenschaft am Spalentorweg anzubieten. Der Nachsatz:

Über die Aufstellung eines der Jungfrau Heiniger zur Seite gehenden Frauencomité soll
in einerfolgenden Sitzung berathen werden, macht deutlich, dass mit dem Lokalwechsel
der Frauenverein die Kontrolle über Elise Heiniger endgültig verloren hatte.

Diese Veränderung bedeutete einen persönlichen Statusgewinn für die langjährige
und erfolgreiche Arbeiterin der Stadtmission, auch wenn die Herren im Comité seit

jeher an ihrer mangelnden Bildung und ihren Umgangsformen Anstoss nahmen: Die

Jungfrau Heiniger wirkt nach wie vor unverdrossen und treu, oft derb, fast heftig, meint
sie es herzlich. Ihre Vereine blühen, den Fabrikmädchen ist sie eine mütterliche Freundin.

Die Jungfrauen Linder, Gelhaar, Müller stehen ihr wacker <bei> und ergänzen durch

ihre Bildung das etwas Plebeische der Jungfrau Heiniger, die überaus glücklich und

zufrieden in ihrem neuen Heim ist. 1880 erwarb Elise Heiniger auch das Basler Bürgerrecht.

Die Hauptarbeit von Elise Heiniger bestand in Besuchen bei Familien und alleinstehenden

Frauen. Sie erstattete monatlich Bericht von ihrer Arbeit in den sogenannten

Tagebüchern. Die Jungfrauen, welche Elise Heiniger in ihrer Arbeit unterstützten,
scheinen oft diese Berichte für sie ins Reine geschrieben und die gröbsten orthographischen

und sprachlichen Fehler verbessert zu haben. Trotzdem besitzen diese Texte einen

eigenen, unverkennbaren Stil: In kargen Sätzen protokolliert Elise Heiniger das Elend

der verheirateten und alleinstehenden Frauen der städtischen Unterschicht. Elise Heiniger

teilte das paternalistische Weltbild ihrer Arbeitgeber. Sie akzeptierte die von ihr

wegen ihres Geschlechts und ihrer sozialen Herkunft geforderte Unterordnung als

gottgewollt. Auflehnung gegen das eigene Schicksal oder unerträgliche ökonomische

Lebensumstände stiessen bei Elise Heiniger auf aufrichtige Anteilnahme, aber für ihr
Glaubensverständnis zeugten solche Klagen vor allem von mangelndem Gottvertrauen.

Deshalb konnte sie schreiben: Schwestern O.: Sind sehr arme Leute, die mit Nahrungssorgen

(Hunger, sj) zu kämpfen haben. Weil sie schwach sind, können sie nur wenig
verdienen. Eine der Schwestern ist Witwe und hat 2 Kinder. Eines derselben ist bei einer

Schneiderin in der Lehre, das andere geht noch in die Schule. Es drückt sie oft schwer,

dass unter den Menschen ein so grosser Unterschied herrscht, dass die einen es so gut
haben und die andern so schwer durchs Leben müssen. Sonst sind die Schwestern christlich

gesinnt. Aber ihre Unterordnung, welche sie selbst als Hingebung an den Herrn
bezeichnete, war keine blinde Unterwerfung. Ihre eigene Lebensgeschichte verband sie

61



zu sehr mit den zum Teil unerträglichen Lebensumständen der von ihr besuchten Familien

und alleinstehenden Frauen. Immer wieder stossen wir in ihren Tagebüchern auf
Stellen wie: Der Frau tut es wohl, wenn ihr aus der Heiligen Schrift vorgelesen wird,
doch lastet ihre drückende Lage so sehr auf ihrem Gemüt, dass sie sich keinen Trost
zueignen kann. Sie stellte also die der christlichsozialen Politik der Stadtmission
zugrundeliegende Behauptung, dass Armut und Elend Folge der Sünde sei, wenigstens implizit
in Frage. Ihre Hingabe an den Herrn erlaubte ihr auch die offene Auflehnung gegen das

Comité, welches jede direkte finanzielle Unterstützung Bedürftiger ablehnte und der

Armenpflege überliess: Diese Leute sind so verkehrt in ihrer Haushaltung, darum so
arm. Es sind 3 Personen, Mutter und Tochter <so>wie einen Sohn. So haben sie müssen
ausziehen und nahmen ein Logis ohne Küche. Sollen alles aufdem Spiritus kochen.
Vermögen keine Petroleumküche (Petroleumkocher, sj), da sie nicht genug für Nahrung
verdienen. In ihrem Jammer finden sie nicht Worte genug, wie sie sollen weiter leben. So

wagte ich im Glauben zu handeln und nahm die Tochter mit zu Herrn Scheuchzer, und
kaufte ohne Geld eine Petroleumküche (Hervorhebungen sj). Wo (weshalb, sj) die Frau
in Tränenfreuden bekam. Der Herr helfe. Neben der herben Glaubensstrenge von Elise
Heiniger wird hier ein ganz pragmatischer Zug ihres Charakters fassbar: Ihre Annahme
der herrschenden Machtverhältnisse entspringt zu einem guten Teil der Einsicht in die

Aussichtslosigkeit offener Auflehnung.
Sehr interessant sind die Ausführungen von Elise Heiniger zu einem offenbar für die

letzten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts typischen Mutter-Tochter-Konflikt. Viele
Mädchen waren nicht mehr bereit, der von ihnen erwarteten Rolle als Tochter, vor allem
derjenigen der ältesten Tochter mit der gleichen Ergebenheit nachzukommen wie Elise
Heiniger: Der Herr gab mir.. .auch Kraft genug ganz meiner Mutter und Geschwister zu
leben und so dem Herrn zu dienen. Sie hat die mit der Rolle der ältesten, im Haushalt
lebenden Tochter verbundene Ehelosigkeit und die daraus sich ergebenden direkten und
indirekten Folgen nie in Frage gestellt, beschreibt sie aber ausführlich in ihren
Tagebüchern, zum Beispiel in ihrer Erklärung für die schlechte finanzielle Situation einer
kranken, alleinstehenden Frau: Sie hat auch kein erspartes Geld, da sie als die älteste
Tochter ihren Eltern helfen musste, die Geschwister zu erziehen. Die unverheirateten
Mädchen und jungen Frauen, welche in der Stadt aufgewachsen waren und meistens seit
ihrer Kindheit in der Fabrik arbeiteten, waren nicht immer widerstandslos bereit, ihre
Bedürfnisse denjenigen der Familie und den an sie gestellten Rollenerwartungen
anzupassen. Viele junge Frauen entzogen sich, indem sie das Elternhaus verliessen oder den
Gehorsam verweigerten.

Zunächst scheint es sich um einen ökonomischen Interessenkonflikt zwischen der
älteren und der jüngeren Generation zu handeln, wie der folgende Text zeigt: Diese Frau
ist sehr angegriffen von wegen der Kinder, dass alle so ungehorsam sind, und nur nach
ihrem Willen leben und sie (sie und ihr Ehemann, sj) jetzt im Alter ganz auf sich
angewiesen sind, und ganz keine Hülfe von den Kindern erwarten können, und wurde die
Frau voller Sorgen. Die Klagen der Frau beschreiben aber nur die Folgen des Auto-

62



ritätsverlustes der älteren Generation über die jüngere, welche durch ihr Verhalten ein
traditionell überliefertes Familienmodell mit der dazugehörenden Familienökonomie in

Frage stellte. Die tieferen Ursachen dieses Prozesses lassen sich anhand der Tagebücher
nicht feststellen. Aber die verschiedenen Formen, in welchen sich dieser Konflikt
manifestierte, können anhand der Tagebücher von Elise Heiniger, die beide Seiten zu Wort
kommen lässt, gut erfasst werden. Sehr aufschlussreich ist der Fall von vier Schwestern,
welche das väterliche Haus wegen einer unpassenden Heirat des Vaters verlassen, was
Elise Heiniger ausdrücklich billigt, nicht aber das Verhalten einer weiteren Tochter, welche

sich bei dieser Gelegenheit ganz von der Familie trennt: Hier sind 4 Schwestern, die

zusammen eine Familie bilden. 3 arbeiten aufder Fabrik während die 4te die Haushaltung

besorgt. Ihr Vater trat vor einem Jahr zum 2ten Mal in die Ehe mit einer Person, die
mit seinen Töchtern in gleichem Alter steht, weshalb sich dieselben von ihm trennten.
Der Vater behielt die 2 jüngsten Kinder bei sich. Eine der Töchter machte sich von den
4 übrigen los, indem sie es vorzog bei fremden Leuten zu wohnen, um ein freies Leben
führen zu können. Diese 4 leben still und vergnügt beisammen und sind brav und
ßeissig (Hervorhebungen sj). Die den vier Schwestern vorbehaltene Zuordnung der

Begriffe eine Familie bilden, still beisammen sein und brav undßeissig sein lässt ahnen,
welche Folgen das Wohnen bei fremden Leuten und ein freies Leben für eine junge Frau
in den Augen von Elise Heiniger haben. Hier wird ein weiterer Aspekt dieses Konfliktes
fassbar. Viele Mädchen wehrten sich gegen ihre räumlich auf den elterlichen Haushalt
beschränkte Bewegungsfreiheit: Sie (die Mutter, sj) hat auch viel zu kämpfen, weil die
älteste Tochter gar nicht gehorchen will, und es vorzieht am Abend mit ihresgleichen auf
den Wasserturm zufahren anstatt bei ihrer Mutter zu Hause zu bleiben, wie es ehrbaren
Töchtern wohl ansteht. Die Formulierung: wie es ehrbaren Töchtern wohl ansteht in der
oben zitierten Passage zeigt, dass der freien Bewegung junger Mädchen in gemischter
Gesellschaft der Ruch der Unsittlichkeit anhaftete: Der Vater dieser Tochter klagte sehr,
wie dieselbe so leichtsinnig davon lebe und wie gut es doch wäre, wenn sie versorgt (in
einer Erziehungsanstalt, sj) werden könnte. Ich besuchte Amalie auf der Fabrik und
redete ernstlich mit ihr über ihren bösen Lebenswandel. Sie erwiderte aber ganz trotzig,
dass sie recht sei und ihr Vater habe nichts über sie zu sagen, da er ja nicht wisse, was
sie mache. Die Antwort der Tochter auf die Drohung des Vaters, sie in eine Erziehungsanstalt

zu versorgen, macht aber deutlich, dass die darin implizit ausgesprochene

Anklage ausserehelicher Beziehungen zu Männern und die damit verbundene Angst des

Vaters vor einer unehelichen Schwangerschaft ihrer Ansicht nach eine ungerechtfertigte
Behauptung sei, da er ja nicht wisse, was sie mache. Sie handelt zwar bewusst gegen die

Sitte, verwahrt sich aber ausdrücklich gegen die Behauptung, unsittlich zu sein. Elise

Heiniger versuchte durch Gründung von Jungfrauenvereinen die traditionellen Werte

unter der weiblichen Jugend zu erhalten, und in den von ihr geführten Vereinen für
verheiratete Frauen und alleinstehende Mütter war es ihr wahrscheinlich möglich, mit den
Frauen solche und ähnliche Konflikte zu besprechen und selbst einzugreifen, wo es ihr
notwendig erschien. Allerdings liess sich auf diese Weise der durch die Industrialisie-

63



rung und die damit verbundenen sozioökonomischen Veränderungen, welche den

Zusammenhalt unter den Familienmitgliedern abschwächten und die eigentliche Ursache

der Konflikte waren, nicht umkehren. Es handelte sich eben nicht um ein
ausschliesslich sittliches Problem, wie sie und ihre Arbeitergeber annahmen.

Nach ihrem Umzug an den Spalentorweg arbeitete Elise Heiniger noch weitere
vierzehn Jahre für die Evangelische Stadtmission. In diesen Jahren hatte sie immer mehr mit
gesundheitlichen Problemen zu kämpfen, über die sie seit ihrer Anstellung 1867 durch
das Frauencomité klagte. Auch zahlreiche Kuraufenthalte bei einer in Calw lebenden

Schwester halfen nicht viel. Wie die meisten der von ihr besuchten Frauen litt sie an
dauernder Überarbeitung: Erst 58jährig erlag sie im Januar 1894 einem schweren
Lungenemphysem.

Quellen:

Adressbuch der Stadt Basel 1854-1894

Anstein Hans, Fünfzig Jahre Stadt-Mission in Basel, Basel, 1909

Jahresberichte der Evangelischen Gesellschaft für Stadtmission, Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 771

Korrespondenz der Evangelischen Gesellschaft für Stadtmission, Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 771, D 1

Protokolle des Comité der Evangelischen Gesellschaft für Stadtmission, Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 771, A 15

(Schreibung und Interpunktion in den Zitaten im Text von sj normalisiert)

Register der Einwohnerkontrolle, Staatsarchiv Basel (provisorisch)
Tagebücher von Elise Heiniger 1869-1893, Evangelische Gesellschaft für Stadtmission, Staatsarchiv Basel, Privat¬

archiv 771, A 1 (Schreibung und Interpunktion in den Zitaten im Text von sj normalisiert)

Literatur:

Schaffner Martin, Die Basler Arbeiterbevölkerung im 19. Jahrhundert. Beiträge zur Geschichte ihrer Lebensformen,

Basel und Stuttgart, 1972 (Basler Beiträge zur Geschichtswissenschaft, Band 123)

4. Arbeiterinnenvereine in Basel

Die ältesten in Basel nachweisbaren Vereinigungen von Arbeiterinnen, die zwei
Weibersektionen des Internationalen Arbeitervereins, haben gewerkschaftlichen Charakter und
entstanden Ende 1868 in Basel und Birsfelden während des ersten grossen Arbeitskonfliktes

in der Basler Stadtgeschichte. In ihnen organisierten sich ausschliesslich
Seidenbandweberinnen. Am 10. Oktober 1868 hatte der Präsident des Arbeitervereins im
Vorstand vorsichtig angefragt: Wollen wir uns den Frauen nähern und dieselben
bekanntmachen mit unserer Sache? Man beschloss aber, diese Sache den Posamentern

zu überlassen. Der Posamenterverein war bis zu diesem Zeitpunkt die grösste Sektion,

64



und seine Mitglieder machten fast die Hälfte des damaligen Mitgliederbestandes des

Arbeitervereines aus. Diese Sektion des Arbeitervereins hatte an der selbständigen
Organisation der in ihrer Branche tätigen Frauen keinerlei Interesse. Trotzdem kam es

im November 1868 zur Aufnahme der beiden Frauensektionen. Dies könnte damit
zusammenhängen, dass anfangs November bei der ersten, die winterliche Streikwelle
ankündigenden Auseinandersetzung in der Bandfabrik De Bary in St. Jakob die
entscheidende Wendung von den Frauen ausging. Der Status dieser weiblichen Sektionen
wurde Anfang Dezember in einem eigenen Abschnitt des Reglements des Arbeitervereins,

den Bestimmungen über die Frauen geregelt. Die beiden Sektionen wurden direkt
dem sogenannten Verwaltungsrat, dem obersten Exekutivorgan des Arbeitervereins,
unterstellt, vermutlich um sie gegen Vereinnahmungen durch die männliche Sektion zu
schützen: 1 Die sich dem Internationalen Arbeiterverein anschliessenden Vereine sind
von dem Verwalthungsrathe zu organisieren und 5). In den Sitzungen der Frauen haben

nur die Mitglieder des Verwaltungsrathes und Sektionspräsidenten oder solche die
schriftliche Bewilligung des Verwaltungsrathes vorweisen Zutritt. Alle anderen sind
auszuschliessen. Dies bedeutete aber auch, dass die Frauensektionen nicht selbständig
beschlussfähig waren, obwohl sie sonst den übrigen Sektionen gleichgestellt waren:
In Allem sind die Frauen-Sektionen dem Beisein und Beschlüssen des Internationalen

Arbeitervereins unterworfen, und haben Gleichberechtigung mit anderen Sektionen.
Frauen stellten auf dem Höhepunkt der Entwicklung des Internationalen Arbeitervereins

zwar nur zwei der 18 Sektionen, hingegen machten ihre rund 500 Mitglieder im
Dezember 1868 fast ein Sechstel des gesamten Mitgliederbestandes aus. Zumindest
einzelne Frauen und Frauengruppen scheinen sich durch grosse Radikalität ausgezeichnet
zu haben. Frauen waren in den angespannten Tagen vor dem Ausbruch des Streikes am
16. November 1868 immer wieder in Zwischenfälle verwickelt. Am 29. November 1868

nach der Wahl des ersten Arbeiter-Grossrates soll nach einer Zeitungsmeldung ein
Student, der mit dem Ruf: abe mit em die erste Ansprache des neugewählten Grossrates

störte, von einer Angehörigen der Weibersektion mit Fäusten über den Begriffder
Redefreiheit aufgeklärt worden sein. Interessant sind verschiedene Hinweise auf die religiösen

Motive der Radikalität der in den Weibersektionen organisierten Frauen: So sollen
Frauen bei einer grossen Versammlung im Restaurant Augarten verkündet haben, die
Zeiten der Apostel würden wieder zurückkehren, als noch kein Unterschied zwischen
mein und dein bestanden habe. Nach dem ungünstigen Ausgang der Streiks im Winter
1868/69 zerfielen die Frauensektionen aber schon im Januar 1869 wieder.

Ob die 1869 gegründete Basler Sektion der von Marie Goegg-Pouchelin in Genf
gegründeten Association internationale des femmes mit den beiden Sektionen des
Internationalen Arbeitervereins in irgendeinem direkten Zusammenhang steht, ist unklar. Ein
1869 von der Basler Sektion vertriebenes Werbezirkular trat erstmals in Basel für die

vollständige Gleichstellung von Mann und Frau ein: Son but a été de protester publiquement

contre F injustice de quelques-unes des lois de tous pays à l'égard de la femme; de

signaler les malheurs et les abus que ces lois occasionnent; de travailler à les changer;

65



de revendiquer pour la femme l'égalité de tous les droits dont jouissent les hommes dans

l'Etat et dans la société.

Erst zwanzig Jahre später wird im September 1887 in Basel wieder ein Arbeiterinnenverein

gegründet. Seit 1886 hielt Gertrud Guillaume-Schack in verschiedenen
Schweizer Städten Vorträge, in denen sie die Arbeiterinnen aufforderte, sich in Vereinen
zusammenzuschliessen. Mit ihrer Hilfe entstand 1886 der Arbeiterinnenverein St. Gallen.

Im Jahr darauf folgten die Gründungen der Vereine in Winterthur, Zürich, Bern und

Basel. 1890 schlössen sich diese fünf Arbeiterinnenvereine, welche erstmals gemeinsam
an der Arbeiterkonferenz in Ölten teilnahmen, zu einem schweizerischen Zentralverband

zusammen.
Auch in Basel gab ein gut besuchter Vortrag von Gertrud Guillaume-Schack am

14. September 1887 den Anstoss zur Vereinsgründung. Das Protokoll der konstituierenden

Sitzung des Vereins ist zwar undatiert, dürfte aber auf den 23. September gefallen
sein. Erste Präsidentin wurde Helene Dietz. Mehrere Vorstandsmitglieder des Basler
Arbeiterbundes bemühten sich in den ersten Monaten mit grossem Engagement um den

Frauenverein durch Vorträge und mit praktischer Hilfe bei der Regelung der Vereinsgeschäfte.

Im Dezember 1887 beschloss der Arbeiterinnenverein den Beitritt zum
Arbeiterbund. Helene Dietz wurde zu den Sitzungen des Vorstandes als Delegierte des

Arbeiterinnenvereins zugelassen und berichtete im Verein darüber. Im April 1889 meinte sie

allerdings, dass nur immer Vereinsangelegenheiten (des Arbeiterbundes, sj) zur
Verhandlung kommen, welche für unseren Verein kein grosses Interesse haben. Nach ihrem

Wegzug aus Basel 1890 verlor der Arbeiterinnenverein seine direkte Vertretung im
Vorstand des Arbeiterbundes.

Helene Dietz verstand den Arbeiterinnenverein als rein politische Organisation und
wehrte sich deshalb gegen die Verwendung des Vereinsvermögens zur Unterstützung
von Mitgliedern: Unter Allfälligem wurde von Helene Dietz klargelegt, für was für
Zwecke das auf der Sparkasse aufbewahrte Geld diene, und wurden die Mitglieder
dahin belehrt, dass wir ein politischer, kein wohltätiger Verein haben. Das geringe
Einkommen der Mitglieder machte es im April 1889 aber nötig, den monatlichen Beitrag
von 30 auf 20 Rappen herabzusetzen und das Eintrittsgeld ganz abzuschaffen. Im Januar
1890 wurde dann doch die Schaffung einer separaten Hilfskasse beschlossen, welche
durch eine Tombola gespeist werden sollte. Der Verein hatte 1888 nur ungefähr dreissig
Mitglieder. Geringe Mitgliederzahlen und finanzielle Schwierigkeiten prägten die
Geschichte des Vereins bis zum Ersten Weltkrieg; viele Arbeiterfrauen waren nicht in
der Lage, die Mitgliederbeiträge zu zahlen oder erhielten von ihren Vätern und Ehemännern

das dafür nötige Geld nicht, besonders wenn diese selbst Mitglied des Arbeiterbundes

waren. Schwierigkeiten hatte der Arbeiterinnenverein in den ersten Jahren

auch damit, geeignete Lokale für die Versammlungen zu finden, nicht nur wegen des

Konsumationszwanges: Uber die Lokalfrage sprach die Präsidentin, indem sie uns

mittheilte, dass sich der frühere Lokalbesitzer verschiedene missliebige Äusserungen zu

Schulden kommen Hess über unseren Verein. Entschloss man sich einstimmig, das Lokal

66



zu wechseln. Dasselbe soll sich in Zukunft im Restaurant Kaiser, untere Rheingasse,
befinden.

Durch Vorträge, oder indem sie andere Mitglieder zu Redebeiträgen aufforderte,
bemühte sich Helene Dietz um die politische Bildung der Vereinsmitglieder, wobei
immer den Frauen vertraute Themen aus dem Alltag und der politischen Diskussion der
Zeit aufgegriffen wurden. Auch eine kleine Bibliothek wurde eingerichtet. Helene Dietz
sprach über die in Basel virulente Frage der nationalen Vorurteile unter der Arbeiterschaft,

über die Doppelbelastung der Arbeiterinnen durch die Fabrikarbeit und den
Haushalt und über die im März 1888 im Zusammenhang mit der geplanten Verfassungsrevision

von fast 300 Frauen unterzeichnete und von einem liberal-konservativen Mann
portierte Petition, welche das Stimmrecht für Frauen bei den Pfarrerwahlen forderte. Die
Diskussion dieser Petition, an welcher sich auch Vorstandsmitglieder des Arbeiterbundes

beteiligten, gibt interessante Aufschlüsse über die Beziehungen der Mitglieder beider

Vereine zu den protestantischen Kirchgemeinden, über die Auseinandersetzung mit
den Bemühungen der konservativen Kreise um soziale Reformen und die politische
Zusammenarbeit zwischen dem Arbeiterbund und den konservativen Kreisen: Die
Sitzung wurde von der Präsidentin Helene Dietz eröffnet und geleitet, welche um (über die,
sj) Eingabe des Frauenstimmrechts referierte, welches von der ganzen Versammlung
bejaht wurde. Hauptsächlich von Genosse Fautin und Genosse Bärwart unterstützt
wurde, von Genosse Boder wurde nur bemerkt, dass, wenn wir das Frauenstimmrecht
haben, wir dann bald keine freisinnigen Pfarrer mehr haben. Genosse Bärwart widerlegte

es aber, wenn er sprach, dass es nicht so schnell gehn wird mit dem Frauenstimmrecht,

dass bis dann noch manches anders komme. Auch <die> beiden Genossinnen Dietz
und Ct. (Cantieni?, sj) sprachen, dass es unter den Stündeiern auch solche habe, die das
Herz auf rechtem Fleck haben, dass sie schon mit solchen gesprochen haben, und sie

ganz des gleichen Sinnes seien, nur das Wort Sozialismus fürchten. Auch betonte
Genosse Bärwart, dass es ihn freue, dass wir uns bemüht haben über (um, sj) die
Verfassungsrevision. Die Unterstützung des politischen Frauenstimmrechtes bezeugt hingegen

die 1890 im Protokoll festgehaltene eindringliche Mahnung der Präsidentin, ja zahlreich

den Vortrag von Clara Zetkin zu besuchen, welche sich nicht nur für die politische
Gleichstellung von Mann und Frau einsetzte, sondern auch für eine selbständige, von
den politischen Organisationen der Männer unabhängige Arbeiterinnenbewegung
eintrat.

Im September 1888 beschloss der Arbeiterinnenverein auf Anregung der damaligen
Vizepräsidentin, Anna Vögelin-Suter, sich für die Verlängerung der Mittagspause der
Seidenbandweberinnen auf zwei Stunden einzusetzen. Offenbar wandte sich der Verein
zur Vermittlung des Gespräches mit dem Verein der Seidenbandfabrikanten an den

Regierungsrat. Im April 1889 kam die schriftliche Antwort: Die Präsidentin verlas
einen Brief von Herrn Regierungsrath Philippi, in welchem er uns das Resultat der
Besprechung mit Herrn Vischer mittheilte, nämlich dass derselbe unter keinen Umständen

die zweistündige Mittagspause bewilligen wolle, weil, wie er behauptete, die Zahl

67



der Frauen, welche an den Webstühlen beschäftigt sind, die grössere ist und der
Zeitverlust ein zu grosser wäre. Anna Vögelin-Suter versuchte daraufhin, den Posamenter-

verein anzufragen, ob derselbe geneigt sei, das Angestrebte von sich aus an die Hand zu

nehmen, wurde aber offenbar von den männlichen Arbeitskollegen nicht unterstützt, so

dass der erste Versuch des Vereins, die Arbeitsbedingungen seiner Mitglieder zu verbessern,

scheiterte.
Ein sehr wichtiger Teil des Vereinslebens bildeten die regelmässigen Abendunterhaltungen

und der Gesangverein. Da die meisten Fabrikarbeiterinnen nicht älter als zwanzig

Jahre alt waren, dienten diese Aktivitäten auch der Vereinspropaganda. Der
Arbeiterinnenverein wurde regelmässig an die Feste des Deutschen Arbeitervereins und des

Arbeiterbundes eingeladen. Im Gegenzug nahmen die Männer an den Abendunterhaltungen

der Frauen teil. Eine grosse Rolle spielte auch der Gesangverein, welcher oft
eingeladen wurde, den Männerchor des Arbeiterbundes zu ergänzen. Die Bedeutung des

Gesangvereines wird deutlich in der Jahresrechnung von 1908 mit dem hohen Defizit
von Fr. 270.-. Es entspricht praktisch dem höchsten Posten der Ausgabenseite, dem

Honorar von Fr. 240.- für den Dirigenten des Gesangvereines. In der Beschreibung in

der «Vorkämpferin», dem Organ des Zentralverbandes der Arbeiterinnenvereine, des

1908 neu bezogenen Vereinslokals im Restaurant Burgvogtei lesen wir: Das neue Lokal
ist mit der Vereinsphotographie und mit den (an Sängerfesten, sj) errungenen Kränzen

heimelig ausgeschmückt. In einem Eckschranke konnte die bescheidene Bibliothek

untergebracht werden, so dass die Bücher jetzt leicht ausgetauscht werden konnten.

In den neunziger Jahren und kurz nach der Jahrhundertwende entstanden mehrere

andere Arbeiterinnenvereine in Basel, welche meist über persönliche Kontakte oder

Doppelmitgliedschaften miteinander verbunden waren. In den meisten Fällen ist heute

kaum mehr etwas über die Hintergründe dieser Gründungen und die Mitglieder dieser

Vereine bekannt. Die meisten dieser Gründungen hatten auch nicht lange Bestand. Im
Überblick gewinnt man den Eindruck, dass einzelne engagierte Frauen versuchten,

neben den Fabrikarbeiterinnen auch andere weibliche Berufsgruppen zu organisieren.
1889 trat die Näherin Emma Wahlen (1861-1946) dem Arbeiterinnenverein bei und
versuchte die Schneiderinnen und Weissnäherinnen zu organisieren. Sie gründete aber noch

im selben Jahr zusammen mit Sophie Amold-Zurbrügg (1856-1939) den vom
Arbeiterinnenverein unabhängigen Fachverein der Schneiderinnen und Weissnäherinnen, die

erste weibliche Berufsorganisation in Basel. Denn die Näherinnen und Schneiderinnen

wollten nicht mit Fabrikarbeiterinnen im gleichen Verein organisiert sein. Im Mai 1891

trat der Fachverein dem Arbeiterbund bei. Emma Wahlen engagierte sich für verbesserte

Ausbildungsmöglichkeiten der Schneiderinnen und Näherinnen, vor allem für die

Einführung einer Fehrlingsprüfung auch für Mädchen. In den neunziger Jahren gab es kurze

Zeit auch einen Wäscherinnen- und Putzerinnenverein sowie einen Glätterinnenverein.

Sophie Amold-Zurbrügg gründete in der zweiten Hälfte des Jahres 1895 den Frauenbund,

welcher mit der Forderung nach dem Zehnstundentag und der Anstellung von
weiblichen Gewerbeinspektorinnen an die Öffentlichkeit trat. Er löste sich aber bereits

68



1897 wieder auf, wohl nach der vergeblichen Publikation des folgenden Aufrufes im
«Basler Vorwärts» am 4. März 1897: An die Frauen Basels! Wir richten an Euch
verehrte Mitschwestern, die wiederholte Bitte, unserem Verein, welcher für die Befreiung
der bedrückten Mitmenschen kämpft, beizutreten. Ihr Arbeiterfrauen, die ihr täglich die
traurige Lage des arbeitenden Volkes an eurem eigenen Leibe erfahren könnt, schliesst
euch uns an, zur Erringung menschenwürdigerer Zustände. Und ihr besser gestellte
Schwestern, die ihr weniger schwer ums Dasein zu ringen habt, zeigt, dass ihr ein Herz
für eure leidenden Nebenmenschen besitzt, kämpft mit uns um die edle Sache der
Volksbefreiung. Mehr Erfolg war dem 1899 ebenfalls von Sophie Arnold-Zurbrügg gegründeten

Stauffacherinnenverein beschieden, welcher bis 1912 bestand, als er sich zusammen
mit dem Arbeiterinnenverein der Sozialdemokratischen Partei anschloss.

Um 1904 hatten die beiden noch bestehenden Frauenvereine, der Arbeiterinnenverein
und der Stauffacherinnenverein, je ungefähr achtzig eingeschriebene Mitglieder, was

das Missverhältnis zwischen den organisierten Frauen und der Zahl der arbeitenden
Frauen in Basel deutlich zeigt. Die folgenden Jahre führten zu einem Stillstand der
Mitgliederzahlen, im Stauffacherinnenverein sogar zu einem Rückgang. Hauptursache dieser

Stagnation war die Reorganisation des Verbandes schweizerischer Arbeiterinnenvereine

im Jahre 1905. Es wurde beschlossen, dass alle Berufsarbeiterinnen, für deren
Berufe spezielle schweizerische Berufsverbände bestanden, sich diesen Berufsorganisationen

anschliessen sollten, während der Verband der Arbeiterinnenvereine die
ungelernten Arbeiterinnen und Angehörigen solcher Berufe organisieren sollte, welche noch
keine eigene Organisation zur Verfügung hatten. Dieser Gruppe gehörten zwar die
Mehrheit der arbeitenden Frauen an, aber die ungelernten Arbeiterinnen, Heimarbeiterinnen

und Hausangestellten waren nicht nur die finanziell am schlechtesten gestellte
Frauengruppe, sie waren auch erfahrungsgemäss kaum zu organisieren. Der Beschluss
des Zentralvorstandes des Verbandes schweizerischer Arbeiterinnenvereine von 1905

bedeutete de facto die bewusste Aufgabe einer eigenständigen gewerkschaftlichen und

politischen Organisation der Frauen, wohl aus der pragmatischen Einschätzung heraus,
dass der Anschluss an die männlichen Organisationen die einzige politisch gangbare
Möglichkeit war, längerfristig eine Verbesserung der rechtlichen und wirtschaftlichen
Lage der Frauen und die Gleichstellung von Mann und Frau durchzusetzen.

Der Widerstand der Baslerinnen gegen diese vom Zentralvorstand in Zürich eingeleitete

Entwicklung war sehr gross. Sie wehrten sich bis zuletzt gegen die nach 1905 sich
immer deutlicher abzeichnende Fusion mit dem Arbeiterbund und der sozialdemokratischen

Partei, vor allem aus finanziellen Gründen. Der Arbeiterinnenverein war nicht in
der Lage, Mitgliederbeiträge sowohl an den eigenen Zentralverband als auch an den
Arbeiterbund zu zahlen, ohne gleichzeitig die eigene Vereinstätigkeit zum Erliegen zu
bringen. Die Frauen wehrten sich auch gegen die vom Arbeiterbund betriebene Zentralisierung

der Hilfskassen, da sie so die direkte Kontrolle über die von ihnen in erster Linie
zur Unterstützung von Frauen eingezahlten Gelder verloren. Im August 1910 kam es

zum offenen Konflikt, als der Verein sich beim Ausschuss des Arbeiterbundes wegen

69



Vernachlässigung beschwerte. Eine Aussprache führte zu keinen greifbaren Resultaten.

Als Basel im Sommer 1911 zum neuen Verbandsvorort mit Amtsübernahme auf den

1. Januar 1912 bestimmt wurde, war der organisatorische Zusammenschluss nicht mehr

zu umgehen. 1911 erfolgte die Fusion mit dem Arbeiterbund, im Januar 1912 gemeinsam

mit dem Stauffacherinnenverein der Beitritt in die Sozialdemokratische Partei. Ida

Schmid-Binder, ehemaliges Vorstandsmitglied des Stauffacherinnenvereins und neugewählte

Verbandspräsidentin, verkörperte in Basel diese neue Politik der Arbeiterinnenbewegung

bis zum Ersten Weltkrieg.

Quellen:

«Basler Arbeiterfreund», passim

«Basler Vorwärts», passim

Conzett Verena, Arbeiterinnenvereine, in: Handwörterbuch der Schweizerischen Volkswirtschaft, Socialpolitik und

Verwaltung, hg. Naum Reichsberg, Bern, 1903, Band 1, S. 96-101

Devecchi-Bertschmann Anna, Ausgewählte Kurzbiographien von sozial und politisch engagierten Basler Frauen,

Basel, Frauenzentrale, hektographierte Broschüre, 1977 (Ausstellungskatalog)
Gerhard Georgine, Maria Tabitha Schaffner, in: Jahrbuch der Schweizerfrau 1932133, Basel, Bund Schweizerischer

Frauenvereine (Schweizerisches Frauensekretariat), 1933, Band 13, S. 28-38
Protokolle des Arbeiterinnenvereins Basel 1887-1890, 1906—1912, Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 716, Sozialde¬

mokratische Partei Basel-Stadt, E 1,1 und E 1,2 (Schreibung und Orthographie der Zitate im Text von sj normalisiert)

Protokolle der Internationalen Arbeiter-Association 1868-1869, Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 716, Sozialdemokratische

Partei Basel-Stadt, B 3,1 (Schreibung und Orthographie der Zitate im Text von sj normalisiert)
Schaffner Maria Tabitha, Die städtischen Heimarbeiter der Basler Seidenbandindustrie, in: Die wirtschaftlichen

und sozialen Verhältnisse in der schweizerischen Heimarbeit, Flg. J. Lorenz, Zürich 1911, S. 169-179 (auch als

Separatdruck, Basel, ohne Datum)

«Vorkämpferin», 1906 ff. passim (Nr. 2/1908 zitiert nach Frei Annette, Rote Patriarchen, S. 97)

Werbezirkular der Association internationale des Femmes, Bundesarchiv Bern, Association internationale des femmes,

E 22/330 Band 1 (zitiert nach Beatrix Mesmer, Ausgeklammert-Eingeklammert, S. 309/10, Anmerkung 22)

Literatur:

Degen Bernhard, Krieg dem Kriege. Der Basler Friedenskongress der Sozialistischen Internationalen von 1912,

Basel, 1990

Frei Annette, Rote Patriarchen. Frauenbewegung und Frauenemanzipation in der Schweiz um 1900, Zürich, 1987

Häberli Wilfried, Die Geschichte der Basler Arbeiterbewegung von den Anfängen bis 1914. Band 1 und 2, Basel,

1985 und 1986 (164. und 165. Neujahrsblatt)
idem. Der erste Klassenkampf in Basel (Winter 1868/69) und die Tätigkeit der Internationalen Arbeiter-Association

(1866-1876), in: Basler Zeitschrift für Geschichte und Altertumskunde, Band 64/1964, S. 91-216
Mesmer Beatrix, Ausgeklammert-Eingeklammert. Frauen und Frauenorganisationen in der Schweiz des 19.

Jahrhunderts, Basel, 1988

Quergängerin I: Frauenarbeit, Hg. historischer Frauen-Stadtrundgang, Basel, 1991

70



Ragaz Christine, Die Frau in der schweizerischen Gewerkschaftsbewegung, Stuttgart, 1933 (Soziale Organisationen

und Bewegungen der Gegenwart, Neue Folge, Heft 2), Dissertation
Dorothea Roth, Die Politik der Liberal-Konservativen in Basel 1875-1914, Basel, 1988 167. Neujahrsblatt)
Schümperli-Grether Rosmarie, Eine andere Kleinbasler Geschichte, Basel, 1993

5. Gegen die doppelte Moral: Lily Zellweger-Steiger (1862-1914)

Lily Zellweger-Steiger stammte aus Herisau in Appenzell-Ausserrhoden und war die
Tochter eines frommen Fabrikantenehepaares. Durch ihre Familie war sie eng mit der
Basler Mission und anderen Reichgotteswerken verbunden. Auf einem Missionsfest
lernte sie ihren Mann kennen, der zwar in Basel aufgewachsen, aber im appenzellischen
Trogen beheimatet war und seit kurzem eine Pfarrstelle im appenzellischen Reute
angetreten hatte. Im März 1883 fand die Hochzeit statt. Lily Zellweger-Steiger widmete sich
mit ganzer Seele zuerst der Gemeinde von Reute, von 1886 an der separatistischen
Minderheitsgemeinde von Heiden. Gleichzeitig unterstützte sie ihren Mann in der Herausgabe

des «Appenzeller Sonntagsblattes». Denn trotz ihres jugendlichen Alters besass sie

bereits journalistische Erfahrung, da sie ihrem Vater bei der Herausgabe des «Illustrierten

Hausfreundes» geholfen hatte. 1894 nahm ihr Mann die ihm angebotene Stelle als

Chefredaktor der «Allgemeinen Schweizer Zeitung» in Basel an und gab damit den
Pfarrberuf auf.

Die Übersiedlung in die Grossstadt Basel fiel Lily Zellweger-Steiger sehr schwer,
auch setzte ihr der Verlust ihrer Tätigkeit als Pfarrfrau zu. Aber ihre Mitgliedschaft in
der internationalen Organisation der Freundinnen junger Mädchen bot bald neue

Anknüpfungspunkte, da sie sich gemäss den strengen Vereinsregeln umgehend bei der
Basler Sektion anzumelden hatte. Seit 1890 waren die Basler Freundinnen junger
Mädchen sehr in der Bahnhofsarbeit engagiert, das heisst, sie versuchten, junge
Mädchen, welche auf der Suche nach Arbeit mit der Eisenbahn in die Stadt kamen, am
Bahnhof zu empfangen: Sie sprachen die Ankommenden an, boten ihnen günstige
Übernachtungsmöglichkeiten an und waren ihnen später auch bei der Arbeitssuche behilflich.
Mit diesen Massnahmen reagierten die Freundinnen junger Mädchen auf verdeckte
Formen der organisierten Prostitution in Basel und versuchten zu verhindern, dass die oft
sehr unerfahrenen jungen Frauen nicht betrügerischen Arbeitsangeboten von professionellen

Kupplerinnen und Zuhältern zum Opfer fielen oder durch längere Arbeitslosigkeit
in die Prostitution abglitten. Da das Führen von Bordellen und die Strassenprostitu-

tion offiziell verboten waren wie auch die berufsmässige Kuppelei, hatte sich in Basel
ein raffiniertes System herausgebildet, um die betreffenden Bestimmungen zu umgehen.
Bordelle waren oft als Cigarrenläden oder Papeterien getarnt oder befanden sich in
Nebenzimmern von Wirtschaften. Professionell geführte Stellenvermittlungsbüros
waren ziemlich häufig im Kuppeleigeschäft tätig und wurden typischerweise von Frauen
geführt, von sogenannten Plaziererinnen oder Platzverschafferinnen. Sie boten in der

71



Regel den Mädchen auch billige Übernachtungsgelegenheiten, bis sie ihnen eine Stelle

gefunden hatten. Diese kombinierten Kosthäuser und Vermittlungsbüros bedeuteten für
die Mädchen, die alleine in die Stadt kamen und dort weder Arbeit noch Wohnung und

in der Regel auch keine Verwandten oder Bekannten hatten, die erste Anlaufstelle. Fanden

sie nicht bald Arbeit, verschuldeten sie sich gegenüber der Plaziererin und gerieten

so in ein Abhängigkeitsverhältnis. Besonders gefährdet waren in dieser Hinsicht auch

unverheiratete Mütter, die oft sehr lange in solchen Häusern leben mussten, ohne die

Miete zahlen zu können. Denn sobald der Arbeitgeber oder die Hausherrin die

Schwangerschaft entdeckten, wurden die jungen Frauen entlassen und konnten aus demselben

Grund für Monate auch keine neue Stelle mehr finden. Mittels der Schulden konnte die

Plaziererin die Mädchen direkt zur Prostitution zwingen oder zur Annahme
entsprechender, von ihr vermittelter Arbeitsstellen. Deshalb eröffneten die Freundinnen 1892

an der Wallstrasse ein Bahnhofheim und der Basler Frauenverein zur Hebung der

Sittlichkeit 1901 das Zufluchtshaus an der Holeestrasse. Die meisten Mitglieder des 1892

entstandenen Comité zur Hebung der Sittlichkeit, aus welchem 1901 der von Lily Zell-

weger-Steiger gegründete Basler Frauenverein zur Hebung der Sittlichkeit entstehen

sollte, waren Vorstandsmitglieder der Freundinnen junger Mädchen.

Am Anfang der Basler Karriere von Lily Zellweger-Steiger als Gründerin und
Präsidentin des grössten und einflussreichsten Basler Frauenvereins vor dem Ersten Weltkrieg

stand also die Auseinandersetzung mit demjenigen Problem, welches ihr persönlich

zeitlebens das wichtigste Anliegen war: die Beseitigung der doppelten Moral,
welche die sexuelle Verfügbarkeit der Frau für den Mann, sei es als Prostituierte oder

Untergebene, sei es in der Ehe unter dem Deckmantel der ehelichen Pflichten, rechtfertigte.

Die fürsorgerische Arbeit des Basler Frauenvereins zur Hebung der Sittlichkeil
entstand aus der Solidarität mit den Opfern der doppelten Moral: unverheirateten Müttern

und Prostituierten. Was Lily Zellweger mit dem Begriff der doppelten Moral
meinte, lässt sich am besten erklären, wenn wir uns kurz die rechtliche Situation der

Prostituierten in Basel um die Jahrhundertwende vergegenwärtigen.
Strafrechtlich verfolgt wurde nur die Kuppelei, worunter die gewohnheitsmässig

oder aus Eigennutz betriebene Vermittlung oder Verschaffung von Gelegenheit der
Unzucht verstanden wurde. Die Prostitution selbst war kein strafrechtlicher Tatbestand,

sondern wurde polizeigerichtlich verfolgt: Jede Dirne, oh Strichdirne oder
Ladenmädchen, oh Niedergelassene, Schweizerin oder Ausländerin, wird ohne Weiteres

verhaftet und gewöhnlich zunächst administrativ zwei Tage getürmt (in Haft gesetzt, sj);
kommt sie zum zweiten Mal, so wird sie drei Tage und nach Verbüssung dieser Zeit
entweder heimtransportiert, oder nach dem Ausland abgeschoben. Kommt sie ein drittes

Mal, so erfolgt Verzeigung an das Polizeigericht, und wenn auch dieses mehrere Strafen
über die gleiche Dirne verhängt hat, die Versorgung in einer Zwangsarbeitsanstalt. Als
Dirnen wurden angesehen: Weiber, die auf offener Strasse unbekannte Männer ansprechen

und sie zur Unzucht einladen, und Weiber, welche von Zeugen denunziert werden.

Die Männer, welche die Dirnen engagierten, wurden zwar bei der Verhaftung der Dirne

72



einer Befragung unterzogen, hatten aber keinerlei Sanktionen zu befürchten und gaben

meist bereitwillig Auskunft. Auf Wunsch behielten die Behörden ihren Namen geheim.

Die Frau hingegen galt gewöhnlich durch die freimütige Aussage des Mannes, welche

für ihn keine weiteren Folgen hatte, als überführt ohne gerichtliche Anhörung und

Verurteilung. Die Kunden der Dirne wurden auch nie auf Geschlechtskrankheiten untersucht.

Hingegen musste sich jede unter Verdacht auf Prostitution festgenommene Frau

zwangsweise einer Untersuchung auf Geschlechtskrankheit unterziehen. War der

Befund positiv, konnte sie bis zu ihrer Heilung im Bürgerspital oder auf dem Lohnhof

festgehalten werden. War sie transportfähig, wurde sie in der Regel in ihre Heimatgemeinde

gebracht, wo man für ihre Pflege aufkommen musste.

Das Tun der Freier wird weder moralisch noch rechtlich verurteilt, ihre freimütigen

Aussagen sind sogar der direkte Ausgangspunkt der polizeilichen Verfolgung der Frau.

Das Missverhältnis zwischen der diskreten Behandlung des beteiligten Mannes und der

polizeilichen Verfolgung, welche einseitig nur der sich prostituierenden Frau gilt, die

bezeichnenderweise alleine für die Übertragung der Geschlechtskrankheiten
verantwortlich gemacht wird, die einseitige moralische Verurteilung und soziale Ausgrenzung,

welche auch nur die Frau trifft, das ist, was Lily Zellweger-Steiger als doppelte Moral
bezeichnet. Den Männern wird also von Gesetzes wegen zugestanden, was die bürgerliche

Moral der Frau abspricht: die aussereheliche Sexualität. Lily Zellweger-Steiger

redete nicht der freien Sexualität das Wort, sondern forderte, dass für Mann und Frau die

gleichen Normen zu gelten hätten. Sexualität war für sie nur in der Ehe denkbar und

diente ausschliesslich der Fortpflanzung. Wurde von der Frau Reinheit und

Selbstbeherrschung verlangt, so sollte dies auch für den Mann gelten, der damit auch seine

Achtung vor der Frau als Person zum Ausdruck bringen sollte. Alle Frauen hatten

Anspruch auf die Anerkennung ihrer menschlichen Würde, nicht nur die Frauen der

eigenen sozialen Gruppe. Damit griff Lily Zellweger-Steiger aber auch die doppelte

Moral der bürgerlichen Frauen an, die die gefallenen Dienstmädchen entliessen und sich

über die Prostituierten empörten, dabei aber geflissentlich darüber hinwegsahen, dass

ihre Ehemänner und Söhne den Hausangestellten nachstellten und die Dienste von
Prostituierten in Anspruch nahmen. Ihrer Ansicht nach versäumten es diese Frauen auch,

ihre Söhne zur Achtung der weiblichen Person zu erziehen als Teil der sexuellen

Aufklärung, wie dies Lily Zellweger-Steiger zwar verhalten, aber doch sehr klar im Kollektenblatt

zu Mutterpflicht und Wahrheit fordert. Sie wehrte sich deshalb auch gegen ein

Verständnis der ehelichen Pflichten, welches einseitig dem Mann eine Art Verfügungsrecht

über den Körper der Ehefrau zuspricht, ohne Rücksicht auf ihre Wünsche und

Bedürfnisse: wie oft nehmen es ihnen ihre Männer noch bitter übel, wenn wieder ein

neuer Zuwachs in die Familie kommt, ohne zu bedenken, dass ein Kind nicht nur einer

Mutter, sondern in erster Linie einem Vater das Leben verdankt. Die religiösen Überzeugungen

von Lily Zellweger-Steiger schlössen es aus, Liebe und Sexualität ausserhalb

der Ehe und Fortpflanzung zuzulassen. Das war und blieb Sünde, weshalb sie auch jede

Form der Empfängnisverhütung ablehnte.

73



Der Kampf für die Würde und Selbstachtung der Frau veranlasste Lily Zellweger-
Steiger, sich gegen die öffentliche Ausstellung von Bildern von Arnold Böcklin zu wehren

oder gegen die Anbringung einer nackten Männerstatue an der Aussenfront des
Badischen Bahnhofes zu kämpfen. Was für uns heute nur noch Prüderie ist und kaum
mehr verständlich, trug ihr auch damals nur Spott und Hohn ein. Es dürfte aber nur
wenigen Frauen in Basel die Ehre widerfahren sein, als Tambourmajor einen Fasnachtszug

anzuführen: denn nur eine Frau konnte in Basel 1913 als die Göttin der Sittlichkeit
apostrophiert werden. Leider hat sich nur eine schriftliche Beschreibung des Zuges des
Centrai-Clubs erhalten, so dass eine sichere Identifikation heute nicht mehr möglich ist.
Die Herisauerin, die sich in Basel nie richtig heimisch fühlte, hat wohl diese Basler
Achtungsbezeugung kurz vor ihrem Tod nicht recht verstehen können. Der Spott ging ihr zu
nahe, weil ihr das Anliegen zu wichtig war.

Quellen:

Bericht des Polizeiinspektors an das Polizeidepartement vom 20. Februar 1912, Staatsarchiv Basel, PD-Reg 1 1950
2201 II.Teil (1912-1922), (zitiert nach Nicole Zumkehr, Prostitution in der Stadt Basel am Ende des 19.
Jahrhunderts, S. 12)

Fasnachtszettel, Staatsarchiv Basel, Straf und Polizei, F 9a: Fasnachtsliteratur 1913

Zellweger Lily, Kollektenblätter des Verbandes deutschschweizerischer Frauenvereine zur Hebung der Sittlichkeit
Nr. 1, 2, 4-8. 13, 19, 21, 22, 27; Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 882, Basler Frauenverein

Zellweger Otto, Frau Pfarrer Zellweger. Ein Lehensbild, Basel, 1915

Literatur:

Janner Sara, «Wenn man den Frauen das reden verbietet, zwingt man sie dazu, das Frauenstimmrecht zu verlan¬

gen». Basler Bürgersfrauen zwischen Familie, Öffentlichkeit und Politik. Die Gründung und Entwicklung des
Basler Frauenvereins zur Hebung der Sittlichkeit bis zum Ersten Weltkrieg (1892-1914), Basel, 1992 (Lizen-
tiatsarbeit)

Lauper Franziska, Versteckte Wege der Prostitution in Basel, in; Quergängerin I: Frauenarbeit, Hg. historischer
Frauen-Stadtrundgang, Basel. 1991

Zumkehr Nicole, Prostitution in der Stadt Basel am Ende des 19. Jahrhunderts. Darstellung der Organisations- und
Erscheinungsformen anhand des Deliktes Kuppelei, Basel, 1992 (Lizentiatsarbeit)

6. Einsatz für alleinstehende Mütter und ihre Kinder: Anna Herzog-Widmer
(1857-1941)

Anna Herzog-Widmer kam im Frühjahr 1899 mit ihren drei Kindern nach Basel. Sie
stammte aus dem thurgauischen Wigoltingen, hatte 1881 einen Pfarrer geheiratet und
war nach Wolfhalden in Appenzell-Ausserrhoden übersiedelt. Nach dem unerwarteten

74



Tod ihres Mannes im Sommer 1898 befand sich die junge Pfarrerswitwe in einer sehr

schwierigen Situation: sie hatte zwar ein kleines Vermögen, aber kein gesichertes

Einkommen, keine Pension, keine Witwen- und Waisenrente, auch das Pfarrhaus musste sie

verlassen. Geschwister, welche in Basel lebten, halfen ihr. Ein alleinstehender Bruder

nahm sie und ihre Kinder bei sich auf. Der Kontakt mit der Familie einer älteren Schwester

erleichterte es Anna Herzog-Widmer und ihren Kindern, sich in der ungewohnten

städtischen Umgebung einzuleben. Sie schloss sich dem liberalen Frauenverein der

Leonhardsgemeinde an und wurde später in die Arbeitsschulkommission der Mädchen-

sekundarschule gewählt. Wahrscheinlich lernte sie in dieser Kommission Maria Barbara

Richter-Bienz kennen, welche seit Januar 1904 die vom Frauenverein zur Hebung der

Sittlichkeit gegründete Jugendfürsorge leitete. Bereits im April 1905 wurde Anna

Herzog-Widmer Mitglied des sogenannten Stadtcomité des Frauenvereins.

Eines der zentralen Anliegen des Stadtcomité war die Betreuung unverheirateter

Mütter und ihrer Kinder. Diese gestaltete sich aus rechtlichen Gründen ausserordentlich

schwierig. War die Mutter des Kindes nicht bereit, innerhalb von drei Monaten eine

Vaterschaftsklage einzureichen, verlor sie jede Möglichkeit, zu irgendeinem späteren

Zeitpunkt Unterhaltsansprüche an den Vater zu stellen. Viele Männer fanden die Frauen

mit einer einmaligen Entschädigung ab oder hielten sie innerhalb dieser Frist mit

Versprechungen hin. Probleme konnten auch entstehen, wenn der Mann zwar zunächst

zahlte und die Frau auf die Angabe des Namens des Kindsvaters bei der Registrierung

sowie eine Vaterschaftsklage verzichtete, der Mann aber später die Zahlungen einstellte.

Die Frau konnte keine Ansprüche mehr geltend machen. Deshalb drängte der Frauenverein,

auf jeden Fall eine Vaterschaftsklage einzureichen, um die Alimentationsan-

sprüche zu sichern. Aber auch bei einer Verurteilung konnten die Ansprüche der Frau

nur schwer durchgesetzt werden, da meist ein Ortswechsel genügte, um sich den Folgen

des Urteils zu entziehen. Es kam deshalb immer wieder vor, dass junge Mütter ihre Kinder

zunächst einer Pflegefamilie übergaben, das Kostgeld eine Zeitlang zahlten und

dann verschwanden, da sie nicht mehr für den Unterhalt des Kindes aufkommen konnten

oder wollten. Um die Rechte der Kinder zu schützen machte das Stadtcomité deshalb

im April 1906 eine Eingabe an das Waisenamt, in welcher ein Amtsvormund für die

unehelichen Kinder gefordert wurde, welcher vom Moment der Geburt die Vormundschaft

über das Kind innehatte. Das Waisenamt ging nicht auf die Eingabe ein, da die

gesetzlichen Grundlagen dazu fehlten. Hingegen machte der Vorsteher des

Sanitätsdepartements dem Stadtcomité das Angebot, das Stadtcomité könne die Aufsicht über alle

Pflegekinder in Basel übernehmen. Die Überwachung der Pflegorte und der Pflegkinder

war durch die am 25. August 1906 erlassene Verordnung betreffend das Halten von

Schlaf- und Kostgängern, Zimmerndetern und Pflegkindern nötig geworden, welche das

Halten von Kostkindern bewilligungspflichtig machte und der Aufsicht des Sanitätsdepartements

unterstellte. Lily Zellweger-Steiger, die Präsidentin des Frauenvereins, nahm

das Angebot an und übertrug den Aufbau und die Leitung des Pflegekinderwesens Anna

Herzog-Widmer.

75



Die Überwachung der Pflegekinder ging weit über die bisherige Tätigkeit des Stadt-
comité hinaus. Nicht nur alleinstehende geschiedene und verwitwete Frauen, auch
verheiratete Frauen gaben ihre Kinder in Pflegefamilien, um einer Erwerbstätigkeit nachgehen

zu können oder weil die Wohnverhältnisse oder Erziehungsprobleme dies nötig
machten. Der Anteil der unehelichen Kinder machte in den ersten Jahren immerhin rund
die Hälfte aller Fälle aus, nahm dann aber langsam ab. Andererseits suchten viele Frauen
eine Art Hausverdienst in der bösen Winterszeit, oder wenn die Fabrikarbeit aufgegeben
werden muss, indem sie Kinder in Kost nahmen. Zwar war das Pflegekinderwesen der
einzige Zweig des Basler Frauenvereins, welcher einen staatlichen Auftrag hatte, aber
dieser staatliche Auftrag war rechtlich in keiner Weise abgesichert, da der Anspruch des
Basler Frauenvereins auf die alleinige Oberaufsicht über alle Pflegekinder in Basel
weder in der Verordnung noch in den Ausführungsbestimmungen festgehalten war. Die
Unsicherheit der rechtlichen Position hatte auch Rückwirkungen auf die ohnehin
schwierige fürsorgerische Arbeit, welche die nicht immer übereinstimmenden Interessen

der Kindsmutter, der Pflegemutter und des Kindes miteinander in Einklang zu bringen

hatte, weil das vereinsinterne Reglement seine laut der Verordnung in erster Linie
sanitarische Aufsichtspflicht sehr extensiv auslegte. Der Jahresbericht des Plegekinder-
wesens für das Jahr 1912 nennt die folgenden Aufgaben:
a) Untersuchung und Kontrolle der vom Sanitätsdepartement bewilligten und der

Aufsichtskommission des Pflegekinderwesens angemeldeten Pflegeorte.
b) Vermittlung von Kostortadressen, Plazierung von Plegekindern.
c) Aufsicht über das geistige und leibliche Befinden der Pflegekinder durch freiwillige

Hilfskräfte.
d) Untersuchen von Klagen über ungenügende Verpflegung, Misshandlung, sittliche

Verwahrlosung, Ausfall des Kostgeldes, Mangel an Kleidchen, Betten usw. durch
Beamtinnen (womit ganz offensichtlich die Sekretärinnen des Vereins gemeint sind,
deren Lohn zwar vom Sanitätsdepartement bezahlt wurde, die aber vom Verein angestellt

waren, also keinen Beamtenstatus hatten, sj).
e) Beratung und Unterstützung alleinstehender Mütter legitimer oder illegitimer Kinder.

f) Einleitung der Vaterschaftsklagen behufs Festsetzung eines Unterhaltsbetrages.
g) Vermittlung zweckmässiger Versorgung kränklicher Pflegekinder.
h) Versorgung von Kindern in Anstalten oder Überweisung an Heimatgemeinden, in

Fällen, wo die natürlichen Ernährer versagen.
Anna Herzog-Widmer teilte die zu beaufsichtigenden Pflegeorte nach einem bereits

in der Jugendfürsorge erprobten System in Rayons ein, deren Betreuung einer ehrenamtlichen

Aufsichtsdame übergeben wurde, welche als Beglaubigung eine vom
Sanitätsdepartement ausgestellte Ausweiskarte erhielt. Die Aufsichtsdame bestimmte die
Grösse des ihr zugewiesenen Rayons selbst, indem sie die Zahl der Kinder angab, die sie
besuchen konnte. Durchschnittlich umfasste ein Rayon 15 bis 20 Kinder: Die Damen
besuchen ihre Pfleglinge mindestens 4 mal, Säuglinge und kranke Kinder 6 mal per

76



Jahr Über jeden Pflegling wird beim ersten Besuch ein Berichtsformular ausgefüllt
und der Vorsteherin eingesandt. Bei wiederholten Besuchen, wenn sich inzwischen im

Befinden und Verhalten des Pflegortes und des Pflegkindes nichts geändert hat, wird
schriftlich das Datum des gemachten Besuches mitgeteilt. An Hand dieser schriftlichen
Berichte sind wir in den Stand gesetzt, über jedes Pflegkind die oft gewünschte Auskunft
an Waisenamt, Armenamt oder an andere Behörden zu geben. Anna Herzog-Widmer
besorgte mit einer, später zwei Fürsorgerinnen die Vermittlungen und ging den Klagen
und Beanstandungen nach, welche von Seiten der Aufsichtsdamen, der Pflegeltern oder

den Kindsmüttern kamen. Da es ihr bewusst war, dass viele Frauen auf den kleinen
Nebenerwerb angewiesen waren und ihr die Kinder in einer Familie auf jeden Fall besser

aufgehoben schienen als in einer Armenanstalt, handhabte Anna Herzog-Widmer die

Vorschriften möglichst grosszügig. Sie schreibt selbst: Ordnung und Reinlichkeit lässt

an vielen Pflegorten zu wünschen übrig, wenn die Kinder aber doch mit Liebe verpflegt
und ausreichender Nahrung versorgt werden und wir dabei wissen, dass sie bei den

eigenen Eltern noch weniger gut aufgehoben wären, so dürfen wir nicht allzustreng
vorgehen. Grosse Probleme entstanden vor allem aus der Vorschrift, dass jedes Pflegkind
ein eigenes Bett haben müsse: Wir begegnen oft Pflegeltern, bei denen dieser Forderung
nicht nachgekommen wird und das aus verschiedenen Gründen. Meistens hindert sie

Armuth an der Anschaffung eines Bettes und das Pflegkind theilt das Bett mit der
Pflegmutter oder mit grösseren Kindern. Wir berücksichtigen in diesen Fällen die Verhältnisse.

Mit dieser Ansicht stiess Anna Herzog-Widmer sicher nicht nur auf Zustimmung
im Frauenverein, da gerade positive, mit der Stadtmission verbundene Kreise
ausserordentliche Mühe hatten, die aus der Not geborenen und von anderen Lebensumständen

geprägten Schlafsitten der städtischen Unterschicht nicht als unsittlich anzuzeigen. Viele

Pflegeltern klagten auch über den Mangel an Kleidern, besonders bei unehelichen
Kindern: Diese Klage ist gewiss am meisten gerechtfertigt. Die illegitimen Mütter haben

schwer zu thun, das Kostgeld aufzubringen, und da fehlt ihnen das Geldfür Anschaffung

von Kleidern. Das grosse Problem blieb aber die Zahlung des Kostgeldes: Der wunde

Punkt, an dem oft das Wohl und Weh eines armen Geschöpfchens abhängt, bildet stets

die Kostgeldfrage. Wir zählen in unserer Statistik 232 Fälle, in denen die illegitime
Mutter oder auch vom Mann geschiedene allein das Kostgeld bestreiten muss und es

auch mit Aufbietung aller Kräfte thut, dagegen haben wir nur 15 Väter, die für den

Unterhalt ihres Kindes sorgen. Ein schreiender Gegensatz zu den 356 illegitimen
Kindern! Da der Frauenverein aus finanziellen Gründen, aber auch aus grundsätzlichen
Überlegungen in solchen Fällen die Kostgeldzahlungen nicht übernehmen wollte, blieben

nur zwei Möglichkeiten: eine Familie übernahm die Pflege des Kindes ohne Entgelt,
oder das Kind musste in die Heimatgemeinde der Mutter abgeschoben werden. Dies
veranlasste Anna Herzog-Widmer, 1914, als auch die Einführung des Amtsvormundes 1911

den Pflegemüttern keinen vom Staat garantierten Anspruch auf das Kostgeld gebracht
hatte, zu der Äusserung: Eine zu geringe Bewertung der Frauenarbeit, der Führung des

Haushaltes, der Erziehung der Kinder, seitens der Männerwelt hemmt vielfach die

77



Entwicklung und Lösung dieser Frage. Es herrscht irrtümlicherweise die Ansicht,
dass Ernährung, Pflege und Erziehung eines Kindes so nebenbei gehe, ohne grossen
materiellen und geistigen Kräfteaufwand.

Quellen:

Akten Pflegekinderwesen des Sanitätsdepartements, Staatsarchiv Basel, Niederlassungen, H 5,1: Kostkinder über¬

haupt, Pflegekinderwesen

Erinnerungen an Anna Herzog-Widmer von Susanna Woodtli-Löffler, Manuskript (freundlicherweise zur Verfü¬

gung gestellt von Frau Dr. Susanna Woodtli)
Jahresberichte Pflegekinderwesen, Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 882: Basler Frauenverein am Heuberg

Lebensbild von Anna Herzog-Widmer, verfasst von Anna Löffler-Herzog, gedruckt, um 1941/42 (freundlicherweise

zur Verfügung gestellt von Frau Dr. Susanna Woodtli)
Protokolle des Stadtcomité, Staatsarchiv Basel, Privatarchiv 882: Basler Frauenverein am Heuberg

<Zellweger Lily>, Die Ärmsten unseres Volkes, Kollektenblatt des Verbandes deutschschweizerischer Frauenvereine

zur Hebung der Sittlichkeit Nr. 19

Literatur:

Woodtli Susanna, Gleichberechtigung. Der Kampf um die politischen Rechte der Frau in der Schweiz, Frauenfeld,

2. erweiterte Auflage 1983

Janner Sara, «Wenn man den Frauen das reden verbietet, zwingt man sie dazu, das Frauenstimmrecht zu verlan¬

gen». Basler Bürgersfrauen zwischen Familie, Öffentlichkeit und Politik. Die Gründung und Entwicklung des

Basler Frauenvereins zur Hebung der Sittlichkeit bis zum Ersten Weltkrieg (1892-1914), Basel, 1992 (Lizen-

tiatsarbeit)

Zellweger Laurenz, Die Stellung des ausserehelichen Kindes nach den Basler Rechtsquellen, Basel, 1947 (Disser¬

tation)

7. Der Katholische Frauenbund: Emilie Gutzwiller-Meyer (1868-1929)

Emilie Gutzwiller-Meyer stammte aus einer wohlhabenden katholischen Kaufmannsfamilie

aus Basel. Prägenden Einfluss hatte wohl der Basler Kulturkampf in ihrer Jugendzeit.

Die revidierte Verfassung von 1875, welche neben der reformierten Landeskirche
eine christkatholische Landeskirche schuf, zwang die römisch-katholische Gemeinde,
sich weiterhin als privater Verein zu konstituieren. Dazu kam der Kampf um die katholische

Schule, welche 1884 geschlossen werden musste. Ihre Erziehung glich derjenigen
vieler Töchter aus gutem Haus: nach fünf Jahren Volksschule besuchte sie eine private
Töchterschule am Totengässlein und wurde anschliessend nach Freiburg im Uechtland

für zwei Jahre in ein Mädchenpensionat geschickt. Nach ihrer Rückkehr half sie ihrer
Mutter bei der Haushaltsführung und erhielt Klavier- und Gesangsunterricht. Diese Aus-

78



bildung entsprach nicht ihren tatsächlichen Möglichkeiten: Von sich seihst dachte sie

eher zu gering. Zeit ihres Lehens bedauerte sie ihre mangelhafte Ausbildung. Im Elternhaus

lernte sie 1886 ihren späteren Ehemann kennen, einen Geschäftsfreund des Vaters.

Da sie bei der Verlobung erst achtzehn Jahre alt war, musste sie bis zu ihrer Heirat im

September 1888 ins Pensionat zurück. Nach ihrer Verheiratung setzte ihre Tätigkeit in

leitender Position in den katholischen Frauenvereinen von Basel ein, da ihr um fünfzehn
Jahre älterer Mann unter anderem über zwei Jahrzehnte als Präsident der römisch-katholischen

Gemeinde vorstand und das Präsidium des Vinzenzvereines innehatte. Sie

beschränkte sich lange auf den traditionellen Rahmen der weiblichen Hilfstätigkeit
innerhalb der von einem Geistlichen geleiteten Pfarrei. Emilie Gutzwiller-Meyer beteiligte

sich zunächst an dem von Frau Hauser-Ammans gegründeten Montagsverein, der
sich 1888 als römisch-katholischer Frauenverein ins Adressbuch eintragen liess. Die
Frauen arbeiteten für die Armen, für die Sonntagsschule und halfen gerne, wo sie gerade
helfen konnten. Ihr grosses Organisationstalent und diplomatisches Geschick wurden

deutlich, als sie die Durchführung des jährlichen Bazars des Vinzenzvereins übernahm,
eines gesellschaftlichen Grossanlasses, welcher in einem Zunftsaal stattfand und dessen

Ertrag für die römisch-katholische Gemeinde finanziell unentbehrlich war.
Bis 1891, als der Verein Schweizerischer Katholischer Lehrerinnen gegründet wurde,

gab es keine regionale oder nationale katholische Frauenorganisation. Erst 1897 folgte
die Gründung des Internationalen Katholischen Mädchenschutzverbandes, der katholischen

Parallelorganisation der Freundinnen junger Mädchen. Diese Situation war eine

direkte Folge der kanonischen Vorschrift, dass ein katholischer Frauenverein unter der

Leitung eines männlichen Präses, meist des Geistlichen der zuständigen Pfarrei, zu
stehen hatte. Dem Internationalen katholischen Mädchenschutzverband kam bei der
Entstehung des Schweizerischen katholischen Frauenbundes, dem Dachverband aller
katholischen Frauenorganisationen, eine zentrale Rolle zu, da er seinen Mitgliedern die

Lösung aus der engen Bindung der Frauenvereine an die Pfarreien und den lokalen Rahmen

ermöglichte. Die erste Präsidentin der Basler Sektion, Frau Feigenwinter-von Bla-

rer, veranlasste 1903 Emilie Gutzwiller-Meyer zum Eintritt in den Vorstand. Nach dem
Tod von Frau Feigenwinter-von Blarer übernahm Emilie Gutzwiller-Meyer das Präsidium

des Basler Mädchenschutzvereines und erhielt dadurch Einsitz im Zentralvorstand.

Damit waren die Voraussetzungen geschaffen, dass sie in die Bemühungen
führender katholischer Frauen, an erster Stelle der Zentralpräsidentin des

Mädchenschutzvereins, Madame de Montenach, einen Dachverband der katholischen Frauenvereine

zu schaffen, miteinbezogen werden konnte.
Nicht nur der Mangel an Organisation der katholischen Frauen motivierte zur Gründung

des Katholischen Frauenbundes, auch die durchaus begründete Angst, gerade die

engagiertesten Katholikinnen an die beiden grossen, konfessionell neutralen Dachverbände

der schweizerischen Frauenvereine zu verlieren: den 1888 gegründeten
Schweizerischen Gemeinnützigen Frauenverein und den 1900 entstandenen Bund Schweizerischer

Frauenvereine. Diese Beunruhigung wurde von der männlichen Leitung der

79



verschiedenen katholischen Organisationen geteilt, welche sich 1904 im Schweizerischen

Katholischen Volksverein zusammengeschlossen hatten. Ein erster Versuch, 1905

eine selbständige katholische Frauenorganisation parallel zum katholischen Volksverein
zu schaffen, scheiterte, nicht zuletzt am Widerstand klerikaler Kreise, welche die Gründung

eines weiblichen Dachverbandes als Eingriff in den eigenen Kompetenzbereich
betrachtete. Entscheidend für die Gründung des Katholischen Frauenbundes wurde der

am 12. und 13. September 1910 in Basel abgehaltene erste Schweizerische Caritas-Kon-

gress, an welchem Emilie Gutzwiller-Meyer die Gelegenheit benutzte, um der Ungeduld
katholischer Frauen über das Fehlen einer eigenen Organisation Ausdruck zu geben: Ich
habe nur den einen Wunsch, den Wunsch, der sich wie ein roter Faden durch all das

Gesagte zieht: es möge unverzüglich zur eigentlichen Gründung des jetzt mehr theoretisch

als praktisch bestehenden Frauenbundes geschritten werden, es möge dieses
Zentralkomitee sich mit dem Volksverein in Verbindung setzen zu sofortiger energischer
Anhandnahme einer festen Organisation, gemeinsame Vorbereitung der Statuten,
Rücksprache mit sämtlichen Präsidentinnen und Zentralpräsidentinnen der lokalen, kantonalen

und schon zentral organisierten Vereine, Abhaltung einer Generalversammlung mit
der endlichen definitiven Konstitution. Ihre Rede führte zu erregten Diskussionen unter
den Frauen und hätte fast die sofortige Konstitution eines Initiativcomité verursacht,
welche dann aber doch erst im November 1911 erfolgte. Im Mai 1912 am ersten
Delegiertentag in Luzern folgte die Gründung des Schweizerischen Katholischen Frauenbundes.

Da die Delegierten mehrheitlich aus der deutschen Schweiz stammten, wurde
Emilie Gutzwiller-Meyer erste Zentralpräsidentin, nicht die eigentliche Initiantin, die

Freiburgerin de Montenach. Emilie Gutzwiller-Meyer war so während einigen Jahren

gleichzeitig Zentralpräsidentin und Sektionspräsidentin in Basel.
Bedeutete die Schaffung einer nationalen katholischen Frauenorganisation einen

grossen Erfolg, zeigten sich auf lokaler Ebene in der Basler Sektion schnell die Grenzen
der neugewonnenen Selbständigkeit und der damit bewusst vollzogenen Abgrenzung
von den anderen Basler Frauenvereinen, welche bis zum Ende des Ersten Weltkrieges zu
einer eigentlichen Isolierung der Katholikinnen führte. Im Oktober 1916 wurde der
Beitritt zur Frauenzentrale abgelehnt, weil eine früher durchaus mögliche, wenn auch

schwierige interkonfessionelle Zusammenarbeit in Sachfragen aus religiösen Gründen
nun unmöglich schien: Fräulein Niederhauser betont ganz richtig, wir dürfen und müssen

z.B. in religiösen Fragen konfessionell sein. So kann der Frauenbund z.B. die Frage
der Berufsberatung nicht auf clem Wege der Humanität, sondern nur auf der Grundlage
und nach den Gesetzen unserer heiligen Religion lösen. Auch das Zusammengehen
bürgerlicher Frauen in der Stimmrechtsfrage wurde dadurch verhindert, wie die Reaktion
auf die Einrichtung von staatsbürgerlichen Kursen durch den Sozialen Zweig des Basler
Frauenvereins im Juni 1917 zeigt: Die Frau Präsidentin hat in dieser tiefgreifenden
Frage Rat von Herrn Hochwürden Pfarrer Mäder eingeholt, nach dessen Wegleitung
wird sich der Frauenbund an den jeweiligen Sitzungen oder Versammlungen einfinden,
um Einsicht in den Kurs der Bewegung zu haben, um auch unsere Frauen und Töchter

80



orientieren und möglicherweise warnen zu können. Nach katholischer Lehre steht I. die

Bildung der Frau unter der Leitung der Kirche, 2. ist das Stimmrecht der Frau zuwider
der Lehre unserer heiligen Religion. Die Zusammenarbeit mit nichtkatholischen
Frauenvereinen nahm in dem Masse ab, wie die Organisation der katholischen Frauen sich
verbesserte und die Politik der Männer das Handeln der Frauen bestimmte.

Nach den ersten organisatorischen Erfolgen wurden die Schwierigkeiten im Innern
deutlich. Zwar hatten sich alle 17 katholischen Frauenvereine Basels dem Frauenbund

angeschlossen, aber es gab auch Widerstand gegen die straffe zentrale Führung durch

Emilie Gutzwiller-Meyer. Dahinter stand der hartnäckige Widerstand einzelner Geistlicher

gegen eine selbständige Organisation der Frauen. Selbständigkeit konnte nur sehr

vorsichtig verlangt werden: Ferner bemerkt Frau Gutzwiller, dass Paragraph 12 der
Statuten vorschreibe, die Geistlichkeit sei auch zu den Vorstandssitzungen einzuladen.

Sie ist nun der Ansicht, man solle diesen die Frage vorlegen, ob sie darauf verzichten.

Lehnte der Frauenbund noch im November 1916 einen Anschluss an die Basler Sektion
des Katholischen Volksvereines ab, da man die 5 Cts Mitgliederbeitrag, die wir erhalten,

nicht noch teilen könne, trat der Frauenbund im März 1918 doch noch bei: Des

Weiteren teilt Frau Gutzwiller die Gründung einer Charitassektion (im Volksverein, sj)

mit, die ihre Mittel von einer Sammelwoche erhalten soll, mit denen sie charitative
Werke gründen und erhalten wird. Dieser Entscheidung gingen verschiedene Konflikte
mit der Vorsteherschaft der Gemeinde und einigen Geistlichen voraus, was Emilie

Gutzwiller-Meyer zu der bitteren Feststellung veranlasste: Es ist sehr zu bedauern, dass

der sozialen Tätigkeit des Frauenbundes so wenig Verständnis entgegen gebracht wird

von leitender Stelle. Der Katholische Volksverein schien hingegen an mehr Selbständigkeit

der Frauen interessiert zu sein: Herr Dr. Joos, Kantonalpräsident des Volksvereins,

hält eine Frauenversammlung mit Referat «Frauenstimmrecht» für notwendig und

zweckmässig, um die Stimmung der Frauen kennenzulernen. Die Geistlichkeit verhält
sich hiezu ablehnend. Anders als den Männern fiel es den Frauen aber viel schwerer,

eine von der Geistlichkeit unabhängigere eigene Politik zu wagen.

Quellen:

Protokolle des Vorstandes des Katholischen Frauenbundes Basel-Stadt 1912-1918, Archiv des Katholischen Frau¬

enbundes Basel-Stadt

Der Schweizerische Katholische Frauenbund 1912-1927, Druck der Verlagsanstalt Benziger & Co. A.G., Einsie¬

deln, ohne Datum (um 1927/28), Archiv des Katholischen Frauenbundes Basel-Stadt

Überschlag Emma, Frau Emilie Gutzwiller-Meyer (1868-1929), Luzern, 1934/35 (Diplomarbeit Schweizerische

Sozial-caritative Frauenschule Luzern), Archiv des Katholischen Frauenbundes Basel-Stadt

81



Literatur.

Altermatt Urs, Katholizismus und Moderne, Zürich, 1989

Gantner Theo, Volkskundliche Probleme einer konfessionellen Minderheit, dargestellt an der römisch-katholischen

Diaspora der Stadl Basel, Winterthur, 1970 (Dissertation Basel)
Künstle Daniel, Im Vertrauen auf die Vorsehung. 150 Jahre Lindenbergschwestern in Basel, Arlesheim, 1993

Mutter Christa, Frauenbild und politisches Bewusstsein im Schweizerischen Katholischen Frauenbund. Der Weg

des SKF zwischen Kirche und Frauenbewegung, Freiburg im Uechtland, 1987 (Lizentiatsarbeit)
Prodolliet Simone, «Gebt mir katholische Töchter und Mütter, und ich werde mit ihnen die Welt erobern» (Leo

XIII.), in: Aufden Spuren weiblicher Vergangenheit, «Itinera», Nr. 2/3, 1985, S. 5—21

82


	Einblicke in Frauenleben des 19. Jahrhunderts

