
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 11.: Korea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


11. Kapitel:
Korea

Ich bekam von der Basler Mission den Auftrag, zusammen mit meiner Frau den
Kontakt mit verschiedenen christlichen Kirchen in Korea aufzunehmen. Dies sollte
durch Unterricht, Predigten, Reisen und Studien geschehen. Es waren dafür sieben
Monate Dienstzeit vorgesehen. Was für ein Volk trafen wir an? Was erlebten wir in den
Gemeinden? Wie beeindruckten uns die verschiedenen Religionen in diesem fernöstlichen

Land?

a) Charakteristische Grundzüge des koreanischen Volkes

1. Zum Leiden geboren. Die wechselvolle Geschichte des koreanischen Volkes zeigt
deutlich, wie sehr dieser «Wurmfortsatz» am asiatischen Kontinent immer wieder als

Schlachtfeld benützt und missbraucht worden ist. Die Mongolen, die Chinesen und die

Japaner sind gekommen und haben ihre Händel in Korea ausgefochten. Aus diesen

Erfahrungen entstand eine Mentalität, die man auf die Formel bringen kann: Leben ist
Leiden. Der Koreaner trotzt im allgemeinen nicht dem Schicksal, sondern beugt sich
ihm. Die japanische Mentalität ist ganz anders. Nach einer japanischen Legende
erobert der Held Momotaro ein Geisterschloss mit einem Schwert und einem Reiskuchen.

Die koreanische Kontrastlegende lautet anders: Ein Tiger raubt einer Mutter
einen roten Bohnenkuchen. Dann reisst er ihr die Arme und die Beine vom Leib und
tötet sie vollends. Er versucht ihre Kinder zu fressen, die auf die Mutter warteten.
Bruder und Schwester aber klettern auf einen Baum. Sie bitten den Himmel um ein Seil

von oben. Sie steigen auf und werden Sonne und Mond. Nach der japanischen Legende
werden die bösen Geister angegriffen und überwunden. Nach der koreanischen
Geschichte flieht das Geschwisterpaar vor den unhaltbaren Zuständen auf Erden in den
Himmel. In der koreanischen Lebensmelodie gibt es eigentlich kein triumphierendes
C-Dur. Auch das Halleluja der Juden in der koreanischen Oper «Esther», die wir
gesehen und gehört haben, ist gedämpft und in Moll getaucht. Es ist bezeichnend, dass

zu unserer Zeit in Seoul 98 Chöre ins Leben gerufen wurden, die die Aufgabe erhielten,
die «herrschenden Gesänge voll Verzweiflung und Sorge durch fröhliche und gesunde
Lieder zu ersetzen»!

2. Hinter Mauern versteckt. Während man die indische Kultur eine Waldkultur
nennen kann, die keine Isolierungen und Trennungen kennt, lässt sich die chinesische
Kultur als eine Mauerkultur bezeichnen. Wozu braucht man die übrige Welt, wenn

149



man sich selber in der «Mitte der Welt» befindet? In vielem ist Korea von China
abhängig. Auch die koreanischen Häuser sind mit Mauern umgeben. Aber sie schlies-

sen sich nicht vollständig von der Aussenwelt ab. Man kann Menschen in ihrer Hantierung

beobachten. Die Koreaner brauchen die Mauer, um ein Gefühl der Sicherheit zu
bekommen.

Der Koreaner versteckt sich hinter der Mauer seiner Familie. Im engen Rahmen der

eigenen Familie werden Freundlichkeit und Hilfsbereitschaft gepflegt. Was ausserhalb

der Familie vor sich geht, das geht ihn eigentlich nichts an. Ein nach Hilfe schreiendes

Kind auf dem Feld, ein im Rausch auf der Strasse liegender Mann, ein seine sieben

Sachen auf der Strasse zusammensuchender Träger; niemand würde diesen
Hilfsbedürftigen zu Hilfe kommen! Aber auch innerhalb der Familie ist nicht alles zum besten

bestellt. Sehr oft werden die Frauen im Haus unterdrückt. Dann kann es vorkommen,
dass sie sich ihrerseits in späteren Jahren zu tyrannischen Schwiegermüttern entwik-
keln. Sie können aber auch aus der Situation der «Drei Unterwerfungen» (unter den

Vater, unter den Ehemann, unter den älteren Sohn) das Beste herausholen und sich

ihre eigene Domäne schaffen.
Der Koreaner versteckt sich hinter dem Haus seiner eigenen Seele. Beim Essen

kommen wohl die Familienglieder zusammen. Aber nach konservativer Sitte ist es so,
dass niemand ein Wort spricht. Wenn sie ihre kalte Nudelsuppe essen, hört man das

Schlürfkonzert. Je vornehmer eine Familie ist, desto stiller geht es zu und her.
Etwas von der koreanischen «Mauerkultur» kann man auch im Bus erfahren. Auch

wenn die Fahrgäste wie Sardinen zusammengepfercht sind, hört man selten jemanden
mit seinem Nachbarn sprechen. Auch auf der Strasse entwickelt sich kein öffentliches
Zusammengehörigkeitsgefühl. Alles rennt und hastet. Mancher fürchtet, sein Gesicht

zu verlieren, wenn er ein Wort sagt.
3. Zur Unentschiedenheit verurteilt. Menschen mit Abenteuerlust und Vitalität wie

die Wikinger haben kurze Pfeifen geraucht. Im Gegensatz dazu gehört die koreanische

lange Bambuspfeife zum alt gewordenen Koreaner, der auf dem geheizten Ondolbo-
den hockt, etwas hüstelt, auswendig gelernte Verse dahermurmelt und dazwischen an
seiner langen Pfeife saugt. Der Grossvater mit seiner langen Pfeife hat Autorität -
innerhalb seines Hauses. Da hört man auf ihn. Die Pfeife ist aber auch das Zeichen der
Inaktivität und des sozialen Desinteressements. Man verbrennt sich nicht die Finger,
wenn man die lange Pfeife anzündet! Man hält sich zurück von den «dramatischen»
Ereignissen.

Der Koreaner entscheidet sich nicht gern, weder für rechts noch für links. Darum
wandert er auf dem Lande gern mitten auf der Strasse. Er hat den Sinn für Konfrontation

nicht entwickelt. Vom Konfuzianismus, der lange Zeit die Staatsphilosophie für
die Könige lieferte, hat man gelernt, den Mittelpfad zu wählen. Die koreanischen
Pluderhosen, die zum Sitzen und zum Pfeifenrauchen, aber nicht für mutige Aktionen
geschaffen wurden, sind ein Symbol für die Unentschiedenheit, während die strengen
Bügelfalten des westlichen Menschen vom Entweder/Oder der Entscheidung sprechen.

150



Auch die Kurvenlinien der koreanischen Hausdächer weisen auf Ruhe, Stille und

Wärme hin, nach der sich der Mensch sehnt. Die koreanische Geschichte hat ja gelehrt,
dass andere die Entscheidungen für oder gegen die Koreaner fällen und man sich diesen

Entscheidungen mehr oder weniger zu fügen hat. Schliesslich zeigt die Farbe der

Celadon-Gefässe auf die Seelenhaltung der unentschiedenen Mitte hin. Während der

Koryodynastie wurden vor allem vom 9. bis zum 12. Jahrhundert, aber auch noch

später, wunderbar geformte Gefässe mit Intarsien in einer Farbe hergestellt, die eine

Mischung von Himmel und Erde darstellen soll. In dieser Mitte ist der Koreaner nie in
der Lage gewesen, den «Raum» zu erobern. Er ist vielmehr immer wieder dazu

gezwungen worden, sich mit dem ihm beschiedenen «Raum» zu begnügen.
4. Auf der Suche nach dem verlorenen Ich? Ein koreanischer Essayist sieht die

Tragödie seines Landes in der Tatsache begründet, dass der Koreaner sein Ich noch

nicht gefunden hat326. Darin liegt der Grund, dass es in Korea noch zu keiner echten

Volksgemeinschaft in einer kooperativen Gesellschaft gekommen ist. Der Koreaner

war eh und je dazu verurteilt, sich immer wieder an andere anzulehnen. So hat er China
seinen älteren Bruder genannt. Um der eigenen Selbsterhaltung willen war er gezwungen,

immer nach oben zu lächeln, um schliesslich durch alle Instanzen hindurch Gnade

beim Hof zu finden. Heute lehnt er sich an die Amerikaner an, die ihm Schutz

gewähren sollen. Dieses Anlehnungsbedürfnis zeigt sich auch im theologischen
Betrieb. Es ist ungeheuer wichtig zur Kenntnis zu nehmen, was andere gedacht, gesagt

und geschrieben haben. Das alles kann zwar wichtig werden als Lernstoff und Anreiz-

mittel, um sich in der eigenen Selbständigkeit zu üben, dient aber leider oft dazu, mit
der Aufnahme und Reproduktion des Gelernten zu verhüllen, dass man seine eigene

Selbstbestimmung noch nicht gefunden hat.
Es fällt manchem Koreaner schwer, festgefügte Regeln zu durchbrechen, auch wenn

er von der Wünschbarkeit des Neuen überzeugt zu sein scheint. Er hat nicht den Mut,
«mot» zu beweisen. «Mot» ist ein koreanisches Wort, das auf eine Freiheit hinzeigt,
mit der einer aus dem gewöhnlichen gesellschaftlichen Rahmen ausbricht. Der Koreaner

sehnt sich zwar danach, die strengen Regeln zu durchbrechen, findet aber oft weder

Mut noch Gelegenheit dazu.
Der einzelne Koreaner ist oft wie ein ungeschältes Ei. Sein «kibun» darf nicht

verletzt werden. Dieses schwer übersetzbare koreanische Wort unterstreicht die

Wichtigkeit der Anerkennung der eigenen Person mit ihrem ganzen Gemütszustand. Es

kommt darauf an, dass einer «im Frieden», «in der inneren Sicherheit», «in guter
Verfassung» sich befindet. Darum fragt man z.B. bei Einladungen die Gäste, ob sie

nicht einen Gesangs- oder Klaviervortrag zum besten geben wollen. Es ist dann gar
nicht wichtig, ob der oder die Betreffende etwas spielt oder singt. Die Hauptsache ist

es, dass man Rücksicht nimmt auf sein «kibun». Man will ihn spüren lassen, dass er

jemand ist, der seine bestimmten Fähigkeiten einsetzen könnte. Es soll auch keiner die

Ärmlichkeit spüren, in der sich einer befindet. Man stürzt sich lieber in Schulden als

dass man seine Armut zugibt. Das gehört zur fernöstlichen Übung, «das Gesicht zu

151



wahren». Ich versuchte den Studenten im Hankukseminar zu zeigen, dass der christliche

Gott gar nicht «an Gesichtern» interessiert ist, sondern an den «ganzen Personen»

in ihrer Aufrichtigkeit.
Damit hängt noch etwas anderes zusammen. Im Osten wird das Gegenüber von Ich

und Du nicht so erfahren wie im Westen. Während der Dichter in Deutschland
schwärmt und singt: «Ich liebe dich», kennt der Koreaner beim Geheimnis des

Liebesgeschehens weder ein «Ich» noch ein «Du». Er spricht nur das Wort «Liebe» aus und
überlässt es den Beteiligten herauszufinden, wer wen liebt. Letztlich geht es um das

Wunder der Gemeinschaft. Die Frage des koreanischen Essayisten nach dem verlorenen

Ich müsste das Suchen nach der verlorenen Gemeinschaft zur Folge haben.
5. Als Mann und Frau unterwegs. Nach alter koreanischer Sitte gehen Mann und

Frau, wenn sie überhaupt einmal zusammen ausgehen, nicht nebeneinander auf der
Strasse. Die Frau folgt vielmehr dem Mann einige Schritte hintendrein. Dass sie

einander die Hände geben oder einander einhängen, das kommt schon gar nicht in
Frage. Früher durften Fraueanicht einmal das Haus verlassen. Man darf allerdings die

Unterdrückung der Frau in Korea nicht mit allzu schwarzen Farben malen. Bischof
Rutt, der das koreanische Leben aus jahrelanger Erfahrung kennt, behauptet, dass die
Frauen keineswegs unterdrückt seien327. Sie haben nach ihm einige wirtschaftliche
Macht in den Händen. Die kichernden heranwachsenden Mädchen zeigen oft mehr
Selbstbewusstsein als die zum Teil scheuen Jünglinge. Die Frau, die Mutter eines

Sohnes geworden ist, geniesst grosses Ansehen. Wohl essen die Frauen separat. Aber
sie empfinden das meist nicht als Demütigung, sondern als Zeichen ihrer Selbständigkeit.

Bei den meisten auch heute noch arrangierten Hochzeiten hat die Frau ein
gewichtiges Wort zu sagen. Als Grossmutter bekommt sie dann noch grössere Freiheiten.

Sie demonstriert diese Freiheit auch damit, dass sie in aller Öffentlichkeit raucht.
Der koreanische Mann ist kein asexuelles Wesen. Aber er hat es von Jugend auf

gelernt, den Geschlechtstrieb zu unterdrücken. Für Liebesspiele ist im koreanischen
Haus weder Platz noch Zeit noch Gelegenheit. Mann und Frau kommen zusammen,
um Kinder zu zeugen. Die koreanischen Liebeslieder singen viel von der vergangenen
Liebe. Sie ist eine Glut unter der Asche. Der Koreaner entwickelt die Fähigkeit nicht,
die unter der Asche glimmende Glut wieder zu entfachen. Manchmal karessiert er mit
der «kleinen Frau», die er in die Gesellschaft mitnimmt. Sie ist eine Freundin, die
Englisch kann. Der eigenen Frau schämt man sich, da sie oft unbeholfen ist und stumm
bleibt.

Die Koreaner kennen auch die Kisaeng. Das sind keine Prostituierten, sondern
Unterhaltungsdamen für wohlsituierte Männer. Sie sind in früheren Zeiten in eigentlichen

Kisaeng-Schulen ausgebildet worden (in Tanz, Musik, künstlerischen Darbietungen).

Das Kisaengwesen ist dekadent geworden. Eine Kisaeng ist oft eine Frau ohne
Zukunft. Sind ihre blühenden Jahre vorbei, begeht sie oft Selbstmord. Wer eine

Kisaengparty veranstaltet, muss Geld haben. Der Gastgeber anerbietet seinem Gast
«seine» Kisaeng für eine Nacht. Dieser kann nach fernöstlicher Sitte nicht direkt

152



ablehnen, schützt aber, wenn er klug ist, körperliche Unpässlichkeit vor, um dem
nächtlichen Abenteuer zu entgehen328.

6. Belastet durch die Vergangenheit ohne reale Zukunftshoffnung. Hie und da
konnte man im Riesenverkehr der Stadt Seoul einen Mann mit einem hölzernen
Traggestell auf dem Rücken über die Strassen rennen sehen. Die Vorfahren der heutigen

Koreaner stellten solche Traggestelle her. Sie brauchten sie, um Waren durch
windungsreiche Wege bergauf- und -ab zu schleppen, da wo kein Karren durchkommt,
aber auch um alles Mögliche in Seoul selber von einem Ort zum anderen zu
transportieren, weil sie kein Geld hatten, um einen Wagen zu mieten. Dieses Traggestell
wird zum Symbol für den Koreaner, der keuchend die Last seiner Geschichte in die
Zukunft hineinträgt. Hat der Koreaner überhaupt eine Zukunft?

Es ist mir aufgefallen, mit was für einer Hartnäckigkeit und Inbrunst der Koreaner
an seiner Geschichte hängt329. Er soll sich klarmachen, wie die königlichen Hoheiten
von Chinas Gnaden ein bescheidenes Plätzchen am Rande des Reiches der Mitte zu
Prachtsstübchen ausbauen konnten. Die koreanische Regierung hoffte, von der Weltbank

Millionengelder zu erhalten, um die alte Königsstadt im Süden des Landes,
Kyongju, wiederherzustellen. Im Jahr 1972 fiel der Arbor-Day, an dem jung und alt
auszog, um Bäume zur Wiederaufforstung des Landes zu pflanzen, mit dem Hansik-
Tag zusammen, an dem die Familiengräber von Angehörigen besucht wurden, um sie

mit Gebeten, Blumen und Verbeugungen zu ehren.
Das koreanische Volk ist tief gespalten in eine Gruppe derer, die sich aus der

Abhängigkeitssituation gegenüber fremden Mächten Vorteile ergattern können, und
einer viel grösseren Gruppe derer, die immer wieder das Nachsehen haben. Dies

erzeugt eine Spannung im Volk. Diese Spannung führt nicht zur fruchtbaren Umwälzung

der Verhältnisse im Durchbruch nach vorne, sondern immer wieder zu umstürzlerischen

Versuchen derer, die aus Neid und Missgunst gegenüber denen geboren sind,
die es besser haben. Unproduktive Animosität ist keine Basis, aus der eine bessere

Zukunft aufgebaut werden kann. Die graue Farbe des Buddhistengewandes ist das

Symbol einer historisierenden Betrachtungsweise. In der grauen Farbe sammeln sich
alle Farben des vergangenen Lebens. Wer das graue Gewand anzieht, zieht sich in sein

Haus zurück oder in seine Seele oder in ein Buddhistenkloster in den Bergen und
meditiert die Verse heiliger Schriften.

b) Auf zu den Bergen!

Was ich mit sechs Stichworten als charakteristische Grundzüge des koreanischen
Volkes bezeichnet habe, kann man nicht wie ein Puzzle zusammensetzen, um der

Meinung zu sein, man hätte den ganzen koreanischen Menschen vor Augen bekommen.

Bevor ich einige Streiflichter auf Erfahrungen mit christlichen Gemeinden in
Korea werfen kann, muss ich auf einen anderen Grundstrom aus der koreanischen

153



Abb. 12

Berggipfel aufder Kang-wha Insel: Erinnerung an den Tangun, den mythischen
koreanischen ersten König, der göttlichen Ursprungs sein soll

154



Geschichte aufmerksam machen. Er stellt so etwas wie einen Gegenpol dar zu dem,

was vorher dargelegt wurde.
Einer meiner Studenten vom Hankukseminar lud mich an einem Sonntagmorgen

ein, die Berglandschaft nahe bei Seoul, aber auch die familienbewussten koreanischen

Bergwanderer kennenzulernen. Der Aufstieg zu dem 1360 Meter hohen Berg Paik-
woondai lohnte sich. Wir befanden uns mitten unter dem wandernden koreanischen

Volk. Sehr viele Koreaner (nur 30 Prozent sind Christen) wissen nichts vom Kirchgang.
Sie fahren mit Sack und Pack ins Grüne und steigen dann zu Fuss in die Höhe. Vom
erklommenen Gipfel sahen wir benachbarte steile Berge. Der Student nannte mir drei

Bergnamen: «Von weissen Wolken verhüllt» (Paikwoondai), «Berg der zehntausend

Sehenswürdigkeiten» (Mankyungdai), «Klug und weise alt werden» (Insukong). Wenn
die Koreaner ihren hohen Bergen besondere Namen geben, tun sie das, weil für sie die

Berge und die Gottheit (was sie darunter auch verstehen mögen!) in enger Beziehung
zueinander stehen. Während die Bergsteiger vom «Berg der zehntausend Sehenswürdigkeiten»

aus staunen lernen über die Vielfalt der Schöpfung, die Weite des Himmels
und die Zusammengehörigkeit von Himmel und Erde, lernen sie auf dem Berg «Klug
und weise alt werden», bei der Ordnung ihres Lebens Vorsicht und Verantwortung
walten zu lassen, steht ihnen doch gerade bei diesem Berg vor Augen, dass jedes Jahr

ungeübte Kletterer abstürzen, und kann der Koreaner auf dem «Von Wolken verhüllten

Berg» sich sagen, dass sein Gott, den er auf dem Berg sucht, sich ihm immer wieder

- wie die Leidensgeschichte seines Volkes es ihm zeigt - in seinen Schickungen und

Vorhaben verhüllt.
Die Koreaner kennen unter allen Bergen, die sie zu Wanderungen anregen, einen

ganz besonderen Berg, den sie mit ihrer Volksgeschichte in Verbindung bringen. Ende

Juni konnte ich mit fünf methodistischen Theologiestudenten diesen Berg Cham Sung

Dan besteigen. Er erhebt sich auf der Insel Kangwha, die in der Mitte zwischen Nord-
und Südkorea auf der Landkarte zu finden ist. Ich stand neben dem historischen

Monument Nr. 13 6330. Jedes Jahr wird im Herbst die heilige Flamme vom Weihrauchbrenner

des Berggipfels in Etappen durch das Land bis in die Hauptstadt Seoul

getragen. Dieser Ritus dient dazu, den «National Spirit» neu zu erwecken.

Dieser Berg ist eng verbunden mit dem Tangunmythus. Nach koreanischer Auffassung

soll der erste koreanische König namens Tangun göttlichen Ursprungs auf diesem

Berg zur Welt gekommen sein. Die koreanischen Historiker sind sich nicht darüber

einig, ob Tangun eine historische Gestalt gewesen ist. Wie dem auch sei: die Koreaner

führen den Beginn der koreanischen Volksgeschichte auf das dritte Jahrtausend v.
Chr. zurück.

Will man verstehen, was sich die Koreaner heute unter dem «National Spirit»
vorstellen, so ist es nötig, einen kurzen Blick auf die wechselvolle Geschichte Koreas zu

werfen. Die erste koreanische Königsdynastie dauerte von 1122 bis zum zweiten
Jahrhundert v. Chr. Im ersten Jahrhundert v. Chr. lassen sich auf der koreanischen

Halbinsel drei Reiche nachweisen (Silla, Paekche, Koryo). Später herrschte von 918 bis

155



1392 die Koryodynastie. In diese Periode fällt Aufstieg und Zerfall des Buddhismus in
Korea. Die Koreaner hatten unter Mongoleneinfällen zu leiden, so dass die königliche
Regierung sich auf die mythenreiche Insel Kangwha zurückziehen und dort von 1232

bis 1270 residieren musste. Von 1392 bis 1910 herrschte die Yi-Dynastie. Der mit dem
früheren Königtum eng verbundene Buddhismus wurde als politische Macht
ausgeschaltet. Dagegen wurde der Konfuzianismus die bestimmende Kraft am Königshof.
Freundliche Beziehungen zu China stellten sich ein. Von besonderer Bedeutung für die
koreanische Kultur wurde der König Sejong, der dem koreanischen Volk 1446 ein
leicht zu lernendes Alphabeth schenkte. 1592 erlitt Korea eine japanische Invasion.
Aber dem koreanischen Admiral Lee gelang es, mit einem eisenbestückten Kriegsschiff
die Japaner zurückzuschlagen. Trotz diesem Pyrrhussieg blieben aber die Koreaner an
die Japaner gebunden. Im 17. Jahrhundert erfuhren die Koreaner eine mandschurische
Invasion, wogegen sich die Stadt Seoul mit Befestigungen zu schützen suchte.

Infolge solcher leidvoller Erfahrungen schlössen sich die Koreaner mehr und mehr
von der Umwelt ab und bildeten so eine «Hermit Nation»331. Vom 17. bis zum 19.

Jahrhundert spielte Korea weltgeschichtlich keine bestimmte Rolle. Trotzdem konnte
aber der koreanische Missionshistoriker Lak Geoon George Paik die koreanische
Halbinsel den «Angelpunkt des Orients» nennen332, weil sich die Grossmächte Frankreich,

Russland, Grossbritannien, China, Japan und die USA um diese Halbinsel
balgten.

Der äussere und der innere Druck macht es verständlich, dass sich vom 17. bis zum
19. Jahrhundert eine koreanische Untergrundbewegung bemerkbar machte. Diese

Bewegung richtete sich gegen den Despotismus der konfuzianischen Monarchie, bei
der die Aristokraten, die sogenannten «Yangbans», zu Macht und Einfluss kamen.
Auf des Volkes Stimme wurde nicht gehört. Koreanische Vordenker sind zu nennen,
die sich zum Anwalt des Volkes machten. Einige dieser Denker gehörten einem
opponierenden Zweig des Konfuzianismus an. Man nannte diese Gruppe «Sirhak», d.h. die
«Schule des praktischen Lernens». Diese Bewegung wies auf den Parteistreit, die
Klassenunterschiede, den übertriebenen Traditionalismus, den Ritualismus und den
Mangel an sozial-ökonomischem Denken hin, die sozial Benachteiligte ins Leiden
stürzte. Die Gestalten aus der Geschichte, die jetzt zu nennen sind, zeichnen sich durch
unbekümmerte Selbständigkeit und nimmermüde Lernbereitschaft aus, womit sie aus
dem hierarchischen Sozialsystem auszubrechen suchten, um den koreanischen
Menschen zur sozial verantwortlichen Menschlichkeit aufzurufen.

Der Sozialkritiker Banggae (1622-1673) konnte trotz tiefer Einsichten in die sozialen
Missstände mit dreiundvierzig Jahren das Angebot nicht annehmen, Minister zu werden:

«Die Wahrheit ist fern und das Leben ist kurz», bekannte Banggae, und er wusste,
dass wer in die Regierung kommt, eingeschaltet wird und als Rädchen im Betrieb zu
funktionieren hat. Seine sechsundzwanzig Schriften, die er als unvollendete Werke
ansah, verbrannte er vor seinem Tod.

Songho (1681-1763) war unzufrieden mit allen Religionen. Er hielt zu allen Distanz:

156



«Was ich für wertvoll erachte, das ist die Substanz, die durch eine Religion eingebracht
wird.» Er, der sich in der Astronomie, in der Militärwissenschaft und in der Medizin
auskannte, sah sehr klar, worauf es in der Geschichtsdarstellung ankommt. Er hielt
eine rein objektive Darstellung von Tatsachen für unmöglich, denn jedes vergangene
Ereignis wird von Augenzeugen oder von den auf diese sich berufenden Autoren in
einer bestimmten Sicht gesehen und dargestellt. Er verlangte dabei einen kontemplativen

und fragenden Geist. Dieser Geist hat einerseits eine positive Einstellung zum
Geschehenen an den Tag zu legen, ist aber gleichzeitig frei und offen für eine kritische
und somit weiterführende Interpretation. Er vermeidet dabei die blosse Aufhäufung
von Tatsachenmaterial, aber auch eine ungerechtfertigte Aburteilung eines

wahrgenommenen historischen Stoffes. So bewahrt ihn dieser Geschichtsstoff davor, in
kleinen Details sich zu verlieren oder sich an nationalen Eigenheiten festzuklammern.
Er gewinnt die richtigen Perspektiven.

Yonam (1737-1805) begann kritisch über die koreanische Gesellschaft nachzudenken.

Er, der humorvoll und satirisch veranlagt war, den Wein und die Einsamkeit
liebte, protestierte gegen das Etikettenwesen der koreanischen Gesellschaft. Er
bemühte sich intensiv um einen Dialog mit dem gewöhnlichen Volk: «Wie kann ich mich
im Dialog engagieren, wenn ich mich als Mitglied einer Kerntruppe von reinen
Menschen sehe, Besitzern von Wahrheit und Wissen, für die alle Aussenstehenden nur
<die Leute da> sind?» «Wie kann ich mich im Dialog engagieren, wenn ich von der

Voraussetzung ausgehe, dass die Welt zu benennen Aufgabe einer Elite sei und die
Anwesenheit des gemeinen Volkes in der Geschichte ein Zeichen der Dekadenz, die

man deshalb vermeiden muss?» Yonam stiess auf das Missfallen des koreanischen

Königs, weil er alles viel zu ungeschützt vorbrachte und weil es ihm nicht auf Loyalität
gegenüber dem Prinzen, sondern auf die praktische Aufrichtigkeit des Herzens
ankam333. Er schrieb, was er schrieb, unbekümmert: «Schreiben heisst Leben vermitteln,
nicht eine Luft von falscher Würde verbreiten.» Gegenüber dem steifen konfuzianischen

Hofstil war ein munteres Leben und eine gründliche Konzentration am Platz:
«Wenn einer nur oberflächlich etwas zur Kenntnis nimmt, ist es, wie wenn er bloss die
Schale einer Wassermelone ablecken wollte.»

Chojong (1759-1805) verlangte, dass die Söhne des Adels nicht beschäftigungslos
ihre Tage verträumten, sondern im Handel geschäftig werden sollten. Ër lehnte die
koreanische Sänfte mit vier menschlichen Trägern ab und forderte die Einführung des

Rades. Auch wenn er sich durch Chinareisen einen weiten Blick zu verschaffen wusste,
sperrte man sich zu Hause gegen die von ihm vorgeschlagenen Reformen.

Im 19. Jahrhundert verstärkte sich der innenpolitische Oppositionsdruck in der

sogenannten Tonghakbewegung. In einer ersten Phase (1860-1905) gab sie sich als eine

Reformbewegung, die der Korruption einer in sich zerstrittenen Monarchie wehren
wollte. Ihr Gründer Choe-Cheu rief auf Grund einer göttlichen Offenbarung mit
einem Appell an die unterdrückten Massen zu sozialen Reformen auf. Weil er sich

157



weigerte, die Hand für ein korruptes Geldgeschäft zu geben, wurde er angeklagt und
1864 in Taegu gehängt. In der zweiten Phase (von 1905 bis 1945) waren die Anhänger
der Bewegung auf die Unabhängigkeit der Nation ausgerichtet und strebten nach
ökonomischen Verbesserungen. Nach 1945 suchte die Bewegung sich sowohl vom
Sowjetblock als auch von der westlichen Welt unabhängig zu halten, obwohl man einer
marxistischen Demokratie zuneigte.

Im Anschluss an diese Tonghakbewegung kam es am 1. März 1919 zur koreanischen

Unabhängigkeitserklärung, die von dreiundreissig Koreanern (Christen und Nichtchri-
sten) unterschrieben wurde. Sie zielte darauf ab, den Japanern zu helfen, ihren rechten
Platz in der fernöstlichen Welt zu sehen und rechtmässig auszufüllen. Dies habe zu
geschehen im Blick auf die neue Welt von Gerechtigkeit und Wahrheit, die auf den

«Tag der Wiederherstellung aller Dinge» (Apg. 3,21 im Kommen sei. In der koreanischen

Republik soll das Volk mehr an der Regierung beteiligt werden. Freiheit in der

Religionsausübung und freier Handel mit allen Nationen der Welt wurden gefordert.
Der Verurteilung der Unterzeichner zu drei Jahren Gefängnis folgte eine
Massendemonstration einer unbewaffneten Volksmenge aus allen Schichten der Bevölkerung.
Die Japaner reagierten grausam. Dorfschaften wurden niedergemacht. Eine christliche
Gemeinde wurde in eine Kirche getrieben und verbrannt.

Angesichts dieser geschichtlichen Entwicklungen in Korea, wo bis heute der koreanische

Krieg erst bis zum Waffenstillstand, aber noch nicht zum Friedensschluss
zwischen Nord- und Südkorea geführt hat, fragt man sich heute, wie die Wendung
«National Spirit» verstanden werden muss. Deutet das «national» auf die Vertreter der
herrschenden Klasse und die Regierungsbeamten oder ist wirklich das ganze Volk
gemeint, das frei wird, gegen Unrecht und Gewalt aufzustehen? Soll mit dem jedes
Jahr angerufenen «National Spirit» der Status quo der gesellschaftlichen Schichtung
aufrechterhalten werden? Schliesst der Begriff des nationalen Geistes den radikalen
Umbildungsprozess aus? Soll damit eine politische Stabilität zugunsten der herrschenden

Klasse erreicht und nicht vielmehr eine Umbildung und ein wechselseitiger Lern-
prozess eingeleitet und eingeläutet werden?

Genau an diesem Punkt ist es am Platz, nach dem Einzug des Christentums in Korea
und im Zusammenhang damit nach der Funktion zu fragen, die die Basler Mission
unter den bestehenden christlichen Kirchen wahrzunehmen gewillt ist.

c) Zum Charakter des Christentums in Korea

Hinsichtlich der koreanischen kirchlichen Situation kann ich mich auf eine kritische
Darstellung stützen, die verschiedene koreanische Theologen in einer Jubiläumsschrift
niedergeschrieben haben334. Die christliche Kirche Koreas ist in viele Teilkirchen
aufgespalten. Die den Weg zum christlichen Glauben fanden, gerieten in die Abhängigkeit
von einem führenden Missionar aus Amerika und der hinter ihm stehenden ausländi-

158



sehen presbyterianischen, methodistischen oder katholischen Kirche mit ihren
Glaubensüberzeugungen. Jede der so entstehenden Gruppen sah sich selber als die richtige
christliche Gruppe an. Weil man das eigene Verständnis des Christlichen verabsolutierte,

sah man in der jeweils anderen Gruppe Mangelerscheinungen, die das christliche
Gemeinschaftsleben in Spannungen versetzte. Die hierarchische Gliederung der
koreanischen Gesellschaft (König - Aristokratie - Volk) führte in der Kirche zum Begehren
nach Führungsmacht, die in den kontrollierten Gläubigen Unterwürfigkeit erzeugte.
So konnte ein gesamtchristliches Gemeinschaftsgefühl nicht aufkommen. In kleinen
Gruppen fühlten sich die Christen unter ihrem Hirten wohl. Zugleich blieb man an die
konfessionelle Mutterkirche gebunden. Die Treue zur kirchlichen Tradition führte oft
zu geistiger Trägheit. Man wollte sich nicht mit Fragen auseinandersetzen, die andere

Gruppierungen bewegte. Von einer ökumenischen Öffnung konnte unter diesen
Umständen keine Rede sein.

Die Christen Koreas sind in der Welt bekannt als unermüdliche und regelmässige
Beter und Beterinnen. Frühmorgendliche Gottesdienste werden in einem Haus oder
auf einem Hügel durchgeführt. Allerdings kann diese Gebetsgewohnheit auch zum
Gebetszwang werden. Ein koreanischer Schriftsteller erzählt, wie sein Vater, der nach
schrecklichen Ausfällen gegen die Christen schliesslich selber Christ geworden war, bei
einer Reise nach Japan in einem Gasthof seine ganze Familie aus dem Schlaf gerissen
und die Mit-Übernachtenden der frühmorgendlichen Ruhestunde beraubt habe, weil
er die Gebetszeit innehalten wollte.

Allerdings sucht die jüngere Pfarrergeneration jetzt den Weg vom Denominationalismus335

und Konfessionalismus zur ökumenischen Öffnung. Mir machte eine Photo
Eindruck, die ich im bescheidenen Studierzimmer eines presbyterianischen Pfarrers in
der Stadt Iri hängen sah. Die alten Kämpen Karl Barth und Emil Brunner schauten

einander, etwas grimmig zwar, aber doch nicht ganz unversöhnlich an. In einer
vielsagenden ökumenischen Haltung meinte der Pfarrer: «Ich habe von beiden manches

gelernt.» So fängt man an, in Korea im ökumenischen Geist zu leben, das heisst über

theologische Gräben einander die Hände zu reichen. Man will auch über eine enge
kirchliche Jugendarbeit, die das Eindringen eines wirklichen ökumenischen Geistes in
die Köpfe und die Herzen der Jungen und Mädchen verhinderte, hinauswachsen.

Die christliche Kirche war von allem Anfang an pietistisch oder evangelikal:
«Glaube an Jesus, so kommst du in den Himmel.»336 Die christliche Gemeinde sieht
sich als Schutzburg für Unterdrückte und Zukurzgekommene, die den Trost des

Himmels suchen. L.G.F. Paik führt das Gedicht eines koreanischen christlichen Lehrers

an, das diese Haltung deutlich werden lässt!

Was für ein Zeichen einer wunderbaren Gnade ist das doch,
Als Jesus den Platz des Sünders einnahm,
Um auf diese Weise uns Gerechtigkeit zu erkaufen
Für die Menschen, die in Sünde und dunklem Elend sich befinden.

159



So singen wir: Unser älterer Bruder
Lebt als einer, der jenen Kampf überwunden hat.
Er hat alle seine Tränen abgewischt,
Er hat nun teil an Friede und Freiheit.
Gott, der nicht unfreundlich ist in seinem Herzen,
Hat uns nicht ihm begegnen lassen, damit er uns dann fahren lässt;
Aber die Sünden unserer Väter verlangen es,

Dass unsere Leiber den Lohn zahlen.
Dann werden wir ihm wieder begegnen in der Höhe
Als Söhne der Unsterblichkeit.337

Wenn Jesus sich wohl dem einzelnen zugewandt hat, so hat er doch den Menschen

nicht als privates Einzelwesen gesehen, sondern als Glied der zur Erneuerung gerufenen

Menschheit. Selbstverständlich hat die koreanische Kirche in pädagogischer
Hinsicht Bewundernswertes geleistet. Aber im grossen und ganzen steht man doch unter
dem Eindruck, dass man in der Kirche die ursprüngliche christliche Mission für die

Gesellschaft vernachlässigt hat338. Im Zuge einer antikommunistischen Ideologie
haben sich christliche Gruppen nicht nur zu antikommunistischen, sondern auch
antisozialistischen Hütern der bestehenden Ordnungen entwickelt. Wenn ich zum Beispiel
ahnungslos von unseren missionarischen Brüdern als «fraternal workers» sprach,
erregte ich bei einer Methodistin Missfallen; dieser Ausdruck erinnere sie an den hassens-

werten Kommunismus! So kam es dazu, dass die in den Kirchen den Ton angebenden
Männer und Frauen in der Gesellschaft nicht massgebend waren. Wenn die Kirchtürme

im Häusermeer der Vielmillionenstadt Seoul mehr und mehr zwischen Wolkenkratzern

in der Versenkung verschwinden, so kann man sich fragen, ob diese

«verschwindenden» Kirchen als Salz des Evangeliums in der Gesellschaft zu wirken
versuchen oder ob sie sich eher um die Erhaltung ihrer eigenen Strukturen und um die

Steigerung ihrer Mitgliederzahl zu bemühen suchen.

Das Verhältnis der christlichen Kirchen zum Staat ist ambivalent. Die jüngste
Geschichte Koreas ist gekennzeichnet durch eine Reihe von autoritären Diktatoren.
Darum konnte sich bis heute keine gesunde demokratische Institution entwickeln.
Daraus konnten die Kirchen zwei Schlussfolgerungen ziehen. Entweder zogen sie sich
auf die innere Linie zurück und beschränkten sich auf intensive Gemeindepflege und
MitgliederWerbung. Dazu kamen auch grosse Evangelisationsversammlungen auf
einer Insel im Hanfluss. Oder es wurden die sozialen und politischen Nöte in den Köpfen
und Herzen der koreanischen Christen derart stark empfunden, dass sie sich zu
Oppositionsgruppen formierten. Von katholischer wie von protestantischer Seite liegen
Studiendokumente vor, die zeigen, wie unabhängig von den Konfessionen man
versucht, mit statistischem Material die soziale Not der Bevölkerung ins Bewusstsein zu
rufen und den Staat an seine soziale Pflicht zu erinnern339.

In diesem Zusammenhang ist besonders die Minjung-Bewegung zu nennen. Unter
den verschiedenartigen Menschen, mit denen ich im Verlauf des siebenmonatigen

160



Aufenthalts in Korea zusammengetroffen bin, ist der koreanische Theologe Kim
Young Bok zu nennen, mit dem ich ein eindrückliches Gespräch führen konnte über
das, was sich von 1972 an immer deutlicher als die sogenannte Minjung-Bewegung
herausgestalten sollte. In diesem Gespräch forderte Kim die Heimsendung sämtlicher
amerikanischer Missionare. Er gehört zur Gruppe der ostasiatischen Theologen, die
immer wieder nach dem Moratorium für Missionare rufen. Er nimmt damit eine Kritik
an den christlichen Kirchen in Korea auf, die schon Ende des 19. Jahrhunderts an
einem Plakat zu lesen war. Was am 4. April 1893 an einem Missionshaus in Seoul
angeklebt wurde, gebe ich in deutscher Übersetzung wieder:

Heim mit euch, ihr Missionare!
Plakat an einem Missionshaus, gefunden am 4. April 1893 in Seoul.

Dem Religionshaupt ins Stammbuch geschrieben!
«Hört nur zu, ihr Leute, mit euren Ohren! Das Glück schwindet dahin, und die
Lehre der Welt geht verloren. Der königliche Ahnentempel ist beschmutzt worden
durch Störmanöver der Barbaren. Die Verträge mit den fremden Nationen haben
keine Zusage erhalten, dass man Schulen errichten und für eine fremde Religion
Propaganda machen dürfe. Ihr, ihr Religionshäupter, ihr kommt einer nach dem
anderen daher und behauptet, dass ihr kämet, um Gott zu verehren. Das tut ihr
aber nur mit euren Gebeten. Ihr sagt, ihr glaubt an Jesus. Aber ihr zeigt das nur
mit euren Gesängen. Unter euch gibt's weder Aufrichtigkeit noch gesunden
Menschenverstand. Ihr tut nicht, was ihr predigt. Ihr sagt wohl: <Ehret eure
Eltern> Aber zu ihren Lebzeiten sorgt ihr nicht für sie noch gehorcht ihr ihnen.
Und wenn sie gestorben sind, vergiesst ihr keine Tränen und kümmert euch nicht
um ein ehrenwertes Leichenbegängnis. Ist das der Ausdruck der menschlichen
Natur, die auf Pietät hin angelegt ist? Wenn ihr heiratet, geht ihr zusammen wie
Tiere, und schamlos geht ihr eine zweite Ehe ein! Bei der geringsten Spur und
Unverträglichkeit brecht ihr die Ehebande entzwei! Ihr, die ihr ursprünglich
Bettler wäret, legt nun euren Stolz darein, euch für den Lohn zu verkaufen, den
euch die Kirche anbietet. Eure Herzen sind voll von Begehrlichkeit: schöne Häuser
und ein bequemes Leben dienen zu eurer Lust! Zuerst täuscht ihr die Kinder der
einheimischen Aristokraten damit, dass ihr ihnen versprecht, sie in Englisch und
Chinesisch zu instruieren. Letzten Endes aber zwingt ihr sie in eure Religion
hinein... Ist das nicht ein eitles Unterfangen? Ihr wisst ganz genau, dass eure
Predigtfahrten nur ein Vorwand sind, dass ihr etwas in Tourismus macht und
dabei mit dem Bücherverkauf ein hübsches Sümmchen verdienen könnt! Und das

nennt ihr <predigen> Wenn es eine ewige Hölle gibt - ihr werdet zuerst in sie

hineinkommen! Fürchtet ihr das denn gar nicht? Warum soll ich überhaupt noch
mit euch diskutieren? Wie sollten wir, die eigentlich religiösen Gelehrten340 mit
einer solch elenden Schar überhaupt noch diskutieren können! Um es klar her-

161



auszusagen: Packt euer Bündel zusammen und geht so rasch als möglich davon!

Wenn ihr das nicht tut, so werden wir mit Waffen und Schilden der Patrioten eure
Sünden herausbrüllen und euch am siebten Tag des ersten Monats angreifen.»341

Wenn die koreanische Kirche überhaupt noch eine Zukunftsaufgabe haben und ihre

missionarische Funktion ausüben kann, so ist das nach der Meinung von Kim Young
Bok nur so möglich, dass sie auf eigene Füsse zu stehen kommt. Und sie kommt erst

dann auf ihre eigenen Füsse zu stehen, wenn sie in erster Linie auf das hört, was das

koreanische Volk in fragender Weisheit aus seiner Geschichte in Kritik und Verheis-

sung aufnimmt. Kim sah damals für die koreanische Kirche einen Prozess der Selbstbesinnung

vor Augen. Dass dieser Prozess in den letzten siebzehn Jahren mächtig in

Gang gekommen ist, zeigt Olaf Schumann eindrücklich in der Sammelrezension über

Bücher, die sich mit der Minjung-Bewegung befassen342. Nur in und mit dieser

Selbstbesinnung kann dann die Frage beantwortet werden, ob und in welchem Masse

Kontaktmöglichkeiten mit ausländischen Kirchen und Missionsgesellschaften wie der Basler

Mission sich wieder einstellen könnten.
Bei der Minjung-Bewegung geht es um ein «Grundgefühl» (koreanisch: «han») der

von der Oberschicht unterdrückten koreanischen Volksmasse, geht es um einen vom
Leiden und Opfer geprägten Gram und gerechten Zorn dieses Volkes. Für die christlichen

Koreaner, die sich zur Minjung-Bewegung zählen, spiegelt sich dieses Grundgefühl

bereits in der Leidens- und Befreiungsgeschichte des alttestamentlichen Gottesvolkes,

dann aber vor allem im leidenden Jesus, der zwar vor den Toren Jerusalems

gekreuzigt worden ist, der aber seine Auferstehung in den gegen Gewalt und Repression

aufstehenden, ihm nachfolgenden mitleidenden Brüdern und Schwestern immer

neu bestätigt. «Jesus ist nicht allein oder persönlich auferstanden, sondern mit und in
dem Minjung.»343 Im Minjung gehen «Leiden und Lieben», «Leiden und Aufstehen

gegen Unrecht und Gewalt» zusammen. Für uns Westeuropäer mag diese Wirklichkeit
im fernöstlichen Land schwer nachvollziehbar sein. Wer aber aufmerksam die beiden

Artikel des koreanischen Pfarrers Hee Kuk Lim in den Basler Missionsnachrichten

vom November 1989 liest, der spürt, wie sich hier leidens- und liebesbereite Pfarrer mit
ihren Gemeinden aufgemacht haben, die Minjungtheologie in die Minjungpraxis
umzusetzen und in der Solidarität mit den Leidenden ihr Christentum zu leben.

Dabei lösen sich «Ich» und «Du» im «Wir» der Gemeinschaft nach koreanischer

Auffassung auf. Der Minjung praktiziert, was Paulus an die Gemeinde zu Korinth
geschrieben hat: «Und so ein Glied leidet, so leiden alle Glieder mit; und so ein Glied

wird herrlich gehalten, so freuen sich alle Glieder mit (1. Kor. 12,26).» Bei den

Gesprächen im Hankukseminar ist uns deutlich geworden, wie die Aussagen des

Paulus über die Gemeinschaft der christlichen Gemeinde mit ihren verschiedenen

Gliedern heute von grosser Bedeutung sind, wenn sie auf die ganze leidende Schöpfung
ausgedehnt werden. Minjung wäre dann nicht nur eine koreanische Angelegenheit.
Was im fernen Korea gedacht, gelebt und gelitten wird, wäre ein Fingerzeig für ein

162



westliches Denken und Leben, das seit Jahrhunderten in Gefahr steht, sich in
individualistische Verhaltensweisen und Massenbewegungen aufzuspalten, ohne die verheis-

sungsvolle Leidenssituation mit bedrängten Mitgeschöpfen hebend und hoffend
durchzustehen.

d) Der Zusammenhang zwischen dem Dienst an den Colleges und den

Erfahrungen bei den Gemeindebesuchen

aa) Unsere Einsätze an den Colleges

Als wir am 29. Februar 1972 auf dem Flugplatz Kimpo in Seoul landeten, begrüssten

uns zwei koreanische Theologen, die an der Basler Theologischen Fakultät ihren
Doktor geholt hatten und die an der methodistischen Hochschule dozierten. Zusammen

mit ihnen war ein Professor zugegen, der an der grossen Frauenuniversität
EWHA lehrte. Man hatte für die Zeit unserer Wirksamkeit im Gästehaus der EWHA
ein Zimmer reserviert.

Die EWHA Pfirsichblüte) stellt die grösste reine Frauenuniversität der Welt dar.
1886 hatte die amerikanische Methodistin Mary Scranton eine Frauenausbildungsschule

mit einer einzigen Schülerin begonnen. Der Zulauf unterblieb zunächst, weil die

Koreaner damals fürchteten, dass die weissen Menschen ihre Töchter fressen würden.
Die mutigsten unter den koreanischen Frauen sandten dann aber doch ihre Töchter
wenigstens bei Nacht in die Schule. Mary Scranton ermöglichte den Schülerinnen das

Studium und die spätere Heirat. 1910 hatte die Schule die Stufe eines College erreicht.
Der Schulkomplex wurde während des Koreakrieges (1950-1952) stark zerstört.
Zwangshalber wurde die Schule von 1953 bis 1961 in die Gegend von Pusan im Süden

des Landes verlegt. Unter der Leitung von Dr. Helen Kim, der ersten koreanischen

Schulpräsidentin, erlebte die Schule nach dem Wiederaufbau am alten Ort einen

grossen Aufschwung. Viele hundert Professoren unterrichten in Dutzenden von
verschiedenen Departementen die mehr als zehntausend Studentinnen. Nur wenige von
ihnen leben in den zwei grossen Studentinnenwohnheimen auf dem Universitätsgelände.

Die meisten fahren jeden Morgen über eine Stunde lang in überfüllten Bussen,
bis sie schliesslich ihren Unterricht aufnehmen können. Ein Mädchen bekommt in der

EWHA die beste Ausbildung und hat die besten Heiratsaussichten.
Meine Frau hatte zweimal in der Woche in zwei Klassen deutsche Konversation zu

geben. Einesteils waren es Studentinnen von der EWHA, andrerseits Studenten, die an
der presbyterianischen Hochschule Theologie studierten und die zugleich meine Schüler

waren. Ihre schon siebenunddreissig Jahre dauernden Hausfrauenpflichten konnte
sie nun einmal an den Nagel hängen und mit den Aufgaben einer Universitätslehrerin
vertauschen. Die Schülerinnen sollten in diesen Stunden nicht aus Büchern Gelesenes

wiedergeben, sondern Erlebtes zur Sprache bringen und selbständig formulieren 1er-

163



nen. Es war schwierig herauszufinden, ob die Studentinnen auch wirklich verstehen,

was sie gelesen haben. Jedenfalls hatten sie grosse Mühe, auf die gestellten Fragen in
kleinen gesprochenen Sätzen zu antworten. Auch wenn sie zehn Jahre Englischunterricht

hinter sich hatten, konnten sie nur mit Mühe und unter Stottern etwas einfach
erklären. Die Riesenhalle im grossen Auditorium war viermal in der Woche von zwölf
Uhr mittags bis halb ein Uhr mit Tausenden von EWHA-Schülerinnen angefüllt. Sie

werden mehr oder weniger gezwungen, eine kurze christliche Verkündigung anzuhören.

Ich hatte in der EWHA den Versuch unternommen, drei Studentinnen den Apostel
Paulus nahezubringen. Es war schwierig, dieser Aufgabe gerecht zu werden. Alle drei
hatten einen koreanischen Lehrer, der acht Jahre lang in Deutschland neutestament-
liche Wissenschaft aufgenommen hatte und der das theologische «Heil» für die
koreanischen Theologinnen so zu präparieren suchte, dass er die hervorragenden
wissenschaftlichen Bücher der neutestamentlichen Disziplin ins Koreanische übersetzte. Die
deutschen Professoren waren für sie wichtiger als die Bibel. Darum unterblieb das

Gespräch im direkten Kontakt mit der Bibel. Um was es Paulus gegangen ist und was er
für die heutige Zeit und Welt allenfalls noch und wieder zu bedeuten hätte, dürfte
ihnen kaum eindrücklich geworden sein! Es war zum Beispiel bezeichnend, dass eine

meiner Studentinnen ihrem koreanischen Professor eine Million Won (ca. 1000 Franken)

zukommen lassen wollte, damit er aus Deutschland importierte theologische
Bücher ins Koreanische übersetzen könne!

Im Methodistenseminar stand das Jesusbuch von Herbert Braun zur Diskussion344.

Im Unterschied zur EWHA wurde hier wirklich diskutiert. Einige der Studenten hatten
Bedenken, alles zu schlucken, was der radikale deutsche Neutestamentier ihnen
auftischen wollte. Ich suchte den Studenten begreiflich zu machen, dass sie gerade dann,
wenn sie gegen Brauns Jesusbuch grosse Bedenken hätten, von ihrer koreanischen
Situation aus gut daran täten, Nutzen daraus zu ziehen. Diese Empfehlung an die

Studenten betraf vor allem die Braunsche Warnung vor der Gesetzlichkeit, die in viele

christliche, auch koreanische Kirchen sich eingeschlichen hat. Meine Hoffnung ging
dahin, dass die methodistischen Studenten merken könnten, wie Jesus nicht identisch
ist mit dem Bild, das Braun von ihm entwirft, dass aber dieser Jesus doch die Sicht
eines radikalen deutschen Theologen brauchen kann, um weiterfragenden koreanischen

Studenten zu helfen, mit dem lebendigen Jesus den Weg der Wahrheit zu finden.
Schliesslich wurde ich im Hankukseminar verpflichtet. Dieses Seminar gehört der

presbyterianischen Kirche, die mich nach Korea eingeladen hat. In einem Seminar
unterhielten wir uns über das Thema: «Sinn und Unsinn der Mission». Gleichzeitig
befassten wir uns mit der Kirchenkritik, die wir im Buch eines anglikanischen englischen

Bischofs fanden, der längere Zeit in Korea gewirkt hatte345. Schliesslich gingen
wir zusammen der Frage nach, wo die Haupthindernisse liegen, dass die verschiedenen
christlichen Kirchen in Korea sich nicht zu gemeinsamen Aktionen zusammenschlies-

sen können. Ich konnte im progressiven Seminar aufatmen. Einer der Studenten fand

164



nämlich, dass es an der Zeit wäre, wenn die amerikanischen Missionare, die mit ihren
Dollars die koreanischen Kirchen in Abhängigkeit behielten, endlich das Feld räumen
würden. Ich meinerseits sah mich dabei als einen zur abtretenden westlichen Generation

gehörenden Theologen, der gerade im «Weggehen» neu «aufatmen» lernt: «Als
die Sterbenden, und siehe wir leben auf» (2. Kor. 6,9).

bb) Erfahrungen bei den Gemeindebesuchen

Theologische Arbeit in den Colleges und Gemeindearbeit im Besuchs- und Predigtdienst

gehören zusammen. Die einzelnen Erfahrungsberichte werden unter einem

Titel, aber kommentarlos nebeneinandergestellt.

Die Hüttenkirche unter der Verheissung Jesu. An einem Vormittag standen wir in
einer einfachen Hüttenkirche mitten in einer Slumarea im Süden Seouls. Von einer
Überlandstrasse aus, auf der prächtige Wagen zu einem ausserhalb der Stadt liegenden
Hotel führen, sieht man die Slumarea nicht. Ein junger angehender Pfarrer erzählte

uns, wie er sich um die Ärmsten der Armen zu kümmern suche. Aus unhaltbaren
Verhältnissen auf dem Lande waren die Menschen voller Hoffnung in die Stadt

gezogen, um bessere Lebensbedingungen zu finden. Sie wurden enttäuscht. Sie hatten
sich auf «verbotenem» Boden angesiedelt. Der Platz soll in Bälde «gesäubert» werden.
Siebzig Prozent der in Elendshütten Vegetierenden wissen nicht, wohin sie gehen
sollen. Sie sind schlecht ernährt. Jede Frau ist schwanger oder hat ein kleines Kind.
Viele haben Tuberkulose. Einmal wöchentlich kommen Medizinstudenten, sie können
aber nicht durchgreifend helfen, weil sie zu wenig Geld haben. Es fehlt den Hüttenbewohnern

an Energie, darum auch an Ideen zur Selbsthilfe. Der Kampf mit den Behörden

ist langwierig und zäh. Die Kirchen geben für diese Arbeit kein Geld, mit der
Ausrede, dass die Arbeit nur sozial, aber nicht evangelistisch sei. Ich fragte den jungen
Pfarrer, was er in seiner Hüttenkirche tags darauf predigen werde. Er will vom
auferstandenen Jesus Christus erzählen anhand der Emmausgeschichte: Jesus, der
unerkannte Wanderer, geht mit den beiden Jüngern, die verzweifelt sind und keine

Hoffnung haben...
Die Gemeinde mit stärkstem Zudrang, aber mit Rissen im Gebälk. Es ist keine

Frage, dass die grösste Presbyterianergemeinde in der Welt (die Young Nak Church in
Seoul), die 1945 mit siebenundzwanzig Mitgliedern, bestehend aus nordkoreanischen
Flüchtlingen, ihren Anfang nahm, jeden beeindruckt, der sich unter die Menge der
Gläubigen begibt346. Das Wachstum dieser Gemeinde ist erstaunlich. Dreimal jeden
Sonntag ist die Kirche gefüllt mit Tausenden von Gemeindegliedern. Aber die stärker
sozial ausgerichteten jungen Gemeindeglieder machen Opposition. Wird diese Opposition

zu einer lebendigen Auseinandersetzung führen, damit das Gegeneinander vom
Nebeneinander abgelöst wird und ein Miteinander entsteht im Blick auf die konkreten
Nöte der Mitmenschen?

165



Abb. 13

Das Innere der Young-Nak Kirche in Seoul

Eine Vorstadtgemeinde im sonntäglichen Abendgottesdienst. Christliche Bauern
hatten Boden an Fabrikherren verkauft und viel Geld dafür bekommen. Sie konnten es

sich leisten, ein stattliches Kirchengebäude zu errichten, das ein Christuskreuz in die
Nacht ausstrahlen lässt. Auch diese Kirche ist dreimal am Sonntag bis zum letzten
Platz gefüllt. Neben den mit Stroh bedeckten Bauernhütten sahen wir grosse Fabrikgebäude,

in denen Perücken hergestellt werden. Fabrikmädchen, die mindestens zehn
Stunden am Tag arbeiten, zwei freie Tage im Monat haben und einen kleinen Lohn
nach Hause tragen, singen kräftig vor und im Gottesdienst koreanische Kirchenlieder
und Gospel Songs und klopfen mit den Händen dabei auf die Kirchenbänke. Der

166



Pfarrer, der lange Jahre in der Armee gedient hat, weiss die Burschen und Mädchen
seiner Gemeinde fest zusammenzuhalten. Er hat den Eindruck, dass seine moralisch
gesunde Jugend trotz der sozial problematischen Situation für ihr Leben Hoffnung
hat, weil sie sich in der Kirche zu Hause fühlt. Die zwölftausend Christen, die unter die

achtzigtausend Einwohner jener Vorstadtgegend zerstreut sind, verteilen sich zwar in
siebzehn verschiedene Kirchen, verstehen aber doch in mancher Hinsicht zusammenzuarbeiten.

Eine Laiengemeinde mitten in der Stadt. Man sieht die Kirche weder von weitem
noch von nahem. Inmitten hoher Bauten muss man sie im zweiten Stock eines grossen
Hauses suchen. Beim Eintreten ertönt Bachmusik von Schallplatten. Studenten,
Professoren und Ärzte erscheinen und nehmen ihre Plätze ein. Der Kirchenchor besteht

aus ausgebildeten Stimmen. Einer Sopranistin ist Schuberts Lied «An die Musik»
auswendig geläufig. Ein philosophisch ausgebildeter Buchhändler, Leiter einer christlichen

Buchhandlung, betritt als Kirchenpräsident das Rednerpult. Er leitet den
Gottesdienst. Er kann Deutsch, hat er doch in Deutschland studiert. Es ist eine Laienkirche
im Herzen von Seoul. Alle Glieder machen ihre Arbeit freiwillig. Das Geld, das sie

jeden Sonntag zusammenlegen, wird für missionarische Zwecke verwendet. Ich hatte

zu predigen. Mein Übersetzer, Professor für Neues Testament, ist weder Pfarrer der

Gemeinde noch gehört er dem Kirchenrat an. Er hat von den Laien der Gemeinde den

Auftrag erhalten, ihnen jeden Sonntag eine Predigt zu halten. In ausführlicher
Zusammenfassung wird die Predigt im Kirchenblättchen vielen Pfarrern zugänglich gemacht.

Christliche Chauffeure legen Zeugnis ab. Am 27. September 1887 war von der

Methodistenmission die Sae Moon An Kirche gegründet worden. Zum fünfundachtzigsten

Jubiläum sollte die neu erstellte Kirche bald eingeweiht werden. Der Abendgottesdienst

fand im obersten Stockwerk eines Versammlungshauses statt. Es war ein

besonderer Missionssonntag. Die christlichen Chauffeure erschienen auf der Bildfläche.

Sie sehen ihren Taxidienst in Seoul als christlichen Missionsdienst an. Wer im Taxi

fährt, kommt, sofern er Koreanisch kann, leicht ins Gespräch mit dem Chauffeur.
Diese «Stadtmissionare» von Seoul sehen ihren Dienst darin, die Botschaft von Jesus

Christus an den Mann zu bringen.
Das soziale Kirchenzentrum. Die Universität Bochum unterstützt die presbyteria-

nische Kirche der Republik Korea, so dass sie mitten im Herzen der Stadt Seoul ein

soziales Kirchenzentrum mit mehreren Stockwerken errichten konnte. Es ensteht eine

Kirche ohne Turm. Turnhallen, Baderäume, ein Vorlesungsraum, Lese- und Klassenzimmer

zeigen, wie die verantwortliche Gemeinde auf das Wohl von Leib und Seele

bedacht ist. Der Moderator (Leiter) der Kirche, der einst in Bossey am Genfersee ein

Semester absolviert hat, ein herzensguter, warmer Koreaner, verfolgte mit Leib und
Seele die Stadien dieses Zentrums während der ganzen Bauperiode. Die Teilnahme am
Gottesdienst dieser Gemeinde, an der ich zu predigen hatte, zeigte mir (lange Gebete!

mitbetende seufzende Frauen!), wie das emotional-pietistische Moment ganz selbstverständlich

spürbar vertreten war.

167



Christliche Freiheit im Nonnenkloster. Besondere Erfahrungen wurden uns in Pu-
san zuteil, der zweitgrössten Stadt Südkoreas im Süden des Landes. Zwar hatte ich
dort zweimal zu predigen und zwei Vorträge zu halten. Aber eindrücklicher als der

Kontakt mit der presbyterianischen Christenschar von Pusan war für uns der zehntägige

Aufenthalt im Benediktinerinnenkloster. Was für schwere Schicksale hatten diese

Schweizer Benediktinerinnen durchzumachen, als sie aus der Mandschurei und später
aus Nordkorea vertrieben worden waren, um schliesslich in Pusan ihre Bleibe zu
finden. Als ich in diesem Nonnenkloster den nach koreanischer Auffassung wichtigsten

Geburtstag meines Lebens, den einundsechzigsten, feiern konnte, Hessen die
Schwestern es sich nicht nehmen, uns mit einem wunderbaren seidenen Wandbehang
zu beschenken. Ich hätte eigentlich, so wurde mir mitgeteilt, meinen Lebenskreis mit
der Vollendung des sechzigsten Lebensjahres zu Ende gebracht. Was ich noch weiterhin

zu leben hätte, wäre nach buddhistischer Auffassung ein Gnadengeschenk des

Buddha; die vor dem sechzigsten Altersjahr durch Unglück oder Schuld gestorbenen
Menschen liefern sozusagen «Lebensmaterial», das den länger Lebenden zufällt. Ich
nahm diese Mitteilung als Zeichen für die «überschiessende Gnade Gottes».

Die Schwestern in diesem Kloster duzen einander nicht. In der klösterlichen Gemeinschaft

halten sie Distanz zueinander, sind sie doch als von Gott besonders geweihte
Personen in erster und letzter Linie Gott gegenüber verantwortlich. Was war das für
ein helles morgendliches Singen in gregorianisch-koreanischen Tonfolgen, das aus der

Kapelle zu unserer frühmorgendlichen Lagerstatt hinüberklang! Wie «heimatlos»
kamen uns demgegenüber die beiden Missionarinnen von der skandinavischen Mission

vor, die plötzlich zur fragwürdigen Einsicht gekommen waren, dass sie sich von jeder
Missionsorganisation meinten loslösen zu müssen, um nur von Gott abhängig zu sein!

Eine Predigtfahrt an die Nordgrenze von Südkorea. Ich hatte abgemacht, dass der

junge Pfarrer Chung, mein Schüler am Methodistenseminar, mich zu einem Predigtdienst

in sein Dorf II Dong abholen werde. Wir hatten unsere Busreise halbwegs
zurückgelegt, da stieg ein junger Bursche ein, der sich zur Sekte der Donnerssöhne
zählte. Ihr Anführer war «der Donnerer». Er, der sich selber so nannte, hatte nach
uralter chinesischer Weisheit das Donnergrollen mit der Erde und dem Lrühlingserwa-
chen in Zusammenhang gebracht347. Nach der Befreiung vom japanischen Joch und in
der Periode des Waffenstillstandes nach dem Koreakrieg fühlte ein junger koreanischer

Christ geistliches Lrühlingserwachen in seinem Herzen. Der junge Lahrgast, der
sich als Schüler des Donnerers sah, hatte eine Menge Sektenliteratur mitgebracht. Man
konnte Titel lesen wie die folgenden: «Der Herr leitet zum Segen», «Der richtige
Weg», «Starke Männer wie Löwen», «Sie haben den Teufel besiegt», «Die Zeit ist
nahe», «Noahs Schiff», «Ausserhalb ist der Teufel». Ein Liedblatt kam mir unter die

Augen: «Steh auf! Werde wach! Lasst uns miteinander den Kommunismus angreifen!
Der Wind ist auf unserer Seite! Das Schiff Noahs fährt gut!» Der antikommunistische
Enthusiasmus, der durch eine Weltenderwartung genährt wurde, bricht deutlich
durch. Der Bote des Herrn Donnerer erwarb sich in den methodistischen Gemeinden in

168



Abb. 14

Die Glieder der methodistischen Gemeinde in II Dong an der Nordgrenze zu Nordkorea

der weiteren Umgebung mit seiner Infiltrationspropaganda zweifelhaften Ruhm
damit, dass er leichtgläubige Gemeindeglieder in das «Schiff» seines Herrn hinüberzulot-
sen verstand.

Pfr. Chung hat mit wenig Raum in seinem Pfarrhaus auszukommen. Eine Küche,
ein Schlafraum, ein Wohnraum sind vorhanden. An der Wand hängt eine Gitarre, mit
der er singend voranstürmend die Gemeindegesänge begleitete, als sie noch kein
Harmonium besassen. Mich beeindruckte eine Beige von Predigtheften. Der Pfarrer
schreibt jede Predigt in ein Heft nieder. Er versteht es, die Gemeindeglieder zur
Mitarbeit im Gemeindeleben zu engagieren. Ich erlebte einen bewegten Gottesdienst.
Es waren keine Kirchenbänke da. Alle sassen auf dem Boden. Gesangbuchlieder
wurden den herankommenden Christen durch einen Solosänger vor Beginn des
Gottesdienstes in Kopf, Herz und Gemüt hineingesungen. Als Organistin amtete eine Mutter
am Harmonium. Sie stillte dazwischen ihr Kind und rüstete später im Pfarrhaus das in
heisser Pfanne angebratene Rindfleisch (Bulgogi). Eine Frau, die die Gabe des

Zungenredens besass, betete so rasch wie aus Maschinenpistolen geschossen und mit
geschlossenen Augen zu ihrem Gott. Chung versuchte, mit der Übersetzung meiner

Predigt über Matth. 13,52 die Gemeindeglieder in die grosse Bewegung hineinzunehmen,

die vom Evangelium zu den Schriftgelehrten bei Hoch und Niedrig ins Rollen

169



kommt. Ebenso bewegt wie der Gottesdienst war die Vorstellung der Gemeindeglieder
nach dem Gottesdienst348: Ich erfuhr etwas von den Freuden und den Leiden christlicher

Gemeindeglieder an der Grenze zu Nordkorea.
Nach dem Gottesdienst hielt das Missionskomitee der Gemeinde eine Sitzung ab. Es

beschloss die Anschaffung eines Missionstisches für den rührigen Pfarrer. Die

Anschaffung war nötig, damit der Pfarrer seine Predigten nicht auf einem brüchigen

Holzgestell niederschreiben musste. Das Missionskomitee sah die stillen Stunden ihres

Pfarrers, die dieser zur Predigtvorbereitung benützt, als missionarisch belangreich an.

Der missionarische Aktivismus läuft ins Leere, wenn er seine Begründung, Ausrichtung

und sein Feuer nicht immer wieder aus dem Studium der Heiligen Schrift holt.
Der schmale Lohn, den der Pfarrer bezieht, beflügelt ihn, sein Bestes für das Wohl
seiner Gemeindeglieder herauszugeben. Er sieht sich «in das soziale Werk in der

Bewegung des Königreiches des Himmels» hineingenommen, wie man das in den

Statuten des Missionskomitees lesen konnte. Zwischen dem «Finanzminister» und
dem Pfarrer gab es eine Meinungsdifferenz hinsichtlich des Betens. Während der

Pfarrer im Blick auf die Gebetslänge der Meinung war: «Früh übt sich, wer ein Meister

werden will», widersprach ihm der Kassier: «Allzuviel ist ungesund». Die freimütige
Aussprache über die Form der Gebetspraxis zeigte mir, dass in II Dong die christliche
Freiheit obwaltete.

Ein ehemaliger Buddhist wird christlicher Solosänger. Der Pfarrer der Sung-Ahn
Church stellt den Gemeindegliedern im Kirchenblättlein jede Woche Fragen, die sie zu
beantworten haben. Ein Korrespondenzkurs für 201 Gemeindeglieder! Im Anschluss

an den Gottesdienst sang etwa anderthalb Stunden lang ein ehemaliger Buddhist die

Leidensgeschichte Jesu Christi nach dem Evangelisten Matthäus. Park Jai Jeun war
durch den Dienst am christlichen Radiocentre als koreanischer Berufssänger für das

Evangelium von Jesus Christus gewonnen worden. Auch wenn ich die koreanische

Sprache nicht verstanden habe, hat mich doch die Dynamik des Darstellers, der von
einem Trommler sekundiert wurde, öfters merken lassen, welche Stellen aus dem

Evangelium gesungen wurden: die Reinigung des Tempels, das Niederknien in Gethsemane,

das Herankommen der Soldaten zur Verhaftung Jesu, das Ohrabhauen und die

Ohrfeige, das Zerreissen des Gewandes durch Kajaphas, der Hinweis auf Gott, der

Legionen Engel schicken könnte, Petrus, der am Feuer sitzt, die Magd, die ihn
ausfragt, der Leichnam, der zu Grabe getragen wird! Am eindrücklichsten war der Schluss

der Darbietung: der ehemalige Buddhist und christliche Zeuge erhob seinen Fächer,
mit dem er seine Gesten zu begleiten pflegte und streckte ihn in die Gemeindeversammlung

hinaus. Wer Ohren hat, zu hören, versteht die Symbolik: Stehe auf und folge dem

nach, der nicht im Grab geblieben, sondern auferstanden ist!

Mannigfaltige Gebetsformen. Nicht jeder Christ ist ein Solosänger. Aber wenn
«Koreas Beter»349 ihren Emotionen freien Lauf lassen, so kommt hier manches zum
Ausdruck, was nüchtern reformierte Schweizer meistens gar nicht ins Freie strömen
lassen. Unter den seufzend betenden Frauen machen sich im charismatischen Gottes-

170



dienst die starken Männer dadurch bemerkbar, dass sie zur Bekräftigung ihrer lauthals
vorgebrachten Anliegen mit den Fäusten auf die Kirchenbank klopfen. Man wird
dabei an die Witwe im Evangelium erinnert, die in ihren Forderungen nicht müde wird,
bis sie endlich beim Richter Recht bekommt.

Ganz anders half sich ein Professor der EWHA-Universität inmitten der politischen
Bedrängnisse des Landes: «Die einzige Möglichkeit zum Überleben ist das Lachen.»
Ich war erstaunt und beeindruckt, als ich bei einem Besuch im «Agapehaus», einem

Zentrum für Telephonseelsorge, das Bild des lachenden Jesus an der Wand sehen

konnte. Dieses Bild ist als Protestbild gegen die emotional geladenen weinerlichen
Christen zu sehen, die «zu Kreuze kriechen», ohne am Kreuz zum Widerstand gegen
Unrecht aufzustehen und standzuhalten. Im Agapehaus finden Menschen Gehör, die

in Bedrängnis und Not geraten sind und keinen Ausblick und Ausweg sehen. Um mich
als Missionsbote aus Basel vorzustellen, spielte ich den meist jungen Leuten unsere
Basler «Nationalhymne» «Z'Basel a mym Rhy». Erheiternde Hilfen gehören auch

zum Beten.
In der Mitte zwischen Weinerlichkeit und Lachen wäre das Lächeln zu nennen, das

die Leitung der EWHA von ihren Töchtern erwartet. Immer wieder trifft man in den

Bäumen im Park die kleinen Aushängeschilder an mit den zwei Worten: «PLEASE
SMILE!» In einer Auditoriumsansprache fragte ich die Studentinnen: «Seid ihr so

müde vom Studieren, dass euch die Kraft zum Lächeln nicht mehr reicht? Habt ihr so

schwer an euren Büchern zu tragen, dass ihr unter der schweren Last der Wissenschaft
seufzt und nicht frei seid zum Lächeln?» Man muss dabei wissen, dass, wenn man das

Lächeln empfiehlt, man sich in das fernöstliche System von Oben-Unten hineinbegibt,
in dem der Grundsatz gilt: «Nach oben musst du lächeln!» Der lachende Christus und
der mit ihm lachende Gott (Psalm 2,4) und die mit ihnen lachenden Widerstandschristen

rebellieren gegen dieses ganze System, in dem Menschen unten gefangen gehalten
und ihrer eigenen Menschenwürde entmächtigt werden.

Unter die Beter Koreas rechne ich schliesslich auch jenen Landpfarrer, der inmitten
seiner Gemeinde die landwirtschaftliche Arbeit für seine Bauern als Vorbild hinstellte.
Er pflanzte einen Pfirsich- und einen Ananashain, hatte eine Schweinezucht und eine

Hühnerfarm und konnte mit dieser Arbeit am Boden und bei den Tieren die Gunst
seiner Gemeindeglieder erlangen, die den Zusammenhang zwischen dem von ihm

gepredigten Evangelium und seiner landwirtschaftlichen Tätigkeit erspürten. Man
wird dabei an den ungebildeten Barfüssermönch aus dem dreissigj ährigen Krieg denken

dürfen, der sich in der Gegenwart Gottes fühlte, «wie sie ihm bei der gedankenlosen

Küchen- und Gartenarbeit genüge»350.

Bunte Bilder von verschiedenartigsten Gemeindeerfahrungen sind mit den zehn

Beispielen vor den Augen des Lesers ausgebreitet worden. Sowohl beim Dienst in den

Colleges als auch bei den Gemeindeerfahrungen sind verschiedene Tendenzen sichtbar

geworden. Das eigentliche missionarische Problem lässt sich in die Frage zusammen-

171



fassen: Wie wird die koreanische christliche Kirche mit ihren verschiedenartigen
Formierungen und Tendenzen eine solche Gestalt finden, die es ihr erlaubt, in ihrem Volk
ein glaubwürdiges Zeugnis voller Hoffnung und Zuversicht in Wort und Tat abzulegen?

Fünfzehn Jahre nach meinem Koreaaufenthalt konnte mein koreanischer Doktorand

Chun Kwun-Moh seine Dissertation zum Abschluss bringen. Sie trägt den Titel:
«Theologie und Sozialethik des Glaubens an das Reich Gottes am Beispiel von Leonhard

Ragaz für den koreanischen Kontext»351. Das Ziel dieser Dissertation bestand
darin zu zeigen, wie unter dem Ansporn des schweizerischen Theologen Leonhard
Ragaz (des einstigen Pfarrers am Münster zu Basel!) sich heute Wege öffnen könnten,
dass die verschiedenen Theologien und Kirchen in Korea ihr Sonderdasein und ihren
Gruppengeist verlieren, um der Botschaft der Versöhnung Christi für die ganze
Menschheit im Blick auf die Wiedervereinigung der beiden Koreas besser gerecht zu
werden.

Es bleibt uns jetzt noch die Aufgabe, die dritte Frage zu beantworten, die wir zu
Beginn des 10. Kapitels gestellt haben: «Wie beeindruckten uns die verschiedenen
Religionen in diesem fernöstlichen Land?» Dies soll in weiteren Abschnitten dieses
Kapitels geschehen.

e) Erfahrungen mit dem Buddhismus

1. Im Jahr 1972 fiel das Geburtstagsfest Buddhas auf den 20. Mai, den Samstag vor
Pfingsten. Wir machten uns auf, um an den Feierlichkeiten im buddhistischen Haupttempel

mitten in der Stadt Seoul teilzunehmen, der unter der Oberaufsicht der
unverheirateten Buddhisten stand. Wir befanden uns inmitten einer festlich gekleideten
Menschenschar. Wir schauten und hörten den Zeremonien zu, ohne etwas davon zu
verstehen. Unzählige Lampions waren an Drähten aufgehängt. Am Abend desselben
Tages wollten wir einen in der Nähe der EWHA gelegenen Buddhistentempel
besuchen, für den die verheirateten Mönche die Verantwortung trugen. Was für ein Schock
widerfuhr uns da! Eine grosse Schar angeheiterter, einander haltender Koreaner und
Koreanerinnen schwankten uns entgegen. Männer umarmten einander in grosser
Weinseligkeit. Auf einem freien Platz sah man einzelne Menschen wie geistesabwesend
einhertanzen. Oben am Tempelplatz waren wir noch umgeben von Hunderten von
aufgehängten Lampions, Frauen verbeugten sich noch und noch vor dem Buddha. Ist
das der Buddhismus?

2. Am fünften April fanden in den Colleges keine Vorlesungen und keine Übungen
statt. Am sogenannten Arbor-Day machte sich alles Volk auf den Weg, um neue
Bäume zur Aufforstung des Landes zu pflanzen, hatten doch die Japaner ganze
Wälder abgeholzt in der Zeit ihrer Fremdherrschaft über Korea. Professor Hyun von

172



der EWHA hatte uns eingeladen zu einer Fahrt in den Bereich des Suduktempels. Der
um 600 n.Chr. gebaute Tempel ist das neunundvierzigste Nationalheiligtum. An hohen
Festtagen wird jeweils ein Bild der Mutter Buddhas entrollt. Der koreanische Buddhismus

zollt damit auch den Muttergottheiten oder Fruchtbarkeitsgöttinnen seinen
Tribut. Eine fünf- und eine siebenstöckige Pagode352 bergen Reliquien des historischen
Buddha. Wir erfuhren, dass eine grosse Glocke im Betrag von zehn Millionen Won
gegossen werden soll. Es lag eine Liste auf. Man konnte Gaben spenden. Ein amerikanischer

Kirchenmann gab auch Geld, schrieb aber nur seine Initialen hin, damit man
ihm keinen Strick drehen könne, dass er als Christ für eine nichtchristliche Glocke
Geld gegeben hätte. Wir gaben mit Namensangabe 500 Won - mit gutem Gewissen!

Nach dem Besuch des Tempels stiegen wir den Berg hinauf, um zum Klosterbezirk in
bewaldeter Gegend zu gelangen. Dorthin hatte sich einst eine christliche EWHA-Leh-
rerin zurückgezogen, um ihre letzten Lebensjahre als Buddhistin in meditierender
Einsamkeit zu verbringen353. Zwei Bürschlein, Diener der Mönche, standen herum. Sie
erhalten einen propädeutischen Unterricht zur Vorbereitung ihres künftigen mönchischen

Daseins. Wir erfahren so, dass die buddhistischen Anwärter für das Mönchstum
verschiedene Stufen durchlaufen müssen. Dabei wird ihre geistige Aufnahmefähigkeit
auf die Probe gestellt. Eine Inschrift, die wir unterwegs antrafen, gab uns zu denken:
«Tausend Taten machen Buddha, tausend Gedanken sind nicht eine einzige Tat wert.»
Man versteht diesen Spruch wohl annähernd richtig, wenn man sieht, wie sich hier ein
Weg öffnet, der zwischen einem moralistischen Aktivismus und einem tatenlosen
Intellektualismus auf eine Bahn gelangen lässt, auf der das richtige Tun im entscheidenden

Augenblick gefunden wird. Als ich weit oben vor dem Milchhaus Buddhas
stand, wo man reines Wasser zur ewigen Gesundung zu trinken eingeladen wird, hörte
ich den Vers aus dem 1. Petrusbrief, in dem bedrängte christliche Gemeinden Kleinasiens

einst aufgerufen worden waren, sehnsüchtig zu bleiben nach der «unverfälschten

Milch» des Evangeliums (1. Petr. 2,2).
3. Während unseres Koreaaufenthaltes gab es eine interessante Debatte um eine

10 000-Won-Banknote. Es ging um die Frage, ob man ein Buddhabild darauf drucken
sollte oder nicht. Die Buddhisten waren dagegen. Sie sahen darin eine Entweihung
Buddhas: Der die Welt verlassen und sich aufgemacht hat, das Nirwana zu suchen,
gehört nicht auf eine schmutzige Banknote, die doch das Zeichen des unreinen Geldgeschäfts

ist. Auch die Christen waren dagegen, allerdings aus anderen Gründen. Sie
machten der Regierung einen Vorwurf, dass sie mit der Verwendung des Buddhabildes
auf einer Banknote den Buddhismus begünstige und damit gegen das von der Verfassung

verbriefte Recht der Glaubensfreiheit Verstösse. Man wird diese doppelte Opposition

mit der Frage begleiten dürfen, wo denn mit dieser Opposition die
Säkularisierungsaufgabe der Religion bleibe. Das Geld ist doch nicht einfach schmutzig, sondern
soll zum Guten verwendet werden. Fiat Buddha und seine Lehre nichts zu sagen zum
ganzen schmutzigen Geldgeschäft? Was hat andrerseits die christlich apologetische
Verteidigung der Rechtsposition mit der Unbekümmertheit des christlichen Glaubens

173



zu tun, in dem man nicht Positionen verteidigen muss, wohl aber als Minorität auch

dann in einem Lande leben kann, wenn die «Konkurrenzreligion» in einer scheinbar

günstigeren Ausgangslage sich befindet? Nach einer Mitteilung von Prof. Park in

Genf, freies Mitglied des Basler Missionskomitees, führte die doppelte Opposition
dazu, dass das Buddhabild nicht auf die Banknote gedruckt werden konnte.

4. Der gelehrte Buddhistenmönch Kim Sam Woo wurde vom Social Science

Research Council in New York unterstützt, damit er in Kanada den dortigen Zen-Bud-

dhismus studiere. Er schrieb in der «Korea Times», dass er fünf Jahre lang in Amerika

gelebt habe. Seine koreanischen christlichen Freunde machten es ihm aber nicht leicht,
seine Identität als koreanischer Buddhist im Ausland zu finden. Sie gaben sich

überrascht, verlegen oder gar feindselig, weil er aus seinem Buddhismus kein Hehl mache.

Sie bedauerten das buddhistische Los des Koreaners und merkten nicht, wie sie in

ihrem christlichen Mitleid ihren koreanischen Bruder in die Isolation in der Fremde

trieben. Kim Sam Woo bedauerte es seinerseits, dass Dutzende von kanadischen

Missionaren, die doch Korea kennen gelernt hätten, nichts täten, um Land und Leute

wirklich zu verstehen.
5. Die drei enttäuschten Mönche. Ende April 1972 brachte eine koreanische Zeitung

ein Bild von drei Mönchen, die im Alter von fünfundfünfzig, sechsundfünfzig und

dreiundsechzig Jahren nach sechsjähriger freiwilliger Klausur im Tempel auf dem Berg

Tobong wieder in Gottes freie Natur hinausgetreten sind. Fünfhundert buddhistische

Anhänger begrüssten sie. Sie hatten sechs Jahre lang in einem geschlossenen Raum

jeweils von vierzehn bis zweiundzwanzig Uhr Zen praktiziert354. Als sie den Tempel

verliessen, bekannten sie: «Wir sind sehr beschämt darüber, dass wir unser Ziel nicht

erreicht haben.» Wozu haben sie jahrelange Askese geübt? Wozu liessen sie sich die

Mahlzeiten durch eine Höhlung hineingeben? Wozu nahmen sie diese sechsjährige

Isolierung in der Einsamkeit auf sich?

6. Mit unseren drei Studentinnen begaben wir uns auf die Reise, um das Boptusa

Heiligtum zu besuchen. Gegen elf Uhr erreichten wir «den Berg der Weltentrückung»

(«Mount Sokni»). Der im sechsten Jahrhundert gebaute Tempel wurde im siebten

Jahrhundert erweitert, aber 1592 von den Japanern verbrannt. Nach dreissigjähriger
Bauzeit wurde dort die grösste Buddhastatue von Asien errichtet. Wir betraten das

Haus der vier Generale: der eine trug ein Musikinstrument, der andere ein Schwert, der

dritte hatte als Zeichen des langen Lebens einen Phönix in der Hand, und der vierte

zeigte sich mit einem Drachen und einer Kugel. Ihre Aufgabe bestand darin, die bösen

Kräfte unter ihre Füsse zu treten. Nur der darf in das Innere des Tempelgevierts sich

hineinbegeben, der mit dem Bösen in irgendeiner Form fertig zu werden wünscht. In
einem im Jahr 720 hergestellten eisernen Kochtopf wird für die Buddhistenmönche
Reis gekocht. Im Tempel sahen wir die Dreiheit der Buddhagestalt. Drei Gestalten

zeigen drei Aspekte des einen Buddhageheimnisses: der Einsicht gebende lehrende

Buddha, der Klarheit und Ruhe ausstrahlende meditierende Buddha und der sich

erniedrigende, die Menschheit rettende Buddha. In der Umgebung des Tempels pick-

174



nickten Hunderte von Ausflüglern, die vom Buddha keine Notiz nahmen. Auf den
Anhöhen im Wald versteckt finden sich einzelne Häuschen, in denen Examenskandidaten

sich in der Bergeinsamkeit auf ihre Prüfungen vorbereiten.
7. Am 29. Juli 1972 fuhren wir mit einem Wagen des Benediktinerinnenspitals in die

Hügellandschaft in Richtung auf den Beomeotempel. Unter mächtigen uralten Bäumen

gingen wir langsam dem Tor entgegen, das auf vier Pfeilern ruht. Wie im Boptusa-
bezirk durchschritten wir auch hier die Halle der vier Wachtposten. Uns fiel das Bild
eines Mannes auf, der auf einem Ochsen sitzt und die Hände nach einem Seilfetzen
ausstreckt, der davongeflogen war. Dieses Bild scheint den Menschen darzustellen,
der, von sinnlichen Leidenschaften halb befreit, noch erst auf dem Weg der Erlösung
begriffen ist. Wichtiger waren noch die 10 Bilder, die wir an der Wand der Lehrhalle
studieren konnten. Sie stellen die Geschichte des Menschen dar, der den Weg der
Erlösung beschreitet und dabei verschiedene Stadien traversiert355. Auf Grund von
mündlichen Belehrungen aus koreanischer Sicht interpretiere ich die zehn Bilder in der
folgenden Weise356:

Abb. 15

1. Bild: Der Mensch verlässt sein Haus und seine Familie. Er wird ein geistiger
Vagabund. Er weiss noch nicht, wohin die Reise geht.
2. Bild: Der Wanderer entdeckt Spuren. Er wird der Richtung gewahr, die er
einzuschlagen hat.

175



3. Bild: Er wird von einem Ochsen angezogen, der sich davon macht. Der Ochse ist das

Symbol des wahren Selbst. Er fragt sich: wer bin ich eigentlich? Er wandert weiter.
4. Bild: Zwischen dem Menschen und dem Ochsen entsteht ein Kampf. Findet der

Mensch mit seinen sinnlichen Trieben oder mit seinem richtigen Denken oder mit
seiner glühenden Lebenshingabe das wahre Selbst?
5. Bild: Der Mensch erscheint auf diesem Bild wie der Bändiger seiner selbst. Er hat den

Ochsen, sich selber in der Gewalt. Er beherrscht sich selber. Hat er als sittlicher Held
sein Ziel erreicht?
6. Bild: Der Mensch reitet auf dem Rücken des Ochsen und spielt eine Flöte. Er wird
«spielend» mit seinen Schwierigkeiten fertig. Der «homo ludens» scheint über den
«homo faber» und über den «homo sapiens» den Sieg davonzutragen. Hat er gefunden,

was er suchte? Oder steht er nicht in der Gefahr, spielerisch und pharisäisch
herunterzublicken auf die Weltmenschen, die noch nicht zu dieser hohen Sprosse der

Selbstbeherrschung hinaufgelangt sind?

176



7. Bild: Der Ochse und die Flöte verschwinden. Der Mensch sitzt allein da. Sinkt er
nach einem ekstatischen Höhenflug in die Einsamkeit ab und verfällt der Trauer? Oder
darf er sitzen, weil sein Verlangen gestillt ist? Er braucht Buddha im Tempel nicht
mehr zu suchen. Er ist selber zum sitzenden Buddha geworden.
8. Bild: Auch der Mensch ist verschwunden. Ein leerer Kreis bringt das Nirwana zur
«Darstellung». Nirwana ist kein bestimmter Ort hier oder dort, ist auch kein besonderer

Bewusstseinszustand, in dem es verankert werden könnte. Der Mensch erfährt die
Leere mitten in der Welt. Er steht in der Welt und über ihr, frei von Selbstsucht und
Selbstsuche, frei auch vom Besitzerstolz, der es ihm erlauben würde, in missionarischer
Überlegenheit die Heilsbotschaft den anderen Menschen anzupreisen.
9. Bild: Das Zeichen der Natur. Der Mensch wird eins mit seiner Mitwelt, mit der er
zusammenlebt.
10. Bild: Der Mensch begegnet einem Bettler. Der Erleuchtete geht nicht in die Einsiedelei,

sondern in die Stadt, unter die Menschen. Er sieht den Mitmenschen darben und

177



Abb. 16
Das Trommel- und Glockenhaus in Beomeo-sa

hilft ihm. Speise und Trank gibt er hin. Er «lässt seine linke Hand nicht wissen, was die
rechte tut» (Matth. 6,3). Der Weg der Erlösung nimmt karitative Formen an.

Beim Trommel- und Glockenhaus357 erfuhren wir, wie die buddhistischen Mönche
mit fünf musikalischen Zeichen in den kosmischen Tag hinein zu erwachen pflegen.
Zwei aneinandergeschlagene Holzstäbe wecken die Mönche um drei Uhr früh zur
Morgenmeditation. Die grosse Glocke wird mit einem schweren Holzbalken dreiund-
dreissig Mal angeschlagen, damit die in der Hölle schmachtenden Toten den Tag über
Ruhe finden. Darauf wird die Trommel neunmal geschlagen, damit die in Tiere
verwandelten Menschen in ihrem nächsten Dasein zur Ruhe kommen sollen. Das
darauf folgende Anschlagen eines Eisenblechs ruft Vögel und Schmetterlinge in den
Tag hinein. Ein hölzerner Fisch wird dann betrommelt, damit die Fische während des

Tages sich fröhlich im Wasser tummeln können. So ist die mönchische Morgenmeditation

von Anbeginn an in die Unterwelt, die Erdenweit und die Oberwelt hineinver-
woben.

178



Abb. 17
Die Tripitaka Koreana

8. Als wir unsere Absicht äusserten, das berühmteste buddhistische Heiligtum in
Südkorea, Haeinsa, zu besuchen, meinte eine Missionarin der amerikanischen Presby-
terianer, dass wir in diesem Fall in das «Zentrum der Finsternis» gelangen würden.
Weil wir aber nicht der Meinung waren, dass der Buddhismus als religiöse Erscheinung
in unserer Welt zur finsteren Gegenwelt Gottes gehört, von der wir uns nur mit
Abscheu wegwenden müssten, sind wir unter Begleitung eines koreanischen Ehepaars
nach Haeinsa gefahren. Wir konnten zunächst im Klostergeviert die 81 258 aus
Paktalbaumholz hergestellten, aus dem 13. Jahrhundert stammenden Platten besichtigen, die
man für längere Zeit ins Salzwasser des Meeres gelegt hatte, um sie vor Insektenschäden

und Klimaschädigungen zu schützen. Auf diese Platten hatte man die Hauptwerke
des sog. Mahayana Buddhismus in chinesischer Schrift aufgeschrieben. Bis jetzt sind
sie bei regelmässiger Temperatur von 20 Grad Celsius erhalten geblieben358.

Wichtiger noch als diese Platten war aber der Mönch Sungchul, vor dem wir Fragen
stellen und Antworten entgegennehmen konnten. Wegen der Sprache, aber auch im
Blick auf die innezuhaltende Distanz konnte die Zusammenkunft mit dem Mönch nur

179



durch eine Mittelsperson in Gang kommen. Weit oben im Wald wohnte der Hauptmönch

in einer 1605 gegründeten Einsiedelei. Nach ostasiatischer Sitte hatten wir zu
dreien Malen vor dem buddhistischen Gelehrten uns zu Boden fallen zu lassen, damit
überhaupt das Frage- und Antwortspiel stattfinden konnte. Wir verloren dabei keinen
Stein aus unserer christlichen Krone!

Unsere Fragen wurden der Reihe nach beantwortet. Im Heft «Vom Buddhismus in
Korea»359 wurden 10 Fragen mit den entsprechenden Antworten abgedruckt. Um dem
Leser einen Begriff von diesem Frage- und Antwortspiel zu geben, teile ich hier die
zweite und die dritte Frage mit, die wir Sungchul gestellt haben, und füge die Antworten

hinzu, die wir darauf erhielten.

Die zweite Frage: «Glauben Sie an ein menschliches Ich?»
Antwort: «Für uns Buddhisten ist das Ich nicht der Ausgangspunkt unseres Denkens.
Wir haben das Ich zu verlieren. Seid ihr Christen nicht blutige Egoisten, wenn ihr
darnach trachtet, nach der Verheissung Jesu <euer Leben zu finden) Wir suchen uns
so zu verlieren, dass wir nichts dafür bekommen.»
Die dritte Frage: «Hat nicht der Koreaner, der Jahrhunderte lang von fremden Mächten

unterdrückt worden ist, das dringende Bedürfnis und die notwendige Pflicht, das
verlorene Ich wieder zu finden? Ist der Wunsch des Christen, vor seinem Gott jemand
zu sein, wirklich vom Bösen?»
Antwort: «Wenn wir darnach trachten, selber Buddha zu werden, so verschwindet die
Ich-Du-Beziehung. Ich tauche im Universum unter. Wie könnte da einer sich selber
oder seinen Nächsten noch zu sehen bekommen? Das Individuum und die ganze
Menschheit verschwinden! Das Gegenüber eines rufenden Gottes und eines antwortenden

Menschen ist für uns unverständlich.»

Hier stellt sich uns Christen eine Frage: Wie können wir als Christen in dieser Welt
leben, ohne zu glauben, dass Gott uns als einzelne Menschen ins Gespräch hineinzieht
und uns als einzelne Wesen in einer geheimnisvollen Ich-Du-Beziehung mit anderen
zusammen vor sich leben lässt?

Die Frage- und Antwortstunden mit dem Mönch Sungchul vertieften sich nicht zu
einem eigentlichen Gespräch, in dem beide Partner auf dem Weg zur Wahrheit
weitermarschierten.

9. Beim Besuch im Buddhatempel in Suwon kam es ohne Kniefall zu einem Kurzgespräch

mit einem progressiven Buddhisten, der seine Aufmerksamkeit auf das allgemein

Menschliche in allen Religionen richtete. Er legte Gewicht auf die Chance, die
jeder Mensch nach seiner Geburt empfange, die ihm gemässen Möglichkeiten zu
entfalten und sich gegenüber nicht zu realisierenden Möglichkeiten abzugrenzen, um
so ein «Erwachsener» zu werden. Ganz im Unterschied zu Sungchul in Haeinsa stellte
der Buddhist auch an uns Christen Fragen mit dem Ziel, ein besserer Buddhist zu
werden. Der uns begleitende koreanische Historiker klärte uns auf über die zwei
verschiedenen Arten von buddhistischer Praxis in Korea. Da sind auf der einen Seite

180



die Buddhisten, die auf der buddhistischen Universität studiert, und da sind die
anderen, die in den Tempeldiensten Praxis gelernt haben. Während Sungchul in
Haeinsa sich rühmte, nach jahrelangen Studien der buddhistischen Schriften von der
Lektüre heiliger Texte frei geworden zu sein, sah ich im Bild in Suwon einen Menschen
vor Augen, der auf einem Ochsen lesend davonreitet. Er dokumentiert damit, dass er
noch im Lernprozess begriffen ist. Die Freiheit vom Buch ist so radikal geworden, dass

er sich wieder die Freiheit nimmt, im Buch zu lesen, ohne ein Büchernarr zu werden.
Und schliesslich kann für die Weltsituation in den neunziger Jahren dieses Jahrhunderts

eine Inschrift bedeutsam werden, die ich dort vor Augen bekam: «GANZ OBEN
SUCHT MAN VERSCHIEDENE BUDDHISTISCHE WEISHEIT, UND UNTEN
WERDEN VIELE VÖLKER EIN GEIST WERDEN.» Jenseits von Kapitalismus und
Kommunismus, jenseits der sich zerstreitenden Ideologien, Philosophien und Theologien

ist eine neue Welt von fragendem und aufbegehrendem Volk im Werden!

f) Der Konfuzianismus

1. Im Verlauf unserer Studie haben wir einige Male den Konfuzianismus erwähnt.
Wir hörten, dass der Konfuzianismus während vieler Jahrhunderte die bestimmende
Kraft am koreanischen Königshof während der Yi-Dynastie gewesen ist. Wir vernahmen,

dass es auch einen opponierenden Zweig im Konfuzianismus gab, der die Schule
des praktischen Lernens aus sich hervorgetrieben hat. Wir hörten andrerseits aber auch
vom steifen konfuzianischen Hofstil, der eine «Luft von falscher Würde» verbreitete.
Wer im Lehrbuch der Religionsgeschichte die Abschnitte über Konfuzius und den
Konfuzianismus liest360, sieht sich vor eine konservative Geisteshaltung gestellt, in der
eine echte geschichtliche Weiterentwicklung kaum mehr zu erwarten ist. Die Gegner
des Konfuzius (551-479 v.Chr.) hatten darum den «hausbackenen Vergangenheitsapostel»361

mit beissendem Spott bedacht. «Der klassische konfuzianische Geist war ein
Geist der Beharrung, der jede Veränderung vermied, welche das innere Gleichgewicht
hätte zerstören können.»362 Dass in Korea die Yi-Dynastie von 1392 bis 1910 sich

behaupten konnte, hat sie u.a. diesem konfuzianischen Geist zu verdanken. Immerhin
wandte sich ein bestimmter Zweig des Konfuzianismus gegen eine jahrhundertelang
dauernde leere Philosophie, bei der man sich an die alten heiligen Texte hielt und man
es bei Verallgemeinerungen bewenden liess, um die «eigene intellektuelle Armut zu
decken»363. Was für soziales Unheil dieses absolute Königtum zur Folge haben konnte,
illustriert die folgende Legende:

Ein König wollte sich die grösste Glocke bauen lassen. Er verlangte von seinen
Untertanen Beiträge zum Glockenguss. Alle gaben ihr Scherflein. Die Glocke wurde
gegossen. Der Ton klang schrill. Da erinnerte sich der König an eine Mutter, die ausser
ihrer Tochter nichts besass und darum nichts für den Glockenguss geben konnte. Da
befahl der König der Mutter, ihm die Tochter für den zweiten Glockenguss zu geben.

181





Abb. 19

Ein Konfuziusfest in Korea

Die Tochter wurde beim neuen Glockenguss eingeschmolzen. Als darauf die Glocke
ihren neuen Klang erklingen liess, tönte es bei jedem Schlag Emillle, d.h. «Meine
Mutter». Im Ruf des Kindes nach der Mutter schreit das koreanische Volk nach der

Mutter Erde, seinem zu befreienden Land.
Ein Leitsatz von Konfuzius lautete: «In meiner Überlieferung mache ich nichts

Neues, in meinem Glauben lasse ich mich von der Liebe zum Altertum leiten.»364 Wenn
Konfuzius nichts anderes sein wollte als der «alleinige wahre Erklärer und Bewahrer
der Weisheit des Altertums»365, so hat sich im Konfuzianismus diese Mentalität in
festgelegten Riten durchzusetzen und zu erhalten vermocht. In der Befolgung der alten
Riten sah man den Willen des Himmels sich vollziehen.

2. Wir hatten Gelegenheit, am 2523. Geburtstagsfest des Konfuzius im konfuzianischen

Zentrum nahe der konfuzianischen Universität teilzunehmen. Wir befanden uns

unter uralten Ginkobäumen, Zypressen und Kryptomerien an einer heiligen Stätte, die

1398 gebaut worden war. Sehr viele alte Menschen und konfuzianische Gelehrte waren
anwesend. Junge Studenten versahen den Ordnungsdienst im Gelände. Der mit Steinen

gepflasterte Mittelweg durfte von keinem menschlichen Fuss betreten werden,
damit die Geister einen ungestörten Zugang zum Heiligtum hätten. Man wollte so die

183



Weisung des Konfuzius befolgen: «Den Geistern mit Ehrfurcht begegnen, aber
Abstand von ihnen halten, das mag man Weisheit nennen.»366 Anderthalb Stunden lang
setzten wir uns einem uns unverständlichen Ritual aus. Von einem würdigen
Zeremonienmeister wurde in einem besonders feierlichen Augenblick die Haupthalle geöffnet.
Vierundsechzig in Rot gekleidete konfuzianische Schüler waren bereit, mit ihren
verschiedenen Instrumenten im richtigen Moment tätig zu werden. Ausser diesen vierundsechzig

Gliedern des konfuzianischen Orchesters standen zweimal sechzehn Glocken
und zweimal sechzehn Hölzer für das musikalische Spiel zur Verfügung. Im Hintergrund

hatte sich zudem eine besondere musikalische Gruppe aufgestellt, die auf ihren
Einsatz wartete. Fünfzehn Männer mit schwarzen Hüten verneigten sich voreinander,
um mit diesen Gesten wechselseitige Pietät anzudeuten, war man doch zusammengekommen,

den Geist des Konfuzius zu ehren. Auch die vierundsechzig Burschen
verneigten sich mit ihren Instrumenten nach drei Himmelsrichtungen. Nach dem Fest
konnte man in den Zeitungen lesen, dass achtunddreissig hervorragende Schüler des

Konfuzius geehrt worden seien.

3. «Der klassische konfuzianische Geist war ein Geist der Beharrung, der jede
Veränderung vermied, welche das innere Gleichgewicht hätte zerstören können.»
Heute stellt sich aber die Frage, ob nicht gerade mit dem Ja zu Veränderungen das
Bedürfnis nach dem Gleichgewicht im Seelenhaushalt, in der Familie, im Staat und in
der Völkerwelt besonders nach ausgebrochenen Krisen im Kommunismus und im
Kapitalismus im Wachsen begriffen ist. Wenn man sich dieser Fragestellung öffnet, so

liegt es sehr nahe, dass im Blick auf die Wandlungen der Sozialstrukturen in der Volksund

in der Völkergeschichte der Geist der konfuzianischen Philosophie eine neue
Bedeutung gewinnt, die im Umbruch der Zeiten wichtig werden könnte.

Seung Kook Lew hat den Konfuzianismus mit der koreanischen Sozialstruktur
verglichen und einige einleuchtende Überlegungen angestellt367. Danach geht es im
Konfuzianismus um die praktische Seite des menschlichen Lebens innerhalb der
menschlichen Gesellschaft. Es bedeutet nach dem Autor eine Karikatur des konfuzianischen

Geistes, wenn man behauptet, er diene dazu, eine bestehende Gesellschaft mit
ihren Machtfaktoren und Ungerechtigkeiten zu rechtfertigen und das Volk zu manipulieren.

Im Gegenteil will der Konfuzianismus die Gesellschaft auf eine höhere Ebene
heben, auf der unter Vermittlung der Ahnen (Ja zur Geschichte!) die wandelbaren
Neigungen der Menschen auf gute Bahnen festgelegt werden368. Da sollen «Herrscher»
und «Untertanen» im Glauben an die Zusammengehörigkeit von Himmel und Erde die
Ehrfurcht vor dem Himmel und seinem Willen in der Praxis des Lebens einüben. Die
Gesellschaft soll sich einem höheren Ziel entgegen entwickeln. Die konfuzianische
Wahrheit ist ein Weg, der begehbar wird und gerade so eine himmlische Gabe, wenn
der Mensch seiner wahren Natur gemäss lebt. Wer seine gute Anlage auslebt, der tut
die Wahrheit und befolgt das Gebot des Himmels. Eine vom Himmel losgelöste
menschliche Natur kennt der Konfuzianer nicht. Jedes Stockwerkdenken (oben die
Gnade, unten die Natur) ist dem Konfuzianer fremd. Durch die dankbare Annahme

184



des Himmelsgeschenks findet der Mensch seine wahre Natur, sich selber. Wenn der
Mensch in sich geht, findet er den Himmel. Dann strahlt er auf wie ein geschnittener
und polierter Diamant und lebt das, was Jesus mit seinem Bergpredigtwort meinte:
«Das Licht des Leibes ist das Auge; wenn nun dein Auge klar aufscheint, wird dein

ganzer Leib lichtdurchflutet sein (Matth. 6,22),» und in der Aufrichtigkeit seines

ganzen Wesens gleicht er einem Stein, den man ins Wasser wirft, der immer weitere
Kreise zieht in der Gesellschaft, im Staat, in der Mitwelt. Hier wird gegenüber der

passiven Gläubigkeit, wo man wartet, bis die Äpfel vom Baum fallen, ein tätiger
Optimismus empfohlen, bei dem die Äpfel zum Verzehr entgegengenommen und
verwertet werden. Die Entgegennahme des Apfels ist nicht mehr Sündenfall, sondern
dankbare Inbetriebnahme des in uns hineingelegten Guten. Jetzt triumphiert nicht
mehr die menschliche Hilf- und Heillosigkeit. Der «Ausblick» wird vielmehr zum
«Ausweg», der beschritten wird369. So wird ein Weg begehbar, der jenseits von
Katholizismus und Protestantismus hell aufleuchtet. Der Mensch hat dann nicht mehr mit
«Opfern» dem Himmel zu antworten oder das böse Schicksal aus Angst abzuwenden.
Er hat vielmehr auf dem Weg des Lebens seinen Charakter zu entfalten. Und was man
Gesetz oder Ordnung nennen will, hat nichts Belastendes oder Knechtisches an sich,
sondern schafft Freiraum, Begrenzung und Freiheit zugleich, so dass nichts mehr
«ausser Rand und Band» gerät. Die einseitige «Sohnespietät» nach oben verwandelt
sich in eine Pietät, bei der alle Schichten der Gesellschaft einander zugeordnet werden.
Die hierarchischen Verfestigungen werden abgebaut. Ein lebendiges Hin und Her von
oben und unten setzt ein. Der Regent regiert nicht mehr so richtig, dass er in Gesetzbücher

starrt oder sich nach seinem diktatorischen Kopf ausrichtet, sondern indem er auf
das Volk hört und so sein Amt richtig verwaltet370. Die bearbeitete und verwertete
Frucht führt zu Wohlwollen und Liebe: die Menschen beginnen sich sinnvoll, freudig
und hoffnungsvoll in den alltäglichen Pflichten zu engagieren.

Wenn das alles aber nicht geschieht, werden die Menschen zu Unmenschen und

vergehen sich an den guten Anlagen, die in ihnen ruhen. Man darf die konfuzianische
Sohnespietät nicht in einen patriarchalischen Rahmen einspannen. Aber ebenso fremd
ist dem konfuzianischen Geist die antiautoritäre Pädagogik. Echte Sohnespietät zeigt
sich in der Spontaneität gegenüber dem Vater und gegenüber der Mutter, die ihrerseits
dem Sohn und der Tochter entgegenkommen. Hier leuchtet im erneuerten Konfuzia-
nismus eine Lebenshaltung auf, die ganz am Ende des Alten Testamentes als Verheis-

sung mitgeteilt wird: «Das Herz der Väter wird sich bekehren zu den Kindern, und das

Herz der Kinder zu ihren Vätern (Mal. 3,24).» Die fatalistische Entgegennahme eines

unabänderlichen Schicksals wird verscheucht durch die dankbare Annahme der die

Menschen engagierenden Gaben, mit denen sie lernen, sich aufeinander zuzubewegen.
Und der weiter oben zitierte Satz von Theodor Leuenberger verwandelt sich: «Der
Geist der Beharrung zeigt sich in und mit allen Änderungen an der himmlischen Gabe
des stets neu erworbenen inneren Gleichgewichts.» Die Bernoullische Spirale EADEM
MUTATA RESURGO371 zeigt sich in ihrem verheissungsvollen Profil!

185



So leuchten in der konfuzianischen Lebensphilosophie menschliche Verhaltensweisen

auf, die den Christen in aller Welt zu denken geben müssen. Richard Deutsch hat

recht, wenn er im Blick auf den Konfuzianismus schreibt: «Es zeigt sich einmal mehr,
wie vorsichtig Christen sein müssen mit ihrem Urteil über die Werte anderer Religionen.»

(ZMiss 1989, S. 242)

g) Der Schamanismus

1. Man hat uns gesagt, dass der koreanische Mensch von Haus aus immer noch ein

heimlicher Schamane geblieben ist, auch wenn er das Christentum angenommen hat.
Mehr als siebzig Prozent der koreanischen Bevölkerung sind mehr oder weniger vom
Schamanismus beeinflusst. Schon im 19. Jahrhundert erhob eine koreanische Königin
eine schamanistische Priesterin in den Rang einer Prinzessin an ihrem Hof. Auch heute

beschäftigen sich aufgeklärte Koreaner mit ihrem schamanistischen Erbe. Ich konnte
nicht nur Informationen über den Schamanismus im allgemeinen sammeln372, sondern
auch an einer religiösen «Aufführung», einer sogenannten «Kut», teilnehmen.

2. Der koreanische Schamanismus ist eine Abart des sibirischen Schamanismus. Der
647 n.Chr. in der alten Königsstadt Kyongju errichtete astronomische Beobachtungsposten

weist inmitten von siebenundzwanzig Steinschichten ein viereckiges Loch auf,
das den Blick zum Polarstern freigibt. Das um den Polarstern kreisende Sternbild des

«Kleinen Bären» zeigt auf die Himmelsharmonie, die bei Nacht aufleuchtet. Von der

Harmonie am Himmel oben erwartet und erstrebt der Schamane Hilfe für die kranken
Menschen auf der Erde unten. Er sucht durch Ekstasen und anstrengende Heilpraktiken

diese Hilfe in Gang zu setzen. Er tritt so dem König entgegen, der seine Untertanen
unter absolute Botmässigkeit zwingt. In einer schaurigen Geschichte wird von einem
koreanischen König erzählt, dass er seinen aufrührerischen Sohn in einen Sarg steigen
liess. Er befahl den Hofleuten, den Sarg zu vernageln. Damit statuierte er ein Exempel:
So geht es jedem, der gegen den König aufbegehrt, er erstickt und stirbt. Wer nach
oben muckst, kommt um. Darum ist es klüger, gehorsam zu sein und nach oben zu
lächeln.

Aber mit dem Lächeln allein ist dem gequälten Untertanen in seinen seelisch-körperlichen

Leiden nicht geholfen. Man hungert nach Abhilfemassnahmen. Die Schamanen
glauben sie entwickeln zu können. Sie üben sich in der Fähigkeit, den Körper zu
verlassen und im Geist weite Reisen zu unternehmen. So kommt es zu Himmelsreisen
und Unterweltsfahrten. Durch eine spontane Berufung in einem Traumerlebnis kann
einer Schamane werden. Er liegt in diesem Berufungsprozess lange Zeit krank da oder
streift einsam umher. Er macht den Eindruck, geistesgestört zu sein. Aber er
«erwacht» dann aus dieser Krise. Er erfährt z.B. einen Enthauptungstraum. Er sieht
seinen zerstückelten Leib und wird «wieder erweckt» für den ungehinderten Verkehr
mit der Unterwelt und der Oberwelt. Er wird dabei angeleitet, die verschiedensten
Krankheiten zu erkennen und Hilfen anzubieten.

186



Abb. 20

Der astronomische Beobachtungsposten

187



Für den Schamanen besteht die Krankheit im Verlust der Seele. Der Mensch hat sich
in der Krankheit selber entfremdet. Er ist von sich «weggelaufen», ist «geraubt»
worden, «ver-rückt» worden. Er leidet darunter, wie seine Persönlichkeit auseinanderbricht

und sich selber verliert. Der Schamane trifft Anordnungen, wie die disparaten

Seelenkräfte wieder zueinander finden. So kann er sogar zum «Gesellschaftspropheten»

werden, der Verlorene zurückruft: «Vater, komm zurück, Frau und Kinder
vermissen dich.»

Die Helfer und Helferinnen wollen nicht in Verzückungen und Trancezuständen
verharren. Sie erleiden die schrecklichen Zustände der gequälten Seelen wie ein
Psychotherapeut mit. In der «Unterwelt» nehmen sie die Krankheit der Kranken auf sich
und werden einem biblischen Psalmisten ähnlich, der in der Krankheit die Grube des
Todes erleidet. Sie glauben, dass die Glieder des menschlichen Körpers neu zusammengesetzt

und wieder aufeinander abgestimmt werden. So suchen die Schamanisten und
Schamanistinnen durch Einzelheilungen der «Gemeinschaftsseele» im Dorf wieder
zum Leben zu verhelfen.

3. Der koreanische Zweig der Royal Asiatic Society hatte einen Kreis von vor allem
ausländischen Besuchern für den 17. September 1972 ins Emillle-Museum373 eingeladen,

um einer Mudang-Kut beizuwohnen. Die Aufführung bestand aus mehreren
Akten. Zuerst musste der Platz «gereinigt» werden. Dann wurden alle guten Geister
eingeladen, an der Kut teilzunehmen. Schamaninnen (sogenannte «Mudangs»)
musizierten und tanzten, um so - durch die Symbolik des Schmetterlingstanzes - alle
einzuladen, sich dem harmonisch kreisenden Himmel zu öffnen. Als westlicher
Beobachter konnte ich nur so viel verstehen, dass mit verhülltem koreanischem Nationalismus

dem «Feind», dem Japaner, der Kampf angesagt wurde. Das Museum wurde
durch diesen religiösen Akt als Nationalmuseum eingeweiht. Den Besuchern werden in
diesem Museum Gegenstände unter die Augen kommen, durch deren Anblick sie ihr
koreanisches Selbstbewusstsein wiedererlangen oder verstärken können.

4. Die Koreaner haben ein ambivalentes Verhältnis zu den Tieren. Wie das gemeint
ist, lässt sich an der Gestalt des Tigers zeigen. Bei der Aufführung am 17. September
wurde ein Verwirrung hervorrufender Tiger durch einen Jäger gefangen. Durch dieses
Drama wird bildhaft eine Verheissung verkündet, wie das koreanische Volk jegliche
Fremdherrschaft abschütteln werde. Darin zeigt sich ein Aspekt des Tigersymbols.

Fünf Beispiele sollen die Ambivalenz des Tigersymbols verdeutlichen.
- Der antinationalistische Tiger ist ein grausames Tier, das auf Beute ausgeht. Es stellt
vor allem den Japaner als den Menschenfresser dar, als das Unterdrückervolk, vor
dem der Koreaner sich ängstigt.
- Der Bambuspfeife rauchende Tiger stellt die Haltung eines Menschen dar, der den
Frieden aus dem geduldigen Warten heraus erfährt. Der methodistische Theologe
Sung Bum Yun, der in den fünfziger Jahren an der Theologischen Fakultät der
Universität Basel seinen Doktor geholt hat, bringt in seinem Buch über die «Gelbe
Theologie» ein Titelbild mit dem rauchenden Tiger374: «Abwarten und Pfeife rau-

188



chen»! Diese Haltung kann einer sinnvollen Weisheit entspringen, wie man es im Buch
I-Ging lesen kann: «Der Wind treibt die Wolken am Himmel zwar zusammen, aber
seine Kraft reicht nicht aus, damit Regen entsteht.»375

- Das «Abwarten und Pfeiferauchen» kann aber auch Ausdruck einer sträflichen
Faulheit sein. Vielleicht wäre die Zeit zum «Aufstehen» gekommen: «Auftreten auf
des Tigers Schwanz. Er beisst den Menschen nicht», das heisst: «Das Schwache geht
hinter dem Starken her und macht sich mit ihm zu schaffen. Aber der Starke lässt es

sich gefallen und tut ihm nichts zuleide, denn die Berührung ist heiter und nicht
verletzend.»376

- Der flüchtende, gejagte Tiger zeigt auf den mangelnden Widerstand der Koreaner
gegenüber dem fremden Einfluss (mag dieser Einfluss von Japan oder China, von
Amerika oder von Europa kommen!). Sie sind immer noch auf der Suche nach ihrem
Selbst.

- Humoristisch wird vom Tiger mit der Schildkröte erzählt: Der mit gewaltigem
Schwung über den Fluss springende kräftige Tiger hat nicht gemerkt, dass die Schildkröte

sich an seinen Schwanz gehängt hat, so dass sie scheinbar schneller als der Tiger
ans andere Ufer gelangen konnte. Trotz seiner grossen Stärke hat der Tiger kein
Einsichtsvermögen, sieht die Zusammenhänge nicht und entpuppt sich als ausgesprochen

dumm377.

5. Lässt man die verschiedenen Tigergestalten an sich vorüberziehen, so steht man
am Schluss vor der Rätselfrage: Was ist eigentlich der Mensch, der zwischen Hoffnung
und Enttäuschung hin- und hergejagt wird? Ist er gefrässig? angriffig? flüchtig?
angstbesessen? weise? klug? dumm? Hilft der schamanistische Helfer dem Menschen
wirklich, zu sich selber zu kommen? Wirkt die Seelsorge wirklich befreiend? Der
Religionsforscher M. Eliade378 hat zwei verschiedene Berufungsarten der Schamanen
unterschieden. Entweder wird einer auf Verlangen des Stammes oder durch Göttermacht

von oben berufen, oder es hat einer ein spontanes «eigenmächtiges» Berufungserlebnis379.

Aber ob eine Berufung mehr von oben diktiert oder unter Zuhilfenahme
bewusster und unbewusster archaischer Seelenkräfte aus den Tiefen der Seele erfolgt:
die Hauptfrage bleibt doch ungelöst, ob die als Heiler und Heilerinnen funktionierenden

Menschen dem kranken Menschen wirklich zum Heil gereichen. Die obigen
Beispiele mit der Tigergestalt machen deutlich, dass die Krankheitserscheinungen des

Menschen weit über sein persönliches Geschick hinaus bis ins Nationale und
Übernationale hinein wirken. Die symbolischen Gestalten der Tiere werden nur
verständlich, wenn man über die individualpsychologische Wirklichkeit hinausschaut und
das Verhältnis der Nationen untereinander ins Auge fasst.

In Korea werden immer wieder Maskentänze aufgeführt, damit der einzelne Mensch
im sprechenden Maskentanz sich seinen nationalen Unmut von der Seele sprechen
kann, um, wenn auch nicht geheilt, so doch erleichtert seine Lebensstrasse weiterziehen

zu können. In einer Ausstellung in Seoul konnte ich zwei gegensätzliche Bilder
eines Hahns miteinander vergleichen380. Das eine war ein Bild von Picasso: es stellt den

189



Abb. 21 und22
Zwei Bilder aus der Basler Missionsausstellung: das Studium der menschlichen Masken
und der Auftrag, Boten des Evangeliums zu sein, stehen nicht miteinander im Widerspruch

Hahn mit angriffigen Sporen dar. Picasso schuf diesen Hahn 1938 im Protest gegen
Hitler, gegen den man sich wehren müsse! Der koreanische Volkshahn weckt dagegen
mit seinem Morgenruf zwar die Koreaner auch auf, das Böse abzulehnen. Aber der
Hahn steht nicht auf beiden Beinen, sondern auf einem Fuss. Der Koreaner wägt ab
und wartet. Der Unterschied zwischen dem Hahn Picassos und dem koreanischen
Hahn verführt dazu, das bekannte Sprichwort «Eile mit Weile» abzuändern: «Eile
oder Weile?» Wer das «Eile» systematisiert, wird ein ungeduldiger Hetzer, wer das

«Weile» zum absoluten Wahlspruch erkürt, verfällt einer mutlosen Unentschieden-
heit381.

6. Die Berichte, die ich von den Engagements der koreanischen Schamanen und
Schamaninnen gelesen habe, haben mich stark beeindruckt. Aber der Eindruck konnte
nicht so stark werden wie beim katholischen Therapeuten Eugen Drewermann, der den
«äusserst gefährdeten Persönlichkeiten» der Schamanen die «Befähigung» zuspricht,
«Krankheiten zu heilen und Besessenheit zu bannen». Nach Drewermann hat «eine Art
spontaner Selbstheilung im Angesicht einer seelischen Krise» sie dazu bestimmt, dass
sie «nie etwas anderes tun, als anderen Menschen, die an sich selbst und an der Welt bis

zur Zerstörung leiden, die Wege zu zeigen, auf denen sie als Kinder bereits in ihren
Grossen Gesichten zu sich zurückgefunden haben»3813.

190



Die Frage ist bei mir immer stärker geworden, ob Heiler und Heilerinnen dem
kranken Menschen wirklich zum Heil gereichen, wenn in den Heilungsprozeduren und
bei der vielgestaltigen Tiersymbolik nicht klar wird, was der Mensch wirklich ist.
Maskentänze können zwar aufdecken, was in Korea Ungerechtes geschieht und zum
Himmel schreit, aber sie können nicht zur Gesundung der menschlichen, sozialen und
politischen Situation führen. Wenn Jesus seine Jünger zum Heilen ausgesandt hat
(Luk. 10,9), so hat er ihnen für ihre Mission den Heiligen Geist verheissen, der nicht
nur das Böse aufdeckt, sondern den ganzen neuen Menschen schafft, der «gesund und
vernünftig geworden ist» (Mk. 5,15). Der Auftrag Jesu zu heilen, ermächtigt die
Boten, kranken Menschen im Heilungsprozess zu helfen und zu Selbstheilungen
anzuleiten, bei der ungeduldige Hetze und mutlose Unentschiedenheit überwunden werden
und die Gelassenheit des Glaubens und die Kraft der Hoffnung in Gang kommen.

h) Wiedervereinigtes Korea?

Was muss wohl geschehen, bis sich ein gemeinsamer Nenner findet, auf dem der
Weg zur Wiedervereinigung von Südkorea und Nordkorea beschritten werden kann?
Ich habe auf die «Botschaft der Versöhnung Christi für die ganze Menschheit» hinge-

191



wiesen, die für die koreanische Region der Menschheit eine Wiedervereinigung in Gang
setzen könnte. Ob wohl der Zusammenbruch der kommunistischen Systeme in Osteuropa

mit Perestroika und Glasnost in der Sowjetunion dazu beitragen wird, dass die

Wiedervereinigung der beiden Korea näherrückt?
Die koreanischen Christen waren darüber enttäuscht, dass die Weltversammlung

des ökumenischen Rates der Kirchen in Seoul kein Wort gefunden hat zum Problem
der Wiedervereinigung der beiden Korea. «Während in Europa der <Eiserne Vorhang>
in einem unerwarteten Tempo am Zusammenbrechen ist, zieht er in Korea immer noch
eine besonders harte und nicht zuletzt gefährliche Trennlinie» (E. Abel, KEM-Presse-
dienst vom 12. März 1990).

Man darf bei diesem Problem nicht vergessen, dass sich ein ideologisch festgefahrenes

Nordkorea und ein von Amerika abhängiges kapitalistisches Südkorea unversöhnlich

einander gegenüberstehen. Dieser Gegensatz wird besonders deutlich, wenn man
sich die Moon-Sekte mit ihrem geistigen Elintergrund vergegenwärtigt. Im «Wörterbuch

des Christentums»382 habe ich die Moonsekte wie folgt beschrieben: «Die
politische Zweiteilung Koreas benutzte Sung Myon Moon zum Aufbau seiner antikommunistischen

Religion, in der Nordkorea durch Kain und Südkorea durch Abel symbolisiert

wird. Da der erste Adam den Sündenfall in die Welt brachte und der zweite
ehelose Adam Jesus sein Werk nicht vollenden konnte, trachtet Moon als dritter Adam
mit seiner Frau den Himmel auf Erden zu errichten und mit Hilfe besonders eingesegneter

Ehepaare ihn von Amerika aus in der ganzen Welt zu verbreiten.»
Die Einteilung der Menschheit in gute Kapitalisten und böse Kommunisten hat bei

der Moonsekte eine regionale Variante gefunden. Dabei ist Kain zum Typ des bösen
Mörders und Abel zum lammfrommen verfolgten Bruder gestempelt worden. Dabei
zeigt doch die Geschichte von Kain und Abel, wie in jedem Menschen widersprüchliche
Seelenkräfte miteinander ringen383.

Wenn der Sektenhäuptling Moon als dritter Adam das Werk Jesu Christi fortsetzen
und vollenden will, setzt er sich an die Stelle des Heiligen Geistes, in dessen Namen die
Basler Mission gegründet worden ist384. Der Heilige Geist ist es, der in der weitergehenden

Kirchengeschichte, Missionsgeschichte und Weltgeschichte Jesus Christus
repräsentiert und in dieser Repräsentanz aller Völker zu einem Neuanfang als Leben schaffende

und erneuernde Macht freisetzt und aufbietet (1. Kor. 15,45; 2. Kor. 3,6; 1. Petr.
3,18).

Seitdem die Mauer zwischen Ost- und Westdeutschland abgebrochen ist, befinden
wir uns in einer weltpolitisch völlig veränderten Situation. Wenn in dieser neuen
Situation nach euphorischen Aufbrüchen Ende 1989 bei vielen Menschen an manchen
Orten sich Resignation ausbreitet und die Teilnehmer nach der zu Ende gegangenen
ökumenischen Weltversammlung in Seoul enttäuscht in ihre Länder zurückgekehrt
sind, lässt sich der Nationale Kirchenrat von Südkorea nicht davon abbringen, sich auf
die Wiedervereinigung der beiden Korea auf das Jubeljahr 1995 - 40 Jahre nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges! - auszurichten (Basler Zeitung vom 15. März 1990).

192



Es ist jetzt an der Zeit, dass Christen in aller Welt sich gegen die lähmende Resignation

zur Wehr setzen und sich zur lebendigen Hoffnung zurückrufen lassen gerade da,
wo scheinbar nichts mehr zu hoffen ist.

Ich setze darum den mit Fragezeichen versehenen sechs Stichworten am Anfang
dieses Abschnittes sechs kurze Sätze gegenüber, die mit einem Ausrufungszeichen
versehen sind. Sie stellen einen sechsfachen Appell dar, der Christen zum geistlichen
Neuanfang animieren will (vgl. W. Bieder, Korea auf dem Wege zu sich selbst, EMM
1973, S. 133).

1. zum Leiden geboren?
2. hinter Mauern versteckt?

3. zur Unentschiedenheit verurteilt?

4. auf der Suche nach dem
verlorenen Ich?

5. als Mann und Frau unterwegs?

6. belastet durch die Vergangenheit
ohne religiöse Zukunftshoffnung?

zum Aufstand gegen das Böse berufen!
durch zusammenbrechende Mauern
zum Händereichen bereit!
zur Entschiedenheit bereit, den dritten
Weg zwischen Kapitalismus und
Kommunismus zu beschreiten!
auf der Suche nach der verlorenen Gemeinschaft,

die weder im Egozentrismus noch
im Gruppenegoismus verkommt, sondern
sich mit den Menschen guten Willens zu
notwendigen Taten zusammenschliesst!
wie beide Geschlechter zusammen die

«Enthauptung» ihrer Sondervollmachten
erfahren, zusammen mit neuen Köpfen
neue Herzen gewinnen und in der Wechselseitigkeit

von Geben und Nehmen ihre
gemeinsame Liebe wiederentdecken und

praktizieren!
bereichert durch die kritische Bearbeitung
der Vergangenheit und befreit zur Hoffnung,

die in kleinen Schritten zu gehen

wagt in Kirche, Staat und Gesellschaft!

In den letzten drei Abschnitten des 11. Kapitels sind uns bei der Skizzierung des

Buddhismus, des Konfuzianismus und des Schamanismus in Korea nicht nur Fragezeichen

aufgestiegen gegenüber diesen fremden Religionen, die wir als Christen vorbringen

müssen, sondern wir haben auch gesehen, dass hier andersartige Menschen auf der
Suche nach der Wahrheit begriffen sind, deren Stimmen und Sichten wir nicht achtlos
beseiteschieben können. Ich möchte hier auf dreierlei hinweisen, was mir in Verbindung

zu stehen scheint mit der lebenserneuernden Kraft des Heiligen Geistes, auch
ausserhalb der christlichen Kirchen.

1. Wenn der koreanische Buddhist eine Inschrift vor Augen hat wie die folgende:

193



«Ganz oben sucht man verschiedene buddhistische Weisheit, und unten werden viele

Völker ein Geist» (s.o. S. 181), so fragt er nicht nach dem Gegensatz von oben und

unten. Vielmehr wird er still vor dem Geheimnis einer Spannung, über die er weiter

nachdenkt. Aus diesem Nachdenken werden ihm zwei verschiedene Situationen
gegenwärtig: a. «Ganz oben», z.B. in den verschiedenen philosophischen Schulen eines

Volkes geht man auf die Suche nach der Wahrheit, ohne dass man sie ganz in die Hand
bekommen könnte. Diese verschiedenen Schulen spalten sich nicht, sondern dienen

einander zu in der verschiedenartigen Suche nach der einen Wahrheit, die sie nicht als

summarisches Quantum in den Sack stecken können. Wir kennen als Christen diese

Situation auch: Wir erkennen alles stückweise (1. Kor. 13,12). b. Die «vielen Völker»
auf Erden werden nicht in verschiedene Systeme aufgeteilt und versklavenden Ideologien

unterjocht. Vielmehr sieht der weise Buddhist die vielen Völker auf einem Werdegang,

auf dem Weg zur Einheit, auf dem Weg zum Frieden. Wir unterentwickelten

westlichen Menschen werden hier gefragt, ob wir unser Entweder/Oder-Denken nicht

aufgeben müssten, die wir doch als Christen dazu berufen sind, alle einzuladen,

mitzukommen zu dem, der von sich sagt: «Ich bin die Wahrheit.»
2. Wer den Konfuzianismus mit östlichen Augen zu verstehen sucht, lehnt dieses

«System» nicht ab385, sondern holt sich daraus eine zu praktizierende Lebensweisheit,

die die einseitige Pietät nach oben verwandelt in die wechselseitige Pietät der Oberen zu

den Unteren und der Unteren zu den Oberen, wobei die verschiedenen Gruppierungen
in eine gemeinsame Mitte zusammenkommen, einander die Hände reichen und die

höchst notwendige gemeinsame Arbeit aufnehmen, um jeden Tag das innere

Gleichgewicht zu empfangen, das der erneuernde Geist Dankbaren im bittenden
Vorwärtsschreiten schenkt.

3. Wir haben im Schamanismus aus östlicher Ferne von den Tätigkeiten der Schamanen

und Schamaninnen und ihren ernsthaften Versuchen gehört, in Heilpraktiken den

leidenden Menschen zu helfen. Der ernste Versuch dieser Männer und Frauen, kranken

Menschen zu helfen, verbietet es uns, in dem allem nur Hokuspokus zu sehen.

Wohl aber führen uns die Fragwürdigkeiten, die wir hier anmelden müssen, zu dem

Jesus, der seine Jünger aufgerufen hat, «die Kranken zu heilen, weil das Reich Gottes

nahe herbeigekommen ist» (Luk. 10,9) und uns dabei den Selbstheilungsfaktor be-

wusst zu machen, der in der Stille der Besinnung und beim empathischen Einsatz beim
Nächsten erfahrbar wird.

Was die engeren Beziehungen zwischen der Basler Mission und den koreanischen

Kirchen betrifft (s. auch o. S. 149), so ist auf den 1. Januar 1990 eine Vereinbarung in
Kraft getreten zwischen dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund und der

Basler Mission betreffend «Beziehungen zu Korea». Das ausführende Organ für die

Partnerschaftsbeziehungen zu Korea ist der «Arbeitskreis Korea». Dieser am 27.

November 1989 unterzeichneten Vereinbarung liegt eine Übereinkunft zugrunde, die

zwischen dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund und der presbyteriani-

194



sehen Kirche in der Republik von Korea am 25. November 1988 abgeschlossen worden
ist. Für die nächste Zukunft wird eine Konsultation zwischen dem Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbund und den beiden presbyterianischen Kirchen Koreas in
Aussicht genommen und die Pastoration der koreanischen Gemeinden in der Schweiz,
d.h. die Anstellung eines koreanischen Pfarrers angestrebt.

Gewinnen diese Beziehungen eine konkrete Gestalt, so wird im Lauf der neunziger
Jahre die die christliche Mission bedrängende Frage immer aktueller, ob der
angestrebte Zusammenschluss europäischer Staaten in einer immer mehr auf einen

«europäischen Wirtschaftsraum» (EWR) zugehenden wachsenden europäischen
Gemeinschaft (EG) zu einem Eurozentrismus führen werde oder ob der jetzt vehement
einsetzende Verwandlungsprozess politischer, wirtschaftlicher und ökologischer Art
aller Völker in Ost und West, Nord und Süd dazu führen werde, die Losung Pestalozzis

aufzunehmen, einander zuzurufen und zu praktizieren: «Werdet nie wieder, was ihr
vorher wäret, aber verlieret kein Gutes, das ihr vorher hattet»386.

Der Fleilige Geist bewahrt und erneuert die Menschen in ihrer Welt, die in der
Bereitschaft zur Umkehr das konservative und das progressive Element zusammenzubringen

verstehen.

195


	Korea

