Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte
Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 11.: Korea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11. Kapitel:
Korea

Ich bekam von der Basler Mission den Auftrag, zusammen mit meiner Frau den
Kontakt mit verschiedenen christlichen Kirchen in Korea aufzunehmen. Dies sollte
durch Unterricht, Predigten, Reisen und Studien geschehen. Es waren dafiir sieben
Monate Dienstzeit vorgesehen. Was fiir ein Volk trafen wir an? Was erlebten wir in den
Gemeinden? Wie beeindruckten uns die verschiedenen Religionen in diesem fernostli-
chen Land?

a) Charakteristische Grundziige des koreanischen Volkes

I. Zum Leiden geboren. Die wechselvolle Geschichte des koreanischen Volkes zeigt
deutlich, wie sehr dieser « Wurmfortsatz» am asiatischen Kontinent immer wieder als
Schlachtfeld beniitzt und missbraucht worden ist. Die Mongolen, die Chinesen und die
Japaner sind gekommen und haben ihre Héandel in Korea ausgefochten. Aus diesen
Erfahrungen entstand eine Mentalitdt, die man auf die Formel bringen kann: Leben ist
Leiden. Der Koreaner trotzt im allgemeinen nicht dem Schicksal, sondern beugt sich
ihm. Die japanische Mentalitéit ist ganz anders. Nach einer japanischen Legende
erobert der Held Momotaro ein Geisterschloss mit einem Schwert und einem Reisku-
chen. Die koreanische Kontrastlegende lautet anders: Ein Tiger raubt einer Mutter
einen roten Bohnenkuchen. Dann reisst er ihr die Arme und die Beine vom Leib und
totet sie vollends. Er versucht ihre Kinder zu fressen, die auf die Mutter warteten.
Bruder und Schwester aber klettern auf einen Baum. Sie bitten den Himmel um ein Seil
von oben. Sie steigen auf und werden Sonne und Mond. Nach der japanischen Legende
werden die bosen Geister angegriffen und iiberwunden. Nach der koreanischen Ge-
schichte flieht das Geschwisterpaar vor den unhaltbaren Zustinden auf Erden in den
Himmel. In der koreanischen Lebensmelodie gibt es eigentlich kein triumphierendes
C-Dur. Auch das Halleluja der Juden in der koreanischen Oper «Esther», die wir
gesehen und gehort haben, ist geddmpft und in Moll getaucht. Es ist bezeichnend, dass
zu unserer Zeit in Seoul 98 Chore ins Leben gerufen wurden, die die Aufgabe erhielten,
die «herrschenden Gesédnge voll Verzweiflung und Sorge durch fréhliche und gesunde
Lieder zu ersetzen»!

2. Hinter Mauern versteckt. Wihrend man die indische Kultur eine Waldkultur
nennen kann, die keine Isolierungen und Trennungen kennt, ldsst sich die chinesische
Kultur als eine Mauerkultur bezeichnen. Wozu braucht man die iibrige Welt, wenn

149



man sich selber in der «Mitte der Welt» befindet? In vielem ist Korea von China
abhingig. Auch die koreanischen Héuser sind mit Mauern umgeben. Aber sie schlies-
sen sich nicht vollstandig von der Aussenwelt ab. Man kann Menschen in ihrer Hantie-
rung beobachten. Die Koreaner brauchen die Mauer, um ein Gefiihl der Sicherheit zu
bekommen.

Der Koreaner versteckt sich hinter der Mauer seiner Familie. Im engen Rahmen der
eigenen Familie werden Freundlichkeit und Hilfsbereitschaft gepflegt. Was ausserhalb
der Familie vor sich geht, das geht ihn eigentlich nichts an. Ein nach Hilfe schreiendes
Kind auf dem Feld, ein im Rausch auf der Strasse liegender Mann, ein seine sieben
Sachen auf der Strasse zusammensuchender Trager; niemand wiirde diesen Hilfsbe-
diirftigen zu Hilfe kommen! Aber auch innerhalb der Familie ist nicht alles zum besten
bestellt. Sehr oft werden die Frauen im Haus unterdriickt. Dann kann es vorkommen,
dass sie sich ihrerseits in spateren Jahren zu tyrannischen Schwiegermiittern entwik-
keln. Sie kénnen aber auch aus der Situation der «Drei Unterwerfungen» (unter den
Vater, unter den Ehemann, unter den élteren Sohn) das Beste herausholen und sich
ihre eigene Domaéne schaffen.

Der Koreaner versteckt sich hinter dem Haus seiner eigenen Seele. Beim Essen
kommen wohl die Familienglieder zusammen. Aber nach konservativer Sitte ist es so,
dass niemand ein Wort spricht. Wenn sie ihre kalte Nudelsuppe essen, hért man das
Schliirfkonzert. Je vornehmer eine Familie ist, desto stiller geht es zu und her.

Etwas von der koreanischen «Mauerkultur» kann man auch im Bus erfahren. Auch
wenn die Fahrgéste wie Sardinen zusammengepfercht sind, hért man selten jemanden
mit seinem Nachbarn sprechen. Auch auf der Strasse entwickelt sich kein 6ffentliches
Zusammengehorigkeitsgefiihl. Alles rennt und hastet. Mancher fiirchtet, sein Gesicht
zu verlieren, wenn er ein Wort sagt.

3. Zur Unentschiedenheit verurteilt. Menschen mit Abenteuerlust und Vitalitat wie
die Wikinger haben kurze Pfeifen geraucht. Im Gegensatz dazu gehort die koreanische
lange Bambuspfeife zum alt gewordenen Koreaner, der auf dem geheizten Ondolbo-
den hockt, etwas hiistelt, auswendig gelernte Verse dahermurmelt und dazwischen an
seiner langen Pfeife saugt. Der Grossvater mit seiner langen Pfeife hat Autoritit -
innerhalb seines Hauses. Da hort man auf ihn. Die Pfeife ist aber auch das Zeichen der
Inaktivitit und des sozialen Desinteressements. Man verbrennt sich nicht die Finger,
wenn man die lange Pfeife anziindet! Man halt sich zuriick von den «dramatischen»
Ereignissen.

Der Koreaner entscheidet sich nicht gern, weder fiir rechts noch fiir links. Darum
wandert er auf dem Lande gern mitten auf der Strasse. Er hat den Sinn fiir Konfronta-
tion nicht entwickelt. Vom Konfuzianismus, der lange Zeit die Staatsphilosophie fiir
die Konige lieferte, hat man gelernt, den Mittelpfad zu wéhlen. Die koreanischen
Pluderhosen, die zum Sitzen und zum Pfeifenrauchen, aber nicht fiir mutige Aktionen
geschaffen wurden, sind ein Symbol fiir die Unentschiedenheit, wahrend die strengen
Biigelfalten des westlichen Menschen vom Entweder/Oder der Entscheidung sprechen.

150



Auch die Kurvenlinien der koreanischen Hausdicher weisen auf Ruhe, Stille und
Wirme hin, nach der sich der Mensch sehnt. Die koreanische Geschichte hat ja gelehrt,
dass andere die Entscheidungen fiir oder gegen die Koreaner fillen und man sich diesen
Entscheidungen mehr oder weniger zu fiigen hat. Schliesslich zeigt die Farbe der
Celadon-Gefisse auf die Seelenhaltung der unentschiedenen Mitte hin. Wahrend der
Koryodynastie wurden vor allem vom 9. bis zum 12. Jahrhundert, aber auch noch
spiter, wunderbar geformte Gefisse mit Intarsien in einer Farbe hergestellt, die eine
Mischung von Himmel und Erde darstellen soll. In dieser Mitte ist der Koreaner nie in
der Lage gewesen, den «Raum» zu erobern. Er ist vielmehr immer wieder dazu
gezwungen worden, sich mit dem ihm beschiedenen «Raum» zu begniigen.

4. Auf der Suche nach dem verlorenen Ich? Ein koreanischer Essayist sieht die
Tragddie seines Landes in der Tatsache begriindet, dass der Koreaner sein Ich noch
nicht gefunden hat326, Darin liegt der Grund, dass es in Korea noch zu keiner echten
Volksgemeinschaft in einer kooperativen Gesellschaft gekommen ist. Der Koreaner
war eh und je dazu verurteilt, sich immer wieder an andere anzulehnen. So hat er China
seinen dlteren Bruder genannt. Um der eigenen Selbsterhaltung willen war er gezwun-
gen, immer nach oben zu lacheln, um schliesslich durch alle Instanzen hindurch Gnade
beim Hof zu finden. Heute lehnt er sich an die Amerikaner an, die ihm Schutz
gewihren sollen. Dieses Anlehnungsbediirfnis zeigt sich auch im theologischen Be-
trieb. Es ist ungeheuer wichtig zur Kenntnis zu nehmen, was andere gedacht, gesagt
und geschrieben haben. Das alles kann zwar wichtig werden als Lernstoff und Anreiz-
mittel, um sich in der eigenen Selbstidndigkeit zu iiben, dient aber leider oft dazu, mit
der Aufnahme und Reproduktion des Gelernten zu verhiillen, dass man seine eigene
Selbstbestimmung noch nicht gefunden hat.

Es fillt manchem Koreaner schwer, festgefiigte Regeln zu durchbrechen, auch wenn
er von der Wiinschbarkeit des Neuen iiberzeugt zu sein scheint. Er hat nicht den Mut,
«mot» zu beweisen. «Mot» ist ein koreanisches Wort, das auf eine Freiheit hinzeigt,
mit der einer aus dem gewohnlichen gesellschaftlichen Rahmen ausbricht. Der Korea-
ner sehnt sich zwar danach, die strengen Regeln zu durchbrechen, findet aber oft weder
Mut noch Gelegenheit dazu.

Der einzelne Koreaner ist oft wie ein ungeschaltes Ei. Sein «kibun» darf nicht
verletzt werden. Dieses schwer iibersetzbare koreanische Wort unterstreicht die Wich-
tigkeit der Anerkennung der eigenen Person mit ihrem ganzen Gemiitszustand. Es
kommt darauf an, dass einer «im Frieden», «in der inneren Sicherheit», «in guter
Verfassung» sich befindet. Darum fragt man z.B. bei Einladungen die Giste, ob sie
nicht einen Gesangs- oder Klaviervortrag zum besten geben wollen. Es ist dann gar
nicht wichtig, ob der oder die Betreffende etwas spielt oder singt. Die Hauptsache ist
es, dass man Riicksicht nimmt auf sein «kibun». Man will ihn spiiren lassen, dass er
jemand ist, der seine bestimmten Fahigkeiten einsetzen konnte. Es soll auch keiner die
Armlichkeit spiiren, in der sich einer befindet. Man stiirzt sich lieber in Schulden als
dass man seine Armut zugibt. Das gehort zur fernéstlichen Ubung, «das Gesicht zu

151



wahren». Ich versuchte den Studenten im Hankukseminar zu zeigen, dass der christ-
liche Gott gar nicht «an Gesichtern» interessiert ist, sondern an den «ganzen Perso-
neny in ihrer Aufrichtigkeit.

Damit hdngt noch etwas anderes zusammen. Im Osten wird das Gegeniiber von Ich
und Du nicht so erfahren wie im Westen. Wéhrend der Dichter in Deutschland
schwirmt und singt: «Ich liebe dich», kennt der Koreaner beim Geheimnis des Liebes-
geschehens weder ein «Ich» noch ein «Du». Er spricht nur das Wort «Liebe» aus und
iiberlasst es den Beteiligten herauszufinden, wer wen liebt. Letztlich geht es um das
Wunder der Gemeinschaft. Die Frage des koreanischen Essayisten nach dem verlore-
nen Ich miisste das Suchen nach der verlorenen Gemeinschaft zur Folge haben.

5. Als Mann und Frau unterwegs. Nach alter koreanischer Sitte gehen Mann und
Frau, wenn sie {iberhaupt einmal zusammen ausgehen, nicht nebeneinander auf der
Strasse. Die Frau folgt vielmehr dem Mann einige Schritte hintendrein. Dass sie
einander die Hénde geben oder einander einhédngen, das kommt schon gar nicht in
Frage. Friither durften Frauen nicht einmal das Haus verlassen. Man darf allerdings die
Unterdriickung der Frau in Korea nicht mit allzu schwarzen Farben malen. Bischof
Rutt, der das koreanische Leben aus jahrelanger Erfahrung kennt, behauptet, dass die
Frauen keineswegs unterdriickt seien3?’. Sie haben nach ihm einige wirtschaftliche
Macht in den Hénden. Die kichernden heranwachsenden Méadchen zeigen oft mehr
Selbstbewusstsein als die zum Teil scheuen Jiinglinge. Die Frau, die Mutter eines
Sohnes geworden ist, geniesst grosses Ansehen. Wohl essen die Frauen separat. Aber
sie empfinden das meist nicht als Demiitigung, sondern als Zeichen ihrer Selbstdndig-
keit. Bei den meisten auch heute noch arrangierten Hochzeiten hat die Frau ein
gewichtiges Wort zu sagen. Als Grossmutter bekommt sie dann noch grossere Freihei-
ten. Sie demonstriert diese Freiheit auch damit, dass sie in aller Offentlichkeit raucht.

Der koreanische Mann ist kein asexuelles Wesen. Aber er hat es von Jugend auf
gelernt, den Geschlechtstrieb zu unterdriicken. Fiir Liebesspiele ist im koreanischen
Haus weder Platz noch Zeit noch Gelegenheit. Mann und Frau kommen zusammen,
um Kinder zu zeugen. Die koreanischen Liebeslieder singen viel von der vergangenen
Liebe. Sie ist eine Glut unter der Asche. Der Koreaner entwickelt die Fahigkeit nicht,
die unter der Asche glimmende Glut wieder zu entfachen. Manchmal karessiert er mit
der «kleinen Frau», die er in die Gesellschaft mitnimmt. Sie ist eine Freundin, die
Englisch kann. Der eigenen Frau schdmt man sich, da sie oft unbeholfen ist und stumm
bleibt.

Die Koreaner kennen auch die Kisaeng. Das sind keine Prostituierten, sondern
Unterhaltungsdamen fiir wohlsituierte Manner. Sie sind in fritheren Zeiten in eigentli-
chen Kisaeng-Schulen ausgebildet worden (in Tanz, Musik, kiinstlerischen Darbietun-
gen). Das Kisaengwesen ist dekadent geworden. Eine Kisaeng ist oft eine Frau ohne
Zukunft. Sind ihre blithenden Jahre vorbei, begeht sie oft Selbstmord. Wer eine
Kisaengparty veranstaltet, muss Geld haben. Der Gastgeber anerbietet seinem Gast
«seine» Kisaeng fiir eine Nacht. Dieser kann nach fernostlicher Sitte nicht direkt

152



ablehnen, schiitzt aber, wenn er klug ist, kérperliche Unpisslichkeit vor, um dem
nichtlichen Abenteuer zu entgehen328,

6. Belastet durch die Vergangenheit ohne reale Zukunftshoffnung. Hie und da
konnte man im Riesenverkehr der Stadt Seoul einen Mann mit einem holzernen
Traggestell auf dem Riicken iiber die Strassen rennen sehen. Die Vorfahren der heuti-
gen Koreaner stellten solche Traggestelle her. Sie brauchten sie, um Waren durch
windungsreiche Wege bergauf- und -ab zu schleppen, da wo kein Karren durchkommt,
aber auch um alles Mogliche in Seoul selber von einem Ort zum anderen zu trans-
portieren, weil sie kein Geld hatten, um einen Wagen zu mieten. Dieses Traggestell
wird zum Symbol fiir den Koreaner, der keuchend die Last seiner Geschichte in die
Zukunft hineintragt. Hat der Koreaner iiberhaupt eine Zukunft?

Es ist mir aufgefallen, mit was fiir einer Hartnackigkeit und Inbrunst der Koreaner
an seiner Geschichte hiangt329. Er soll sich klarmachen, wie die koniglichen Hoheiten
von Chinas Gnaden ein bescheidenes Platzchen am Rande des Reiches der Mitte zu
Prachtsstiibchen ausbauen konnten. Die koreanische Regierung hoffte, von der Welt-
bank Millionengelder zu erhalten, um die alte Konigsstadt im Siiden des Landes,
Kyongju, wiederherzustellen. Im Jahr 1972 fiel der Arbor-Day, an dem jung und alt
auszog, um Badume zur Wiederaufforstung des Landes zu pflanzen, mit dem Hansik-
Tag zusammen, an dem die Familiengrdber von Angehorigen besucht wurden, um sie
mit Gebeten, Blumen und Verbeugungen zu ehren.

Das koreanische Volk ist tief gespalten in eine Gruppe derer, die sich aus der
Abhéngigkeitssituation gegeniiber fremden Michten Vorteile ergattern kénnen, und
einer viel grosseren Gruppe derer, die immer wieder das Nachsehen haben. Dies
erzeugt eine Spannung im Volk. Diese Spannung fiithrt nicht zur fruchtbaren Umwal-
zung der Verhéltnisse im Durchbruch nach vorne, sondern immer wieder zu umstiirzle-
rischen Versuchen derer, die aus Neid und Missgunst gegeniiber denen geboren sind,
die es besser haben. Unproduktive Animositdt ist keine Basis, aus der eine bessere
Zukunft aufgebaut werden kann. Die graue Farbe des Buddhistengewandes ist das
Symbol einer historisierenden Betrachtungsweise. In der grauen Farbe sammeln sich
alle Farben des vergangenen Lebens. Wer das graue Gewand anzieht, zieht sich in sein
Haus zuriick oder in seine Seele oder in ein Buddhistenkloster in den Bergen und
meditiert die Verse heiliger Schriften.

b) Auf zu den Bergen!

Was ich mit sechs Stichworten als charakteristische Grundziige des koreanischen
Volkes bezeichnet habe, kann man nicht wie ein Puzzle zusammensetzen, um der
Meinung zu sein, man hétte den ganzen koreanischen Menschen vor Augen bekom-
men. Bevor ich einige Streiflichter auf Erfahrungen mit christlichen Gemeinden in
Korea werfen kann, muss ich auf einen anderen Grundstrom aus der koreanischen

153



Abb. 12
Berggipfel auf der Kang-wha Insel: Erinnerung an den Tangun, den mythischen
koreanischen ersten Konig, der géttlichen Ursprungs sein soll

154



Geschichte aufmerksam machen. Er stellt so etwas wie einen Gegenpol dar zu dem,
was vorher dargelegt wurde.

Einer meiner Studenten vom Hankukseminar lud mich an einem Sonntagmorgen
ein, die Berglandschaft nahe bei Seoul, aber auch die familienbewussten koreanischen
Bergwanderer kennenzulernen. Der Aufstieg zu dem 1360 Meter hohen Berg Paik-
woondai lohnte sich. Wir befanden uns mitten unter dem wandernden koreanischen
Volk. Sehr viele Koreaner (nur 30 Prozent sind Christen) wissen nichts vom Kirchgang.
Sie fahren mit Sack und Pack ins Griine und steigen dann zu Fuss in die Hohe. Vom
erklommenen Gipfel sahen wir benachbarte steile Berge. Der Student nannte mir drei
Bergnamen: «Von weissen Wolken verhiillt» (Paikwoondai), «Berg der zehntausend
Sehenswiirdigkeiten» (Mankyungdai), «Klug und weise alt werden» (Insukong). Wenn
die Koreaner ihren hohen Bergen besondere Namen geben, tun sie das, weil fiir sie die
Berge und die Gottheit (was sie darunter auch verstehen moégen!) in enger Beziechung
zueinander stehen. Wihrend die Bergsteiger vom «Berg der zehntausend Sehenswiir-
digkeiten» aus staunen lernen iiber die Vielfalt der Schépfung, die Weite des Himmels
und die Zusammengehorigkeit von Himmel und Erde, lernen sie auf dem Berg «Klug
und weise alt werden», bei der Ordnung ihres Lebens Vorsicht und Verantwortung
walten zu lassen, steht ihnen doch gerade bei diesem Berg vor Augen, dass jedes Jahr
ungeiibte Kletterer abstiirzen, und kann der Koreaner auf dem «Von Wolken verhiill-
ten Berg» sich sagen, dass sein Gott, den er auf dem Berg sucht, sich ihm immer wieder
- wie die Leidensgeschichte seines Volkes es ihm zeigt - in seinen Schickungen und
Vorhaben verhiillt.

Die Koreaner kennen unter allen Bergen, die sie zu Wanderungen anregen, einen
ganz besonderen Berg, den sie mit ihrer Volksgeschichte in Verbindung bringen. Ende
Juni konnte ich mit fiinf methodistischen Theologiestudenten diesen Berg Cham Sung
Dan besteigen. Er erhebt sich auf der Insel Kangwha, die in der Mitte zwischen Nord-
und Siidkorea auf der Landkarte zu finden ist. Ich stand neben dem historischen
Monument Nr. 136330, Jedes Jahr wird im Herbst die heilige Flamme vom Weihrauch-
brenner des Berggipfels in Etappen durch das Land bis in die Hauptstadt Seoul
getragen. Dieser Ritus dient dazu, den «National Spirit» neu zu erwecken.

Dieser Berg ist eng verbunden mit dem Tangunmythus. Nach koreanischer Auffas-
sung soll der erste koreanische K6nig namens Tangun gottlichen Ursprungs auf diesem
Berg zur Welt gekommen sein. Die koreanischen Historiker sind sich nicht dariiber
einig, ob Tangun eine historische Gestalt gewesen ist. Wie dem auch sei: die Koreaner
filhren den Beginn der koreanischen Volksgeschichte auf das dritte Jahrtausend v.
Chr. zuriick.

Will man verstehen, was sich die Koreaner heute unter dem «National Spirit»
vorstellen, so ist es notig, einen kurzen Blick auf die wechselvolle Geschichte Koreas zu
werfen. Die erste koreanische Kénigsdynastie dauerte von 1122 bis zum zweiten Jahr-
hundert v. Chr. Im ersten Jahrhundert v. Chr. lassen sich auf der koreanischen
Halbinsel drei Reiche nachweisen (Silla, Packche, Koryo). Spéter herrschte von 918 bis

155



1392 die Koryodynastie. In diese Periode fallt Aufstieg und Zerfall des Buddhismus in
Korea. Die Koreaner hatten unter Mongoleneinfillen zu leiden, so dass die konigliche
Regierung sich auf die mythenreiche Insel Kangwha zuriickziehen und dort von 1232
bis 1270 residieren musste. Von 1392 bis 1910 herrschte die Yi-Dynastie. Der mit dem
fritheren Konigtum eng verbundene Buddhismus wurde als politische Macht ausge-
schaltet. Dagegen wurde der Konfuzianismus die bestimmende Kraft am Koénigshof.
Freundliche Beziehungen zu China stellten sich ein. Von besonderer Bedeutung fiir die
koreanische Kultur wurde der Konig Sejong, der dem koreanischen Volk 1446 ein
leicht zu lernendes Alphabeth schenkte. 1592 erlitt Korea eine japanische Invasion.
Aber dem koreanischen Admiral Lee gelang es, mit einem eisenbestiickten Kriegsschiff
die Japaner zuriickzuschlagen. Trotz diesem Pyrrhussieg blieben aber die Koreaner an
die Japaner gebunden. Im 17. Jahrhundert erfuhren die Koreaner eine mandschurische
Invasion, wogegen sich die Stadt Seoul mit Befestigungen zu schiitzen suchte.

Infolge solcher leidvoller Erfahrungen schlossen sich die Koreaner mehr und mehr
von der Umwelt ab und bildeten so eine «Hermit Nation»33!. Vom 17. bis zum 19.
Jahrhundert spielte Korea weltgeschichtlich keine bestimmte Rolle. Trotzdem konnte
aber der koreanische Missionshistoriker Lak Geoon George Paik die koreanische
Halbinsel den «Angelpunkt des Orients» nennen332, weil sich die Grossméchte Frank-
reich, Russland, Grossbritannien, China, Japan und die USA um diese Halbinsel
balgten.

Der dussere und der innere Druck macht es verstandlich, dass sich vom 17. bis zum
19. Jahrhundert eine koreanische Untergrundbewegung bemerkbar machte. Diese
Bewegung richtete sich gegen den Despotismus der konfuzianischen Monarchie, bei
der die Aristokraten, die sogenannten «Yangbans», zu Macht und Einfluss kamen.
Auf des Volkes Stimme wurde nicht gehort. Koreanische Vordenker sind zu nennen,
die sich zum Anwalt des Volkes machten. Einige dieser Denker gehérten einem oppo-
nierenden Zweig des Konfuzianismus an. Man nannte diese Gruppe «Sirhak», d.h. die
«Schule des praktischen Lernens». Diese Bewegung wies auf den Parteistreit, die
Klassenunterschiede, den iibertriebenen Traditionalismus, den Ritualismus und den
Mangel an sozial-6konomischem Denken hin, die sozial Benachteiligte ins Leiden
stiirzte. Die Gestalten aus der Geschichte, die jetzt zu nennen sind, zeichnen sich durch
unbekiimmerte Selbstdndigkeit und nimmermiide Lernbereitschaft aus, womit sie aus
dem hierarchischen Sozialsystem auszubrechen suchten, um den koreanischen Men-
schen zur sozial verantwortlichen Menschlichkeit aufzurufen.

Der Sozialkritiker Banggae (1622-1673) konnte trotz tiefer Einsichten in die sozialen
Missstdnde mit dreiundvierzig Jahren das Angebot nicht annehmen, Minister zu wer-
den: «Die Wahrheit ist fern und das Leben ist kurz», bekannte Banggae, und er wusste,
dass wer in die Regierung kommt, eingeschaltet wird und als Ridchen im Betrieb zu
funktionieren hat. Seine sechsundzwanzig Schriften, die er als unvollendete Werke
ansah, verbrannte er vor seinem Tod.

Songho (1681-1763) war unzufrieden mit allen Religionen. Er hielt zu allen Distanz:

156



«Was ich fiir wertvoll erachte, das ist die Substanz, die durch eine Religion eingebracht
wird.» Er, der sich in der Astronomie, in der Militdrwissenschaft und in der Medizin
auskannte, sah sehr klar, worauf es in der Geschichtsdarstellung ankommt. Er hielt
eine rein objektive Darstellung von Tatsachen fiir unmoglich, denn jedes vergangene
Ereignis wird von Augenzeugen oder von den auf diese sich berufenden Autoren in
einer bestimmten Sicht gesehen und dargestellt. Er verlangte dabei einen kontemplati-
ven und fragenden Geist. Dieser Geist hat einerseits eine positive Einstellung zum
Geschehenen an den Tag zu legen, ist aber gleichzeitig frei und offen fiir eine kritische
und somit weiterfithrende Interpretation. Er vermeidet dabei die blosse Aufhdaufung
von Tatsachenmaterial, aber auch eine ungerechtfertigte Aburteilung eines wahrge-
nommenen historischen Stoffes. So bewahrt ihn dieser Geschichtsstoff davor, in
kleinen Details sich zu verlieren oder sich an nationalen Eigenheiten festzuklammern.
Er gewinnt die richtigen Perspektiven.

Yonam (1737-1805) begann kritisch iiber die koreanische Gesellschaft nachzuden-
ken. Er, der humorvoll und satirisch veranlagt war, den Wein und die Einsamkeit
liebte, protestierte gegen das Etikettenwesen der koreanischen Gesellschaft. Er be-
miihte sich intensiv um einen Dialog mit dem gewoéhnlichen Volk: «Wie kann ich mich
im Dialog engagieren, wenn ich mich als Mitglied einer Kerntruppe von reinen
Menschen sehe, Besitzern von Wahrheit und Wissen, fiir die alle Aussenstehenden nur
«die Leute da> sind?» «Wie kann ich mich im Dialog engagieren, wenn ich von der
Voraussetzung ausgehe, dass die Welt zu benennen Aufgabe einer Elite sei und die
Anwesenheit des gemeinen Volkes in der Geschichte ein Zeichen der Dekadenz, die
man deshalb vermeiden muss?» Yonam stiess auf das Missfallen des koreanischen
Konigs, weil er alles viel zu ungeschiitzt vorbrachte und weil es ihm nicht auf Loyalitat
gegeniiber dem Prinzen, sondern auf die praktische Aufrichtigkeit des Herzens an-
kam333. Er schrieb, was er schrieb, unbekiimmert: «Schreiben heisst Leben vermitteln,
nicht eine Luft von falscher Wiirde verbreiten.» Gegeniiber dem steifen konfuziani-
schen Hofstil war ein munteres Leben und eine griindliche Konzentration am Platz:
«Wenn einer nur oberfliachlich etwas zur Kenntnis nimmt, ist es, wie wenn er bloss die
Schale einer Wassermelone ablecken wollte.»

Chojong (1759-1805) verlangte, dass die S6hne des Adels nicht beschiftigungslos
ihre Tage vertrdumten, sondern im Handel geschiftig werden sollten. Er lehnte die
koreanische Sénfte mit vier menschlichen Triagern ab und forderte die Einfiihrung des
Rades. Auch wenn er sich durch Chinareisen einen weiten Blick zu verschaffen wusste,
sperrte man sich zu Hause gegen die von ihm vorgeschlagenen Reformen.

Im 19. Jahrhundert verstiarkte sich der innenpolitische Oppositionsdruck in der
sogenannten Tonghakbewegung. In einer ersten Phase (1860-1905) gab sie sich als eine
Reformbewegung, die der Korruption einer in sich zerstrittenen Monarchie wehren
wollte. Ihr Griinder Choe-Cheu rief auf Grund einer gottlichen Offenbarung mit
einem Appell an die unterdriickten Massen zu sozialen Reformen auf. Weil er sich

157



weigerte, die Hand fiir ein korruptes Geldgeschift zu geben, wurde er angeklagt und
1864 in Taegu gehingt. In der zweiten Phase (von 1905 bis 1945) waren die Anhénger
der Bewegung auf die Unabhingigkeit der Nation ausgerichtet und strebten nach
6konomischen Verbesserungen. Nach 1945 suchte die Bewegung sich sowohl vom
Sowjetblock als auch von der westlichen Welt unabhéngig zu halten, obwohl man einer
marxistischen Demokratie zuneigte.

Im Anschluss an diese Tonghakbewegung kam es am 1. Méarz 1919 zur koreanischen
Unabhdngigkeitserklirung, die von dreiundreissig Koreanern (Christen und Nichtchri-
sten) unterschrieben wurde. Sie zielte darauf ab, den Japanern zu helfen, ihren rechten
Platz in der ferndstlichen Welt zu sehen und rechtméssig auszufiillen. Dies habe zu
geschehen im Blick auf die neue Welt von Gerechtigkeit und Wahrheit, die auf den
«Tag der Wiederherstellung aller Dinge» (Apg. 3,21!) im Kommen sei. In der koreani-
schen Republik soll das Volk mehr an der Regierung beteiligt werden. Freiheit in der
Religionsausiibung und freier Handel mit allen Nationen der Welt wurden gefordert.
Der Verurteilung der Unterzeichner zu drei Jahren Gefingnis folgte eine Massende-
monstration einer unbewaffneten Volksmenge aus allen Schichten der Bevélkerung.
Die Japaner reagierten grausam. Dorfschaften wurden niedergemacht. Eine christliche
Gemeinde wurde in eine Kirche getrieben und verbrannt.

Angesichts dieser geschichtlichen Entwicklungen in Korea, wo bis heute der korea-
nische Krieg erst bis zum Waffenstillstand, aber noch nicht zum Friedensschluss
zwischen Nord- und Siidkorea gefiihrt hat, fragt man sich heute, wie die Wendung
«National Spirit» verstanden werden muss. Deutet das «national» auf die Vertreter der
herrschenden Klasse und die Regierungsbeamten oder ist wirklich das ganze Volk
gemeint, das frei wird, gegen Unrecht und Gewalt aufzustehen? Soll mit dem jedes
Jahr angerufenen «National Spirit» der Status quo der gesellschaftlichen Schichtung
aufrechterhalten werden? Schliesst der Begriff des nationalen Geistes den radikalen
Umbildungsprozess aus? Soll damit eine politische Stabilitidt zugunsten der herrschen-
den Klasse erreicht und nicht vielmehr eine Umbildung und ein wechselseitiger Lern-
prozess eingeleitet und eingeldutet werden?

Genau an diesem Punkt ist es am Platz, nach dem Einzug des Christentums in Korea
und im Zusammenhang damit nach der Funktion zu fragen, die die Basler Mission
unter den bestehenden christlichen Kirchen wahrzunehmen gewillt ist.

¢) Zum Charakter des Christentums in Korea

Hinsichtlich der koreanischen kirchlichen Situation kann ich mich auf eine kritische
Darstellung stiitzen, die verschiedene koreanische Theologen in einer Jubildumsschrift
niedergeschrieben haben334. Die christliche Kirche Koreas ist in viele Teilkirchen auf-
gespalten. Die den Weg zum christlichen Glauben fanden, gerieten in die Abhangigkeit
von einem fiihrenden Missionar aus Amerika und der hinter ihm stehenden auslindi-

158



schen presbyterianischen, methodistischen oder katholischen Kirche mit ihren Glau-
bensiiberzeugungen. Jede der so entstehenden Gruppen sah sich selber als die richtige
christliche Gruppe an. Weil man das eigene Verstdandnis des Christlichen verabsolu-
tierte, sah man in der jeweils anderen Gruppe Mangelerscheinungen, die das christliche
Gemeinschaftsleben in Spannungen versetzte. Die hierarchische Gliederung der korea-
nischen Gesellschaft (Kénig - Aristokratie - Volk) fiihrte in der Kirche zum Begehren
nach Fihrungsmacht, die in den kontrollierten Glaubigen Unterwiirfigkeit erzeugte.
So konnte ein gesamtchristliches Gemeinschaftsgefiihl nicht aufkommen. In kleinen
Gruppen fiihlten sich die Christen unter ihrem Hirten wohl. Zugleich blieb man an die
konfessionelle Mutterkirche gebunden. Die Treue zur kirchlichen Tradition fiihrte oft
zu geistiger Tragheit. Man wollte sich nicht mit Fragen auseinandersetzen, die andere
Gruppierungen bewegte. Von einer 6kumenischen Offnung konnte unter diesen Um-
stdanden keine Rede sein.

Die Christen Koreas sind in der Welt bekannt als unermiidliche und regelméssige
Beter und Beterinnen. Frithmorgendliche Gottesdienste werden in einem Haus oder
auf einem Hiigel durchgefiihrt. Allerdings kann diese Gebetsgewohnheit auch zum
Gebetszwang werden. Ein koreanischer Schriftsteller erzahlt, wie sein Vater, der nach
schrecklichen Ausféllen gegen die Christen schliesslich selber Christ geworden war, bei
einer Reise nach Japan in einem Gasthof seine ganze Familie aus dem Schlaf gerissen
und die Mit-Ubernachtenden der frithmorgendlichen Ruhestunde beraubt habe, weil
er die Gebetszeit innehalten wollte.

Allerdings sucht die jiingere Pfarrergeneration jetzt den Weg vom Denominationa-
lismus335 und Konfessionalismus zur 6kumenischen Offnung. Mir machte eine Photo
Eindruck, die ich im bescheidenen Studierzimmer eines presbyterianischen Pfarrers in
der Stadt Iri hdngen sah. Die alten Kdmpen Karl Barth und Emil Brunner schauten
einander, etwas grimmig zwar, aber doch nicht ganz unverséhnlich an. In einer vielsa-
genden 6kumenischen Haltung meinte der Pfarrer: «Ich habe von beiden manches
gelernt.» So fangt man an, in Korea im 6kumenischen Geist zu leben, das heisst tiber
theologische Gridben einander die Hiande zu reichen. Man will auch iiber eine enge
kirchliche Jugendarbeit, die das Eindringen eines wirklichen 6kumenischen Geistes in
die Kopfe und die Herzen der Jungen und Madchen verhinderte, hinauswachsen.

Die christliche Kirche war von allem Anfang an pietistisch oder evangelikal:
«Glaube an Jesus, so kommst du in den Himmel.»33¢ Die christliche Gemeinde sieht
sich als Schutzburg fiir Unterdriickte und Zukurzgekommene, die den Trost des
Himmels suchen. L.G.F. Paik fiihrt das Gedicht eines koreanischen christlichen Leh-
rers an, das diese Haltung deutlich werden lésst!

Was fiir ein Zeichen einer wunderbaren Gnade ist das doch,

Als Jesus den Platz des Siinders einnahm,

Um auf diese Weise uns Gerechtigkeit zu erkaufen

Fiir die Menschen, die in Siinde und dunklem Elend sich befinden.

159



So singen wir: Unser 4lterer Bruder

Lebt als einer, der jenen Kampf iiberwunden hat.

Er hat alle seine Tranen abgewischt,

Er hat nun teil an Friede und Freiheit.

Gott, der nicht unfreundlich ist in seinem Herzen,

Hat uns nicht ihm begegnen lassen, damit er uns dann fahren l4sst;
Aber die Siinden unserer Viter verlangen es,

Dass unsere Leiber den Lohn zahlen.

Dann werden wir ihm wieder begegnen in der Hohe

Als Séhne der Unsterblichkeit.337

Wenn Jesus sich wohl dem einzelnen zugewandt hat, so hat er doch den Menschen
nicht als privates Einzelwesen gesehen, sondern als Glied der zur Erneuerung gerufe-
nen Menschheit. Selbstverstdndlich hat die koreanische Kirche in padagogischer Hin-
sicht Bewundernswertes geleistet. Aber im grossen und ganzen steht man doch unter
dem Eindruck, dass man in der Kirche die urspriingliche christliche Mission fiir die
Gesellschaft vernachlissigt hat338. Im Zuge einer antikommunistischen Ideologie ha-
ben sich christliche Gruppen nicht nur zu antikommunistischen, sondern auch antiso-
zialistischen Hiitern der bestehenden Ordnungen entwickelt. Wenn ich zum Beispiel
ahnungslos von unseren missionarischen Briidern als «fraternal workers» sprach, er-
regte ich bei einer Methodistin Missfallen; dieser Ausdruck erinnere sie an den hassens-
werten Kommunismus! So kam es dazu, dass die in den Kirchen den Ton angebenden
Minner und Frauen in der Gesellschaft nicht massgebend waren. Wenn die Kirch-
tiirme im Hausermeer der Vielmillionenstadt Seoul mehr und mehr zwischen Wolken-
kratzern in der Versenkung verschwinden, so kann man sich fragen, ob diese
«verschwindenden» Kirchen als Salz des Evangeliums in der Gesellschaft zu wirken
versuchen oder ob sie sich eher um die Erhaltung ihrer eigenen Strukturen und um die
Steigerung ihrer Mitgliederzahl zu bemiihen suchen.

Das Verhiltnis der christlichen Kirchen zum Staat ist ambivalent. Die jiingste Ge-
schichte Koreas ist gekennzeichnet durch eine Reihe von autoritdren Diktatoren.
Darum konnte sich bis heute keine gesunde demokratische Institution entwickeln.
Daraus konnten die Kirchen zwei Schlussfolgerungen ziehen. Entweder zogen sie sich
auf die innere Linie zuriick und beschriankten sich auf intensive Gemeindepflege und
Mitgliederwerbung. Dazu kamen auch grosse Evangelisationsversammlungen auf ei-
ner Insel im Hanfluss. Oder es wurden die sozialen und politischen Note in den Kopfen
und Herzen der koreanischen Christen derart stark empfunden, dass sie sich zu Oppo-
sitionsgruppen formierten. Von katholischer wie von protestantischer Seite liegen
Studiendokumente vor, die zeigen, wie unabhéngig von den Konfessionen man ver-
sucht, mit statistischem Material die soziale Not der Bevolkerung ins Bewusstsein zu
rufen und den Staat an seine soziale Pflicht zu erinnern339,

In diesem Zusammenhang ist besonders die Minjung-Bewegung zu nennen. Unter
den verschiedenartigen Menschen, mit denen ich im Verlauf des siebenmonatigen

160



Aufenthalts in Korea zusammengetroffen bin, ist der koreanische Theologe Kim
Young Bok zu nennen, mit dem ich ein eindriickliches Gesprich fiihren konnte tiber
das, was sich von 1972 an immer deutlicher als die sogenannte Minjung-Bewegung
herausgestalten sollte. In diesem Gesprach forderte Kim die Heimsendung siamtlicher
amerikanischer Missionare. Er gehort zur Gruppe der ostasiatischen Theologen, die
immer wieder nach dem Moratorium fiir Missionare rufen. Er nimmt damit eine Kritik
an den christlichen Kirchen in Korea auf, die schon Ende des 19. Jahrhunderts an
einem Plakat zu lesen war. Was am 4. April 1893 an einem Missionshaus in Seoul
angeklebt wurde, gebe ich in deutscher Ubersetzung wieder:

Heim mit euch, ihr Missionare!
Plakat an einem Missionshaus, gefunden am 4. April 1893 in Seoul.

Dem Religionshaupt ins Stammbuch geschrieben!

«Hort nur zu, ihr Leute, mit euren Ohren! Das Gliick schwindet dahin, und die
Lehre der Welt geht verloren. Der konigliche Ahnentempel ist beschmutzt worden
durch Stéormanéver der Barbaren. Die Vertrige mit den fremden Nationen haben
keine Zusage erhalten, dass man Schulen errichten und fiir eine fremde Religion
Propaganda machen diirfe. Ihr, ihr Religionshdupter, ihr kommt einer nach dem
anderen daher und behauptet, dass ihr kimet, um Gott zu verehren. Das tut ihr
aber nur mit euren Gebeten. Ihr sagt, ihr glaubt an Jesus. Aber ihr zeigt das nur
mit euren Gesdngen. Unter euch gibt’s weder Aufrichtigkeit noch gesunden
Menschenverstand. Thr tut nicht, was ihr predigt. Ihr sagt wohl: <Ehret eure
Eltern> ! Aber zu ihren Lebzeiten sorgt ihr nicht fiir sie noch gehorcht ihr ihnen.
Und wenn sie gestorben sind, vergiesst ihr keine Tridnen und kiimmert euch nicht
um ein ehrenwertes Leichenbegidngnis. Ist das der Ausdruck der menschlichen
Natur, die auf Pietdt hin angelegt ist? Wenn ihr heiratet, geht ihr zusammen wie
Tiere, und schamlos geht ihr eine zweite Ehe ein! Bei der geringsten Spur und
Unvertraglichkeit brecht ihr die Ehebande entzwei! Ihr, die ihr urspriinglich
Bettler waret, legt nun euren Stolz darein, euch fiir den Lohn zu verkaufen, den
euch die Kirche anbietet. Eure Herzen sind voll von Begehrlichkeit: schone Hiuser
und ein bequemes Leben dienen zu eurer Lust! Zuerst tauscht ihr die Kinder der
einheimischen Aristokraten damit, dass ihr ihnen versprecht, sie in Englisch und
Chinesisch zu instruieren. Letzten Endes aber zwingt ihr sie in eure Religion
hinein... Ist das nicht ein eitles Unterfangen? Ihr wisst ganz genau, dass eure
Predigtfahrten nur ein Vorwand sind, dass ihr etwas in Tourismus macht und
dabei mit dem Biicherverkauf ein hiibsches Siimmchen verdienen kénnt! Und das
nennt ihr <predigen> ! Wenn es eine ewige Holle gibt - ihr werdet zuerst in sie
hineinkommen! Fiirchtet ihr das denn gar nicht? Warum soll ich iiberhaupt noch
mit euch diskutieren? Wie sollten wir, die eigentlich religidsen Gelehrten340 mit
einer solch elenden Schar iiberhaupt noch diskutieren kénnen! Um es klar her-

161



auszusagen: Packt euer Biindel zusammen und geht so rasch als méglich davon!
Wenn ihr das nicht tut, so werden wir mit Waffen und Schilden der Patrioten eure
Siinden herausbriillen und euch am siebten Tag des ersten Monats angreifen.»34!

Wenn die koreanische Kirche iiberhaupt noch eine Zukunftsaufgabe haben und ihre
missionarische Funktion ausiiben kann, so ist das nach der Meinung von Kim Young
Bok nur so moglich, dass sie auf eigene Fiisse zu stehen kommt. Und sie kommt erst
dann auf ihre eigenen Fiisse zu stehen, wenn sie in erster Linie auf das hort, was das
koreanische Volk in fragender Weisheit aus seiner Geschichte in Kritik und Verheis-
sung aufnimmt. Kim sah damals fiir die koreanische Kirche einen Prozess der Selbstbe-
sinnung vor Augen. Dass dieser Prozess in den letzten siebzehn Jahren méchtig in
Gang gekommen ist, zeigt Olaf Schumann eindriicklich in der Sammelrezension iiber
Biicher, die sich mit der Minjung-Bewegung befassen342. Nur in und mit dieser Selbst-
besinnung kann dann die Frage beantwortet werden, ob und in welchem Masse Kon-
taktmoglichkeiten mit ausldndischen Kirchen und Missionsgesellschaften wie der Bas-
ler Mission sich wieder einstellen kénnten.

Bei der Minjung-Bewegung geht es um ein «Grundgefiihl» (koreanisch: «han») der
von der Oberschicht unterdriickten koreanischen Volksmasse, geht es um einen vom
Leiden und Opfer geprigten Gram und gerechten Zorn dieses Volkes. Fiir die christli-
chen Koreaner, die sich zur Minjung-Bewegung zihlen, spiegelt sich dieses Grundge-
fithl bereits in der Leidens- und Befreiungsgeschichte des alttestamentlichen Gottesvol-
kes, dann aber vor allem im leidenden Jesus, der zwar vor den Toren Jerusalems
gekreuzigt worden ist, der aber seine Auferstehung in den gegen Gewalt und Repres-
sion aufstehenden, ihm nachfolgenden mitleidenden Briidern und Schwestern immer
neu bestitigt. «Jesus ist nicht allein oder personlich auferstanden, sondern mit und in
dem Minjung.»3*43 Im Minjung gehen «Leiden und Lieben», «Leiden und Aufstehen
gegen Unrecht und Gewalt» zusammen. Fiir uns Westeuropéer mag diese Wirklichkeit
im fernostlichen Land schwer nachvollziehbar sein. Wer aber aufmerksam die beiden
Artikel des koreanischen Pfarrers Hee Kuk Lim in den Basler Missionsnachrichten
vom November 1989 liest, der spiirt, wie sich hier leidens- und liebesbereite Pfarrer mit
ihren Gemeinden aufgemacht haben, die Minjungtheologie in die Minjungpraxis um-
zusetzen und in der Solidaritidt mit den Leidenden ihr Christentum zu leben.

Dabei 16sen sich «Ich» und «Du» im «Wir» der Gemeinschaft nach koreanischer
Auffassung auf. Der Minjung praktiziert, was Paulus an die Gemeinde zu Korinth
geschrieben hat: «Und so ein Glied leidet, so leiden alle Glieder mit; und so ein Glied
wird herrlich gehalten, so freuen sich alle Glieder mit (1. Kor. 12,26).» Bei den
Gespriachen im Hankukseminar ist uns deutlich geworden, wie die Aussagen des
Paulus iiber die Gemeinschaft der christlichen Gemeinde mit ihren verschiedenen
Gliedern heute von grosser Bedeutung sind, wenn sie auf die ganze leidende Schépfung
ausgedehnt werden. Minjung wire dann nicht nur eine koreanische Angelegenheit.
Was im fernen Korea gedacht, gelebt und gelitten wird, ware ein Fingerzeig fir ein

162



westliches Denken und Leben, das seit Jahrhunderten in Gefahr steht, sich in indivi-
dualistische Verhaltensweisen und Massenbewegungen aufzuspalten, ohne die verheis-
sungsvolle Leidenssituation mit bedringten Mitgeschopfen liebend und hoffend
durchzustehen.

d) Der Zusammenhang zwischen dem Dienst an den Colleges und den
Erfahrungen bei den Gemeindebesuchen

aa) Unsere Einsdtze an den Colleges

Als wir am 29. Februar 1972 auf dem Flugplatz Kimpo in Seoul landeten, begriissten
uns zwei koreanische Theologen, die an der Basler Theologischen Fakultdt ihren
Doktor geholt hatten und die an der methodistischen Hochschule dozierten. Zusam-
men mit ihnen war ein Professor zugegen, der an der grossen Frauenuniversitat
EWHA lehrte. Man hatte fiir die Zeit unserer Wirksamkeit im Géstehaus der EWHA
ein Zimmer reserviert.

Die EWHA (= Pfirsichbliite) stellt die grosste reine Frauenuniversitit der Welt dar.
1886 hatte die amerikanische Methodistin Mary Scranton eine Frauenausbildungs-
schule mit einer einzigen Schiilerin begonnen. Der Zulauf unterblieb zunéchst, weil die
Koreaner damals fiirchteten, dass die weissen Menschen ihre Tochter fressen wiirden.
Die mutigsten unter den koreanischen Frauen sandten dann aber doch ihre Téchter
wenigstens bei Nacht in die Schule. Mary Scranton ermdglichte den Schiilerinnen das
Studium und die spitere Heirat. 1910 hatte die Schule die Stufe eines College erreicht.
Der Schulkomplex wurde wihrend des Koreakrieges (1950-1952) stark zerstort.
Zwangshalber wurde die Schule von 1953 bis 1961 in die Gegend von Pusan im Siiden
des Landes verlegt. Unter der Leitung von Dr. Helen Kim, der ersten koreanischen
Schulprisidentin, erlebte die Schule nach dem Wiederaufbau am alten Ort einen
grossen Aufschwung. Viele hundert Professoren unterrichten in Dutzenden von ver-
schiedenen Departementen die mehr als zehntausend Studentinnen. Nur wenige von
ihnen leben in den zwei grossen Studentinnenwohnheimen auf dem Universitétsge-
lande. Die meisten fahren jeden Morgen iiber eine Stunde lang in iiberfiillten Bussen,
bis sie schliesslich ihren Unterricht aufnehmen kénnen. Ein Madchen bekommt in der
EWHA die beste Ausbildung und hat die besten Heiratsaussichten.

Meine Frau hatte zweimal in der Woche in zwei Klassen deutsche Konversation zu
geben. Einesteils waren es Studentinnen von der EWHA,, andrerseits Studenten, die an
der presbyterianischen Hochschule Theologie studierten und die zugleich meine Schii-
ler waren. Ihre schon siebenunddreissig Jahre dauernden Hausfrauenpflichten konnte
sie nun einmal an den Nagel hingen und mit den Aufgaben einer Universitétslehrerin
vertauschen. Die Schiilerinnen sollten in diesen Stunden nicht aus Biichern Gelesenes
wiedergeben, sondern Erlebtes zur Sprache bringen und selbsténdig formulieren ler-

163



nen. Es war schwierig herauszufinden, ob die Studentinnen auch wirklich verstehen,
was sie gelesen haben. Jedenfalls hatten sie grosse Miihe, auf die gestellten Fragen in
kleinen gesprochenen Sitzen zu antworten. Auch wenn sie zehn Jahre Englischunter-
richt hinter sich hatten, konnten sie nur mit Miihe und unter Stottern etwas einfach
erkldren. Die Riesenhalle im grossen Auditorium war viermal in der Woche von zwolf
Uhr mittags bis halb ein Uhr mit Tausenden von EWHA-Schiilerinnen angefiillt. Sie
werden mehr oder weniger gezwungen, eine kurze christliche Verkiindigung anzuhg-
ren.

Ich hatte in der EWHA den Versuch unternommen, drei Studentinnen den Apostel
Paulus nahezubringen. Es war schwierig, dieser Aufgabe gerecht zu werden. Alle drei
hatten einen koreanischen Lehrer, der acht Jahre lang in Deutschland neutestament-
liche Wissenschaft aufgenommen hatte und der das theologische «Heil» fiir die korea-
nischen Theologinnen so zu praparieren suchte, dass er die hervorragenden wissen-
schaftlichen Biicher der neutestamentlichen Disziplin ins Koreanische iibersetzte. Die
deutschen Professoren waren fiir sie wichtiger als die Bibel. Darum unterblieb das
Gesprich im direkten Kontakt mit der Bibel. Um was es Paulus gegangen ist und was er
fiir die heutige Zeit und Welt allenfalls noch und wieder zu bedeuten hitte, diirfte
ihnen kaum eindriicklich geworden sein! Es war zum Beispiel bezeichnend, dass eine
meiner Studentinnen ihrem koreanischen Professor eine Million Won (ca. 1000 Fran-
ken) zukommen lassen wollte, damit er aus Deutschland importierte theologische
Biicher ins Koreanische iibersetzen kénne!

Im Methodistenseminar stand das Jesusbuch von Herbert Braun zur Diskussion344.
Im Unterschied zur EWHA wurde hier wirklich diskutiert. Einige der Studenten hatten
Bedenken, alles zu schlucken, was der radikale deutsche Neutestamentler ihnen aufti-
schen wollte. Ich suchte den Studenten begreiflich zu machen, dass sie gerade dann,
wenn sie gegen Brauns Jesusbuch grosse Bedenken hitten, von ihrer koreanischen
Situation aus gut daran tdten, Nutzen daraus zu ziehen. Diese Empfehlung an die
Studenten betraf vor allem die Braunsche Warnung vor der Gesetzlichkeit, die in viele
christliche, auch koreanische Kirchen sich eingeschlichen hat. Meine Hoffnung ging
dahin, dass die methodistischen Studenten merken kénnten, wie Jesus nicht identisch
ist mit dem Bild, das Braun von ihm entwirft, dass aber dieser Jesus doch die Sicht
eines radikalen deutschen Theologen brauchen kann, um weiterfragenden koreani-
schen Studenten zu helfen, mit dem lebendigen Jesus den Weg der Wahrheit zu finden.

Schliesslich wurde ich im Hankukseminar verpflichtet. Dieses Seminar gehort der
presbyterianischen Kirche, die mich nach Korea eingeladen hat. In einem Seminar
unterhielten wir uns iiber das Thema: «Sinn und Unsinn der Mission». Gleichzeitig
befassten wir uns mit der Kirchenkritik, die wir im Buch eines anglikanischen engli-
schen Bischofs fanden, der liéingere Zeit in Korea gewirkt hatte345. Schliesslich gingen
wir zusammen der Frage nach, wo die Haupthindernisse liegen, dass die verschiedenen
christlichen Kirchen in Korea sich nicht zu gemeinsamen Aktionen zusammenschlies-
sen konnen. Ich konnte im progressiven Seminar aufatmen. Einer der Studenten fand

164



namlich, dass es an der Zeit wire, wenn die amerikanischen Missionare, die mit ihren
Dollars die koreanischen Kirchen in Abhéngigkeit behielten, endlich das Feld raumen
wiirden. Ich meinerseits sah mich dabei als einen zur abtretenden westlichen Genera-
tion gehorenden Theologen, der gerade im «Weggehen» neu «aufatmen» lernt: «Als
die Sterbenden, und siehe wir leben auf» (2. Kor. 6,9).

bb) Erfahrungen bei den Gemeindebesuchen

Theologische Arbeit in den Colleges und Gemeindearbeit im Besuchs- und Predigt-
dienst gehoren zusammen. Die einzelnen Erfahrungsberichte werden unter einem
Titel, aber kommentarlos nebeneinandergestellt.

Die Hiittenkirche unter der Verheissung Jesu. An einem Vormittag standen wir in
einer einfachen Hiittenkirche mitten in einer Slumarea im Siiden Seouls. Von einer
Uberlandstrasse aus, auf der prachtige Wagen zu einem ausserhalb der Stadt liegenden
Hotel fiihren, sieht man die Slumarea nicht. Ein junger angehender Pfarrer erzihlte
uns, wie er sich um die Armsten der Armen zu kiimmern suche. Aus unhaltbaren
Verhiltnissen auf dem Lande waren die Menschen voller Hoffnung in die Stadt
gezogen, um bessere Lebensbedingungen zu finden. Sie wurden enttduscht. Sie hatten
sich auf «verbotenem» Boden angesiedelt. Der Platz soll in Bilde «gesdubert» werden.
Siebzig Prozent der in Elendshiitten Vegetierenden wissen nicht, wohin sie gehen
sollen. Sie sind schlecht erndhrt. Jede Frau ist schwanger oder hat ein kleines Kind.
Viele haben Tuberkulose. Einmal wochentlich kommen Medizinstudenten, sie kénnen
aber nicht durchgreifend helfen, weil sie zu wenig Geld haben. Es fehlt den Hiittenbe-
wohnern an Energie, darum auch an Ideen zur Selbsthilfe. Der Kampf mit den Behor-
den ist langwierig und zdh. Die Kirchen geben fiir diese Arbeit kein Geld, mit der
Ausrede, dass die Arbeit nur sozial, aber nicht evangelistisch sei. Ich fragte den jungen
Pfarrer, was er in seiner Hiittenkirche tags darauf predigen werde. Er will vom
auferstandenen Jesus Christus erzdhlen anhand der Emmausgeschichte: Jesus, der
unerkannte Wanderer, geht mit den beiden Jiingern, die verzweifelt sind und keine
Hoffnung haben ...

Die Gemeinde mit stirkstem Zudrang, aber mit Rissen im Gebilk. Es ist keine
Frage, dass die grosste Presbyterianergemeinde in der Welt (die Young Nak Church in
Seoul), die 1945 mit siebenundzwanzig Mitgliedern, bestehend aus nordkoreanischen
Fluchtlingen, ihren Anfang nahm, jeden beeindruckt, der sich unter die Menge der
Glaubigen begibt346, Das Wachstum dieser Gemeinde ist erstaunlich. Dreimal jeden
Sonntag ist die Kirche gefiillt mit Tausenden von Gemeindegliedern. Aber die stiarker
sozial ausgerichteten jungen Gemeindeglieder machen Opposition. Wird diese Opposi-
tion zu einer lebendigen Auseinandersetzung fithren, damit das Gegeneinander vom
Nebeneinander abgelost wird und ein Miteinander entsteht im Blick auf die konkreten
Noéte der Mitmenschen?

165



Abb. 13
Das Innere der Young-Nak Kirche in Seoul

Eine Vorstadtgemeinde im sonntiiglichen Abendgottesdienst. Christliche Bauern
hatten Boden an Fabrikherren verkauft und viel Geld dafiir bekommen. Sie konnten es
sich leisten, ein stattliches Kirchengebidude zu errichten, das ein Christuskreuz in die
Nacht ausstrahlen ldsst. Auch diese Kirche ist dreimal am Sonntag bis zum letzten
Platz gefiillt. Neben den mit Stroh bedeckten Bauernhiitten sahen wir grosse Fabrikge-
bédude, in denen Periicken hergestellt werden. Fabrikmédchen, die mindestens zehn
Stunden am Tag arbeiten, zwei freie Tage im Monat haben und einen kleinen Lohn
nach Hause tragen, singen kraftig vor und im Gottesdienst koreanische Kirchenlieder
und Gospel Songs und klopfen mit den Hénden dabei auf die Kirchenbinke. Der

166



Pfarrer, der lange Jahre in der Armee gedient hat, weiss die Burschen und Mé#dchen
seiner Gemeinde fest zusammenzuhalten. Er hat den Eindruck, dass seine moralisch
gesunde Jugend trotz der sozial problematischen Situation fiir ihr Leben Hoffnung
hat, weil sie sich in der Kirche zu Hause fiihlt. Die zwolftausend Christen, die unter die
achtzigtausend Einwohner jener Vorstadtgegend zerstreut sind, verteilen sich zwar in
siebzehn verschiedene Kirchen, verstehen aber doch in mancher Hinsicht zusammen-
zuarbeiten.

Eine Laiengemeinde mitten in der Stadt. Man sieht die Kirche weder von weitem
noch von nahem. Inmitten hoher Bauten muss man sie im zweiten Stock eines grossen
Hauses suchen. Beim Eintreten ertont Bachmusik von Schallplatten. Studenten, Pro-
fessoren und Arzte erscheinen und nehmen ihre Plitze ein. Der Kirchenchor besteht
aus ausgebildeten Stimmen. Einer Sopranistin ist Schuberts Lied «An die Musik»
auswendig geldufig. Ein philosophisch ausgebildeter Buchhéndler, Leiter einer christ-
lichen Buchhandlung, betritt als Kirchenprasident das Rednerpult. Er leitet den Got-
tesdienst. Er kann Deutsch, hat er doch in Deutschland studiert. Es ist eine Laienkirche
im Herzen von Seoul. Alle Glieder machen ihre Arbeit freiwillig. Das Geld, das sie
jeden Sonntag zusammenlegen, wird fiir missionarische Zwecke verwendet. Ich hatte
zu predigen. Mein Ubersetzer, Professor fiir Neues Testament, ist weder Pfarrer der
Gemeinde noch gehort er dem Kirchenrat an. Er hat von den Laien der Gemeinde den
Auftrag erhalten, ihnen jeden Sonntag eine Predigt zu halten. In ausfiihrlicher Zusam-
menfassung wird die Predigt im Kirchenbléttchen vielen Pfarrern zugédnglich gemacht.

Christliche Chauffeure legen Zeugnis ab. Am 27. September 1887 war von der
Methodistenmission die Sae Moon An Kirche gegriindet worden. Zum fiinfundacht-
zigsten Jubildum sollte die neu erstellte Kirche bald eingeweiht werden. Der Abendgot-
tesdienst fand im obersten Stockwerk eines Versammlungshauses statt. Es war ein
besonderer Missionssonntag. Die christlichen Chauffeure erschienen auf der Bildfla-
che. Sie sehen ihren Taxidienst in Seoul als christlichen Missionsdienst an. Wer im Taxi
fahrt, kommt, sofern er Koreanisch kann, leicht ins Gesprach mit dem Chauffeur.
Diese «Stadtmissionare» von Seoul sehen ihren Dienst darin, die Botschaft von Jesus
Christus an den Mann zu bringen.

Das soziale Kirchenzentrum. Die Universitit Bochum unterstiitzt die presbyteria-
nische Kirche der Republik Korea, so dass sie mitten im Herzen der Stadt Seoul ein
soziales Kirchenzentrum mit mehreren Stockwerken errichten konnte. Es ensteht eine
Kirche ohne Turm. Turnhallen, Baderdume, ein Vorlesungsraum, Lese- und Klassen-
zimmer zeigen, wie die verantwortliche Gemeinde auf das Wohl von Leib und Seele
bedacht ist. Der Moderator (Leiter) der Kirche, der einst in Bossey am Genfersee ein
Semester absolviert hat, ein herzensguter, warmer Koreaner, verfolgte mit Leib und
Seele die Stadien dieses Zentrums wihrend der ganzen Bauperiode. Die Teilnahme am
Gottesdienst dieser Gemeinde, an der ich zu predigen hatte, zeigte mir (lange Gebete!
mitbetende seufzende Frauen!), wie das emotional-pietistische Moment ganz selbstver-
standlich spiirbar vertreten war.

167



Christliche Freiheit im Nonnenkloster. Besondere Erfahrungen wurden uns in Pu-
san zuteil, der zweitgrossten Stadt Siidkoreas im Siiden des Landes. Zwar hatte ich
dort zweimal zu predigen und zwei Vortrdge zu halten. Aber eindriicklicher als der
Kontakt mit der presbyterianischen Christenschar von Pusan war fiir uns der zehntéa-
gige Aufenthalt im Benediktinerinnenkloster. Was fiir schwere Schicksale hatten diese
Schweizer Benediktinerinnen durchzumachen, als sie aus der Mandschurei und spéter
aus Nordkorea vertrieben worden waren, um schliesslich in Pusan ihre Bleibe zu
finden. Als ich in diesem Nonnenkloster den nach koreanischer Auffassung wichtig-
sten Geburtstag meines Lebens, den einundsechzigsten, feiern konnte, liessen die
Schwestern es sich nicht nehmen, uns mit einem wunderbaren seidenen Wandbehang
zu beschenken. Ich hitte eigentlich, so wurde mir mitgeteilt, meinen Lebenskreis mit
der Vollendung des sechzigsten Lebensjahres zu Ende gebracht. Was ich noch weiter-
hin zu leben hitte, wire nach buddhistischer Auffassung ein Gnadengeschenk des
Buddha; die vor dem sechzigsten Altersjahr durch Ungliick oder Schuld gestorbenen
Menschen liefern sozusagen «Lebensmaterial», das den ldnger Lebenden zufillt. Ich
nahm diese Mitteilung als Zeichen fiir die «iiberschiessende Gnade Gottes».

Die Schwestern in diesem Kloster duzen einander nicht. In der kl6sterlichen Gemein-
schaft halten sie Distanz zueinander, sind sie doch als von Gott besonders geweihte
Personen in erster und letzter Linie Gott gegeniiber verantwortlich. Was war das fiir
ein helles morgendliches Singen in gregorianisch-koreanischen Tonfolgen, das aus der
Kapelle zu unserer frithmorgendlichen Lagerstatt hiniiberklang! Wie «heimatlos»
kamen uns demgegeniiber die beiden Missionarinnen von der skandinavischen Mission
vor, die plotzlich zur fragwiirdigen Einsicht gekommen waren, dass sie sich von jeder
Missionsorganisation meinten loslésen zu miissen, um nur von Gott abhingig zu sein!

Eine Predigtfahrt an die Nordgrenze von Siidkorea. 1ch hatte abgemacht, dass der
junge Pfarrer Chung, mein Schiiler am Methodistenseminar, mich zu einem Predigt-
dienst in sein Dorf Il Dong abholen werde. Wir hatten unsere Busreise halbwegs
zuriickgelegt, da stieg ein junger Bursche ein, der sich zur Sekte der Donnerss6hne
zdhlte. IThr Anfithrer war «der Donnerer». Er, der sich selber so nannte, hatte nach
uralter chinesischer Weisheit das Donnergrollen mit der Erde und dem Friihlingserwa-
chen in Zusammenhang gebracht347. Nach der Befreiung vom japanischen Joch und in
der Periode des Waffenstillstandes nach dem Koreakrieg fiihlte ein junger koreani-
scher Christ geistliches Friihlingserwachen in seinem Herzen. Der junge Fahrgast, der
sich als Schiiler des Donnerers sah, hatte eine Menge Sektenliteratur mitgebracht. Man
konnte Titel lesen wie die folgenden: «Der Herr leitet zum Segen», «Der richtige
Weg», «Starke Médnner wie Lowen», «Sie haben den Teufel besiegt», «Die Zeit ist
nahe», «Noahs Schiff», «Ausserhalb ist der Teufel». Ein Liedblatt kam mir unter die
Augen: «Steh auf! Werde wach! Lasst uns miteinander den Kommunismus angreifen!
Der Wind ist auf unserer Seite! Das Schiff Noahs fahrt gut!» Der antikommunistische
Enthusiasmus, der durch eine Weltenderwartung gendhrt wurde, bricht deutlich
durch. Der Bote des Herrn Donnerer erwarb sich in den methodistischen Gemeinden in

168



L

Abb. 14
Die Glieder der methodistischen Gemeinde in Il Dong an der Nordgrenze zu Nordkorea

der weiteren Umgebung mit seiner Infiltrationspropaganda zweifelhaften Ruhm da-
mit, dass er leichtgldubige Gemeindeglieder in das «Schiff» seines Herrn hiniiberzulot-
sen verstand.

Pfr. Chung hat mit wenig Raum in seinem Pfarrhaus auszukommen. Eine Kiiche,
ein Schlafraum, ein Wohnraum sind vorhanden. An der Wand héingt eine Gitarre, mit
der er singend voranstiirmend die Gemeindegesidnge begleitete, als sie noch kein Har-
monium besassen. Mich beeindruckte eine Beige von Predigtheften. Der Pfarrer
schreibt jede Predigt in ein Heft nieder. Er versteht es, die Gemeindeglieder zur
Mitarbeit im Gemeindeleben zu engagieren. Ich erlebte einen bewegten Gottesdienst.
Es waren keine Kirchenbianke da. Alle sassen auf dem Boden. Gesangbuchlieder
wurden den herankommenden Christen durch einen Solosidnger vor Beginn des Gottes-
dienstes in Kopf, Herz und Gemiit hineingesungen. Als Organistin amtete eine Mutter
am Harmonium. Sie stillte dazwischen ihr Kind und riistete spater im Pfarrhaus das in
heisser Pfanne angebratene Rindfleisch (Bulgogi). Eine Frau, die die Gabe des Zun-
genredens besass, betete so rasch wie aus Maschinenpistolen geschossen und mit
geschlossenen Augen zu ihrem Gott. Chung versuchte, mit der Ubersetzung meiner
Predigt iiber Matth. 13,52 die Gemeindeglieder in die grosse Bewegung hineinzuneh-
men, die vom Evangelium zu den Schriftgelehrten bei Hoch und Niedrig ins Rollen

169



kommt. Ebenso bewegt wie der Gottesdienst war die Vorstellung der Gemeindeglieder
nach dem Gottesdienst348: Ich erfuhr etwas von den Freuden und den Leiden christli-
cher Gemeindeglieder an der Grenze zu Nordkorea.

Nach dem Gottesdienst hielt das Missionskomitee der Gemeinde eine Sitzung ab. Es
beschloss die Anschaffung eines Missionstisches fiir den rithrigen Pfarrer. Die An-
schaffung war notig, damit der Pfarrer seine Predigten nicht auf einem briichigen
Holzgestell niederschreiben musste. Das Missionskomitee sah die stillen Stunden ihres
Pfarrers, die dieser zur Predigtvorbereitung beniitzt, als missionarisch belangreich an.
Der missionarische Aktivismus lduft ins Leere, wenn er seine Begriindung, Ausrich-
tung und sein Feuer nicht immer wieder aus dem Studium der Heiligen Schrift holt.
Der schmale Lohn, den der Pfarrer bezieht, befliigelt ihn, sein Bestes fiir das Wohl
seiner Gemeindeglieder herauszugeben. Er sieht sich «in das soziale Werk in der
Bewegung des Konigreiches des Himmels» hineingenommen, wie man das in den
Statuten des Missionskomitees lesen konnte. Zwischen dem «Finanzminister» und
dem Pfarrer gab es eine Meinungsdifferenz hinsichtlich des Betens. Wahrend der
Pfarrer im Blick auf die Gebetsldnge der Meinung war: «Friih tibt sich, wer ein Meister
werden will», widersprach ihm der Kassier: «Allzuviel ist ungesund». Die freimiitige
Aussprache iiber die Form der Gebetspraxis zeigte mir, dass in Il Dong die christliche
Freiheit obwaltete.

Ein ehemaliger Buddhist wird christlicher Solosdnger. Der Pfarrer der Sung-Ahn
Church stellt den Gemeindegliedern im Kirchenblittlein jede Woche Fragen, die sie zu
beantworten haben. Ein Korrespondenzkurs fiir 201 Gemeindeglieder! Im Anschluss
an den Gottesdienst sang etwa anderthalb Stunden lang ein ehemaliger Buddhist die
Leidensgeschichte Jesu Christi nach dem Evangelisten Matthédus. Park Jai Jeun war
durch den Dienst am christlichen Radiocentre als koreanischer Berufssanger fiir das
Evangelium von Jesus Christus gewonnen worden. Auch wenn ich die koreanische
Sprache nicht verstanden habe, hat mich doch die Dynamik des Darstellers, der von
einem Trommler sekundiert wurde, 6fters merken lassen, welche Stellen aus dem
Evangelium gesungen wurden: die Reinigung des Tempels, das Niederknien in Gethse-
mane, das Herankommen der Soldaten zur Verhaftung Jesu, das Ohrabhauen und die
Ohrfeige, das Zerreissen des Gewandes durch Kajaphas, der Hinweis auf Gott, der
Legionen Engel schicken kénnte, Petrus, der am Feuer sitzt, die Magd, die ihn aus-
fragt, der Leichnam, der zu Grabe getragen wird! Am eindriicklichsten war der Schluss
der Darbietung: der ehemalige Buddhist und christliche Zeuge erhob seinen Facher,
mit dem er seine Gesten zu begleiten pflegte und streckte ihn in die Gemeindeversamm-
lung hinaus. Wer Ohren hat, zu héren, versteht die Symbolik: Stehe auf und folge dem
nach, der nicht im Grab geblieben, sondern auferstanden ist!

Mannigfaltige Gebetsformen. Nicht jeder Christ ist ein Solosdnger. Aber wenn
«Koreas Beter»34% ihren Emotionen freien Lauf lassen, so kommt hier manches zum
Ausdruck, was niichtern reformierte Schweizer meistens gar nicht ins Freie stromen
lassen. Unter den seufzend betenden Frauen machen sich im charismatischen Gottes-

170



dienst die starken Méanner dadurch bemerkbar, dass sie zur Bekraftigung ihrer lauthals
vorgebrachten Anliegen mit den Fausten auf die Kirchenbank klopfen. Man wird
dabei an die Witwe im Evangelium erinnert, die in ihren Forderungen nicht miide wird,
bis sie endlich beim Richter Recht bekommt.

Ganz anders half sich ein Professor der EWHA-Universitdt inmitten der politischen
Bedringnisse des Landes: «Die einzige Moglichkeit zum Uberleben ist das Lachen.»
Ich war erstaunt und beeindruckt, als ich bei einem Besuch im «Agapehaus», einem
Zentrum fiir Telephonseelsorge, das Bild des lachenden Jesus an der Wand sehen
konnte. Dieses Bild ist als Protestbild gegen die emotional geladenen weinerlichen
Christen zu sehen, die «zu Kreuze kriechen», ohne am Kreuz zum Widerstand gegen
Unrecht aufzustehen und standzuhalten. Im Agapehaus finden Menschen Gehor, die
in Bedrdngnis und Not geraten sind und keinen Ausblick und Ausweg sehen. Um mich
als Missionsbote aus Basel vorzustellen, spielte ich den meist jungen Leuten unsere
Basler «Nationalhymne» «Z’Basel a mym Rhy». Erheiternde Hilfen gehoren auch
zum Beten.

In der Mitte zwischen Weinerlichkeit und Lachen wéire das Ldcheln zu nennen, das
die Leitung der EWHA von ihren T6chtern erwartet. Immer wieder trifft man in den
Biumen im Park die kleinen Aushédngeschilder an mit den zwei Worten: «PLEASE
SMILE!» In einer Auditoriumsansprache fragte ich die Studentinnen: «Seid ihr so
miide vom Studieren, dass euch die Kraft zum Licheln nicht mehr reicht? Habt ihr so
schwer an euren Biichern zu tragen, dass ihr unter der schweren Last der Wissenschaft
seufzt und nicht frei seid zum Licheln?» Man muss dabei wissen, dass, wenn man das
Licheln empfiehlt, man sich in das ferndstliche System von Oben-Unten hineinbegibt,
in dem der Grundsatz gilt: «Nach oben musst du ldcheln!» Der lachende Christus und
der mit ihm lachende Gott (Psalm 2,4) und die mit ihnen lachenden Widerstandschri-
sten rebellieren gegen dieses ganze System, in dem Menschen unten gefangen gehalten
und ihrer eigenen Menschenwiirde entméchtigt werden.

Unter die Beter Koreas rechne ich schliesslich auch jenen Landpfarrer, der inmitten
seiner Gemeinde die landwirtschaftliche Arbeit fiir seine Bauern als Vorbild hinstellte.
Er pflanzte einen Pfirsich- und einen Ananashain, hatte eine Schweinezucht und eine
Hiithnerfarm und konnte mit dieser Arbeit am Boden und bei den Tieren die Gunst
seiner Gemeindeglieder erlangen, die den Zusammenhang zwischen dem von ihm
gepredigten Evangelium und seiner landwirtschaftlichen Tatigkeit erspiirten. Man
wird dabei an den ungebildeten Barfiissermdnch aus dem dreissigjahrigen Krieg den-
ken diirfen, der sich in der Gegenwart Gottes fiihlte, «wie sie ihm bei der gedankenlo-
sen Kiichen- und Gartenarbeit geniige»330.

Bunte Bilder von verschiedenartigsten Gemeindeerfahrungen sind mit den zehn
Beispielen vor den Augen des Lesers ausgebreitet worden. Sowohl beim Dienst in den
Colleges als auch bei den Gemeindeerfahrungen sind verschiedene Tendenzen sichtbar
geworden. Das eigentliche missionarische Problem lasst sich in die Frage zusammen-

171



fassen: Wie wird die koreanische christliche Kirche mit ihren verschiedenartigen For-
mierungen und Tendenzen eine solche Gestalt finden, die es ihr erlaubt, in ihrem Volk
ein glaubwiirdiges Zeugnis voller Hoffnung und Zuversicht in Wort und Tat abzule-
gen?

Finfzehn Jahre nach meinem Koreaaufenthalt konnte mein koreanischer Dokto-
rand Chun Kwun-Moh seine Dissertation zum Abschluss bringen. Sie triagt den Titel:
«Theologie und Sozialethik des Glaubens an das Reich Gottes am Beispiel von Leon-
hard Ragaz fiir den koreanischen Kontext»35!. Das Ziel dieser Dissertation bestand
darin zu zeigen, wie unter dem Ansporn des schweizerischen Theologen Leonhard
Ragaz (des einstigen Pfarrers am Miinster zu Basel!) sich heute Wege 6ffnen konnten,
dass die verschiedenen Theologien und Kirchen in Korea ihr Sonderdasein und ihren -
Gruppengeist verlieren, um der Botschaft der Versohnung Christi fiir die ganze
Menschheit im Blick auf die Wiedervereinigung der beiden Koreas besser gerecht zu
werden.

Es bleibt uns jetzt noch die Aufgabe, die dritte Frage zu beantworten, die wir zu
Beginn des 10. Kapitels gestellt haben: «Wie beeindruckten uns die verschiedenen
Religionen in diesem ferngstlichen Land?» Dies soll in weiteren Abschnitten dieses
Kapitels geschehen.

€) Erfahrungen mit dem Buddhismus

1. Im Jahr 1972 fiel das Geburtstagsfest Buddhas auf den 20. Mai, den Samstag vor
Pfingsten. Wir machten uns auf, um an den Feierlichkeiten im buddhistischen Haupt-
tempel mitten in der Stadt Seoul teilzunehmen, der unter der Oberaufsicht der unver-
heirateten Buddhisten stand. Wir befanden uns inmitten einer festlich gekleideten
Menschenschar. Wir schauten und horten den Zeremonien zu, ohne etwas davon zu
verstehen. Unzihlige Lampions waren an Drihten aufgehéingt. Am Abend desselben
Tages wollten wir einen in der Nihe der EWHA gelegenen Buddhistentempel besu-
chen, fiir den die verheirateten Monche die Verantwortung trugen. Was fiir ein Schock
widerfuhr uns da! Eine grosse Schar angeheiterter, einander haltender Koreaner und
Koreanerinnen schwankten uns entgegen. Ménner umarmten einander in grosser
Weinseligkeit. Auf einem freien Platz sah man einzelne Menschen wie geistesabwesend
einhertanzen. Oben am Tempelplatz waren wir noch umgeben von Hunderten von
aufgehéngten Lampions, Frauen verbeugten sich noch und noch vor dem Buddha. Ist
das der Buddhismus?

2. Am fiinften April fanden in den Colleges keine Vorlesungen und keine Ubungen
statt. Am sogenannten Arbor-Day machte sich alles Volk auf den Weg, um neue
Baume zur Aufforstung des Landes zu pflanzen, hatten doch die J apaner ganze
Wiilder abgeholzt in der Zeit ihrer Fremdherrschaft iiber Korea. Professor Hyun von

172



der EWHA hatte uns eingeladen zu einer Fahrt in den Bereich des Suduktempels. Der
um 600 n.Chr. gebaute Tempel ist das neunundvierzigste Nationalheiligtum. An hohen
Festtagen wird jeweils ein Bild der Mutter Buddhas entrollt. Der koreanische Buddhis-
mus zollt damit auch den Muttergottheiten oder Fruchtbarkeitsgottinnen seinen Tri-
but. Eine fiinf- und eine siebenstéckige Pagode3s? bergen Reliquien des historischen
Buddha. Wir erfuhren, dass eine grosse Glocke im Betrag von zehn Millionen Won
gegossen werden soll. Es lag eine Liste auf. Man konnte Gaben spenden. Ein amerika-
nischer Kirchenmann gab auch Geld, schrieb aber nur seine Initialen hin, damit man
ihm keinen Strick drehen konne, dass er als Christ fiir eine nichtchristliche Glocke
Geld gegeben hatte. Wir gaben mit Namensangabe 500 Won - mit gutem Gewissen!

Nach dem Besuch des Tempels stiegen wir den Berg hinauf, um zum Klosterbezirk in
bewaldeter Gegend zu gelangen. Dorthin hatte sich einst eine christliche EWHA-Leh-
rerin zuriickgezogen, um ihre letzten Lebensjahre als Buddhistin in meditierender
Einsamkeit zu verbringen333. Zwei Biirschlein, Diener der Ménche, standen herum. Sie
erhalten einen propadeutischen Unterricht zur Vorbereitung ihres kiinftigen monchi-
schen Daseins. Wir erfahren so, dass die buddhistischen Anwirter fiir das Ménchstum
verschiedene Stufen durchlaufen miissen. Dabei wird ihre geistige Aufnahmefahigkeit
auf die Probe gestellt. Eine Inschrift, die wir unterwegs antrafen, gab uns zu denken:
«Tausend Taten machen Buddha, tausend Gedanken sind nicht eine einzige Tat wert.»
Man versteht diesen Spruch wohl annihernd richtig, wenn man sieht, wie sich hier ein
Weg 6ffnet, der zwischen einem moralistischen Aktivismus und einem tatenlosen
Intellektualismus auf eine Bahn gelangen lisst, auf der das richtige Tun im entschei-
denden Augenblick gefunden wird. Als ich weit oben vor dem Milchhaus Buddhas
stand, wo man reines Wasser zur ewigen Gesundung zu trinken eingeladen wird, horte
ich den Vers aus dem 1. Petrusbrief, in dem bedringte christliche Gemeinden Klein-
asiens einst aufgerufen worden waren, sehnsiichtig zu bleiben nach der «unverflsch-
ten Milch» des Evangeliums (1. Petr. 2,2).

3. Wahrend unseres Koreaaufenthaltes gab es eine interessante Debatte um eine
10 000-Won-Banknote. Es ging um die Frage, ob man ein Buddhabild darauf drucken
sollte oder nicht. Die Buddhisten waren dagegen. Sie sahen darin eine Entweihung
Buddhas: Der die Welt verlassen und sich aufgemacht hat, das Nirwana zu suchen,
gehort nicht auf eine schmutzige Banknote, die doch das Zeichen des unreinen Geldge-
schéfts ist. Auch die Christen waren dagegen, allerdings aus anderen Griinden. Sie
machten der Regierung einen Vorwurf, dass sie mit der Verwendung des Buddhabildes
auf einer Banknote den Buddhismus begiinstige und damit gegen das von der Verfas-
sung verbriefte Recht der Glaubensfreiheit verstosse. Man wird diese doppelte Opposi-
tion mit der Frage begleiten diirfen, wo denn mit dieser Opposition die Sakularisie-
rungsaufgabe der Religion bleibe. Das Geld ist doch nicht einfach schmutzig, sondern
soll zum Guten verwendet werden. Hat Buddha und seine Lehre nichts zu sagen zum
ganzen schmutzigen Geldgeschédft? Was hat andrerseits die christlich apologetische
Verteidigung der Rechtsposition mit der Unbekiimmertheit des christlichen Glaubens

173



zu tun, in dem man nicht Positionen verteidigen muss, wohl aber als Minoritédt auch
dann in einem Lande leben kann, wenn die «Konkurrenzreligion» in einer scheinbar
giinstigeren Ausgangslage sich befindet? Nach einer Mitteilung von Prof. Park in
Genf, freies Mitglied des Basler Missionskomitees, fiihrte die doppelte Opposition
dazu, dass das Buddhabild nicht auf die Banknote gedruckt werden konnte.

4. Der gelehrte Buddhistenménch Kim Sam Woo wurde vom Social Science Re-
search Council in New York unterstiitzt, damit er in Kanada den dortigen Zen-Bud-
dhismus studiere. Er schrieb in der «Korea Times», dass er fiinf Jahre lang in Amerika
gelebt habe. Seine koreanischen christlichen Freunde machten es ihm aber nicht leicht,
seine Identitit als koreanischer Buddhist im Ausland zu finden. Sie gaben sich iiber-
rascht, verlegen oder gar feindselig, weil er aus seinem Buddhismus kein Hehl mache.
Sie bedauerten das buddhistische Los des Koreaners und merkten nicht, wie sie in
ihrem christlichen Mitleid ihren koreanischen Bruder in die Isolation in der Fremde
trieben. Kim Sam Woo bedauerte es seinerseits, dass Dutzende von kanadischen
Missionaren, die doch Korea kennen gelernt hitten, nichts taten, um Land und Leute
wirklich zu verstehen.

5. Die drei enttiuschten Monche. Ende April 1972 brachte eine koreanische Zeitung
ein Bild von drei Ménchen, die im Alter von fiinfundfiinfzig, sechsundfiinfzig und
dreiundsechzig Jahren nach sechsjahriger freiwilliger Klausur im Tempel auf dem Berg
Tobong wieder in Gottes freie Natur hinausgetreten sind. Fiinfhundert buddhistische
Anhinger begriissten sie. Sie hatten sechs Jahre lang in einem geschlossenen Raum
jeweils von vierzehn bis zweiundzwanzig Uhr Zen praktiziert334. Als sie den Tempel
verliessen, bekannten sie: « Wir sind sehr beschamt dariiber, dass wir unser Ziel nicht
erreicht haben.» Wozu haben sie jahrelange Askese geiibt? Wozu liessen sie sich die
Mahlzeiten durch eine Hohlung hineingeben? Wozu nahmen sie diese sechsjdhrige
Isolierung in der Einsamkeit auf sich?

6. Mit unseren drei Studentinnen begaben wir uns auf die Reise, um das Boptusa
Heiligtum zu besuchen. Gegen elf Uhr erreichten wir «den Berg der Weltentriickung»
(«Mount Sokni»). Der im sechsten Jahrhundert gebaute Tempel wurde im siebten
Jahrhundert erweitert, aber 1592 von den Japanern verbrannt. Nach dreissigjahriger
Bauzeit wurde dort die grosste Buddhastatue von Asien errichtet. Wir betraten das
Haus der vier Generale: der eine trug ein Musikinstrument, der andere ein Schwert, der
dritte hatte als Zeichen des langen Lebens einen Phonix in der Hand, und der vierte
zeigte sich mit einem Drachen und einer Kugel. Ihre Aufgabe bestand darin, die bosen
Krifte unter ihre Fiisse zu treten. Nur der darf in das Innere des Tempelgevierts sich
hineinbegeben, der mit dem Bdsen in irgendeiner Form fertig zu werden wiinscht. In
einem im Jahr 720 hergestellten eisernen Kochtopf wird fiir die Buddhistenménche
Reis gekocht. Im Tempel sahen wir die Dreiheit der Buddhagestalt. Drei Gestalten
zeigen drei Aspekte des einen Buddhageheimnisses: der Einsicht gebende lehrende
Buddha, der Klarheit und Ruhe ausstrahlende meditierende Buddha und der sich
erniedrigende, die Menschheit rettende Buddha. In der Umgebung des Tempels pick-

174



nickten Hunderte von Ausfliiglern, die vom Buddha keine Notiz nahmen. Auf den
Anhohen im Wald versteckt finden sich einzelne Hiuschen, in denen Examenskandi-
daten sich in der Bergeinsamkeit auf ihre Priifungen vorbereiten.

7. Am 29. Juli 1972 fuhren wir mit einem Wagen des Benediktinerinnenspitals in die
Hiigellandschaft in Richtung auf den Beomeotempel. Unter méchtigen uralten Biu-
men gingen wir langsam dem Tor entgegen, das auf vier Pfeilern ruht. Wie im Boptusa-
bezirk durchschritten wir auch hier die Halle der vier Wachtposten. Uns fiel das Bild
eines Mannes auf, der auf einem Ochsen sitzt und die Hinde nach einem Seilfetzen
ausstreckt, der davongeflogen war. Dieses Bild scheint den Menschen darzustellen,
der, von sinnlichen Leidenschaften halb befreit, noch erst auf dem Weg der Erlosung
begriffen ist. Wichtiger waren noch die 10 Bilder, die wir an der Wand der Lehrhalle
studieren konnten. Sie stellen die Geschichte des Menschen dar, der den Weg der
Erlosung beschreitet und dabei verschiedene Stadien traversiert3’S. Auf Grund von
miindlichen Belehrungen aus koreanischer Sicht interpretiere ich die zehn Bilder in der
. folgenden Weise356:

Abb. 15

1. Bild: Der Mensch verldsst sein Haus und seine Familie. Er wird ein geistiger
Vagabund. Er weiss noch nicht, wohin die Reise geht.

2. Bild: Der Wanderer entdeckt Spuren. Er wird der Richtung gewahr, die er einzu-
schlagen hat.

175



5

3. Bild: Er wird von einem Ochsen angezogen, der sich davon macht. Der Ochse ist das
Symbol des wahren Selbst. Er fragt sich: wer bin ich eigentlich? Er wandert weiter.

4. Bild: Zwischen dem Menschen und dem Ochsen entsteht ein Kampf. Findet der
Mensch mit seinen sinnlichen Trieben oder mit seinem richtigen Denken oder mit
seiner glithenden Lebenshingabe das wahre Selbst?

5. Bild: Der Mensch erscheint auf diesem Bild wie der Bandiger seiner selbst. Er hat den
Ochsen, sich selber in der Gewalt. Er beherrscht sich selber. Hat er als sittlicher Held
sein Ziel erreicht?

6. Bild: Der Mensch reitet auf dem Riicken des Ochsen und spielt eine Flote. Er wird
«spielend» mit seinen Schwierigkeiten fertig. Der «homo ludens» scheint iiber den
«homo faber» und iiber den «homo sapiens» den Sieg davonzutragen. Hat er gefun-
den, was er suchte? Oder steht er nicht in der Gefahr, spielerisch und pharisdisch
herunterzublicken auf die Weltmenschen, die noch nicht zu dieser hohen Sprosse der
Selbstbeherrschung hinaufgelangt sind?

176



7. Bild: Der Ochse und die Flote verschwinden. Der Mensch sitzt allein da. Sinkt er
nach einem ekstatischen Hohenflug in die Einsamkeit ab und verfillt der Trauer? Oder
darf er sitzen, weil sein Verlangen gestillt ist? Er braucht Buddha im Tempel nicht
mehr zu suchen. Er ist selber zum sitzenden Buddha geworden.

8. Bild: Auch der Mensch ist verschwunden. Ein leerer Kreis bringt das Nirwana zur
«Darstellung». Nirwana ist kein bestimmter Ort hier oder dort, ist auch kein besonde-
rer Bewusstseinszustand, in dem es verankert werden kénnte. Der Mensch erfihrt die
Leere mitten in der Welt. Er steht in der Welt und iiber ihr, frei von Selbstsucht und
Selbstsuche, frei auch vom Besitzerstolz, der es ihm erlauben wiirde, in missionarischer
Uberlegenheit die Heilsbotschaft den anderen Menschen anzupreisen.

9. Bild: Das Zeichen der Natur. Der Mensch wird eins mit seiner Mitwelt, mit der er
zusammenlebt.

10. Bild: Der Mensch begegnet einem Bettler. Der Erleuchtete geht nicht in die Einsie-
delei, sondern in die Stadt, unter die Menschen. Er sieht den Mitmenschen darben und

177



Abb. 16
Das Trommel- und Glockenhaus in Beomeo-sa

hilft ihm. Speise und Trank gibt er hin. Er «lésst seine linke Hand nicht wissen, was die
rechte tut» (Matth. 6,3). Der Weg der Erlésung nimmt karitative Formen an.

Beim Trommel- und Glockenhaus337 erfuhren wir, wie die buddhistischen Ménche
mit finf musikalischen Zeichen in den kosmischen Tag hinein zu erwachen pflegen.
Zwei aneinandergeschlagene Holzstibe wecken die Modnche um drei Uhr frith zur
Morgenmeditation. Die grosse Glocke wird mit einem schweren Holzbalken dreiund-
dreissig Mal angeschlagen, damit die in der Holle schmachtenden Toten den Tag tiber
Ruhe finden. Darauf wird die Trommel neunmal geschlagen, damit die in Tiere
verwandelten Menschen in ihrem nichsten Dasein zur Ruhe kommen sollen. Das
darauf folgende Anschlagen eines Eisenblechs ruft Vogel und Schmetterlinge in den
Tag hinein. Ein holzerner Fisch wird dann betrommelt, damit die Fische wiahrend des
Tages sich frohlich im Wasser tummeln kénnen. So ist die ménchische Morgenmedita-
tion von Anbeginn an in die Unterwelt, die Erdenwelt und die Oberwelt hineinver-
woben.

178



Abb. 17
Die Tripitaka Koreana

8. Als wir unsere Absicht dusserten, das beriihmteste buddhistische Heiligtum in
Stidkorea, Haeinsa, zu besuchen, meinte eine Missionarin der amerikanischen Presby-
terianer, dass wir in diesem Fall in das «Zentrum der Finsternis» gelangen wiirden.
Weil wir aber nicht der Meinung waren, dass der Buddhismus als religiose Erscheinung
in unserer Welt zur finsteren Gegenwelt Gottes gehort, von der wir uns nur mit
Abscheu wegwenden miissten, sind wir unter Begleitung eines koreanischen Ehepaars
nach Haeinsa gefahren. Wir konnten zunéchst im Klostergeviert die 81 258 aus Paktal-
baumholz hergestellten, aus dem 13. Jahrhundert stammenden Platten besichtigen, die
man fur langere Zeit ins Salzwasser des Meeres gelegt hatte, um sie vor Insektenschi-
den und Klimaschidigungen zu schiitzen. Auf diese Platten hatte man die Hauptwerke
des sog. Mahayana Buddhismus in chinesischer Schrift aufgeschrieben. Bis jetzt sind
sie bei regelméssiger Temperatur von 20 Grad Celsius erhalten geblieben3S8.

Wichtiger noch als diese Platten war aber der Monch Sungchul, vor dem wir Fragen
stellen und Antworten entgegennehmen konnten. Wegen der Sprache, aber auch im
Blick auf die innezuhaltende Distanz konnte die Zusammenkunft mit dem Ménch nur

179



durch eine Mittelsperson in Gang kommen. Weit oben im Wald wohnte der Haupt-
monch in einer 1605 gegriindeten Einsiedelei. Nach ostasiatischer Sitte hatten wir zu
dreien Malen vor dem buddhistischen Gelehrten uns zu Boden fallen zu lassen, damit
iiberhaupt das Frage- und Antwortspiel stattfinden konnte. Wir verloren dabei keinen
Stein aus unserer christlichen Krone!

Unsere Fragen wurden der Reihe nach beantwortet. Im Heft « Vom Buddhismus in
Korea»3>? wurden 10 Fragen mit den entsprechenden Antworten abgedruckt. Um dem
Leser einen Begriff von diesem Frage- und Antwortspiel zu geben, teile ich hier die
zweite und die dritte Frage mit, die wir Sungchul gestellt haben, und fiige die Antwor-
ten hinzu, die wir darauf erhielten.

Die zweite Frage: «Glauben Sie an ein menschliches Ich?»

Antwort: «Fiir uns Buddhisten ist das Ich nicht der Ausgangspunkt unseres Denkens.
Wir haben das Ich zu verlieren. Seid ihr Christen nicht blutige Egoisten, wenn ihr
darnach trachtet, nach der Verheissung Jesu <euer Leben zu finden> ? Wir suchen uns
so zu verlieren, dass wir nichts dafiir bekommen.»

Die dritte Frage: «Hat nicht der Koreaner, der Jahrhunderte lang von fremden Méch-
ten unterdriickt worden ist, das dringende Bediirfnis und die notwendige Pflicht, das
verlorene Ich wieder zu finden? Ist der Wunsch des Christen, vor seinem Gott jemand
zu sein, wirklich vom Bosen?»

Antwort: « Wenn wir darnach trachten, selber Buddha zu werden, so verschwindet die
Ich-Du-Beziehung. Ich tauche im Universum unter. Wie kénnte da einer sich selber
oder seinen Néchsten noch zu sehen bekommen? Das Individuum und die ganze
Menschheit verschwinden! Das Gegeniiber eines rufenden Gottes und eines antworten-
den Menschen ist fiir uns unverstandlich.»

Hier stellt sich uns Christen eine Frage: Wie kénnen wir als Christen in dieser Welt
leben, ohne zu glauben, dass Gott uns als einzelne Menschen ins Gesprich hineinzieht
und uns als einzelne Wesen in einer geheimnisvollen Ich-Du-Beziehung mit anderen
zusammen vor sich leben ldsst?

Die Frage- und Antwortstunden mit dem Mdnch Sungchul vertieften sich nicht zu
einem eigentlichen Gesprach, in dem beide Partner auf dem Weg zur Wahrheit weiter-
marschierten.

9. Beim Besuch im Buddhatempel in Suwon kam es ohne Kniefall zu einem Kurzge-
sprdch mit einem progressiven Buddhisten, der seine Aufmerksamkeit auf das allge-
mein Menschliche in allen Religionen richtete. Er legte Gewicht auf die Chance, die
jeder Mensch nach seiner Geburt empfange, die ihm gemissen Moglichkeiten zu
entfalten und sich gegeniiber nicht zu realisierenden Moglichkeiten abzugrenzen, um
so ein «Erwachsener» zu werden. Ganz im Unterschied zu Sungchul in Haeinsa stellte
der Buddhist auch an uns Christen Fragen mit dem Ziel, ein besserer Buddhist zu
werden. Der uns begleitende koreanische Historiker klidrte uns auf iiber die zwei
verschiedenen Arten von buddhistischer Praxis in Korea. Da sind auf der einen Seite

180



die Buddhisten, die auf der buddhistischen Universitit studiert, und da sind die
anderen, die in den Tempeldiensten Praxis gelernt haben. Wihrend Sungchul in
Haeinsa sich rithmte, nach jahrelangen Studien der buddhistischen Schriften von der
Lektiire heiliger Texte frei geworden zu sein, sah ich im Bild in Suwon einen Menschen
vor Augen, der auf einem Ochsen lesend davonreitet. Er dokumentiert damit, dass er
noch im Lernprozess begriffen ist. Die Freiheit vom Buch ist so radikal geworden, dass
er sich wieder die Freiheit nimmt, im Buch zu lesen, ohne ein Biichernarr zu werden.

Und schliesslich kann fiir die Weltsituation in den neunziger Jahren dieses Jahrhun-
derts eine Inschrift bedeutsam werden, die ich dort vor Augen bekam: « GANZ OBEN
SUCHT MAN VERSCHIEDENE BUDDHISTISCHE WEISHEIT, UND UNTEN
WERDEN VIELE VOLKER EIN GEIST WERDEN.» Jenseits von Kapitalismus und
Kommunismus, jenseits der sich zerstreitenden Ideologien, Philosophien und Theolo-
gien ist eine neue Welt von fragendem und aufbegehrendem Volk im Werden!

f) Der Konfuzianismus

1. Im Verlauf unserer Studie haben wir einige Male den Konfuzianismus erwéhnt.
Wir horten, dass der Konfuzianismus wihrend vieler Jahrhunderte die bestimmende
Kraft am koreanischen Konigshof wiahrend der Yi-Dynastie gewesen ist. Wir vernah-
men, dass es auch einen opponierenden Zweig im Konfuzianismus gab, der die Schule
des praktischen Lernens aus sich hervorgetrieben hat. Wir hrten andrerseits aber auch
vom steifen konfuzianischen Hofstil, der eine «Luft von falscher Wiirde» verbreitete.
Wer im Lehrbuch der Religionsgeschichte die Abschnitte iiber Konfuzius und den
Konfuzianismus liest3¢0, sieht sich vor eine konservative Geisteshaltung gestellt, in der
eine echte geschichtliche Weiterentwicklung kaum mehr zu erwarten ist. Die Gegner
des Konfuzius (551-479 v.Chr.) hatten darum den «hausbackenen Vergangenheitsapo-
stel»361 mit beissendem Spott bedacht. «Der klassische konfuzianische Geist war ein
Geist der Beharrung, der jede Verdanderung vermied, welche das innere Gleichgewicht
hitte zerstéren konnen.»3¢2 Dass in Korea die Yi-Dynastie von 1392 bis 1910 sich
behaupten konnte, hat sie u.a. diesem konfuzianischen Geist zu verdanken. Immerhin
wandte sich ein bestimmter Zweig des Konfuzianismus gegen eine jahrhundertelang
dauernde leere Philosophie, bei der man sich an die alten heiligen Texte hielt und man
es bei Verallgemeinerungen bewenden liess, um die «eigene intellektuelle Armut zu
decken»363. Was fiir soziales Unheil dieses absolute Kénigtum zur Folge haben konnte,
illustriert die folgende Legende:

Ein Ko6nig wollte sich die grosste Glocke bauen lassen. Er verlangte von seinen
Untertanen Beitrage zum Glockenguss. Alle gaben ihr Scherflein. Die Glocke wurde
gegossen. Der Ton klang schrill. Da erinnerte sich der Konig an eine Mutter, die ausser
ihrer Tochter nichts besass und darum nichts fiir den Glockenguss geben konnte. Da
befahl der Konig der Mutter, ihm die Tochter fiir den zweiten Glockenguss zu geben.

181



Abb. 18

N
~
Q
2
O
L
S
N
~
X
2
R




Abb. 19
Ein Konfuziusfest in Korea

Die Tochter wurde beim neuen Glockenguss eingeschmolzen. Als darauf die Glocke
ihren neuen Klang erklingen liess, tonte es bei jedem Schlag Emillle, d.h. «Meine
Mutter». Im Ruf des Kindes nach der Mutter schreit das koreanische Volk nach der
Mutter Erde, seinem zu befreienden Land.

Ein Leitsatz von Konfuzius lautete: «In meiner Uberlieferung mache ich nichts
Neues, in meinem Glauben lasse ich mich von der Liebe zum Altertum leiten.»3¢4 Wenn
Konfuzius nichts anderes sein wollte als der «alleinige wahre Erkldrer und Bewahrer
der Weisheit des Altertums»3%5, so hat sich im Konfuzianismus diese Mentalitdt in
festgelegten Riten durchzusetzen und zu erhalten vermocht. In der Befolgung der alten
Riten sah man den Willen des Himmels sich vollziehen.

2. Wir hatten Gelegenheit, am 2523. Geburtstagsfest des Konfuzius im konfuziani-
schen Zentrum nahe der konfuzianischen Universitét teilzunehmen. Wir befanden uns
unter uralten Ginkobidumen, Zypressen und Kryptomerien an einer heiligen Stétte, die
1398 gebaut worden war. Sehr viele alte Menschen und konfuzianische Gelehrte waren
anwesend. Junge Studenten versahen den Ordnungsdienst im Geldnde. Der mit Stei-
nen gepflasterte Mittelweg durfte von keinem menschlichen Fuss betreten werden,
damit die Geister einen ungestdrten Zugang zum Heiligtum hétten. Man wollte so die

183



Weisung des Konfuzius befolgen: «Den Geistern mit Ehrfurcht begegnen, aber Ab-
stand von ihnen halten, das mag man Weisheit nennen.»36¢ Anderthalb Stunden lang
setzten wir uns einem uns unverstdndlichen Ritual aus. Von einem wiirdigen Zeremo-
nienmeister wurde in einem besonders feierlichen Augenblick die Haupthalle gedffnet.
Vierundsechzig in Rot gekleidete konfuzianische Schiiler waren bereit, mit ihren ver-
schiedenen Instrumenten im richtigen Moment titig zu werden. Ausser diesen vierund-
sechzig Gliedern des konfuzianischen Orchesters standen zweimal sechzehn Glocken
und zweimal sechzehn Holzer fiir das musikalische Spiel zur Verfiigung. Im Hinter-
grund hatte sich zudem eine besondere musikalische Gruppe aufgestellt, die auf ihren
Einsatz wartete. Fiinfzehn Méanner mit schwarzen Hiiten verneigten sich voreinander,
um mit diesen Gesten wechselseitige Pietdat anzudeuten, war man doch zusammenge-
kommen, den Geist des Konfuzius zu ehren. Auch die vierundsechzig Burschen ver-
neigten sich mit ihren Instrumenten nach drei Himmelsrichtungen. Nach dem Fest
konnte man in den Zeitungen lesen, dass achtunddreissig hervorragende Schiiler des
Konfuzius geehrt worden seien.

3. «Der klassische konfuzianische Geist war ein Geist der Beharrung, der jede
Verdnderung vermied, welche das innere Gleichgewicht hitte zerstoren konnen.»
Heute stellt sich aber die Frage, ob nicht gerade mit dem Ja zu Verdnderungen das
Bediirfnis nach dem Gleichgewicht im Seelenhaushalt, in der Familie, im Staat und in
der Volkerwelt besonders nach ausgebrochenen Krisen im Kommunismus und im
Kapitalismus im Wachsen begriffen ist. Wenn man sich dieser Fragestellung 6ffnet, so
liegt es sehr nahe, dass im Blick auf die Wandlungen der Sozialstrukturen in der Volks-
und in der Volkergeschichte der Geist der konfuzianischen Philosophie eine neue
Bedeutung gewinnt, die im Umbruch der Zeiten wichtig werden kdnnte.

Seung Kook Lew hat den Konfuzianismus mit der koreanischen Sozialstruktur
verglichen und einige einleuchtende Uberlegungen angestellt367. Danach geht es im
Konfuzianismus um die praktische Seite des menschlichen Lebens innerhalb der
menschlichen Gesellschaft. Es bedeutet nach dem Autor eine Karikatur des konfuzia-
nischen Geistes, wenn man behauptet, er diene dazu, eine bestehende Gesellschaft mit
ihren Machtfaktoren und Ungerechtigkeiten zu rechtfertigen und das Volk zu manipu-
lieren. Im Gegenteil will der Konfuzianismus die Gesellschaft auf eine hohere Ebene
heben, auf der unter Vermittlung der Ahnen (Ja zur Geschichte!) die wandelbaren
Neigungen der Menschen auf gute Bahnen festgelegt werden368. Da sollen «Herrscher»
und «Untertanen» im Glauben an die Zusammengehorigkeit von Himmel und Erde die
Ehrfurcht vor dem Himmel und seinem Willen in der Praxis des Lebens einiiben. Die
Gesellschaft soll sich einem héheren Ziel entgegen entwickeln. Die konfuzianische
Wabhrheit ist ein Weg, der begehbar wird und gerade so eine himmlische Gabe, wenn
der Mensch seiner wahren Natur gemass lebt. Wer seine gute Anlage auslebt, der tut
die Wahrheit und befolgt das Gebot des Himmels. Eine vom Himmel losgeldste
menschliche Natur kennt der Konfuzianer nicht. Jedes Stockwerkdenken (oben die
Gnade, unten die Natur) ist dem Konfuzianer fremd. Durch die dankbare Annahme

184



des Himmelsgeschenks findet der Mensch seine wahre Natur, sich selber. Wenn der
Mensch in sich geht, findet er den Himmel. Dann strahlt er auf wie ein geschnittener
und polierter Diamant und lebt das, was Jesus mit seinem Bergpredigtwort meinte:
«Das Licht des Leibes ist das Auge; wenn nun dein Auge klar aufscheint, wird dein
ganzer Leib lichtdurchflutet sein (Matth. 6,22),» und in der Aufrichtigkeit seines
ganzen Wesens gleicht er einem Stein, den man ins Wasser wirft, der immer weitere
Kreise zieht in der Gesellschaft, im Staat, in der Mitwelt. Hier wird gegeniiber der
passiven Gldubigkeit, wo man wartet, bis die Apfel vom Baum fallen, ein tétiger
Optimismus empfohlen, bei dem die Apfel zum Verzehr entgegengenommen und
verwertet werden. Die Entgegennahme des Apfels ist nicht mehr Siindenfall, sondern
dankbare Inbetriecbnahme des in uns hineingelegten Guten. Jetzt triumphiert nicht
mehr die menschliche Hilf- und Heillosigkeit. Der «Ausblick» wird vielmehr zum
«Ausweg», der beschritten wird3%®, So wird ein Weg begehbar, der jenseits von Katho-
lizismus und Protestantismus hell aufleuchtet. Der Mensch hat dann nicht mehr mit
«Opfern» dem Himmel zu antworten oder das bdse Schicksal aus Angst abzuwenden.
Er hat vielmehr auf dem Weg des Lebens seinen Charakter zu entfalten. Und was man
Gesetz oder Ordnung nennen will, hat nichts Belastendes oder Knechtisches an sich,
sondern schafft Freiraum, Begrenzung und Freiheit zugleich, so dass nichts mehr
«ausser Rand und Band» gerét. Die einseitige «Sohnespietdt» nach oben verwandelt
sich in eine Pietit, bei der alle Schichten der Gesellschaft einander zugeordnet werden.
Die hierarchischen Verfestigungen werden abgebaut. Ein lebendiges Hin und Her von
oben und unten setzt ein. Der Regent regiert nicht mehr so richtig, dass er in Gesetzbii-
cher starrt oder sich nach seinem diktatorischen Kopf ausrichtet, sondern indem er auf
das Volk hort und so sein Amt richtig verwaltet37°, Die bearbeitete und verwertete
Frucht fiihrt zu Wohlwollen und Liebe: die Menschen beginnen sich sinnvoll, freudig
und hoffnungsvoll in den alltdglichen Pflichten zu engagieren.

Wenn das alles aber nicht geschieht, werden die Menschen zu Unmenschen und
vergehen sich an den guten Anlagen, die in ihnen ruhen. Man darf die konfuzianische
Sohnespietit nicht in einen patriarchalischen Rahmen einspannen. Aber ebenso fremd
ist dem konfuzianischen Geist die antiautoritdre Padagogik. Echte Sohnespietit zeigt
sich in der Spontaneitit gegeniiber dem Vater und gegeniiber der Mutter, die ihrerseits
dem Sohn und der Tochter entgegenkommen. Hier leuchtet im erneuerten Konfuzia-
nismus eine Lebenshaltung auf, die ganz am Ende des Alten Testamentes als Verheis-
sung mitgeteilt wird: «Das Herz der Viter wird sich bekehren zu den Kindern, und das
Herz der Kinder zu ihren Vitern (Mal. 3,24).» Die fatalistische Entgegennahme eines
unabinderlichen Schicksals wird verscheucht durch die dankbare Annahme der die
Menschen engagierenden Gaben, mit denen sie lernen, sich aufeinander zuzubewegen.
Und der weiter oben zitierte Satz von Theodor Leuenberger verwandelt sich: «Der
Geist der Beharrung zeigt sich in und mit allen Anderungen an der himmlischen Gabe
des stets neu erworbenen inneren Gleichgewichts.» Die Bernoullische Spirale EADEM
MUTATA RESURGO3! zeigt sich in ihrem verheissungsvollen Profil!

185



So leuchten in der konfuzianischen Lebensphilosophie menschliche Verhaltenswei-
sen auf, die den Christen in aller Welt zu denken geben miissen. Richard Deutsch hat
recht, wenn er im Blick auf den Konfuzianismus schreibt: «Es zeigt sich einmal mehr,
wie vorsichtig Christen sein miissen mit ihrem Urteil {iber die Werte anderer Religio-
nen.» (ZMiss 1989, S. 242)

g) Der Schamanismus

1. Man hat uns gesagt, dass der koreanische Mensch von Haus aus immer noch ein
heimlicher Schamane geblieben ist, auch wenn er das Christentum angenommen hat.
Mehr als siebzig Prozent der koreanischen Bevolkerung sind mehr oder weniger vom
Schamanismus beeinflusst. Schon im 19. Jahrhundert erhob eine koreanische Konigin
eine schamanistische Priesterin in den Rang einer Prinzessin an ihrem Hof. Auch heute
beschéftigen sich aufgeklarte Koreaner mit ihrem schamanistischen Erbe. Ich konnte
nicht nur Informationen iiber den Schamanismus im allgemeinen sammeln372, sondern
auch an einer religiosen « Auffithrung», einer sogenannten «Kut», teilnehmen.

2. Der koreanische Schamanismus ist eine Abart des sibirischen Schamanismus. Der
647 n.Chr. in der alten Konigsstadt Kyongju errichtete astronomische Beobachtungs-
posten weist inmitten von siebenundzwanzig Steinschichten ein viereckiges Loch auf,
das den Blick zum Polarstern freigibt. Das um den Polarstern kreisende Sternbild des
«Kleinen Baren» zeigt auf die Himmelsharmonie, die bei Nacht aufleuchtet. Von der
Harmonie am Himmel oben erwartet und erstrebt der Schamane Hilfe fiir die kranken
Menschen auf der Erde unten. Er sucht durch Ekstasen und anstrengende Heilprakti-
ken diese Hilfe in Gang zu setzen. Er tritt so dem Konig entgegen, der seine Untertanen
unter absolute Botmissigkeit zwingt. In einer schaurigen Geschichte wird von einem
koreanischen Konig erzdhlt, dass er seinen aufrithrerischen Sohn in einen Sarg steigen
liess. Er befahl den Hofleuten, den Sarg zu vernageln. Damit statuierte er ein Exempel:
So geht es jedem, der gegen den Konig aufbegehrt, er erstickt und stirbt. Wer nach
oben muckst, kommt um. Darum ist es kliiger, gehorsam zu sein und nach oben zu
lacheln.

Aber mit dem Lacheln allein ist dem gequélten Untertanen in seinen seelisch-korper-
lichen Leiden nicht geholfen. Man hungert nach Abhilfemassnahmen. Die Schamanen
glauben sie entwickeln zu konnen. Sie iiben sich in der Fahigkeit, den Korper zu
verlassen und im Geist weite Reisen zu unternehmen. So kommt es zu Himmelsreisen
und Unterweltsfahrten. Durch eine spontane Berufung in einem Traumerlebnis kann
einer Schamane werden. Er liegt in diesem Berufungsprozess lange Zeit krank da oder
streift einsam umher. Er macht den Eindruck, geistesgestort zu sein. Aber er «er-
wacht» dann aus dieser Krise. Er erfahrt z.B. einen Enthauptungstraum. Er sieht
seinen zerstiickelten Leib und wird «wieder erweckt» fiir den ungehinderten Verkehr
mit der Unterwelt und der Oberwelt. Er wird dabei angeleitet, die verschiedensten
Krankheiten zu erkennen und Hilfen anzubieten.

186



Abb. 20
Der astronomische Beobachtungsposten

187



Fiir den Schamanen besteht die Krankheit im Verlust der Seele. Der Mensch hat sich
in der Krankheit selber entfremdet. Er ist von sich «weggelaufen», ist «geraubty»
worden, «ver-riickt» worden. Er leidet darunter, wie seine Persénlichkeit auseinan-
derbricht und sich selber verliert. Der Schamane trifft Anordnungen, wie die dispara-
ten Seelenkrifte wieder zueinander finden. So kann er sogar zum «Gesellschaftspro-
pheten» werden, der Verlorene zuriickruft: «Vater, komm zuriick, Frau und Kinder
vermissen dich.»

Die Helfer und Helferinnen wollen nicht in Verziickungen und Trancezustinden
verharren. Sie erleiden die schrecklichen Zustidnde der gequilten Seelen wie ein Psy-
chotherapeut mit. In der «Unterwelt» nehmen sie die Krankheit der Kranken auf sich
und werden einem biblischen Psalmisten dhnlich, der in der Krankheit die Grube des
Todes erleidet. Sie glauben, dass die Glieder des menschlichen K6rpers neu zusammen-
gesetzt und wieder aufeinander abgestimmt werden. So suchen die Schamanisten und
Schamanistinnen durch Einzelheilungen der «Gemeinschaftsseele» im Dorf wieder
zum Leben zu verhelfen.

3. Der koreanische Zweig der Royal Asiatic Society hatte einen Kreis von vor allem
ausldndischen Besuchern fiir den 17. September 1972 ins Emillle-Museum3? eingela-
den, um einer Mudang-Kut beizuwohnen. Die Auffiihrung bestand aus mehreren
Akten. Zuerst musste der Platz «gereinigt» werden. Dann wurden alle guten Geister
eingeladen, an der Kut teilzunehmen. Schamaninnen (sogenannte «Mudangs») musi-
zierten und tanzten, um so - durch die Symbolik des Schmetterlingstanzes - alle
einzuladen, sich dem harmonisch kreisenden Himmel zu 6ffnen. Als westlicher Be-
obachter konnte ich nur so viel verstehen, dass mit verhiilltem koreanischem Nationa-
lismus dem «Feind», dem Japaner, der Kampf angesagt wurde. Das Museum wurde
durch diesen religiésen Akt als Nationalmuseum eingeweiht. Den Besuchern werden in
diesem Museum Gegenstidnde unter die Augen kommen, durch deren Anblick sie ihr
koreanisches Selbstbewusstsein wiedererlangen oder verstirken kénnen.

4. Die Koreaner haben ein ambivalentes Verhéltnis zu den Tieren. Wie das gemeint
ist, lasst sich an der Gestalt des Tigers zeigen. Bei der Auffithrung am 17. September
wurde ein Verwirrung hervorrufender Tiger durch einen Jiger gefangen. Durch dieses
Drama wird bildhaft eine Verheissung verkiindet, wie das koreanische Volk jegliche
Fremdherrschaft abschiitteln werde. Darin zeigt sich ein Aspekt des Tigersymbols.

Funf Beispiele sollen die Ambivalenz des Tigersymbols verdeutlichen.

- Der antinationalistische Tiger ist ein grausames Tier, das auf Beute ausgeht. Es stellt
vor allem den Japaner als den Menschenfresser dar, als das Unterdriickervolk, vor
dem der Koreaner sich dngstigt.

- Der Bambuspfeife rauchende Tiger stellt die Haltung eines Menschen dar, der den
Frieden aus dem geduldigen Warten heraus erfihrt. Der methodistische Theologe
Sung Bum Yun, der in den fiinfziger Jahren an der Theologischen Fakultit der
Universitdt Basel seinen Doktor geholt hat, bringt in seinem Buch iiber die «Gelbe
Theologie» ein Titelbild mit dem rauchenden Tiger374: « Abwarten und Pfeife rau-

188



chen»! Diese Haltung kann einer sinnvollen Weisheit entspringen, wie man es im Buch
I-Ging lesen kann: «Der Wind treibt die Wolken am Himmel zwar zusammen, aber
seine Kraft reicht nicht aus, damit Regen entsteht.»375

- Das «Abwarten und Pfeiferauchen» kann aber auch Ausdruck einer straflichen
Faulheit sein. Vielleicht wire die Zeit zum «Aufstehen» gekommen: «Auftreten auf
des Tigers Schwanz. Er beisst den Menschen nicht», das heisst: «Das Schwache geht
hinter dem Starken her und macht sich mit ihm zu schaffen. Aber der Starke lisst es
sich gefallen und tut ihm nichts zuleide, denn die Beriihrung ist heiter und nicht
verletzend.»376

- Der fliichtende, gejagte Tiger zeigt auf den mangelnden Widerstand der Koreaner
gegeniiber dem fremden Einfluss (mag dieser Einfluss von Japan oder China, von
Amerika oder von Europa kommen!). Sie sind immer noch auf der Suche nach ihrem
Selbst.

- Humoristisch wird vom Tiger mit der Schildkréte erzdhlt: Der mit gewaltigem
Schwung iiber den Fluss springende kraftige Tiger hat nicht gemerkt, dass die Schild-
krote sich an seinen Schwanz gehéngt hat, so dass sie scheinbar schneller als der Tiger
ans andere Ufer gelangen konnte. Trotz seiner grossen Stirke hat der Tiger kein
Einsichtsvermogen, sieht die Zusammenhinge nicht und entpuppt sich als ausgespro-
chen dumm377,

5. Lasst man die verschiedenen Tigergestalten an sich voriiberziehen, so steht man
am Schluss vor der Rétselfrage: Was ist eigentlich der Mensch, der zwischen Hoffnung
und Enttduschung hin- und hergejagt wird? Ist er gefrédssig? angriffig? fliichtig?
angstbesessen? weise? klug? dumm? Hilft der schamanistische Helfer dem Menschen
wirklich, zu sich selber zu kommen? Wirkt die Seelsorge wirklich befreiend? Der
Religionsforscher M. Eliade37® hat zwei verschiedene Berufungsarten der Schamanen
unterschieden. Entweder wird einer auf Verlangen des Stammes oder durch Gotter-
macht von oben berufen, oder es hat einer ein spontanes «eigenmaéchtiges» Berufungs-
erlebnis3’®. Aber ob eine Berufung mehr von oben diktiert oder unter Zuhilfenahme
bewusster und unbewusster archaischer Seelenkrifte aus den Tiefen der Seele erfolgt:
die Hauptfrage bleibt doch ungeldst, ob die als Heiler und Heilerinnen funktionieren-
den Menschen dem kranken Menschen wirklich zum Heil gereichen. Die obigen Bei-
spiele mit der Tigergestalt machen deutlich, dass die Krankheitserscheinungen des
Menschen weit iiber sein personliches Geschick hinaus bis ins Nationale und
Ubernationale hinein wirken. Die symbolischen Gestalten der Tiere werden nur ver-
stdndlich, wenn man iiber die individualpsychologische Wirklichkeit hinausschaut und
das Verhéltnis der Nationen untereinander ins Auge fasst.

In Korea werden immer wieder Maskentdnze aufgefiihrt, damit der einzelne Mensch
im sprechenden Maskentanz sich seinen nationalen Unmut von der Seele sprechen
kann, um, wenn auch nicht geheilt, so doch erleichtert seine Lebensstrasse weiterzie-
hen zu konnen. In einer Ausstellung in Seoul konnte ich zwei gegensétzliche Bilder
eines Hahns miteinander vergleichen38, Das eine war ein Bild von Picasso: es stellt den

189



Abb. 21 und 22
Zwei Bilder aus der Basler Missionsausstellung: das Studium der menschlichen Masken
und der Auftrag, Boten des Evangeliums zu sein, stehen nicht miteinander im Widerspruch

Hahn mit angriffigen Sporen dar. Picasso schuf diesen Hahn 1938 im Protest gegen
Hitler, gegen den man sich wehren miisse! Der koreanische Volkshahn weckt dagegen
mit seinem Morgenruf zwar die Koreaner auch auf, das Bose abzulehnen. Aber der
Hahn steht nicht auf beiden Beinen, sondern auf einem Fuss. Der Koreaner wigt ab
und wartet. Der Unterschied zwischen dem Hahn Picassos und dem koreanischen
Hahn verfithrt dazu, das bekannte Sprichwort «Eile mit Weile» abzuidndern: «Eile
oder Weile?» Wer das «Eile» systematisiert, wird ein ungeduldiger Hetzer, wer das
«Weile» zum absoluten Wahlspruch erkiirt, verfillt einer mutlosen Unentschieden-
heit381,

6. Die Berichte, die ich von den Engagements der koreanischen Schamanen und
Schamaninnen gelesen habe, haben mich stark beeindruckt. Aber der Eindruck konnte
nicht so stark werden wie beim katholischen Therapeuten Eugen Drewermann, der den
«dusserst gefdhrdeten Personlichkeiten» der Schamanen die «Befahigung» zuspricht,
«Krankheiten zu heilen und Besessenheit zu bannen». Nach Drewermann hat «eine Art
spontaner Selbstheilung im Angesicht einer seelischen Krise» sie dazu bestimmt, dass
sie «nie etwas anderes tun, als anderen Menschen, die an sich selbst und an der Welt bis
zur Zerstorung leiden, die Wege zu zeigen, auf denen sie als Kinder bereits in ihren
Grossen Gesichten zu sich zuriickgefunden haben»381a,

190



Die Frage ist bei mir immer stirker geworden, ob Heiler und Heilerinnen dem
kranken Menschen wirklich zum Heil gereichen, wenn in den Heilungsprozeduren und
bei der vielgestaltigen Tiersymbolik nicht klar wird, was der Mensch wirklich ist.
Maskentidnze konnen zwar aufdecken, was in Korea Ungerechtes geschieht und zum
Himmel schreit, aber sie konnen nicht zur Gesundung der menschlichen, sozialen und
politischen Situation fithren. Wenn Jesus seine Jiinger zum Heilen ausgesandt hat
(Luk. 10,9), so hat er ihnen fiir ihre Mission den Heiligen Geist verheissen, der nicht
nur das Bose aufdeckt, sondern den ganzen neuen Menschen schafft, der «gesund und
verniinftig geworden ist» (Mk. 5,15). Der Auftrag Jesu zu heilen, ermichtigt die
Boten, kranken Menschen im Heilungsprozess zu helfen und zu Selbstheilungen anzu-
leiten, bei der ungeduldige Hetze und mutlose Unentschiedenheit iiberwunden werden
und die Gelassenheit des Glaubens und die Kraft der Hoffnung in Gang kommen.

h) Wiedervereinigtes Korea?

Was muss wohl geschehen, bis sich ein gemeinsamer Nenner findet, auf dem der
Weg zur Wiedervereinigung von Siidkorea und Nordkorea beschritten werden kann?
Ich habe auf die «Botschaft der Versohnung Christi fiir die ganze Menschheit» hinge-

191



wiesen, die fiir die koreanische Region der Menschheit eine Wiedervereinigung in Gang
setzen kénnte. Ob wohl der Zusammenbruch der kommunistischen Systeme in Osteu-
ropa mit Perestroika und Glasnost in der Sowjetunion dazu beitragen wird, dass die
Wiedervereinigung der beiden Korea niherriickt?

Die koreanischen Christen waren dariiber enttduscht, dass die Weltversammlung
des 6kumenischen Rates der Kirchen in Seoul kein Wort gefunden hat zum Problem
der Wiedervereinigung der beiden Korea. « Wihrend in Europa der <Eiserne Vorhang»
in einem unerwarteten Tempo am Zusammenbrechen ist, zieht er in Korea immer noch
eine besonders harte und nicht zuletzt gefdhrliche Trennlinie» (E. Abel, KEM-Presse-
dienst vom 12. Mérz 1990).

Man darf bei diesem Problem nicht vergessen, dass sich ein ideologisch festgefahre-
nes Nordkorea und ein von Amerika abhangiges kapitalistisches Siidkorea unverséhn-
lich einander gegeniiberstehen. Dieser Gegensatz wird besonders deutlich, wenn man
sich die Moon-Sekte mit ihrem geistigen Hintergrund vergegenwirtigt. Im « Worter-
buch des Christentums»382 habe ich die Moonsekte wie folgt beschrieben: «Die poli-
tische Zweiteilung Koreas benutzte Sung Myon Moon zum Aufbau seiner antikommu-
nistischen Religion, in der Nordkorea durch Kain und Siidkorea durch Abel symboli-
siert wird. Da der erste Adam den Siindenfall in die Welt brachte und der zweite
ehelose Adam Jesus sein Werk nicht vollenden konnte, trachtet Moon als dritter Adam
mit seiner Frau den Himmel auf Erden zu errichten und mit Hilfe besonders eingeseg-
neter Ehepaare ihn von Amerika aus in der ganzen Welt zu verbreiten.»

Die Einteilung der Menschheit in gute Kapitalisten und bése Kommunisten hat bei
der Moonsekte eine regionale Variante gefunden. Dabei ist Kain zum Typ des bdsen
Morders und Abel zum lammfrommen verfolgten Bruder gestempelt worden. Dabei
zeigt doch die Geschichte von Kain und Abel, wie in jedem Menschen widerspriichliche
Seelenkrafte miteinander ringen383.

Wenn der Sektenhduptling Moon als dritter Adam das Werk Jesu Christi fortsetzen
und vollenden will, setzt er sich an die Stelle des Heiligen Geistes, in dessen Namen die
Basler Mission gegriindet worden ist384. Der Heilige Geist ist es, der in der weitergehen-
den Kirchengeschichte, Missionsgeschichte und Weltgeschichte Jesus Christus repra-
sentiert und in dieser Reprasentanz aller Vélker zu einem Neuanfang als Leben schaf-
fende und erneuernde Macht freisetzt und aufbietet (1. Kor. 15,45; 2. Kor. 3,6; 1. Petr.
3,18).

Seitdem die Mauer zwischen Ost- und Westdeutschland abgebrochen ist, befinden
wir uns in einer weltpolitisch v6llig verdnderten Situation. Wenn in dieser neuen
Situation nach euphorischen Aufbriichen Ende 1989 bei vielen Menschen an manchen
Orten sich Resignation ausbreitet und die Teilnehmer nach der zu Ende gegangenen
Okumenischen Weltversammlung in Seoul enttduscht in ihre Lander zuriickgekehrt
sind, l4sst sich der Nationale Kirchenrat von Siidkorea nicht davon abbringen, sich auf
die Wiedervereinigung der beiden Korea auf das Jubeljahr 1995 - 40 Jahre nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges! - auszurichten (Basler Zeitung vom 15. Mirz 1990).

192



Es ist jetzt an der Zeit, dass Christen in aller Welt sich gegen die lihmende Resigna-
tion zur Wehr setzen und sich zur lebendigen Hoffnung zuriickrufen lassen gerade da,
wo scheinbar nichts mehr zu hoffen ist.

Ich setze darum den mit Fragezeichen versehenen sechs Stichworten am Anfang
dieses Abschnittes sechs kurze Sdtze gegeniiber, die mit einem Ausrufungszeichen
versehen sind. Sie stellen einen sechsfachen Appell dar, der Christen zum geistlichen
Neuanfang animieren will (vgl. W. Bieder, Korea auf dem Wege zu sich selbst, EMM
1973, S. 133).

I. zum Leiden geboren? zum Aufstand gegen das Bose berufen!
2. hinter Mauern versteckt?  durch zusammenbrechende Mauern
zum Hiandereichen bereit!
3. zur Unentschiedenheit verurteilt?  zur Entschiedenheit bereit, den dritten
Weg zwischen Kapitalismus und
Kommunismus zu beschreiten!
4. auf der Suche nach dem  auf der Suche nach der verlorenen Gemein-
verlorenen Ich?  schaft, die weder im Egozentrismus noch
im Gruppenegoism'us verkommt, sondern
sich mit den Menschen guten Willens zu
notwendigen Taten zusammenschliesst!

5. als Mann und Frau unterwegs?  wie beide Geschlechter zusammen die
«Enthauptung» ihrer Sondervollmachten
erfahren, zusammen mit neuen Koépfen
neue Herzen gewinnen und in der Wechsel-
seitigkeit von Geben und Nehmen ihre
gemeinsame Liebe wiederentdecken und
praktizieren!

6. belastet durch die Vergangenheit  bereichert durch die kritische Bearbeitung
ohne religiése Zukunftshoffnung?  der Vergangenheit und befreit zur Hoff-
nung, die in kleinen Schritten zu gehen
wagt in Kirche, Staat und Gesellschaft!

In den letzten drei Abschnitten des 11. Kapitels sind uns bei der Skizzierung des
Buddhismus, des Konfuzianismus und des Schamanismus in Korea nicht nur Fragezei-
chen aufgestiegen gegeniiber diesen fremden Religionen, die wir als Christen vorbrin-
gen miissen, sondern wir haben auch gesehen, dass hier andersartige Menschen auf der
Suche nach der Wahrheit begriffen sind, deren Stimmen und Sichten wir nicht achtlos
beseiteschieben konnen. Ich mochte hier auf dreierlei hinweisen, was mir in Verbin-
dung zu stehen scheint mit der lebenserneuernden Kraft des Heiligen Geistes, auch
ausserhalb der christlichen Kirchen.

1. Wenn der koreanische Buddhist eine Inschrift vor Augen hat wie die folgende:

193



«Ganz oben sucht man verschiedene buddhistische Weisheit, und unten werden viele
Volker ein Geist» (s.0. S. 181), so fragt er nicht nach dem Gegensatz von oben und
unten. Vielmehr wird er still vor dem Geheimnis einer Spannung, iiber die er weiter
nachdenkt. Aus diesem Nachdenken werden ihm zwei verschiedene Situationen gegen-
wartig: @. «Ganz oben», z.B. in den verschiedenen philosophischen Schulen eines
Volkes geht man auf die Suche nach der Wahrheit, ohne dass man sie ganz in die Hand
bekommen koénnte. Diese verschiedenen Schulen spalten sich nicht, sondern dienen
einander zu in der verschiedenartigen Suche nach der einen Wabhrheit, die sie nicht als
summarisches Quantum in den Sack stecken kénnen. Wir kennen als Christen diese
Situation auch: Wir erkennen alles stiickweise (1. Kor. 13,12). b. Die «vielen Volker»
auf Erden werden nicht in verschiedene Systeme aufgeteilt und versklavenden Ideolo-
gien unterjocht. Vielmehr sieht der weise Buddhist die vielen Vélker auf einem Werde-
gang, auf dem Weg zur Einheit, auf dem Weg zum Frieden. Wir unterentwickelten
westlichen Menschen werden hier gefragt, ob wir unser Entweder/Oder-Denken nicht
aufgeben miissten, die wir doch als Christen dazu berufen sind, alle einzuladen,
mitzukommen zu dem, der von sich sagt: «Ich bin die Wahrheit.»

2. Wer den Konfuzianismus mit 6stlichen Augen zu verstehen sucht, lehnt dieses
«System» nicht ab385, sondern holt sich daraus eine zu praktizierende Lebensweisheit,
die die einseitige Pietédt nach oben verwandelt in die wechselseitige Pietét der Oberen zu
den Unteren und der Unteren zu den Oberen, wobei die verschiedenen Gruppierungen
in eine gemeinsame Mitte zusammenkommen, einander die Hande reichen und die
hochst notwendige gemeinsame Arbeit aufnehmen, um jeden Tag das innere
Gleichgewicht zu empfangen, das der erneuernde Geist Dankbaren im bittenden Vor-
wartsschreiten schenkt.

3. Wir haben im Schamanismus aus 6stlicher Ferne von den Tétigkeiten der Schama-
nen und Schamaninnen und ihren ernsthaften Versuchen gehort, in Heilpraktiken den
leidenden Menschen zu helfen. Der ernste Versuch dieser Médnner und Frauen, kran-
ken Menschen zu helfen, verbietet es uns, in dem allem nur Hokuspokus zu sehen.
Wohl aber fiihren uns die Fragwiirdigkeiten, die wir hier anmelden miissen, zu dem
Jesus, der seine Jiinger aufgerufen hat, «die Kranken zu heilen, weil das Reich Gottes
nahe herbeigekommen ist» (Luk. 10,9) und uns dabei den Selbstheilungsfaktor be-
wusst zu machen, der in der Stille der Besinnung und beim empathischen Einsatz beim
Nichsten erfahrbar wird.

Was die engeren Beziehungen zwischen der Basler Mission und den koreanischen
Kirchen betrifft (s. auch o. S. 149), so ist auf den 1. Januar 1990 eine Vereinbarung in
Kraft getreten zwischen dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund und der
Basler Mission betreffend «Beziehungen zu Korea». Das ausfithrende Organ fiir die
Partnerschaftsbeziehungen zu Korea ist der «Arbeitskreis Korea». Dieser am 27.
November 1989 unterzeichneten Vereinbarung liegt eine Ubereinkunft zugrunde, die
zwischen dem Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund und der presbyteriani-

194



schen Kirche in der Republik von Korea am 25. November 1988 abgeschlossen worden
ist. Fir die nidchste Zukunft wird eine Konsultation zwischen dem Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbund und den beiden presbyterianischen Kirchen Koreas in
Aussicht genommen und die Pastoration der koreanischen Gemeinden in der Schweiz,
d.h. die Anstellung eines koreanischen Pfarrers angestrebt.

Gewinnen diese Beziehungen eine konkrete Gestalt, so wird im Lauf der neunziger
Jahre die die christliche Mission bedriangende Frage immer aktueller, ob der ange-
strebte Zusammenschluss europdischer Staaten in einer immer mehr auf einen
«europdischen Wirtschaftsraum» (EWR) zugehenden wachsenden europiischen Ge-
meinschaft (EG) zu einem Eurozentrismus fithren werde oder ob der jetzt vehement
einsetzende Verwandlungsprozess politischer, wirtschaftlicher und 6kologischer Art
aller Volker in Ost und West, Nord und Siid dazu fithren werde, die Losung Pestalozzis
aufzunehmen, einander zuzurufen und zu praktizieren: «Werdet nie wieder, was ihr
vorher waret, aber verlieret kein Gutes, das ihr vorher hattet»386,

Der Heilige Geist bewahrt und erneuert die Menschen in ihrer Welt, die in der
Bereitschaft zur Umkehr das konservative und das progressive Element zusammen-
zubringen verstehen.

195



	Korea

