
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 10.: Indien im Umbruch - Mission im Aufbruch

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10. Kapitel:
Indien im Umbruch - Mission im Aufbruch

a) Einleitung

1. Nahe beim Heustrich Bad im Berner Oberland sass ich in der Nähe eines Ferienhauses

als zehnjähriger Knabe im Sommer 1921 auf einer Wiesenböschung. Ich hatte vor
mir die Bekehrungsgeschichte des frommen Inders Sadhu Sundar Singh. Wie
beeindruckte mich der Bericht über die Rettung des am Leben verzweifelten jungen Mannes,
der sich unter einen Eisenbahnzug werfen wollte und der durch eine Christusvision
zum Leben zurückgerufen worden war! Später hörte ich davon, wie der indische
Evangelist auf seiner Europareise über das Christentum in der westlichen Welt tief
enttäuscht worden war. Er verglich das europäische Christentum mit einem grossen
Stein, der vom Wasser ständig umspült wird, aber innen vollständig trocken bleibt.
Was ihm Christus bedeutete, ist nach seinen Beobachtungen nicht mehr oder noch
nicht ins Innerste der europäischen Menschen eingedrungen. Wenn das nach dem

Ersten Weltkrieg die Erfahrung eines lebendigen indischen Christen war, wie hätte
wohl Sadhu Sundar Singh heute über das Christentum in Europa geurteilt?

2. 46 Jahre später traf ich bei unserem ersten Indienaufenthalt im United Theological

College in Bangalore den indischen Dozenten Jai Singh an. Er wohnte neben uns.
Wir kamen bald miteinander ins Gespräch. Das Thema betraf die Gottesfrage. Den
Glauben an einen «persönlichen» Gott konnte er nicht so ohne weiteres teilen. Um mir
klarzumachen, dass ihm der lebendige Gott viel umfassender sei, als dass man sich ihn
unter dem Bild einer Person vorstellen könne, brauchte auch er jetzt das Bild vom
Wasser. Wenn er sich Gott «vorstellen» wolle, so sehe er immer den weiten Ozean vor
Augen. Das Meer war ihm nicht so sehr eine feindliche Macht, das Sinnbild des Todes
und des Untergangs. Vielmehr erschien ihm Gott im Bild vom Wasser als der Unfass-
bare, Unergründliche, Lebendige, als der «grössere» Gott. Ich fragte ihn, ob er zu
diesem Gott beten könne. Das sei für ihn nicht schwer. Er bete mit seinen beiden Buben
zu Gott, wenn sie des Abends zu Bette gingen.

Jai Singh, der als Kirchenhistoriker in ein anderes College berufen wurde, war mir
noch aus einem anderen Grund ein wertvoller Nachbar gewesen. Er nahm sich vor, in
einer kleinen Schrift seinen indischen Zeitgenossen die verschiedenen Religionen
vorzustellen, die in Indien anzutreffen sind295. Er tat dies nicht in einer polemischen
Weise, sondern mit der Absicht, Verständnis zu wecken für die jeweils andere
Religion. Die Lektüre sollte den Lesern helfen, die feindliche Einstellung zu einer anderen

125



Religion fahren zu lassen und jeden indischen Menschen mit seiner Religion als Nachbarn

zu begrüssen.
3. Beim ersten indischen Aufenthalt, der vom Juni 1967 bis zum Mai 1968 dauerte,

hatte ich indische Studenten aus verschiedenen Regionen und Kirchen mit verschiedenen

Muttersprachen auf Englisch (Altes und Neues Testament) zu unterrichten. Ich
hatte es mit kritischen, überkritischen und unkritischen Studenten zu tun. Sie hatten
alle mehr oder weniger unter dem englischen Examenssystem zu seufzen, durch das

hindurch sie in die Position zu gelangen hofften, in der sie dem neu erkannten Evangelium

von Jesus Christus unter ihren indischen Zeitgenossen zu dienen berufen waren.
Die erwünschte Solidarität kam infolge des immer wieder durchbrechenden regional,
konfessionell oder sprachlich begründeten Gruppengeistes nicht zum blühenden
Leben. Jede Woche während der Collegezeit hatte ich Gelegenheit, die gehaltenen und
dann besprochenen Studentenpredigten anzuhören. Dabei wurden jeweils stereotype
Sündenbekenntnisse eingefügt, die es den Zuhörern schwer machten, konkret mitzu-
beten. Da wir in einem von der Ökumene finanzierten Haus für den Gastprofessor
wohnten, hatten wir Gelegenheit, der Reihe nach die einzelnen Studenten einzuladen
und sie persönlich kennen zu lernen. Die Kollegen an der Hochschule waren teils Inder,
teils Engländer oder Schotten.

4. Beim zweiten indischen Aufenthalt vom September 1973 bis zum Frühjahr 1974

wollte der englische Gastdozent seinen Platz nicht räumen. Meine Frau und ich hatten
mit einer wesentlich primitiveren Behausung vorliebzunehmen. Dessen ungeachtet war
meine Frau bereit, auch jetzt die Studenten einzuladen. Ich hatte in einzelnen
Privatstunden junge oder ältere Theologen zu unterrichten, die zwar ein wichtiges Examen
(Bachelor of Divinity) hinter sich gebracht hatten, aber nach einem höheren Examen
(M.Th. Master of Theology) strebten, um auf Grund der bestandenen Prüfung
einen Europa- oder Amerikaaufenthalt «für weitere Studien» antreten zu können. Als
Ziel sahen sie eine gehobenere Stellung in der Kirche vor Augen. Auch mit Sekretären
des Christlichen Vereins Junger Männer (CVJM) kam ich beim biblischen Klassenunterricht

ins Gespräch. Mir war diese siebenmonatige Arbeitszeit, die mich auch mit
jungen Hausmüttern und Hausvätern der Kindernothilfe in Berührung brachte (Auslegung

des Johannesevangeliums), eine willkommene Gelegenheit, am eigenen Leib zu
erfahren, wie ein «niedriger Dienst» keineswegs erniedrigend wirkt, sondern wie aus
mühseliger Dialogarbeit Kräfte freigesetzt werden.

5. In Bangalore hatten Franziskaner, Benediktiner, Ordensbrüder vom Heiligen
Geist, Kapuziner und Jesuiten Lehrstätten eingerichtet. Ich konnte in der «Christlichen

theologischen Gesellschaft Bangalore» mitarbeiten. Ich traf in diesem Kreis
nicht nur konservative Kollegen an, sondern auch junge, vorwärtsstrebende, kritische
Brüder. Ich spürte, wie im Katholizismus zwischen der Freiheit und der Ordnung des

Geistes gerungen wurde und man durchaus offen war, das Heil auch ausserhalb der
Kirche zu glauben.

Ich hatte mit einem franziskanischen holländischen Dozenten in anregenden Diskus-

126



sionsstunden die Dogmatik von Karl Barth zu besprechen, weil dieser theologische
Lehrer sich für ein höheres Examen in Serampore vorzubereiten hatte. Als echter

Franziskaner fand Pater Gervin van Leeuwen bei diesen Gesprächen, dass die Bücher

der Natur und des Gewissens ebenso genau gelesen werden müssten wie das Buch der

Bibel. Und er glaubte fest daran, dass die sogenannten «Heiden» in und trotz ihrer
Rebellion gegen Gott von Gottes Liebe getragen würden.

Unter den katholischen Mitchristen, die wir kennenlernten, gab es sehr verschiedenartige

Gestalten. Da war ein Priester bäuerlicher Herkunft aus der Nordschweiz, der

die Fehler und Unmöglichkeiten in der indischen Geistlichkeit anprangerte und der

Meinung war, dass die indische katholische Kirche hoffnungslos in den Mechanismus

eines Geschäftsbetriebs abgesunken sei. Da war ein katholischer Laienbruder, den wir
vor seiner Heimreise nach Deutschland trafen und der resigniert meinte, dass man
zuhause mit den gesammelten Erfahrungen nichts anfangen könne. Da war aber auch

andrerseits ein katholischer Jesuit aus dem Wallis, dem man nach achtzehn Jahren

Dienstzeit in Indien nichts von Müdigkeit oder Verdrossenheit anmerkte. Dieser in

Poona für einen praktischen Sozialdienst ausgebildete Schweizer verstand es

ausgezeichnet, das landwirtschaftliche Leben in und um Bangalore zu verbessern. Er
wetterte darum auch gegen das Unverständnis von Bischöfen gegenüber den dringend
nötigen Sozialaufgaben der Kirche. Ein anderer Pater setzte sich im Staat Kerala für
die soziale Gerechtigkeit der Waldarbeiter ein und scheute sich darum nicht, mit den

Kommunisten zusammenzuarbeiten. Der spanische Jesuit Ferrer hatte 1968 Indien

endgültig verlassen müssen, nachdem er Moslems, Hindus und Christen Farmerhilfe
gegeben, bessere Bodenpflege beigebracht und ihnen beim Brunnengraben geholfen
hatte. Zudem hatte der ökonomische Erfolg des praktisch zugreifenden Jesuiten die

reichen Bodenbesitzer neidisch werden lassen, und die Selbständigkeitsgefühle der

Bauern hatten sich zu regen begonnen. Ein Hindu296, der die Partei des weggejagten

Entwicklungshelfers ergriff, fragte seine Leser: «Weckt Ferrer etwa mit seinem
unerhörten Einsatz unser Gewissen und deckt unser ökonomisch-menschliches Versagen

auf? Hat er vielleicht da gearbeitet, wo wir nichts getan haben?» In der Tat: wo ein

christlicher Bruder praktisch konkret geholfen hat, zeigen die säkularen Instanzen mit
ihrem Wegweisungsbefehl, dass sie versagt haben!

6. Die Basler Mission hat ihre Arbeit in Indien 1834 angefangen. Zur Erinnerung an

die Missionsarbeit der Basler Missionare gab Godwin Shiri im Namen des theologischen

Untersuchungsinstituts in Mangalore eine Gedenkschrift heraus mit dem Titel
«Wholeness in Christ». Die Absicht dieser Schrift war es, im Rückblick auf die

Geschichte der Basler Mission in Indien die mannigfaltigen Dienste der Basler Missionare

den Lesern in Erinnerung zu rufen, haben doch die Boten aus Europa «auf den

Feldern der Religion, der Linguistik, der Erziehung, dem Handwerk (Ziegeleien!), in

Publikationen und in der Druckerpresse» Pionierdienste geleistet297.

7. Beim Rückblick auf die Dienstmonate in Indien wird mir die unbegreifliche
Rettung aus einem entsetzlichen Eisenbahnunglück in der Nacht vom 19. auf den 20.

127



März 1968 unauslöschlich im Gedächtnis haften bleiben. Es handelt sich hier um ein
nicht nur biographisches Einzelereignis. Was hier geschah, führte in und mit seiner
Schreckhaftigkeit zu einem Appell und zu einer Weisung, die wie eine Überschrift über
allen Kontinenten unseres Erdballs am Ende des 20. Jahrhunderts aufgerichtet bleibt.

Bei unserer Kunstreise durch Nordindien kamen wir nach dem Flug von New
Delhi298 nach Bombay299 und nach der Nachtfahrt auf einem Küstendampfer nach Goa
(bis 1961 portugiesische Kolonie, jetzt indisch). Ein Bus führte uns auf eine 1000 Meter
über Meer gelegene Hoch-Ebene. In Dharwar machten uns Schulhausinschriften be-

wusst, dass die Bildungshilfe der Basler Mission sich bis hierher erstreckt hat («Basel
Mission Girls High School», «Technical Training Institute»). Nach einem Imbiss in
einem vegetarischen Restaurant wurden wir vor dem Einsteigen in den Nachtexpresszug

enttäuscht: zwei Erstklassbillette für die lange Nachtfahrt im Indian Express
nützten uns nichts, da der Schlafwagen für andere reserviert war! Wir mussten uns mit
der dritten Klasse zufrieden geben. Meine Frau fand einen Platz im drittvordersten
Wagen. Ich liess mich im vollbesetzten zweitvordersten Wagen zusammengepfercht
mit anderen Leuten nieder. Nach 21 Uhr abends erreichten wir Hubli (wo viele Jahre
Basler Missionare und Missionarinnen Schul- und Gemeindearbeit geleistet haben).
Da kam meiner Frau der Gedanke, den Stationsvorstand zu fragen, ob sich nicht ein
Platz für uns beide im Schlafwagen finden liesse. In der Tat: eine ganze Familie hatte
ihre Reise abgesagt! Ein Wagenabteil wurde für uns frei. Über eine Stunde lang fuhr
der Deccanexpress in die Nacht hinein. Gegen 23 Uhr wurden wir wie in ein finsteres
Loch hinuntergeworfen. Unser Wagen war entgleist und kam auf die Schienen zu
liegen. Die beiden ersten Wagen des Zuges waren ineinander verschachtelt. Eine wüste
Masse von Holz, Eisen und Fleisch liess keinen Schmerzensschrei sterbender Menschen
mehr durch. Ein indischer Arzt öffnete zu unseren Häupten die Abteilungstüre. Ich
schob meine Frau nach oben. Der Arzt riss sie nach oben. Meine Frau sprang in die
Nacht, in die Tiefe und wurde von Armen aufgefangen. Ich kam mit unserem Gepäck
nach. Wir waren gerettet. Der französische Pater, der im Drittklasswagen neben mir
gesessen hatte, war unter den Toten. Eine amerikanische Ärztin, Ida B. Scutter, die
Nichte des weltberühmten Gründers des Vellorespitals in Indien, rief in die stockdunkle

Nacht hinaus: «SA VED FOR WHAT?» Wozu haben wir Überlebende ein
weiterdauerndes Leben erhalten?

Das « Wofür gerettet?» angesichts des drohenden Weltuntergangs bleibt als Mahnung

und Verheissung über allen je und je Überlebenden stehen! Die Geschichte vom
Eisenbahnunglück, bei dem unzählige Menschen das Leben lassen mussten, wurde uns
zu einem Fanal, d.h. zu einem weithin sichtbaren Zeichen, das wie eine vorangehende
Feuersäule allen «Menschen guten Willens» Weisung gibt, wie sie die verschiedenen
Erfahrungen in ihrem bewahrten Leben nutzbringend für ihre Nächsten anwenden
könnten. Es leuchtete die Zukunft der Mission Gottes auf in einer vergehenden und
doch in allem Vergehen zur Erneuerung berufenen Welt.

128



b) Von Parpale bis Udipi: ein Kaleidoskop bei einem indischen Aufenthalt

aa) Das Ashram in Parpale

Von 1952 bis 1971 hat die Berner Missionarin und Bauerntochter Hanna Aeschi-
mann, die seit 1935 in Indien tätig gewesen war, sich einem christlichen Ashram
angeschlossen, das 1950 in der Nähe von Udipi gegründet worden war. Der katholische
Religionsforscher Klaus Klostermaier wies in seinem Buch über Hinduismus die
verschiedenen Bedeutungsmöglichkeiten des Sanskritwortes «Ashram» auf: «Einsiedelei»,

«Platz für anstrengende Übungen», «der Eigenname einer Gruppe von
Wandermönchen»300. Ähnlich definierte Peter Brent das Wort: «the home of a Guru and the
centre of his activities; a retreat, hence the secluded abode of a holy man»301. Beide
Erklärungsversuche zielen auf religiösen Individualismus oder Gruppengeist, wobei
der Mensch oder die Menschen im Ashram sich von anderen unterscheiden. Ganz
anders definierte der Gottsucher oder Swami Rangananthananda dieses Wort. Er
umschrieb Ashram wie folgt: das Ashram meint nicht ein Gebäude, sondern die
Menschen darin und besonders die Frau, die als Königin in diesem Haus schaltet und
waltet, mit der zusammen der Hausverwalter und Bürger lebt und funktioniert302. Mit
dieser Umschreibung wird die Vorstellung einer isolierten Existenz oder einer klösterlich

abgeschlossenen Gruppe vertieft durch das Zusammenwirken von Frau und Mann
jenseits von Matriarchalismus und Patriarchalismus.

Wenn nun die christlichen Kirchen sich dieses Ausdrucks bedienen, so wollen sie

damit auf eine ordensähnliche Gemeinschaft von Menschen hinweisen, die sich innerhalb

einer christlichen Kirche zu einer Dienst- und Anbetungsgruppe zusammengeschlossen

haben. Meine Mitarbeiterin im Basler Missionshaus, Frau Dr. Beatrice
Jenny, die in Ghana als Lehrerin tätig war, war bei einer Indienreise vom Ashram in
Parpale tief beeindruckt worden. War sie einerseits offen für die Volkskirche, so
hinderte sie diese Bindung «nicht daran, nach einem evangelischen Orden zu hungern,
wie er ihr im indischen Ashram in Parpale beispielhaft vor Augen getreten war. Sie war
beeindruckt davon, wie hier <verbindlicher und freien als in anderen diakonischen
Schwesternschaften in der Nachfolge Christi ein gemeinsames Leben gefunden
wird.»303

Wir sind am 4. November 1967 in Parpale gewesen. 14 Frauen wurden betreut, nicht
nur alte, sondern auch gestörte Wesen, die teilweise noch mit ihren kleinen Kindern
liebevoll aufgenommen wurden. Etwas entfernt vom Hauptgebäude steht ein Heim, in
dem damals drei alte Männer ihren Lebensabend verbrachten. Prächtige Reisfelder
zeugten von der grossen Arbeitskraft, die die Liebe zu den Armen ermöglicht. Eine
schwer am Gehen behinderte Schwester zeigte uns das Land. Das Haus, das einen
Anbau erhalten hat, bietet auch manchen Gruppen Gelegenheit, ihre Retraiten
abzuhalten. Wir kamen dorthin, um am Abschluss einer mehrtägigen Konferenz des
indischen christlichen Studentenbundes teilzunehmen. Die Tagung stand unter dem

129



Abb. 9
Das Hauptgebäude des Ashrams in Parpale (Indien)

Motto: «LIVING IS MEETING». Das Leben im Ashram war wie ein stiller lebendiger
Kommentar zu den Voten, die jüngere und ältere Theologen abgaben.

Hanna Aeschimann zeigte mit ihrem kurzen Beitrag in der Basler Gedenkschrift
über das Ashram in Parpale, wie sie als Mitglied der Basler Missionsfamilie und als
Gründerin eines Ashrams allmählich in die südindische Kirche hineingewachsen ist:
«Es scheint mir ein verheissungsvolles Zeichen zu sein, dass die Basler Mission willig
war, ja, dazu bestimmt wurde, ihren Namen <Basler Mission) aufzugeben, damit die
(südindische) Kirche zum Leben komme.»304 In dieser Weise hat sie als schweizerische
Christin mit indischen Christinnen zusammengelebt. Sie hat in einem kleinen Altersheim

und auf dem dieses Heim umgebenden Feld diakonisch und landwirtschaftlich
gearbeitet. Sie hat damit ein Zeichen aufgerichtet dafür, dass körperliches Wohl und
seelisch-geistiges Heil zusammengehören, und zwar gerade so, dass man «indische
Gewohnheiten und indische Kultur aufnehmen und praktizieren kann».

Im Blick auf die Weiterentwicklung der christlichen Kirchen und Gemeinschaften in
aller Welt scheinen mir die Ashrams dann wichtig zu sein, wenn sie zu Zeichen werden

130



Abb. 10

Armenspeisung im Ashram zu Parpale

für eine lebendige Organisationsform eines wahrhaft gemeinsam gelebten christlichen
Dienstes. Was in den Ashrams an Ackerdienst, diakonischer Hilfe, Anbetung Gottes,
Reden und Gesprächen getan wird, durchbricht manche Formen der insgeheim gehüteten

und verteidigten kirchlichen oder missionarischen altgewohnten Positionen. Sind
die Ashrams auch innerhalb einer kirchlichen Organisation angesiedelt, so deuten
diese Zellen in die Zukunft einer interreligiösen Arbeitsgemeinschaft in Dienst und
Anbetung. Freilich ist die Voraussetzung für ein echtes Ashram, dass eine Harmonie
zwischen meditativer Anbetung und praktisch sozialem Dienst am Leben erhalten
wird.

bb) Ein Jainheiligtum

Wenige Kilometer vom Ashram in Parpale entfernt war ein Jainheiligtum zu besichtigen.

Etwa 180 Stufen hatten wir hinaufzusteigen, um die Riesenstatue des Bahubali
Gometeshwara zu bewundern. Er ist das Symbol einer uralten indischen Religion,

131



deren Ursprung sich bis ins 8. Jahrhundert v. Chr. hinein zurückverfolgen lässt. Der
Jainismus ermutigt zum mönchischen Dasein. Durch Weltflucht hofft der Mönch, den
Banden der Sinnlichkeit zu entkommen und, ohne eine besondere Verantwortung für
die Mitmenschen wahrzunehmen, ins Nirvana zu gelangen: «Eine gänzlich gereinigte
Seele steigt zum Gipfel der Welt empor und verharrt dort auf ewig in schrankenlosem
seligen Erkennen ohne Wirken, also für menschliche Wünsche unerreichbar.»305 Zur
Disziplin des Jainisten gehört es, dass er weder Menschen noch Tiere (bis hin zu den
Insekten!) tötet, sein Reden kontrolliert, im Essen sich der Massigkeit befleissigt,
einfache Kleider trägt, Not und Leid mit Geduld über sich ergehen lässt, die Höhergestellten

verehrt, sich hartem Studium heiliger Schriften hingibt und bereit ist zum
Fasten bis zum Tode. Die heutigen Jainisten fürchten, vom Hinduismus «verschluckt»
zu werden. Sie beteiligen sich an religiösen Treffen und Konferenzen, «um teil zu
bekommen an den Gedanken und Einsichten von Anhängern von verschiedenen
Religionen»306.

Der Aufenthalt im christlichen Ashram in Parpale und der Eindruck vom Jainheilig-
tum am gleichen Tag liess mich Einsicht gewinnen in den Unterschied zwischen der
sozial engagierten Dienst- und Anbetungshaltung einer kleinen christlichen Gemeinschaft

und der ichbezogenen Erlösungsreligion des Jainismus mit ihrem Kultus des
Übermenschen und ihrer nicht vernünftig ausführbaren vorbildlichen Moral!

cc) Weihnachtserfahrungen in Udipi

Nicht sehr weit von Parpale entfernt liegt Udipi mit seinem einstigen Missionsspital,
das jetzt zum Spital der Church of South India geworden ist. Die christliche Gemeinde
der im südwestlichen Kanaragebiet Indiens gelegenen Ortschaft Udipi wurde 1854
gegründet. Das damals gebaute Missionshaus und die mit ihr gebaute Kirche gingen
1855 und 1856 in Flammen auf. Der heftige Widerstand gegen die Invasion des
Christentums ging vom hinduistischen Zentrum mit seinen verschiedenen Klostersiedlungen

aus. Auf die Erweckungswelle von 1869 folgte bald der Abfall vieler
Neugewonnener. Trotzdem wurde die Gemeinde 1870 wieder kräftig. «Keine Basler
Gemeinde in Indien hatte bei ihrer Entstehung so schwer von nichtchristlicher Seite
gelitten.»307 Ist man im Blick auf diesen Widerstand gegen das Christentum heute
berechtigt, mit Schlatter von «Heidenspektakel» und einer «Veste Satans» zu
sprechen308?

Die offizielle Spitalweihnachtsfeier 1973 in Udipi. Die leitenden Ärzte und Schwestern

des Spitals feierten am 22. Dezember 1973 Weihnachten. Der Evangelist Augustin

Salins hielt die Weihnachtsansprache. In der kanaresischen Landessprache erörterte

er die drei Stichworte Krippe, Kreuz, Krone und verkündete dabei den Dienstweg
Jesu und seiner Diener und Dienerinnen. Zwölf weissgekleidete Schwestern hielten
Kerzen in der Hand, die sich in der Hitze der Tropen und des festlich beleuchteten
Kasuarinenbaums bogen. Die andächtige Stille bei der Verlesung der den Schwestern

132



zugewiesenen Bibelverse wurde hie und da durch den Lärm von den am Weihnachtsbaum

platzenden Ballons unterbrochen. Wenn die ältere indische Hilfsschwester mit
dem Glöcklein bimmelte, sang die Festgemeinde geistliche Lieder.

Weihnachtsbescherungfür die Armen inmitten der mehrdimensionalen Armutei der
Welt. Die Missionarinnen im Spital beschenkten einander nicht. Vielmehr legten sie

das Geld, das sie füreinander hätten ausgeben können, zusammen, um für viele
Familien in der Umgebung des Spitals konkrete Weihnachtsgaben einzukaufen, die sie

in das dem Spital angeschlossene Health Centre für Frauen und Kinder brachten. Auf
diese Weise konnte jede Familie ein Stück Seife, eine Kokosnuss, ein langes Wäscheseil,

Zuckerrohr, ein Kilo Reis und ein Kilo Hülsenfrüchte nach Hause tragen. Ein
pensionierter indischer Pfarrer leitete die Gabenverteilung mit einer Ansprache ein, in
der er nicht etwa Jesus oder einen Apostel, sondern Alexander den Grossen als Beispiel
des gebefreudigen Edelmutes hinstellte. Der indische Christ sieht den Geist Jesu Christi
schon in der politischen Welt vor der Geburt des Weltheilandes wirksam werden!

Nach dieser Weihnachtsbescherung traten wir in das Gehöft von Webersleuten ein,
um uns eine indische Heimindustrie anzusehen. Da die Weber sich im sozialen Wandel
Indiens ausgenützt vorkamen und über allerhand Mängel von Seiten der katholischen
und evangelischen Kirchen zu klagen hatten, waren sie Kommunisten geworden.

Auf dem Heimweg vom Spital hörten wir die schaurige Geschichte von einer Mutter,
die unlängst ein Kind mit zwei Köpfen zur Welt gebracht hatte. Die Wirbelsäule hatte
sich gespalten: es kam ein Mensch mit zwei Armen und zwei Beinen, aber auch mit zwei

Köpfen zur Welt. Bekam der eine Kopf zu essen, schrie der andere. Wenn das eine

«Wesen» lächelte, weinte das andere. Ein schauriges Symbol für die gespaltene
Persönlichkeit oder für die in Schizophrenien sich dem Untergang preisgebende Menschheit!

Ein Herzschaden hat dann zum Tod dieses «Monstrums» geführt. Wir bekamen
die Mehrdimensionalität der Armutei bei Hoch und Niedrig und damit ein Bild von der

geistigen Zerrissenheit der gegenwärtigen Welt vor Augen geführt.
Das Christkind des Kreuzes. In der Abteilung lag ein zwei Monate altes gesundes

Kind. Es sollte Jesus in der Krippe darstellen. Am 23. Oktober hatte seine Mutter es

geboren. Sie, die die uneheliche Geburt nicht überleben konnte, hatte sich in einen

Brunnen gestürzt. Der christliche Pfarrer war nicht zugegen, als man die Mutter
beerdigte. Es gehört zur «christlichen» Sitte in und um Udipi, dass Selbstmörder
unkirchlich verscharrt werden; ausserhalb der Reihe kommen sie zu liegen als geächtete

Wesen. Was uns hier an Weihnachten vor Augen kam, war die Botschaft, dass

Jesus als Gottesknecht auf Leiden hin zur Welt kam, um «von den Leiden her den
Gehorsam» bis zum Kreuz zu lernen (Hebr. 5,8).

Abendmahlsähnliche Begehung. In der TB-Abteilung des Spitals lagen Christen,
Muslime und Hindus nebeneinander in ihren Betten. Wir gingen mit den Schwestern

von einem Bett zum anderen. Wir waren dabei, wie sie den Patienten kleine Gaben
austeilten. Die Augenärztin Dr. Pflugfelder verband die Übergabe jedes Geschenks
mit einem von Herzen kommenden und zu Herzen gehenden Zuspruch, was von

133



christlichen, muslimischen oder hinduistischen Händen und Ohren empfangen wurde.
Ich verglich diese Spendung von «Brot und Wort» mit der ausgearbeiteten und
gedruckten Weihnachtsliturgie, die wir wenige Tage zuvor in Bangalore teilweise angehört

und teilweise mitgesprochen hatten. Während die im College laut gewordenen
Sätze gescheit, passend und richtig zusammengestellt worden waren, um ein organisiertes

kirchliches Weihnachtsprogramm durchzuführen, kam in der Weihnachtsspitalsphäre

von Udipi beim «Begehen» dieses Weges von Bett zu Bett etwas vom universalen

Weihnachtsangebot an unser Gemüt heran: «Welt ging verloren. Christ ward
geboren», freu dich doch, du nach Erlösung schreiende Menschheit! In allem religiösen

Hader wurde das Geheimnis der Weltweihnacht verspürt. Die indische Superintendentin

des Spitals war mit den Schwestern und Missionarinnen durch die Räume

mitgewandelt, bis jeder der Patienten sein Päckchen bekommen hatte - und der nicht
aufzuhaltende Knallärm (ein Spezialvergnügen der nicht bettlägerigen Patienten!)
anheben konnte!

Das Wunder der Weihnachtsfreiheit. Am Morgen des 25. Dezember Hessen wir uns
mit einem Boot ins arabische Meer hinausfahren. Wir sassen am Fuss eines Leuchtturms.

Frau Dr. Pflugfelder las eine Weihnachtspredigt, die ein deutscher Pfarrer 1970

seinen Gemeindegliedern gehalten hatte. Dabei wurde das Evangelium laut, das «unter
Völkern gepredigt» und «in der Welt geglaubt wird» (1. Tim. 3,16). Während ich

zuhörte, schaute ich aufs Meer hinaus dem Westen zu. Was sah ich? Delphine tauchten
auf und nieder, Tiere «mit entwickeltem Gehirn und gut entwickeltem Lernvermögen»309.

Sie werden für die Menschen des zu Ende gehenden 20. Jahrhunderts zu einer

Mahnung, ihren Verstand und ihren Lerneifer zu brauchen. Was sah ich weiter? Ein
Seeadler schwang sich hoch in die Lüfte. Während der Adler z.B. in Deutschland als

politisches Hoheitszeichen dienen kann und in Afrika als Symbol der Freiheit der

unterdrückten Völker gesehen wird, wird er in Indien zum Attribut des Gottes Vishnu,
das «Gefährt» für den «Alltragenden», «der in jedem Herzen weilt», der «das Weltall
trägt und behütet»310. Ich sehe den lebendigen Gott vor Augen, der uns «auf Adlersflügeln

sicher geführt», höre aber auch den verheissungsvollen Appell des Propheten an
die Ermatteten, «aufzufahren mit Flügeln wie Adler», um dem entgegenkommenden
Erlösergott entgegenzuwachsen, «zu laufen und nicht zu ermatten, zu wandeln und
nicht müde zu werden» (Jes. 40,31). Sich tragen lassen durch den Adlergott, Lasten
mit anderen zusammen tragen wollen und in Freiheit auffahren, um auszufliegen nach

neuen Ufern: das alles will das Adlersymbol denen ins Bewusstsein rufen, die sich als

«Christusträger» verstehen wollen.
Noch habe ich die verheissungsvollen Tiere des Meeres vor Augen, da tritt mir beim

Hineinsteigen ins seichte Wasser des arabischen Ozeans ein neues Wunder entgegen:
um meine Füsse bewegt sich ein Schwärm kleiner Fische, die sich wie durch eine

geheimnisvolle Leitung bestimmt gemeinsam und in Freiheit vorwärtsbewegen. Es

wird mir offenbar das Wunder der Freiheit in der Gemeinschaft, die unter geheimnisvoller

Führung steht.

134



Als Gegenbild steht mir vor Augen, was ich 1972 im südkoreanischen Meer bei

Pusan erlebt habe: Beim Hinausschwimmen hörten wir auf einmal pustende koreanische

Soldaten neben uns im Viererkolonnendrill stramm ins Wasser hinausstechen.

Die eingepeitschte Aktivität einer Militärmacht steht der wie von selbst sich ihrer

Zusammengehörigkeit und Freiheit erfreuenden Gemeinschaft gegenüber!

dd) Begegnungen mit dem Hinduismus

Im Ambalapadytempel
Einer meiner CVJM-Schüler führte mich während des Weihnachtsurlaubs in den

Ambalapadytempel in der Nähe von Udipi. Seit Jahrzehnten gehört dieser Tempel, in
dem die Göttin Durga verehrt wird, einer einzigen Hindufamilie311, die ihr angebliches
erbliches Recht sich vom säkularen Staat garantieren liess. Drei Szenen sind mir
eindrücklich haften geblieben:

aa. 20 Buben sitzen am Boden und empfangen auf einem Bananenblatt ihre Reisportion.

Scheinbar eine karitative Aktion: arme Kinder werden im Tempel ernährt.

bb. In der Vorhalle zum Durgaheiligtum zählen ein paar Personen das Tempelgeld,
das ausgeschüttet am Boden liegt und jetzt aufgeschichtet wird. Die Tempelbesitzerfa-
milie lässt sich von den ringsum wohnenden Reisbauern kräftig beliefern, um ihren

eigenen Reichtum zu steigern. Jeden Freitag kommen diese Bauern mit ihren Ochsenkarren

herangefahren, um ihre religiösen Tributzahlungen zu leisten. Die armen
Buben bekommen davon einen kleinen Anteil in Form einer Reisportion.

cc. Jeden Freitag kommt auch ein Hirt und lässt sich in einen Trancezustand

versetzen. Stundenlang gibt er den Bauern Ratschläge und Weisungen.
Im Blick auf diese Erfahrungen am Ambalapadytempel bei Udipi versteht man den

hemmungslosen Protest des indischen Volksführers und Philosophen Naicker, der

jeden Tempel und jede Religion um der damit verbundenen Geldgeschäfte willen
radikal ablehnte312.

Das Krishnabild
Man denke aber ja nicht, dass der Hinduismus nichts von Selbstkritik wüsste! In

Udipi wird eine Legende erzählt von einem Krishnabild. Krishna ist der «vergötterte
indische Sagenheld, in dem verschiedene Gestalten zusammengewachsen sind. Schliesslich

wird er zur Gottheit selber erhöht: <Ich bin der Ursprung und das Ende der ganzen

Welt, über mir gibt es nichts, an mich ist dies All angereiht, wie Perlen an einer Schnur,
ich bin das Leben in allen Wesen>313». Die der Verehrung Krishnas entsprechende

Frömmigkeit ist «die liebevolle Ergebung». Nun erzählt man sich, dass eine bestimmte
Priesterkaste Krishna allein für sich beansprucht habe und ein wunderbares Standbild

zu seinen Ehren habe herrichten lassen. Dieses Bild wurde in den Tempel architektonisch

so eingegliedert, dass Krishna nach innen zu schauen hätte. So war er gewisser-

massen zum Gefangenen seiner eigenen religiösen Verehrer geworden. Aber dann sei ein

Wunder passiert: das Bild habe sich um 180 Grad gedreht. Mit dieser Kehrtwendung

135



habe Krishna demonstrieren wollen, dass er nicht nur für eine religiöse Kaste Gott sei.
Damit wird ein göttlicher Protest erhoben gegen die stolze Kaste, die Kastenlose von der
Tempelverehrung ausschliessen möchte. Aus dieser Legende kann sich der christliche
Gruppengeist, der Christus nur für sich beansprucht, beschämen lassen!

Die Begegnung mit einem Swamiji
Am 31. Dezember 1973 kam es zur Begegnung mit einem Swamiji, d.h. mit einem

gelehrten Frommen des sog. Madhva-Hinduismus. Diese Gruppe im Hinduismus
stützt sich auf ihren Lehrer Madhva, der von 1197 bis 1276 gelebt hat. Er hat Gott, die
individuellen Seelen und das Unbeseelte unterschieden. Im Tempelgeviert sind
verschiedene Gebäude, die Hindus zum Besuch und zum Umgang mit Hindupriestern
einladen. Alle zwei Jahre wird ein neuer Hauptswamiji gewählt. Wenige Wochen vor
dem Rücktritt von seinem Amt begegnete ich «Seiner Heiligkeit Sri Vibudhesha Theer-
tha Swamiji», der dann als ein vom Amt Befreiter viele Jahre als ein heiliger Vagabun-
dus auf Reisen zu gehen hat. Der Mann, mit dem ich zusammentraf, hatte sich um die
Förderung hinduistischer Collegeausbildung verdient gemacht. Er propagierte und
förderte aber auch den Bau und die Weihe eines wunderbaren silbrigen Tempelwagens,
der zu Ehren Krishnas an hohen Festtagen in Udipi herumgeführt werden soll. Ich
hatte im Spital in Udipi eine Schweizerin angetroffen, die Urlaub genommen hatte, um
möglichst oft und intensiv mit führenden Hindus ins Gespräch zu kommen. Wir
führten mit dem Swamiji ein Gespräch. Er war in einer Basler Missionsschule erzogen
worden, hatte aber in dieser Schule zwei schlechte Erfahrungen gemacht. Zum ersten
liessen es die vielen Lehrerwechsel, die die Kinder zu erdulden hatten, nicht zu einem
guten Verhältnis zwischen Lehrern und Schülern kommen. Zum zweiten hatte er viele
Schläge erhalten. So sagte er sich später vom Christentum los. Er wollte von mir
wissen, was meine Theologie sei. Ich bekannte mich zu Jesus Christus als meinem
universalen Herrn und Meister. Die anthroposophisch ausgerichtete Berner Lehrerin
kam dann auf die Frage der Wiedergeburt zu sprechen. Sie entpuppte sich dabei als
eine Frau, die an die Seelenwanderung glaubt und gleichzeitig eine ernste Christin zu
sein vorgibt, die das Abendmahl in der schweizerischen Heimat nie versäume. Der
Swamiji legte uns beiden den Unterschied zwischen der hinduistischen und der christlichen

Auffassung von Wiedergeburt dar: den mehrmaligen Wiedergeburten im Hinduismus

gegenüber habe es der Christ mit einer einmaligen und darin stets sich erneuernden

Wiedergeburt zu tun. Im weiteren Verlauf des Gesprächs betonte der Swamiji die
Eigenständigkeit des menschlichen Ich. Dieses letzte Zeugnis eines indischen Hindu
war für mich, den christlichen schweizerischen Individualisten, sehr aufschlussreich,
wird mir doch immer mehr bewusst, dass gerade die Wirklichkeit der christlichen
Gemeinschaft das menschliche Ich nicht durchstreicht, sondern in der Nachfolge
Christi neu aufwertet.

Zugegen war bei diesem Gespräch als schweigender Beobachter Mr. K. Gopala-
krishna. Anderntags kam er ins Kirchenspital, um sich in längerer Rede über seine

136



Person und seine Absichten mir gegenüber zu verbreiten. Als ein nahe vor der
Pensionierung stehender Rektor einer Oberschule beabsichtigte er, im «otium cum dignitate»
eine religiöse Weltbruderschaft zu gründen, um darin Christus, Buddha und Krishna je
einen gebührenden Platz anzuweisen. Ein Vertreter des Synkretismus war mir
gegenübergetreten, der in keiner Weise seinem Gegenüber zuzuhören willens zu sein schien.

c) Die missionarische Wirklichkeit in Indien angesichts
der Entwicklungsproblematik

aa) Die Entwicklungsproblematik

Brigitte Erler hat in ihrer Schrift «Tödliche Hilfe» den katastrophalen Satz geschrieben:

«Entwicklungshilfe schadet allen, denen sie angeblich nützen soll, ganzen Ländern

wie einzelnen Betroffenen. Sie muss deshalb sofort beendet werden.»314 Wenn
das stimmt, so müssen wir hinsichtlich unserer christlichen Entwicklungshilfe noch
einmal über die Bücher gehen. Wie sich das Bild von Indien Franz Schüle darbot, der
ein Jahr lang in Indien seine Augen geöffnet hatte, schilderte der jetzige Mitarbeiter
beim Heks 1974 in der «National-Zeitung»315 wie folgt: «Die grosse Masse der Inder,
elend und ohne Hoffnung. Daneben ein modernes Indien, ein
bürokratisch-militärisch-industriell-feudalistisch-universitärer Komplex; ein Staat im Staat, der sich selber

genügt und der die Massen Indiens bestenfalls als Lieferanten und Kunden zur
Kenntnis nimmt.»

Der Sohn eines Dozenten, der zusammen mit mir am United Theological College in
Bangalore gelehrt hatte, C. T. Kurien, hat als indischer Nationalökonom die Ziele der

Entwicklung in Indien mit ihren Problemen dargestellt316. Kurien unterscheidet scharf
die Aspekte der Entwicklung, die man sich im Studierzimmer ausdenkt, von den
wirklich ausgeführten Entwicklungsprojekten. Ihm ist wichtig, dass Ausdenken und
Ausführen miteinander in Einklag gebracht werden müssen. Entwicklung brauchen
nicht nur arme Länder, die in mancher Hinsicht «unterentwickelt» sind, sondern auch
reiche Länder, die z.B. in der spontanen Lebensqualität im Geben und Nehmen zu den

«Unterentwickelten» gehören. In der Entwicklung geht es nach Kurien um die Befreiung

der Menschen zu ihrem wahren Selbst. Er sieht sich immer wieder konfrontiert mit
den wirtschaftlichen Jahresplänen der indischen Regierung, und er muss feststellen,
dass die indische Wirklichkeit nach wie vor anders aussieht als sie in den projektierten
Jahresplänen der Regierung beschrieben wird. In der ökonomischen Entwicklung
gehen Ungleichheit und Ungerechtigkeit Hand in Hand. In Bangalore stehen Luxusbauten

hart neben schmutzigen, für arme Bettler bestimmten Hütten, ohne dass sich
die Inder in ihrem Schicksalsglauben gross darüber aufregen. Kurien opponiert dem

festgehaltenen Grundsatz, dass «das Hauptziel Wachstum sei und nicht soziale
Gerechtigkeit», im irrigen Glauben, dass mit dem wachsenden Wohlstand die soziale

137



Gerechtigkeit sich von selbst einstelle. Er sieht zwar, dass materielle Prosperität und
auf .Bruderschaft bedachte Gleichheit zusammengehören. Aber der in der französischen

Revolution propagierte Begriff der «égalité» kann Kurien nicht im Sinn von
bloss innerer Würdegleichheit oder im Sinn von «gleichviel Lohn oder Besitz für alle»

verstehen, sondern im Sinn von Teilhaberschaft an der gleichen sozial ausgerichteten
Menschenwürde. Das herrschende gegenwärtige ökonomische System erstickt aber die

Menschenwürde von Millionen. Der wachsende Wohlstand der Reichen führt nicht
dazu, dass die Armut der Massen überwunden wird. Kurien plädiert für die durchführbaren

Massnahmen in kleinen Schritten317, für Transaktionen im Landbesitz auf
nationaler Ebene im Blick auf die Bildung von kooperativen Farmen.

Überlegt man sich diese nationalökonomischen Einsichten eines Inders, so sieht der
westliche nachdenkliche Missionar, dass es in Sachen einer echten «Entwicklungshilfe»

zu einer ganz neu verstandenen «Erweckung» kommen müsste. Die aus dem

sittlichen Dunkel des alten oder modernen «Heidentums» oder aus dem schläfrigen
Christentum wirklich Erweckten werden wach für ihre soziale Verantwortung gegenüber

den unterentwickelten und unterdrückten Menschen in einer «Reformation der

Gesellschaft», die nicht einfach automatisch aus dem emotional erlebten Christenglauben

sich ergibt. In dieser Richtung ist der zehnte Punkt der Grundsatzerklärung der
Basler Mission für die achtziger Jahre zu verstehen318. Das Leitbild des von der
Schweiz ausgesandten Entwicklungshelfers, Missionars oder Experten hat im Lauf der
letzten 20 Jahre dem Konzept der Partnerschaft Platz gemacht, das zum Aufbau von
Solidaritätsnetzen führte. Heute fragt man sich aber, ob man sich nicht um
Strukturänderungen in der Entwicklungshilfe bemühen muss im Zusammenhang mit dem

nachhaltigen und wohlüberlegten Schuldenerlass für die 60 ärmsten Länder der Welt
im Blick auf das Jubeljahr der Eidgenossenschaft 1991. Wenn strenge ethische Kriterien

ausschlaggebend werden sollen, so müssen vor allem im Zuschreiten auf eine neue

Weltwirtschaftsordnung «die Bedürfnisse der Bevölkerung Priorität erhalten». Dabei
sollen «die öffentlichen und privaten Geldgeber von den Schuldenerleichterungen
nicht ungebührlich profitieren». Wenn der «Währungsfonds das Sklaventreiber-
Image los werden will», so geht dieser Wille schlecht zusammen mit den problematischen

ökonomischen Wachstumsprognosen, die den Blick auf den reichen Westen
richten und zu wenig in Betracht ziehen, dass das Elend der armen Menschen immer
näher auf uns zukommt (vgl. Hans Ott: Gibt es Hilfswerk-Aufgaben der 3. Generation?

Brot für Brüder-Information, Ende September 1989; Rieh. Gerster,
Arbeitsgemeinschaft Schweizer Hilfswerke, BaZ vom 28.9.1989, S. 3).

Wie sehr die aus der Basler Mission hervorgegangenen indischen Gemeinden noch
von dieser notwendigen Einsicht entfernt sind, wurde mir 1968 bei einem Gespräch mit
einem indischen Dorfpfarrer im Kurggebiet (Merkara) bewusst. Nach seiner Meinung
geht es bloss darum, dass die Gemeindeglieder brav sind und tüchtig arbeiten, dann
könnten sie es zu etwas bringen. Sie sollten sich nur den früheren Plantagenbesitzer

138



zum Vorbild nehmen, der mit seinen Leuten klug und geschickt umzugehen wusste. Es

braucht in der Meinung dieses Dorfpfarrers nur die richtige geistige Einstellung und
ethische Haltung oben und unten im Volk, so werde sich alles von selbst ergeben. Die
Fragen nach dem Menschenrecht, der Menschenwürde und dem gerechten Lohn scheinen

ihn keineswegs zu plagen.

bb) Eindrücke von den «blauen Bergen»

Die missionarische Wirklichkeit von ihrer Geschichte her ist mir 1967/68 in ihrer

ganzen Problematik in Indien entgegengetreten, besonders während eines Ferienaufenthaltes

auf den sogenannten «Blauen Bergen». Während der heissen Zeit des Jahres

pflegten sich damals die Missionsleute jeden Alters aus den verschiedenen Kirchen in
Kotagiri zu sammeln. Zur körperlichen und geistigen Erholung ist man auf die Berge

gezogen. Vor vielen Jahrzehnten hat der Berner Pfarrer Walter Lüthi in einer Basler

Predigt darauf hingewiesen, wie auf den Hügeln die Frommen unter sich sind, ohne
sich mit der Welt beschmutzen zu wollen. Aber so wenig der heilige Antonius in der
Einsiedelei den Versuchungen des Fleisches entkommen konnte, ebensowenig sind die
missionarischen Frommen auf den Nilgiris vom hässlichen Konkurrenzkampf
verschont geblieben. Darüber hat der dänische Kirchenhistoriker Kaj Baago in einem

Aufsatz über «Das Schäfleinwegstehlen im 19. Jahrhundert» geschrieben. Man
gewinnt hier eine betrübliche Einsicht in den «Kampf um die Sherveroy Hills», bei dem

die Lutheraner und die englischen Kongregationalisten einander um die besten Ferienplätze

in die Haare geraten sind. Groteskerweise gab es für die christlichen Versammlungen

eine Union Hall, in der Andachtsübungen und Gottesdienste stattzufinden
pflegten. Zu meiner Zeit herrschten auf den Hügeln oben starke Bedenken gegen die

ökumenische Bewegung. Von einer freundlichen Annäherung an die Katholiken wollte
man nichts wissen. Im Sommersitz der Basler Mission, «View Hill» genannt, ist mir
das Schriftstück des Veteranen unter den Basler Missionaren, Dr. Paul Burckhardt, in
die Hände geraten, in der er die protestantischen Grundsätze gegenüber den katholischen

Irrtümern verteidigte319. Man gab in der Anfangszeit der Basler Mission dem Sitz

mit Recht den Namen «View Hill», sah man doch weit in die Landschaft hinaus. Heute
ist man versteckt hinter hohen Eukalyptusbäumen.

Wir tagten 1968 mit der Basler Missionsfamilie in «Queens Hill». An den Wänden

hingen fromme Sprüche. Aus Australien war eine ältliche Lady eingetroffen, um uns
Gäste zu betreuen. Sie hielt sehr auf christliche Tischsitten und mahnte eine zu spät
kommende Missionarsfrau, persönlich das Tischgebet nachholen zu wollen, da die

offizielle Gebetshandlung schon vollzogen worden sei. Mit dem Namen «Queens Hill»
wird die Vision des englischen Kolonialreichs wach mit der Königin Victoria. Das

passte zum noch weitergehenden «englischen Wesen», das sich in der Tracht der

Verkehrspolizisten, dem Linksverkehr, dem Rechtswesen und dem Geschäftsgebaren
in den Läden bemerkbar machte.

139



Schliesslich ist der «Spring Hill» zu nennen. «Spring» heisst «Quelle», «Frühling».
Die Missionsleute hofften, in ihrer Sommerpause frische Impulse zu empfangen, um
gestärkt an ihre Arbeit im heisseren Tiefland zurückzukehren.

Wie doch die fromme christliche Welt und die nicht-christliche einheimische
Frömmigkeit auf den Hügeln oben nebeneinander ihr Sonderleben führten! Was war das für
ein Pilgerzug, der sich an einem schönen Sommerabend von allen Höhen und Hügeln
mitten ins Dorf Kotagiri hinunterbewegte! Ganz unten stand ein Tempel, der einen
starken Magneten darstellte für viele Junge und Alte, die mit ihren Früchten und
Blumenkörben herzueilten, um ihren Gott zu ehren.

Eine Zusammenkunft von Missionsgeschwistern ist notwendig. Informationen, die
das ganze Missionswerk betreffen, ungelöste Probleme, die auf den Tisch des Hauses
gelegt werden müssen, Besinnung unter dem ausgelegten Wort Gottes, Möglichkeiten
zum Gespräch unter vier Augen, Distanzgewinnen von der eigenen Aufgabe im
Zusammensein mit anderen Mitarbeitern, aber auch Luftschöpfen auf 2000 Meter Höhe:
das alles ist berechtigt und notwendig. Aber es stellte sich jeweils die Frage, ob der
Kreis der hier Versammelten sich bloss als eine in sich geschlossene Basler Missionsfamilie

verstehen wollte, oder ob sie sich in die grössere Christenschar einbezog und sich
neu auf das Reich Gottes auszurichten lernte, in dem die Vertreter der verschiedenen
Religionen mit ihrem Suchen nach Gott auch einen Platz einnehmen wollen.

cc) Verschiedenartige Kritik an Kirche und Mission

Angesichts der kritischen Fragen betreffend der missionarischen Vergangenheit und
Gegenwart in Indien konnten weisse Missionare oder Dozenten verschiedene
Konsequenzen ziehen. Am radikalsten verfuhr Dr. Kaj Baago: Er erklärte den Kirchenaustritt

und begründete diesen Schritt mit dem Bekenntnis, dass Lehre, Liturgie und
Sakramente in ihren gegenwärtigen Formen für ihn keinen Sinn mehr hätten. Für die
künstliche Wiederbelebung alter Glaubenssätze hatte er nichts übrig. Ihm war vor
Augen getreten, wie die bezahlten Kirchendiener sehr wenig gemein hätten mit dem
Geist Jesu. Man konnte und kann sich auch heute noch fragen, ob Baago mit seiner
radikalen Haltung mehr ein Ketzer oder mehr ein Prophet war für das, was kommen
soll!319a Ihm gegenüber ist aber eine nicht weniger kritische Gestalt zu nennen: Rev.
R.R. Keithahn. Seit 1935 hatte er als britischer Missionar in Indien gandhimässiger als
Gandhi gelebt. Er wurde von den britischen Kolonialbehörden dreimal aus Indien
vertrieben, weil er ihnen als eine unbequeme Figur erschienen war. Er hatte zwar die
Mission als Institution verlassen, war alt geworden, aber frisch und energisch geblieben

und sah sich selber bei aller ertragenen Unbill als den am meisten gesegneten
Menschen. Er hat den Glauben, dass Christus auch in der Organisation der Kirche bei
all ihren Mängeln und Schwächen gegenwärtig ist, nicht aufgegeben. Jedoch übte er
scharfe Kritik an den medizinischen Institutionen, deren Vertreter so weit entfernt vom
«heilenden Meister Jesus» leben würden. Trotz seinen schlimmen Erfahrungen in

140



Kirche und Mission war er ein Mann der Hoffnung geblieben. Er schüttelte den Kopf
über die vielen Missionare, die ihr eigenes Leben zum Problem machen, aber nicht
mehr die Kraft haben, in die dem Volk Gottes allzeit gegebene Hoffnung
hineinzublicken und hineinzugehen. Keithahn wagte gemeinsame Gebete mit Moslems
und Hindus. Dabei litt er vor allem an der Tatsache, dass die Glieder der offiziellen
Kirchen keinen realen Kontakt mit den wirklichen Nöten der Menschen zu finden
wissen.

d) Der missionarische Auftrag im Licht der Potterkonferenz in Whitefield,
Januar 1968

Ich hatte das Glück, anfangs 1968 wenige Meilen von Bangalore entfernt in Whitefield
an einer mehrtägigen Konferenz teilzunehmen. Vertreter aus verschiedenen christlichen

Kreisen Indiens trafen sich, um unter der inspirierenden Führung des damaligen
Sekretärs der Abteilung «Mission und Evangelisation» des Weltkirchenrates in Genf,
Dr. Philipp Potter (des nachmaligen Präsidenten des Ökumenischen Rates), der
brennenden Frage nachzugehen, was Mission heute bedeute. Mich musste als Mitglied der
Basler Missionsleitung dieses Thema ganz besonders interessieren. Ich kam zusammen
mit Katholiken und Nichtkatholiken, mit Indern und Nichtindern. Ich erlebte dabei
lebendige Kirche inmitten einer Bruderschaft von ganz verschiedenartigen Christen.

Diese Konferenz wurde in einer kritischen Zeit abgehalten, in der die christlichen
Missionswerke in Indien verschiedenen Angriffen ausgesetzt waren. Die
Aufenthaltsbewilligungen für ausländische Missionare wurden gestoppt. Im Staat Orissa wurde
ein Gesetzesentwurf lanciert, in dem es u.a. hiess: «Niemand darf direkt oder indirekt
einen Menschen von einem religiösen Glauben zu einem anderen zu bekehren suchen
durch Gewalt, Beeinflussung oder mit Hilfe betrügerischer Mittel, noch soll irgendjemand

irgendeine solche Bekehrung begünstigen.» Diese Orissa-Bill widersprach der
Wirklichkeit des säkularen Staates Indien, in dem jedermann das Recht hat, seine

religiöse Meinung und Haltung in aller Freiheit darzulegen, wozu auch die «Propaganda»

des eigenen Glaubens gehört.
Andrerseits gibt es viele Gründe, die die Feindschaft gegen die christlichen Missionen

begreiflich erscheinen lassen. Wie oft ist sich ein bekehrter Hindu in der christlichen

Kirche heimatlos vorgekommen. Und wie oft hat der missionarische Imperialismus

sich in einem mangelnden Verständnis für das wirkliche Denken und Fühlen der
Inder gezeigt!

Wir trafen uns zu der Potterkonferenz in einer Zeit, in der die konfessionellen
Weltorganisationen (Lutheraner, Reformierte, Katholiken, Orthodoxe, Methodisten)
ihr kirchliches Selbstbewusstsein wieder gefunden hatten. Wir trafen uns aber auch in
einem Land, in dem das grosse Elend der Menschen in ihrer sozialen Not gen Himmel
schrie. Es konnte sich also nicht darum handeln, dass die hier vertretenen christlichen

141



Gruppen sich selber in ihrer Kirchlichkeit zu behaupten suchen, um der aufbrechenden

ökumenischen Weite einen Riegel zu schieben. Philipp Potter hielt drei Hauptreferate.
In drei Thesen wurde klar herausgestellt, was Mission nicht sein kann: «Mission ist

nicht Ausdehnung der Kirche» (zur Steigerung ihrer Macht und ihres Einflusses),
«Mission ist nicht Proselytenmacherei», bei der die eine Konfession der anderen ihre
Schafe wegstiehlt oder nichtchristliche Menschen durch offenkundigen oder heimlichen

Zwang zu Christen «gemacht» werden, «Mission heisst nicht Antisäkularisa-
tion», bei der die persönliche Frömmigkeit in pietistischer oder liberaler Weise so

überbetont wird, dass fromme Menschen sich zufrieden in ihren eigenen Winkeln bloss

selber zu erbauen suchen. Hervorragend war das Referat des indischen Juristen E. V.

Mathew, der sich zur «Voreingenommenheit Gottes für die moralisch Ausgeschlossenen»

bekannte und die indische Abhängigkeit von der anglo-amerikanischen
Rechtsordnung beklagte, in der das Recht der individuellen Freiheit überbetont wird, so dass

die Verbrechen der Grossen durch das sogenannte «Recht» geschützt werden. Er bezog
sich hier auf die Kongresspartei, die die Interessen der Mächtigen vertrat. «Der Christ
hat ein Wachthund gegen Machtexzesse zu sein. Die Strukturen der Kirchen haben sich

in dieser Richtung zu wandeln... Rechtliche Indifferenz beschmutzt. Mitten in den

politischen Parteien haben die Christen aus einer wissenden Sachlichkeit heraus zu

sagen, um was es beim konkreten Recht geht. Sie sind dazu berufen, ihre eigene

Urteilskraft dem Gott der konkreten Geschichte zur Verfügung zu stellen und nicht
neutral zu registrieren, was läuft»320. Der bereits erwähnte Walliser Jesuit H. Volken

sprach über die christliche Präsenz im Verhältnis zur nationalen Entwicklung. Die
christliche Liebe hat mit der Steigerung der Lebensmittelproduktion zu tun! Das

Brunnengraben ist ein unmittelbarer Ausfluss aus dem Geist des Evangeliums. Nach
Volken sind die Menschen im Westen geistig unterernährt, in Indien aber sind die

Massgebenden beim Riesenangebot von Religiosität so überfüttert, dass sie ohne

Verdauungsstörungen nicht leben können! Das wahrhaft Geistliche hat mit dem innersten

Verständnis des Herzens undm.it der äusseren Darbietung der Speise etwas zu tun!
Der missionarischen Wirklichkeit in ihrer Problematik stelle ich im Blick auf die

Potterkonferenz einige Zeichen des missionarischen Auftrags gegenüber.
a. Wenn Kurien die «Bildung von kooperativen Farmen» vorgeschlagen hat (s.o. S.

138), so entspringt daraus die Einsicht, dass die menschliche Arbeit das eigentliche
Kapital darstellt, mit dem gemeinsam zu rechnen wäre. Das 1856 gegründete Waisenhaus

in Mulki wurde 1967 noch von Pfr. Fernandez geleitet. Mit dem Waisenhaus ist
ein landwirtschaftliches Arbeitsfeld ganz in der Nähe verbunden. Ingwer, Reis und
Ananas wachsen dort. Eine Pumpmaschine leitet jeden Tag vom nahen Fluss Wasser

in Rinnsale, damit das Reisland gewässert wird. Die Basis der ganzen landwirtschaftlichen

Arbeit sind die Waisenkinder und die Burschen, die angestellt werden. Der

gesamten Arbeit stand der Pfarrer als Betreuer vor. Hier wurde nicht Ausschau

gehalten nach Grossprojekten, die den Sonderwünschen und -ideen eines zielstrebigen
Pfarrers entspringen. Vielmehr wurde in einfachsten Verhältnissen eine kleine Arbeits-

142



gemeinschaft zwischen Jugendlichen unter der Leitung eines verständigen Pfarrehepaars

eingeübt. Das ist der stärkste Gegensatz zum sogenannten Neokolonialismus, bei
dem sich der Herrenmensch in seiner unmenschlichen Arbeitsgier als Ausbeuter andere
und sich selber entwürdigt und Herren und Sklaven selbstmörderisch einander
gegenüberstehen.

b. In der Nähe von Kalikut beeindruckte uns eine Aussätzigensiedlung. Unter den
270 Patienten war ein Silberschmied, der mit seinen verkrüppelten Händen feine
Silbernadeln herstellte. Es wurde an diesem Ort Chevayour Aussätzigenarbeit geleistet.

Zwei indische Krankenschwestern, ein englischer und ein indischer Arzt sowie
eine Krankenschwester aus Bayern mit national und kirchlich sehr verschiedenem
Hintergrund arbeiteten zusammen zum Wohl der Aussätzigen. Kranke, die nicht
bettlägerig waren, dienten Schwerkranken: Arbeitsgemeinschaft unter leidendem
Volk! Die Spinnerei und die Weberei wurden von Kranken besorgt.

c. Wie sehr gemeinschaftliche Arbeit erforderlich ist, zeigt sich auch auf dem Gebiet
der Seelsorge. Das haben besonders die Jesuiten gemerkt. Sie schreiben ihren Ordensleuten

vor, dass bei ihren Reisen die verantwortlichen Seelsorger mindestens dreimal
am selben Ort zu übernachten hätten, um vier Tage Zeit für einen wirklich fruchtbaren
Besuch auszusparen. Im wechselseitigen Geben und Nehmen sollen Schäden aufgedeckt

und geheilt werden. Was sich von einer bedrängten Seele losreden will, will aus
der Stille einer vertrauensvollen Atmosphäre herauswachsen. Der begnadete Seelsorger

weiss dabei zurückzutreten, um der Krankheits- und Gesundungsentwicklung im
gefährdeten oder zerbrochenen Gemeinschaftsleben freie Bahn zu geben. Dabei darf
die indirekte Seelsorge nicht verachtet werden, die durch geselliges Zusammensein
entsteht, bei dem Menschen wieder froh werden, weil Herzen sich ihnen aufschliessen.

d. Ein Deutschlehrer in Kalikut sah sich selber als Missionar. Er stand in Kontakt
mit Hindus und Moslems. Er sorgte für die Durchführung einer Schülermorgenandacht

von zehn Minuten in der Mitte eines Vormittags, bei der sich 60 bis 100 Schüler
einfanden. Er organisierte einmal monatlich einen Studentengemeindegottesdienst, zu
dem auch die Eltern eingeladen wurden. Der Deutschlehrer war verbunden mit dem
Studentenzentrum an der technischen Hochschule, an der auch junge Menschen aus
der syrisch-orthodoxen Kirche studierten. Der «Auftrag» missionarischer Art kam
zum Tragen bei der doppelten Öffnung gegenüber Moslems und Hindus, aber auch

gegenüber syrisch-orthodoxen Christen: Herzensmobilität war da gefordert!
e. Beim Abschluss des zweiten Indienaufenthaltes konnte ich an einem Intensivseminar

von indischen Studenten teilnehmen. Sie hatten zu berichten von ihrer praktischen
Tätigkeit, in die man sie vom College aus geschickt hatte. Was in diesen Berichten zu
Tage trat, war nicht nur Schockierendes, sondern deutete hin auf Zeichen eines neuen
Lebens im Sozialbereich des Evangeliums. Hier ein paar Beispiele:

aa. Ein nach Ceylon geschickter Student war schockiert über die lahme Kirche. Er
lernte aus dieser Erfahrung, wie er als Pfarrer die Nöte und Bedürfnisse der Menschen

143



in seiner Gesellschaft viel mehr ins Auge fassen müsse, um kleine Schritte der Hoffnung

mit ihnen zusammen zu tun.
bb. Eine Studentin erschrak über die Abwehrhaltung einer christlichen Gemeinde

den Prostituierten und Strafgefangenen gegenüber. Sie sah es als missionarischen

Auftrag an, gerade zu den Randgruppen der menschlichen Gesellschaft hinzugehen.
cc. Der Sohn eines indischen Pfarrers begegnete in seinem praktischen Dienst

pensionsreifen Pfarrern, die von ihrem Amt nicht zurücktreten wollten. Er sehnte sich

aber gleichzeitig nach einem «Senior friend», den er in den Anfangsstadien seines

Pfarrdienstes als einen sich nicht aufdrängenden Berater dringend nötig hätte!
dd. Ein in die Industriemission nach Madras geschickter Student hatte aus den

unhaltbaren Zuständen unter den dortigen Menschen nicht nur eine katastrophale
Situation vor Augen bekommen, sondern er lernte an den «Schmerz Gottes» glauben,

um Kraft zu schöpfen für einen schweren, aber nicht verheissungslosen Dienst3203.

ee. Ein anderer Student bekannte, im Teamwork in Madras viel gelernt zu haben,

um in der hoffnungslosen Lage unter resignierten, unmoralisch verkommenden
Menschen standhaft zu bleiben und weiter zu hoffen, wo nichts zu hoffen ist, im Blick
auf aktive Mitarbeiter unter den einfachsten Leuten.

e) Missionarischer Aufbruch unter schwierigen Umständen

Was eine altgewordene Mission ist, ist uns am 30. Dezember 1967 drastisch vor Augen
getreten. Am Strand von Tranquebar erblickten wir den Stein mit der in mancher
Hinsicht vielsagenden Inschrift: «1706-1906: Durch die Gnade Gottes landeten hier

am 9. Juli 1706 die ersten evangelisch lutherischen Missionare in Indien: Bartholomäus
Ziegenbalg und Hienrich Plütschau, errichtet von den dankbaren Gemeinden der

evangelisch-lutherischen Mission im Jubeljahr 1906.» Während unserer Autofahrt
durch den südindischen Kontinent konnten wir feststellen, dass sich die Hindutempel
auf dem Weg nach Tranquebar vermehrt haben.

Die Todesnähe der Gemeinde wurde uns symbolisch durch das Gräberfeld hinter
dem Fort erhellt. Alles ist verfallen oder am Verfallen. Ziegen weideten auf den

Gräberstätten. Schweine suchten ihr Futter. Frauen wuschen ihre Kinder hinter den

Grabsteinen. Ein leuchtendes Kreuz auf der leeren Zionskirche schien in die
einbrechende Nacht hinaus. Ja, «Es begann in Tranquebar»321 Und es ging dann weiter, weit
über zweihundert Jahre lang! Aber diese Westmission kam zu ihrem Ende. Mit dem

«Ende» dieser Westmission ist aber nicht die christliche Mission als solche zu ihrem
Ende gekommen. Auch in Indien geschehen neue Aufbrüche der Christen auf ihrem
Kontinent. Im folgenden seien einige Hinweise für solche Aufbrüche aufgeführt.

1. Wir haben mehr als einmal erlebt, dass europäische oder amerikanische Missionare

keine Aufenthaltsbewilligung mehr erhielten. Man sprach vom «Moratorium».
Dabei dachte man an einen längeren Unterbruch der westlichen Missionsarbeit zugun-

144



Abb. 11

Gedenkstein in Tranquebar (Indien)



sten der selbständig werdenden Kirchen und ihrer missionarischen Aktivität. Dabei

stellte sich die Frage, ob der Abbruch nicht zum Aufbruch anderswie und anderswohin
führen könnte.

2. Wenn der christliche Missionar spürt, dass er nicht mehr erwünscht ist, kann es bei

ihm zu einer heilsamen Schockwirkung kommen. Er sieht seine eigenen Missstände:

war er überlastet von zu vielen Aufgaben, die er gar nicht hätte tun müssen? War er

unterbelastet in seelsorgerlicher Hinsicht, weil Kämpfe und Krämpfe ihn viel zu wenig

zu den Menschen kommen Hessen? Hat er sich zur Flucht ins Routinegeschäft verführen

lassen? «Lief» das Geschäft, ohne dass er wirklich zu den Leuten «lief» und sie

nicht mehr zu ihm «liefen»?
3. Bei einer Sitzung im Lehrerkollegium in Mangalore hörte ich einen indischen

Dozenten europäische Missionare tadeln, die an ihrer einflussreichen Stellung festhalten

möchten. Aufbruch zu neuer Wirkungsweise würde jetzt bedeuten: in der Preisgabe

von zweifelhaften Vorteilen Handlungsfreiheit zu neuen Lebenserfahrungen
erhalten!

4. Freundschaften unter Missionaren können reichen Gewinn bringen, aber auch der

grösseren Gemeinschaft des Mitarbeiterkreises schaden. Mitarbeiter sind nicht ohne
weiteres Freunde. Die Gesangbuchzeilen:

Kommt, Kinder, lass uns wandern, wir gehen Hand in Hand;
Eins freuet sich am anderen in diesem fremden Land

gehen nicht unbedingt leicht über die Lippen! Andrerseits konnte eine Missionarin
gerade in der Öffnung für einen andersfarbigen Menschen erfahren, was christliche
Liebe ist. Sie erfuhr in der Fremde die Heimat der Liebe an Fremden und mit Fremden.
Sie verstand aus der Praxis, was der alte Diognetbrief mit den Worten zum Ausdruck
brachte: «Jede Fremde ist ihnen (den Christen) ein Vaterland, und jedes Vaterland ist
ihnen eine Fremde.»322 Freundschaftsbeziehungen lassen zur Öffnung aufbrechen in
der grösseren Gemeinschaft unter Fremden mit Fremden.

5. Mancher Widerspruch im Leben der einheimischen Kirchen zeigt sich darin, dass

sie einerseits nicht abhängig sein wollen vom Westen und andrerseits doch nicht mit
Betteln um Spenden aufhören können. «Aufbruch» würde hier bedeuten: in ein
wechselseitiges Geben und Nehmen hineinwachsen, wobei das Finanzielle und das Geistliche

miteinander verquickt sind. Schon vor einem halben Jahrhundert hat der indische
Bischof Azariah daraufhingewiesen, dass das «christliche Geben» in einer wechselseitigen

Hingabe besteht: die Öffnung für die Mitmenschen ist ein wechselseitiges
Geheimnis in der konkreten Praxis323.

6. Das christliche College in Bangalore bekam teilweise heftige Kritik aus fundamentalistischen

Kreisen zu hören. Ein Theologe aus diesen Kreisen riet mir, mich von dieser

Ausbildungsstätte abzuwenden. Tatsächlich aber steht das College in Bangalore vor
einer doppelten Aufgabe. Einerseits unterstehen die Lehrkräfte der Pflicht, Pfarrer für
die verschiedenen christlichen Kirchen auszubilden und darum auch Wege einzuschlagen,

um zur echten christlichen Frömmigkeit anzuleiten. Andrerseits sieht sich das

146



College aber auch vor die Tatsache gestellt, dass die heutigen christlichen Kirchen in
Indien mit ihren Pfarrern und Gemeinden von der ausserchristlichen säkularen Welt
und den nichtchristlichen Religionen noch wenig wissen. Ihr oft introvertiertes
Christentum führt sie dazu, die Ohren und das Herz zuzuschliessen, z.B. vor dem «Gebet
für Indien», das der nichtchristliche Dichter, Philosoph und Musiker Rabindranath
Tagore (1861-1941) einst gesprochen und das der Franziskaner Coelho für den «Tag
der Unabhängigkeit» übersetzt hat:

Mein Vater, lass mein Land in den Himmel der Freiheit hineinwachsen,
Wo der Geist ohne Furcht ist und der Kopf hochgehalten wird,
Wo die Erkenntnis frei ist,
Wo die Welt nicht durch enge Hauswände in ihre Bestandteile zerbricht,
Wo die Worte aus der Tiefe der Wahrheit herauskommen,
Wo unermüdliches Streben seine Arme der Vollkommenheit entgegenstreckt,
Wo der klare Strom der Vernunft sich nicht in die öden Sandwüsten toter

Gewohnheit verliert,
Wo der Geist durch dich in sich stets erweiternden Gedanken und Aktionen

geleitet wird!
Wenn der Aufbruch zu solch nichtchristlichen Stimmen bejaht wird, kann sich ein

christliches College nicht darauf beschränken, echte Frömmigkeit nur in emotional
eingefahrenen Geleisen und in liturgisch festgelegten Bezirken zu pflegen. Zwischen
schädlichem Zwang und individueller Willkür findet sich der Aufbruch zur Brunnenstube

christlicher Freiheit und geschwisterlicher Gemeinschaft in der Anrufung des
Vaters, der «seine Sonne aufgehen lässt über Gute und Böse» (Matth. 5,45).

7. In einer Retraite kam uns Dozenten das Dilemma zum Bewusstsein, in das
indische Studenten hineingeraten, wenn sie unter dem Einfluss ihrer pietistisch und
liturgisch geprägten Kirchen in den sogenannten «Gemeinschaftsgruppen» («fellowship

groups») meinen ein frommes Gegengewicht gegen rein intellektuelle Beschäftigungen

theologischer Art finden zu können. Mir kam in Indien wie auch schon in
Europa ein heimlicher Hass auf alle «Theologie» entgegen. Dieser Hass nährt sich von
dem Vorurteil, dass theologische Beschäftigung von vornherein im Kampf liegen
müsse mit echter Frömmigkeit. Ich ermunterte die Studenten dazu, nicht nur die Bibel,
sondern auch profane Schriften intensiv zu lesen. Und gerade beim Aufbruch zu dieser
doppelten Öffnung könnte es geschehen, dass das Wehen des Geistes spürbar wird, der
«in alle Wahrheit leitet», die ihr Zentrum in Jesus Christus gefunden hat (Joh. 16,13).

8. Besonders instruktiv war mir eine allindische Konferenz über theologische Ausbildung

(29. April bis 4. Mai 1968). Das Ziel der Ausbildung sah man nicht in der
Schaffung eines würdigen Pfarrerstandes, der seine Positionen und Ehrenstellungen zu
wahren und zu festigen hätte, sondern «in besonders verantwortlichen Dienstträgern
im Rahmen des allgemeinen Priestertums». Der Pfarrer ist nicht ein gottesdienstlicher
Funktionär, der betend und amtierend zur Stelle zu sein hat. Er ist dazu berufen, mit
den Gemeindegliedern zusammen in neuen Erziehungsphasen weiterzuwachsen. Mit-

147



ten im Gespräch mit einfachen Leuten will die praktische Theologie immer neu eingeübt

sein. Aufbruch also im selbstkritischen Weiterwachsen unter der Leitung des

kritischen heiligen Geistes.
9. Mein Kollege Kurien hatte von der Gefahr der englischen Sprache geredet, die

zwar im vielsprachigen Indien als unerlässliches Medium benützt werden muss, die es

aber oft verhindert, dass der Inhalt der christlichen Botschaft, die in den Kopf
eindrang, ins Herz hinuntersinkt. Damit hängt es dann auch zusammen, dass der Mangel
an kreativem indischen Denken zu beklagen ist. Klaus Klostermaier324 behauptete

zwar, dass die gründliche theologische Ausbildung das Herz des Inders nicht
verwandle, sondern es nur mit einem christlichen Firnis überkleistere. Diese Behauptung
ist aber nur dann stichhaltig, wenn Kopf und Herz nicht symphonisch zusammenklingen.

Eine einheimische Sprache bietet aber auch noch keine Gewähr dafür, dass mit
ihrer Hilfe das Evangelium wirklich unter die Leute kommt. Lokale Traditionen aller
Art oder ein enger Kirchengeist könnten der Durchbruchsgewalt des Heiligen Geistes

im Wege stehen. Das befreiende Evangelium will sich in «jedem Dialekt» (Apg. 2,8)
Eingang verschaffen in Kopf und Herz, wenn der Windstoss des Heiligen Geistes

Köpfe und Herzen erfasst.
10. Kopf und Herz in ihrer harmonischen Verbindung zielen aber auf soziale

Verbesserungen in der menschlichen Gesellschaft, die heute in allen Kontinenten zu einem

grossen «Weltdorf» zusammenzuwachsen berufen ist. Das Elend der anderen Mitmenschen

kommt immer näher auf uns zu. Die im sozialen Horizontalauftrag
«aufwachenden» und auf eine «tatkräftige Hilfe hin sich entwickelnden» und sich so «entfaltenden

Menschen» stehen unter dem Verheissungszeichen des Gottes, der «wachsen
lässt» (1. Kor. 3,6). Dabei stellt sich aber die Frage, ob der ökonomische
Wachstumsvorgang zum verderblichen Überfluss und zur Schädigung der Nächsten führt, die

in den Mangel hinuntergestossen werden, oder ob das Wachstum das «Überströmen»
auf andere zur Folge hat, die frei werden, in der ökonomischen Entwicklung mitzutun.

In der «Gesamtindischen Konsultation über Theologie, Politik und Gesetz im Kontext

von Indiens sozialer Revolution»325 wurde die Ausführung von Landverteilungsprojekten

zusammen mit einer neu erkannten Verantwortung gegenüber der Natur
gefordert. Dadurch würde die Selbsthilfe der indischen Bauern geweckt, die sich mit
der Hilfe der sich einschränkenden Grossgrundbesitzer verbinden müsste. «Gleichheit»

wäre dabei nicht als ein starres Prinzip zu verstehen, sondern als ein Streben nach

ausgleichenden Tendenzen. Die «wohlerworbenen Rechte» (die «vested interests») der
Landbesitzer träten in den Hintergrund. Der Aufbruch im sozialethischen Sinn wäre
im Entgegenkommen von zwei Seiten her zu bewerkstelligen.

148


	Indien im Umbruch - Mission im Aufbruch

