
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 9.: Ghanaerfahrungen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9. Kapitel:
Ghanaerfahrungen

a) Begegnungen im College, in der Kirche, im Spital und auf Reisen

Als ich am 3. August 1962 von Kamerun her in der ghanäischen Hauptstadt Accra
landete, wurde mir klar: es gibt «viele Afrikas»! Ghana ist nicht Kamerun und Kamerun

ist nicht Ghana. Ich kam jetzt in ein weiter entwickeltes Land, in die ehemalige
britische Kolonie (seit 1821), an der 1826 die Basler Mission ihre Missionsarbeit
angefangen hatte. 1957 wurde dieses Gebiet zunächst mit Westtogo zusammen ein
«Staat» mit einem Generalgouverneur als Vertreter der britischen Krone. Der Name
«Ghana» wurde in Erinnerung an das sudanesische Frühreich in Westafrika gewählt,
das im ersten christlichen Jahrtausend zu grosser Macht gelangt war, bis es unter dem
vordringenden Islam dem Zerfall entgegenging. Kwame Nkrumah, der von 1957 bis
1966 dieses Land regierte, sah sich als Führer und hoffte als solcher, in einem unabhängigen

nationalen Grossafrika eine wesentliche Rolle spielen zu können. Seine Anhänger

formulierten ihren Glauben an ihn mit den folgenden Worten: «Gerade wie das
Christentum sich weiter in der Welt ausbreitete viele viele Jahre nach der Kreuzigung
Christi, so wird Leben und Lehre von Kwame Nkrumah, die in der Philosophie des
Nkrumaismus wie ein Schatz aufbewahrt wird, weiterleben bis ans Ende der Zeit,
sogar dann, wenn die Person Nkrumah dahingegangen sein wird.» Nkrumah hatte
einst Philosophie und Theologie studiert, war dann aber immer mehr von seiner
politischen Philosophie gefangengenommen worden, die ihm die Vision eines geeinten
Afrikas unter seiner Führung vorgaukelte.

Die Situation im Lande unter Nkrumah war politisch hochgeladen. Bei den Reisen
im Lande herum kam es auf den Strassen immer wieder zu unfreiwilligen Stops, wobei
die Polizei Leibesvisitationen vornahm, um womöglich versteckte Bomben zu finden,
die gegen Nkrumah, der sich ein Refugium fern von Accra hatte bauen lassen, hätten
geschleudert werden können. Einem Attentat im Norden Ghanas war Nkrumah zwar
glücklich entkommen, musste sich aber im Missionsspital der Basler Mission in Bawku
wegen einer Verwundung behandeln lassen.

Doch nicht nur politisch, sondern auch theologisch geriet ich gleich zu Beginn in ein
anderes Klima, verglichen mit dem, was sich mir in Kamerun dargeboten hatte. Vom
Internationalen Missionsrat einberufen, fand eine Sitzung des Theologischen Education

Fonds statt, der darüber zu beraten hatte, wie an den afrikanischen Colleges
Bibliotheken für afrikanische Studien eingerichtet werden könnten. Ich traf meinen

109



missionstheologischen Kollegen aus Heidelberg, Prof. Werner Gensichen, der in
einem Referat die Afrikaner und die Europäer dazu aufrief, mit einem «höheren
theologischen Training» das Ihre dazu beizutragen, damit der verkrampfte Nationalismus,
der gruppenegoistische Denominationalismus und die vor allem in Südafrika kultivierten

Rassenschranken mit der Zeit überwunden werden könnten. Worin aber dieses

«höhere theologische Training» bestehen soll, wurde mir schon damals nicht einsichtig

gemacht. Seitdem die Basisgemeinden in Lateinamerika uns erfahren lassen, dass

gerade im niederen Volk oft höhere Weisheit zur Sprache kommt als auf den
wissenschaftlichen Kathedern269, ist es jedenfalls nicht das Privileg der theologischen Akademiker,

das «höhere theologische Training» für sich allein in Anspruch zu nehmen.

Andrerseits konnten mich aber die Buscherfahrungen in Kamerun nicht gänzlich auf
die nichtbiblischen Bücher verzichten lassen. Wohl hatte ich einige Zeit nach der

Ankunft in Ghana die Erfahrung machen müssen, dass das nach Takoradi aufgegebene

Reisegepäck mit theologischen Büchern irrtümlicherweise bis nach Marseille

weitertransportiert worden war. Ich konnte daraus den Appell vernehmen, dass ich
beim Einsatz im Trinity College in Kumasi versuchen solle, mich allein auf die Bibel zu

beschränken. Trotzdem war ich aber frei, mich anderen Schriften zu öffnen, die mir
einiges über die Geschichte und Gegenwart Ghanas mitteilen konnten.

So las ich mit Interesse das Buch des einstigen Ghanamissionars und jetzt pensionierten

Gymnasiallehrers am Bäumlihofgymnasium Dr. Hans Debrunner über die

Hexen in Ghana270 oder die pädagogisch interessante Schrift über ghanäische
Kindererziehung271, und ich nahm Kenntnis von der ethnopsychiatrischen Studie über das

ländliche Ghana, in der die Anthropologin Margaret Field auf die positiven und

negativen Wirkungen an den nicht-christlichen Heiligtümern in Ghana hinwies272. Auf
diese Weise merkte ich, wie gerade die nicht-biblische und nicht-theologische Literatur
dem zünftigen Theologen hilft, mit Rücksicht auf den sozialen Lebenskontext, in dem

er sich befindet, die Schrift zum Reden zu bringen. Unter meinen Schülern in Kumasi
befand sich ein englischer Student. Ihm war der Heilige Geist der Inspirator und
Garant für die Sicherheit der christlichen Überlieferung. Er runzelte die Stirne
darüber, dass die Studenten auch oft an europäischen Universitäten viel über die Bibel
lesen, weil sie ein Examen bestehen müssen, ohne dass sie aber sich in der kursorischen
Bibellektüre einzuüben versuchen würden. Er fand es darum wesentlich einfacher, in
Ghana als in England mit der Bibel konzentriert zu arbeiten, weil auf keine
Verwandtschaftspflege Rücksicht zu nehmen sei, die eigene Kulturausübung mit Musik und
Theater unterbleibe und das gesellschaftliche Leben auf ein Minimum reduziert werden

könne! Ja, man könne, ohne von der Kritiklust der Studenten hin- und hergerissen

zu werden, sich dem Studium der Schrift hingeben und sich beschränken auf
freundschaftliche Kontakte mit Nächsten, die einen nötig hätten. Von diesen Beobachtungen
aus begann er dann das auch mir sehr problematische englische Examinationssystem
zu kritisieren. So richtig aber auch seine kritischen Beobachtungen waren, so meine ich
doch, dass es gut war, wenn die Basler Mission in ihrer Ausbildung schon im alten

110



Seminarbetrieb und auch in den moderneren Ausbildungskursen gerade die alltäglichen

Wirklichkeiten mit in Betracht zieht, die man durch Bücherlesen und sog. Field-
studies zu erfahren bekommt. Es war darum für mich eine providentielle Fügung, dass
meine kurze Lehrperiode in Ghana eingebettet war zwischen erlebnisreichen Besuchsreisen

und einer anstrengenden Buschtour. So konnte ich in Ghana ein zweites Mal
lernen, wie lebendige Theologie «unterwegs» entsteht und sich im Gang der Ereignisse
fortpflanzt.

Eine der ersten Gestalten, die mich stark beeindruckte, war der anglikanische
Professor Noel-King. Ich lernte an dieser Person erfahren, wie der Anglikanismus - mit
dem sich die Basler Mission in ihrer Geschichte auseinandersetzen musste! - verschiedene

Seiten an sich hat. Beim Mittagessen, zu dem meine Frau und ich eingeladen
waren, erschien der Dozent an der Universität in Legon nur mit einem Lendentuch
bekleidet. Als ich ihn dann 1977 beim zweiten Ghanaaufenthalt wieder traf, kam der
zum Witwer gewordene Patriarch mit wallendem Bart in die Kapelle des Trinity
College, das inzwischen nach Legon verlegt worden war, und fiel - wie ein Muslim! -
mit seiner ganzen Körperlänge anbetend im Chor auf den Boden, die heilige Liturgie
auch körperlich-sinnenfällig zum Ausdruck zu bringen. Wache Anglikaner entkrampfen

sich in ihrer reichen Gottesdienstlichkeit und lassen das christliche Leben in die
sozialen Notstände hinauswachsen273.

War mir so Noel-King als europäischer Vertreter des Anglikanismus entgegengetreten,
so der Ghanäer aus Ostghana Prof. Christian Baeta274 als reformierter Theologe.

Anglikaner und Reformierte gehen in der missionarischen Bewegung auf das 3.
Jahrtausend christlicher Zeitrechnung offen auf ihre Zeitgenossen zu. Hier kann es dann
auch zu freien Konfessionswechseln kommen. Eine deutsche Krankenschwester; die in
Nordghana gearbeitet hatte, Hess sich z.B. in einen anglikanischen Orden aufnehmen.
Gottesdienstliche Regel und krankenpflegerischer Dienst konnte sie als Ordensschwester

verbinden und wuchs so auf ihre Weise in eine andersartige Christlichkeit hinein
als die war, in der sie aufgewachsen und in die hinein sie einst in den Dienst der Basler
Mission berufen worden war. So ist in der Tat die Basler Mission für manchen eine
«durchlässige Passage» geworden275.

Natürlich hatte ich keine Zeit, mich in eine der wichtigsten ghanäischen Sprachen
Twi oder Ga zu vertiefen, auch wenn die Basler Mission ihren Sendboten immer wieder
eingeschärft hat, die einheimischen Sprachen ihres Arbeitsgebietes zu lernen276. Während

ich mich so um das Englische im Hören und Reden bemühte, kam mir während
der Abendmahlsfeier der presbyterianischen Synode in Abetifi ein besonderes
«Sprachereignis» zu Hilfe: ich verstand während des ganzen Gottesdienstes in der
Twi-Sprache zwar kein einziges Wort. Aber trotzdem «verstand» ich das Abendmahl;
als der afrikanische Pfarrer mir Brot und Wein darreichte, erfuhr ich, dass allein der
Gnadenempfänger als Christ leben und gedeihen kann. Im Bereich unverstandener
liturgischer Worte hatte ich das Zeichen der Gnade empfangen.

Einige Zeit hielten wir uns in Agogo auf. Dort befanden sich ein Spital und ein

111



Lehrerinnenseminar. Dr. Meister, der jahrelang in China als Missionsarzt tätig gewesen

war, verstand es ausgezeichnet, in harmonischer Weise seinen ärztlichen und seinen
christlichen Dienst zu verbinden277. Ich hatte Gelegenheit, kleine Aufsätze von Schwestern

und Krankenpflegern zu lesen, die sie in der Krankenpflegeschule über das
Thema zu schreiben hatten: «Meine Freuden und Leiden als Krankenpfleger(innen)».
Hier seien ein paar Beispiele genannt. Die Uniform, in die sich Agnes jeden Tag
kleidet, hilft ihr ihre Arbeit gut ausführen. Rose empfängt vom Zusammenessen und
Zusammenlernen eine Hilfe von Gott. Allerdings bewegt sie die Frage: «Wie kann ich
jedermann gleich gern haben, wo ich doch nicht jedermann gleich mag?» Mary sieht
die Aufgabe vor sich, sich ganz in die einzelnen Patienten einzufühlen und deren Nöte
ganz auf sich zu nehmen, ist man doch mitverantwortlich für Wohl und Wehe derer,
mit denen man in eine zeitweilige Leidensgemeinschaft hineingerufen ist. Der
Krankenpfleger Nkrumah arbeitet mit seinen Kollegen im Spital so gut zusammen, dass er
hochgemut seinen Dienst für Gott und Vaterland ausübt. Gegen Ende der Schulzeit
steht jede der Schüler und Schülerinnen vor der persönlichen Frage: wie suche und
finde ich meinen eigenen Weg verantwortungsvoll in der Gruppe und inmitten der
Patienten? Die versierte Leiterin der Krankenpflegeschule gab in den Religionsstunden,

an denen ich dabei war, eine klare Auslegung des Prologs des Johannesevangeliums

(Joh. 1,1-14).
Von der Krankenpflegeschule ist kein weiter Weg zu einer Bemerkung über die

ärztliche Mission, wie ich sie damals in Ghana zu Gesicht bekommen hatte. Die Basler
Mission stand infolge der Aufbauarbeit von Dr. Meister in Agogo in bestem Ruf. Von
weither kamen die Kranken mit ihren Leiden und hofften auf Heilung. Um der
ärztlichen Mission im Norden Ghanas Vorschub zu leisten, wurde in Bawku ein zweites

Spital errichtet. Man fragt sich in der ärztlichen Mission immer wieder, worin der
eigentliche Missionsdienst zu bestehen habe. Dr. Meister konnte sich seinen ärztlichen
Dienst mit Leib und Seele nicht anders vorstellen, als dass er jeweils mitten in den
Alltagsarbeiten ein kurzes christliches Zeugnis dem Personal und den Patienten anbot.
Andere Ärzte sehen gerade in ihrem ärztlichen Dienst ihren missionarischen Beitrag,
ohne dass sie sich verpflichtet fühlen würden, eine christlich mündliche Botschaft
auszurichten. Verkündigtes Evangelium durch Botschaften und gelebtes Evangelium
im ärztlichen Beruf gehören beide zum heilenden Dienst am Nächsten. In den Reihen
der Missionsärzte gab es dann auch solche, die Freude hatten und sich Zeit und Kraft
nehmen konnten, in regen Kontakt mit afrikanischen Naturheilärzten zu treten. Man
kann diese mit der Pflanzenwelt und mit der afrikanischen Seele bestens vertrauten
«native doctors» nicht als Zauberdoktoren abtun. Vielmehr kann der europäisch
medizinisch ausgebildete Facharzt gerade bei diesen Naturärzten wahrnehmen, wie
diese Menschen bei ihrer «primitiven» und doch so «tiefgründigen» Tätigkeit einen
ganzheitlichen Heilungsdienst ins Auge fassen. Sie sind eine Herausforderung für die
europäisch medizinische Praxis, wobei der Facharzt lernen kann, in seinem Beruf sich

jeweils dem ganzen leidenden Menschen zu öffnen278.

112



Ein anderes Problem in der ärztlichen Mission stellt sich bei der Frage, welche Art
von technischen Hilfsmitteln zu verwenden sei. Sollen die teuersten Apparate erbettelt
oder angeschafft werden, oder soll man sich mit einfacheren und doch wirksamen
Mitteln begnügen? Man kann das eine nicht tun ohne nicht auch das andere ins Auge
zu fassen. Wenn geschenkte teure Apparaturen wegen Arbeitermangel nicht bedient
werden oder keine Ersatzteile beschafft werden können, so stehen sie als totes Kapital
herum und versperren den Platz. Wichtig ist die Zusammenschau von kurativer und
prophylaktischer Medizin. Es geht in der ärztlichen Medizin nicht bloss um die Frage,
wie ein kranker Mensch an einem Körperteil gesund gemacht werden soll, um in diesem
Gesundungsprozess dankbar den lebendigen Gott seines Lebens zu erfassen. Vielmehr
wird die ärztliche Mission in dem Sinn prophylaktisch zu wirken suchen, dass sie den
Schutzdienst vor drohenden Krankheiten und Seuchen, vor allem die hygienische
Wartung der gefährdeten Menschen ins Visier nimmt und das Problem der Geburtenregelung

vernünftig in die Praxis umsetzt. Wichtiger als der «Pilgerzug» in die grossen
Spitäler ist der Weg in kleinere Landkliniken (Dispensaries). Früher konnte man die
Ärzte mit ihren Trägerkolonnen auf Wegen und durch Bäche hindurch einfachen
Siedlungen entgegenwandern sehen. Heute bringt das Auto oder ein Flugzeug ärztliche
Hilfe an Orte, deren Bewohner die Reise zum weit entfernten Spital nicht antreten
können. Wenn jetzt die Spitäler in die Verantwortung der presbyterianischen Kirche
von Ghana übergegangen sind, so kommt es wesentlich darauf an, dass man die treue
Pflichterfüllung in den Kirchenspitälern zusammenzusehen vermag mit der bescheidenen

prophylaktischen Arbeit, bei der «christliche Schwestern unter den wenigen Bäumen

in der Steppe Nord-Ghanas Mütter und Kinder beraten»279. Schliesslich kommt es
in der ärztlichen Mission weitgehend darauf an, wie ein Arzt, eine Ärztin, eine Schwester

oder ein Krankenpfleger sich gibt und in verschiedener Weise «mit Leib und Seele»
im Dienst steht. Wenn aus Mangel an Arbeitskräften keine Zeit mehr bleibt,
menschlich mit den Patienten zu reden oder evangelistisch zu wirken, so ist die Krise
der ärztlichen Mission da.

Verschiedene Eindrücke stürmten in dieser ersten Ghanaperiode auf uns ein: worauf
setzt die preshyterianische Kirche ihr Schwergewicht? Versteht sie sich als eine
sendende Kirche inmitten der ghanäischen Gesellschaft oder als eine Brücke zum Himmel
für afrikanische Seelen? Oder entwickelt sie sich zu einer Mittelklassegesellschaft der
vermöglichen Bürger? In einem Gespräch mit einem ghanäischen Pfarrer hörte ich, wie
wichtig ihm die vorbildliche Zusammenarbeit unter den Missionaren wäre, wenn sie
das Bild einer korporativen Kraft ihm vor Augen stellen. Er sähe dann darin ein
Vorbild für die sich bildende afrikanisch-christliche Gemeinschaft unter den Schwarzen

selber angesichts der Drohung von weiterschwelenden Stammesfehden. Der Hinweis

auf eine grosse im Bau befindliche kathedralähnliche Kirche steht im Schatten der
Konkurrenz mit den Katholiken. Konkurrenzspannungen sind ebenso gemeinschafts-
hindernd wie die sich abspaltenden frommen Individuen, die ihren eigenen Gruppengeist

zu kultivieren suchen.

113



Wenn man unter diesen Umständen danach fragt, was für eine Kraft die ghanäische

Kirche zu einem «missionary body of Christ» zu machen imstande wäre, so ist es wohl

richtig, auf die Kraft Gottes hinzuweisen (vgl. oben S. 106). Andrerseits ist aber für
einen Afrikaner mit seiner noch nicht ganz oder in falscher Weise eingesetzten Vitalität
ebenso wichtig, dass die Kirche in allen ihren Gliedern den Titel einer Schrift, die ich in

einem Pfarrhaus in Ghana vor Augen sah, als Lebensverheissung in sich aufnähme

und zu leben begänne: «within you is the power».
Als reformierter Basler Theologe suchte ich mich in den Betrieb des methodistischen

College einzugliedern. Da konnte ich etwa einer Studentenpredigt lauschen, in der der

Verkündiger nichts anderes darbot als eine schön geformte Liturgie. Jeweils am

Samstagmorgen beugte ich mit den Dozenten und den Studenten die Knie in der Vorbereitung

für den sonntäglichen Gottesdienst. Das von den Methodisten in ihrem Kirchenkalender

festgehaltene Bundeserneuerungsfest, das ein neues Gelöbnis zu Jesus

Christus enthält, wurde auch im College zur Durchführung gebracht.
Im Dezember kam es zu kirchlichen Festveranstaltungen. Am 2. Dezember wurde in

Kumasi ein sieben Stunden lang dauerndes Erntedankfest gefeiert, bei dem die 26

Nummern des Programms (mit Chormusiken aller Art) jeweils durch eifrigstes Geklat-

sche unterbrochen wurden, was dann die Kirchenbesucher aus ihren Kirchenbänken

heraustreten und nach vorne kommen liess, damit sie ihr Geld in die Opferschalen

werfen konnten. Es ist erstaunlich, was da an Geldspenden zusammengelegt wurde!

Vier Tage später wurde die Konfirmationsfeier durchgeführt (60 uniformierte Mädchen

und 7 Burschen). Am Abend fand das 57. Jahresfest des Kirchenchors der

Methodisten in Kumasi statt. Auch hier ging es nicht ohne 26 Programmnummern ab.

Während dreier Stunden konnte man sich dessen vergewissern, dass die ghanäischen

Methodisten auf die Kulturgutverpflanzung europäischer Musik erpicht waren: das

grosse Hallelujah aus Händeis «Messias» ertönte ebenso wie die Botschaft vom Erlöser,

der lebt. Ich spielte ein Orgelkonzert von Händel, und der Hauptorganist zeigte

sich als Sänger, Orgelspieler und Komponist. Dann geschah etwas Überraschendes:

inmitten des festlichen Gottesdienstes erhob eine Frau ihre Stimme und gab einem

Predigtsatz, der ihr ins Herz gedrungen war, einen beschwingten Ton, und die ganze
Gemeinde stimmte mit ein. Das kam so spontan daher wie an einem christlichen

Pfingstfest! Zur Kulturgutverpflanzung kam so die musikalisch-liturgische
Selbstbefreiungsaktion im Glauben an das aufgenommene und im Herzen bewegte Wort.

Am Wesleyanischen College-Weihnachtsfest wurde ein 73jähriger englischer
Physikdozent mit seiner Frau begrüsst. Ein anderthalb Stunden dauerndes Jazzkonzert

zeigte uns, dass nicht nur der europäische G.F. Händel bei den Kumasileuten Eingang

gefunden hatte, sondern dass sie ihre afrikanischen Herzen auch afro-amerikanischer
Tanzmusik öffnen konnten. Als Abschiedsgeschenk wurden uns zwei Aschantistühle
überreicht in der Erinnerung, dass wir als Schweizer Christen sie als ghanäische

Methodisten nicht vergessen würden.
Im ghanäischen Norden machten wir nicht nur einen Besuch im Spital in Bawku,

114



sondern kehrten mit Ernst Peyer, dem Präses der Missionarschaft, im Gehöft der
Eltern des Boy Immanuel ein, der als Hausbursche beim Missionar beschäftigt war.
Wir sassen dort bei diesen Leuten (die Mutter war seit vielen Jahren Christin, der Vater
besuchte den Taufunterricht) und erfuhren von ihren Sorgen: von vielen Heidenhöfen
umgeben, fürchteten sie den Einfluss des Heidentums und möchten in der Nähe der
Kirche ein neues Gehöft aufbauen, damit sie dort sicherer wohnen könnten. Wenn sie
auf dem Dach der kubusförmigen Hütte zu schlafen versuchten, würden sie immer
wieder vom «Heidenspektakel der Hexen» gestört, die ihrer Vorstellung gemäss im
dürren Geäst des Baums ihr Unwesen trieben. Sie wollten durch einen Ortswechsel in
die Nähe eines Kirchengebäudes ihre Angst losbekommen! Missionar Peyer hielt in
seinem Gottesdienst eine Fragestunde. Sie zeigte, wie direkt ein Missionar in Pidgin-
English an die einfachen Leute herankommen kann. Um ihre Sprechbereitschaft zu
wecken, fragte sie der Missionar: «Have you trouble inside the belly?» auf Deutsch:
«Was plagt euch zuinnerst?» Um der Frage noch mehr Nachdruck zu verleihen, folgte
der Appell: «vomit what you have»! Während ein gesitteter Psychiater bei uns dem
Patienten nahelegen würde: «Bitte, sprechen Sie sich doch ganz offen aus!» ging Peyer
direkt auf die Leute los: «So kotzt doch aus, was ihr in euch drin habt und was euch
plagt!» Mit primitivsten Sprachmitteln ging da ein Mensch auf seine Mitmenschen zu,
um sie herauszulocken aus den Gefängnissen ihrer Seele, damit sie «sich los sprechen»
und dem befreienden Heil entgegengehen.

Auf einer unserer Fahrten durch das Ghanaland kamen wir beim Sklavenbaum
vorbei. Aus der entsetzlichen Geschichte von der Sklaverei in Afrika hörten wir davon
erzählen, wie man nach der Entdeckung der Neuen Welt Minen- und Plantagenarbeiter
suchte und man darum auch Jagd auf afrikanische Mitmenschen machte. Der Sklavenhandel

wurde ein Eckpfeiler in der britischen Handelspolitik. Lord Dartmouth sprach
im Namen der britischen Nation den handelspolitischen Grundsatz aus: «Wir können
unseren Kolonien nicht gestatten, in irgendeinem Masse von einem für unsere Nation
so vorteilhaften Handel abzuschrecken [discourage].» John Newton hatte als Befehlshaber

eines Sklavenschiffes dabei keine Gewissensbisse, da er der Billigung durch die
göttliche Vorsehung gewiss war und das «achtbare und profitable Geschäft» in dieser
Hinsicht ihn nicht daran hinderte, innige und häufige Gebetsgemeinschaft aufzusuchen280.

In Afrika inszenierten die Kolonialmächte Stammeskriege, in denen man mit
Hilfe von afrikanischen Mittelspersonen Sklaven einfing. So lieferten am Sklavenbaum

Afrikaner um klingender Münze willen ihre Brüder und Schwestern den
Transporteuren von Sklavenschiffen aus281. Am 31. Juli 1834 wurde das Gesetz über die
Abschaffung der Sklaverei im englischen Parlament zwar angenommen (zwei Tage
nach dem Tod des Vorkämpfers zur Abschaffung der Sklaverei: William Wilberforce).
Aber noch mehr als 150 Jahre später blüht die sklavische Ausbeutung der Mitmenschen

durch Wirtschaftstyrannen jeglicher Art.
Die Basler Mission hatte 1822 über die Abschaffung der Sklaverei grosse Worte

geschrieben: «Vor den hereinbrechenden Strahlen des Reiches Gottes kann der

115



schnöde Menschenhandel, der eine Geburt der Finsternis ist, nicht länger bestehen;
denn wo der Geist des Herrn weht, da kehrt Licht und Recht in das Herz und das Leben
der Menschen ein und zerstreut die grauenvolle Finsternis, welche bisher über der
Geschichte eines grossen Teils des Menschengeschlechts gebrütet hat.»282 Das Komitee
der Basler Mission befahl unter Diktat ihres Inspektors Josenhans den Missionaren an
der Goldküste strikte, die Haussklaverei dort sofort abzuschaffen. Joh. Zimmermann,
Goldküstenmissionar, war strikte gegen eine sofortige Abschaffung der Haussklaverei.

In ihrer Dissertation über «Pietismus und afrikanische Kultur an der Goldküste, die
Einstellung der Basler Mission zur Haussklaverei» (Zürich, 1977) wies Cornelia Vogelsanger

nach, dass die sogenannte Haussklaverei in Afrika, besonders bei den Aschantistämmen

an der Goldküste etwas wesentlich anderes ist als der transatlantische
Sklavenhandel. Sie kann im Sozialgefüge der Aschanti «rechtliche Ansätze» feststellen, die
die Willkür der Sklavenhalter gegenüber den Sklaven einschränken (S. 92). Missionar
Zimmermann sah für die sofortige Freilassung der Haussklaven eine düstere Zukunft
voraus: sie werden mit fast keiner Ausnahme entweder freiwillig oder gewaltsam in
kurzer Zeit wieder Sklaven irgendwelcher Art oder ausser Landes verkauft (S. 123).
Der sogenannte Haussklave gehört zur Familie. Zimmermann sah schon 1861, «dass

nur ein Befreiungssystem wert hat, das die Familienbande nicht löst oder die Familie
als solche erneuert». Das Diktat des Missionsinspektors Josenhans, dass die Haussklaverei

sofort abgeschafft werden müsse, dem sich die Goldküstenmissionare zu fügen
hätten, geht von an der Bibel geschulten europäischen Voraussetzungen aus, ohne dass

man sich die Mühe genommen hätte, sich in das Sozialgefüge einzufühlen. Vogelsanger

fragt, ob Christen mit ihren biblisch europäischen Voraussetzungen berechtigt
seien, anderen Völkern in Sozialethik Lektionen zu erteilen. Demgegenüber ist es nach
Zimmermann die «Aufgabe des Christentums, die afrikanische Sozialstruktur zu
verwandeln und göttliches Recht einzuführen» (S. 121), und der Afrikaner hat das Recht,
«das ursprüngliche göttliche Wort und die göttliche Ordnung kennen zu lernen».

Selbstverständlich können die Ansichten Zimmermanns nicht tale quale übernommen

werden. Der im württembergischen Pietismus wurzelnde Zimmermann, der
sowohl die amerikanischen Sklavenstaaten als auch die französische Revolution ablehnt,
einem innerlich verstandenen Christentum anhängt und fasziniert ist von Elementen
des sakralen Königtums (S. 124), sieht das Gottesreich sich verwirklichen innerhalb der
Familie, in der Christus den Knechtsdienst adelt und die kleine Gemeinde als Salz der
Erde Liebe leben lässt und kein Verständnis aufbringt für politisch-soziale Veränderungen,

die als Gebot der christlichen Nächstenliebe angestrebt werden müssen.

b) Buschreise mit Missionar Otto Rytz

Gleich am ersten Reisetag am 17. Dezember 1962, stiess ich mit dem Missionar zu etwa
25 jungen Männern, die in der Kapelle des Dorfes Kalandi versammelt waren. Sie

116



waren dabei, die Twi-Bibel zu lesen, bedurften dabei aber der Mithilfe beim Aufschlagen

der richtigen Stellen. Ein Gemeindeglied bettelte: «Vergiss mich nicht, wenn du
wieder nach Hause kommst!» Der Jugendleiter mahnte mich: «Vergiss nicht das
Jesuswort vom schmalen Pfad, wenn du auf der Velofahrt in Schwierigkeiten
kommst!» Schon am ersten Abend lernte ich etwas vom grossen Zusammenhang des

Lebens erspüren, in den diese einfachen Buschleute sich eingespannt sehen; der
«Morgenstern» heisst in der einheimischen Gonjasprache: «Der Stern, der den Tieren
in früher Morgenstunde den Weg zum Futterplatz zeigt.»

Unterwegs hörte ich den Missionar darüber berichten, wie Religionsunterricht
getrieben wird. Was wird in diesem Religionsunterricht geboten? Werden die biblischen
Geschichten anschaulich erzählt? Wird bloss Sittenlehre verkündigt? Oder liegt das

Hauptgewicht auf den geschickt vorgebrachten leutefängerischen Beeinflussungen?
Der holländische Pädagoge H. Kraemer forderte einst: «Es dürfen keine Gebote und
Verbote aufgestellt werden ohne die Dajaks (Bewohner Kalimantans in Indonesien) zu
befragen»283. Man hat mit der Zeit in der Mission gelernt, dass es nicht um das
Aufstellen von Geboten und Verboten geht, sondern um die Anregung zu
selbstverständlichen Dienstfreudigkeiten als dem Zeichen des Glaubens an Jesus Christus. Dass
dabei die verschiedenen Religionen und die verschiedenen christlichen Konfessionen
eine nur sekundäre Rolle spielen, lehren uns gerade bestimmte Missionserfahrungen:
«Sie ziehen das Christentum an und aus, wie man ein Kleid wechselt»284. So trafen wir
auf unserer Buschtour einen getauften Lehrer, der, unter dem Einfluss seiner
Verwandten dazu gezwungen, Muslim wurde und trotzdem dann den christlichen
Religionsunterricht weiter als Staatsangestellter erteilen musste.

Am Vormittag des 18. Dezember mussten in einem Dorf unsere zwei Velos geflickt
werden. Ich wartete auf einem Hirsefeld. Ich sah dabei einem halbwüchsigen Mädchen
zu, das von fünf kleinen Buben umgeben war. Mit einer Handworfel nahm es die
Trennung von Hirsekörnern und Spreu vor. Dabei kam ihr der Wind, der stark
wehende Harmattan, zu Hilfe. Sehe ich hier nicht das Werk des sichtenden Geistes
bildhaft vor Augen? Will der Geist Jesu, der eint, auch sichten? Dieses Dilemma wurde
bei der Weiterfahrt auf dem geflickten Velo vertieft: wir gerieten in einen Buschbrand.
Von links und von rechts züngelten lodernde Flammen an uns heran. Heisse Luft
wehte drohend. Wir hatten durch «Feuersgluten» (Mozart!) hindurchzuradeln, um
uns dabei ja nicht vom Feuer fangen zu lassen. Wir kamen hindurch. Wenn die
christliche Gemeinde in die «Feuersglut» der Leiden hineinkommt (1. Petr. 4,12), hat
sie «hindurchzugehen» (Apg. 14,22) auf das Reich Gottes zu, um dabei die Reinigung
von allem, was nicht dienlich ist, zu erfahren. Wenn das Sichtung ist, trennt sie die
Menschen nicht, sondern verbindet sie auf einer neuen Ebene. Wie doch im Busch fern
von den Büchern, aber im Zusammenhang mit dem gelebten Evangelium die theologische

Arbeit gesprächs- und meditationsweise weitergeht! Und bei der Abendveranstaltung

jenes Tages in Latingpa kam mir der Buschbrand als Bild oder Gleichnis für
den das Böse wegbrennenden Gott285 zu Hilfe.

117



Abb. 8

Auf der Buschreise von Salaga (Ghana) aus: Vision vom sichtenden Geist

(der Autor im Harmattanwind)

Ich hätte mir doch nicht träumen lassen, dass ich als eine Art «Hilfsknecht» dem

medizinierenden Missionar zur Seite stehen könnte. Eben an diesem Buschbrandtag
tauchten Leute auf mit Tropengeschwüren, rheumatischen Schmerzen, mit Brandwunden,

mit Hautausschlägen, mit faulen Zähnen und mit schmerzenden Augen, um sich

behandeln zu lassen. War das Kurpfuscherarbeit, was wir hier taten? «Heilen» konnten

wir ja nicht (wie sollten wir den Burschen mit tränendem Blick heilen können, den

die Schlafkrankheit befallen hatte!), aber ein kleines Zeichen setzen dafür, dass die

Predigt des Evangeliums an den brennenden Nöten des Leibes nicht achtlos vorübergehen

kann: das war und das ist die Aufgabe der christlichen Mission.
Und dann ein Alltag am 19. Dezember! Wir betraten in Kadenge eine Hütte, deren

Wände gepflastert waren mit vielen Sehnsuchtsbildern: prächtige Autos und
Modezeichnungen mit neuesten Herrenanzügen gaukeln dem armen Hüttenbewohner eine

Welt vor Augen, nach der ihn gelüstet. In diesem Dorf wurde mit primitivsten Mitteln
Musik gemacht: ein Junge bediente eine mit Blechstücklein versehene Autoölbüchse,

118



zirpend sirrende Töne wurden laut, die diesem Dorfjungen vielleicht ebensolche

«Erquickung des Gemütes» zu verschaffen vermochten wie die Brahmsmusik dem

Mann, der ein transportables Radio «laufen liess» und dabei, auf einem Holzbalken
sitzend, sein splitternacktes, staubbedecktes Kind im Arm hielt.

Immer wieder hörten wir als Zeichen vermeintlicher Zustimmung ein «Yes, Sir».
Der Afrikaner bekundet mit diesem «Ja» eine bereitwillige Zustimmung, ohne dass er

völlig mit Seele und Leib hätte «mitgehen» können. Man spricht dann allzu rasch von
rassenübergreifender Gemeinschaft. Andrerseits erfährt der Europäer, der Kontakt
sucht mit Afrikanern, dabei etwas von menschlicher Nähe, was sich weder in Worten
noch in Gesten immer deutlich aussprechen lässt. Der Fremde wird zum eigenen
Lebensbereich gerechnet! Zum Beispiel zuckt der Afrikaner zusammen, wenn der
Weisse auf schlüpfrigem Pfad zu rutschen scheint, und sucht ihn zu schützen. Er warnt
ihn mit einem Bild aus der Tierwelt vor allzu intensiven Sonnenstrahlen: «Die Antilope
kann stundenlang an der Sonne stehen», «aber du bist ein Weisser und darfst das um
deiner selbst willen nicht tun!»

Darum ist es auch wichtig, dass ein Missionar nicht mit Blitzeseile durch die
Landschaft rast, sondern sich Zeit lässt, um mindestens eine Nacht zu bleiben. Aber auch
schon vor einer Übernachtung können bei einer Abendbesprechung die Herzen der
Zuhörer aufgehen. So erinnere ich mich an eine Abendveranstaltung, bei der wir
biblische Geschichten erzählten. Wir waren umgeben von Frauen, die Erdnüsse
aufbrachen. Dabei stellten sie allerhand Fragen. Sie wollten wissen, ob sie als Christen
auch noch Hühner opfern müssten. Die Frage der Urchristen: «Was sollen wir jetzt
tun?» (Apg. 2,37) brannte auch ihnen auf den Lippen. Vor allem war ihnen wichtig, ob
sie weiterhin Pflichten ihren Verstorbenen, ihren «lebendig Toten» zu erfüllen hätten.
Sie waren es doch gewöhnt, bei Mahlzeiten etwas Wein auf den Boden zu giessen, um
ihr Essen mit den Toten «zu teilen». Ihre Gemeinschaft reicht über den Tod hinaus!
Wie wichtig doch hier die missionarische Umformung einer Praxis wäre, bei der das

Mitteilungsbedürfnis für die Lebenden wach bliebe, ohne dass der Dank für die

dahingegangenen Geschlechter verlorenginge!
Wie verstehen sich Fremde bei ihren Begegnungen und wie wird ihnen bei diesen

Begegnungen das Evangelium verständlich? Man hat in der Missionsgeschichte grossen

Wert und ungeheuren Fleiss eingesetzt, die Bibel in unzählige einheimische Sprachen

zu übersetzen. Viele sind darum der Meinung, es genüge, die gedruckten Bibeln
oder Bibelteile unter das Volk zu bringen in der Hoffnung, dass «das Wort der Bibel»
Jünger und Jüngerinnen mache. Wesentliches wird dabei gern übersehen. Von Anfang
an war es in der Geschichte des Christentums das gesprochene Wort eines Verkündigers,

das wirksam wurde in den Hörern. Dabei kommt es darauf an, dass entsprechend
der Erfahrung des Paulus der Verkündiger nicht nur das Evangelium Gottes mitteilt,
sondern dabei sich selber, seine ganze Existenz zugunsten der Hörer in die Waagschale
wirft (vgl. 1. Thess. 2,8). Viel wichtiger als das Übersetzen der Bibel ist das Übersetzen
des Menschen, der mit seiner Verkündigungsarbeit zum fremden Nächsten «hinüber-

119



geht», um in der Phantasie der Liebe sich in empathischer Aufgeschlossenheit des

Nächsten anzunehmen. Das Zusammenleben mit den Einheimischen macht diese nicht
automatisch zu Christen: mit der seelischen Öffnung für die andersartigen Menschen
können Türen für die heilbringende Botschaft aufgehen.

c) Eindrücke aus West- und Ostghana

Im letzten Monat unseres Ghanaaufenthaltes konnten wir noch ein Stück Westghana
kennenlernen. Dabei wurden wir einmal im Haus eines begüterten Häuptlings in
Dormaa-Ahenkro zum Mittagessen eingeladen. Seine Hauptfrau war im Lehrerinnenseminar

in Agogo ausgebildet worden. Wir konnten uns mit ihr auf Englisch unterhalten.

Ihr Mann war nach einem Englandaufenthalt Berater von Kwame Nkrumah
geworden. Allerdings konnte mit ihm keine Konversation in Englisch stattfinden.

Auf dieser Reise hatten wir auch den Fluss Tano zu überqueren. Ghanäer halten ihn
für heilig. Darum ist es verboten, Krokodile und Fische darin zu jagen. Bei der
Tanobrücke konnten wir einen Töpfer bei seinem Handwerk beobachten. Misslang
ihm die Tonmasse unter den Händen, so warf er den Klumpen weg. Diese Aktionen des

Töpfers erinnerten mich an das formende Werk des Heiligen Geistes.

Zu Beginn des Jahres 1963 folgte ich der Einladung eines meiner Studenten aus

Ostghana, dem früheren Togo286, der mir seine engere Heimat zeigen wollte. In Hohoe
traf ich einen schottischen Theologen, der für die Jugendarbeit in der Evangelical
Presbyterian Church von Ostghana verantwortlich war. Wichtig war meinem studentischen

Begleiter, der nach Abschluss seines Theologiestudiums sich später in den USA
weitere Erkenntnisse holen sollte, der Anblick einer riesenhaften im Bau befindlichen
Kathedrale: angesichts eines solchen Kirchenbaus würden die Gemeindeglieder zum
reichlichen Geben animiert! Allerdings genügten diese Spenden nicht für den Kirchenbau;

die Gemeinde hatte darüber hinaus einen Landverkauf vorzunehmen!
Bei der Weiterfahrt zu einer Missionsstation wurde mir bewusst, dass 1847 die

Bremer Mission287 ihre Arbeit in Südtogo begonnen hatte. Wie kam die Basler Mission
dazu, die Missionsarbeit im Norden des Togolandes noch vor dem Ersten Weltkrieg zu
beginnen? Problematische Motivierungen traten hier zu Tage, die eine Missionsgesellschaft

dazu bringen können, eine neue Arbeit anzufangen. In den Köpfen und Herzen
des Basler Missionskomitees sass das «Bewusstsein» unerschütterlich fest, «einer
besonderen Missionspflicht gegen deutsches Gebiet in Nordtogo nachzukommen, das

von Islam und Katholizismus zugleich bedroht war und von der schwachen Bremer
Mission auf absehbare Zeit schwerlich bearbeitet werden konnte»288. Ausgerechnet der
deutsche politische Gouverneur war gegenüber dem missionarischen Vorstoss
zurückhaltend: «Es sei nicht erfreulich, den niedrig stehenden Eingeborenen des Hinterlandes
das Christentum in seiner konfessionellen Verschiedenheit... darzubieten.» Er schlug

120



darum die Schaffung zweier Interessenssphären für die protestantische und katholische

Mission vor. «Man müsse doch bekennen, dass in den dem Wettbewerb
offenstehenden Gebieten gewisse Orte von der Mission der einen Konfession nur deshalb
besetzt werden, damit man der Mission der anderen Konfession dort zuvorkomme.»
Aber auf den in Aussicht genommenen Missionar Martin machten diese Einwände und
Bedenken keinen Eindruck: «Es unterliegt keinem Zweifel, dass der Herr uns ins

Hinterland, in den Westen Togos führt», «einem Missionar sowohl als einer
Missionsgesellschaft muss das Blut in den Adern stocken im Gedanken an die unermessliche

Verantwortung, die wir haben vor dem Herrn der Ernte, der uns Tür und Tor öffnet,
um einzudringen in den stark bevölkerten Sudan»289. Und der in Aussicht genommene
andere Missionar Mohr sah den «gefährlichen Konkurrenten der römischen Mission»
sich gegenüber: «Jetzt entscheidet es sich, ob Nordtogo christlich oder mohammedanisch

wird», «was soll werden, wenn diese Negerstämme sich einmal erholt haben, zur
Arbeit erzogen sind und ihrer Kraft bewusst werden, und man hat ihnen das Christentum

nicht gebracht?» Und das Komitee überlegte: «Es wird vielleicht von unserem
Eintreten abhängen, ob dieses Gebiet überhaupt das evangelische Christentum
bekommt und nicht entweder dem Islam oder der katholischen Kirche verfällt.»290 Da die
Bremer Mission ihre Arbeit nicht in den Norden des Ewelandes ausdehnen konnte, so

einigte man sich auf eine Gebietsteilung auf 20 Jahre zwischen den Katholiken und der
Basler Mission. Am 27. Juni 1911 beschlossen die Vertrauensmänner der Basler Mission

im Basler Vereinshaus am Petersgraben die «Übernahme einer Mission in Nordtogo

mit freudiger Dankbarkeit gegen Gott, der der Basler Mission eine neue Türe
geöffnet hat»291. Otto Schimming, Immanuel Riess und Hans Huppenbauer konnten
1912 ihre Arbeit beginnen. Die Einheimischen, die Dagomba, «zeigten sich zwar sehr

zurückhaltend und stolz», «aber die Mohammedaner sind uns von Anfang an freundlich

entgegengekommen». «Schnelle Siege standen nicht in Aussicht»292. Und dann
kam der Erste und dann der Zweite Weltkrieg!

Auch wenn die Bremer Mission als eine schwache Mission geschildert wird, die
innerhalb von 50 Jahren in ihrer Geschichte von 157 Missionaren 64 durch den Tod
und 56 in die Invalidität hinein verloren hat, so sind doch «unter ihren durch Krankheit
und Tod immer wieder dezimierten Missionaren hervorragende tüchtige Leute
hervorgegangen»293.

Hilfreich für die Gemeinden war die Tätigkeit der «Kirchenmütter». Das waren
ältere Frauen, besonders Witwen, die im Namen der Gemeinde bestimmte Aufgaben
übernahmen und auch zum Predigen eingesetzt werden konnten. Das Witwenamt, von
dem im 5. Kapitel des 1. Timotheusbriefs die Rede ist, kam so in der Praxis der
Ewechristen zur Geltung. Das Pendant dazu sind die Bibelfrauen in China294.

Gegen das Ende der kurzen Reise nach Ostghana wurden mir drei Begegnungen in
ihrem inneren Zusammenhang wichtig. Beim Besuch in Peki kam ich mit dem dortigen
amerikanischen Missionar und Seminarleiter Dr. Grau auf die Schwierigkeiten des

Historikers zu sprechen. Er möchte «die mündlichen Berichte alter Menschen noch

121



sammeln, solange es noch Zeit ist». Er fand zudem, dass die Ausbildungszeit für
Missionare im Basler Missionshaus länger dauern sollte als bloss zehn bis zwölf
Wochen! Bei diesem Besuch kam mir zum Bewusstsein, wie wichtig es bei der Arbeit an
der Historie ist, keinen Kontrast zwischen der Vergangenheit und der nachfolgenden
Geschichte aufzureissen, wollen doch alle missionsgeschichtlichen Ereignisse auf
zukünftige Aufgaben hin neu überprüft werden. An den Besuch des missionarischen
Historikers schloss sich eine Begegnung mit dem Arzt-Theologen-Musiker und Skulp-
turisten Oku Ampofu an, der eine eigene Klinik eröffnet hatte, um seine naturheilärzt-
liche Praxis mit seinen künstlerisch-musikalischen Neigungen verbinden zu können.
Und schliesslich fand ich mich in Aburi in der Morgenfrühe bei einer gemeindlichen
Morgenwache ein, zu der an die Werktagsarbeit gewöhnte Gemeindeglieder zu Fuss

gekommen waren, um nach Bibelwort und Gebet einander guten Tag wünschend ans

Tageswerk zu gehen. Der einzelne Historiker und der künstlerisch begabte Theologe
und Arzt sind gerade vom afrikanischen Gemeinschaftsverständnis aus («I am participating

therefore I am») nicht als isolierte Persönlichkeiten zu verstehen oder in
Anspruch genommen, sondern stehen im Zusammenhang mit dem Kern einer christlichen
Gemeinde, die - wenn sie sich nicht ins Ghetto ihrer Christlichkeit einschliessen! - ein
Zeichen sein kann für eine verheissungsvolle universale Geschwisterlichkeit.

d) Abschied von Ghana am Meeresstrand

Am Ende unseres ersten Ghanaaufenthaltes lud uns Pfr. und Missionar Ernst Peyer
ein, einige Tage badend am Meeresstrand bei Winneba zu verbringen. Wir schauten
dem Fischergewerbe zu. Eindrücklich war, wie Männer, Frauen und Kinder am Fischfang

durch Netze beteiligt waren und ihre verschiedenen Obliegenheiten mit Fischerliedern

und Zurufen begleiteten. Man wurde dabei an Petri Fischzug erinnert, der seinen

Gesellen rief, sie sollten ihm helfen, den Fang einzubringen (Luk. 5,7). Das Fischerboot

hatte den Namen NYAM E BEKYERE, das heisst: «Gott wird leiten.»
Mit Missionar Peyer kam es zu letzten Gesprächen über die Wissenschaftlichkeit der

Theologie und ihre mangelnde oder wiedergefundene Praxisbezogenheit. Wie beim
amerikanischen Missionar Grau in Peki, so stellte sich auch in Winneba die Frage nach
der Kürze oder Länge der missionarischen Einführungskurse. Wir fragten uns, ob die

Einführung in den Missionsdienst vor allem in der Heimat oder erst am Ort der
Wirksamkeit zu erfolgen habe. Dabei wurde mir immer deutlicher, dass wir ein ganzes
Leben lang mit der «Einführung» in die missionarische Praxis an jedem Ort beschäftigt
sind und dass wir im «Schiff der Kirche» der Leitung Gottes und seines Geistes ständig
bedürftig bleiben. Im «Beitrag zur GWATT Konsultation auf dem Wege zwischen

gestern und morgen (Basler Mission 1990-2015)» hat die «Beteiligung an der
ökumenisch-missionarischen Ausbildung der Gemeinde» eine «neue verpflichtende evangelistische

und weltmissionarische Priorität» (12. Febr. 1990, S. 7).

122



Ein Besuch bei der ehemaligen Seefestung Elmina, diesem früheren Sklavenum-

schlagplatz, rief uns die Schauder der Sklaverei nochmals in Erinnerung. Wie viele

Tausende von Goldküstenbewohnern wurden damals nach Amerika verschifft und wie

viele von ihnen fanden bei der Überfahrt im Meer ein nasses Grab!
Am 17. Januar 1963 bestiegen wir das französische Schiff «General Foch» und

landeten nach zehntägiger Fahrt am 31. Januar beim Schneetreiben im winterlichen
Marseille.

In einem Nachtrag zum 9. Kapitel möchte ich kurz darauf hinweisen, dass meine

Frau und ich vom 28. August 1976 bis zum 14. Juni 1977 uns zum zweitenmal dienstlich
in Ghana aufgehalten haben. Das theologische Ausbildungszentrum der verschiedenen

Kirchen, an dem ich 1962 gearbeitet hatte, war unterdessen nach Legon verlegt worden
in die Nähe der Universität. An der Universität in Legon hatte ich schon 1962 zwei

Vorträge über die ökumenische Einheit des Christenvolkes und über das Geheimnis des

Sakraments gehalten. 1976 erteilte mir die presbyterianische Kirche von Ghana den

Auftrag, im ökumenischen College die Studenten in vier Fächern zu unterweisen

(Einführung ins Neue Testament; Ökumene und Mission; Markusevangelium
griechisch; Theologie des Paulus anhand des Römerbriefes). Da ich mich den Studenten in

Lehrgesprächen und in persönlichen Kontakten vollauf zu widmen hatte, blieb nicht
viel Zeit, uns im Land und bei den Leuten gross umzusehen. Die Thesen zur Wirksamkeit

des Heiligen Geistes, die sich mir damals aufdrängten und die im Verlauf der

nächsten Jahre sich noch deutlicher herauskristallisierten, sind zu verstehen als der

geistliche Ertrag der Collegearbeit in den überseeischen Regionen. Sie seien hier zum
Abschluss des zweiten afrikanischen Aufenthaltes niedergeschrieben.

Pfingstgebet 1988

O Du Befreiergeist: wir rufen Dich an in den Ängsten, die uns überfallen, in den

Sorgen, die mächtig werden, in den Bindungen, die uns fesseln: öffne uns die Türen ins

Freie!
O Du Befähiger zum Guten: wir rufen Dich an in den moralischen Besserungsversuchen,

in denen wir immer wieder scheitern, in den eiteln Selbsterhöhungen, die uns

blind machen für die Wirklichkeit, wie sie vor Dir am Tage liegt: schenke uns die

Fähigkeit zu tun, was wir dürfen im Geist Deiner Liebe!
O Du Richter, der Du strafend aufdeckst, was nicht gut war gestern und nicht tunlich
ist heute: wir danken Dir, dass Du uns in das reinigende Licht Deiner Wahrheit stellst,
dem wir doch nicht ausweichen können; lass uns voreinander und miteinander vor Dir
aufrichtig werden!
O Du Reiniger, nimm uns mit auf den Weg Deiner Reinigungsmacht, damit wir das

oberflächliche Herausputzen aufgeben und den moralischen Krampf dahinten lassen,

aber freudig zu tun anfangen, wozu Du uns helfen willst zur Reinigung von der

Befleckung des Fleisches und des Geistes!

123



O Du Former alles Guten: lass uns doch aktiv dabei sein, wenn Du ausformst, was
schon im Mutterleibe und zu tausend Nächten durch Deine Gnade vorgewoben worden
ist: wie freuen wir uns darüber, dass unser Leben eine neue Gestalt gewinnen darf!
O Du Zerstörer all dessen, was nicht bestehen kann vor Dir: hilf uns, dass wir nicht zu
Grunde richten, was Du aufbauen willst; lass uns offen werden für das, was Deine
sanfte Hand wegtauen lässt an harten Herzenskrusten: Du reiner Himmelstau, schenke

uns Deine Liebe!
O Du Erleuchter unserer Herzen, unserer Köpfe und unserer Sinne: lass uns leuchten
Dein Licht auf allen unseren Wegen, jetzt und immerdar!

DAS LAMM STAND DA UND HATTE SIEBEN AUGEN, UND DAS WAREN DIE
SIEBEN GEISTER GOTTES DER SIEBENFACH ANRUFBARE HEILIGE
GEIST), DIE AUSGESANDT WERDEN ÜBER DIE GANZE ERDE (Offb. Joh.
5,6).

Mittwoch nach Pfingsten, 25. Mai 1988.

124


	Ghanaerfahrungen

