Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte
Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 9.: Ghanaerfahrungen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9. Kapitel:
Ghanaerfahrungen

a) Begegnungen im College, in der Kirche, im Spital und auf Reisen

Als ich am 3. August 1962 von Kamerun her in der ghaniischen Hauptstadt Accra
landete, wurde mir klar: es gibt «viele Afrikas»! Ghana ist nicht Kamerun und Kame-
run ist nicht Ghana. Ich kam jetzt in ein weiter entwickeltes Land, in die ehemalige
britische Kolonie (seit 1821), an der 1826 die Basler Mission ihre Missionsarbeit
angefangen hatte. 1957 wurde dieses Gebiet zunsichst mit Westtogo zusammen ein
«Staat» mit einem Generalgouverneur als Vertreter der britischen Krone. Der Name
«Ghana» wurde in Erinnerung an das sudanesische Friihreich in Westafrika gewihlt,
das im ersten christlichen Jahrtausend zu grosser Macht gelangt war, bis es unter dem
vordringenden Islam dem Zerfall entgegenging. Kwame Nkrumah, der von 1957 bis
1966 dieses Land regierte, sah sich als Fiihrer und hoffte als solcher, in einem unabhén-
gigen nationalen Grossafrika eine wesentliche Rolle spielen zu kénnen. Seine Anhén-
ger formulierten ihren Glauben an ihn mit den folgenden Worten: «Gerade wie das
Christentum sich weiter in der Welt ausbreitete viele viele Jahre nach der Kreuzigung
Christi, so wird Leben und Lehre von Kwame Nkrumah, die in der Philosophie des
Nkrumaismus wie ein Schatz aufbewahrt wird, weiterleben bis ans Ende der Zeit,
sogar dann, wenn die Person Nkrumah dahingegangen sein wird.» Nkrumah hatte
einst Philosophie und Theologie studiert, war dann aber immer mehr von seiner
politischen Philosophie gefangengenommen worden, die ihm die Vision eines geeinten
Afrikas unter seiner Fiihrung vorgaukelte.

Die Situation im Lande unter Nkrumah war politisch hochgeladen. Bei den Reisen
im Lande herum kam es auf den Strassen immer wieder zu unfreiwilligen Stops, wobei
die Polizei Leibesvisitationen vornahm, um woméglich versteckte Bomben zu finden,
die gegen Nkrumah, der sich ein Refugium fern von Accra hatte bauen lassen, hitten
geschleudert werden konnen. Einem Attentat im Norden Ghanas war Nkrumah zwar
gliicklich entkommen, musste sich aber im Missionsspital der Basler Mission in Bawku
wegen einer Verwundung behandeln lassen.

Doch nicht nur politisch, sondern auch theologisch geriet ich gleich zu Beginn in ein
anderes Klima, verglichen mit dem, was sich mir in Kamerun dargeboten hatte. Vom
Internationalen Missionsrat einberufen, fand eine Sitzung des Theologischen Educa-
tion Fonds statt, der dariiber zu beraten hatte, wie an den afrikanischen Colleges
Bibliotheken fiir afrikanische Studien eingerichtet werden kénnten. Ich traf meinen

109



missionstheologischen Kollegen aus Heidelberg, Prof. Werner Gensichen, der in ei-
nem Referat die Afrikaner und die Européer dazu aufrief, mit einem «hoheren theolo-
gischen Training» das Ihre dazu beizutragen, damit der verkrampfte Nationalismus,
der gruppenegoistische Denominationalismus und die vor allem in Stidafrika kultivier-
ten Rassenschranken mit der Zeit iiberwunden werden kdénnten. Worin aber dieses
«hohere theologische Training» bestehen soll, wurde mir schon damals nicht einsichtig
gemacht. Seitdem die Basisgemeinden in Lateinamerika uns erfahren lassen, dass
gerade im niederen Volk oft hohere Weisheit zur Sprache kommt als auf den wissen-
schaftlichen Kathedern269, ist es jedenfalls nicht das Privileg der theologischen Akade-
miker, das «hdhere theologische Training» fiir sich allein in Anspruch zu nehmen.
Andrerseits konnten mich aber die Buscherfahrungen in Kamerun nicht génzlich auf
die nichtbiblischen Biicher verzichten lassen. Wohl hatte ich einige Zeit nach der
Ankunft in Ghana die Erfahrung machen miissen, dass das nach Takoradi aufgege-
bene Reisegepick mit theologischen Biichern irrtiimlicherweise bis nach Marseille
weitertransportiert worden war. Ich konnte daraus den Appell vernehmen, dass ich
beim Einsatz im Trinity College in Kumasi versuchen solle, mich allein auf die Bibel zu
beschrianken. Trotzdem war ich aber frei, mich anderen Schriften zu 6ffnen, die mir
einiges tiber die Geschichte und Gegenwart Ghanas mitteilen konnten.

So las ich mit Interesse das Buch des einstigen Ghanamissionars und jetzt pensio-
nierten Gymnasiallehrers am Biumlihofgymnasium Dr. Hans Debrunner iiber die
Hexen in Ghana?’0 oder die padagogisch interessante Schrift {iber ghaniische Kinder-
erziechung?’!, und ich nahm Kenntnis von der ethnopsychiatrischen Studie iiber das
lindliche Ghana, in der die Anthropologin Margaret Field auf die positiven und
negativen Wirkungen an den nicht-christlichen Heiligtiimern in Ghana hinwies?72. Auf
diese Weise merkte ich, wie gerade die nicht-biblische und nicht-theologische Literatur
dem ziinftigen Theologen hilft, mit Riicksicht auf den sozialen Lebenskontext, in dem
er sich befindet, die Schrift zum Reden zu bringen. Unter meinen Schiilern in Kumasi
befand sich ein englischer Student. Ihm war der Heilige Geist der Inspirator und
Garant fiir die Sicherheit der christlichen Uberlieferung. Er runzelte die Stirne dar-
iiber, dass die Studenten auch oft an europdischen Universititen viel iiber die Bibel
lesen, weil sie ein Examen bestehen miissen, ohne dass sie aber sich in der kursorischen
Bibellektiire einzuiiben versuchen wiirden. Er fand es darum wesentlich einfacher, in
Ghana als in England mit der Bibel konzentriert zu arbeiten, weil auf keine Verwandt-
schaftspflege Riicksicht zu nehmen sei, die eigene Kulturausiibung mit Musik und
Theater unterbleibe und das gesellschaftliche Leben auf ein Minimum reduziert wer-
den konne! Ja, man konne, ohne von der Kritiklust der Studenten hin- und hergerissen
zu werden, sich dem Studium der Schrift hingeben und sich beschrianken auf freund-
schaftliche Kontakte mit Nichsten, die einen notig hatten. Von diesen Beobachtungen
aus begann er dann das auch mir sehr problematische englische Examinationssystem
zu kritisieren. So richtig aber auch seine kritischen Beobachtungen waren, so meine ich
doch, dass es gut war, wenn die Basler Mission in ihrer Ausbildung schon im alten

110



Seminarbetrieb und auch in den moderneren Ausbildungskursen gerade die alltigli-
chen Wirklichkeiten mit in Betracht zieht, die man durch Biicherlesen und sog. Field-
studies zu erfahren bekommt. Es war darum fiir mich eine providentielle Fiigung, dass
meine kurze Lehrperiode in Ghana eingebettet war zwischen erlebnisreichen Besuchs-
reisen und einer anstrengenden Buschtour. So konnte ich in Ghana ein zweites Mal
lernen, wie lebendige Theologie «unterwegs» entsteht und sich im Gang der Ereignisse
fortpflanzt.

Eine der ersten Gestalten, die mich stark beeindruckte, war der anglikanische Pro-
JSessor Noel-King. Ich lernte an dieser Person erfahren, wie der Anglikanismus - mit
dem sich die Basler Mission in ihrer Geschichte auseinandersetzen musste! — verschie-
dene Seiten an sich hat. Beim Mittagessen, zu dem meine Frau und ich eingeladen
waren, erschien der Dozent an der Universitit in Legon nur mit einem Lendentuch
bekleidet. Als ich ihn dann 1977 beim zweiten Ghanaaufenthalt wieder traf, kam der
zum Witwer gewordene Patriarch mit wallendem Bart in die Kapelle des Trinity
College, das inzwischen nach Legon verlegt worden war, und fiel - wie ein Muslim! -
mit seiner ganzen Korperlidnge anbetend im Chor auf den Boden, die heilige Liturgie
auch korperlich-sinnenféllig zum Ausdruck zu bringen. Wache Anglikaner entkramp-
fen sich in ihrer reichen Gottesdienstlichkeit und lassen das christliche Leben in die
sozialen Notstinde hinauswachsen?73.

War mir so Noel-King als européischer Vertreter des Anglikanismus entgegengetre-
ten, so der Ghander aus Ostghana Prof. Christian Baeta?’* als reformierter Theologe.
Anglikaner und Reformierte gehen in der missionarischen Bewegung auf das 3. Jahr-
tausend christlicher Zeitrechnung offen auf ihre Zeitgenossen zu. Hier kann es dann
auch zu freien Konfessionswechseln kommen. Eine deutsche Krankenschwester, die in
Nordghana gearbeitet hatte, liess sich z.B. in einen anglikanischen Orden aufnehmen.
Gottesdienstliche Regel und krankenpflegerischer Dienst konnte sie als Ordensschwe-
ster verbinden und wuchs so auf ihre Weise in eine andersartige Christlichkeit hinein
als die war, in der sie aufgewachsen und in die hinein sie einst in den Dienst der Basler
Mission berufen worden war. So ist in der Tat die Basler Mission fiir manchen eine
«durchléssige Passage» geworden?7s.

Natiirlich hatte ich keine Zeit, mich in eine der wichtigsten ghaniischen Sprachen
Twi oder Ga zu vertiefen, auch wenn die Basler Mission ihren Sendboten immer wieder
eingeschérft hat, die einheimischen Sprachen ihres Arbeitsgebietes zu lernen2’6. Wih-
rend ich mich so um das Englische im Hoéren und Reden bemiihte, kam mir wihrend
der Abendmahlsfeier der presbyterianischen Synode in Abetifi ein besonderes
«Sprachereignis» zu Hilfe: ich verstand wihrend des ganzen Gottesdienstes in der
Twi-Sprache zwar kein einziges Wort. Aber trotzdem «verstand» ich das Abendmahl;
als der afrikanische Pfarrer mir Brot und Wein darreichte, erfuhr ich, dass allein der
Gnadenempfanger als Christ leben und gedeihen kann. Im Bereich unverstandener
liturgischer Worte hatte ich das Zeichen der Gnade empfangen.

Einige Zeit hielten wir uns in Agogo auf. Dort befanden sich ein Spital und ein

111



Lehrerinnenseminar. Dr. Meister, der jahrelang in China als Missionsarzt titig gewe-
sen war, verstand es ausgezeichnet, in harmonischer Weise seinen drztlichen und seinen
christlichen Dienst zu verbinden?”’. Ich hatte Gelegenheit, kleine Aufsiitze von Schwe-
stern und Krankenpflegern zu lesen, die sie in der Krankenpflegeschule iiber das
Thema zu schreiben hatten: «Meine Freuden und Leiden als Krankenpfleger(innen)».
Hier seien ein paar Beispiele genannt. Die Uniform, in die sich Agnes jeden Tag
kleidet, hilft ihr ihre Arbeit gut ausfithren. Rose empfiangt vom Zusammenessen und
Zusammenlernen eine Hilfe von Gott. Allerdings bewegt sie die Frage: « Wie kann ich
jedermann gleich gern haben, wo ich doch nicht jedermann gleich mag?» Mary sieht
die Aufgabe vor sich, sich ganz in die einzelnen Patienten einzufiihlen und deren Néte
ganz auf sich zu nehmen, ist man doch mitverantwortlich fiir Wohl und Wehe derer,
mit denen man in eine zeitweilige Leidensgemeinschaft hineingerufen ist. Der Kran-
kenpfleger Nkrumah arbeitet mit seinen Kollegen im Spital so gut zusammen, dass er
hochgemut seinen Dienst fiir Gott und Vaterland ausiibt. Gegen Ende der Schulzeit
steht jede der Schiiler und Schiilerinnen vor der persdnlichen Frage: wie suche und
finde ich meinen eigenen Weg verantwortungsvoll in der Gruppe und inmitten der
Patienten? Die versierte Leiterin der Krankenpflegeschule gab in den Religionsstun-
den, an denen ich dabei war, eine klare Auslegung des Prologs des Johannesevange-
liums (Joh. 1,1-14).

Von der Krankenpflegeschule ist kein weiter Weg zu einer Bemerkung iiber die
drztliche Mission, wie ich sie damals in Ghana zu Gesicht bekommen hatte. Die Basler
Mission stand infolge der Aufbauarbeit von Dr. Meister in Agogo in bestem Ruf. Von
weither kamen die Kranken mit ihren Leiden und hofften auf Heilung. Um der
drztlichen Mission im Norden Ghanas Vorschub zu leisten, wurde in Bawku ein zweites
Spital errichtet. Man fragt sich in der &drztlichen Mission immer wieder, worin der
eigentliche Missionsdienst zu bestehen habe. Dr. Meister konnte sich seinen drztlichen
Dienst mit Leib und Seele nicht anders vorstellen, als dass er jeweils mitten in den
Alltagsarbeiten ein kurzes christliches Zeugnis dem Personal und den Patienten anbot.
Andere Arzte sehen gerade in ihrem #rztlichen Dienst ihren missionarischen Beitrag,
ohne dass sie sich verpflichtet fiihlen wiirden, eine christlich miindliche Botschaft
auszurichten. Verkiindigtes Evangelium durch Botschaften und gelebtes Evangelium
im drztlichen Beruf gehéren beide zum heilenden Dienst am Nichsten. In den Reihen
der Missionsidrzte gab es dann auch solche, die Freude hatten und sich Zeit und Kraft
nehmen konnten, in regen Kontakt mit afrikanischen Naturheilédrzten zu treten. Man
kann diese mit der Pflanzenwelt und mit der afrikanischen Seele bestens vertrauten
«native doctors» nicht als Zauberdoktoren abtun. Vielmehr kann der européisch
medizinisch ausgebildete Facharzt gerade bei diesen Naturdrzten wahrnehmen, wie
diese Menschen bei ihrer «primitiven» und doch so «tiefgriindigen» Titigkeit einen
ganzheitlichen Heilungsdienst ins Auge fassen. Sie sind eine Herausforderung fiir die
europdisch medizinische Praxis, wobei der Facharzt lernen kann, in seinem Beruf sich
jeweils dem ganzen leidenden Menschen zu 6ffnen278,

112



Ein anderes Problem in der drztlichen Mission stellt sich bei der Frage, welche Art
von technischen Hilfsmitteln zu verwenden sei. Sollen die teuersten Apparate erbettelt
oder angeschafft werden, oder soll man sich mit einfacheren und doch wirksamen
Mitteln begniigen? Man kann das eine nicht tun ohne nicht auch das andere ins Auge
zu fassen. Wenn geschenkte teure Apparaturen wegen Arbeitermangel nicht bedient
werden oder keine Ersatzteile beschafft werden konnen, so stehen sie als totes Kapital
herum und versperren den Platz. Wichtig ist die Zusammenschau von kurativer und
prophylaktischer Medizin. Es geht in der 4rztlichen Medizin nicht bloss um die Frage,
wie ein kranker Mensch an einem Korperteil gesund gemacht werden soll, um in diesem
Gesundungsprozess dankbar den lebendigen Gott seines Lebens zu erfassen. Vielmehr
wird die érztliche Mission in dem Sinn prophylaktisch zu wirken suchen, dass sie den
Schutzdienst vor drohenden Krankheiten und Seuchen, vor allem die hygienische
Wartung der gefahrdeten Menschen ins Visier nimmt und das Problem der Geburten-
regelung verniinftig in die Praxis umsetzt. Wichtiger als der «Pilgerzug» in die grossen
Spitéler ist der Weg in kleinere Landkliniken (Dispensaries). Frither konnte man die
Arzte mit ihren Trigerkolonnen auf Wegen und durch Béche hindurch einfachen
Siedlungen entgegenwandern sehen. Heute bringt das Auto oder ein Flugzeug drztliche
Hilfe an Orte, deren Bewohner die Reise zum weit entfernten Spital nicht antreten
konnen. Wenn jetzt die Spitéler in die Verantwortung der presbyterianischen Kirche
von Ghana iibergegangen sind, so kommt es wesentlich darauf an, dass man die treue
Pflichterfiillung in den Kirchenspitélern zusammenzusehen vermag mit der bescheide-
nen prophylaktischen Arbeit, bei der «christliche Schwestern unter den wenigen Bau-
men in der Steppe Nord-Ghanas Miitter und Kinder beraten»27, Schliesslich kommt es
in der arztlichen Mission weitgehend darauf an, wie ein Arzt, eine Arztin, eine Schwe-
ster oder ein Krankenpfleger sich gibt und in verschiedener Weise «mit Leib und Seeley
im Dienst steht. Wenn aus Mangel an Arbeitskriften keine Zeit mehr bleibt,
menschlich mit den Patienten zu reden oder evangelistisch zu wirken, so ist die Krise
der &rztlichen Mission da.

Verschiedene Eindriicke stiirmten in dieser ersten Ghanaperiode auf uns ein: worauf
setzt die presbyterianische Kirche ihr Schwergewicht? Versteht sie sich als eine sen-
dende Kirche inmitten der ghaniischen Gesellschaft oder als eine Briicke zum Himmel
fir afrikanische Seelen? Oder entwickelt sie sich zu einer Mittelklassegesellschaft der
vermdglichen Biirger? In einem Gesprich mit einem ghaniischen Pfarrer horte ich, wie
wichtig ihm die vorbildliche Zusammenarbeit unter den Missionaren wire, wenn sie
das Bild einer korporativen Kraft ihm vor Augen stellen. Er sihe dann darin ein
Vorbild fiir die sich bildende afrikanisch-christliche Gemeinschaft unter den Schwar-
zen selber angesichts der Drohung von weiterschwelenden Stammesfehden. Der Hin-
weis auf eine grosse im Bau befindliche kathedraldhnliche Kirche steht im Schatten der
Konkurrenz mit den Katholiken. Konkurrenzspannungen sind ebenso gemeinschafts-
hindernd wie die sich abspaltenden frommen Individuen, die ihren eigenen Gruppen-
geist zu kultivieren suchen.

113



Wenn man unter diesen Umstdnden danach fragt, was fiir eine Kraft die ghanéische
Kirche zu einem «missionary body of Christ» zu machen imstande ware, so ist es wohl
richtig, auf die Kraft Gottes hinzuweisen (vgl. oben S. 106). Andrerseits ist aber fir
einen Afrikaner mit seiner noch nicht ganz oder in falscher Weise eingesetzten Vitalitét
ebenso wichtig, dass die Kirche in allen ihren Gliedern den Titel einer Schrift, die ich in
einem Pfarrhaus in Ghana vor Augen sah, als Lebensverheissung in sich aufndhme
und zu leben beginne: «within you is the power».

Als reformierter Basler Theologe suchte ich mich in den Betrieb des methodistischen
College einzugliedern. Da konnte ich etwa einer Studentenpredigt lauschen, in der der
Verkiindiger nichts anderes darbot als eine schon geformte Liturgie. Jeweils am Sams-
tagmorgen beugte ich mit den Dozenten und den Studenten die Knie in der Vorberei-
tung fiir den sonntéglichen Gottesdienst. Das von den Methodisten in ihrem Kirchen-
kalender festgehaltene Bundeserneuerungsfest, das ein neues Gelobnis zu Jesus
Christus enthélt, wurde auch im College zur Durchfithrung gebracht.

Im Dezember kam es zu kirchlichen Festveranstaltungen. Am 2. Dezember wurde in
Kumasi ein sieben Stunden lang dauerndes Erntedankfest gefeiert, bei dem die 26
Nummern des Programms (mit Chormusiken aller Art) jeweils durch eifrigstes Geklat-
sche unterbrochen wurden, was dann die Kirchenbesucher aus ihren Kirchenbénken
heraustreten und nach vorne kommen liess, damit sie ihr Geld in die Opferschalen
werfen konnten. Es ist erstaunlich, was da an Geldspenden zusammengelegt wurde!
Vier Tage spiter wurde die Konfirmationsfeier durchgefiihrt (60 uniformierte Mad-
chen und 7 Burschen). Am Abend fand das 57. Jahresfest des Kirchenchors der
Methodisten in Kumasi statt. Auch hier ging es nicht ohne 26 Programmnummern ab.
Wiihrend dreier Stunden konnte man sich dessen vergewissern, dass die ghandischen
Methodisten auf die Kulturgutverpflanzung européischer Musik erpicht waren: das
grosse Hallelujah aus Hindels «Messias» ertonte ebenso wie die Botschaft vom Erlo-
ser, der lebt. Ich spielte ein Orgelkonzert von Héndel, und der Hauptorganist zeigte
sich als Sdnger, Orgelspieler und Komponist. Dann geschah etwas Uberraschendes:
inmitten des festlichen Gottesdienstes erhob eine Frau ihre Stimme und gab einem
Predigtsatz, der ihr ins Herz gedrungen war, einen beschwingten Ton, und die ganze
Gemeinde stimmte mit ein. Das kam so spontan daher wie an einem christlichen
Pfingstfest! Zur Kulturgutverpflanzung kam so die musikalisch-liturgische Selbstbe-
freiungsaktion im Glauben an das aufgenommene und im Herzen bewegte Wort.

Am Wesleyanischen College-Weihnachtsfest wurde ein 73jahriger englischer Phy-
sikdozent mit seiner Frau begriisst. Ein anderthalb Stunden dauerndes Jazzkonzert
zeigte uns, dass nicht nur der européische G.F. Héindel bei den Kumasileuten Eingang
gefunden hatte, sondern dass sie ihre afrikanischen Herzen auch afro-amerikanischer
Tanzmusik 6ffnen konnten. Als Abschiedsgeschenk wurden uns zwei Aschantistiihle
iiberreicht in der Erinnerung, dass wir als Schweizer Christen sie als ghandische
Methodisten nicht vergessen wiirden.

Im ghandischen Norden machten wir nicht nur einen Besuch im Spital in Bawku,

114



sondern kehrten mit Ernst Peyer, dem Prises der Missionarschaft, im Gehoft der
Eltern des Boy Immanuel ein, der als Hausbursche beim Missionar beschiftigt war.
Wir sassen dort bei diesen Leuten (die Mutter war seit vielen Jahren Christin, der Vater
besuchte den Taufunterricht) und erfuhren von ihren Sorgen: von vielen Heidenhéfen
umgeben, fiirchteten sie den Einfluss des Heidentums und méchten in der Nihe der
Kirche ein neues Gehoft aufbauen, damit sie dort sicherer wohnen kénnten. Wenn sie
auf dem Dach der kubusformigen Hiitte zu schlafen versuchten, wiirden sie immer
wieder vom «Heidenspektakel der Hexen» gestort, die ihrer Vorstellung geméss im
diirren Gedst des Baums ihr Unwesen trieben. Sie wollten durch einen Ortswechsel in
die Nahe eines Kirchengebaudes ihre Angst losbekommen! Missionar Peyer hielt in
seinem Gottesdienst eine Fragestunde. Sie zeigte, wie direkt ein Missionar in Pidgin-
English an die einfachen Leute herankommen kann. Um ihre Sprechbereitschaft zu
wecken, fragte sie der Missionar: «Have you trouble inside the belly?» auf Deutsch:
«Was plagt euch zuinnerst?» Um der Frage noch mehr Nachdruck zu verleihen, folgte
der Appell: «vomit what you have»! Wihrend ein gesitteter Psychiater bei uns dem
Patienten nahelegen wiirde: «Bitte, sprechen Sie sich doch ganz offen aus!» ging Peyer
direkt auf die Leute los: «So kotzt doch aus, was ihr in euch drin habt und was euch
plagt!» Mit primitivsten Sprachmitteln ging da ein Mensch auf seine Mitmenschen zu,
um sie herauszulocken aus den Geféingnissen ihrer Seele, damit sie «sich los sprechen»
und dem befreienden Heil entgegengehen.

Auf einer unserer Fahrten durch das Ghanaland kamen wir beim Sklavenbaum
vorbei. Aus der entsetzlichen Geschichte von der Sklaverei in Afrika horten wir davon
erzéhlen, wie man nach der Entdeckung der Neuen Welt Minen- und Plantagenarbeiter
suchte und man darum auch Jagd auf afrikanische Mitmenschen machte. Der Sklaven-
handel wurde ein Eckpfeiler in der britischen Handelspolitik. Lord Dartmouth sprach
im Namen der britischen Nation den handelspolitischen Grundsatz aus: « Wir kénnen
unseren Kolonien nicht gestatten, in irgendeinem Masse von einem fiir unsere Nation
so vorteilhaften Handel abzuschrecken [discourage].» John Newton hatte als Befehls-
haber eines Sklavenschiffes dabei keine Gewissensbisse, da er der Billigung durch die
gottliche Vorsehung gewiss war und das «achtbare und profitable Geschéft» in dieser
Hinsicht ihn nicht daran hinderte, innige und héiufige Gebetsgemeinschaft aufzusu-
chen?®, In Afrika inszenierten die Kolonialméchte Stammeskriege, in denen man mit
Hilfe von afrikanischen Mittelspersonen Sklaven einfing. So lieferten am Sklaven-
baum Afrikaner um klingender Miinze willen ihre Briider und Schwestern den Trans-
porteuren von Sklavenschiffen aus?$!. Am 31. Juli 1834 wurde das Gesetz iiber die
Abschaffung der Sklaverei im englischen Parlament zwar angenommen (zwei Tage
nach dem Tod des Vorkdampfers zur Abschaffung der Sklaverei: William Wilberforce).
Aber noch mehr als 150 Jahre spater bliiht die sklavische Ausbeutung der Mitmen-
schen durch Wirtschaftstyrannen jeglicher Art.

Die Basler Mission hatte 1822 iiber die Abschaffung der Sklaverei grosse Worte
geschrieben: «Vor den hereinbrechenden Strahlen des Reiches Gottes kann der

115



schnéde Menschenhandel, der eine Geburt der Finsternis ist, nicht linger bestehen;
denn wo der Geist des Herrn weht, da kehrt Licht und Recht in das Herz und das Leben
der Menschen ein und zerstreut die grauenvolle Finsternis, welche bisher iiber der
Geschichte eines grossen Teils des Menschengeschlechts gebriitet hat.»282 Das Komitee
der Basler Mission befahl unter Diktat ihres Inspektors Josenhans den Missionaren an
der Goldkiiste strikte, die Haussklaverei dort sofort abzuschaffen. Joh. Zimmermann,
Goldkiistenmissionar, war strikte gegen eine sofortige Abschaffung der Hausskla-
verei.

In ihrer Dissertation iiber «Pietismus und afrikanische Kultur an der Goldkiiste, die
Einstellung der Basler Mission zur Haussklaverei» (Ziirich, 1977) wies Cornelia Vogel-
sanger nach, dass die sogenannte Haussklaverei in Afrika, besonders bei den Aschanti-
stammen an der Goldkiiste etwas wesentlich anderes ist als der transatlantische Skla-
venhandel. Sie kann im Sozialgefiige der Aschanti «rechtliche Ansétze» feststellen, die
die Willkiir der Sklavenhalter gegeniiber den Sklaven einschrinken (S. 92). Missionar
Zimmermann sah fiir die sofortige Freilassung der Haussklaven eine diistere Zukunft
voraus: sie werden mit fast keiner Ausnahme entweder freiwillig oder gewaltsam in
kurzer Zeit wieder Sklaven irgendwelcher Art oder ausser Landes verkauft (S. 123).
Der sogenannte Haussklave gehort zur Familie. Zimmermann sah schon 1861, «dass
nur ein Befreiungssystem wert hat, das die Familienbande nicht lost oder die Familie
als solche erneuert ». Das Diktat des Missionsinspektors Josenhans, dass die Hausskla-
verei sofort abgeschafft werden miisse, dem sich die Goldkiistenmissionare zu fiigen
hétten, geht von an der Bibel geschulten européischen Voraussetzungen aus, ohne dass
man sich die Mithe genommen hatte, sich in das Sozialgefiige einzufiihlen. Vogelsan-
ger fragt, ob Christen mit ihren biblisch europiischen Voraussetzungen berechtigt
seien, anderen Volkern in Sozialethik Lektionen zu erteilen. Demgegeniiber ist es nach
Zimmermann die «Aufgabe des Christentums, die afrikanische Sozialstruktur zu ver-
wandeln und gottliches Recht einzufiihren» (S. 121), und der Afrikaner hat das Recht,
«das urspriingliche gottliche Wort und die géttliche Ordnung kennen zu lernen».

Selbstverstidndlich konnen die Ansichten Zimmermanns nicht tale quale {ibernom-
men werden. Der im wiirttembergischen Pietismus wurzelnde Zimmermann, der so-
wohl die amerikanischen Sklavenstaaten als auch die franzésische Revolution ablehnt,
einem innerlich verstandenen Christentum anhingt und fasziniert ist von Elementen
des sakralen Kénigtums (S. 124), sieht das Gottesreich sich verwirklichen innerhalb der
Familie, in der Christus den Knechtsdienst adelt und die kleine Gemeinde als Salz der
Erde Liebe leben liasst und kein Verstidndnis aufbringt fiir politisch-soziale Veridnde-
rungen, die als Gebot der christlichen Nachstenliebe angestrebt werden miissen.

b) Buschreise mit Missionar Otto Rytz

Gleich am ersten Reisetag am 17. Dezember 1962, stiess ich mit dem Missionar zu etwa
25 jungen Mainnern, die in der Kapelle des Dorfes Kalandi versammelt waren. Sie

116



waren dabei, die Twi-Bibel zu lesen, bedurften dabei aber der Mithilfe beim Aufschla-
gen der richtigen Stellen. Ein Gemeindeglied bettelte: «Vergiss mich nicht, wenn du
wieder nach Hause kommst!» Der Jugendleiter mahnte mich: «Vergiss nicht das
Jesuswort vom schmalen Pfad, wenn du auf der Velofahrt in Schwierigkeiten
kommst!» Schon am ersten Abend lernte ich etwas vom grossen Zusammenhang des
Lebens erspiiren, in den diese einfachen Buschleute sich eingespannt sehen; der
«Morgenstern» heisst in der einheimischen Gonjasprache: «Der Stern, der den Tieren
in frither Morgenstunde den Weg zum Futterplatz zeigt.»

Unterwegs horte ich den Missionar dariiber berichten, wie Religionsunterricht ge-
trieben wird. Was wird in diesem Religionsunterricht geboten? Werden die biblischen
Geschichten anschaulich erzahlt? Wird bloss Sittenlehre verkiindigt? Oder liegt das
Hauptgewicht auf den geschickt vorgebrachten leutefingerischen Beeinflussungen?
Der holldndische Padagoge H. Kraemer forderte einst: «Es diirfen keine Gebote und
Verbote aufgestellt werden ohne die Dajaks (Bewohner Kalimantans in Indonesien) zu
befragen»?83. Man hat mit der Zeit in der Mission gelernt, dass es nicht um das
Aufstellen von Geboten und Verboten geht, sondern um die Anregung zu selbstver-
standlichen Dienstfreudigkeiten als dem Zeichen des Glaubens an Jesus Christus. Dass
dabei die verschiedenen Religionen und die verschiedenen christlichen Konfessionen
eine nur sekundére Rolle spielen, lehren uns gerade bestimmte Missionserfahrungen:
«Sie ziehen das Christentum an und aus, wie man ein Kleid wechselt»284, So trafen wir
auf unserer Buschtour einen getauften Lehrer, der, unter dem Einfluss seiner Ver-
wandten dazu gezwungen, Muslim wurde und trotzdem dann den christlichen Reli-
gionsunterricht weiter als Staatsangestellter erteilen musste.

Am Vormittag des 18. Dezember mussten in einem Dorf unsere zwei Velos geflickt
werden. Ich wartete auf einem Hirsefeld. Ich sah dabei einem halbwiichsigen Médchen
zu, das von fiinf kleinen Buben umgeben war. Mit einer Handworfel nahm es die
Trennung von Hirsekérnern und Spreu vor. Dabei kam ihr der Wind, der stark
wehende Harmattan, zu Hilfe. Sehe ich hier nicht das Werk des sichtenden Geistes
bildhaft vor Augen? Will der Geist Jesu, der eint, auch sichten? Dieses Dilemma wurde
bei der Weiterfahrt auf dem geflickten Velo vertieft: wir gerieten in einen Buschbrand.
Von links und von rechts ziingelten lodernde Flammen an uns heran. Heisse Luft
wehte drohend. Wir hatten durch «Feuersgluten» (Mozart!) hindurchzuradeln, um
uns dabei ja nicht vom Feuer fangen zu lassen. Wir kamen hindurch. Wenn die
christliche Gemeinde in die «Feuersglut» der Leiden hineinkommt (1. Petr. 4,12), hat
sie «hindurchzugehen» (Apg. 14,22) auf das Reich Gottes zu, um dabei die Reinigung
von allem, was nicht dienlich ist, zu erfahren. Wenn das Sichtung ist, trennt sie die
Menschen nicht, sondern verbindet sie auf einer neuen Ebene. Wie doch im Busch fern
von den Biichern, aber im Zusammenhang mit dem gelebten Evangelium die theolo-
gische Arbeit gesprachs- und meditationsweise weitergeht! Und bei der Abendveran-
staltung jenes Tages in Latingpa kam mir der Buschbrand als Bild oder Gleichnis fiir
den das Bose wegbrennenden Gott285 zu Hilfe.

117



Abb. 8
Auf der Buschreise von Salaga (Ghana) aus: Vision vom sichtenden Geist
(der Autor im Harmattanwind)

Ich hitte mir doch nicht trdumen lassen, dass ich als eine Art «Hilfsknecht» dem
medizinierenden Missionar zur Seite stehen konnte. Eben an diesem Buschbrandtag
tauchten Leute auf mit Tropengeschwiiren, rheumatischen Schmerzen, mit Brandwun-
den, mit Hautausschldgen, mit faulen Zdhnen und mit schmerzenden Augen, um sich
behandeln zu lassen. War das Kurpfuscherarbeit, was wir hier taten? «Heilen» konn-
ten wir ja nicht (wie sollten wir den Burschen mit trdnendem Blick heilen konnen, den
die Schlafkrankheit befallen hatte!), aber ein kleines Zeichen setzen dafiir, dass die
Predigt des Evangeliums an den brennenden Noten des Leibes nicht achtlos voriiberge-
hen kann: das war und das ist die Aufgabe der christlichen Mission.

Und dann ein Alltag am 19. Dezember! Wir betraten in Kadenge eine Hiitte, deren
Winde gepflastert waren mit vielen Sehnsuchtsbildern: prachtige Autos und Mode-
zeichnungen mit neuesten Herrenanziigen gaukeln dem armen Hiittenbewohner eine
Welt vor Augen, nach der ihn geliistet. In diesem Dorf wurde mit primitivsten Mitteln
Musik gemacht: ein Junge bediente eine mit Blechstiicklein versehene Autodlbiichse,

118



zirpend sirrende Tone wurden laut, die diesem Dorfjungen vielleicht ebensolche
«Erquickung des Gemiites» zu verschaffen vermochten wie die Brahmsmusik dem
Mann, der ein transportables Radio «laufen liess» und dabei, auf einem Holzbalken
sitzend, sein splitternacktes, staubbedecktes Kind im Arm hielt.

Immer wieder horten wir als Zeichen vermeintlicher Zustimmung ein «Yes, Sir».
Der Afrikaner bekundet mit diesem «Ja» eine bereitwillige Zustimmung, ohne dass er
vollig mit Seele und Leib hitte «mitgehen» kdnnen. Man spricht dann allzu rasch von
rasseniibergreifender Gemeinschaft. Andrerseits erfahrt der Europier, der Kontakt
sucht mit Afrikanern, dabei etwas von menschlicher Nahe, was sich weder in Worten
noch in Gesten immer deutlich aussprechen lidsst. Der Fremde wird zum eigenen
Lebensbereich gerechnet! Zum Beispiel zuckt der Afrikaner zusammen, wenn der
Weisse auf schliipfrigem Pfad zu rutschen scheint, und sucht ihn zu schiitzen. Er warnt
ihn mit einem Bild aus der Tierwelt vor allzu intensiven Sonnenstrahlen: «Die Antilope
kann stundenlang an der Sonne stehen», «aber du bist ein Weisser und darfst das um
deiner selbst willen nicht tun!»

Darum ist es auch wichtig, dass ein Missionar nicht mit Blitzeseile durch die Land-
schaft rast, sondern sich Zeit ldsst, um mindestens eine Nacht zu bleiben. Aber auch
schon vor einer Ubernachtung kénnen bei einer Abendbesprechung die Herzen der
Zuhorer aufgehen. So erinnere ich mich an eine Abendveranstaltung, bei der wir
biblische Geschichten erzdhlten. Wir waren umgeben von Frauen, die Erdniisse auf-
brachen. Dabei stellten sie allerhand Fragen. Sie wollten wissen, ob sie als Christen
auch noch Hiihner opfern miissten. Die Frage der Urchristen: «Was sollen wir jetzt
tun?» (Apg. 2,37) brannte auch ihnen auf den Lippen. Vor allem war ihnen wichtig, ob
sie weiterhin Pflichten ihren Verstorbenen, ihren «lebendig Toten» zu erfiillen hétten.
Sie waren es doch gewohnt, bei Mahlzeiten etwas Wein auf den Boden zu giessen, um
ihr Essen mit den Toten «zu teilen». Thre Gemeinschaft reicht tiber den Tod hinaus!
Wie wichtig doch hier die missionarische Umformung einer Praxis wire, bei der das
Mitteilungsbediirfnis fiir die Lebenden wach bliebe, ohne dass der Dank fiir die
dahingegangenen Geschlechter verlorenginge!

Wie verstehen sich Fremde bei ihren Begegnungen und wie wird ihnen bei diesen
Begegnungen das Evangelium verstdndlich? Man hat in der Missionsgeschichte gros-
sen Wert und ungeheuren Fleiss eingesetzt, die Bibel in unzidhlige einheimische Spra-
chen zu tibersetzen. Viele sind darum der Meinung, es geniige, die gedruckten Bibeln
oder Bibelteile unter das Volk zu bringen in der Hoffnung, dass «das Wort der Bibel»
Jinger und Jiingerinnen mache. Wesentliches wird dabei gern iibersehen. Von Anfang
an war es in der Geschichte des Christentums das gesprochene Wort eines Verkiindi-
gers, das wirksam wurde in den Horern. Dabei kommt es darauf an, dass entsprechend
der Erfahrung des Paulus der Verkiindiger nicht nur das Evangelium Gottes mitteilt,
sondern dabei sich selber, seine ganze Existenz zugunsten der Horer in die Waagschale
wirft (vgl. 1. Thess. 2,8). Viel wichtiger als das Ubersetzen der Bibel ist das Ubersetzen
des Menschen, der mit seiner Verkiindigungsarbeit zum fremden Nichsten «hiniiber-

119



geht», um in der Phantasie der Liebe sich in empathischer Aufgeschlossenheit des
Nachsten anzunehmen. Das Zusammenleben mit den Einheimischen macht diese nicht
automatisch zu Christen: mit der seelischen Offnung fiir die andersartigen Menschen
konnen Tiiren fiir die heilbringende Botschaft aufgehen.

¢) Eindriicke aus West- und Ostghana

Im letzten Monat unseres Ghanaaufenthaltes konnten wir noch ein Stiick Westghana
kennenlernen. Dabei wurden wir einmal im Haus eines begiiterten Hauptlings in
Dormaa-Ahenkro zum Mittagessen eingeladen. Seine Hauptfrau war im Lehrerinnen-
seminar in Agogo ausgebildet worden. Wir konnten uns mit ihr auf Englisch unterhal-
ten. Thr Mann war nach einem Englandaufenthalt Berater von Kwame Nkrumah
geworden. Allerdings konnte mit ihm keine Konversation in Englisch stattfinden.

Auf dieser Reise hatten wir auch den Fluss Tano zu iiberqueren. Ghanéer halten ihn
fiir heilig. Darum ist es verboten, Krokodile und Fische darin zu jagen. Bei der
Tanobriicke konnten wir einen Topfer bei seinem Handwerk beobachten. Misslang
ihm die Tonmasse unter den Handen, so warf er den Klumpen weg. Diese Aktionen des
Topfers erinnerten mich an das formende Werk des Heiligen Geistes.

Zu Beginn des Jahres 1963 folgte ich der Einladung eines meiner Studenten aus
Ostghana, dem fritheren Togo28¢, der mir seine engere Heimat zeigen wollte. In Hohoe
traf ich einen schottischen Theologen, der fiir die Jugendarbeit in der Evangelical
Presbyterian Church von Ostghana verantwortlich war. Wichtig war meinem studenti-
schen Begleiter, der nach Abschluss seines Theologiestudiums sich spiter in den USA
weitere Erkenntnisse holen sollte, der Anblick einer riesenhaften im Bau befindlichen
Kathedrale: angesichts eines solchen Kirchenbaus wiirden die Gemeindeglieder zum
reichlichen Geben animiert! Allerdings geniigten diese Spenden nicht fiir den Kirchen-
bau; die Gemeinde hatte dariiber hinaus einen Landverkauf vorzunehmen!

Bei der Weiterfahrt zu einer Missionsstation wurde mir bewusst, dass 1847 die
Bremer Mission287 ihre Arbeit in Siidtogo begonnen hatte. Wie kam die Basler Mission
dazu, die Missionsarbeit im Norden des Togolandes noch vor dem Ersten Weltkrieg zu
beginnen? Problematische Motivierungen traten hier zu Tage, die eine Missionsgesell-
schaft dazu bringen konnen, eine neue Arbeit anzufangen. In den Képfen und Herzen
des Basler Missionskomitees sass das «Bewusstsein» unerschiitterlich fest, «einer be-
sonderen Missionspflicht gegen deutsches Gebiet in Nordtogo nachzukommen, das
von Islam und Katholizismus zugleich bedroht war und von der schwachen Bremer
Mission auf absehbare Zeit schwerlich bearbeitet werden konnte»288, Ausgerechnet der
deutsche politische Gouverneur war gegeniiber dem missionarischen Vorstoss zuriick-
haltend: «Es sei nicht erfreulich, den niedrig stehenden Eingeborenen des Hinterlandes
das Christentum in seiner konfessionellen Verschiedenheit ... darzubieten.» Er schlug

120



darum die Schaffung zweier Interessenssphéren fiir die protestantische und katho-
lische Mission vor. «Man miisse doch bekennen, dass in den dem Wettbewerb offen-
stehenden Gebieten gewisse Orte von der Mission der einen Konfession nur deshalb
besetzt werden, damit man der Mission der anderen Konfession dort zuvorkomme.»
Aber auf den in Aussicht genommenen Missionar Martin machten diese Einwédnde und
Bedenken keinen Eindruck: «Es unterliegt keinem Zweifel, dass der Herr uns ins
Hinterland, in den Westen Togos fiihrt», «einem Missionar sowohl als einer Missions-
gesellschaft muss das Blut in den Adern stocken im Gedanken an die unermessliche
Verantwortung, die wir haben vor dem Herrn der Ernte, der uns Tiir und Tor 6ffnet,
um einzudringen in den stark bevélkerten Sudan»2%°. Und der in Aussicht genommene
andere Missionar Mohr sah den «gefdhrlichen Konkurrenten der rémischen Mission»
sich gegeniiber: «Jetzt entscheidet es sich, ob Nordtogo christlich oder mohammeda-
nisch wird», «was soll werden, wenn diese Negerstimme sich einmal erholt haben, zur
Arbeit erzogen sind und ihrer Kraft bewusst werden, und man hat ihnen das Christen-
tum nicht gebracht?» Und das Komitee iiberlegte: «Es wird vielleicht von unserem
Eintreten abhingen, ob dieses Gebiet iiberhaupt das evangelische Christentum be-
kommt und nicht entweder dem Islam oder der katholischen Kirche verfillt.»2%0 Da die
Bremer Mission ihre Arbeit nicht in den Norden des Ewelandes ausdehnen konnte, so
einigte man sich auf eine Gebietsteilung auf 20 Jahre zwischen den Katholiken und der
Basler Mission. Am 27. Juni 1911 beschlossen die Vertrauensménner der Basler Mis-
sion im Basler Vereinshaus am Petersgraben die «Ubernahme einer Mission in Nord-
togo mit freudiger Dankbarkeit gegen Gott, der der Basler Mission eine neue Tiire
geoffnet hat»??!. Otto Schimming, Immanuel Riess und Hans Huppenbauer konnten
1912 ihre Arbeit beginnen. Die Einheimischen, die Dagomba, «zeigten sich zwar sehr
zuriickhaltend und stolz», «aber die Mohammedaner sind uns von Anfang an freund-
lich entgegengekommen». «Schnelle Siege standen nicht in Aussicht»?2, Und dann
kam der Erste und dann der Zweite Weltkrieg!

Auch wenn die Bremer Mission als eine schwache Mission geschildert wird, die
innerhalb von 50 Jahren in ihrer Geschichte von 157 Missionaren 64 durch den Tod
und 56 in die Invaliditit hinein verloren hat, so sind doch «unter ihren durch Krankheit
und Tod immer wieder dezimierten Missionaren hervorragende tiichtige Leute hervor-
gegangen»293,

Hilfreich fiir die Gemeinden war die Tatigkeit der «Kirchenmiitter». Das waren
dltere Frauen, besonders Witwen, die im Namen der Gemeinde bestimmte Aufgaben
libernahmen und auch zum Predigen eingesetzt werden konnten. Das Witwenamt, von
dem im 5. Kapitel des 1. Timotheusbriefs die Rede ist, kam so in der Praxis der
Ewechristen zur Geltung. Das Pendant dazu sind die Bibelfrauen in China?%4.

Gegen das Ende der kurzen Reise nach Ostghana wurden mir drei Begegnungen in
ihrem inneren Zusammenhang wichtig. Beim Besuch in Peki kam ich mit dem dortigen
amerikanischen Missionar und Seminarleiter Dr. Grau auf die Schwierigkeiten des
Historikers zu sprechen. Er mochte «die miindlichen Berichte alter Menschen noch

121



sammeln, solange es noch Zeit ist». Er fand zudem, dass die Ausbildungszeit fiir
Missionare im Basler Missionshaus lidnger dauern sollte als bloss zehn bis zwolf
Wochen! Bei diesem Besuch kam mir zum Bewusstsein, wie wichtig es bei der Arbeit an
der Historie ist, keinen Kontrast zwischen der Vergangenheit und der nachfolgenden
Geschichte aufzureissen, wollen doch alle missionsgeschichtlichen Ereignisse auf zu-
kiinftige Aufgaben hin neu iiberpriift werden. An den Besuch des missionarischen
Historikers schloss sich eine Begegnung mit dem Arzt-Theologen-Musiker und Skulp-
turisten Oku Ampofu an, der eine eigene Klinik ero6ffnet hatte, um seine naturheiléarzt-
liche Praxis mit seinen kiinstlerisch-musikalischen Neigungen verbinden zu konnen.
Und schliesslich fand ich mich in Aburi in der Morgenfriihe bei einer gemeindlichen
Morgenwache ein, zu der an die Werktagsarbeit gewohnte Gemeindeglieder zu Fuss
gekommen waren, um nach Bibelwort und Gebet einander guten Tag wiinschend ans
Tageswerk zu gehen. Der einzelne Historiker und der kiinstlerisch begabte Theologe
und Arzt sind gerade vom afrikanischen Gemeinschaftsverstdndnis aus («I am partici-
pating therefore I am») nicht als isolierte Personlichkeiten zu verstehen oder in An-
spruch genommen, sondern stehen im Zusammenhang mit dem Kern einer christlichen
Gemeinde, die — wenn sie sich nicht ins Ghetto ihrer Christlichkeit einschliessen! - ein
Zeichen sein kann fiir eine verheissungsvolle universale Geschwisterlichkeit.

‘d) Abschied von Ghana am Meeresstrand

Am Ende unseres ersten Ghanaaufenthaltes lud uns Pfr. und Missionar Ernst Peyer
ein, einige Tage badend am Meeresstrand bei Winneba zu verbringen. Wir schauten
dem Fischergewerbe zu. Eindriicklich war, wie Médnner, Frauen und Kinder am Fisch-
fang durch Netze beteiligt waren und ihre verschiedenen Obliegenheiten mit Fischerlie-
dern und Zurufen begleiteten. Man wurde dabei an Petri Fischzug erinnert, der seinen
Gesellen rief, sie sollten ihm helfen, den Fang einzubringen (Luk. 5,7). Das Fischer-
boot hatte den Namen NYAM E BEKYERE, das heisst: «Gott wird leiten.»

Mit Missionar Peyer kam es zu letzten Gesprachen iiber die Wissenschaftlichkeit der
Theologie und ihre mangelnde oder wiedergefundene Praxisbezogenheit. Wie beim
amerikanischen Missionar Grau in Peki, so stellte sich auch in Winneba die Frage nach
der Kiirze oder Lange der missionarischen Einfithrungskurse. Wir fragten uns, ob die
Einfiihrung in den Missionsdienst vor allem in der Heimat oder erst am Ort der
Wirksamkeit zu erfolgen habe. Dabei wurde mir immer deutlicher, dass wir ein ganzes
Leben lang mit der «Einfithrung» in die missionarische Praxis an jedem Ort beschéftigt
sind und dass wir im «Schiff der Kirche» der Leitung Gottes und seines Geistes stindig
bediirftig bleiben. Im «Beitrag zur GWATT Konsultation auf dem Wege zwischen
gestern und morgen (Basler Mission 1990-2015)» hat die «Beteiligung an der 6kume-
nisch-missionarischen Ausbildung der Gemeinde» eine «neue verpflichtende evangeli-
stische und weltmissionarische Prioritat» (12. Febr. 1990, S. 7).

122



Ein Besuch bei der ehemaligen Seefestung Elmina, diesem fritheren Sklavenum-
schlagplatz, rief uns die Schauder der Sklaverei nochmals in Erinnerung. Wie viele
Tausende von Goldkiistenbewohnern wurden damals nach Amerika verschifft und wie
viele von ihnen fanden bei der Uberfahrt im Meer ein nasses Grab!

Am 17. Januar 1963 bestiegen wir das franzosische Schiff «General Foch» und
landeten nach zehntigiger Fahrt am 31. Januar beim Schneetreiben im winterlichen
Marseille.

In einem Nachtrag zum 9. Kapitel mochte ich kurz darauf hinweisen, dass meine
Frau und ich vom 28. August 1976 bis zum 14. Juni 1977 uns zum zweitenmal dienstlich
in Ghana aufgehalten haben. Das theologische Ausbildungszentrum der verschiedenen
Kirchen, an dem ich 1962 gearbeitet hatte, war unterdessen nach Legon verlegt worden
in die N#he der Universitidt. An der Universitit in Legon hatte ich schon 1962 zwei
Vortrige iiber die 6kumenische Einheit des Christenvolkes und iiber das Geheimnis des
Sakraments gehalten. 1976 erteilte mir die presbyterianische Kirche von Ghana den
Auftrag, im 6kumenischen College die Studenten in vier Fiachern zu unterweisen
(Einfithrung ins Neue Testament; Okumene und Mission; Markusevangelium grie-
chisch; Theologie des Paulus anhand des Romerbriefes). Da ich mich den Studenten in
Lehrgesprichen und in personlichen Kontakten vollauf zu widmen hatte, blieb nicht
viel Zeit, uns im Land und bei den Leuten gross umzusehen. Die Thesen zur Wirksam-
keit des Heiligen Geistes, die sich mir damals aufdriangten und die im Verlauf der
niachsten Jahre sich noch deutlicher herauskristallisierten, sind zu verstehen als der
geistliche Ertrag der Collegearbeit in den iiberseeischen Regionen. Sie seien hier zum
Abschluss des zweiten afrikanischen Aufenthaltes niedergeschrieben.

Pfingstgebet 1988

O Du Befreiergeist: wir rufen Dich an in den Angsten, die uns iiberfallen, in den
Sorgen, die michtig werden, in den Bindungen, die uns fesseln: 6ffne uns die Tiiren ins
Freie!

O Du Befiihiger zum Guten: wir rufen Dich an in den moralischen Besserungsversu-
chen, in denen wir immer wieder scheitern, in den eiteln Selbsterh6hungen, die uns
blind machen fiir die Wirklichkeit, wie sie vor Dir am Tage liegt: schenke uns die
Fahigkeit zu tun, was wir diirfen im Geist Deiner Liebe!

O Du Richter, der Du strafend aufdeckst, was nicht gut war gestern und nicht tunlich
ist heute: wir danken Dir, dass Du uns in das reinigende Licht Deiner Wahrheit stellst,
dem wir doch nicht ausweichen kénnen; lass uns voreinander und miteinander vor Dir
aufrichtig werden!

O Du Reiniger, nimm uns mit auf den Weg Deiner Reinigungsmacht, damit wir das
oberfldchliche Herausputzen aufgeben und den moralischen Krampf dahinten lassen,
aber freudig zu tun anfangen, wozu Du uns helfen willst zur Reinigung von der
Befleckung des Fleisches und des Geistes!

123



O Du Former alles Guten: lass uns doch aktiv dabei sein, wenn Du ausformst, was
schon im Mutterleibe und zu tausend Nichten durch Deine Gnade vorgewoben worden
ist: wie freuen wir uns dariiber, dass unser Leben eine neue Gestalt gewinnen darf!

O Du Zerstorer all dessen, was nicht bestehen kann vor Dir: hilf uns, dass wir nicht zu
Grunde richten, was Du aufbauen willst; lass uns offen werden fiir das, was Deine
sanfte Hand wegtauen ldsst an harten Herzenskrusten: Du reiner Himmelstau, schenke
uns Deine Liebe!

O Du Erleuchter unserer Herzen, unserer Kopfe und unserer Sinne: lass uns leuchten
Dein Licht auf allen unseren Wegen, jetzt und immerdar!

DAS LAMM STAND DA UND HATTE SIEBEN AUGEN, UND DAS WAREN DIE
SIEBEN GEISTER GOTTES (= DER SIEBENFACH ANRUFBARE HEILIGE
GEIST), DIE AUSGESANDT WERDEN UBER DIE GANZE ERDE (Offb. Joh.
5,6).

Mittwoch nach Pfingsten, 25. Mai 1988.

124



	Ghanaerfahrungen

