Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 6.: Wie Frauen offen wurden fur die Fihrung durch den Heiligen Geist
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

6. Kapitel:
Wie Frauen offen wurden fiir die Fiihrung
durch den Heiligen Geist

a) Der visiondre Durchblick der Sette Spittler

Uber den siiddeutschen Laienchristen Christian Friedrich Spittler (1782-1867), der
von 1815 bis 1865 Mitglied des Komitees der Basler Mission war, ist schon viel
geschrieben worden. Ich weise auf die jiingste Veroffentlichung von Karl Rennstich
hin: «...Nicht jammern, Hand anlegen!» Carl Friedrich Spittler, sein Werk und Le-
ben, Metzingen, 1987. Spittler und seine Frau hatten keine eigenen Kinder, wohl aber
eine Pflegetochter. Joh. Kober hat in seiner Spittler-Biographie!>> berichtet, wie diese
Pflegetochter Sette ihren Pflegevater gesehen hat. In 9 Punkten versuche ich darzule-
gen, wie Sette Spittler mit ihrer einfiihisamen Hellsicht der weitergehenden christlichen
Mission im 20. Jahrhundert einen wertvollen Dienst geleistet hat. Wer mit Sette
Spittler auf ihren Vater heute schaut, lernt durch beide hindurch auf den einen Gott
blicken, der seine Mission in neuer Gestalt fortgesetzt haben will.

1. Spittler war in Settes Augen «nach seiner Innenseite unergriindlich und ununter-
brochen wirksam». «Auch wenn er #dusserlich nichts tat als stumm mit dusserster
Geduld den Knoten einer Schnur zu 16sen ... konnte man darauf zéhlen, dass er im
Stillen einen bedeutsamen Gedanken ausplante.» (S. 337f.) Spittler legte sein Hauptge-
wicht auf eine ununterbrochene Wirksamkeit im Inneren seines Geistes. Nicht einmal
die Allernichsten hatten Zugang dazu. Was im «Privatkabinett» seiner Innenseite ihm
zu Tage trat, zeitigte spater Friichte, die in wirksamer Praxis auf den Plan traten. Der
Individualismus des 19. Jahrhunderts hat auch seine guten Seiten. Das merkte auch der
Sozialethiker Leonhard Ragaz. In seinem Jesusbuch schrieb er im Kapitel «Das soziale
Evangelium»: «Das Evangelium ist ganz Individualismus.»!5

2. «Der Wellenschlag seines geistigen Schaffens indes spiilte nichts weg von der
Lieblichkeit seines Umgangs noch beriihrte derselbe die Umrisse seiner dusseren Fiih-
rung». Spittler spiirte genau, wie viel er von seiner Innenseite in der dusseren Fiithrung
wirksam werden lassen konnte. Es war ihm dabei klar, dass der Umgang mit den
Menschen von der Mahnung des Apostel Paulus gezeichnet sein miisste: «Eure Lindig-
keit lasset kund werden allen Menschen» (Phil. 4,5). Aber diese freundliche Offenheit
fiir alle Menschen hinderte ihn nicht daran, auf die verzwickten Probleme, die mit der
Sache Gottes verbunden waren, in geduldiger miihevoller Arbeit zuzugehen. Hatte er
sozusagen die «Knoten» seiner Schuhriemen geldst, so konnte er an die Arbeit des

55



Abb. 2
Sette Spittler, die einfiihlungsfihige Pflegetochter Christian Spittlers

Ausplanens gehen. Denn Spittler wusste darum, dass «Gott ihn gewoben hatte im
Mutterleib» (Ps. 139,13) und dass er ihn brauchen wolle, um seinen Plan auf Erden mit
ihm durchzufiihren.

Was Spittler praktizierte, zeigt, wie das Schwergewicht der echten Missionsarbeit
nicht im Tun eines «sessionierenden Kollegiums»!57 liegen kénne, sondern sich her-
ausarbeiten will aus dem Wellenschlag eines zu Gott hin offenen Gemiites, das dem
Menschen téglich zuteil werden kann.

3. Spittler «reiste nicht viel; er schrieb auch keine Biicher noch hielt er Reden oder
Gebete» (S. 338), aber er «iibte einen grossen Einfluss durch seine umfangreiche

56



Korrespondenz mit vielen einfachen Briidern, aber auch mit hervorragenden Méin-
nern» (S. 343). Wenn Spittler nicht viel gereist ist, so steht das in einem starken
Gegensatz zur kulturellen und missionarischen Touristik, die sich gegen Ende des 20.
Jahrhunderts mit nicht immer einwandfreien Motiven ausgebreitet hat. In grosser
Schnelligkeit tiberfliegen missionsinteressierte und reiselustige Menschen die Konti-
nente und lassen sich durch sachkundige Reisebegleiter in wichtige Begegnungszentren
der Dritten Welt hingeleiten. Die Inspektionsreisen im 19. Jahrhundert, die die damali-
gen Inspektoren mit ihrem Verantwortungsgefiihl unter vielen Strapazen unternom-
men haben, benétigten viel mehr Zeit. Es war diesen Médnnern dann aber auch viel
leichter gemacht, in die wechselnden Geisteslandschaften auch immer ihr Herz mitzu-
nehmen. Den heutigen schnell-lebigen und schnellfahrenden Menschen féllt es schwe-
rer, iiberall den Fremden ein Fremder zu werden, um zur Geschwisterlichkeit durchzu-
stossen. Das Pflichtgefiihl, zu «inspizieren», liess die Leiter der Mission gern tiber-
sehen, dass das Hineinhorchen in die N6te, Wiinsche und Rechte der fremden und der
eigenen Nichsten die Prioritdt haben muss vor allem Dekretieren und vollméchtigen
Entscheiden.

Wenn Spittler nicht viel reiste, so hat er den Grundsatz der stabilitas loci in der
Praxis zu Ehren gezogen. Auch weit Herumreisende haben den Segen der Sesshaftig-
keit neu zu entdecken. Mit der «Unbehaustheit» Jesu, die er mit Buddha teilte, 1asst
sich nicht jede ruhelose missionarische oder kulturelle Wanderlust rechtfertigen. Spitt-
ler konnte, in Basel weilend, sein warmes Herz in die Weite schlagen lassen.

4. Wenn Spittler keine Biicher schrieb, so zeigte er damit an, dass er frei war vom
Drang nach Publikationshunger. Es kam ihm nicht in den Sinn, geistige Eintagsfliegen
in die Welt zu setzen. Aber im Briefschreiben kam seine seelsorgerliche Begabung zum
Tragen. Im «Stiibchen», das er eine Zeit lang mit dem spéateren Inspektor Blumhardt
teilte!33, brachte Spittler in stillen Stunden seine Briefe zu Papier. Was fiir ein Gegen-
satz tut sich hier auf zwischen diesen mit Herzblut geschriebenen Briefen und den von
Sekretdren oder Sekretdrinnen niedergeschriebenen Briefentwiirfen (vom geistigen
Autor «rasch vor der Abreise unterzeichnet»!)! Wie konnte da der Briefempfanger in
der Nidhe oder in der Ferne das «fleischerne Herz» (Ez. 11,19) und die ihm entgegen-
kommende Empathie fithlen! Hier wird etwas spiirbar vom Blutkreislauf in der soge-
nannten «inneren» und «&dusseren» Mission, damit sie lauter und gesund bleibe.

5. Was hatte denn Spittler getan? Die Pflegetochter antwortet: «Sein ganzes Leben
war ein stetiges Lieben» (S. 338): «Liebe zum Herrn und seinem Wort, Liebe zu den
Briidern und Liebe zu allen Menschen war der Grundtrieb seines Lebens.» (S. 345) Er
hat sich nicht den Kopf dariiber zerquélt, wie Agape und Eros, wie Nichstenliebe und
Selbstliebe voneinander zu unterscheiden und miteinander zu verbinden seien. Jenseits
von Sexismus und Priiderie wusste er sein hingebungsvolles Liebesleben zu leben.

Von da aus muss die Frage gestellt werden, wie es mit der Liebespraxis in der
Geschichte der Basler Mission bestellt war. Die Missionsleitung hatte aus wohlbedach-
ter Vorsicht die Zoglinge, die wiahrend der Ausbildungszeit kein Liebesverhéltnis

57



eingehen durften!, unverheiratet auf das Missionsfeld hinausziehen lassen. Auf
Grund weiser viterlicher Fiirsorge hat man zu gegebener Zeit die fiir sie bestimmten
Briaute nachgeschickt. Man glaubte, dass der weise Rat der Véter mit der providentiel-
len Fiigung des Schopfergottes iibereinstimmen werde. Es kam dann unter diesen
Umstdnden auch vor, dass zwei fiir zwei Missionare ausersehene Briute nach der
Landung am Bestimmungsort auf Grund der Wahl der zwei Hochzeiter vertauscht
wurden. Bei all dem hat man sich in der Basler Mission die Frage nicht griindlich
iiberlegt, inwiefern die menschliche Mitwirkung vor der Eheschliessung (die Mitbe-
stimmung der Braut und des Briutigams) ebenso wichtig sei wie die patriarchalische
Entscheidung einer Missionsleitung oder eines viterlich-miitterlich-elterlichen Macht-
wortes.

Das dem Vater Spittler bescheinigte «tétige Lieben» entspricht dem unabléssigen
Beten (1. Thess. 5,17). Wenn sich das titige Lieben «auf alle Menschen» ausdehnte, so
war und blieb Spittler auch als Schweizer Biirger der Davoser Landschaft mit seinem
deutschen Vaterland fest verbunden (ist doch der deutsche Reichsadler das Signet des
Spittlerverlags gewesen!), aber er war noch nicht angekrénkelt von den Grossmachts-
ideen des Zweiten Reiches unter Bismarck als der Vorstufe zum unseligen Dritten
Reich.

6. Spittler «blieb oft wochenlang so wortkarg, dass die ihm N&herstehenden sicher
wussten, dass in der Werkstatt drinnen sich wieder neue Dinge bewegen, bis dann ein
Anlass der Sache Luft machte und zu Tage trat, was er mit warmer Liebe und mit
klarem Kopf inzwischen ausgewickelt» hatte (S. 339). Nicht alle wortkargen Menschen
sind verkrampft. Sie tragen Gedanken mit sich herum, die noch nicht spruchreif
geworden sind. Man vergisst das gern in einer Zeit, in der das Gespridch und das
Kurswesen im Blick auf reziproke Offnung grossgeschrieben werden. Spittlers Wort-
kargheit hatte tiefere Griinde: er hatte innerlich zu arbeiten in einer Werkstatt, in der
sich Entwicklungen anbahnten, die ausgewickelt werden wollten. Was Spittler
«auswickelte», entsprang keiner Neuerungssucht und hatte nichts zu tun mit einem
optimistischen Evolutionismus und einem europdischen Superioritdtsgefiihl. Vielmehr
fithrten seine Visionen zu praktischen Griindungen: der Pilgermission auf St. Chri-
schona (1840), einer Kleinkinderschule (1850), der Diakonissenanstalt in Riehen
(1852), einem Altersheim fiir erkrankte und ergraute Schwestern, einer Rettungs- und
Besserungsanstalt fiir Verirrte und Verlorene (1855). Auch wenn sich einiges als Fehl-
schlag erweisen sollte wie die Idee einer Apostelstrasse iiber Kairo nach Abessinien!90,
so erkannte Sette genau, dass Gemiit und Vernunft harmonisch zusammenarbeiteten.
Spittler hat spiateren Entwicklungen der Basler Mission vorgearbeitet, die zwischen
einer enthusiastischen Glaubensmission und einer durch rein pragmatische Niitzlich-
keitserwagungen geleiteten Gesellschaft einen mittleren Pfad einzuschlagen gelernt
hat.

7. Spittler «tadelte sehr, wenn man sich den Ereignissen und Schéden seiner Zeit
verschloss und sie gleichsam nicht beachten wollte: «Wir miissen mit unserer Reisege-

58



sellschaft fortleben» und die Anliegen des Reiches Gottes, so wie die Weltlage
iiberhaupt vor Gott bringen.» (S. 341) Spittler wusste sich mit seinem wachen Geist
zum Tadeln berufen in und mit der «Lieblichkeit des Umgangs» mit den Mitmenschen.
Spittler sah klar die Fehlentwicklung eines bloss individualistischen Christentums vor
Augen, das sich nicht um Verstdndnis des «grossen Weltgeschehens» kiimmert. Er
konnte die «Schiden seiner Zeit» nicht fatalistisch zur Kenntnis nehmen, trachtete
vielmehr in unverfrorenem Optimismus nach Abhilfe und fand praktische Lésungen.
Dabei sah er sich nicht nur mit den «zerstreuten Kindern Gottes in aller Welt» (Joh.
11,52), sondern mit allen Menschen als einer grossen Reisegesellschaft verbunden und
ihnen allen zugesellt als «Helfer unterwegs». Er wire heute damit einverstanden
gewesen, dass die « Traktanden der Welt» Christen sehr viel anzugehen haben. Wichtig
war ihm dabei aber, diese Traktanden der Welt im Gebet vor Gott zu bringen. Von da
aus fiihrt eine Linie zu den entwickiungspolitischen Aufgaben der Mission, wie die
Basler Mission sie sich vor Augen stellt. Dabei ist gerade von Spittler noch mehr zu
lernen: diese Welttraktanden vor das Angesicht Gottes zu tragen, um von da aus mit
ruhiger klarer Sicht in den missionarischen Alltag hineinzugehen.

8. «Jeden Morgen begab sich Spittler friihzeitig in sein Arbeitszimmer, welches bis
nach 8 Uhr nicht betreten werden durfte» (S. 340). Spittler zeichnete ein kontinuierli-
ches Andachtsleben aus. Er wusste noch nichts von den Schnappmethoden, mit denen
eilfertige Leute heute am Radio oder im Auto oder in den Warenhdusern oder beim
Morgenessen mit halbem Ohr das « Wort zum Tag» aufzunehmen suchen, ohne diese
verschieden gelagerten Gedanken in sich hineinnehmen und verdauen zu konnen. Er
lebte von der Hoffnung, dass Friichte am Baum des Lebens langsam und stetig
heranwachsen miissen, wenn sie fiir das praktische Leben effektiv werden wollen.
Spittler gab sich in seinem Stiibchen der Bibelarbeit hin, um die Linien des Lebens zu
finden. Die stérungsfreie Klause seines Privatkabinetts hat nichts mit egoistischem
Privatchristentum zu tun, sondern entspricht dem «Kdmmerlein», das Jesus fiir seine
Jiinger vorgesehen hat (Matth. 6,6).

Wenn spiter im Basler Missionshaus die Gebetskdmmerlein im 4. Stock zu verbote-
nen Rauchiibungen beniitzt worden sind, so zeigt der Missbrauch einer wohlgemeinten
«Hausordnung», dass das, was Spittler gelebt hat, nicht patriarchalisch befohlen
werden kann. Zum Gesprichsklima in heutigen Missionskursen gehoren stille indivi-
duelle «kKammern». Die Verheissung der himmlischen Ruhe fiir den gelebten Alltag!®!
kann bei Menschen so «intensiv» zur Wirksamkeit kommen, dass sie mitten im Ge-
woge geschichtlicher Wellen, Engpéssen und Bedrangnissen « Windstille» (Mark. 4,39)
in ihrer «Intensivstation» erfahren und sie auch ohne die «storungsfreie Klause» eines
Spittler ihre Meditations- und Gebetsruhe finden kénnen, um ihren Alltag fruchtbar
und sinnvoll gestalten zu konnen.

9. «Sien und pflanzen war seine Sache.» Aber oft «erlitt diese Saat vor ihrem
Aufspriessen den notwendigen Verwesungsprozess, und es ging oft durch tiefe innere
und dussere Demiitigungen, in welchem Lduterungsfeuer'®> manche Schlacke der

39



Natur weggebrannt worden ist». Aber «er suchte nichts fiir sich, sondern in selbstlo-
sem Sinn schritt er vorwarts», «und es war oft unbegreiflich, wie viel Geistesmaterial er
tief innerlich verarbeitete und ins Weite gechende Gedanken und Entwiirfe bewegte, bis
die Stunde zu ihrer Ausfithrung gekommen und ein wohlorganisierter Plan zu Tag
trat» (S. 339).

Vieles musste also in der seelischen Landschaft Spittlers weggebrannt werden, was
dem wahren Wachsen und Reifen entgegengestanden wire. Er erfuhr damit eine
Vertiefung der Liebe im Leiden. Das machte ihn aber nicht mutlos und matt. Auch
durch diese Feuerprobe (1. Kor. 3,15) ging er der Rettung entgegen. Mit dem Abbren-
nen untauglicher Rebstockzweige (Joh. 15,5) konnte er der «Stunde» entgegenreifen,
in der ihm noch mehr Frucht in den Schoss fallen sollte. Dabei blieb das im Inneren
angesammelte «Geistesmaterial» nicht ungeniitzt liegen und versandete nicht, sondern
wurde der Ausfithrung eines gereiften Werkes dienstbar gemacht.

Ahnlich wie bei Spittler konnten die verantwortlichen Geschwister der Basler Mis-
sion im Gemeinschaftswerk bei abgebrochenen Unternehmungen wie z.B. bei der
Persienmission!63 oder bei familidren Unterbrechungsgeschichten und den damit ver-
bundenen ehelichen Trennungen und den Erziehungsproblemen bei den von den Eltern
getrennten Kindern immer wieder diese Erfahrungen «durch Not zum Sieg» machen.

Wer das Buch von Alex Carmel: Christen als Pioniere im Heiligen Land (ein Beitrag
zur Geschichte der Pilgermission und des Wiederaufbaus Paldstinas im 19. Jahrhun-
dert, Basel 1981) liest und das intensive Interesse verfolgt, das Spittler an der christli-
chen Prédsenz im Heiligen Land bekundet hat, der kann sich dem Eindruck nicht
entziehen, dass der fromme Individualist einen harten Kopf hatte, der durchstieren
wollte, was er in seinem «Privatkabinett» als erleuchtende Einsicht wahrgenommen
hatte, auch wenn die Zeichen des Scheiterns der geplanten Unternehmungen deutlich
geworden waren. Die guten Seiten des Individualismus (s.0. S. 55) und seine Gefahren
(S. 59) sind beide in Spittler virulent geworden.

Andrerseits muss man fragen, ob die Bindung der Pflegetochter Sette an ihren
Pflegevater sie nicht eindugig werden liess. In der Tat kann die Liebe nicht nur blind,
sondern auch eindugig machen. Das hdngt mit dem subjektiven Liebeseindruck zusam-
men, den Sette mit der Darstellung ihres Vaters dem Leser iibermitteln will. Sie hat
aber gerade mit diesem subjektiv gefarbten Urteil deutlich werden lassen, dass alles
Erkennen Stiickwerk ist (1. Kor. 13,12), schaut doch der Erkennende «durch einen
Spiegel».

Spittler l&dsst sich weder verherrlichen noch verunglimpfen. In und mit seiner christ-
lich menschlichen Fragwiirdigkeit war er ein Werkzeug Gottes, das trotz allen zeit- und
personlichkeitsbedingten Fehlentscheidungen auf die weitergehende Mission Gottes in
dieser Welt zeigt. Es ist bedeutsam, dass gerade eine Frau mit dem Hinweis auf das

Lauterungsfeuer, durch das ihr Vater hat gehen miissen, uns die Augen dafiir ge6ffnet
hat.

60



b) Die giitige Liebe im Leben und Leiden der Marie Hesse

Die 1842 in Indien geborene Tochter von Hermann Gundert, Marie Gundert, kam mit
drei Jahren nach Europa zuriick. Sie teilte in der Folge das Schicksal mancher Missio-
narskinder: sie wurde von einem Unterbringungsort zum anderen herumgeschoben.
Als dann die nach Indien zuriickkehrenden Eltern das Kind verliessen, «da war’s mir
... als hitten meine Eltern selbst mich verstossen».164

Auf dem Landgut Gundeldingen kam Marie in das Haus des frommen und reichen
Dr. Ostertag, der spiter (1865) die «Entstehungsgeschichte der evangelischen Mis-
sionsgesellschaft zu Basel» zum fiinfzigjdhrigen Bestehen des Missionswerkes schrieb.
Sie lernte in dieser Umgebung sich «fein anstindig benehmen» und «bewegte sich in
schonen vornehmen Hidusern». Man war iiber das kleine Madchen verschiedener
Meinung. Eine Dame fand in ihr ein charmantes grazioses «Maitli». Ein Herr meinte
dagegen, dass ein rechter Ddmon aus seinen Augen schaue. Eine leidenschaftliche
Liebe zur Poesie brach in ihr auf, und die «méchtige Liebe an Gottes schoner Natur»
(S. 17) lasst die spéatere Mutter von Hermann Hesse erahnen, der ihr bis iiber ihren Tod
hinaus dankbar verbunden blieb.

Nach der Riickkehr von einem Besuch beim Grossvater in Stuttgart, dem Kaufmann
und «Bibelgundert» J.C. Ludwig Gundert (1783-1854), hatte Marie die unliebsame
Bekanntschaft mit der Lehrerin von Missionarskindern zu machen: «Sie kam in unsere
kleine nette Anstalt wie ein rauher Frost, der zarte Knospen totet und hoffnungsvolle
Keime verwiistet.» (S. 19) Die vielgepriesene und bewunderte Lehrerin, die der leicht-
gldubige Dr. Ostertag nicht durchschauen konnte, offenbarte sich in der Folge als eine
heimtiickische Person, die schliesslich dann doch fortgeschickt werden musste. Marie
«sehnte sich aus Basel weg», da man dort die Missionarskinder verdchtlich von oben
herab ansah, als ob die Missionarsbriider «lauter arme Schlucker wéren, die sich von
den reichen, mildtitigen Baslern verhalten liessen» (S. 23). Um ihr kindliches Selbst-
wertgefiihl zu heben, sagte Marie iiberall, dass ihr Vater nie als «Z6gling» im Missions-
haus gewesen, sondern als studierter Kandidat in die Mission eingetreten sei.

In den Jahren 1854 bis 1856 wurde sie im Korntaler Institut!6’ untergebracht, wo sie
unter ein frommes und strenges Regiment kam. Am 8. Mérz 1855 schrieb sie ithrem
Vater nach Indien: «Du weisst, dass ich sehr viel Interesse fiir Schillers Gedichte hege,
nun diirfen diese aber in Korntal von Téchtern meines Alters nicht gelesen werden. Ich
bat Herrn Pfarrer, ob ich sie lesen diirfe, er sehr freundlich, sagt aber, es sei besser,
wenn ich zuerst christliche Gedichte lese und gab mir einen Band von Albert Knapps
Gedichten» (S. 28166). Natiirlich wurden die Unarten der Missionarskinder nach Indien
berichtet.

1856/57 kam Marie ins Welschland, in die Heimat ihrer Mutter, wo sie sich bei zwei
alten Tanten als «Kindermagd und Aschenbrodel» zu betétigen (S. 34) und unter
einem schlifrigen alten Lehrer Franzosisch zu lernen hatte. Am Missionsfest 1857 war
sie als kaum fiinfzehnjihriges Maddchen zum ersten Mal mit ihren finf Geschwistern

61



auf kurze Zeit vereinigt (S. 38). Auf der Reise nach Indien 1857 zu den Eltern musste
die fiinfzehnjéhrige Marie lange Andachten durchstehen: «Man fiihrte uns ganz
schlaftrunken zum Hotel Orléans in Marseille, am Abend wurde noch ein Tee getrun-
ken und dann musste eine lange Andacht gehalten werden, so dass ich mir vor Schlaf
und Ungeduld nimmer helfen konnte.» (S. 43)

Auf der Meerfahrt hatte Marie den ersten schénen Liebestraum, der ihr dann durch
die Eltern zerstort wurde. Der Vater Gundert hiindigte in patriarchalischer Strenge den
an Marie gerichteten Brief nach der Landung in Indien nicht aus, den der Brautwerber
John Barns an die geliebte Marie geschrieben hatte: «Papa hatte ihm auf immer meine
Hand ernst und fest verweigert, als einem impulsiven Mann, einem Weltmann.» (S. 62)
«Papa betete mit mir und war tiberaus zirtlich, aber ach, ich war ergrimmt im Geist
und wollte von keiner Liebe horen, da mir die eine versagt war.» (S. 63) In der
Herzensauflehnung gegen den Vater dichtete Marie:

Andrer Menschen kalte Nihe
Fillt mit Wehmut meine Brust,
Und der Troster tut nur wehe,
Fiihle nichts von ihrer Lust.

Der «geistes- aber auch eigenméchtige» Indienmissionar Samuel Hebich, den die
Missionsleitung in seiner «originellen und ungewohnten» Evangelisationsmethode in
der Leonhardskirche zu Basel 1861 gewihren liess und «g6ttliche Legitimitity» fiir ihn
in Anspruch nahm!¢’, entpuppte sich gegeniiber der liebeskranken Marie Gundert
nach ihrer Landung in Indien darin als ein «leidiger Troster», dass er Marie geholfen
haben will, «sich von jetzt ab Gott und der Verwirklichung seines Reiches auf Erden zu
weihen« (S. 67)168. War die Sublimation der Liebe auf die Jesusminne («Du, Jesus, bist
meine Hilfe, mein Licht, mein Leben, meine Liebe», schrieb die Sechzehnjahrige in ihr
Tagebuch S. 68), nicht die Folge und Konsequenz einer patriarchalisch-seelsorgerli-
chen Vergewaltigung? Zwei Monate spiter sah sich Marie im Licht von Karfreitag als
Heuchlerin: «O, wie lieb ich ihn noch, versuche Jesum zu lieben und doch liebe ich ...
nagle du auch diese Liebe an dein Kreuz, ich kann’s nicht selbst tun, ich bin zu
schwach» (S.70), um tags darauf im Licht des Ostersieges triumphierend schreiben zu
konnen: «Was haben Fleisch und Blut noch zu sagen?» «Habe ich Jesum nur (und ich
habe ihn schon ein wenig), so ist alles gut» (S. 70).

Ich behandle die Nachwehen des Liebeserlebnisses von Marie Gundert darum hier,
um auf die Grenzen der pietistischen Seelsorgepraxis hinzuweisen. Wenn man schon
einmal mit dem Begriff der Siinde operieren will, so wire mindestens ebenso ernstlich
nach der Siinde der Viter und Seelsorger zu fragen («aber hilf, Herr, ich weiss nicht, ob
es Siinde ist oder was!!», so Marie am 15.4.1859), die bei aller «missionarischen
Weite» doch in ein dualistisches Fahrwasser hineingeraten zu sein scheinen. Jedenfalls
vermisste Marie im Herbst 1859 den Friihling sehr: «Ein seltsames Gefiihl von Einsam-

62



keit zittert durch mich. - Ach, Mensch, was ist Erdenleben!» (S. 71). Hat der Vater ihr
das Jugendgliick zerstort? Und doch wichst in Marie eine kritische Erkenntnis: «Oft
kommt es mir vor, meine Bekehrung sei eben doch keine echte gewesen, sonst wére ich
jetzt weiter», «Das Alte ist noch nicht vergessen, so hart ich mir auch antue, es zu
verbannen.» (S. 71)

1860 kehrte Gundert krankheitshalber aus Indien nach Europa zuriick. 1862 konnte
Vater Gundert seiner Tochter Marie den vermeintlich «richtigen Mann» prisentieren.
Bei einem Spaziergang sagte Papa der achtzehnjdhrigen Marie, dass Charles Isenberg,
ein Kandidat der englischen Kirchenmission, «sich in sie verliebt habe» (S. 74). Vater
und Mutter stecken ihre Kopfe zusammen und arrangieren trotz der Neigungslosigkeit
der Tochter Verlobung und Hochzeit: «Soll ich Charles Isenberg heiraten? Er ist mir so
einerlei, so unwichtig, ich habe keine Neigung zu ihm!» Aber das marianische «Ich bin
des Herrn Magd» und die Erkenntnis, dass es sich bei Charles um einen «frommen
Jiinger Jesu» handle, zeigte ihr, dass sie iiren Willen zugunsten des vdterlichen Willens
aufopfern muss: «wenn er mich wirklich sehr lieb hat, dann werde ich es nicht so arg
schwer finden, ihn auch wieder zu lieben, wenn ich ihn kennenlerne» (S. 77). Sie sieht
sich als ein hilfsbediirftiges Wesen: «Er kann mich wahrscheinlich weiter férdern und
mir helfen.» Als Marie erfuhr, dass Isenberg einen Korb erhalten hatte von einer
Person, die er liebte, bekam sie einen Schock: «O sterben und aus der wunderschonen,
armen Welt hinaus - das scheint mir das Allerbeste!» (S. 81). Sie fiihlt sich «in dieses
enge Schwarzwaldtal» in Calw hineingebannt: «Papa am Schreibtisch» - «fern und
immer ferner... das Land unserer Liebe», und sie traumte vom alt und krank geworde-
nen John Barns und «sah noch keine Auferstehung vor sich» (S. 82). Ihre Mutter
mochte pressieren mit der Hochzeit. Marie hofft, dass in einer lingeren Brautzeit echte
Liebe wach werden koénnte fiir den ihr zugewiesenen Mann. Trotz seinen Anlagen zu
einem freisinnigeren Christentum (das Hohe Lied hat keine hohere Bedeutung! das
Buch Esther erscheint dem angehenden Missionar nicht inspiriert!) war Isenberg an die
anglikanische Kirche gebunden. Gundert wiinschte, dass ein in Aussicht genommener
Schwiegersohn mehr Wirme gegeniiber Marie zeigen soll (S. 86)! Der pfiffige jlingste
Bruder David merkt den ganzen Zauber: «Will Papa dich zu einer Heirat zwingen?»
(S. 91) Andrerseits mochte Marie Charles «zuerst examinieren, ob er sie auch recht
warm und innig liebe» (S. 88). Das Examen fiihrt dann aber der Schwiegervater
Gundert durch und erreicht beim Examinanden nur eine Einschiichterung: «Der alte
Missionar hat dem jungen heiss gemacht und ein strenges Examen vorgenommen, und
dem Armen schwand der Mut vollends ganz.» (S. 90) Alles lief merkwiirdig verklemmt
ab: «Dann beteten die zwei zusammen und baten die Eltern um ihren Segen.» (S. 93)
Der Vater von Charles Isenberg!® war froh dariiber, dass mit der geplanten Hochzeit
«sein Sohn in die Mission komme» (S. 96). Der Anblick der schwiegerelterlichen
Jammergestalten, die aus Abessinien abgekampft zuriickgekehrt waren, konnte Marie
nicht daran hindern, in ihrem Tagebuch bewundernd festzustellen: «So alle Kraft in
Jesu Dienst verzehren, das ist etwas Grosses!» (S. 95) Sie scheint jetzt auch fir die

63



Missionsbegeisterung gewonnen worden zu sein! Andererseits scheint aber die Mis-
sionsbegeisterung die Liebeskiihnheit gegeniiber ihrem Bréiutigam ertétet zu haben,
die keimartig in einem Gedicht angeklungen war:

Hast mir mein junges, heisses Herz genommen,
und bietest mir dafiir dein kaltes dar.

Kein kiihles Herz will ich — miisste zittern

in dieser frostig stillen Winternacht.

Gib Wiarme mir, und wir’s gleich mit Gewittern —
O wenn mir nur recht warm die Sonne lacht! (S. 87)

Auf Marie wartete ein entbehrungsreiches Leben als Missionarsfrau in der indischen
Provinz Sindh (Haiderabad). Noch als Braut war Marie mit dem Schiff 1865 nach
Indien gefahren, nachdem der Brautigam vorweg in das trockene Sindhland vorausge-
reist war, um das Missionshaus einzurichten. Am 10. Nov. 1865 fand die Hochzeit in
Kannanur statt. Im Sindhland lernte Marie die Landessprache, um dann als Lehrerin
in einer Madchenschule zu wirken. Sie schrieb ihrem Vater: «Seit ich verheiratet bin,
habe ich noch kein Verslein gedichtet. Wir haben aber viel reelle Poesie im Alltag.»
(S. 115) Die Realitdt dieser Poesie bestand darin, dass die so ganz verschiedenen
Menschen einander verstehen lernten: «Wir, die so ganz und gar Verschiedenen, waren
im tiefsten und umfassendsten Sinn des Wortes ein Herz und eine Seele.» (S. 116)
Marie konnte ihre frohmiitige Seele wiederfinden. In allen schwierigen Situationen
wusste sie Helles hervorzuheben (S. 117). Aber nach der Geburt ihres ersten Séhnleins
(1866) «war ich miide und schwach, ich hatte gleichsam in die Hélle hinabgeschaut und
konnte das Leben schwer wiederaufnehmen» (S. 118). Ausserdem hatte sie sich an die
korperliche Gebrechlichkeit ihres Gatten zu gewdhnen. Sie erschrak iiber den «zum
Gerippe abgezehrten Mann» (S. 123). «Ernste Todesgedanken» beschiftigten die
Eheleute (S. 127). 1867 erhielt Marie ihr zweites Kind, Hermann Isenberg. Aber das am
7. Miérz geborene Kind wurde den Eltern am 11. August wieder gecnommen. Sieben
Tage vorher war der Mutter bewusst geworden, «dass Gott das Opfer fordere»
(S. 132). Jedoch wusste Marie, dass ihr «holdes Kind» fiir den Vollgenuss der himmli-
schen Freuden «hier so kdstliche Anlagen» gezeigt hatte (S. 134).

1869 reisten Marie und Charles Isenberg aus Indien heim mit ihrem neugeborenen
Kindlein Karl. Charles hatte Todesahnungen: «Sieh, es ist mir als stiinde ich an einer
Spalte der Zwischenwand, so dass ich schon in die Ewigkeit hiniiberschauen kann.»
(S. 145) Am 19. Febr. 1870 starb Charles Isenberg. Als achtundzwanzigjihrige Witwe
arbeitete Marie weiter im Dienste der Mission und verdiente sich daneben ihr Brot mit
Englischstunden. Zu ihren Schiilern gehorte damals auch der spétere Missionsinspek-
tor Johannes Frohnmeyer!”?. In einem Brief an ihn kam Marie auf die Frage zu
sprechen, ob man wirklich die Tiiren schliessen diirfe vor sogenannten Weltkindern.
Ein Abendstundenhalter meinte: «Es wire freilich nett, wenn man’s diirfte.» (S. 150)

64



Aber Vater Gundert fuhr dazwischen: «Nein, da wiirden alle die Extra-Heiligen einan-
der so heiss machen, dass es manchen schier zur Holle wiirde.» (S. 150f.) Bei diesem
Gespriach bemerkte Marie: «Ich kann oft die Briider noch nicht recht lieben, bloss
deshalb, weil sie Briider sind. Sie sind oft so schrecklich widerwirtig, dass mir fast
jedes Weltkind lieber ist.» (S. 151) Als dreissigjdhrige Witwe erfuhr sie zwar, dass man
«im téglichen Leben und Treiben oft so stumpf wird». Aber «es ist mir oft unbegreif-
lich, dass das Herz immer jung bleibt trotz all den Todesstossen, die es schon bekom-
men und an denen es brechen zu miissen wihnte» (S. 152). Marie war beeindruckt von
ihrem Bruder Hermann, der auf Besuch von den USA nach Europa gekommen war:
«Er hat einen reichen Schatz von Menschenkenntnissen gesammelt und durchschaut
im Ganzen die Leute prachtig.» (S. 156) Marie hatte ein offenes Verhaltnis zu anglika-
nischen Gottesdiensten. Sie war davon angetan, «dass die Gemeinde mittut», auch
wenn sie spiirte, dass bei manchen das «zur toten Form geworden ist», «das Abwech-
selnde kommt mir auch zweckmaéssiger vor als unser schlifriges Langsitzen. Mit der
Predigt brauchen sich die Geistlichen dann wenig anzustrengen, da sie so kurz ist.
Unserem lieben Dekan wiirde aber das wohl schwerer fallen als eine zweistiindige
Predigt!» (S. 156)

Im Sommer 1873 wurde der Deutschbalte Johannes Hesse, Sohn eines deutschbalti-
schen Arztes, Mitarbeiter von Hermann Gundert im Calwer Missionsverlag. «Mir hat
sein Anblick immer etwas Wehmiitiges; er sieht aus, als ob er fiir eine bessere Welt
geschaffen wire.» (S. 158) Am 22. Nov. 1874 vermihlte sich Marie mit Joh. Hesse
(geb. 1847), der von der Malabarkiiste mit einem unheilbaren Kopf- und Darmleiden
behaftet 1873 nach sechsjidhrigem Wirken als Missionar zuriickgeschickt worden war,
um als religioser Eklektiker, offen fiir Goethe und Laotse, aber ethisch streng, als
zeitweiliger Herausgeber des Evangelischen Missionsmagazins zu wirken.

Auf einer Reise der Neuvermihlten zu den Eltern in Estland lernte Marie den
baltischen Schwiegervater kennen: «Ein wahres Prachtstiick und Original, ein kleiner,
lebhafter, frischer Mann von 74 Jahren, mit einem klaren, leuchtenden, schénen
Antlitz..Wenn er Morgenandacht hilt, weiss man oft nicht, ob er liest oder redet oder
betet, es fliesst so ganz einfach und natiirlich eins ins andere iiber» (S. 179). Er hat das
Leben empfangen und gekostet und genossen: «Ich habe zwei Frauen und liebliche
Kinder und teure Freunde durch den Tod verloren, aber es kam jedesmal ein besonde-
rer Segen darauf,» (S. 190) «der jetzige Augenblick, das Heute, das Jetzt, da steckt der
Segen drin, pack’s, greif zu mit beiden Hénden, was Gott gibt,» (S. 190) wahrhaftig,
«so recht der Patriarch - ein kostlicher Mann» (S. 174)! Seine dritte Frau stand dem
Hause gut vor: «Wie eine Konigin schreitet sie einher unter ihren Séhnen.» (S. 173)
Dem gegeniiber war die erste Frau, die Grossmutter von Hermann Hesse, nicht gliu-
big, als er sie nahm, sie fiihlte sich im religios lebendigen Kreis ungliicklich, dann aber
«fand sie Jesum», und als sie im Begriff war, ihr siebtes Kind zu gebéren, wurde die mit
schrecklichen Kopfschmerzen vielgeplagte und mit melancholischer Gemiitslage aus-
gestattete Frau vom Schlag getroffen (S. 174).

65



Joh. Hesse und seine Marie hatten dann nach ihrer Riickkehr aus dem Baltenland
das Friihaufstehen entdeckt: «Jetzt weckt uns der Wecker unerbittlich 26 Uhr;
Johnny und ich lesen unsere zwei alttestamentlichen Kapitel vor dem Frithstiick.»
(S. 190) Am 2. Juli 1877 wurde Hermann Hesse geboren, am 14. Juli 1878 Paul, der am
17. Dezember starb, am 6. Aug. 1879 kam Gertrud zur Welt; sie starb am 31. Mérz
1880. Hermann Hesse sprang nach der Beerdigung seines Schwesterchens am 2. April
1880 «aufs leere Bettchen los, rief, darauf lustig hinklopfend: «So, Gertrudle, bist jetzt
vollends zum liebe Heiland gange> » (S. 202), am 27. Nov. 1880 erschien Mariechen
und am 13. Juli 1882 Johannes. Marie hatte im ganzen 9 Kindern das Leben geschenkt.
Sie hatte kein leichtes Leben: «Mein Johnny ist elend und melancholisch und mit tiefer
Demut erkenne ich, dass ich ihn nicht gliicklich machen kann mit all meiner Liebe.
Herr, nur Du selbst kannst das, o tue es doch!» (S. 199)

1881 wurde Joh. Hesse als Herausgeber des Missionsmagazins nach Basel berufen.
Die Familie kam an den Spalenring zu wohnen. Hermann Hesse schildert diese Zeit in
Basel bei seinen Eltern in « Hermann Lauscher». Gross und lieb wacht die Erinnerung
an seine Mutter in ihm auf: «Die ganze iiberschwinglich reiche Welt des Kinderlebens
hat kein siisseres und heiligeres Bild als das der erzdhlenden Mutter, an deren Knie sich
ein Blondkopf mit tiefen Staunaugen schmiegt ... Ich sehe dich noch, meine Mutter,
mit dem schonen Haupt zu mir geneigt, schlank, schmiegsam und geduldig, mit den
unvergleichlichen Braunaugen»!’!. Die gliickliche Zeit in Basel, wo Marie in den
«Betsaalversammlungen im Missionshaus Heimatluft wie einst in Indien zu atmen
glaubte» (S. 211) und sie wohl die gliicklichsten Jahre ihres Lebens verbringen konnte,
sollte schon 1886 zu Ende kommen. Auf Anraten von Joh. Frohnmeyer und auf
Wunsch des mehr als siebzigjdhrigen Hermann Gundert muss Joh. Hesse die ihm liebe
Redaktionsarbeit am Missionsmagazin aufgeben und mit seiner Familie nach Calw
zuriickkehren, damit er als Gehilfe und Nachfolger Gunderts in der Leitung des
Calwer Verlags dem Schwiegervater zur Seite stehen konnte. «Es war nun klar, was wir
zu tun hatten. Basel mit seinem lebendigen, anregenden Treiben, dem kostlichen Kreis
unserer Missionsfreunde, unser sonniges, heimeliges Logis, unsere liebe Nachbar-
schaft zu verlassen, fillt mir wohl schwer, und dem lieben Johannes ist’s sehr schwer,
die Redaktion des Magazins, womit er so verwachsen, und seine Stellung in der Basler
Mission ganz aufzugeben. Auf der anderen Seite zieht Papa. Wir lassen uns fithren und
sind still.» (S. 237)

Die letzten Jahre mit dem Vater zusammen in Calw waren nicht einfach: «Zum
dritten Mal in ihrem Leben sollte nun Marie Hesse mit ihrem Vater und den Thrigen in
dem alten Haus des Calwer Verlagsvereins wohnen.» (S. 238) «Zeiten der tiefsten
Verzagtheit und Entmutigung» stellten sich ein. «Die Verhéltnisse sind schwierig und
beengend.» «Aber wenn das Gottes Weg ist, so miissen wir ihn gehen und still und
dankbar sein,» denn «fiir das innere Wachstum ist’s besser so». Freilich: «Im Geschéft
ist mein lieber Mann unbefriedigt, ihm und mir fehlt iiberall die Freiheit. Um der Liebe
willen sie drangeben, ist recht und schon, ob aber Papa und uns damit wirklich gedient,

66



irgend jemand geniitzt wird?» (S. 239) Marie hatte im Jahr 1888 «gegen Schwermut
anzukdampfen wie noch nie», «auch Johannes geht gedriickt einher, es kommt zu
keinem freien und frohlichen Aufschwung» (S. 239), und Marie seufzt: «So viel Hass
und Zorn und Arger und Eigenliebe kommt tagtiglich zum Vorschein, dass ich er-
schrecke» (S. 239). «Das Haus, dessen vordere schéne Zimmer Grossvaters Wohnung
waren, war nach hinten gegen den Berg feucht und ungesund und erscheint Johannes
oft wie ein Geféngnis, wo er nie mehr gesund werden kénne.» (S. 238) 1889 «steigerte
sich das Schwierige der Verhiltnisse bis zur Unertréiglichkeit: Johannes wurde immer
nervoser und elender, schlaflos durch Kopfschmerzen fast arbeitsunfahig. Ich war
halb gemiitsleidend.» (S. 240) «Papa ahnte nicht, wie viel es uns gekostet, wie schwere
Opfer wir ihm in diesen dreieinviertel Jahren gebracht haben. Trennung ist unumging-
lich notwendig ...». Der Umzug in die sonnige und behagliche Wohnung in der
Ledergasse erfolgte am 16. September 1889.

In den letzten sieben Jahren, leidend unter Knochenerweichung, erfuhr Marie Hesse
voriibergehende Erleichterung durch Handauflegung und Gebet des Evangelisten Elias
Schrenk!72, Aus dieser Zeit ist ein von Marie berichteter Traum mit ihrem Vater
aufschlussreich: «Nachts traurig getrdumt, dass ich in eine enge, dunkle Wohnung
ziehen muss. Beim Durchlaufen der Rdume aber treffe ich plotzlich meinen Herzensva-
ter an. Frohlich und natiirlich sagt er, er mache eine Brunnenkur, trinke frith Wasser
aus einem Briinnlein. Ich rief: <Da tu ich mit, wir brauchen die Kur zusammens .. Er,
heiter zusagend, sieht mich dann mitleidig an und sagt: <Fiir dich war’s doch zu friih
zum Aufstehen, ich bring dir das Wasser ans Bett.»» Und Maries Kommentar zu
diesem Traum? «In’s enge finstre Gemach geht’s jedenfalls, aber wenn nachher selige
Gemeinschaft der Geister da ist, ei, so will ich getrost hinein!» (S. 277) Mehr als acht
Jahre nach dem Tod ihres Vaters sah Marie Hesse im Traum deutlich, dass sie der
patriarchalischen Uberordnung des Vaters nicht entkommen konnte («ich bring dir
das Wasser ans Bett»), aber gleichzeitig der Durst nach freier Gemeinschaft manifest
wurde («da tu ich mit, wir brauchen die Kur zusammen»). Der «Aufstand» und die
Loslésung der Tochter vom Vater sind unterblieben. Erst fiir «<nachher» erwartete sie
«Gemeinschaft der Geister»!

Marie Hesse konnte aus der christlichen «Ergebenheitsreligion» («wir lassen uns
fiihren und sind still») nicht ausbrechen. Aber in Brief und Tagebuch liess sie einerseits
etwas sichtbar werden von der kritischen Kraft des Richtergeistes, der das Unfertige,
ja, Unmenschliche im Zusammenleben der Menschen an den Tag bringt (Eph. 5,9.13),
konnte aber andrerseits bis zuletzt (48 Stunden vor dem am 24. April 1902 erfolgten
Tod bekannte sie: «Ich habe es gut in jeder Beziehung») auf Unhaltbares den Glanz
gottlichen Verstehens fallen lassen und erfuhr so denselben Heiligen Geist als Befihi-
ger zu allem Guten. In und mit der « Aufgabe» des eigenen Willens brach aber doch der
Keim ihres selbstdandigen fraulichen Wesens durch. Und so eréffneten sich ihr die Tore
zur Ewigkeit:

67



ﬁ..ﬂlll'. o S ey g ¢ e o & = T = T 4 - o
: s al® .

E

MARIE HESS

m‘.
_M
>

PN L faes Ao R

L, L I .

E;izm er’

Y

Abb. 3

ihr Lieben und Leiden

Mearie Hesse,

68



Einmal ist doch ausgelitten

meine letzte Schmerzensnacht,

O gliicklicher Tag, o selige Stund!

Dann bin ich auf immer und ewig gesund.

Hermann Hesse schrieb das folgende Widmungsgedicht an seine soeben gestorbene
Mutter:

Ich hatte dir so viel zu sagen,

ich war zu lang im fremden Land,
und doch warst du in all den Tagen
die, die am besten mich verstand.

Nun, da ich meine erste Gabe,
die ich dir lange zugedacht,

in zagen Kinderhidnden habe,
hast du die Augen zugemacht.

Doch darf ich fiihlen, wie beim Lesen
mein Weh sich wunderlich vergisst,
weil dein unséglich giitig Wesen

mit tausend Fdden um mich ist.173

¢) Etappen auf dem Lebensweg von Rosina Widmann-Binder

Ich nahm am Workshop der Basler Mission vom 2.-4. Dezember 1988 mit dem Thema
«Missionsgeschichte aus der Sicht der Frau» teil!74. Gepackt haben mich vor allem die
Ausfithrungen von Waltraud Haas iiber die Missionarin Rosina Widmann-Binder. Ich
konnte nach der Tagung im Missionshaus das von Frau Haas zitierte Tagebuch von
Rosina Widmann!7? eingehend studieren. Die folgenden Ausfithrungen sind das Er-
gebnis meiner selbstandigen Studien, die nun Platz finden in meinen «Erfahrungen mit
der Basler Mission und ihrer Geschichte».

aa) Im Aufbruch und unterwegs nach Afrika

Rosina Binder wurde als dltestes von 10 Geschwistern am 13. November 1826 in
Korntal geboren und wuchs dort in béuerlicher Umgebung auf. Als junges
Menschenkind konnte sie nicht ahnen, dass sie einmal als Missionarsfrau und Mutter
vieler Kinder lange Jahre an der damaligen Goldkiiste Missionarsdienste tun wiirde.
Ihr Heimatort Korntal ist ein ganz besonderer Fleck auf dem wiirttembergischen
Boden!7¢, Im wiirttembergischen Pietismus hatte sich 1819 eine freie Gemeinde im
Zeichen der Naherwartung der Parusie konstituiert, in der auf dem Gemeindeplatz

69



zeitweilig eine «Jerusalemkutsche»!77 bereitgestellt wurde. Sie diente dazu, Schwerbe-
hinderte oder schwangere Frauen an den «Bergungsort» zu bringen, wenn nach der
Berechnung von J.A. Bengel am 18. Juni 1836 die Wiederkunft Christi erfolgen sollte.
Doch der Pietismus hatte in Korntal auch eine niichterne Komponente, die an der
tatkraftigen Bestellung der Felder ebenso interessiert war wie an der Erwartung der
Wiederkunft Christi und der neu aufgebrochenen Missionsarbeit.

In dieser Atmosphire ist Rosina aufgewachsen. Mit 19 Jahren wurde sie aufgefor-
dert, dem ihr unbekannten Missionar Johann Georg Widmann an der Goldkiiste
entgegenzureisen. Dem Komitee der Basler Mission lag ein Heiratsgesuch von Wid-
mann vor. So hatten sich die Herren der Leitung auf die Brautsuche zu machen.
Nachdem die Metzgertochter Sophie Weigle, die nach der Ansicht von Herrn Klett aus
Ludwigsburg die «ndtigen korperlichen und geistigen» Eigenschaften besessen hitte,
einen abschldgigen Bescheid erteilt hatte, holte sich der Dorfpfarrer von Korntal, Jak.
Hch. Staudt, der 1832 bis 1843 als Lehrer im Basler Missionshaus gewirkt hatte,
Erkundigungen iiber Rosle Binder ein. Man stellte laut dem Komiteeprotokoll der
Basler Mission vom 14. Jan. 1846 fest: «Die Tochter wird geschildert als noch nicht tief
gewurzelt im Frieden Gottes; sie habe noch kein ganz freies Herz, sei aber mit viel
Verstand und Bibelkenntnis begabt, noch nicht 20 Jahre alt, besitze die Neigung,
aufwidrts zu streben, sei immerhin aufrichtig und klar iiber ihren eigenen Zustand, in
Hausgeschiften nur das gewdhnliche Kochen verstehend.» Inspektor Hoffmann reiste
dann nach Korntal und fand in Résle ein «wohlgebildetes Bauernmédchen», das als
«ganz einfache Christin» fiir Herrn Widmann «als geeignet erscheine», auch wenn sie
keine hohe Bildung besitze. Nachdem die Eltern eingewilligt hatten, fand Rosle auch
ein Ja, weil ihre Grossmutter die Zustimmung gegeben hatte, ja sogar die Freudigkeit,
den Auszug aus der christlichen Heimat nach Afrika dem unbekannten Mann entgegen
Zu wagen.

Wie Jesus mit 30 Jahren «anfing», um sich im Jordan von Johannes dem Taufer
taufen zu lassen (Luk. 3,23), ohne genau zu wissen, was fiir einen Gang sein Leben im
Einzelnen nehmen werde, so wagte Rosina mit dem Segen der Eltern und dem Ja der
Grossmutter ihren Schritt nach Afrika. Die Kontinuitdt des Glaubens in drei Genera-
tionen von Grossmutter, Mutter und Kind, wie sie 2. Tim. 1,5 aufleuchtet, war fiir sie
eine Kraft, die noch mehr Gewicht gehabt haben mag als die letzten Endes patriarcha-
lische Verfiigungsgewalt einer Missionsleitung!

Rosina Binder hat die ihr zuteil werdende Einsegnung am 17. Sept. 1846 in Korntal
in besonderer Weise erfahren!’8. Sie sah in der Einsegnung einen «wichtigen und
héchst bedeutungsvollen Tagy». Ihr wurde dabei «das Schwere im Dienst der Mission»,
aber auch «die Hilfe Gottes» zugesagt, die Pfr. Staudt ihr «recht tréstlich und mit
grosser Glaubenskraft vor Augen stellte, der darauf vor der ganzen knienden Ge-
meinde ein «durchdringendes, herzliches Gebet» hielt, indem er um die Vergebung
aller ihrer Siinden bat. Es war dem Pfarrer sehr wichtig, dass «nicht eine unvergebene
Siinde in die Heidenwelt» mitgenommen werden diirfe! Rosina sollte freimiitig vor

70



ihrem Gott sich schdmen diirfen,!”? um mit dem Geschenk der Vergebung Freude zu
empfangen!8, Er sprach ihr den Segen zu: «Der Herr segnet dich»; der Bekenntnisruf
eines glaubenden Menschen wurde laut, der zur Tat der Liebe bereit machen soll. Aber
er legte ihr nicht die Hénde auf, ebenso keiner von den Gemeindevorstehern. Die
Handauflegung unterblieb, weil einige Briider in Korntal Einwendungen erhoben
hatten. Das machte aber Rosina gar nichts aus: «Ich glaube ganz gewiss, dass ich
deswegen nicht weniger gesegnet wurde.» Die ersten Spuren einer weiblichen Selbstén-
digkeit werden sichtbar: das bald zwanzigjidhrige Mddchen stand auf zur Erfiillung des
ihr gewordenen Dienstauftrags.

Vor ihrem Abschied aus dem Elternhaus empfing sie den Abschiedssegen durch
ihren Vater mit Handauflegung. Sie gehort damit in die Reihe der biblischen Empfan-
ger des Abschiedssegens durch die Viter!81. Der Vater segnete seine Tochter im Glau-
ben, dass alle auf die Wanderschaft berufenen «Fremdlinge» (1. Petr. 1,1; 2,11) ein
Segnungsrecht haben, das sie einander zusprechen diirfen.

Schon zwei Tage nach der Einsegnung in Korntal kamen die neu berufenen Missio-
nare Dieterle, Meischel, Mohr und Stanger daher und «bestanden» darauf, dass die
Reise bereits am 19. September angetreten werden miisse. Rosina hatte zwar gehofft,
ihre kranke Mutter noch bis zum 22. September pflegen zu konnen. Wohl hatten die
vier Briider bei der Verabschiedung im Basler Missionshaus die Mahnung gehort:
«Man miisse nicht nur den Heiden ein liebendes Herz entgegenbringen, sondern die
Briider miissten auch untereinander Liebe haben, die sich nicht ermiiden ldsst.»182
Aber der Druck des Inspektors Hoffmann und die sachlichen Umstdnde liessen die
Briider gar nicht zur Uberlegung kommen, sie konnten auf die weibliche Mitreisende
und deren Tochterpflichten der Mutter gegeniiber Riicksicht nehmen und geschwister-
liche Liebe walten lassen. Es pressierte. Schon nach Luk. 9,61 darf das Abschiedneh-
men fiir biblizistisch geschulte Leute nicht zu lange dauern! Wer die Hand an den Pflug
legt, soll voranmachen!

Fiinf Tage dauerte die Reise nach London. Was dann wihrend der Wochen bis zum
19. November 1846 an Leid, Druck und Anmassungen von seiten des englischen
Gastgeberehepaars auf sie zukam und was an Heimweh dabei in ihr aufstieg: dem
allem lieferte sie sich nicht restlos aus. Sie wusste vielmehr Gegenkréafte in sich zu
entwickeln. Rosina fiihrte drei Jahre lang ein ausfiihrliches Tagebuch. Das half ihr,
Distanz zu gewinnen zu den laufend iiber sie hereinbrechenden Erfahrungen und
Uberraschungen. Sie schrieb nicht nur nieder, was sie mit wachen Sinnen wahrnahm,
sondern liess auch ihre Gefiihle in die Niederschrift einstromen. So konnte sie lernen,
von sich abzusehen und gleichzeitig selbstkritische Fragen an ihr Verhalten zu stellen.
Ungeachtet manch demiitigender Anforderungen und Wiinsche von seiten des Herrn
und der stindig unzufriedenen Frau Young gab sich Rosina ganz hinein in die ihr
gebotene Arbeit (Nédhen, Kinderhiiten), fand aber auch Interesse an den vielen frem-
den Tieren im Zoo («ich bekam einen grossen Eindruck von der Mannigfaltigkeit und
Grosse der Schopfung») und merkte bald einmal, dass sie hinsichtlich ihrer Haartracht

1



und der Hutmode sich englischer Sitte anzupassen habe, ohne deswegen aufzuhoren,
sich selber zu sein. Als sie von den schwierigen Umstdnden ihrer Mutter in einem Brief
erfuhr, horte die von Schmerz und Mitleid ergriffene Tochter nicht auf, fiir das von
Gott weiter der Mutter bewahrte Leben zu danken. In und mit allen Schreckenstriau-
men, die sie zu traumen hatte, blieb sie in allen Konflikten gesund. Wenn Rosina einen
wehmiitigen Brief unter Tranen nach Hause schrieb, so war dieser Brief gerade deswe-
gen ein Freudenbote fiir die schwerkranke Mutter, die ja ihre Einwilligung zur Losl6-
sung ihrer Tochter aus der Familie und aus der Heimat gegeben hatte. Auch wenn die
tatenhungrige Rosina darunter litt, dass sie in der Londoner Wartezeit, wie sie meinte,
nichts «Sinnvolles» zu tun vermochte, so half ihr gerade diese problematische Einsicht
zu einer schriftlich niedergelegten Selbstbezichtigung: «Halt ein, mein Herz! Sprich
nicht so, der Herr weiss, warum er etwas tut oder zuldsst!»

Wenn die Missionsleitung bei der Beurteilung der fiir Bruder Widmann in Aussicht
genommenen Braut die Begabung mit Verstand und Bibelkenntnis positiv hervorzuhe-
ben wusste, so zeigt gerade ein Tagebucheintrag aus der Londoner Zeit, wie eine
zwanzigjidhrige Missionarin ihre Bibelkenntnis praktisch anwenden konnte: es gelte
jetzt, so ruft sie sich zu, «die Vernunft gefangen zu nehmen unter den Gehorsam des
Glaubens» (2. Kor. 10,5). Rosina hatte in ihrem praktischen Glaubensleben keine Zeit,
gegen den Gehorsamsbegriff zu wettern, wie das heute die vom Untertanengehorsam
gebrannten Kinder des 20. Jahrhunderts fiir notwendig halten. Vielmehr stand sie in
der Freiheit des Glaubens auf und liess die ihr geschenkte Vernunft spielen, ohne
deswegen zu einer blutleeren Verniinftlerin zu werden. Sie «stand auf» «im Leiden»,
weil sie sich von ihrem Gott immer wieder aufrichten liess. Und das war noch mehr als
was die mitreisenden missionarischen Briider ihr an Beruhigungspillen zu geben ver-
suchten. Mit Jesus «lernte sie den Gehorsam an dem, was sie zu leiden hatte» (Hebr.
5,8).

Hilfe fand sie u.a. in den Gebetsstunden und Gottesdiensten bei Dr. Steinkopf!#3,
Rosina Binder wird so zu einem lebendigen Beispiel dafiir, wie Dr. Steinkopf nicht nur
den «untersten Schichten» der Londoner Bevélkerung, sondern auch einer sich von
ihrer Heimat loslosenden deutschen Missionsbraut geistliche Hilfe sein konnte. Mit
diesen Gebetsstunden und Gottesdiensten muss man aber auch die Begegnung mit
neuen Freunden verbinden und die Besuche bei Missionarsfamilien und bei Quékern,
die es sich nicht nehmen liessen, «nach dem Tee unter viel Gebet und Segenswiinschen
Rosina dem Herrn auf jede Zeit und Umstidnde zu iibergeben».

Die schwerste Erfahrung, mit der Rosina in London fertig werden musste, war die
sie bedriickende Einsicht, dass die Missionarsfrau Graf, die ein Kindlein erwartete, ihr
Kleines, «wenn es der Herr erhélt», in England zuriicklassen muss. Das Mitleid mit
dieser Frau verband sich bei ihr mit der Erfahrung eines zentnerschweren Herzens. Die
sich von der Mutter nur schwer loslosende Tochter sah sich prospektiv bereits als
werdende Mutter, die - wie sie es dann mehrmals erfahren sollte! - ihre Kinder in
Europa zuriicklassen oder nach Europa zuriickschicken musste. Da erlitt sie die grosse

72



seelische Trennung zwischen ihr als Frau und «den lieben Briidern, die sich alle so
gliicklich fiihlen, im Dienste des Herrn stehen zu diirfen». Sie sah sich in eine Isolation
hineingestellt, darum wagte sie es nicht, einem unter ihnen ihr Herz «ganz auszulee-
ren». Und als dann erst noch ein schmerzlicher, sie demiitigender «Ausschlag» an ihr
ausbrach, fing sie an, darum zu bitten, «dass sie, vielleicht durch eine Krankheit,
Gewissheit bekame, dass es nicht der Wille Gottes sei fiir sie, in die Heidenwelt zu
gehen». Diese Bitte wurde ihr aber nicht erfiillt.

Innerlich leer ging sie am 28. Oktober 1846 mit Bruder Meischel, der sich am
stiarksten um sie kiimmerte, zum Hafen. Dem Tagebuchleser fillt auf, dass die in eine
Isolation hineingebannte Missionarsbraut sich empathisch verbunden sah mit den
«elendesten, erbarmlichsten und drmsten Classen von Menschen, die mit Ladung und
Ausladung beschéftigt sind». Einerseits war sie voll Dank, dass das Schiff bereitzu-
stehen schien, das sie ihrem noch véllig unbekannten Brdutigam zubringen sollte.
Andererseits meldete sich aber bereits ihr Helferwille: « Wie nétig sollte man hier einen
Heiland haben!» Gleichzeitig spiirte sie, wie wenig sie noch dem Auftrag geniligen
wiirde, der auf sie wartete: «Mein Verlangen, (den Heiland) einmal ganz zu bekom-
men, wird immer stiarker», und sie hat ihn so dringend nétig, sieht sie sich doch als
einen Menschen «ohne festen Halt».

Solche Hafenerfahrungen brachten sie in einen Zwiespalt. Am Abend dieses Tages
hatte sie in ihrem Stiibchen «entsetzliche Stunden», in denen sie, damit es ja niemand
horen sollte, «in ihr Bett hineinschrie». Sie musste so etwas wie die «Gottesfinster-
nis» 184 eines Hiob erlitten haben, wobei sie beim Lesen einer «trostlichen Betrachtung»
«ganz bose Worte dusserte», wie man sie in Psalmen und bei Hiob lesen kann.

Fiinf Tage vor der Abreise von London erreichte sie endlich der Brief ihres Bréuti-
gams von Akropong an der Goldkiiste. Obwohl sie ihn noch nie gesehen hatte, nahm
sie dieses Schriftstiick als Zeichen der leiblichen Hilfe an. Gleichzeitig konnte sie im
Riickblick auf die Londoner Wochen von der Erfahrung geistlicher Hilfe schreiben.
Diese Tagebuchnotiz erinnert an Glaubenserfahrungen mancher Psalmisten, die durch
Tiefen hindurchgezogen wurden, um dann nur um so inniger Gott zu loben.

bb) Wie Rosina Widmann-Binder in ihrer pietistischen Frommigkeit mit sich und
den Mitmenschen zu Rande kam und mit ihrem Heiland an der Seite ihres Mannes zu
immer neuem Leben durchbrach

1. Es muss schon in London fiir Rosina eine schwere Belastung gewesen sein, wenn
ihre Gastgeberin sie spiiren liess: sie sehe es nicht gern, wenn sie mehr als nétig in ihr
Stiibchen sich zuriickziehe. Dieses Ki@mmerlein war ihr aber wichtig, weil sie hier ihren
Weg zum Heiland fand und ihr Herz ihm vor dem Friihstiick oder, wenn es nicht
anders sein konnte, auch nach dem Friihstiick «ausleeren», ihn «umarmen» durfte.
Auf der bewegten See, als die Biicher herunterfielen und das Gepédck zum Teil herum-
lag, «war ich in den Armen meines Heilandes». So blieb ihr eine offene Tiire, wenn der

i3



Abb. 4
Die Familie Widmann in Akropong mit Rosina Widmann und den
afrikanischen Mddchen, die sie aufzieht

Zugang zu den Briidern versperrt war oder sie keine «Herzensfreundin» mehr hatte,
bei der sie sich aussprechen konnte. Sie fand dann auch den Mut, «mit nichts zu Jesus
zu kommen: so kam ich, wie ich wary.

2. Besonders wichtig war ihr dieses Stiibchen in Form einer Kabine auf der mehrwo-
chigen Reise nach Afrika, da sie als einsame Frau auf dem Segelschiff mit lauter
Miénnern unterwegs war. Sie konnte dabei erfahren, dass der Heiland sie mit ihrem
Unglauben, Zweifeln und Siinden liebt: «Ich schiittete mein Herz mit allem vor Gott
aus und konnte mich damit trésten, dass Gott Anfechtungen kommen lisst, um sich
unter diesen zu verherrlichen.»

3. Am 15. Jan. 1847 begegnete Rosina ihrem Briutigam. Sie fielen beide auf die
Knie, um Gott zu danken, dass er sie zusammengefiihrt hatte. Rosina sah ihren Georg
so vor Augen, als kennte sie ihn schon ldngst. Sie wussten beide, «dass der Herr
unseren Bund geschlossen hat. Gott verband unsere Herzen, noch ehe wir uns kann-
ten.» Noch deutlicher machte der Trautag, was die beiden bewegte. Sie baten darum,
«dass der liebe Heiland der dritte in unserem Bunde mit uns seye, damit wir einander
Gehilfen zur eigenen Seligkeit und zur Seligkeit vieler armer Neger werden méchteny.

74



Rosina schritt mit diesem Bekenntnis iiber die einseitige Gehilfenschaft fiir ihren Mann
hinaus und nahm ihren Georg in die grossere Gemeinschaft von Christen und Nicht-
christen hinein, die zu Gehilfen im Dasein geschaffen worden sind.

4. Thr Christsein sah Rosina stets verbunden mit dem gotfesdienstlichen Leben, das
in «driickender Hitze» auszustehen war. Das Beten in der Versammlung wirkte dann
«wie Balsam», wenn es in deutscher Sprache erfolgte und wenn deutsche Weihnachts-
lieder gesungen wurden. Uberhaupt vergass sie ihre deutsche Heimat nicht. Wenn sie
viel Holz herumliegen sah, das man einfach liegen liess, weil ihre schwarzen Geschwi-
ster es nicht sammeln wollten, so dachte sie an ihre Lieben zu Hause, die das Holz in
ihrer Winterkilte gut brauchen konnten. «Auf der jetzigen Stufe ihres geistigen Le-
bens», brauchte sie noch Predigtbiicher und Arndts « Wahres Christentum», um weiter
wachsen zu konnen. Dabei blieb Rosina bei aller inneren Glaubensergriffenheit eine
niichterne Seele. Mit lirmigen Gebetsversammlungen, wie man sie bei den Wesley-
anern erleben konnte, vermochte sie nicht viel anzufangen!¥’>. Zum Wachstum im
inneren Leben gehorte auch ihr Diensteifer. So bat sie schon bei ihrem ersten Besuch in
Akropong, wo sie 30 Jahre lang als Missionsfrau wirken sollte, um Maidchen, die sie in
der Schule in praktischen Diensten unterrichten méchte. Und sie betete auch mit ihren
Maidchen, die sie erzog. Sie wollte auch wissen, ob eines der Schulmédchen, das ldngere
Zeit nicht mehr in die Schule gekommen war, jeden Morgen und jeden Abend sein
Gebet verrichte. Wenn die Missionsleute jeweils an Neujahr ein Los gezogen haben, so
weist dieser Brauch darauf hin, dass sie das Losungsbiichlein der Briidergemeine
benutzten!36,

5. In seelsorgerlichen Gesprdichen mit afrikanischen Frauen wurden Angste spiirbar.
Die Frauen fragten etwa: « Werde ich zu Gott kommen, wenn ich sterbe? Weisst du den
Weg?» Rosina suchte einer fragenden Frau eine Tiire zu 6ffnen, damit sie nach dem
Sterben Seelengeleiter finde, die sie zu Gott bringt: « Wenn sie fleissig zu Gott bete, er
solle ihre Siinden wegnehmen und ihr ein neues Herz schenken, dann schicke der liebe
Gott seine Diener und lasse sie, wenn sie sterbe, abholen». Schmerzlich war es ihr,
wenn eine Afrikanerin nicht mehr weiter horen wollte. Um so gliicklicher war sie, wenn
eine Missionarin kam und ihr Herz ihr «ausleerte».

6. Hie und da spielt der Satan im Tagebuch der Rosina eine Rolle. Einerseits klingt es
hoffnungsvoll: «Der Satan mit seinen feurigen Pfeilen durfte mich nicht niederstrek-
ken». Andrerseits spiirte sie aber auch die atmosphérische Finsternis mit ihrer Macht,
etwa beim ersten Besuch in Akropong: «Die Leute schauen hier so finster drein». Es
kostete sie dann eine grosse Uberwindung, doch zum Abendmahl zu gehen, weil sie
gerade da einen Segensstrom erwartete. Es machte ihr aber trotzdem zu schaffen, dass
der «Erzfriedensstérer» mitten in der christlichen Gemeinschaft Eingang finde, wenn
Briider einander nicht mehr verstehen konnten. Die «betriiblichen Erfahrungen in der
Heidenwelt», in der «das Wort Gottes sich schon Feinde gemacht hat», musste Rosina
zusammensehen mit den traurigen Erfahrungen, «dass wir nicht eins im Geist mitein-
ander sein konnen»! Das «Christendorf» 187 der werdenden und wachsenden Gemeinde

75



und die «finstere Heidenwelt» waren im gleichen Spittel krank. «Das schlechte Leben
dieser Weissen» und die Klagen iiber die afrikanische Jugend («Ach, wie nehmen die
Krifte der Jugend hier so schnell ab!») liessen sich nicht trennen von der betriiblichen
Christlichkeit, die die Missionare darboten, und von der schmerzlichen Einsicht, die sie
einmal iiberkam: «Ich fiihle mich sehr trocken, kalt und undankbar.» Sie war unter
diesen Umsténden froh, dass am Erscheinungsfest (6. Januar) in der fernen Heimat der
«armen Heiden so auch unser» gedacht wurde. Was Rosina in ihr Tagebuch schrieb,
erinnert an das, was Ambrosius Lobwasser in seinem Weihnachtslied die Gemeinde
singen und sagen lédsst: «Sein Name heisst Immanuel, er wird erlésen Israel, dazu uns
arme Heiden zu seinem Reich bescheiden. 188

7. Rosina musste schon in ihren Jugendjahren davon gehért haben, wie man mit
Spannung auf das Jahr 1836 wartete, in dem nach Bengels Schriftprophetie Jesus
wiederkommen sollte. Spuren von dieser Erwartung lassen sich noch in Rosinas Tage-
buch feststellen. Nach dem Besteigen des Segelschiffes schrieb sie: «Es war uns der
Eintritt in diesen neuen Aufenthaltsort zuerst schwer, wie leicht konnte er der letzte auf
dieser Erde seyn!» Und als sie von den politischen Geschehnissen in Europa horte,
glaubte sie feststellen zu miissen: «In Europa scheint das Ende aller Dinge nahe zu
seyn». Von ihrem Vater vernahm sie, dass er hoffe, dass alle seine Kinder, wenn es so
weit ist, als Uberwinder dastehen diirften.

8. Im Tagebuch finden sich immer wieder Hinweise auf Todesgedanken und Angst-
zustinde. Der Korb, in dem Rosina auf dem Kopf eines Schwarzen nach Akropong
getragen wurde, sah in ihren Augen aus «wie ein offener Sarg». Wenn ihr Mann
wiéhrend mehrerer Wochen abwesend war, liess sie ihre zwei Dienstmédchen in ihrem
Zimmer schlafen: «Ich habe wenig Hoffnung, dass er wieder gesund kommen wird.»
Die Krankheiten und Unpésslichkeiten unter den Missionaren nahmen zu: «Der Herr
scheint bei uns aufs Neue mit Krankheit einzukehren.» Vom September bis zum
November 1848 hatte sie Pflegeschwester fiir ihren Mann zu sein, der eine schwere
Augenentziindung und Unterleibsschmerzen durchzustehen hatte: «Unter vielen Tri-
nen stieg in meinem Inneren mancher Todesgedanke auf.» Mit ihrem Mann sprach sie
viel von seinem Tod (er starb aber erst im November 1876).

Aber die schwersten Tage fiir Rosina kamen erst noch im Oktober 1849. Die
Missionarin Frau Riis hatte ein Kind geboren und dann eine eitrige Brustentziindung
bekommen. Rosina musste sich hinlegen und fiel dann in eine zehn Tage dauernde
Ohnmacht, wihrend welcher Zeit Frau Riis starb und beerdigt wurde: «Mein lieber
Georg war ausser dem lieben Gott mein Pfleger und Arzt und hatte, wie ich erst spiter
erfuhr, bei Tag und Nacht entsetzlich viel mit mir durchzumachen.» An ihrem 23.
Geburtstag verging «sie fast vor Elend». Aber am 22. November 1849 gebar sie ihr
erstes Kind Samuel Johannes: «Ihr Mann war der einzige, der bei ihr war, weder Arzt
noch Hebamme.»

9. Trotz allen traurigen Erfahrungen, allen satanischen Anfechtungen und allen
Todesédngsten hielt Rosina an ihrer missionarischen Berufung fest. Am Weihnachtstag

76



1846 wurde ihr bewusst, dass sie berufen sei, «das Evangelium von Jesu Geburt den
armen Heidengeschwistern zu bringen». Und auch wenn sie einmal meinte, «bald
sterben zu miissen», so fand sie doch den Weg zur Bitte an Gott, «dass wir noch recht
lang miteinander in deinem Weinberg hier arbeiten diirfen». Es hat eine symbolische
Bedeutung, dass gerade vom jiingsten der zwolf Kinder, die Rosina zur Welt brachte,
von Benjamin!®®, das Tagebuch der Rosina Widmann'®® der Nachwelt iibergeben
werden konnte, als missionsgeschichtliches Dokument, das niitzlich zu lesen ist.

10. Mit der Nachricht von der Taufe des kleinen Samuel schliesst das Tagebuch der
Rosina Widmann. Von 1877 bis zum 14. November 1908 lebte Rosina Widmann als
Witwe in Korntal. Wenn Waltraud Haas berichtet, dass sie besonders gliicklich gewe-
sen sei, wenn sie Missionsgeschwister besuchten!9!, so folgere ich daraus, dass sie, die
schon in Afrika nach den schwierigen Anfangsjahren «seelisch und korperlich krafti-
ger» geworden ist!92, nicht mit Wehmut und mit Bitterkeit an ihre missionarische
Wirksamkeit in Afrika zuriickgedacht hat.

Das 5. Kapitel hat uns gezeigt, wie die fiinf Inspektoren der Basler Mission in der
patriarchalischen Zeit von oben her die Missionsgeschifte zu leiten suchten. In Kapitel
6 haben wir drei Frauengestalten kennengelernt, die in ihrem verschieden geprégten
Leben, Lieben und Leiden von der Basis her ihr Bestes zu geben suchten. Aus beiden
Kapiteln wird ersichtlich, wie der Heilige Geist durch mancherlei Gaben das Missions-
werk zu verschiedenen Zeiten weiterfiithrt, damit im Lauf der Geschichte das allge-
meine Priestertum immer klarer zum Vorschein komme.

Im folgenden soll an der Patriarchen- und Pioniergestalt von Dr. Hermann Gundert
zu Tage treten, wie Zeichen des neuen Lebens auf dem missionarischen Problemfeld
des 19. Jahrhunderts erkennbar werden.

77



	Wie Frauen offen wurden für die Führung durch den Heiligen Geist

