
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 6.: Wie Frauen offen wurden für die Führung durch den Heiligen Geist

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6. Kapitel:
Wie Frauen offen wurden für die Führung

durch den Heiligen Geist

a) Der visionäre Durchblick der Sette Spittler

Über den süddeutschen Laienchristen Christian Friedrich Spittler (1782-1867), der

von 1815 bis 1865 Mitglied des Komitees der Basler Mission war, ist schon viel

geschrieben worden. Ich weise auf die jüngste Veröffentlichung von Karl Rennstich

hin: «...Nicht jammern, Hand anlegen!» Carl Friedrich Spittler, sein Werk und
Leben, Metzingen, 1987. Spittler und seine Frau hatten keine eigenen Kinder, wohl aber

eine Pflegetochter. Joh. Kober hat in seiner Spittler-Biographie155 berichtet, wie diese

Pflegetochter Sette ihren Pflegevater gesehen hat. In 9 Punkten versuche ich darzulegen,

wie Sette Spittler mit ihrer einfühlsamen Hellsicht der weitergehenden christlichen

Mission im 20. Jahrhundert einen wertvollen Dienst geleistet hat. Wer mit Sette

Spittler auf ihren Vater heute schaut, lernt durch beide hindurch auf den einen Gott

blicken, der seine Mission in neuer Gestalt fortgesetzt haben will.

1. Spittler war in Settes Augen «nach seiner Innenseite unergründlich und ununterbrochen

wirksam». «Auch wenn er äusserlich nichts tat als stumm mit äusserster

Geduld den Knoten einer Schnur zu lösen konnte man darauf zählen, dass er im

Stillen einen bedeutsamen Gedanken ausplante.» (S. 337f.) Spittler legte sein Hauptgewicht

auf eine ununterbrochene Wirksamkeit im Inneren seines Geistes. Nicht einmal

die Allernächsten hatten Zugang dazu. Was im «Privatkabinett» seiner Innenseite ihm

zu Tage trat, zeitigte später Früchte, die in wirksamer Praxis auf den Plan traten. Der

Individualismus des 19. Jahrhunderts hat auch seine guten Seiten. Das merkte auch der

Sozialethiker Leonhard Ragaz. In seinem Jesusbuch schrieb er im Kapitel «Das soziale

Evangelium»: «Das Evangelium ist ganz Individualismus.»156

2. «Der Wellenschlag seines geistigen Schaffens indes spülte nichts weg von der

Lieblichkeit seines Umgangs noch berührte derselbe die Umrisse seiner äusseren

Führung». Spittler spürte genau, wie viel er von seiner Innenseite in der äusseren Führung
wirksam werden lassen konnte. Es war ihm dabei klar, dass der Umgang mit den

Menschen von der Mahnung des Apostel Paulus gezeichnet sein müsste: «Eure Lindig-
keit lasset kund werden allen Menschen» (Phil. 4,5). Aber diese freundliche Offenheit

für alle Menschen hinderte ihn nicht daran, auf die verzwickten Probleme, die mit der

Sache Gottes verbunden waren, in geduldiger mühevoller Arbeit zuzugehen. Hatte er

sozusagen die «Knoten» seiner Schuhriemen gelöst, so konnte er an die Arbeit des

55



Abb. 2
Sette Spittler, die einfühlungsfähige Pflegetochter Christian Spittlers

Ausplanens gehen. Denn Spittler wusste darum, dass «Gott ihn gewoben hatte im
Mutterleib» (Ps. 139,13) und dass er ihn brauchen wolle, um seinen Plan auf Erden mit
ihm durchzuführen.

Was Spittler praktizierte, zeigt, wie das Schwergewicht der echten Missionsarbeit
nicht im Tun eines «sessionierenden Kollegiums»157 liegen könne, sondern sich
herausarbeiten will aus dem Wellenschlag eines zu Gott hin offenen Gemütes, das dem
Menschen täglich zuteil werden kann.

3. Spittler «reiste nicht viel; er schrieb auch keine Bücher noch hielt er Reden oder
Gebete» (S. 338), aber er «übte einen grossen Einfluss durch seine umfangreiche

56



Korrespondenz mit vielen einfachen Brüdern, aber auch mit hervorragenden
Männern» (S. 343). Wenn Spittler nicht viel gereist ist, so steht das in einem starken
Gegensatz zur kulturellen und missionarischen Touristik, die sich gegen Ende des 20.

Jahrhunderts mit nicht immer einwandfreien Motiven ausgebreitet hat. In grosser
Schnelligkeit überfliegen missionsinteressierte und reiselustige Menschen die Kontinente

und lassen sich durch sachkundige Reisebegleiter in wichtige Begegnungszentren
der Dritten Welt hingeleiten. Die Inspektionsreisen im 19. Jahrhundert, die die damaligen

Inspektoren mit ihrem Verantwortungsgefühl unter vielen Strapazen unternommen

haben, benötigten viel mehr Zeit. Es war diesen Männern dann aber auch viel
leichter gemacht, in die wechselnden Geisteslandschaften auch immer ihr Herz
mitzunehmen. Den heutigen schnell-lebigen und schnellfahrenden Menschen fällt es schwerer,

überall den Fremden ein Fremder zu werden, um zur Geschwisterlichkeit durchzu-
stossen. Das Pflichtgefühl, zu «inspizieren», liess die Leiter der Mission gern
übersehen, dass das Hineinhorchen in die Nöte, Wünsche und Rechte der fremden und der

eigenen Nächsten die Priorität haben muss vor allem Dekretieren und vollmächtigen
Entscheiden.

Wenn Spittler nicht viel reiste, so hat er den Grundsatz der stabilitas loci in der
Praxis zu Ehren gezogen. Auch weit Herumreisende haben den Segen der Sesshaftig-
keit neu zu entdecken. Mit der «Unbehaustheit» Jesu, die er mit Buddha teilte, lässt

sich nicht jede ruhelose missionarische oder kulturelle Wanderlust rechtfertigen. Spittler

konnte, in Basel weilend, sein warmes Herz in die Weite schlagen lassen.

4. Wenn Spittler keine Bücher schrieb, so zeigte er damit an, dass er frei war vom
Drang nach Publikationshunger. Es kam ihm nicht in den Sinn, geistige Eintagsfliegen
in die Welt zu setzen. Aber im Briefschreiben kam seine seelsorgerliche Begabung zum
Tragen. Im «Stübchen», das er eine Zeit lang mit dem späteren Inspektor Blumhardt
teilte158, brachte Spittler in stillen Stunden seine Briefe zu Papier. Was für ein Gegensatz

tut sich hier auf zwischen diesen mit Herzblut geschriebenen Briefen und den von
Sekretären oder Sekretärinnen niedergeschriebenen Briefentwürfen (vom geistigen
Autor «rasch vor der Abreise unterzeichnet»!)! Wie konnte da der Briefempfänger in
der Nähe oder in der Ferne das «fleischerne Herz» (Ez. 11,19) und die ihm
entgegenkommende Empathie fühlen! Hier wird etwas spürbar vom Blutkreislauf in der
sogenannten «inneren» und «äusseren» Mission, damit sie lauter und gesund bleibe.

5. Was hatte denn Spittler getan? Die Pflegetochter antwortet: «Sein ganzes Leben

war ein stetiges Lieben» (S. 338): «Liebe zum Herrn und seinem Wort, Liebe zu den
Brüdern und Liebe zu allen Menschen war der Grundtrieb seines Lebens.» (S. 345) Er
hat sich nicht den Kopf darüber zerquält, wie Agape und Eros, wie Nächstenliebe und
Selbstliebe voneinander zu unterscheiden und miteinander zu verbinden seien. Jenseits

von Sexismus und Prüderie wusste er sein hingebungsvolles Liebesleben zu leben.

Von da aus muss die Frage gestellt werden, wie es mit der Liebespraxis in der
Geschichte der Basler Mission bestellt war. Die Missionsleitung hatte aus wohlbedachter

Vorsicht die Zöglinge, die während der Ausbildungszeit kein Liebesverhältnis

57



eingehen durften159, unverheiratet auf das Missionsfeld hinausziehen lassen. Auf
Grund weiser väterlicher Fürsorge hat man zu gegebener Zeit die für sie bestimmten

Bräute nachgeschickt. Man glaubte, dass der weise Rat der Väter mit der providentiel-
len Fügung des Schöpfergottes übereinstimmen werde. Es kam dann unter diesen

Umständen auch vor, dass zwei für zwei Missionare ausersehene Bräute nach der

Landung am Bestimmungsort auf Grund der Wahl der zwei Hochzeiter vertauscht

wurden. Bei all dem hat man sich in der Basler Mission die Frage nicht gründlich
überlegt, inwiefern die menschliche Mitwirkung vor der Eheschliessung (die
Mitbestimmung der Braut und des Bräutigams) ebenso wichtig sei wie die patriarchalische
Entscheidung einer Missionsleitung oder eines väterlich-mütterlich-elterlichen
Machtwortes.

Das dem Vater Spittler bescheinigte «tätige Lieben» entspricht dem unablässigen
Beten (1. Thess. 5,17). Wenn sich das tätige Lieben «auf alle Menschen» ausdehnte, so

war und blieb Spittler auch als Schweizer Bürger der Davoser Landschaft mit seinem

deutschen Vaterland fest verbunden (ist doch der deutsche Reichsadler das Signet des

Spittlerverlags gewesen!), aber er war noch nicht angekränkelt von den Grossmachts-

ideen des Zweiten Reiches unter Bismarck als der Vorstufe zum unseligen Dritten
Reich.

6. Spittler «blieb oft wochenlang so wortkarg, dass die ihm Näherstehenden sicher

wussten, dass in der Werkstatt drinnen sich wieder neue Dinge bewegen, bis dann ein

Anlass der Sache Luft machte und zu Tage trat, was er mit warmer Liebe und mit
klarem Kopf inzwischen ausgewickelt» hatte (S. 339). Nicht alle wortkargen Menschen

sind verkrampft. Sie tragen Gedanken mit sich herum, die noch nicht spruchreif
geworden sind. Man vergisst das gern in einer Zeit, in der das Gespräch und das

Kurswesen im Blick auf reziproke Öffnung grossgeschrieben werden. Spittlers
Wortkargheit hatte tiefere Gründe: er hatte innerlich zu arbeiten in einer Werkstatt, in der

sich Entwicklungen anbahnten, die ausgewickelt werden wollten. Was Spittler
«auswickelte», entsprang keiner Neuerungssucht und hatte nichts zu tun mit einem

optimistischen Evolutionismus und einem europäischen Superioritätsgefühl. Vielmehr
führten seine Visionen zu praktischen Gründungen: der Pilgermission auf St. Chri-
schona (1840), einer Kleinkinderschule (1850), der Diakonissenanstalt in Riehen

(1852), einem Altersheim für erkrankte und ergraute Schwestern, einer Rettungs- und
Besserungsanstalt für Verirrte und Verlorene (1855). Auch wenn sich einiges als

Fehlschlag erweisen sollte wie die Idee einer Apostelstrasse über Kairo nach Abessinien160,

so erkannte Sette genau, dass Gemüt und Vernunft harmonisch zusammenarbeiteten.

Spittler hat späteren Entwicklungen der Basler Mission vorgearbeitet, die zwischen

einer enthusiastischen Glaubensmission und einer durch rein pragmatische
Nützlichkeitserwägungen geleiteten Gesellschaft einen mittleren Pfad einzuschlagen gelernt
hat.

7. Spittler «tadelte sehr, wenn man sich den Ereignissen und Schäden seiner Zeit
verschloss und sie gleichsam nicht beachten wollte: <Wir müssen mit unserer Reisege-

58



Seilschaft fortleben) und die Anliegen des Reiches Gottes, so wie die Weltlage
überhaupt vor Gott bringen.» (S. 341) Spittler wusste sich mit seinem wachen Geist

zum Tadeln berufen in und mit der «Lieblichkeit des Umgangs» mit den Mitmenschen.

Spittler sah klar die Fehlentwicklung eines bloss individualistischen Christentums vor
Augen, das sich nicht um Verständnis des «grossen Weltgeschehens» kümmert. Er
konnte die «Schäden seiner Zeit» nicht fatalistisch zur Kenntnis nehmen, trachtete
vielmehr in unverfrorenem Optimismus nach Abhilfe und fand praktische Lösungen.
Dabei sah er sich nicht nur mit den «zerstreuten Kindern Gottes in aller Welt» (Joh.
11,52), sondern mit allen Menschen als einer grossen Reisegesellschaft verbunden und
ihnen allen zugesellt als «Helfer unterwegs». Er wäre heute damit einverstanden

gewesen, dass die «Traktanden der Welt» Christen sehr viel anzugehen haben. Wichtig
war ihm dabei aber, diese Traktanden der Welt im Gebet vor Gott zu bringen. Von da

aus führt eine Linie zu den entwicklungspolitischen Aufgaben der Mission, wie die

Basler Mission sie sich vor Augen stellt. Dabei ist gerade von Spittler noch mehr zu
lernen: diese Welttraktanden vor das Angesicht Gottes zu tragen, um von da aus mit
ruhiger klarer Sicht in den missionarischen Alltag hineinzugehen.

8. «Jeden Morgen begab sich Spittler frühzeitig in sein Arbeitszimmer, welches bis

nach 8 Uhr nicht betreten werden durfte» (S. 340). Spittler zeichnete ein kontinuierliches

Andachtsleben aus. Er wusste noch nichts von den Schnappmethoden, mit denen

eilfertige Leute heute am Radio oder im Auto oder in den Warenhäusern oder beim

Morgenessen mit halbem Ohr das «Wort zum Tag» aufzunehmen suchen, ohne diese

verschieden gelagerten Gedanken in sich hineinnehmen und verdauen zu können. Er
lebte von der Hoffnung, dass Früchte am Baum des Lebens langsam und stetig
heranwachsen müssen, wenn sie für das praktische Leben effektiv werden wollen.

Spittler gab sich in seinem Stübchen der Bibelarbeit hin, um die Linien des Lebens zu

finden. Die störungsfreie Klause seines Privatkabinetts hat nichts mit egoistischem
Privatchristentum zu tun, sondern entspricht dem «Kämmerlein», das Jesus für seine

Jünger vorgesehen hat (Matth. 6,6).
Wenn später im Basler Missionshaus die Gebetskämmerlein im 4. Stock zu verbotenen

Rauchübungen benützt worden sind, so zeigt der Missbrauch einer wohlgemeinten
«Hausordnung», dass das, was Spittler gelebt hat, nicht patriarchalisch befohlen
werden kann. Zum Gesprächsklima in heutigen Missionskursen gehören stille individuelle

«Kammern». Die Verheissung der himmlischen Ruhe für den gelebten Alltag161

kann bei Menschen so «intensiv» zur Wirksamkeit kommen, dass sie mitten im Ge-

woge geschichtlicher Wellen, Engpässen und Bedrängnissen «Windstille» (Mark. 4,39)
in ihrer «Intensivstation» erfahren und sie auch ohne die «störungsfreie Klause» eines

Spittler ihre Meditations- und Gebetsruhe finden können, um ihren Alltag fruchtbar
und sinnvoll gestalten zu können.

9. «Säen und pflanzen war seine Sache.» Aber oft «erlitt diese Saat vor ihrem

Aufspriessen den notwendigen Verwesungsprozess, und es ging oft durch tiefe innere

und äussere Demütigungen, in welchem Läuterungsfeuer162 manche Schlacke der

59



Natur weggebrannt worden ist». Aber «er suchte nichts für sich, sondern in selbstlosem

Sinn schritt er vorwärts», «und es war oft unbegreiflich, wie viel Geistesmaterial er
tief innerlich verarbeitete und ins Weite gehende Gedanken und Entwürfe bewegte, bis
die Stunde zu ihrer Ausführung gekommen und ein wohlorganisierter Plan zu Tag
trat» (S. 339).

Vieles musste also in der seelischen Landschaft Spittlers weggebrannt werden, was
dem wahren Wachsen und Reifen entgegengestanden wäre. Er erfuhr damit eine

Vertiefung der Liebe im Leiden. Das machte ihn aber nicht mutlos und matt. Auch
durch diese Feuerprobe (1. Kor. 3,15) ging er der Rettung entgegen. Mit dem Abbrennen

untauglicher Rebstockzweige (Joh. 15,5) konnte er der «Stunde» entgegenreifen,
in der ihm noch mehr Frucht in den Schoss fallen sollte. Dabei blieb das im Inneren
angesammelte «Geistesmaterial» nicht ungenützt liegen und versandete nicht, sondern
wurde der Ausführung eines gereiften Werkes dienstbar gemacht.

Ähnlich wie bei Spittler konnten die verantwortlichen Geschwister der Basler Mission

im Gemeinschaftswerk bei abgebrochenen Unternehmungen wie z.B. bei der
Persienmission163 oder bei familiären Unterbrechungsgeschichten und den damit
verbundenen ehelichen Trennungen und den Erziehungsproblemen bei den von den Eltern
getrennten Kindern immer wieder diese Erfahrungen «durch Not zum Sieg» machen.

Wer das Buch von Alex Carmel: Christen als Pioniere im Heiligen Land (ein Beitrag
zur Geschichte der Pilgermission und des Wiederaufbaus Palästinas im 19. Jahrhundert,

Basel 1981) liest und das intensive Interesse verfolgt, das Spittler an der christlichen

Präsenz im Heiligen Land bekundet hat, der kann sich dem Eindruck nicht
entziehen, dass der fromme Individualist einen harten Kopf hatte, der durchstieren
wollte, was er in seinem «Privatkabinett» als erleuchtende Einsicht wahrgenommen
hatte, auch wenn die Zeichen des Scheiterns der geplanten Unternehmungen deutlich
geworden waren. Die guten Seiten des Individualismus (s.o. S. 55) und seine Gefahren
(S. 59) sind beide in Spittler virulent geworden.

Andrerseits muss man fragen, ob die Bindung der Pflegetochter Sette an ihren
Pflegevater sie nicht einäugig werden liess. In der Tat kann die Liebe nicht nur blind,
sondern auch einäugig machen. Das hängt mit dem subjektiven Liebeseindruck zusammen,

den Sette mit der Darstellung ihres Vaters dem Leser übermitteln will. Sie hat
aber gerade mit diesem subjektiv gefärbten Urteil deutlich werden lassen, dass alles
Erkennen Stückwerk ist (1. Kor. 13,12), schaut doch der Erkennende «durch einen

Spiegel».
Spittler lässt sich weder verherrlichen noch verunglimpfen. In und mit seiner christlich

menschlichen Fragwürdigkeit war er ein Werkzeug Gottes, das trotz allen zeit- und
persönlichkeitsbedingten Fehlentscheidungen auf die weitergehende Mission Gottes in
dieser Welt zeigt. Es ist bedeutsam, dass gerade eine Frau mit dem Hinweis auf das

Läuterungsfeuer, durch das ihr Vater hat gehen müssen, uns die Augen dafür geöffnet
hat.

60



b) Die gütige Liebe im Leben und Leiden der Marie Hesse

Die 1842 in Indien geborene Tochter von Hermann Gundert, Marie Gundert, kam mit
drei Jahren nach Europa zurück. Sie teilte in der Folge das Schicksal mancher
Missionarskinder: sie wurde von einem Unterbringungsort zum anderen herumgeschoben.
Als dann die nach Indien zurückkehrenden Eltern das Kind verliessen, «da war's mir

als hätten meine Eltern selbst mich Verstössen».164

Auf dem Landgut Gundeldingen kam Marie in das Haus des frommen und reichen

Dr. Ostertag, der später (1865) die «Entstehungsgeschichte der evangelischen

Missionsgesellschaft zu Basel» zum fünfzigjährigen Bestehen des Missionswerkes schrieb.
Sie lernte in dieser Umgebung sich «fein anständig benehmen» und «bewegte sich in
schönen vornehmen Häusern». Man war über das kleine Mädchen verschiedener

Meinung. Eine Dame fand in ihr ein charmantes graziöses «Maitli». Ein Herr meinte

dagegen, dass ein rechter Dämon aus seinen Augen schaue. Eine leidenschaftliche
Liebe zur Poesie brach in ihr auf, und die «mächtige Liebe an Gottes schöner Natur»
(S. 17) lässt die spätere Mutter von Hermann Hesse erahnen, der ihr bis über ihren Tod
hinaus dankbar verbunden blieb.

Nach der Rückkehr von einem Besuch beim Grossvater in Stuttgart, dem Kaufmann
und «Bibelgundert» J.C. Ludwig Gundert (1783-1854), hatte Marie die unliebsame

Bekanntschaft mit der Lehrerin von Missionarskindern zu machen: «Sie kam in unsere
kleine nette Anstalt wie ein rauher Frost, der zarte Knospen tötet und hoffnungsvolle
Keime verwüstet.» (S. 19) Die vielgepriesene und bewunderte Lehrerin, die der

leichtgläubige Dr. Ostertag nicht durchschauen konnte, offenbarte sich in der Folge als eine

heimtückische Person, die schliesslich dann doch fortgeschickt werden musste. Marie
«sehnte sich aus Basel weg», da man dort die Missionarskinder verächtlich von oben

herab ansah, als ob die Missionarsbrüder «lauter arme Schlucker wären, die sich von
den reichen, mildtätigen Baslern verhalten Hessen» (S. 23). Um ihr kindliches
Selbstwertgefühl zu heben, sagte Marie überall, dass ihr Vater nie als «Zögling» im Missionshaus

gewesen, sondern als studierter Kandidat in die Mission eingetreten sei.

In den Jahren 1854 bis 1856 wurde sie im Korntaler Institut165 untergebracht, wo sie

unter ein frommes und strenges Regiment kam. Am 8. März 1855 schrieb sie ihrem
Vater nach Indien: «Du weisst, dass ich sehr viel Interesse für Schillers Gedichte hege,

nun dürfen diese aber in Korntal von Töchtern meines Alters nicht gelesen werden. Ich
bat Herrn Pfarrer, ob ich sie lesen dürfe, er sehr freundlich, sagt aber, es sei besser,

wenn ich zuerst christliche Gedichte lese und gab mir einen Band von Albert Knapps
Gedichten» (S. 28166). Natürlich wurden die Unarten der Missionarskinder nach Indien
berichtet.

1856/57 kam Marie ins Welschland, in die Heimat ihrer Mutter, wo sie sich bei zwei

alten Tanten als «Kindermagd und Aschenbrödel» zu betätigen (S. 34) und unter
einem schläfrigen alten Lehrer Französisch zu lernen hatte. Am Missionsfest 1857 war
sie als kaum fünfzehnjähriges Mädchen zum ersten Mal mit ihren fünf Geschwistern

61



auf kurze Zeit vereinigt (S. 38). Auf der Reise nach Indien 1857 zu den Eltern musste
die fünfzehnjährige Marie lange Andachten durchstehen: «Man führte uns ganz
schlaftrunken zum Hotel Orléans in Marseille, am Abend wurde noch ein Tee getrunken

und dann musste eine lange Andacht gehalten werden, so dass ich mir vor Schlaf
und Ungeduld nimmer helfen konnte.» (S. 43)

Auf der Meerfahrt hatte Marie den ersten schönen Liebestraum, der ihr dann durch
die Eltern zerstört wurde. Der Vater Gundert händigte in patriarchalischer Strenge den
an Marie gerichteten Brief nach der Landung in Indien nicht aus, den der Brautwerber
John Barns an die geliebte Marie geschrieben hatte: «Papa hatte ihm auf immer meine
Hand ernst und fest verweigert, als einem impulsiven Mann, einem Weltmann.» (S. 62)
«Papa betete mit mir und war überaus zärtlich, aber ach, ich war ergrimmt im Geist
und wollte von keiner Liebe hören, da mir die eine versagt war.» (S. 63) In der
Herzensauflehnung gegen den Vater dichtete Marie:

Andrer Menschen kalte Nähe
Lüllt mit Wehmut meine Brust,
Und der Tröster tut nur wehe,
Lühle nichts von ihrer Lust.

Der «geistes- aber auch eigenmächtige» Indienmissionar Samuel Hebich, den die
Missionsleitung in seiner «originellen und ungewohnten» Evangelisationsmethode in
der Leonhardskirche zu Basel 1861 gewähren liess und «göttliche Legitimität» für ihn
in Anspruch nahm167, entpuppte sich gegenüber der liebeskranken Marie Gundert
nach ihrer Landung in Indien darin als ein «leidiger Tröster», dass er Marie geholfen
haben will, «sich von jetzt ab Gott und der Verwirklichung seines Reiches auf Erden zu
weihen« (S. 67)168. War die Sublimation der Liebe auf die Jesusminne («Du, Jesus, bist
meine Hilfe, mein Licht, mein Leben, meine Liebe», schrieb die Sechzehnjährige in ihr
Tagebuch S. 68), nicht die Polge und Konsequenz einer patriarchalisch-seelsorgerlichen

Vergewaltigung? Zwei Monate später sah sich Marie im Licht von Karfreitag als
Heuchlerin: «O, wie lieb ich ihn noch, versuche Jesum zu lieben und doch liebe ich
nagle du auch diese Liebe an dein Kreuz, ich kann's nicht selbst tun, ich bin zu
schwach» (S.70), um tags darauf im Licht des Ostersieges triumphierend schreiben zu
können: «Was haben Pleisch und Blut noch zu sagen?» «Habe ich Jesum nur (und ich
habe ihn schon ein wenig), so ist alles gut» (S. 70).

Ich behandle die Nachwehen des Liebeserlebnisses von Marie Gundert darum hier,
um auf die Grenzen der pietistischen Seelsorgepraxis hinzuweisen. Wenn man schon
einmal mit dem Begriff der Sünde operieren will, so wäre mindestens ebenso ernstlich
nach der Sünde der Väter und Seelsorger zu fragen («aber hilf, Herr, ich weiss nicht, ob
es Sünde ist oder was!!», so Marie am 15.4.1859), die bei aller «missionarischen
Weite» doch in ein dualistisches Pahrwasser hineingeraten zu sein scheinen. Jedenfalls
vermisste Marie im Herbst 1859 den Prühling sehr: «Ein seltsames Gefühl von Einsam-

62



keit zittert durch mich. - Ach, Mensch, was ist Erdenleben!» (S. 71). Hat der Vater ihr
das Jugendglück zerstört? Und doch wächst in Marie eine kritische Erkenntnis: «Oft
kommt es mir vor, meine Bekehrung sei eben doch keine echte gewesen, sonst wäre ich

jetzt weiter», «Das Alte ist noch nicht vergessen, so hart ich mir auch antue, es zu

verbannen.» (S. 71)
1860 kehrte Gundert krankheitshalber aus Indien nach Europa zurück. 1862 konnte

Vater Gundert seiner Tochter Marie den vermeintlich «richtigen Mann» präsentieren.
Bei einem Spaziergang sagte Papa der achtzehnjährigen Marie, dass Charles Isenberg,
ein Kandidat der englischen Kirchenmission, «sich in sie verliebt habe» (S. 74). Vater
und Mutter stecken ihre Köpfe zusammen und arrangieren trotz der Neigungslosigkeit
der Tochter Verlobung und Hochzeit: «Soll ich Charles Isenberg heiraten? Er ist mir so

einerlei, so unwichtig, ich habe keine Neigung zu ihm!» Aber das marianische «Ich bin
des Herrn Magd» und die Erkenntnis, dass es sich bei Charles um einen «frommen

Jünger Jesu» handle, zeigte ihr, dass sie ihren Willen zugunsten des väterlichen Willens

aufopfern muss: «wenn er mich wirklich sehr lieb hat, dann werde ich es nicht so arg
schwer finden, ihn auch wieder zu lieben, wenn ich ihn kennenlerne» (S. 77). Sie sieht

sich als ein hilfsbedürftiges Wesen: «Er kann mich wahrscheinlich weiter fördern und

mir helfen.» Als Marie erfuhr, dass Isenberg einen Korb erhalten hatte von einer

Person, die er liebte, bekam sie einen Schock: «O sterben und aus der wunderschönen,

armen Welt hinaus - das scheint mir das Allerbeste!» (S. 81). Sie fühlt sich «in dieses

enge Schwarzwaldtal» in Calw hineingebannt: «Papa am Schreibtisch» - «fern und
immer ferner... das Land unserer Liebe», und sie träumte vom alt und krank gewordenen

John Barns und «sah noch keine Auferstehung vor sich» (S. 82). Ihre Mutter
möchte pressieren mit der Hochzeit. Marie hofft, dass in einer längeren Brautzeit echte

Liebe wach werden könnte für den ihr zugewiesenen Mann. Trotz seinen Anlagen zu
einem freisinnigeren Christentum (das Hohe Lied hat keine höhere Bedeutung! das

Buch Esther erscheint dem angehenden Missionar nicht inspiriert!) war Isenberg an die

anglikanische Kirche gebunden. Gundert wünschte, dass ein in Aussicht genommener
Schwiegersohn mehr Wärme gegenüber Marie zeigen soll (S. 86)! Der pfiffige jüngste
Bruder David merkt den ganzen Zauber: «Will Papa dich zu einer Heirat zwingen?»

(S. 91) Andrerseits möchte Marie Charles «zuerst examinieren, ob er sie auch recht

warm und innig liebe» (S. 88). Das Examen führt dann aber der Schwiegervater
Gundert durch und erreicht beim Examinanden nur eine Einschüchterung: «Der alte

Missionar hat dem jungen heiss gemacht und ein strenges Examen vorgenommen, und
dem Armen schwand der Mut vollends ganz.» (S. 90) Alles lief merkwürdig verklemmt
ab: «Dann beteten die zwei zusammen und baten die Eltern um ihren Segen.» (S. 93)

Der Vater von Charles Isenberg169 war froh darüber, dass mit der geplanten Hochzeit
«sein Sohn in die Mission komme» (S. 96). Der Anblick der schwiegerelterlichen

Jammergestalten, die aus Abessinien abgekämpft zurückgekehrt waren, konnte Marie
nicht daran hindern, in ihrem Tagebuch bewundernd festzustellen: «So alle Kraft in
Jesu Dienst verzehren, das ist etwas Grosses!» (S. 95) Sie scheint jetzt auch für die

63



Missionsbegeisterung gewonnen worden zu sein! Andererseits scheint aber die
Missionsbegeisterung die Liebeskühnheit gegenüber ihrem Bräutigam ertötet zu haben,
die keimartig in einem Gedicht angeklungen war:

Hast mir mein junges, heisses Herz genommen,
und bietest mir dafür dein kaltes dar.
Kein kühles Herz will ich - müsste zittern
in dieser frostig stillen Winternacht.
Gib Wärme mir, und wär's gleich mit Gewittern -
O wenn mir nur recht warm die Sonne lacht! (S. 87)

Auf Marie wartete ein entbehrungsreiches Leben als Missionarsfrau in der indischen
Provinz Sindh (Haiderabad). Noch als Braut war Marie mit dem Schiff 1865 nach
Indien gefahren, nachdem der Bräutigam vorweg in das trockene Sindhland vorausgereist

war, um das Missionshaus einzurichten. Am 10. Nov. 1865 fand die Hochzeit in
Kannanur statt. Im Sindhland lernte Marie die Landessprache, um dann als Lehrerin
in einer Mädchenschule zu wirken. Sie schrieb ihrem Vater: «Seit ich verheiratet bin,
habe ich noch kein Verslein gedichtet. Wir haben aber viel reelle Poesie im Alltag.»
(S. 115) Die Realität dieser Poesie bestand darin, dass die so ganz verschiedenen
Menschen einander verstehen lernten: «Wir, die so ganz und gar Verschiedenen, waren
im tiefsten und umfassendsten Sinn des Wortes ein Herz und eine Seele.» (S. 116)
Marie konnte ihre frohmütige Seele wiederfinden. In allen schwierigen Situationen
wusste sie Helles hervorzuheben (S. 117). Aber nach der Geburt ihres ersten Söhnleins
(1866) «war ich müde und schwach, ich hatte gleichsam in die Hölle hinabgeschaut und
konnte das Leben schwer wiederaufnehmen» (S. 118). Ausserdem hatte sie sich an die
körperliche Gebrechlichkeit ihres Gatten zu gewöhnen. Sie erschrak über den «zum
Gerippe abgezehrten Mann» (S. 123). «Ernste Todesgedanken» beschäftigten die
Eheleute (S. 127). 1867 erhielt Marie ihr zweites Kind, Hermann Isenberg. Aber das am
7. März geborene Kind wurde den Eltern am 11. August wieder genommen. Sieben
Tage vorher war der Mutter bewusst geworden, «dass Gott das Opfer fordere»
(S. 132). Jedoch wusste Marie, dass ihr «holdes Kind» für den Vollgenuss der himmlischen

Freuden «hier so köstliche Anlagen» gezeigt hatte (S. 134).
1869 reisten Marie und Charles Isenberg aus Indien heim mit ihrem neugeborenen

Kindlein Karl. Charles hatte Todesahnungen: «Sieh, es ist mir als stünde ich an einer
Spalte der Zwischenwand, so dass ich schon in die Ewigkeit hinüberschauen kann.»
(S. 145) Am 19. Febr. 1870 starb Charles Isenberg. Als achtundzwanzigjährige Witwe
arbeitete Marie weiter im Dienste der Mission und verdiente sich daneben ihr Brot mit
Englischstunden. Zu ihren Schülern gehörte damals auch der spätere Missionsinspektor

Johannes Frohnmeyer170. In einem Brief an ihn kam Marie auf die Frage zu
sprechen, ob man wirklich die Türen schliessen dürfe vor sogenannten Weltkindern.
Ein Abendstundenhalter meinte: «Es wäre freilich nett, wenn man's dürfte.» (S. 150)

64



Aber Vater Gundert fuhr dazwischen: «Nein, da würden alle die Extra-Heiligen einander

so heiss machen, dass es manchen schier zur Hölle würde.» (S. 150f.) Bei diesem
Gespräch bemerkte Marie: «Ich kann oft die Brüder noch nicht recht lieben, bloss
deshalb, weil sie Brüder sind. Sie sind oft so schrecklich widerwärtig, dass mir fast
jedes Weltkind lieber ist.» (S. 151) Als dreissigjährige Witwe erfuhr sie zwar, dass man
«im täglichen Leben und Treiben oft so stumpf wird». Aber «es ist mir oft unbegreiflich,

dass das Herz immer jung bleibt trotz all den Todesstössen, die es schon bekommen

und an denen es brechen zu müssen wähnte» (S. 152). Marie war beeindruckt von
ihrem Bruder Hermann, der auf Besuch von den USA nach Europa gekommen war:
«Er hat einen reichen Schatz von Menschenkenntnissen gesammelt und durchschaut
im Ganzen die Leute prächtig.» (S. 156) Marie hatte ein offenes Verhältnis zu anglikanischen

Gottesdiensten. Sie war davon angetan, «dass die Gemeinde mittut», auch
wenn sie spürte, dass bei manchen das «zur toten Form geworden ist», «das Abwechselnde

kommt mir auch zweckmässiger vor als unser schläfriges Langsitzen. Mit der
Predigt brauchen sich die Geistlichen dann wenig anzustrengen, da sie so kurz ist.
Unserem lieben Dekan würde aber das wohl schwerer fallen als eine zweistündige
Predigt!» (S. 156)

Im Sommer 1873 wurde der Deutschbalte Johannes Hesse, Sohn eines deutschbaltischen

Arztes, Mitarbeiter von Hermann Gundert im Calwer Missionsverlag. «Mir hat
sein Anblick immer etwas Wehmütiges; er sieht aus, als ob er für eine bessere Welt
geschaffen wäre.» (S. 158) Am 22. Nov. 1874 vermählte sich Marie mit Joh. Hesse
(geb. 1847), der von der Malabarküste mit einem unheilbaren Kopf- und Darmleiden
behaftet 1873 nach sechsjährigem Wirken als Missionar zurückgeschickt worden war,
um als religiöser Eklektiker, offen für Goethe und Laotse, aber ethisch streng, als

zeitweiliger Herausgeber des Evangelischen Missionsmagazins zu wirken.
Auf einer Reise der Neuvermählten zu den Eltern in Estland lernte Marie den

baltischen Schwiegervater kennen: «Ein wahres Prachtstück und Original, ein kleiner,
lebhafter, frischer Mann von 74 Jahren, mit einem klaren, leuchtenden, schönen
Antlitz..Wenn er Morgenandacht hält, weiss man oft nicht, ob er liest oder redet oder
betet, es fliesst so ganz einfach und natürlich eins ins andere über» (S. 179). Er hat das
Leben empfangen und gekostet und genossen: «Ich habe zwei Frauen und liebliche
Kinder und teure Freunde durch den Tod verloren, aber es kam jedesmal ein besonderer

Segen darauf,» (S. 190) «der jetzige Augenblick, das Heute, das Jetzt, da steckt der
Segen drin, pack's, greif zu mit beiden Händen, was Gott gibt,» (S. 190) wahrhaftig,
«so recht der Patriarch - ein köstlicher Mann» (S. 174)! Seine dritte Frau stand dem
Hause gut vor: «Wie eine Königin schreitet sie einher unter ihren Söhnen.» (S. 173)
Dem gegenüber war die erste Frau, die Grossmutter von Hermann Hesse, nicht gläubig,

als er sie nahm, sie fühlte sich im religiös lebendigen Kreis unglücklich, dann aber
«fand sie Jesum», und als sie im Begriff war, ihr siebtes Kind zu gebären, wurde die mit
schrecklichen Kopfschmerzen vielgeplagte und mit melancholischer Gemütslage
ausgestattete Frau vom Schlag getroffen (S. 174).

65



Joh. Hesse und seine Marie hatten dann nach ihrer Rückkehr aus dem Baltenland
das Frühaufstehen entdeckt: «Jetzt weckt uns der Wecker unerbittlich Vi 6 Uhr;
Johnny und ich lesen unsere zwei alttestamentlichen Kapitel vor dem Frühstück.»

(S. 190) Am 2. Juli 1877 wurde Hermann Hesse geboren, am 14. Juli 1878 Paul, der am
17. Dezember starb, am 6. Aug. 1879 kam Gertrud zur Welt; sie starb am 31. März
1880. Hermann Hesse sprang nach der Beerdigung seines Schwesterchens am 2. April
1880 «aufs leere Bettchen los, rief, darauf lustig hinklopfend: <So, Gertrudle, bist jetzt
vollends zum liebe Heiland gange> » (S. 202), am 27. Nov. 1880 erschien Mariechen

und am 13. Juli 1882 Johannes. Marie hatte im ganzen 9 Kindern das Leben geschenkt.
Sie hatte kein leichtes Leben: «Mein Johnny ist elend und melancholisch und mit tiefer
Demut erkenne ich, dass ich ihn nicht glücklich machen kann mit all meiner Liebe.

Herr, nur Du selbst kannst das, o tue es doch!» (S. 199)

1881 wurde Joh. Hesse als Herausgeber des Missionsmagazins nach Basel berufen.

Die Familie kam an den Spalenring zu wohnen. Hermann Hesse schildert diese Zeit in
Basel bei seinen Eltern in «Hermann Lauscher». Gross und lieb wacht die Erinnerung
an seine Mutter in ihm auf: «Die ganze überschwänglich reiche Welt des Kinderlebens

hat kein süsseres und heiligeres Bild als das der erzählenden Mutter, an deren Knie sich

ein Blondkopf mit tiefen Staunaugen schmiegt Ich sehe dich noch, meine Mutter,
mit dem schönen Haupt zu mir geneigt, schlank, schmiegsam und geduldig, mit den

unvergleichlichen Braunaugen»171. Die glückliche Zeit in Basel, wo Marie in den

«Betsaalversammlungen im Missionshaus Heimatluft wie einst in Indien zu atmen

glaubte» (S. 211) und sie wohl die glücklichsten Jahre ihres Lebens verbringen konnte,
sollte schon 1886 zu Ende kommen. Auf Anraten von Joh. Frohnmeyer und auf
Wunsch des mehr als siebzigjährigen Hermann Gundert muss Joh. Hesse die ihm liebe

Redaktionsarbeit am Missionsmagazin aufgeben und mit seiner Familie nach Calw

zurückkehren, damit er als Gehilfe und Nachfolger Gunderts in der Leitung des

Calwer Verlags dem Schwiegervater zur Seite stehen könnte. «Es war nun klar, was wir
zu tun hatten. Basel mit seinem lebendigen, anregenden Treiben, dem köstlichen Kreis

unserer Missionsfreunde, unser sonniges, heimeliges Logis, unsere liebe Nachbarschaft

zu verlassen, fällt mir wohl schwer, und dem lieben Johannes ist's sehr schwer,
die Redaktion des Magazins, womit er so verwachsen, und seine Stellung in der Basler

Mission ganz aufzugeben. Auf der anderen Seite zieht Papa. Wir lassen uns führen und
sind still.» (S. 237)

Die letzten Jahre mit dem Vater zusammen in Calw waren nicht einfach: «Zum
dritten Mal in ihrem Leben sollte nun Marie Hesse mit ihrem Vater und den Ihrigen in
dem alten Haus des Calwer Verlagsvereins wohnen.» (S. 238) «Zeiten der tiefsten

Verzagtheit und Entmutigung» stellten sich ein. «Die Verhältnisse sind schwierig und

beengend.» «Aber wenn das Gottes Weg ist, so müssen wir ihn gehen und still und
dankbar sein,» denn «für das innere Wachstum ist's besser so». Freilich: «Im Geschäft
ist mein lieber Mann unbefriedigt, ihm und mir fehlt überall die Freiheit. Um der Liebe

willen sie drangeben, ist recht und schön, ob aber Papa und uns damit wirklich gedient,

66



irgend jemand genützt wird?» (S. 239) Marie hatte im Jahr 1888 «gegen Schwermut
anzukämpfen wie noch nie», «auch Johannes geht gedrückt einher, es kommt zu
keinem freien und fröhlichen Aufschwung» (S. 239), und Marie seufzt: «So viel Hass
und Zorn und Ärger und Eigenliebe kommt tagtäglich zum Vorschein, dass ich
erschrecke» (S. 239). «Das Haus, dessen vordere schöne Zimmer Grossvaters Wohnung
waren, war nach hinten gegen den Berg feucht und ungesund und erscheint Johannes
oft wie ein Gefängnis, wo er nie mehr gesund werden könne.» (S. 238) 1889 «steigerte
sich das Schwierige der Verhältnisse bis zur Unerträglichkeit: Johannes wurde immer
nervöser und elender, schlaflos durch Kopfschmerzen fast arbeitsunfähig. Ich war
halb gemütsleidend.» (S. 240) «Papa ahnte nicht, wie viel es uns gekostet, wie schwere
Opfer wir ihm in diesen dreieinviertel Jahren gebracht haben. Trennung ist unumgänglich

notwendig ...». Der Umzug in die sonnige und behagliche Wohnung in der
Ledergasse erfolgte am 16. September 1889.

In den letzten sieben Jahren, leidend unter Knochenerweichung, erfuhr Marie Hesse
vorübergehende Erleichterung durch Handauflegung und Gebet des Evangelisten Elias
Schrenk172. Aus dieser Zeit ist ein von Marie berichteter Traum mit ihrem Vater
aufschlussreich: «Nachts traurig geträumt, dass ich in eine enge, dunkle Wohnung
ziehen muss. Beim Durchlaufen der Räume aber treffe ich plötzlich meinen Herzensvater

an. Fröhlich und natürlich sagt er, er mache eine Brunnenkur, trinke früh Wasser
aus einem Brünnlein. Ich rief: <Da tu ich mit, wir brauchen die Kur zusammen).. Er,
heiter zusagend, sieht mich dann mitleidig an und sagt: <Für dich wär's doch zu früh
zum Aufstehen, ich bring dir das Wasser ans Bett.>» Und Maries Kommentar zu
diesem Traum? «In's enge finstre Gemach geht's jedenfalls, aber wenn nachher selige
Gemeinschaft der Geister da ist, ei, so will ich getrost hinein!» (S. 277) Mehr als acht
Jahre nach dem Tod ihres Vaters sah Marie Hesse im Traum deutlich, dass sie der
patriarchalischen Überordnung des Vaters nicht entkommen konnte («ich bring dir
das Wasser ans Bett»), aber gleichzeitig der Durst nach freier Gemeinschaft manifest
wurde («da tu ich mit, wir brauchen die Kur zusammen»). Der «Aufstand» und die
Loslösung der Tochter vom Vater sind unterblieben. Erst für «nachher» erwartete sie

«Gemeinschaft der Geister»!
Marie Hesse konnte aus der christlichen «Ergebenheitsreligion» («wir lassen uns

führen und sind still») nicht ausbrechen. Aber in Brief und Tagebuch liess sie einerseits
etwas sichtbar werden von der kritischen Kraft des Richtergeistes, der das Unfertige,
ja, Unmenschliche im Zusammenleben der Menschen an den Tag bringt (Eph. 5,9.13),
konnte aber andrerseits bis zuletzt (48 Stunden vor dem am 24. April 1902 erfolgten
Tod bekannte sie: «Ich habe es gut in jeder Beziehung») auf Unhaltbares den Glanz
göttlichen Verstehens fallen lassen und erfuhr so denselben Heiligen Geist als Befähiger

zu allem Guten. In und mit der «Aufgabe» des eigenen Willens brach aber doch der
Keim ihres selbständigen fraulichen Wesens durch. Und so eröffneten sich ihr die Tore
zur Ewigkeit:

67



Abb. 3

Marie Hesse, ihr Lieben und Leiden

68



Einmal ist doch ausgelitten
meine letzte Schmerzensnacht,
O glücklicher Tag, o selige Stund!
Dann bin ich auf immer und ewig gesund.

Hermann Hesse schrieb das folgende Widmungsgedicht an seine soeben gestorbene
Mutter:

Ich hatte dir so viel zu sagen,
ich war zu lang im fremden Land,
und doch warst du in all den Tagen
die, die am besten mich verstand.

Nun, da ich meine erste Gabe,
die ich dir lange zugedacht,
in zagen Kinderhänden habe,
hast du die Augen zugemacht.

Doch darf ich fühlen, wie beim Lesen
mein Weh sich wunderlich vergisst,
weil dein unsäglich gütig Wesen

mit tausend Fäden um mich ist.173

c) Etappen auf dem Lebensweg von Rosina Widmann-Binder

Ich nahm am Workshop der Basler Mission vom 2.-4. Dezember 1988 mit dem Thema
«Missionsgeschichte aus der Sicht der Frau» teil174. Gepackt haben mich vor allem die

Ausführungen von Waltraud Haas über die Missionarin Rosina Widmann-Binder. Ich
konnte nach der Tagung im Missionshaus das von Frau Haas zitierte Tagebuch von
Rosina Widmann175 eingehend studieren. Die folgenden Ausführungen sind das

Ergebnis meiner selbständigen Studien, die nun Platz finden in meinen «Erfahrungen mit
der Basler Mission und ihrer Geschichte».

aa) Im Aufbruch und unterwegs nach Afrika

Rosina Binder wurde als ältestes von 10 Geschwistern am 13. November 1826 in
Korntal geboren und wuchs dort in bäuerlicher Umgebung auf. Als junges
Menschenkind konnte sie nicht ahnen, dass sie einmal als Missionarsfrau und Mutter
vieler Kinder lange Jahre an der damaligen Goldküste Missionarsdienste tun würde.
Ihr Heimatort Korntal ist ein ganz besonderer Fleck auf dem württembergischen
Boden176. Im württembergischen Pietismus hatte sich 1819 eine freie Gemeinde im
Zeichen der Naherwartung der Parusie konstituiert, in der auf dem Gemeindeplatz

69



zeitweilig eine «Jerusalemkutsche»177 bereitgestellt wurde. Sie diente dazu, Schwerbehinderte

oder schwangere Frauen an den «Bergungsort» zu bringen, wenn nach der

Berechnung von J.A. Bengel am 18. Juni 1836 die Wiederkunft Christi erfolgen sollte.

Doch der Pietismus hatte in Korntal auch eine nüchterne Komponente, die an der

tatkräftigen Bestellung der Felder ebenso interessiert war wie an der Erwartung der

Wiederkunft Christi und der neu aufgebrochenen Missionsarbeit.
In dieser Atmosphäre ist Rosina aufgewachsen. Mit 19 Jahren wurde sie aufgefordert,

dem ihr unbekannten Missionar Johann Georg Widmann an der Goldküste

entgegenzureisen. Dem Komitee der Basler Mission lag ein Heiratsgesuch von
Widmann vor. So hatten sich die Herren der Leitung auf die Brautsuche zu machen.

Nachdem die Metzgertochter Sophie Weigle, die nach der Ansicht von Herrn Klett aus

Ludwigsburg die «nötigen körperlichen und geistigen» Eigenschaften besessen hätte,
einen abschlägigen Bescheid erteilt hatte, holte sich der Dorfpfarrer von Korntal, Jak.

Hch. Staudt, der 1832 bis 1843 als Lehrer im Basler Missionshaus gewirkt hatte,

Erkundigungen über Rösle Binder ein. Man stellte laut dem Komiteeprotokoll der

Basler Mission vom 14. Jan. 1846 fest: «Die Tochter wird geschildert als noch nicht tief
gewurzelt im Frieden Gottes; sie habe noch kein ganz freies Herz, sei aber mit viel
Verstand und Bibelkenntnis begabt, noch nicht 20 Jahre alt, besitze die Neigung,

aufwärts zu streben, sei immerhin aufrichtig und klar über ihren eigenen Zustand, in
Hausgeschäften nur das gewöhnliche Kochen verstehend.» Inspektor Hoffmann reiste

dann nach Korntal und fand in Rösle ein «wohlgebildetes Bauernmädchen», das als

«ganz einfache Christin» für Herrn Widmann «als geeignet erscheine», auch wenn sie

keine hohe Bildung besitze. Nachdem die Eltern eingewilligt hatten, fand Rösle auch

ein Ja, weil ihre Grossmutter die Zustimmung gegeben hatte, ja sogar die Freudigkeit,
den Auszug aus der christlichen Heimat nach Afrika dem unbekannten Mann entgegen

zu wagen.
Wie Jesus mit 30 Jahren «anfing», um sich im Jordan von Johannes dem Täufer

taufen zu lassen (Luk. 3,23), ohne genau zu wissen, was für einen Gang sein Leben im
Einzelnen nehmen werde, so wagte Rosina mit dem Segen der Eltern und dem Ja der

Grossmutter ihren Schritt nach Afrika. Die Kontinuität des Glaubens in drei Generationen

von Grossmutter, Mutter und Kind, wie sie 2. Tim. 1,5 aufleuchtet, war für sie

eine Kraft, die noch mehr Gewicht gehabt haben mag als die letzten Endes patriarchalische

Verfügungsgewalt einer Missionsleitung!
Rosina Binder hat die ihr zuteil werdende Einsegnung am 17. Sept. 1846 in Korntal

in besonderer Weise erfahren178. Sie sah in der Einsegnung einen «wichtigen und
höchst bedeutungsvollen Tag». Ihr wurde dabei «das Schwere im Dienst der Mission»,
aber auch «die Hilfe Gottes» zugesagt, die Pfr. Staudt ihr «recht tröstlich und mit
grosser Glaubenskraft vor Augen stellte, der darauf vor der ganzen knienden
Gemeinde ein «durchdringendes, herzliches Gebet» hielt, indem er um die Vergebung
aller ihrer Sünden bat. Es war dem Pfarrer sehr wichtig, dass «nicht eine unvergebene
Sünde in die Heidenweit» mitgenommen werden dürfe! Rosina sollte freimütig vor

70



ihrem Gott sich schämen dürfen,179 um mit dem Geschenk der Vergebung Freude zu

empfangen180. Er sprach ihr den Segen zu: «Der Herr segnet dich»; der Bekenntnisruf
eines glaubenden Menschen wurde laut, der zur Tat der Liebe bereit machen soll. Aber
er legte ihr nicht die Hände auf, ebenso keiner von den Gemeindevorstehern. Die

Handauflegung unterblieb, weil einige Brüder in Korntal Einwendungen erhoben

hatten. Das machte aber Rosina gar nichts aus: «Ich glaube ganz gewiss, dass ich

deswegen nicht weniger gesegnet wurde.» Die ersten Spuren einer weiblichen Selbständigkeit

werden sichtbar: das bald zwanzigjährige Mädchen stand auf zur Erfüllung des

ihr gewordenen Dienstauftrags.
Vor ihrem Abschied aus dem Elternhaus empfing sie den Abschiedssegen durch

ihren Vater mit Handauflegung. Sie gehört damit in die Reihe der biblischen Empfänger

des Abschiedssegens durch die Väter181. Der Vater segnete seine Tochter im Glauben,

dass alle auf die Wanderschaft berufenen «Fremdlinge» (1. Petr. 1,1; 2,11) ein

Segnungsrecht haben, das sie einander zusprechen dürfen.
Schon zwei Tage nach der Einsegnung in Korntal kamen die neu berufenen Missionare

Dieterle, Meischel, Mohr und Stanger daher und «bestanden» darauf, dass die

Reise bereits am 19. September angetreten werden müsse. Rosina hatte zwar gehofft,
ihre kranke Mutter noch bis zum 22. September pflegen zu können. Wohl hatten die

vier Brüder bei der Verabschiedung im Basler Missionshaus die Mahnung gehört:
«Man müsse nicht nur den Heiden ein liebendes Herz entgegenbringen, sondern die

Brüder müssten auch untereinander Liebe haben, die sich nicht ermüden lässt.»182

Aber der Druck des Inspektors Hoffmann und die sachlichen Umstände liessen die

Brüder gar nicht zur Überlegung kommen, sie könnten auf die weibliche Mitreisende
und deren Tochterpflichten der Mutter gegenüber Rücksicht nehmen und geschwisterliche

Liebe walten lassen. Es pressierte. Schon nach Luk. 9,61 darf das Abschiednehmen

für biblizistisch geschulte Leute nicht zu lange dauern! Wer die Hand an den Pflug
legt, soll voranmachen!

Fünf Tage dauerte die Reise nach London. Was dann während der Wochen bis zum
19. November 1846 an Leid, Druck und Anmassungen von Seiten des englischen

Gastgeberehepaars auf sie zukam und was an Heimweh dabei in ihr aufstieg: dem

allem lieferte sie sich nicht restlos aus. Sie wusste vielmehr Gegenkräfte in sich zu
entwickeln. Rosina führte drei Jahre lang ein ausführliches Tagebuch. Das half ihr,
Distanz zu gewinnen zu den laufend über sie hereinbrechenden Erfahrungen und
Überraschungen. Sie schrieb nicht nur nieder, was sie mit wachen Sinnen wahrnahm,
sondern liess auch ihre Gefühle in die Niederschrift einströmen. So konnte sie lernen,

von sich abzusehen und gleichzeitig selbstkritische Fragen an ihr Verhalten zu stellen.

Ungeachtet manch demütigender Anforderungen und Wünsche von sehen des Herrn
und der ständig unzufriedenen Frau Young gab sich Rosina ganz hinein in die ihr
gebotene Arbeit (Nähen, Kinderhüten), fand aber auch Interesse an den vielen fremden

Tieren im Zoo («ich bekam einen grossen Eindruck von der Mannigfaltigkeit und
Grösse der Schöpfung») und merkte bald einmal, dass sie hinsichtlich ihrer Haartracht

71



und der Hutmode sich englischer Sitte anzupassen habe, ohne deswegen aufzuhören,
sich selber zu sein. Als sie von den schwierigen Umständen ihrer Mutter in einem Brief
erfuhr, hörte die von Schmerz und Mitleid ergriffene Tochter nicht auf, für das von
Gott weiter der Mutter bewahrte Leben zu danken. In und mit allen Schreckensträumen,

die sie zu träumen hatte, blieb sie in allen Konflikten gesund. Wenn Rosina einen

wehmütigen Brief unter Tränen nach Hause schrieb, so war dieser Brief gerade deswegen

ein Freudenbote für die schwerkranke Mutter, die ja ihre Einwilligung zur Loslösung

ihrer Tochter aus der Familie und aus der Heimat gegeben hatte. Auch wenn die

tatenhungrige Rosina darunter litt, dass sie in der Londoner Wartezeit, wie sie meinte,
nichts «Sinnvolles» zu tun vermöchte, so half ihr gerade diese problematische Einsicht
zu einer schriftlich niedergelegten Selbstbezichtigung: «Halt ein, mein Herz! Sprich
nicht so, der Herr weiss, warum er etwas tut oder zulässt!»

Wenn die Missionsleitung bei der Beurteilung der für Bruder Widmann in Aussicht

genommenen Braut die Begabung mit Verstand und Bibelkenntnis positiv hervorzuheben

wusste, so zeigt gerade ein Tagebucheintrag aus der Londoner Zeit, wie eine

zwanzigjährige Missionarin ihre Bibelkenntnis praktisch anwenden konnte: es gelte

jetzt, so ruft sie sich zu, «die Vernunft gefangen zu nehmen unter den Gehorsam des

Glaubens» (2. Kor. 10,5). Rosina hatte in ihrem praktischen Glaubensleben keine Zeit,
gegen den Gehorsamsbegriff zu wettern, wie das heute die vom Untertanengehorsam
gebrannten Kinder des 20. Jahrhunderts für notwendig halten. Vielmehr stand sie in
der Freiheit des Glaubens auf und liess die ihr geschenkte Vernunft spielen, ohne

deswegen zu einer blutleeren Vernünftlerin zu werden. Sie «stand auf» «im Leiden»,
weil sie sich von ihrem Gott immer wieder aufrichten liess. Und das war noch mehr als

was die mitreisenden missionarischen Brüder ihr an Beruhigungspillen zu geben
versuchten. Mit Jesus «lernte sie den Gehorsam an dem, was sie zu leiden hatte» (Hebr.
5,8).

Hilfe fand sie u.a. in den Gebetsstunden und Gottesdiensten bei Dr. Steinkopf183.
Rosina Binder wird so zu einem lebendigen Beispiel dafür, wie Dr. Steinkopf nicht nur
den «untersten Schichten» der Londoner Bevölkerung, sondern auch einer sich von
ihrer Heimat loslösenden deutschen Missionsbraut geistliche Hilfe sein konnte. Mit
diesen Gebetsstunden und Gottesdiensten muss man aber auch die Begegnung mit
neuen Freunden verbinden und die Besuche bei Missionarsfamilien und bei Quäkern,
die es sich nicht nehmen Hessen, «nach dem Tee unter viel Gebet und Segenswünschen
Rosina dem Herrn auf jede Zeit und Umstände zu übergeben».

Die schwerste Erfahrung, mit der Rosina in London fertig werden musste, war die
sie bedrückende Einsicht, dass die Missionarsfrau Graf, die ein Kindlein erwartete, ihr
Kleines, «wenn es der Herr erhält», in England zurücklassen muss. Das Mitleid mit
dieser Frau verband sich bei ihr mit der Erfahrung eines zentnerschweren Herzens. Die
sich von der Mutter nur schwer loslösende Tochter sah sich prospektiv bereits als

werdende Mutter, die - wie sie es dann mehrmals erfahren sollte! - ihre Kinder in
Europa zurücklassen oder nach Europa zurückschicken musste. Da erlitt sie die grosse

72



seelische Trennung zwischen ihr als Frau und «den heben Brüdern, die sich alle so

glücklich fühlen, im Dienste des Herrn stehen zu dürfen». Sie sah sich in eine Isolation

hineingestellt, darum wagte sie es nicht, einem unter ihnen ihr Herz «ganz auszuleeren».

Und als dann erst noch ein schmerzlicher, sie demütigender «Ausschlag» an ihr
ausbrach, fing sie an, darum zu bitten, «dass sie, vielleicht durch eine Krankheit,
Gewissheit bekäme, dass es nicht der Wille Gottes sei für sie, in die Heidenwelt zu

gehen». Diese Bitte wurde ihr aber nicht erfüllt.
Innerlich leer ging sie am 28. Oktober 1846 mit Bruder Meischel, der sich am

stärksten um sie kümmerte, zum Hafen. Dem Tagebuchleser fällt auf, dass die in eine

Isolation hineingebannte Missionarsbraut sich empathisch verbunden sah mit den

«elendesten, erbärmlichsten und ärmsten Classen von Menschen, die mit Ladung und

Ausladung beschäftigt sind». Einerseits war sie voll Dank, dass das Schiff bereitzustehen

schien, das sie ihrem noch völlig unbekannten Bräutigam zubringen sollte.

Andererseits meldete sich aber bereits ihr Helferwille: «Wie nötig sollte man hier einen

Heiland haben!» Gleichzeitig spürte sie, wie wenig sie noch dem Auftrag genügen

würde, der auf sie wartete: «Mein Verlangen, (den Heiland) einmal ganz zu bekommen,

wird immer stärker», und sie hat ihn so dringend nötig, sieht sie sich doch als

einen Menschen «ohne festen Halt».
Solche Hafenerfahrungen brachten sie in einen Zwiespalt. Am Abend dieses Tages

hatte sie in ihrem Stübchen «entsetzliche Stunden», in denen sie, damit es ja niemand

hören sollte, «in ihr Bett hineinschrie». Sie musste so etwas wie die «Gottesfinsternis»184

eines Hiob erlitten haben, wobei sie beim Lesen einer «tröstlichen Betrachtung»

«ganz böse Worte äusserte», wie man sie in Psalmen und bei Hiob lesen kann.

Fünf Tage vor der Abreise von London erreichte sie endlich der Brief ihres Bräutigams

von Akropong an der Goldküste. Obwohl sie ihn noch nie gesehen hatte, nahm

sie dieses Schriftstück als Zeichen der leiblichen Hilfe an. Gleichzeitig konnte sie im

Rückblick auf die Londoner Wochen von der Erfahrung geistlicher Hilfe schreiben.

Diese Tagebuchnotiz erinnert an Glaubenserfahrungen mancher Psalmisten, die durch

Tiefen hindurchgezogen wurden, um dann nur um so inniger Gott zu loben.

bb) Wie Rosina Widmann-Binder in ihrer pietistischen Frömmigkeit mit sich und

den Mitmenschen zu Rande kam und mit ihrem Heiland an der Seite ihres Mannes zu

immer neuem Leben durchbrach

1. Es muss schon in London für Rosina eine schwere Belastung gewesen sein, wenn

ihre Gastgeberin sie spüren Hess: sie sehe es nicht gern, wenn sie mehr als nötig in ihr
Stübchen sich zurückziehe. Dieses Kämmerlein war ihr aber wichtig, weil sie hier ihren

Weg zum Heiland fand und ihr Herz ihm vor dem Frühstück oder, wenn es nicht

anders sein konnte, auch nach dem Frühstück «ausleeren», ihn «umarmen» durfte.

Auf der bewegten See, als die Bücher herunterfielen und das Gepäck zum Teil herumlag,

«war ich in den Armen meines Heilandes». So blieb ihr eine offene Türe, wenn der

73



Â

Abb. 4
Die Familie Widmann in Akropong mit Rosina Widmann und den
afrikanischen Mädchen, die sie aufzieht

Zugang zu den Brüdern versperrt war oder sie keine «Herzensfreundin» mehr hatte,
bei der sie sich aussprechen konnte. Sie fand dann auch den Mut, «mit nichts zu Jesus
zu kommen: so kam ich, wie ich war».

2. Besonders wichtig war ihr dieses Stübchen in Form einer Kabine auf der mehrwöchigen

Reise nach Afrika, da sie als einsame Frau auf dem Segelschiff mit lauter
Männern unterwegs war. Sie konnte dabei erfahren, dass der Heiland sie mit ihrem
Unglauben, Zweifeln und Sünden liebt: «Ich schüttete mein Herz mit allem vor Gott
aus und konnte mich damit trösten, dass Gott Anfechtungen kommen lässt, um sich
unter diesen zu verherrlichen.»

3. Am 15. Jan. 1847 begegnete Rosina ihrem Bräutigam. Sie fielen beide auf die
Knie, um Gott zu danken, dass er sie zusammengeführt hatte. Rosina sah ihren Georg
so vor Augen, als kennte sie ihn schon längst. Sie wussten beide, «dass der Herr
unseren Bund geschlossen hat. Gott verband unsere Herzen, noch ehe wir uns kannten.»

Noch deutlicher machte der Trautag, was die beiden bewegte. Sie baten darum,
«dass der liebe Heiland der dritte in unserem Bunde mit uns seye, damit wir einander
Gehilfen zur eigenen Seligkeit und zur Seligkeit vieler armer Neger werden möchten».

74



Rosina schritt mit diesem Bekenntnis über die einseitige Gehilfenschaftfür ihren Mann

hinaus und nahm ihren Georg in die grössere Gemeinschaft von Christen und Nicht-

christen hinein, die zu Gehilfen im Dasein geschaffen worden sind.

4. Ihr Christsein sah Rosina stets verbunden mit dem gottesdienstlichen Leben, das

in «drückender Hitze» auszustehen war. Das Beten in der Versammlung wirkte dann

«wie Balsam», wenn es in deutscher Sprache erfolgte und wenn deutsche Weihnachtslieder

gesungen wurden. Überhaupt vergass sie ihre deutsche Heimat nicht. Wenn sie

viel Holz herumliegen sah, das man einfach liegen liess, weil ihre schwarzen Geschwister

es nicht sammeln wollten, so dachte sie an ihre Lieben zu Hause, die das Holz in

ihrer Winterkälte gut brauchen könnten. «Auf der jetzigen Stufe ihres geistigen

Lebens», brauchte sie noch Predigtbücher und Arndts «Wahres Christentum», um weiter

wachsen zu können. Dabei blieb Rosina bei aller inneren Glaubensergriffenheit eine

nüchterne Seele. Mit lärmigen Gebetsversammlungen, wie man sie bei den Wesley-

anern erleben konnte, vermochte sie nicht viel anzufangen185. Zum Wachstum im

inneren Leben gehörte auch ihr Diensteifer. So bat sie schon bei ihrem ersten Besuch in

Akropong, wo sie 30 Jahre lang als Missionsfrau wirken sollte, um Mädchen, die sie in

der Schule in praktischen Diensten unterrichten möchte. Und sie betete auch mit ihren

Mädchen, die sie erzog. Sie wollte auch wissen, ob eines der Schulmädchen, das längere

Zeit nicht mehr in die Schule gekommen war, jeden Morgen und jeden Abend sein

Gebet verrichte. Wenn die Missionsleute jeweils an Neujahr ein Los gezogen haben, so

weist dieser Brauch darauf hin, dass sie das Losungsbüchlein der Brüdergemeine

benutzten186.

5. In seelsorgerlichen Gesprächen mit afrikanischen Frauen wurden Ängste spürbar.

Die Frauen fragten etwa: «Werde ich zu Gott kommen, wenn ich sterbe? Weisst du den

Weg?» Rosina suchte einer fragenden Frau eine Türe zu öffnen, damit sie nach dem

Sterben Seelengeleiter finde, die sie zu Gott bringt: «Wenn sie fleissig zu Gott bete, er

solle ihre Sünden wegnehmen und ihr ein neues Herz schenken, dann schicke der liebe

Gott seine Diener und lasse sie, wenn sie sterbe, abholen». Schmerzlich war es ihr,

wenn eine Afrikanerin nicht mehr weiter hören wollte. Um so glücklicher war sie, wenn

eine Missionarin kam und ihr Herz ihr «ausleerte».

6. Hie und da spielt der Satan im Tagebuch der Rosina eine Rolle. Einerseits klingt es

hoffnungsvoll: «Der Satan mit seinen feurigen Pfeilen durfte mich nicht niederstrek-

ken». Andrerseits spürte sie aber auch die atmosphärische Finsternis mit ihrer Macht,

etwa beim ersten Besuch in Akropong: «Die Leute schauen hier so finster drein». Es

kostete sie dann eine grosse Überwindung, doch zum Abendmahl zu gehen, weil sie

gerade da einen Segensstrom erwartete. Es machte ihr aber trotzdem zu schaffen, dass

der «Erzfriedensstörer» mitten in der christlichen Gemeinschaft Eingang finde, wenn

Brüder einander nicht mehr verstehen konnten. Die «betrüblichen Erfahrungen in der

Heidenwelt», in der «das Wort Gottes sich schon Feinde gemacht hat», musste Rosina

zusammensehen mit den traurigen Erfahrungen, «dass wir nicht eins im Geist miteinander

sein können»! Das «Christendorf»187 der werdenden und wachsenden Gemeinde

75



und die «finstere Heidenwelt» waren im gleichen Spittel krank. «Das schlechte Leben
dieser Weissen» und die Klagen über die afrikanische Jugend («Ach, wie nehmen die
Kräfte der Jugend hier so schnell ab!») liessen sich nicht trennen von der betrüblichen
Christlichkeit, die die Missionare darboten, und von der schmerzlichen Einsicht, die sie
einmal überkam: «Ich fühle mich sehr trocken, kalt und undankbar.» Sie war unter
diesen Umständen froh, dass am Erscheinungsfest (6. Januar) in der fernen Heimat der
«armen Heiden so auch unser» gedacht wurde. Was Rosina in ihr Tagebuch schrieb,
erinnert an das, was Ambrosius Lobwasser in seinem Weihnachtslied die Gemeinde
singen und sagen lässt: «Sein Name heisst Immanuel, er wird erlösen Israel, dazu uns
arme Heiden zu seinem Reich bescheiden.»188

7. Rosina musste schon in ihren Jugendjahren davon gehört haben, wie man mit
Spannung auf das Jahr 1836 wartete, in dem nach Bengels Schriftprophetie Jesus
wiederkommen sollte. Spuren von dieser Erwartung lassen sich noch in Rosinas Tagebuch

feststellen. Nach dem Besteigen des Segelschiffes schrieb sie: «Es war uns der
Eintritt in diesen neuen Aufenthaltsort zuerst schwer, wie leicht könnte er der letzte auf
dieser Erde seyn!» Und als sie von den politischen Geschehnissen in Europa hörte,
glaubte sie feststellen zu müssen: «In Europa scheint das Ende aller Dinge nahe zu
seyn». Von ihrem Vater vernahm sie, dass er hoffe, dass alle seine Kinder, wenn es so
weit ist, als Überwinder dastehen dürften.

8. Im Tagebuch finden sich immer wieder Hinweise auf Todesgedanken und
Angstzustände. Der Korb, in dem Rosina auf dem Kopf eines Schwarzen nach Akropong
getragen wurde, sah in ihren Augen aus «wie ein offener Sarg». Wenn ihr Mann
während mehrerer Wochen abwesend war, liess sie ihre zwei Dienstmädchen in ihrem
Zimmer schlafen: «Ich habe wenig Hoffnung, dass er wieder gesund kommen wird.»
Die Krankheiten und Unpässlichkeiten unter den Missionaren nahmen zu: «Der Herr
scheint bei uns aufs Neue mit Krankheit einzukehren.» Vom September bis zum
November 1848 hatte sie Pflegeschwester für ihren Mann zu sein, der eine schwere
Augenentzündung und Unterleibsschmerzen durchzustehen hatte: «Unter vielen Tränen

stieg in meinem Inneren mancher Todesgedanke auf.» Mit ihrem Mann sprach sie
viel von seinem Tod (er starb aber erst im November 1876).

Aber die schwersten Tage für Rosina kamen erst noch im Oktober 1849. Die
Missionarin Frau Riis hatte ein Kind geboren und dann eine eitrige Brustentzündung
bekommen. Rosina musste sich hinlegen und fiel dann in eine zehn Tage dauernde
Ohnmacht, während welcher Zeit Frau Riis starb und beerdigt wurde: «Mein lieber
Georg war ausser dem lieben Gott mein Pfleger und Arzt und hatte, wie ich erst später
erfuhr, bei Tag und Nacht entsetzlich viel mit mir durchzumachen.» An ihrem 23.
Geburtstag verging «sie fast vor Elend». Aber am 22. November 1849 gebar sie ihr
erstes Kind Samuel Johannes: «Ihr Mann war der einzige, der bei ihr war, weder Arzt
noch Hebamme.»

9. Trotz allen traurigen Erfahrungen, allen satanischen Anfechtungen und allen
Todesängsten hielt Rosina an ihrer missionarischen Berufung fest. Am Weihnachtstag

76



1846 wurde ihr bewusst, dass sie berufen sei, «das Evangelium von Jesu Geburt den

armen Heidengeschwistern zu bringen». Und auch wenn sie einmal meinte, «bald

sterben zu müssen», so fand sie doch den Weg zur Bitte an Gott, «dass wir noch recht

lang miteinander in deinem Weinberg hier arbeiten dürfen». Es hat eine symbolische

Bedeutung, dass gerade vom jüngsten der zwölf Kinder, die Rosina zur Welt brachte,

von Benjamin189, das Tagebuch der Rosina Widmann190 der Nachwelt übergeben

werden konnte, als missionsgeschichtliches Dokument, das nützlich zu lesen ist.

10. Mit der Nachricht von der Taufe des kleinen Samuel schliesst das Tagebuch der

Rosina Widmann. Von 1877 bis zum 14. November 1908 lebte Rosina Widmann als

Witwe in Korntal. Wenn Waltraud Haas berichtet, dass sie besonders glücklich gewesen

sei, wenn sie Missionsgeschwister besuchten191, so folgere ich daraus, dass sie, die

schon in Afrika nach den schwierigen Anfangsjahren «seelisch und körperlich kräftiger»

geworden ist192, nicht mit Wehmut und mit Bitterkeit an ihre missionarische

Wirksamkeit in Afrika zurückgedacht hat.

Das 5. Kapitel hat uns gezeigt, wie die fünf Inspektoren der Basler Mission in der

patriarchalischen Zeit von oben her die Missionsgeschäfte zu leiten suchten. In Kapitel
6 haben wir drei Frauengestalten kennengelernt, die in ihrem verschieden geprägten

Leben, Lieben und Leiden von der Basis her ihr Bestes zu geben suchten. Aus beiden

Kapiteln wird ersichtlich, wie der Heilige Geist durch mancherlei Gaben das Missionswerk

zu verschiedenen Zeiten weiterführt, damit im Lauf der Geschichte das

allgemeine Priestertum immer klarer zum Vorschein komme.

Im folgenden soll an der Patriarchen- und Pioniergestalt von Dr. Hermann Gundert

zu Tage treten, wie Zeichen des neuen Lebens auf dem missionarischen Problemfeld
des 19. Jahrhunderts erkennbar werden.

77


	Wie Frauen offen wurden für die Führung durch den Heiligen Geist

