
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 5.: Das Problem der Leitung in der Basler Mission : die fünf Inspektoren
aus der patriarchalischen Zeit der ersten 100 Jahre (1815-1915)

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5. Kapitel:
Das Problem der Leitung in der Basler Mission:

die fünf Inspektoren aus der patriarchalischen Zeit
der ersten 100 Jahre (1815-1915)

Um das Problem der Leitung der Basler Mission dem Leser bewusst zu machen,

versuche ich im folgenden skizzenartig die fünf Inspektoren der ersten 100 Jahre

darzustellen.

a) Christian Gottlieb Blumhardt (1779-1838), der nachmalige erste Inspektor der

Basler Mission, kam am 29. April 1779 in einfachsten schwäbischen Verhältnissen zur
Welt. Den jungen Knaben beeindruckten die Schriften Joh. Albr. Bengels und
anregende fromme Männer, die immer wieder zuhause bei den Eltern auftauchten. Von
seiner Mutter hatte er die ihm eigene Sensibilität empfangen. Er hatte als Dreizehnjähriger

auf weiteren Schulbesuch zu verzichten und sich das Schusterschurzfell umzubinden.

Dabei lernte er aber seine ganz unpraktische Art kennen. «Ich fing nun erst an,
mich von der Welt und die Welt von mir zu unterscheiden und mich als ein selbständiges,

seines Daseins und Zieles bewusstes Wesen zu erkennen.»133 Trotz manchen

Schwierigkeiten (da wären zu nennen: ein den Evangelischen gegenüber feindlich

gesinnter Herzog und eine hartnäckige Heiserkeit) konnte Blumhardt die theologischen

Examina ablegen. Im Tübinger Seminar unterzog er sich strengster Ordnung, die

ihm als Vorbild diente für seine spätere eigene Missionshausordnung, die dem

Freiheitstaumel der Welt widersprach. Die aufkeimenden Glaubenszweifel überwand er

u.a. durch das Studium des Wortes Gottes, Gebetsübungen, Kirchenbesuch,
Selbstprüfungsübungen mit Hilfe eines Tagebuches und durch einen Freundschaftsbund.

Am Karfreitag 1800 kam er als junger Kandidat der Theologie dazu, vom sterbenden

Vater dazu gedrängt, den offiziellen Prediger im Gottesdienst zu vertreten. Nach dem

Gottesdienst empfing der Vater, der ein Abschiedsmahl gerüstet hatte, seinen Sohn

inmitten der ganzen Kinderschar mit den weissagenden Worten: «Dich wird der

Heiland segnen und mit seines Geistes Gaben also ausrüsten, dass du einst ein gesegnetes

Werkzeug seiner Gnade unter den Heiden sein wirst.»134

Nachdem Blumhardt vorübergehend den Sekretärsposten der Christentumsgesellschaft

in Basel bekleidet und sich in dieser Zeit ausgiebig mit der englischen Sprache

beschäftigt hatte und auf diese Weise mit der Baptistenmission in Kontakt gekommen

war, deren Pionier William Carey in Indien wirkte, wurde er 1816 als erster Missionsinspektor

der Basler Mission gewählt. Unter Blumhardts Inspektorat herrschte bei allen

patriarchalischen Grenzen ein freier Geist: «Es war da nichts Päpstliches noch Klosterzwang.

Man sieht es ein, dass nur der freieste Entschluss einen Missionar zu dem

Manne machen und bei dem Sinn bewahren kann, wie er sein muss, um in dem hohen

Beruf Segen stiften zu können.»135

45



Blumhardt ging nach Basel mit der Hoffnung auf das Wachstum aus dem Kleinen:

«Klein und still ist der Anfang aller Werke Gottes unter den Menschen. Etwa sechs

Zöglinge für den Anfang, und diese mit Vorsicht gewählt, das wird wohl das Richtige
sein.»136 Die Wirksamkeit Blumhardts von 1816 bis 1838 verlief nicht ungetrübt. Er

war keine stark profilierte Persönlichkeit: ängstliche Vorsicht und diplomatische
Schmiegsamkeit machte man ihm zum Vorwurf. Er hatte die zum Teil ungerechtfertigten

Vorwürfe Joh. Tob. Becks137 abzuwehren138.

Schlatters Darstellung von der Wirksamkeit Blumhardts leidet an einer gewissen

Einseitigkeit. Wenn auch der Missionsversuch der Basler Mission in Liberia
scheiterte139, so zeigen doch die von Blumhardt inspirierten «Auszüge aus der Instruction
für unsere auf der nordamerikanischen Colonie Liberia in West-Afrika arbeitenden

Missionarien» vom Oktober 1827, in welch einem weit vorausschauenden Geist die

Leitung der Basler Mission die «Verkündigung des Evangeliums des Friedens» im
Zusammenhang gesehen hat mit der Verbreitung einer «wohltätigen Zivilisation»
«nach den verschiedenen Gegenden der heidnischen Welt»140. Veranlasst wurden die

europäischen Christen «zu diesem Missionsversuch unter den Negern», um eine Einladung

zu machen «zum Antheil an dem grossen Heile». Boten des Heils und des

Friedens sollen «heilend und segnend unter diesen zerrissenen Negerstämmen
hineintreten», um «an der Rettung und Wohlfahrt des tief misshandelten Negervolkes zu
arbeiten» (§1). Die Leitung in Basel sah sich zusammen mit den ausgesandten Missionarien

in einen Lernprozess hineingestellt: «Wir haben mit euch in eine Schule der

Erfahrung einzutreten», um so reiflich geprüfte Ergebnisse sammeln zu wollen. Man
gab sich keineswegs Illusionen hin: man hoffte, «nach einer Reihe von Jahren unter
den Zurechtweisungen des Herrn zur vollen Klarheit über die beste Art und Weise zu

gelangen». Man wollte «anklopfen» an der Türe Afrikas. Je nachdem würde sich

zeigen, ob Mut und Freudigkeit gewonnen werden könnten, den Blick auf «bleibende

Missionsniederlassungen» zu richten. Man wusste: «Das Klima ist nachteilig».
Gewöhnung an das Klima und an die rechte Gemütsverfassung war nötig. Zwischen den

Klippen einer «unbesonnenen Sorglosigkeit» und einer «ängstlichen Besorgtheit und

Zaghaftigkeit» und einem «weichlichen Sinn» suchte der besonnene Knecht Christi
hindurchzusteuern. Die Ökonomie sollte gut geführt werden, «wie es auf dem afrikanischen

Boden am zweckmässigsten gemacht werden muss». Dazu gehörte die Anlegung
des erforderlichen Acker- und Gartenlandes, damit «die armen Neger nicht bloss lesen

und schreiben, sondern möglichst ihren Boden bearbeiten lernen». So in die vernünftige

Arbeit an ihrem Boden eintretend, sollten sie «empfänglich werden für die

Verkündigung des Evangeliums». Gewicht wurde auf das Erlernen einer einheimischen

Sprache gelegt, damit der direkte Kontakt mit den schwarzen Mitmenschen eintreten
könne. Die Missionare sollen «nach der Negerweise denken» und die gedachte Wahrheit

«in den klarsten und einfältigsten Ausdruck einkleiden lernen». Der Schwarze

bedürfe einer «freudig entgegenkommenden Liebe», «gleichen sie doch beynahe

durchgängig unmündigen Kindern, die bei einem hohen Grad natürlicher Gutmüthig-

46



keit gedankenlos und leichtsinnig umherirren, solange sie keinen Führer zur Seite

haben, dem sie ihr freudiges Vertrauen schenken können». Wir dürfen nicht vergessen,
wie übermütig und schändlich die armen Neger «von Menschen, die sich Christen

nannten, behandelt worden sind und noch behandelt werden». Missionieren heisse

«schreiendes Unrecht wieder gut zu machen, um die bitteren Empfindungen nach und
nach aus ihren Herzen zu vertilgen, welches jedes europäische Gesicht in denselben

erregen muss».
Man darf sich bei diesem Zitat nicht beirren lassen, wenn hier die Afrikaner als

Neger oder als unmündige Kinder gesehen werden. Die Instruktionen sind mit
«entgegenkommender Liebe» formuliert, und Blumhardt glaubte an den «leidenden

Gott» als einer, der «Leiden in seiner Familie und an sich selber» erlebte141. Er gehörte

zu den seltenen Menschen, die wie ihr Jesus lernten an dem, was sie litten (vgl. Hebr.
5,8). Blumhardt steht nach 15 Jahren seines Inspektorats noch «am Anfang»: bis jetzt
«ist uns kaum der vorderste Saum dieses völkerreichen Continents sparsam bekannt

geworden».
b) Ludwig Friedrich Wilhelm Hoffmann (1806-1873) war der Sohn des Gottlieb

Wilhelm Hoffmann, des Gründers der landeskirchenfreien Gemeinde Korntal142.

Schon der Sechsjährige war von der «Reichssturmfahne im württembergischen Wappen

sehr beeindruckt». Sie erschien ihm als ein Ruf Gottes, «selbst einst die Hand an

der Fahne zu haben, wenn sie aufbreche, um dem Herrn der Heerscharen Land zu

erobern zur Wohnung seines Namens für und für». In einer Jugendarbeit als Vikar in
Heumaden sah Hoffmann die ganze Erde «als organisch gegliedertes Ganzes», auf der

Natur und Geschichte dem Gang des Reiches Gottes dienen sollen. Als Diakon von
Winnenden zeigte er sich interessiert für Geographie und Geschichte, übte sich aber

auch in der Krankenseelsorge als Irrenhausgeistlicher. Gegen das Basler Missionshaus

hatte er einige Vorurteile. Er meinte, dort einen zu engen Geist und eine zu wenig

gründliche und zu wenig einfache Ausbildung feststellen zu müssen. Aber diesen

Bedenken zum Trotz liess er sich als Nachfolger von Blumhardt 1839 nach Basel

berufen. Der Inspektor soll nach Hoffmann für die draussen stehenden Mitarbeiter
«der nächste Repräsentant der gläubigen Gemeinde» darstellen, die «schreibende

Hand des leitenden Komitees». Er wollte beileibe kein geistlicher Diktator sein,
sondern versuchte, auf die Individualität jedes einzelnen Mitarbeiters einzugehen. Mit
diesem Verhalten erntete er nicht immer Dank bei den Missionaren.

Hoffmann unternahm viele Werbereisen in den Städten Deutschlands, um die Kirche

für die Mission zu gewinnen. In England suchte er das Verhältnis der Basler

Mission zur britisch-anglikanischen Kirchenmission zu klären. Die ekstatischen

Äusserungen der methodistischen Missionsversammlung beurteilte er als «Spectacel». Es

überkam ihn dabei «Heimweh nach unserer lieben St. Leonhardskirche». Hoffmann

war ein geborener Kanzelredner. In der Elisabethenkirche hielt er öffentliche
Bibelstunden. Wichtiger noch als Bibelauslegung waren ihm die Mitteilungen von missionarischen

Tatsachen: die neuesten missionarischen Entwicklungen in China, Neuseeland,

47



auf den Sandwichinseln, in Westafrika, auf Madagaskar wurden dem Basler Publikum
bekannt gemacht. Er sah ein positives Verhältnis von Kirche und Mission vor Augen,
war aber von der Notwendigkeit freiwilliger gesellschaftlicher Missionsarbeit fest
überzeugt. Hoffmann hatte Feinde zur Linken und zur Rechten. Den Gegnern des
christlichen Glaubens war er zu fromm, den Frommen war er zu weltlich. Als er einen
Plan «über die Erziehung des weiblichen Geschlechts in Indien» vorlegte, erntete er
Spott. Missionare machten in Briefen ihrem Unmut Luft. 1842 holte er befreite
Sklaven aus Jamaika nach Afrika, damit sie ihre afrikanischen Landsleute missionieren

sollten, in der Meinung, dass Afrikaner solche Arbeit besser zu tun vermöchten als
Europäer143.

Warum verliess Hoffmann die Basler Mission schon nach elfjähriger Tätigkeit? Er
machte eine Identitätskrise durch. Innere Kämpfe zeigten ihm, dass er der ganzheitlichen

Lebensberufung in der Mission nicht sicher geworden war: «Ich war nicht ohne
Gefahr, bald durch tieferes Eingehen meines Inneren in den wissenschaftlichen Kampf
dieser Zeit meiner praktischen Sphäre als Christ und als Missionsmann zu entlaufen;
nicht ohne starke Versuchung, das Missionswerk, das aufgehört hat, mir neu zu sein,
entweder handwerksmässig als Geschäftssache oder schwärmerisch mit geistloser
menschlicher Begeisterung, kurz, nicht als Glaubens- und Herzenssache zu betreiben;
ja, ich muss Euch gestehen, dass ich manchmal gänzlicher Entmutigung nahe war.»
Der Mann, der zu dreien Malen an der Bahre seiner Lebensgefährtin zu stehen hatte
und diese Schicksalsschläge zu überwinden verstand, der sich von lärmenden Kindern
umtoben lassen konnte, ohne gestört zu werden, ob er nun einen dürren Bericht las
oder einen schwungvollen Aufsatz produzierte, hatte nicht die innere Kraft, voll und
ganz das Missionsinspektorat als Lebensaufgabe anzunehmen.

Nach dem Wegzug von Basel kam Hoffmann dann vom Regen in die Traufe. Als
Ephorus in Tübingen blieb ihm der akademische Erfolg versagt: in den Augen der
akademischen Jugend war er ein «blosser Pietist», und seine Warnungen vor
«ungesunder Wertschätzung bloss intellektueller Tüchtigkeit» wurden in den Wind geschlagen.

Der Flucht aus der Mission folgte die Flucht aus der akademischen Tätigkeit. Er
liess sich als Oberhofprediger nach Berlin berufen. Als Visitator, Unionsmann,
Gemeindepfarrer und politischer Schriftsteller konnte Hoffmann dem Bündnis von
Thron und Altar kein geistliches Gegengewicht entgegensetzen. Im Gegenteil: als
ehemaliger Missionsinspektor der Basler Mission nannte Hoffmann den preussischen
Staat das werdende Reich Gottes und gab der Hoffnung Ausdruck, dass die ganze Welt
von da aus zum Reich Gottes werden könnte. Das «menschheitliche» Christentum
entfaltete sich nach Hoffmann «von dem durch Deutschland geführten Europa aus».
Ein Jahr vor seinem Tode fragte sich Hoffmann, ob er recht daran getan habe,
Tübingen zu verlassen, um nach Berlin zu ziehen.

Hoffmann hat weder den Zusammenbruch Deutschlands noch seine Wiedergeburt
erlitten. «Kein Land kann heute seine eigene Wiedergeburt erwarten, es sei denn, es
richte sich aus auf die ihm und allen Nationen gemeinsam aufgebürdete globale

48



Verantwortung wirtschaftlicher, gesellschaftlicher, geistlicher und geistiger Art. Mit
dieser globalen Verantwortung der Nationen hängt der Missionsauftrag zusammen,
dem einst Hoffmann seine Kraft im Rahmen des ihm Möglichen geschenkt hatte.»144

c) Joseph Friedrich Josenhans (1812-1884), der Sohn eines Kaufmanns, der im
württembergischen Leonberg aufwuchs, konnte bereits in seiner Jugendzeit die
pietistische Laienfrömmigkeit einatmen, wurde doch zuhause jeden Samstagabend
«Stunde gehalten». Im Seminar Blaubeuren kam er in Anfechtungen, weil er mit seiner
schroffen Gesetzlichkeit der Belletristik gegenüber sich ablehnend verhielt, dafür aber
durch die regelmässige Lektüre des Calwer Missionsblattes für die Mission Feuer fing,
an der er einmal mitzuwirken hoffte. Im Tübinger Stift nannten ihn die Studenten

wegen seiner engen Frömmigkeit einen «Judenchristen». 1834 kam er als Lehrer an die
Knabenerziehungsanstalt Stetten, wo er in harte Auseinandersetzung mit weniger
strengen Kollegen geriet, die daraufhin die Anstalt verlassen mussten. Als Repetent in
Tübingen kam er in Konflikt mit dem dortigen «Saufgeist». 1839 übernahm er als

Oberhelfer die Pfarrei Winnenden. Seine zu Depressionen neigende Gattin hatte ihn in
diesen Jahren belastet. In der seelsorgerlichen Betreuung an Patienten in der Irrenanstalt

Winnenthal hatte Josenhans in der Zusammenarbeit mit Dr. Zeller wichtige
psychologische Einsichten gewonnen.

Als er dann 1850 als Nachfolger von Inspektor Hoffmann nach Basel berufen
wurde, hat er sich mit seiner ganzen starken Persönlichkeit als kirchlicher Theologe in
den Dienst des Missionswerkes gestellt: «Ich habe nie ohne Gemeinschaft mich glücklich

finden können, und ohne die Kirche zu leben, das wäre mir nie möglich gewesen».
Das hiess aber für ihn, dass die Basler Mission sich nicht mit einer bestimmten
Einzelkirche verbinden dürfe: «Wir müssen mit allen Brüdern in verschiedenen Ländern

Gemeinschaft unterhalten und dürfen uns nicht städtisch konstituieren.»
Gleichzeitig wahrte er aber die Distanz zur engen Kirchlichkeit: «Als Baslerische
Missionsgesellschaft können wir nur existieren in der vollständigsten Unabhängigkeit
von den Kirchen.» Er hat somit eine organisatorische Verbindung mit den institutionellen

Kirchen bekämpft.
Aber nun hat dieser Inspektor mit seiner kirchlich-pietistischen Frömmigkeit sich zu

einem Mann der Ordnung und unbestrittenen Autorität entwickelt. 30 Jahre lang hat
er das Wesen und Wirken der Basler Mission so bestimmt, dass man zu ihm nicht nur
mit Ehrfurcht, sondern ebenso sehr mit Furcht aufgeschaut hat. Gleich zu Beginn
seiner Amtszeit gelobte er sich, durch eine strengere Zucht und die Notwendigkeit von
Vorgesetzten den Weg aus einer Übergangskrise herauszufinden, die nach der
enthusiastischen Anfangszeit unter Blumhardt und der zurückhaltenderen weicheren Führung

unter Hoffmann mit dem freien Geisteswesen und den Eigenwilligkeiten einzelner
Zöglinge sich eingeschlichen hatte. Dem Missionshaus gab er eine 38 Seiten umfassende

Hausordnung und den widerstrebenden Missionaren diktierte er, was als

Lebensordnung zu gelten habe: «Ein Hauptpunkt war, dass man nicht wusste, wer
gebietet und wer gehorcht die Brüderlichkeit überwog die Ordnung». Unter «Ord-

49



nung» verstand Josenhans einen hierarchischen Aufbau von Ämtern mit der obersten

Spitze des Komitees, so dass der Missionar am Willen des Komitees den Willen Gottes
ablesen könne. Dabei hatten alle Zweige des Werkes ihre feste Ordnung, nur das

Komitee nicht: «Gedruckte Statuten haben wir nicht, nicht einmal geschriebene wir
leben vom Vertrauen und von der Liebe unserer Freunde, ein papierenes oder rechtliches

Verhältnis besteht zwischen uns nicht.» In unverfrorenem Optimismus wurde
dekretiert: «Das Komitee weiss immer am besten, was not tut.» So sah sich Josenhans

inmitten der Stadt Basel: «In Basel behandelt man die Geschäfte nach Grundsätzen der

Pietät, ich fühle mich verpflichtet, sie nach Grundsätzen der Autorität zu behandeln.»
Josenhans legte grosses Gewicht auf tüchtige theologische Ausbildung der Missionszöglinge:

«Ich will meine Herren Kollegen bitten, niemals die Anforderungen im Haus

für zukünftige Missionare herunterzudrücken.» In seiner pädagogischen Praxis spielten

Demütigungen eine wichtige Rolle: «Es gehörte zu den pädagogischen Grundsätzen

des Inspektors, jeden Bruder mindestens einmal tüchtig zu demütigen. Nur wer das

ertrug, war geeignet für den Missionsdienst.»
Während der 30 Jahre von Josenhansens Inspektorat entwickelte sich Deutschland

zum deutschen Reich mit seinen kolonialen Ansprüchen. Das ging natürlich auch am
«kleinen Bismarck», wie seine Schüler ihn nannten, nicht spurlos vorbei. Zwar konnte
er bei seinem fünfundzwanzigjährigen Amtsjubiläum 1874 beschwörend ausrufen:
«Unsere Mission geht in Trümmer, das ist meine Überzeugung, wenn die Schweizer

und die Deutschen ihr Nationalgefühl Meister werden lassen und höher stellen als die

Liebe zum Herrn und zum Reich Gottes.»145 Aber was Josenhans hier «Nationalgefühl»

nannte, war eben nicht nur eine psychische Wirklichkeit, sondern steigerte sich

vom selbstbewusster werdenden deutschen Wesen zu einer Haltung, die hinsichtlich
der Verhältnisfrage von Mission und Zivilisation zu Entwicklungen führte, die den

Überlegenheitswahn der deutschen Nation über die schwarzen Völker Afrikas fördern
konnten. Auch Josenhans liess sich davon anstecken, wie das folgende Zitat beweist:

«Das müssen sich die Freunde in der Schweiz gerade in unseren Tagen (1874!) ganz
besonders gesagt sein lassen: sie brauchen die Deutschen; die Deutschen brauchen die

Schweizer nicht; aber sie arbeiten gern mit ihnen zusammen, weil wir auf freiem Grund
und Boden in Basel stehen.»146

Damit wird in der Geschichte der Basler Mission eine Periode eingeläutet, in der es

bis heute immer wieder zu Missverständnissen kam, indem man z.B. die Kolonisatoren
und die christlichen Missionare in einen Topf geworfen hat. Es kann nicht in Abrede
gestellt werden, dass einzelne deutsche Missionare während der deutschen Kolonialmission

um die Jahrhundertwende schon insgeheim den Traum eines Grossdeutschland

über die Meere hinweg zu träumen begannen und somit in der deutschen Zivilisation

die höchste Stufe der Kultur erblickten147. Ja, schon 1853 brachte man eine

unheimliche Verquickung zwischen Evangelium und Zivilisation zustande, wenn man
der Meinung Ausdruck verlieh, dass «unsere durch das Evangelium erzeugte, seit

anderthalb Jahrtausenden überkommene Civilisation ein Geschenk besonderer göttli-

50



cher Gnade ist, das uns auch in gewerblichen Fähigkeiten einen selten bemessenen

Vorsprung einräumte»148. Dem gegenüber war aber ein einfühlungsfähiger afrikanischer

Häuptling beeindruckt vom Unterschied zwischen den Regierungsbeamten, den

Engländern und den Missionaren: «Über die Letzteren haben wir gehört, dass sie

freundlich und friedlich sind; über die beiden ersten andrerseits, dass sie kriegslüstern
und habsüchtig sind»149.

Wenn die Missionare gern als freundliche und friedliche Menschen erfahren wurden,

wie ein afrikanischer Häuptling es bezeugen konnte, so dürfen aber auch nicht die
Schattenseiten verschwiegen werden, die da zu Tage traten, wo die von Josenhans

verlangte Subordination zum Gebot der Stunde wurde. Bei seiner Inspektionsreise in
Indien stellte der Missionsinspektor dem Weber- und Druckerpersonal vor, «was die
Kommitee billigerweise von ihnen verlangen könne und dass nichts anderes übrig
bleibe als jeden, der sich in die neue Ordnung nicht fügen und den Brüdern nicht
gehorchen wolle, zu entlassen»150. Wie ganz anders hat einer unter diesen damals in
Mangalur gemassregelten Brüdern, Georg Plebst, selber ein «Zweifler und Zager»,
sich der Schwachen angenommen, wenn er «die innige Gemeinschaft mit jeder suchenden

und tappenden Seele unter Lehrlingen und Druckern» gesucht und gefunden
hat151.

Die dreissigjährige Periode des Inspektorats von Josenhans wurde zum jahrzehntelangen

Übungsfeld für eine missionarische Generation, die auf den Prüfstand gestellt
war und sich immer wieder neu zu entscheiden hatte, von welcher Weisheit oder
welchem Geist sie sich leiten lassen wollte. Leider war gerade die Ausbildung der

Missionare in jenen 30 Jahren von einem autoritären Geist geprägt, und dieser Geist

machte weitgehend die Augen blind und das Herz verschlossen für den Gott, der von
oben herab als Vater der Lichter jede gute und vollkommene Gabe gibt (Jak. 1,17),
damit Menschen unten auf der Erde unter ihresgleichen die göttlichen Gaben der

Freundlichkeit, des Friedens, der Barmherzigkeit, des freien Gehorsams tagtäglich zu
empfangen lernen.

d) Otto Schott (1831-1901) gehört als Pfarrerssohn zu den Altpietisten Württembergs,

der das niedere Seminar und das Tübinger Stift durchlief, vier Jahre lang als

Repetent in Tübingen wirkte und dann dreizehn Jahre lang in verschiedenen Gemeinden

Württembergs als Pfarrer seines Amtes waltete. Streben nach Heilsgewissheit und
Interesse an der Mission verbanden sich in seinem sensiblen und poetisch veranlagten
Herzen. Als er dann 1875 erst mit 44 Jahren als erster theologischer Lehrer ins Basler
Missionshaus berufen wurde, machte er aus seinem Herzen keine Mördergrube,
sondern bekannte sich freimütig sowohl zur eigenen Schwachheit und Niedrigkeit als auch

zur festen Gewissheit seiner göttlichen Berufung. Er konnte das Lehramt unter den

Zöglingen des Missionshauses nur in Angriff nehmen in der Hoffnung auf die «Gabe

von oben» und die brüderliche Zurechtweisung von Seiten der Kollegen. Obwohl er
sich mit 48 Jahren eigentlich zu alt fühlte für die Annahme eines solchen
verantwortungsvollen Postens als Inspektor, gab er schliesslich doch am 6. April 1879 sein Ja zu
der einstimmig erfolgten Wahl.

51



Die Grundsätze, die er bei der Führung des Amtes beobachten wollte, lassen Züge
seiner schillernden Persönlichkeit ins Licht treten. Einerseits lehnte er als Altpietist
konfessionelle Entzweiung ab und war bestrebt, die Weite brüderlicher Liebe walten zu
lassen. Andrerseits wollte er in der Abhängigkeit von seinem imponierenden Vorgänger

Josenhans unbedingte kirchliche Ordnung und Organisation hochhalten und sich

an die reformatorischen Bekenntnisse nach ihrer Substanz binden. Die Weite brüderlicher

Liebe fand bei ihm dann aber doch wieder eine Grenze, wenn er die Verweigerung
der Abendmahlsgemeinschaft mit den schweizerischen Reformern als ein «unerläss-

liches Abwehrmittel» betrachtete. Umgekehrt konnte er zwar den Lutheranern die

Abendmahlsgemeinschaft nicht verweigern, konnte sich aber den Lutheraner nicht als

Arbeitsgenossen im Missionshaus vorstellen, wenn dieser Bedenken trug, an einen

reformierten Abendmahlstisch heranzutreten. Er war offen dafür, brüderliche
Gemeinschaft mit den Mitgliedern anderer Denominationen zu pflegen, machte aber

diese Gemeinschaftspflicht davon abhängig, ob er sie als wahre Kinder Gottes zu
erkennen vermöge, ohne sich genügend zu überlegen, ob er mit dieser Eingrenzung

gegen einen urchristlichen Grundsatz Verstösse: «Der Herr kennt die Seinen» (2. Tim.
2,19).

Otto Schott hat wie Hoffmann relativ bald von seinem Amt zurücktreten müssen.

Nach fünfjähriger Amtszeit ist er wieder in den württembergischen Kirchendienst

eingetreten und hat dort als Pfarrer und Dekan bis 1895 gearbeitet. Verschiedene

Faktoren haben dazu beigetragen, dass es zu diesem Schritt hat kommen müssen.

Noch 1882 wusste Schott vom «Gemeinschaftsband der Gläubigen» zu berichten, das

ihm zur Freudigkeit in der Arbeit helfe. Gleichzeitig aber hatte er zu klagen über die

Erneuerungssucht der Missionsgemeinde. Die protestantischen Reformer begannen
sich zu rüsten: 1884 wurde vom Glarner Pfarrer Ernst Buss der Allgemeine protestantische

Missionsverein gegründet. Schott wehrte sich gegen den «athenischen Zeitgeist»
und warnte davor, «die Mission vor der Welt hoffähig zu machen»152. Er konnte sich,
durch seine Erfahrungen von der Visitationsreise nach Indien schmerzlich
beeindruckt, eine positive Kulturarbeit in der Mission nicht vorstellen: «Unsere unnatürliche

Kultur mit ihrer Mode und den anklebenden Kulturlastern ist ein Gift, an dessen

Verbreitung sich die Mission nicht beteiligen sollte». Er floh zu einem «Dienst am

Wort», das sich der Verantwortung gegenüber echter Kulturarbeit entschlägt: «Wehe

uns, wenn wir das Ärgernis des Kreuzes umgingen! Unser Boden ist und bleibt das

Wort, das allein die Verheissung hat, die Welt zu überwinden durch den Glauben.»
Schott hatte die Trennung der Missionsindustrie von der eigentlichen Missionsarbeit
gefordert, weil er vor allem sehen musste, wie in Indien die Mission zum Fabrikherrn
geworden sei und die Leute in Abhängigkeit erhalte, statt ihnen zu selbständiger
Lebenshaltung zu verhelfen.

e) Theodor Oehler (1850-1915) wuchs in Tübingen auf, wo sein Vater Gustav
Friedrich Oehler als Professor für Altes Testament lehrte. Wissenschaftliche Reisen

führten den jungen Mann nach Norddeutschland, England und Schottland. 1875

52



wurde er Repetent im Tübinger Stift und darauf Diakon in Leonberg. Am 18. Dezember

1884 trat er sein neues Amt als Missionsinspektor der Basler Mission an, das er, in
den letzten Jahren durch Muskelleiden zu körperlicher Untätigkeit verurteilt, bis zu
seinem Tode ausübte. 1903 erhielt er den Ehrendoktor der Theologie von Tübingen.
Dabei wurde anerkannt, dass er die von den Vorgängern erprobten Einrichtungen der

Basler Mission «pietätvoll festhielt oder nach den Anforderungen neuer Verhältnisse
und der überseeischen Entwicklung des Deutschen Reiches weise umgestaltete». Als
Vorsitzender der Kontinentalen Missionskonferenz153 war Oehler mitbeteiligt an der

Bremer Erklärung von 1905. Diese grenzte sich ab gegen eine Theologie, «welche die

fundamentalen Heilstatsachen entwertet oder gar verleugnet, ja selbst die Einzigartigkeit

der Offenbarung Gottes in Christo und damit die Absolutheit der christlichen

Religion in Frage stellt». Andrerseits unterstützte Oehler den theologischen Lehrer im
Missionshaus, A. Kinzler, der um seiner vernünftig betriebenen textkritischen Arbeiten

willen heftig angegriffen wurde. So zeigte sich Oehler als ein Mann der Mitte und
des Masses, der nichts «mit Dampfesgeschwindigkeit» erreicht haben und «niemals

grössere Unternehmungen wagen wollte, als die Kräfte erlauben».
Seine Aufsätze im Evangelischen Missionsmagazin, seine Missionsreden, die als

«Basler Missionsstudien» veröffentlicht wurden, zeigen eine am württembergischen
Pietismus genährte konservative Grundhaltung. Er suchte sich zwischen J.T. Beck,

von dessen Einfluss er sich zu lösen vermochte, und den Allianzmissionen einen

nüchternen Weg der Mitte zu bahnen. Während J.T. Beck die Missionsunternehmungen

seiner Gegenwart als schwache, eigenmächtige, der Entwicklung vorgreifende
Versuche kritisierte und während die Allianzmissionen im Blick auf die nahe bevorstehende

Wiederkunft Jesu Christi einer möglichst rasch fortschreitenden Weltevangelisation

das Wort redeten, sah Oehler die Aufgabe der christlichen Missionen in der

geduldigen «Erziehung der Heidenchristen zur kirchlichen Selbständigkeit». Diese

Selbständigkeit war für ihn Selbsterhaltung, Selbstverwaltung und Selbsterbauung.
Die Selbstbehauptung des Christentums gegenüber der heidnischen Umgebung mit
Hilfe gut ausgebildeter einheimischer Prediger war ihm wichtiger als die missionarische

Funktion der selbständig gewordenen Gemeinde nach aussen. Bei seinen
Inspektionsreisen in Indien und China (1888/89) wurde ihm eindrücklich, wie die heimatliche
Kirche im Blick auf das geistliche Leben der einzelnen, auf das Gesamtleben der Kirche
und im Blick auf die kirchliche Theologie zu lernen habe.

Dabei war er allerdings der Meinung, dass die Weltgeschichte einem Ziel zustrebe,
«dass die Völker der Erde miteinander sich zusammenschliessen zu einer einheitlichen
Kulturwelt, dass sie anfangen, miteinander eine einheitliche gemeinsame Geschichte zu
erleben, miteinander verbunden werden zu einer Menschheit». Sind die «in der
Geschichte wirkenden Faktoren» die - wie im Fall China - «Böses wirkenden Kolonialmächte»,

so schreitet das Reich Gottes diesen Mächten zum Trotz fort; «ohne dass sie

es denken und ahnen, zwingt sie Gott in seinen Dienst und gebraucht sie für seine

Zwecke». Nach Oehler liegt kein Grund vor, «als Ergebnis der (chinesischen) Krisis

53



einen Rückgang oder eine Schädigung der Sache des Reiches Gottes in China zu
befürchten».

So waren ihm «Weltregierung und Reichsregierung Gottes» im Optimismus der Zeit
vor dem ersten Weltkrieg miteinander verfilzt. Immerhin ist zu sehen, dass Oehler die
Gefahren eines sich übersteigernden Deutschtums deutlich erkannte: «Wir müssen uns
die Freiheit wahren, unsere Schulen so einzurichten, wie es die Verhältnisse und nicht
wie es die Interessen des Deutschtums erfordern», und bei Kriegsausbruch 1914

brachte er die Mitschuld der Deutschen am Ersten Weltkrieg zum Ausdruck. Er sah

auch die Gefahren einer ins Extrem vorangetriebenen Kulturarbeit der Mission: «Eine
bewusste, geflissentliche Kulturarbeit, der die Kultur Selbstzweck ist, ist geeignet, die
Mission von ihrer eigentlichen Arbeit abzulenken».

Die Berechtigung der Unterscheidung zwischen wahrer und falscher Religion ist
Oehler klar: «Heidentum ist Kreaturvergötterung. Es ist unbestreitbar, dass die heidnischen

Religionen mit ihrer Kreaturvergötterung anstelle Gottes etwas anderes setzen».
Wohl gibt es «wahre Ansätze im Irrtum, aber nicht den Irrtum überwindende
Wahrheiten». Wie Josenhans wehrte sich auch Oehler, allerdings mit anderen Mitteln, gegen
den starken Subjektivismus der Missionare, die regieren wollten. So spiegelt auch noch
Oehler in seiner Idee der Missionsleitung das aristokratische patriarchalische Kirchen-
bewusstsein seiner Zeit. Er plädierte von da aus für die den Kongregationalismus der
Einzelgemeinde überwindende einheitliche selbständige Missionskirche154.

Die Lebens- und Dienstzeit dieser fünf Männer macht uns heute bewusst, wie der
Heilige Geist nicht an die fünffachen Antwortversuche früherer Leitungsorgane
gebunden ist, um seine Mission in der Welt weiterzuführen.

54


	Das Problem der Leitung in der Basler Mission : die fünf Inspektoren aus der patriarchalischen Zeit der ersten 100 Jahre (1815-1915)

