Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte
Autor: Bieder, Werner
Kapitel: 5.: Das Problem der Leitung in der Basler Mission : die fiinf Inspektoren

aus der patriarchalischen Zeit der ersten 100 Jahre (1815-1915)
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5. Kapitel:
Das Problem der Leitung in der Basler Mission:

die fiinf Inspektoren aus der patriarchalischen Zeit
der ersten 100 Jahre (1815-1915)

Um das Problem der Leitung der Basler Mission dem Leser bewusst zu machen,
versuche ich im folgenden skizzenartig die fiinf Inspektoren der ersten 100 Jahre dar-
zustellen.

a) Christian Gottlieb Blumhardt (1779-1838), der nachmalige erste Inspektor der
Basler Mission, kam am 29. April 1779 in einfachsten schwibischen Verhéltnissen zur
Welt. Den jungen Knaben beeindruckten die Schriften Joh. Albr. Bengels und anre-
gende fromme Minner, die immer wieder zuhause bei den Eltern auftauchten. Von
seiner Mutter hatte er die ihm eigene Sensibilitdt empfangen. Er hatte als Dreizehnjéh-
riger auf weiteren Schulbesuch zu verzichten und sich das Schusterschurzfell umzubin-
den. Dabei lernte er aber seine ganz unpraktische Art kennen. «Ich fing nun erst an,
mich von der Welt und die Welt von mir zu unterscheiden und mich als ein selbstédndi-
ges, seines Daseins und Zieles bewusstes Wesen zu erkennen.»!3 Trotz manchen
Schwierigkeiten (da wiren zu nennen: ein den Evangelischen gegeniiber feindlich
gesinnter Herzog und eine hartnickige Heiserkeit) konnte Blumhardt die theologi-
schen Examina ablegen. Im Tiibinger Seminar unterzog er sich strengster Ordnung, die
ihm als Vorbild diente fiir seine spétere eigene Missionshausordnung, die dem Frei-
heitstaumel der Welt widersprach. Die aufkeimenden Glaubenszweifel iiberwand er
u.a. durch das Studium des Wortes Gottes, Gebetsiibungen, Kirchenbesuch, Selbst-
priiffungsiibungen mit Hilfe eines Tagebuches und durch einen Freundschaftsbund.
Am Karfreitag 1800 kam er als junger Kandidat der Theologie dazu, vom sterbenden
Vater dazu gedringt, den offiziellen Prediger im Gottesdienst zu vertreten. Nach dem
Gottesdienst empfing der Vater, der ein Abschiedsmahl geriistet hatte, seinen Sohn
inmitten der ganzen Kinderschar mit den weissagenden Worten: «Dich wird der Hei-
land segnen und mit seines Geistes Gaben also ausriisten, dass du einst ein gesegnetes
Werkzeug seiner Gnade unter den Heiden sein wirst.»134

Nachdem Blumhardt voriibergehend den Sekretdrsposten der Christentumsgesell-
schaft in Basel bekleidet und sich in dieser Zeit ausgiebig mit der englischen Sprache
beschiftigt hatte und auf diese Weise mit der Baptistenmission in Kontakt geckommen
war, deren Pionier William Carey in Indien wirkte, wurde er 1816 als erster Missionsin-
spektor der Basler Mission gewéhlt. Unter Blumhardts Inspektorat herrschte bei allen
patriarchalischen Grenzen ein freier Geist: «Es war da nichts Péapstliches noch Kloster-
zwang. Man sieht es ein, dass nur der freieste Entschluss einen Missionar zu dem
' Manne machen und bei dem Sinn bewahren kann, wie er sein muss, um in dem hohen
Beruf Segen stiften zu konnen.»13

45



Blumhardt ging nach Basel mit der Hoffnung auf das Wachstum aus dem Kleinen:
«Klein und still ist der Anfang aller Werke Gottes unter den Menschen. Etwa sechs
Zoglinge fiir den Anfang, und diese mit Vorsicht gewéhlt, das wird wohl das Richtige
sein.» 136 Die Wirksamkeit Blumhardts von 1816 bis 1838 verlief nicht ungetriibt. Er
war keine stark profilierte Personlichkeit: dngstliche Vorsicht und diplomatische
Schmiegsamkeit machte man ihm zum Vorwurf. Er hatte die zum Teil ungerechtfertig-
ten Vorwiirfe Joh. Tob. Becks!37 abzuwehren!38,

Schlatters Darstellung von der Wirksamkeit Blumhardts leidet an einer gewissen
Einseitigkeit. Wenn auch der Missionsversuch der Basler Mission in Liberia schei-
terte!3%, so zeigen doch die von Blumhardt inspirierten «Ausziige aus der Instruction
fiir unsere auf der nordamerikanischen Colonie Liberia in West-Afrika arbeitenden
Missionarien» vom Oktober 1827, in welch einem weit vorausschauenden Geist die
Leitung der Basler Mission die «Verkiindigung des Evangeliums des Friedens» im
Zusammenhang gesehen hat mit der Verbreitung einer «wohltédtigen Zivilisation»
«nach den verschiedenen Gegenden der heidnischen Welt»!40, Veranlasst wurden die
européischen Christen «zu diesem Missionsversuch unter den Negern», um eine Einla-
dung zu machen «zum Antheil an dem grossen Heile». Boten des Heils und des
Friedens sollen «heilend und segnend unter diesen zerrissenen Negerstimmen hin-
eintreten», um «an der Rettung und Wohlfahrt des tief misshandelten Negervolkes zu
arbeiten» (§ 1). Die Leitung in Basel sah sich zusammen mit den ausgesandten Missio-
narien in einen Lernprozess hineingestellt: «Wir haben mit euch in eine Schule der
Erfahrung einzutreten», um so reiflich gepriifte Ergebnisse sammeln zu wollen. Man
gab sich keineswegs Illusionen hin: man hoffte, «nach einer Reihe von Jahren unter
den Zurechtweisungen des Herrn zur vollen Klarheit iiber die beste Art und Weise zu
gelangen». Man wollte «anklopfen» an der Tiire Afrikas. Je nachdem wiirde sich
zeigen, ob Mut und Freudigkeit gewonnen werden konnten, den Blick auf «bleibende
Missionsniederlassungen» zu richten. Man wusste: «Das Klima ist nachteilig». Ge-
wohnung an das Klima und an die rechte Gemiitsverfassung war nétig. Zwischen den
Klippen einer «unbesonnenen Sorglosigkeit» und einer «dngstlichen Besorgtheit und
Zaghaftigkeit» und einem «weichlichen Sinn» suchte der besonnene Knecht Christi
hindurchzusteuern. Die Okonomie sollte gut gefithrt werden, «wie es auf dem afrikani-
schen Boden am zweckmassigsten gemacht werden muss». Dazu gehorte die Anlegung
des erforderlichen Acker- und Gartenlandes, damit «die armen Neger nicht bloss lesen
und schreiben, sondern moglichst ihren Boden bearbeiten lernen». So in die verniinf-
tige Arbeit an ihrem Boden eintretend, sollten sie «empféanglich werden fiir die Ver-
kiindigung des Evangeliums». Gewicht wurde auf das Erlernen einer einheimischen
Sprache gelegt, damit der direkte Kontakt mit den schwarzen Mitmenschen eintreten
konne. Die Missionare sollen «nach der Negerweise denken» und die gedachte Wahr-
heit «in den klarsten und einféltigsten Ausdruck einkleiden lernen». Der Schwarze
bediirfe einer «freudig entgegenkommenden Liebe», «gleichen sie doch beynahe
durchgingig unmiindigen Kindern, die bei einem hohen Grad natiirlicher Gutmiithig-

46



keit gedankenlos und leichtsinnig umherirren, solange sie keinen Fiihrer zur Seite
haben, dem sie ihr freudiges Vertrauen schenken kénnen». Wir diirfen nicht vergessen,
wie iibermiitig und schindlich die armen Neger «von Menschen, die sich Christen
nannten, behandelt worden sind und noch behandelt werden». Missionieren heisse
«schreiendes Unrecht wieder gut zu machen, um die bitteren Empfindungen nach und
nach aus ihren Herzen zu vertilgen, welches jedes europdische Gesicht in denselben
erregen muss».

Man darf sich bei diesem Zitat nicht beirren lassen, wenn hier die Afrikaner als
Neger oder als unmiindige Kinder gesehen werden. Die Instruktionen sind mit
«entgegenkommender Liebe» formuliert, und Blumhardt glaubte an den «leidenden
Gott» als einer, der «Leiden in seiner Familie und an sich selber» erlebte!4!. Er gehorte
zu den seltenen Menschen, die wie ihr Jesus lernten an dem, was sie litten (vgl. Hebr.
5,8). Blumhardt steht nach 15 Jahren seines Inspektorats noch «am Anfang»: bis jetzt
«ist uns kaum der vorderste Saum dieses volkerreichen Continents sparsam bekannt
geworden».

b) Ludwig Friedrich Wilhelm Hoffmann (1806-1873) war der Sohn des Gottlieb
Wilhelm Hoffmann, des Griinders der landeskirchenfreien Gemeinde Korntal'42,
Schon der Sechsjidhrige war von der «Reichssturmfahne im wiirttembergischen Wap-
pen sehr beeindruckt». Sie erschien ihm als ein Ruf Gottes, «selbst einst die Hand an
der Fahne zu haben, wenn sie aufbreche, um dem Herrn der Heerscharen Land zu
erobern zur Wohnung seines Namens fiir und fiir». In einer Jugendarbeit als Vikar in
Heumaden sah Hoffmann die ganze Erde «als organisch gegliedertes Ganzes», auf der
Natur und Geschichte dem Gang des Reiches Gottes dienen sollen. Als Diakon von
Winnenden zeigte er sich interessiert fiir Geographie und Geschichte, iibte sich aber
auch in der Krankenseelsorge als Irrenhausgeistlicher. Gegen das Basler Missionshaus
hatte er einige Vorurteile. Er meinte, dort einen zu engen Geist und eine zu wenig
griindliche und zu wenig einfache Ausbildung feststellen zu miissen. Aber diesen
Bedenken zum Trotz liess er sich als Nachfolger von Blumhardt 1839 nach Basel
berufen. Der Inspektor soll nach Hoffmann fiir die draussen stehenden Mitarbeiter
«der nichste Reprisentant der glaubigen Gemeinde» darstellen, die «schreibende
Hand des leitenden Komitees». Er wollte beileibe kein geistlicher Diktator sein, son-
dern versuchte, auf die Individualitit jedes einzelnen Mitarbeiters einzugehen. Mit
diesem Verhalten erntete er nicht immer Dank bei den Missionaren.

Hoffmann unternahm viele Werbereisen in den Stddten Deutschlands, um die Kir-
che fiir die Mission zu gewinnen. In England suchte er das Verhiltnis der Basler
Mission zur britisch-anglikanischen Kirchenmission zu kliren. Die ekstatischen Ausse-
rungen der methodistischen Missionsversammlung beurteilte er als «Spectacel». Es
iiberkam ihn dabei «Heimweh nach unserer lieben St. Leonhardskirche». Hoffmann
war ein geborener Kanzelredner. In der Elisabethenkirche hielt er 6ffentliche Bibel-
stunden. Wichtiger noch als Bibelauslegung waren ihm die Mitteilungen von missiona-
rischen Tatsachen: die neuesten missionarischen Entwicklungen in China, Neuseeland,

47



auf den Sandwichinseln, in Westafrika, auf Madagaskar wurden dem Basler Publikum
bekannt gemacht. Er sah ein positives Verhéltnis von Kirche und Mission vor Augen,
war aber von der Notwendigkeit freiwilliger gesellschaftlicher Missionsarbeit fest
iberzeugt. Hoffmann hatte Feinde zur Linken und zur Rechten. Den Gegnern des
christlichen Glaubens war er zu fromm, den Frommen war er zu weltlich. Als er einen
Plan «iiber die Erziehung des weiblichen Geschlechts in Indien» vorlegte, erntete er
Spott. Missionare machten in Briefen ihrem Unmut Luft. 1842 holte er befreite
Sklaven aus Jamaika nach Afrika, damit sie ihre afrikanischen Landsleute missionie-
ren sollten, in der Meinung, dass Afrikaner solche Arbeit besser zu tun verméchten als
Européer!43,

Warum verliess Hoffmann die Basler Mission schon nach elfjihriger Tétigkeit? Er
machte eine Identitétskrise durch. Innere Kdmpfe zeigten ihm, dass er der ganzheitli-
chen Lebensberufung in der Mission nicht sicher geworden war: «Ich war nicht ohne
Gefahr, bald durch tieferes Eingehen meines Inneren in den wissenschaftlichen Kampf
dieser Zeit meiner praktischen Sphére als Christ und als Missionsmann zu entlaufen;
nicht ohne starke Versuchung, das Missionswerk, das aufgehért hat, mir neu zu sein,
entweder handwerksmaéssig als Geschaftssache oder schwarmerisch mit geistloser
menschlicher Begeisterung, kurz, nicht als Glaubens- und Herzenssache zu betreiben;
ja, ich muss Euch gestehen, dass ich manchmal géinzlicher Entmutigung nahe war.»
Der Mann, der zu dreien Malen an der Bahre seiner Lebensgefihrtin zu stehen hatte
und diese Schicksalsschldge zu iiberwinden verstand, der sich von lirmenden Kindern
umtoben lassen konnte, ohne gestért zu werden, ob er nun einen diirren Bericht las
oder einen schwungvollen Aufsatz produzierte, hatte nicht die innere Kraft, voll und
ganz das Missionsinspektorat als Lebensaufgabe anzunehmen.

Nach dem Wegzug von Basel kam Hoffmann dann vom Regen in die Traufe. Als
Ephorus in Tiibingen blieb ihm der akademische Erfolg versagt: in den Augen der
akademischen Jugend war er ein «blosser Pietist», und seine Warnungen vor «unge-
sunder Wertschédtzung bloss intellektueller Tiichtigkeit» wurden in den Wind geschla-
gen. Der Flucht aus der Mission folgte die Flucht aus der akademischen Titigkeit. Er
liess sich als Oberhofprediger nach Berlin berufen. Als Visitator, Unionsmann, Ge-
meindepfarrer und politischer Schriftsteller konnte Hoffmann dem Biindnis von
Thron und Altar kein geistliches Gegengewicht entgegensetzen. Im Gegenteil: als
ehemaliger Missionsinspektor der Basler Mission nannte Hoffmann den preussischen
Staat das werdende Reich Gottes und gab der Hoffnung Ausdruck, dass die ganze Welt
von da aus zum Reich Gottes werden kénnte. Das «menschheitliche» Christentum
entfaltete sich nach Hoffmann «von dem durch Deutschland gefiihrten Europa aus».
Ein Jahr vor seinem Tode fragte sich Hoffmann, ob er recht daran getan habe,
Tiibingen zu verlassen, um nach Berlin zu ziehen.

Hoffmann hat weder den Zusammenbruch Deutschlands noch seine Wiedergeburt
erlitten. «Kein Land kann heute seine eigene Wiedergeburt erwarten, es sei denn, es
richte sich aus auf die ihm und allen Nationen gemeinsam aufgebiirdete globale

48



Verantwortung wirtschaftlicher, gesellschaftlicher, geistlicher und geistiger Art. Mit
dieser globalen Verantwortung der Nationen hingt der Missionsauftrag zusammen,
dem einst Hoffmann seine Kraft im Rahmen des ihm Moglichen geschenkt hatte.»144

¢) Joseph Friedrich Josenhans (1812-1884), der Sohn eines Kaufmanns, der im
wiirttembergischen Leonberg aufwuchs, konnte bereits in seiner Jugendzeit die pieti-
stische Laienfrommigkeit einatmen, wurde doch zuhause jeden Samstagabend
«Stunde gehalten». Im Seminar Blaubeuren kam er in Anfechtungen, weil er mit seiner
schroffen Gesetzlichkeit der Belletristik gegeniiber sich ablehnend verhielt, dafiir aber
durch die regelmaéssige Lektiire des Calwer Missionsblattes fiir die Mission Feuer fing,
an der er einmal mitzuwirken hoffte. Im Tiibinger Stift nannten ihn die Studenten
wegen seiner engen Frommigkeit einen «Judenchristen». 1834 kam er als Lehrer an die
Knabenerziehungsanstalt Stetten, wo er in harte Auseinandersetzung mit weniger
strengen Kollegen geriet, die daraufhin die Anstalt verlassen mussten. Als Repetent in
Tiibingen kam er in Konflikt mit dem dortigen «Saufgeist». 1839 iibernahm er als
Oberhelfer die Pfarrei Winnenden. Seine zu Depressionen neigende Gattin hatte ihn in
diesen Jahren belastet. In der seelsorgerlichen Betreuung an Patienten in der Irrenan-
stalt Winnenthal hatte Josenhans in der Zusammenarbeit mit Dr. Zeller wichtige
psychologische Einsichten gewonnen.

Als er dann 1850 als Nachfolger von Inspektor Hoffmann nach Basel berufen
wurde, hat er sich mit seiner ganzen starken Personlichkeit als kirchlicher Theologe in
den Dienst des Missionswerkes gestellt: «Ich habe nie ohne Gemeinschaft mich gliick-
lich finden kénnen, und ohne die Kirche zu leben, das wire mir nie méglich gewesen».
Das hiess aber fiir ihn, dass die Basler Mission sich nicht mit einer bestimmten
Einzelkirche verbinden diirfe: « Wir miissen mit allen Briidern in verschiedenen Lin-
dern Gemeinschaft unterhalten und diirfen uns nicht stidtisch konstituieren.»
Gleichzeitig wahrte er aber die Distanz zur engen Kirchlichkeit: «Als Baslerische
Missionsgesellschaft kénnen wir nur existieren in der vollstindigsten Unabhingigkeit
von den Kirchen.» Er hat somit eine organisatorische Verbindung mit den institutio-
nellen Kirchen bekampft.

Aber nun hat dieser Inspektor mit seiner kirchlich-pietistischen Frommigkeit sich zu
einem Mann der Ordnung und unbestrittenen Autoritidt entwickelt. 30 Jahre lang hat
er das Wesen und Wirken der Basler Mission so bestimmt, dass man zu ihm nicht nur
mit Ehrfurcht, sondern ebenso sehr mit Furcht aufgeschaut hat. Gleich zu Beginn
seiner Amtszeit gelobte er sich, durch eine strengere Zucht und die Notwendigkeit von
Vorgesetzten den Weg aus einer Ubergangskrise herauszufinden, die nach der enthu-
siastischen Anfangszeit unter Blumhardt und der zuriickhaltenderen weicheren Fiih-
rung unter Hoffmann mit dem freien Geisteswesen und den Eigenwilligkeiten einzelner
Zoglinge sich eingeschlichen hatte. Dem Missionshaus gab er eine 38 Seiten umfas-
sende Hausordnung und den widerstrebenden Missionaren diktierte er, was als Le-
bensordnung zu gelten habe: «Ein Hauptpunkt war, dass man nicht wusste, wer
gebietet und wer gehorcht ... die Briiderlichkeit iiberwog die Ordnung». Unter «Ord-

49



nung» verstand Josenhans einen hierarchischen Aufbau von Amtern mit der obersten
Spitze des Komitees, so dass der Missionar am Willen des Komitees den Willen Gottes
ablesen koénne. Dabei hatten alle Zweige des Werkes ihre feste Ordnung, nur das
Komitee nicht: «Gedruckte Statuten haben wir nicht, nicht einmal geschriebene ... wir
leben vom Vertrauen und von der Liebe unserer Freunde, ein papierenes oder rechtli-
ches Verhiltnis besteht zwischen uns nicht.» In unverfrorenem Optimismus wurde
dekretiert: «Das Komitee weiss immer am besten, was not tut.» So sah sich Josenhans
inmitten der Stadt Basel: «In Basel behandelt man die Geschéfte nach Grundsétzen der
Pietit, ich fithle mich verpflichtet, sie nach Grundsatzen der Autoritit zu behandeln.»

Josenhans legte grosses Gewicht auf tiichtige theologische Ausbildung der Missions-
zoglinge: «Ich will meine Herren Kollegen bitten, niemals die Anforderungen im Haus
fiir zukiinftige Missionare herunterzudriicken.» In seiner padagogischen Praxis spiel-
ten Demiitigungen eine wichtige Rolle: «Es gehorte zu den padagogischen Grundsét-
zen des Inspektors, jeden Bruder mindestens einmal tiichtig zu demiitigen. Nur wer das
ertrug, war geeignet fiir den Missionsdienst.»

Wihrend der 30 Jahre von Josenhansens Inspektorat entwickelte sich Deutschland
zum deutschen Reich mit seinen kolonialen Anspriichen. Das ging natiirlich auch am
«kleinen Bismarck», wie seine Schiiler ihn nannten, nicht spurlos vorbei. Zwar konnte
er bei seinem fiinfundzwanzigjdhrigen Amtsjubilium 1874 beschworend ausrufen:
«Unsere Mission geht in Triimmer, das ist meine Uberzeugung, wenn die Schweizer
und die Deutschen ihr Nationalgefiihl Meister werden lassen und hoher stellen als die
Liebe zum Herrn und zum Reich Gottes.»145 Aber was Josenhans hier «Nationalge-
fithl» nannte, war eben nicht nur eine psychische Wirklichkeit, sondern steigerte sich
vom selbstbewusster werdenden deutschen Wesen zu einer Haltung, die hinsichtlich
der Verhiltnisfrage von Mission und Zivilisation zu Entwicklungen fiihrte, die den
Uberlegenheitswahn der deutschen Nation iiber die schwarzen Volker Afrikas fordern
konnten. Auch Josenhans liess sich davon anstecken, wie das folgende Zitat beweist:
«Das miissen sich die Freunde in der Schweiz gerade in unseren Tagen (1874!) ganz
besonders gesagt sein lassen: sie brauchen die Deutschen; die Deutschen brauchen die
Schweizer nicht; aber sie arbeiten gern mit ihnen zusammen, weil wir auf freiem Grund
und Boden in Basel stehen.»14¢

Damit wird in der Geschichte der Basler Mission eine Periode eingeldutet, in der es
bis heute immer wieder zu Missverstidndnissen kam, indem man z.B. die Kolonisatoren
und die christlichen Missionare in einen Topf geworfen hat. Es kann nicht in Abrede
gestellt werden, dass einzelne deutsche Missionare wiahrend der deutschen Kolonial-
mission um die Jahrhundertwende schon insgeheim den Traum eines Grossdeutsch-
land iiber die Meere hinweg zu triumen begannen und somit in der deutschen Zivilisa-
tion die héchste Stufe der Kultur erblickten'4’. Ja, schon 1853 brachte man eine
unheimliche Verquickung zwischen Evangelium und Zivilisation zustande, wenn man
der Meinung Ausdruck verlieh, dass «unsere durch das Evangelium erzeugte, seit
anderthalb Jahrtausenden iiberkommene Civilisation ein Geschenk besonderer gottli-

50



cher Gnade ist, das uns auch in gewerblichen Fihigkeiten einen selten bemessenen
Vorsprung einrdumte»!48, Dem gegeniiber war aber ein einfithlungsfahiger afrikani-
scher Hauptling beeindruckt vom Unterschied zwischen den Regierungsbeamten, den
Engldndern und den Missionaren: «Uber die Letzteren haben wir gehort, dass sie
freundlich und friedlich sind; iiber die beiden ersten andrerseits, dass sie kriegsliistern
und habsiichtig sind»149.

Wenn die Missionare gern als freundliche und friedliche Menschen erfahren wur-
den, wie ein afrikanischer Hauptling es bezeugen konnte, so diirfen aber auch nicht die
Schattenseiten verschwiegen werden, die da zu Tage traten, wo die von Josenhans
verlangte Subordination zum Gebot der Stunde wurde. Bei seiner Inspektionsreise in
Indien stellte der Missionsinspektor dem Weber- und Druckerpersonal vor, «was die
Kommitee billigerweise von ihnen verlangen kénne und dass nichts anderes iibrig
bleibe als jeden, der sich in die neue Ordnung nicht fiigen und den Briidern nicht
gehorchen wolle, zu entlassen»!50. Wie ganz anders hat einer unter diesen damals in
Mangalur gemassregelten Briidern, Georg Plebst, selber ein «Zweifler und Zager»,
sich der Schwachen angenommen, wenn er «die innige Gemeinschaft mit jeder suchen-
den und tappenden Seele unter Lehrlingen und Druckern» gesucht und gefunden
hat!31,

Die dreissigjdhrige Periode des Inspektorats von Josenhans wurde zum jahrzehnte-
langen Ubungsfeld fiir eine missionarische Generation, die auf den Priifstand gestellt
war und sich immer wieder neu zu entscheiden hatte, von welcher Weisheit oder
welchem Geist sie sich leiten lassen wollte. Leider war gerade die Ausbildung der
Missionare in jenen 30 Jahren von einem autoritdren Geist geprédgt, und dieser Geist
machte weitgehend die Augen blind und das Herz verschlossen fiir den Gott, der von
oben herab als Vater der Lichter jede gute und vollkommene Gabe gibt (Jak. 1,17),
damit Menschen unten auf der Erde unter ihresgleichen die gottlichen Gaben der
Freundlichkeit, des Friedens, der Barmherzigkeit, des freien Gehorsams tagtiglich zu
empfangen lernen. ;

d) Otto Schott (1831-1901) gehort als Pfarrerssohn zu den Altpietisten Wiirttem-
bergs, der das niedere Seminar und das Tiibinger Stift durchlief, vier Jahre lang als
Repetent in Tiibingen wirkte und dann dreizehn Jahre lang in verschiedenen Gemein-
den Wiirttembergs als Pfarrer seines Amtes waltete. Streben nach Heilsgewissheit und
Interesse an der Mission verbanden sich in seinem sensiblen und poetisch veranlagten
Herzen. Als er dann 1875 erst mit 44 Jahren als erster theologischer Lehrer ins Basler
Missionshaus berufen wurde, machte er aus seinem Herzen keine Moérdergrube, son-
dern bekannte sich freimiitig sowohl zur eigenen Schwachheit und Niedrigkeit als auch
zur festen Gewissheit seiner gottlichen Berufung. Er konnte das Lehramt unter den
Zo6glingen des Missionshauses nur in Angriff nehmen in der Hoffnung auf die «Gabe
von oben» und die briiderliche Zurechtweisung von seiten der Kollegen. Obwohl er
sich mit 48 Jahren eigentlich zu alt fiihlte fiir die Annahme eines solchen verantwor-
tungsvollen Postens als Inspektor, gab er schliesslich doch am 6. April 1879 sein Ja zu
der einstimmig erfolgten Wahl.

51



Die Grundsitze, die er bei der Fiihrung des Amtes beobachten wollte, lassen Ziige
seiner schillernden Personlichkeit ins Licht treten. Einerseits lehnte er als Altpietist
konfessionelle Entzweiung ab und war bestrebt, die Weite briiderlicher Liebe walten zu
lassen. Andrerseits wollte er in der Abhéngigkeit von seinem imponierenden Vorgan-
ger Josenhans unbedingte kirchliche Ordnung und Organisation hochhalten und sich
an die reformatorischen Bekenntnisse nach ihrer Substanz binden. Die Weite briiderli-
cher Liebe fand bei ihm dann aber doch wieder eine Grenze, wenn er die Verweigerung
der Abendmahlsgemeinschaft mit den schweizerischen Reformern als ein «unerléss-
liches Abwehrmittel» betrachtete. Umgekehrt konnte er zwar den Lutheranern die
Abendmahlsgemeinschaft nicht verweigern, konnte sich aber den Lutheraner nicht als
Arbeitsgenossen im Missionshaus vorstellen, wenn dieser Bedenken trug, an einen
reformierten Abendmahlstisch heranzutreten. Er war offen dafiir, briiderliche Ge-
meinschaft mit den Mitgliedern anderer Denominationen zu pflegen, machte aber
diese Gemeinschaftspflicht davon abhéngig, ob er sie als wahre Kinder Gottes zu
erkennen vermoge, ohne sich geniigend zu iiberlegen, ob er mit dieser Eingrenzung
gegen einen urchristlichen Grundsatz verstosse: «Der Herr kennt die Seinen» (2. Tim.
2,19).

Otto Schott hat wie Hoffmann relativ bald von seinem Amt zuriicktreten miissen.
Nach fiinfjahriger Amtszeit ist er wieder in den wiirttembergischen Kirchendienst
eingetreten und hat dort als Pfarrer und Dekan bis 1895 gearbeitet. Verschiedene
Faktoren haben dazu beigetragen, dass es zu diesem Schritt hat kommen miissen.
Noch 1882 wusste Schott vom «Gemeinschaftsband der Glaubigen» zu berichten, das
ihm zur Freudigkeit in der Arbeit helfe. Gleichzeitig aber hatte er zu klagen iiber die
Erneuerungssucht der Missionsgemeinde. Die protestantischen Reformer begannen
sich zu riisten: 1884 wurde vom Glarner Pfarrer Ernst Buss der Allgemeine protestan-
tische Missionsverein gegriindet. Schott wehrte sich gegen den «athenischen Zeitgeist»
und warnte davor, «die Mission vor der Welt hoffahig zu machen»!32, Er konnte sich,
durch seine Erfahrungen von der Visitationsreise nach Indien schmerzlich beein-
druckt, eine positive Kulturarbeit in der Mission nicht vorstellen: «Unsere unnatiir-
liche Kultur mit ihrer Mode und den anklebenden Kulturlastern ist ein Gift, an dessen
Verbreitung sich die Mission nicht beteiligen sollte». Er floh zu einem «Dienst am
Wort», das sich der Verantwortung gegeniiber echter Kulturarbeit entschldgt: «Wehe
uns, wenn wir das Argernis des Kreuzes umgingen! Unser Boden ist und bleibt das
Wort, das allein die Verheissung hat, die Welt zu iiberwinden durch den Glauben.»
Schott hatte die Trennung der Missionsindustrie von der eigentlichen Missionsarbeit
gefordert, weil er vor allem sehen musste, wie in Indien die Mission zum Fabrikherrn
geworden sei und die Leute in Abh#ngigkeit erhalte, statt ihnen zu selbstédndiger
Lebenshaltung zu verhelfen.

e) Theodor Oehler (1850-1915) wuchs in Tiibingen auf, wo sein Vater Gustav
Friedrich Oehler als Professor fiir Altes Testament lehrte. Wissenschaftliche Reisen
fithrten den jungen Mann nach Norddeutschland, England und Schottland. 1875

32



wurde er Repetent im Tiibinger Stift und darauf Diakon in Leonberg. Am 18. Dezem-
ber 1884 trat er sein neues Amt als Missionsinspektor der Basler Mission an, das er, in
den letzten Jahren durch Muskelleiden zu koérperlicher Untétigkeit verurteilt, bis zu
seinem Tode ausiibte. 1903 erhielt er den Ehrendoktor der Theologie von Tiibingen.
Dabei wurde anerkannt, dass er die von den Vorgédngern erprobten Einrichtungen der
Basler Mission «pietitvoll festhielt oder nach den Anforderungen neuer Verhéltnisse
und der iiberseeischen Entwicklung des Deutschen Reiches weise umgestaltete». Als
Vorsitzender der Kontinentalen Missionskonferenz!33 war Oehler mitbeteiligt an der
Bremer Erklirung von 1905. Diese grenzte sich ab gegen eine Theologie, «welche die
fundamentalen Heilstatsachen entwertet oder gar verleugnet, ja selbst die Einzigartig-
keit der Offenbarung Gottes in Christo und damit die Absolutheit der christlichen
Religion in Frage stellt». Andrerseits unterstiitzte Oehler den theologischen Lehrer im
Missionshaus, A. Kinzler, der um seiner verniinftig betriebenen textkritischen Arbei-
ten willen heftig angegriffen wurde. So zeigte sich Oehler als ein Mann der Mitte und
des Masses, der nichts «mit Dampfesgeschwindigkeit» erreicht haben und «niemals
grossere Unternechmungen wagen wollte, als die Krifte erlauben».

Seine Aufsidtze im Evangelischen Missionsmagazin, seine Missionsreden, die als
«Basler Missionsstudien» veroffentlicht wurden, zeigen eine am wiirttembergischen
Pietismus gendhrte konservative Grundhaltung. Er suchte sich zwischen J.T. Beck,
von dessen Einfluss er sich zu losen vermochte, und den Allianzmissionen einen
niichternen Weg der Mitte zu bahnen. Wahrend J.T. Beck die Missionsunternehmun-
gen seiner Gegenwart als schwache, eigenméchtige, der Entwicklung vorgreifende
Versuche kritisierte und wiahrend die Allianzmissionen im Blick auf die nahe bevorste-
hende Wiederkunft Jesu Christi einer moglichst rasch fortschreitenden Weltevangeli-
sation das Wort redeten, sah Oehler die Aufgabe der christlichen Missionen in der
geduldigen «Erziehung der Heidenchristen zur kirchlichen Selbsténdigkeit». Diese
Selbstindigkeit war fiir ihn Selbsterhaltung, Selbstverwaltung und Selbsterbauung.
Die Selbstbehauptung des Christentums gegeniiber der heidnischen Umgebung mit
Hilfe gut ausgebildeter einheimischer Prediger war ihm wichtiger als die missiona-
rische Funktion der selbstindig gewordenen Gemeinde nach aussen. Bei seinen Inspek-
tionsreisen in Indien und China (1888/89) wurde ihm eindriicklich, wie die heimatliche
Kirche im Blick auf das geistliche Leben der einzelnen, auf das Gesamtleben der Kirche
und im Blick auf die kirchliche Theologie zu lernen habe.

Dabei war er allerdings der Meinung, dass die Weltgeschichte einem Ziel zustrebe,
«dass die Volker der Erde miteinander sich zusammenschliessen zu einer einheitlichen
Kulturwelt, dass sie anfangen, miteinander eine einheitliche gemeinsame Geschichte zu
erleben, miteinander verbunden werden zu einer Menschheit». Sind die «in der Ge-
schichte wirkenden Faktoren» die — wie im Fall China - «Boses wirkenden Kolonial-
michte», so schreitet das Reich Gottes diesen Machten zum Trotz fort; «ohne dass sie
es denken und ahnen, zwingt sie Gott in seinen Dienst und gebraucht sie fiir seine
Zwecke». Nach Oehler liegt kein Grund vor, «als Ergebnis der (chinesischen) Krisis

53



einen Riickgang oder eine Schidigung der Sache des Reiches Gottes in China zu
befiirchten».

So waren ihm «Weltregierung und Reichsregierung Gottes» im Optimismus der Zeit
vor dem ersten Weltkrieg miteinander verfilzt. Immerhin ist zu sehen, dass Oehler die
Gefahren eines sich tibersteigernden Deutschtums deutlich erkannte: « Wir miissen uns
die Freiheit wahren, unsere Schulen so einzurichten, wie es die Verhiltnisse und nicht
wie es die Interessen des Deutschtums erfordern», und bei Kriegsausbruch 1914
brachte er die Mitschuld der Deutschen am Ersten Weltkrieg zum Ausdruck. Er sah
auch die Gefahren einer ins Extrem vorangetriebenen Kulturarbeit der Mission: «Eine
bewusste, geflissentliche Kulturarbeit, der die Kultur Selbstzweck ist, ist geeignet, die
Mission von ihrer eigentlichen Arbeit abzulenken».

Die Berechtigung der Unterscheidung zwischen wahrer und falscher Religion ist
Oechler klar: «Heidentum ist Kreaturvergotterung. Es ist unbestreitbar, dass die heidni-
schen Religionen mit ihrer Kreaturvergotterung anstelle Gottes etwas anderes setzen».
Wohl gibt es «wahre Ansétze im Irrtum, aber nicht den Irrtum iiberwindende Wahr-
heiten». Wie Josenhans wehrte sich auch Oehler, allerdings mit anderen Mitteln, gegen
den starken Subjektivismus der Missionare, die regieren wollten. So spiegelt auch noch
Oehler in seiner Idee der Missionsleitung das aristokratische patriarchalische Kirchen-
bewusstsein seiner Zeit. Er pladierte von da aus fiir die den Kongregationalismus der
Einzelgemeinde tiberwindende einheitliche selbstandige Missionskirche!54,

Die Lebens- und Dienstzeit dieser fiinf Madnner macht uns heute bewusst, wie der

Heilige Geist nicht an die fiinffachen Antwortversuche fritherer Leitungsorgane ge-
bunden ist, um seine Mission in der Welt weiterzufiihren.

54



	Das Problem der Leitung in der Basler Mission : die fünf Inspektoren aus der patriarchalischen Zeit der ersten 100 Jahre (1815-1915)

