Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 3.: Die 6kumenisch-missionarische Verantwortung der Basler Mission
im Lehramt der Kirche

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3. Kapitel:
Die 6kumenisch-missionarische Verantwortung
der Basler Mission im Lehramt der Kirche

a) Wie die missionarische Ausbildung im Missionshaus
nach Schliessung des Missionsseminars ihren Fortgang nahm

Im Jahresbericht 1952 der Basler Mission liest man auf S. 2, dass die Heimatgemeinde-
Vertretung der Basler Mission den Entscheid fallte, in Zukunft fir die Ausbildung der
Missionare den akademischen Weg zu beschreiten. Dabei sollen «im Missionshaus
Theologen, die sich der Mission zur Verfiigung stellen wollen, ihre zusitzliche Ausrii-
stung bekommen. Ferner werden solche, die sich auf die Maturitat vorbereiten, hier ihr
Heim und geistige Gemeinschaft finden.» Zugleich beschloss die Heimatgemeindever-
tretung die Durchfithrung von Kursen fiir sogenannte Werkmissionare, die nach einer
vierwdchigen biblisch orientierten Kurszeit wieder an ihren beruflichen Arbeitsplatz
zuriickkehren sollen.

Diesem Beschluss, der zur Schliessung des Missionsseminars im Jahr 1954 fihrte,
waren lange Uberlegungen vorausgegangen, ob es im Blick auf die Geschichte der
Basler Mission zu verantworten sei, den seminaristischen Ausbildungsweg aufzuge-
ben. Wer die 7 Aufnahmebedingungen liest, die vom Zogling erfiillt werden mussten’s,
der begreift, warum in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts mit der bereichernden
Vielfalt geistlicher Richtungen unter der Herrschaft Jesu Christi die einengende Zucht
des alten Missionsbetriebs nicht mehr aufrechterhalten werden konnte.

Sie lauten wie folgt:

1. Jeder Z6gling muss wenigstens das 17. Lebensjahr zuriickgelegt und entweder ein
Gewerbe, beziehungsweise die Landwirtschaft, griindlich erlernt, oder eine héhere
Lehranstalt, sei es Gymnasium oder Gewerbeschule, mit Erfolg durchlaufen haben.
Nach zuriickgelegtem 24. oder 25. Lebensjahr ist in der Regel die Aufnahme nicht
mehr moglich.

2. Jeder sich Meldende muss nicht allein von kérperlichen Gebrechen frei, sondern
auch so kréiftig und gesund sein, dass er hoffen kann, die Anstrengungen einer
sechsjdhrigen Vorbereitungszeit, die Gefahren der Verpflanzung in ein tropisches
Klima und die Strapazen des Missionslebens zu ertragen.

3. Es wird nicht gefordert, dass der Neueintretende hohere wissenschaftliche Bildung
in die Anstalt mitbringe, oder auch nur Kenntnisse einer fremden Sprache besitze;
dagegen wird erwartet, dass er diejenigen Kenntnisse und Fertigkeiten, welche in der
Volksschule erworben werden konnen, nicht nur einmal sich angeeignet habe, son-

27



dern auch noch besitze, er iiberdies griindlichere Kenntniss der heiligen Schrift sich

erworben habe und mit guten Gaben des Verstandes und Gedéchtnisses ausgestattet

sei.

4. Wer in die Anstalt eintreten will, muss nicht bloss ein sittlich unbescholtener J ling-
ling sein, sondern wahrhaftiges Leben aus Gott besitzen. Es ist nicht genug, dass der
Petent einmal von der Wahrheit des Evangeliums méchtiger ergriffen und aus dem
geistlichen Tod erweckt worden sei. Wer Andere bekehren will, muss selbst wahr-
haftig und griindlich bekehrt sein, nicht bloss voriibergehend von dem Geiste Gottes
angehaucht, sondern wahrhaftig wiedergeboren sein aus dem Heiligen Geist.

5. Ein weiteres Erfordernis des Eintritts ist die formliche Einwilligung der Eltern oder
Vormiinder zu diesem Schritt.

6. Es wird gefordert, dass der um die Aufnahme sich Meldende nicht bloss den Wunsch
habe, ein Prediger des Evangeliums unter den Heiden zu werden, sondern seiner
gottlichen Berufung zu dem Beruf eines Missionars durch reifliches Nachdenken,
ldngere Selbstpriifung nach Gottes Wort unter Gebet und Berathung sachverstiandi-
ger und ihn genau kennender Ménner sich im Glauben gewiss geworden sel.

7. Die in die Anstalt aufgenommenen Zoglinge erhalten von der Anstalt nicht nur
unentgeltlichen Unterricht, sondern alles, was sie zu ihrem Unterhalt und zu ihrer
Ausbildung bediirfen. Dagegen stellen sie sich der Gesellschaft fiir immer zur unbe-
dingten Verfiigung, ohne dass diese sich in irgend einer Weise rechtlich verbindlich
machte, sie auszusenden, im Dienst zu behalten, zu besolden oder zu unterstiitzen.
Die Gesellschaft darf statutenméssig nicht capitalisieren, hat also keine Fonds, auf
welche sie sich stiitzen konnte, sie verfiigt einzig iiber das, was die Liebe der
Glaubigen ihr alljahrlich steuert, eben desswegen gehen die Verpflichtungen der
Missionskasse auch nur so weit, als ihre Mittel reichen und ist das Verhiltnis, in
welchem die Zoglinge und Arbeiter der Basler Mission zu ihrer Gesellschaft stehen,
ein Verhiltnis reinen persénlichen Vertrauens, in letzter Beziehung rein auf Glauben
basiert.

Manche wiirttembergischen Missionsfreunde bedauerten zwar das Ende des Mis-
sionsseminars, weil sie die Erfahrung gemacht hatten, dass gediegene theologische
Ausriistung im Missionsseminar angeboten und auch aufgenommen wurde. Andrer-
seits muss man aber auch einen ehemaligen Zogling verstehen, wenn er aus eigener
Erfahrung folgendes aus den vierziger Jahren zu berichten weiss: «Das Seminar war
damals ein richtiges Internat. Es ging verhaltnismassig streng zu, was natiirlich einige
Probleme brachte. Denn in den vierziger Jahren gab es bereits den Trend zu freiheitli-
cheren Auffassungen. Im Seminar aber herrschte die absolute Hierarchie. Der dama-
lige Président Alphons Koechlin schwebte iiber den Wolken. Wenn er erschien, wagte
man es nicht mehr, laut zu sprechen. Das Zimmer, in dem das Missionskomitee tagte -
und heute noch tagt - war ein Heiligtum.»7’

Diesem anschaulichen Bericht stelle ich gegeniiber, was der ehemalige Goldkiisten-
missionar und spatere Evangelist Elias Schrenk in der Missionsschule 1854 erfuhr.

28



Schrenk hatte zuerst in die sogenannte Voranstalt einzutreten, die sich auf dem Ruch-
feld bei Birsfelden befand. Ein Jahr sollte er dort in Bibelkenntnis trainiert werden.
Die Verhiltnisse waren primitiv. Man wusch sich am Brunnen im Hof. Mehlsuppe
wechselte mit Wassersuppe plus Zwiebeln ab. Man sieht Schrenk mit einem zweiradri-
gen Mistwagen ins Kleinbasel hiniiberfahren, wo ein Garten zu bearbeiten war, wobei
er die spottischen Blicke der Basler auf sich zog. Die Zoglinge rieben sich aneinander.
Schrenk betrachtete das als eine ausgezeichnete Vorbereitung fiir das kiinftige Zusam-
menleben: sich ineinander schicken lernen kann nur stattfinden, wenn sich jeder
duckt! Und das hatte wirklich jeder zu tun, der nicht ausgeschieden werden wollte.
«Die Handhabung einer richtigen biblisch-geistlichen Disziplin durch die Briider selbst
halte ich fiir Missionshiuser als eine der wichtigsten Aufgaben»’8.

Das Lernen fiel Schrenk schwer. Die Methoden waren dabei nicht einwandfrei. Man
paukte ein. Das widersprach ganz den Ideen, die Schrenk nach Basel mitbrachte: «Ich
trat mit der Idee ein: in Basel lehrt man dich, wie man den Heiden das Evangelium
verkiindigen soll und hitte am liebsten schon in der ersten Woche Predigtiibungen
gehabt .. statt dessen musste ich auf der Schulbank sitzen. Das gefiel mir gar nicht, es
war mir nicht fromm genug.»’® Schrenk wire viel lieber auf der Chrischona gewesen!

Schrenk war ein kritischer Schiiler. Noch in seinen reifen Jahren hielt er an seiner
Kritik fest: «Wenn junge Minner von zwanzig bis dreissig Jahren regelmaissig lange
Bibelabschnitte auswendig lernen miissen», so hilt Schrenk das fiir verkehrt. Er stellt
dem gegeniiber eine lebendige Einfithrung in die Schrift. Kolb hiess der strenge Haus-
vater, der sich auf den Drill verstand3® und auch als Pietist aus der Hahnschen Schule
dazu pradestiniert war.

Unter den Schiilern gab es auch Spannungen wegen der leidigen Neuenburger Frage.
Die deutschen Zoglinge hielten zu Preussen und seinem Konig, die Schweizer liessen
sich von den hochgehenden patriotischen Wogen ergreifen - es war die Zeit, als das
Lied «Rufst du, mein Vaterland» entstand! Die Missionsleitung musste eingreifen:
«Nationale Betstunden sollen in keiner Weise geduldet werden.»3! Musikalisch fein-
fithlige Leute hitten Unausstehliches zu erdulden gehabt: «Vierzehn Anfénger im
Geigenspiel standen im Halbkreis um ihre Lehrer.»®2 Liturgisch wurden die Zoglinge
iiberfiittert: Morgen- und Abendandachten mit drei Bibelkapiteln mussten tiberstan-
den werden. Ausserdem wurden bei den beiden Hauptmahlzeiten Lesungen aus dem
Alten und dem Neuen Testament vorgenommen.

Schrenk hatte im Missionshaus auch Freunde gefunden, so den Berner Martig, der
sich zuerst noch als zu fromm vorkam, Schneeballschlachten zu liefern oder zu rau-
chen. Vor der Ausreise schwuren sie sich bei alten Eichen auf St. Margrethen Freund-
schaft zu: «Ihr Eichen zu St. Margrethen, es bleibt dabei!» Wichtig war schliesslich,
dass Schrenk im Fabrikanten Gustav Gengenbach einen dlteren treuen Freund ausser-
halb des Missionshauses bekam, der sich zu regelmaéssigen Spaziergdngen mit ihm frei
machte, mit dem er alles, was ihn bewegte, durchbesprechen konnte. Die Vorbereitung
von Gefiangnisandachten und Erbauungsstunden fiir basellandschaftliche Gemeinden

29




und Predigten im Elsass liessen Schrenk die Wahrheit erkennen: «Kniearbeit ist unzer-
trennlich von Predigtvorbereitung.»#$3

Im Friithjahr 1955 fragte mich Pfr. Walter Neidhart, Beauftragter fiir die Ausbil-
dung der Religionslehrer und zugleich Mitglied des Komitees der Basler Mission, beim
Eroffnungsabend der Theologischen Fakultdt privat, ob ich nicht bereit wire, als
Studienleiter mich der Basler Mission zur Verfiigung zu stellen. Nach einer Bespre-
chung mit dem damaligen Préasidenten der Basler Mission, Pfr. D. Alphons Koechlin,
am 19. Mai 1955 erging der Ruf an mich, die zwanzigjdhrige Tatigkeit als Dorf- und
dann als Stadtpfarrer in der Ostschweiz (in Oberhallau 1935-1941, in Glarus 1941-
1955) aufzugeben und als Studienleiter und Hausvater der Basler Mission beizutreten.
Ich beschloss im Einverstdndnis mit meiner Frau, diesen Ruf anzunehmen. So zogen
wir denn mit vier heranwachsenden Kindern am 3. Oktober 1955 ins Missionshaus als
unserer Wohn- und Wirkungsstdtte ein. Schon nach einem halben Jahr wurde mir die
Moglichkeit gegeben, bei einem Schottlandaufenthalt von einigen Monaten englische
Missionswerke und englische Theologie kennenzulernen und mich im Gebrauch der
englischen Sprache einzuiiben. Infolge der im Missionshaus vorgefundenen Konstella-
tion konnten wir uns in den folgenden Jahren nicht als Hauseltern etablieren. Unsere
Familie wohnte in einer schénen gerdumigen Wohnung, von der aus ich als Studienlei-
ter in die iibrigen Raumlichkeiten des Missionshauses zur Erledigung meiner Dienst-
obliegenheiten jeweils aufzubrechen hatte.

Es stellte sich bald heraus, dass es eine Fiille von Aufgaben zu erledigen gab:

a. Gleich zu Anfang konnte ich als Leiter des Kurses fiir Urlaubsmissionare erfah-
ren, dass die aus Asien und Afrika in den Heimaturlaub zuriickkehrenden Mitchristen
sich als «exegetische Mitarbeiter» am Bibeltext zeigten.

b. Mit zwei, drei jungen Theologen las ich zusammen ein englisches missionstheolo-
gisches Buch.

c. Eine pensionierte Indienmissionarin gab meiner Frau und mir als Vorbereitung
fiir den Aufenthalt in Schottland englischen Unterricht.

d. Am Erscheinungsfest am 6. Januar 1956 hatte ich mich als Prediger in einer
Stuttgarter Kirche vorzustellen, sollte ich doch als Studienleiter fiir den schweizeri-
schen und den deutschen Zweig der Basler Mission téitig werden.

e. Der Herausgeber des Evangelischen Missionsmagazins, Prof. Johannes Diirr,
erbat sich bald Artikel fiir seine Zeitschrift, die ich dann im Lauf der Jahre mit vielen
Aufsitzen und Rezensionen fiillte, um dann spiter selber einige Jahre als Hauptredak-
tor dieses Blattes zu amten, bis diese Zeitschrift mit dem entsprechenden deutschen
Missionsblatt fusioniert unter dem neuen Namen «Zeitschrift fiir Mission» weiter-
lebte, in deren Herausgeberkreis ich dann bis Ende 1979 mitarbeitete.

f. Besondere Freude machten mir die Lehrgespriache mit indonesischen und kameru-
nischen Gaststudenten. Mit dreien von ihnen besuchte ich die Dogmatikvorlesung von

30



Karl Barth, um dann in Nachgespriachen das Verstandnis fiir den aufgenommenen
Stoff zu vergrossern.

g. Als Kursleiter hatte ich die fiir den Missionsdienst ausersehenen Schwestern
biblisch zu unterweisen.

h. In den «Werkmissionarskursen» versammelten sich jeweils im «Lehrsaal» des
Missionshauses biblisch interessierte Laien, die sich in einem vierwochigen Anregungs-
kurs fiir den Alltag ausriisteten, um nach dem Kurs der Erfahrung entgegenzugehen,
dass «jeder Christ ein Missionar» ist, der sich «segnen und senden» lésst.

i. Vor allem aber war mir in den sechziger Jahren die Organisation und Durchfiih-
rung der Erstausreisendenkurse anvertraut. Die fiinfzehnjahrige Erfahrung in diesen
Kursen mit weiteren Mitarbeitern, unter denen ich vor allem Frau Dr. phil. Beatrice
Jenny speziell erwdahnen mdochted4, lisst das folgende Bild zu Tage treten: bei der
Umstellung der missionarischen Ausbildung «auf eine akademische Linie» stellte sich
bald heraus, dass sich das Basler Missionshaus im Unterschied zum Hamburger Unter-
nehmen nicht zu einem «akademischen Missionsinstitut» entwickelte. Wohl aber
machten die Lehrkrafte in den Erstausreisendenkursen die Erfahrung, dass sie mit
ihren Lehrvortrigen biblisch, missionsgeschichtlich und praktisch «herunterzukom-
men» hatten in das gemeinsame Gesprich, wobei die «Fithrung» nicht mehr als Diktat
von oben her, sondern als wechselseitige Funktion zu Tage trat. Krankenschwestern,
Lehrer, Kaufleute bestimmten mit den Theologen das Gesprachsklima. Gegenwirtig
senden verschiedenartige Missionsgemeinschaften, die in der «Kooperation evangeli-
scher Missionen» (KEM) verbunden sind, ihre Erstausreisenden in den jetzt nicht mehr
viele Monate, sondern nur noch mehrere Wochen dauernden Erstausreisendenkurs.

k. Sieben Jahre lang bettelte ich Gelder zusammen und musizierte ich auf Orgeln, in
Kammermusik und mit dem Schwyzerhiisliorchester, damit das abbruchreife Orgel-
werk im Betsaal des Missionshauses durch eine von Kuhn (Mannedorf) gebaute, mit
13 Registern ausgestattete Orgel ersetzt werden konnte, in der wachsenden Erkenntnis,
dass Mission und Musik im Blick auf die klassische européische Musik und besonders
auf die asiatischen und afrikanischen Kldnge zusammengehdren.

. Im September 1957 wurde ich zum a.o. Professor fiir Neues Testament und
Missionswissenschaft ernannt. Damit wurde mir eine zusitzliche Arbeitslast aufge-
laden, konnte ich mich doch besonders im Blick auf die aussereuropéische Dozenten-
tatigkeit in Afrika und Asien nicht als Spezialist fiir Missionswissenschaft allein eta-
blieren, sondern fiihrte auch weiterhin neutestamentliche Lehrangebote durch, um
existenziell zu zeigen, dass lebendige Missionswissenschaft, die eine sich weit auseinan-
derfachernde Spezialwissenschaft ist35, nur so lebendig bleiben kann, wenn der sie
betreibende Theologe in einer iiberkommenen Disziplin Fuss gefasst hat und im Lauf
der Jahre in beiden Disziplinen praktische Theologie zu erfahren frei wird.

m. Immer wieder wurde ich zu Vortridgen und Predigten in der Schweiz und in
Deutschland gerufen.

n. Inspektor Witschi regte mich an, Literaturbulletins fiir die Missionare zu schrei-

31



ben, die allerdings von den iiberlasteten Geschwistern draussen nicht «aufgenommeny
werden konnten!

o. Bald wurde deutlich, dass der Ausbildungsweg fiir die Missionsmaturanden vom
Missionshaus aus iiber das Institut Minerva nicht weiter begangen werden konnte:
«Die Schulbank driickte die Maturanden ebenso wie die Wiirde und Biirde einer nicht
durchzuhaltenden missionarischen Berufung» (ungedruckte Memoiren W. Bieder,
S. 402). 1959 traten 5 Maturanden aus dem Missionshaus aus. Dieses Debakel fiihrte
dazu, dass die spateren Professoren Rob. Leuenberger und Walter Neidhart die kirch-
lich-theologische Schule ins Leben riefen, in der bis heute unzdhlige junge Leute auf
dem zweiten Bildungsweg mit Hilfe eines abgestuften Examenssystems den Weg zum
Theologiestudium und zur theologischen Praxis erfolgreich beschreiten konnten.

p. In guter Erinnerung habe ich die freien Kolloquien in unserer Wohnung, bei
denen Studenten verschiedener Fakultiten, die teilweise im Missionshaus wohnten, zu
Gespréchen iiber theologische und philosophische Themen anhand von einschlagiger
Lektiire sich zusammenfanden.

g. Schliesslich seien die Wochenenden fiir Theologiestudenten und einwo6chige Pfar-
rerkurse erwdhnt, bei denen schweizerische und deutsche Pfarrer sich zur Erdrterung
missionarischer Themen und zu grenziiberschreitender Gemeinschaft zusammenfan-
den.

r. Im WS 1959/60 vertrat ich an der Theologischen Fakultit Ziirich Prof. Eduard
Schweizer mit dem Thema: «Auslegung der Apostelgeschichte».

So waren die Jahre der Missionshauszeit dadurch gekennzeichnet, dass ich gerade
als akademischer Theologe, der seit 1948 als Privatdozent fiir das Neue Testament an
der Theologischen Fakultét lehrte, mitten unter an der Bibel interessierten Laien die
Erfahrung machen konnte, dass alle Theologie letzten Endes in der «praxis pietatis»
ihre Ausrichtung zu finden habe.

b) Historischer Riickblick auf die missionswissenschaftlichen Angebote
an der Universitdt Basel im 19. und im 20. Jahrhundert

Der erste Abschnitt des 3. Kapitels hat deutlich werden lassen, dass die Basler Mission
mir in noch intensiverer Weise als der zwanzigjahrige Pfarrdienst zum existenziellen
Boden geworden ist, auf dem ich die Lebensnéhe der christlichen Theologie zu spiiren
begann, noch bevor ich zum Einsatz in den afrikanischen und asiatischen Gegenden
reifen konnte. Das darf mich aber nicht hindern, einen historischen Riickblick zu
halten, um zu wiirdigen, was an der Theologischen Fakultdt an Versuchen geleistet
worden ist, die Mission im weitesten Sinn im akademischen Raum zu Worte kommen
zu lassen.

Wenn Emanuel Merian den Hoffnungen der Kuratel insofern gerecht zu werden
verstand, «jeden von der reinen Lehre entfernenden Abweg zu vermeiden»8¢ und

32



darum «die Wahrheit des Evangeliums zu demonstrieren wusste», so ist begreiflich,
dass er im WS 1827/28 liber «Apologetik des Christentums» aus einem «allgemeinen
Standpunkt betrachtet» las. Umgekehrt gingen die Gedanken von J.G. Miiller interes-
siert in eine universale religiose Weite, wenn er im WS 1831/32 «Religionsphiloso-
phie» und im WS 1834/35 «die Geschichte der polytheistischen Religionen» las 87, gab
er doch seiner Grundiiberzeugung Ausdruck, «dass das religiose Gefiihl bei allen
Volkern der Erde vorhanden sei» und «dass die Kultur aus der Religion hervor-
wachse»®. Wenn im SS 1832 der von den Studenten keineswegs geschitzte, eher
heimlich als «Kamel im Wiistensande»® verspottete Joh. Jak. Staehelin «eine ge-
driangte Darstellung der hauptsachlichsten &lteren morgenldndischen Religions-
systeme» vortrug, so tat dieser «wunderliche, rithrende Akademiker»® anfangsweise,
was dann in regelméssigen mehrstiindigen, meist von Alttestamentlern gehaltenen
Vorlesungen iiber «Allgemeine Religionsgeschichte» vorgetragen wurde. Der einem
«undogmatisch freien Christentum»®! verpflichtete Neutestamentler P. W. Schmidt
begann im WS 1878/79 «Allgemeine Religionsgeschichte» zu lesen. Darauf iibernahm
sie flugs im WS 1879/80 der Alttestamentler C. von Orelli. Ab 1888 hat sich dann eine
Alternativregelung zwischen v. Orelli und Bernhard Duhm eingespielt.

1836 hat der «Verein zur Beforderung christlich-theologischer Wissenschaft und
christlichen Lebens» Joh. Tobias Beck als Professor der Theologie nach Basel berufen.
Der «wuchtige Lehrer, der mit der knappen, begrifflichen Darstellung rang»2, veran-
lasste als ein ganz auf die Bibel eingeschworener Theologe von seinem Isolierschemel
aus den Theologiestudenten Jacob Burckhardt (der seiner Epheserbriefvorlesung ge-
nauestens folgte) dazu, nicht Theologe, sondern Historiker zu werden?3.

Man héitte erwarten konnen, dass wihrend der Lehrtitigkeit des Missionsinspektors
L.Fr.W. Hoffmann (1843-1850) missionswissenschaftlich ertragreiche Vorlesungen
angeboten wiirden. Aber die «missionarisch fruchtbaren Ansitze im reich begabten
Hoffmann»®4, der das «positive Verhéltnis von Kirche und Mission klar erkannte»,
kamen laut der Thematik der Vorlesungen nicht zum Tragen, da sich der a.o. Profes-
sor auf dem Katheder als Dogmatiker und Neutestamentler profilierte, wenn er auch
ausnahmsweise ein dreistiindiges Kolleg iiber «Pastoraltheologie mit besonderer Riick-
sicht auf Missionsmethodik» zweimal (SS 1845 und WS 1845/46) darbot. Da das
«grossartige Zusammenwirken der evangelischen Kirchenkérper» Hoffmann im Blick
auf die Weltweite des Evangeliums interessierte®’, so las er zweimal iiber die «Lehrge-
gensidtze der Protestanten und Katholiken». Der zum Oberhofprediger in Berlin
avancierte Unionsmann, Gemeindepfarrer und deutsche Politiker war mehr ekkle-
siologisch-dogmatisch als weltweit-missionarisch interessiert, hatte doch fiir ihn «die
deutsche Nation nicht bloss eine zufillige Stellung in der Geschichte Europas, sondern
eine durch gottliche Wahl bestimmte, notwendige im Reich Gottes»%.

Da vom Basler Missionshaus niemand bereit oder fahig war, theologische Vorlesun-
gen an der Universitit zu halten, las der vom «Verein zur Beférderung christlich-theo-
logischer Wissenschaft» berufene Wiirttemberger Repetent am Tiibinger Stift, als

33




39jdhriger allzu rasch vom Tod ereilte Karl August Auberlen im WS 1855/56
«Geschichte der protestantischen Missionen». Der «keiner Richtung verschriebene»®’
Kirchengeschichtler Rudolf Staehelin las dann im WS 1885/86 und im WS 1888/89
«Geschichte der evangelischen Mission». Wihrend offenbar Auberlen von der Vielfél-
tigkeit der bestehenden und wirksamen Missionsgesellschaften ausging (darum der
Pluralis), suchte Staehelin in allgemein umfassender Weise die Geschichte der prote-
stantischen (so 1885) oder evangelischen (so 1888) Mission (in der Einzahl) darzustel-
len, wobei er «tief religiose Anschauung und freie wissenschaftliche Forschung»®® zu
verbinden wusste.

Der inneren Mission nahm sich Bernhard Riggenbach an, der a.o. Professor fiir
neutestamentliche Exegese war, aber zugleich mit «Katechetik, Homiletik wie Liturgik
betraut wurde»®®. Er las dreimal «Geschichte der christlichen Liebestétigkeit und
Einfiihrung in die Praxis der sog. inneren Mission». Diese Thematik tibernahm spéter
Rudolf Handmann'®, Ob und wie die Mission in der Vorlesung von P. W. Schmidtim
SS 1876 iiber «Geschichte des Pietismus und Rationalismus» zur Behandlung kam,
ldsst sich nicht eruieren.

Der blinde, missionarisch interessierte Neutestamentler Ed. Riggenbach hielt im SS
1900 ein Konversatorium iiber «Die Heidenfrage im apostolischen Zeitalter». 1901 las
Friedrich Wilhelm Bornemann, der Kirchengeschichte, Dogmengeschichte und prak-
tische Theologie zu verbinden (!) berufen worden war und der im Blick auf seine
Antrittsvorlesung iiber «Die Beziechungen zwischen historischer und praktischer Theo-
logie» sich als Mann des doppelten Lehrauftrags zu profilieren wusste — vor seiner
Berufung als Pfarrer nach Frankfurt!0! - einstiindig iiber «Probleme der evangelischen
Missionswissenschaft».

Die 1850 unterbrochene Verbindung zwischen der Basler Mission und der Theologi-
schen Fakultit wurde 1910 wieder aufgenommen. Johannes Frohnmeyer, der von 1876
bis 1905 in Indien als Missionar gewirkt hat, 1909 zum Missionsinspektor der Basler
Mission fiir Indien und als Licentiat der Theologie von Tiibingen ernannt wurde,
begannim SS 1911 als «Ehrendozent fiir Missionswissenschaft» seine Vorlesungen, die
er bis zu seinem Tode 1921 weiterfiihrte. Der Thematik vieler seiner Vorlesungen!0?
spiirt man nicht nur seine Wirksamkeit in Indien an, sondern auch die Tatsache, dass
der Grossvater von Hermann Hesse, Hermann Gundert, «sein geistlicher Vater»
warl0, Weit gefachert waren seine Interessen, die er aufs Katheder brachte. Der
«Missionsmethode der Gegenwart» (WS 1912/13) nahm er sich ebenso an wie des
«Schulwesens der Basler Missionsgesellschaft» (SS 1914). Im Blick auf das Hundert-
jahrjubildum der Missionsgesellschaft 1915 las er «Das erste Jahrhundert der Basler
Mission» (WS 1914/15) und war dann durch die Beschéftigung mit dieser Thematik
angeregt worden, im SS 1916 «Die Anfiange des gegenwartigen Missionszeitalters vor
100 Jahren» noch genauer in den Blick zu fassen. Das Verhiltnis des Apostels Paulus
zur Mission kam in der Vorlesung «Paulus und die heutigen Missionsmethoden» zum
Tragen, die dann spiter zu einer Gegeniiberstellung von «Kaiser Asoka und der

34



Apostel Paulus» fithrte. Im SS 1919 und im WS 1919/20 suchte Frohnmeyer
«Parallelen zwischen der Apostelgeschichte und der heutigen Mission». Der «Heutige
Missionsbetrieb» (SS 1916) interessierte ihn ebenso wie «Die Entwicklung und Eigen-
art deutschen Missionswesens» (WS 1911/12). Stramm nahm er Stellung gegen die
Anthroposophie und kontrastierte « Theosophismus und Mission» (SS 1912). Uber die
eigenen Arbeitsgebiete der Basler Mission blickte er hinaus, wenn er «Evangelische
Missionspioniere des 18. und 19. Jahrhunderts» darstellte (WS 1916/17) und trachtete
danach, die Weiterentwicklung der missionarischen Tatigkeit in der «Griindung und
Pflege heidenchristlicher Gemeinden» zur Darstellung zu bringen (WS 1917/18). Der
1. Weltkrieg hinterliess seine Spuren in den Vorlesungen: «Stand der Mission unter
Mohammedanern vor Ausbruch des Krieges» (SS 1917) und «Die Mission im Kriege»
(WS 1917/18). Acht Jahre missionswissenschaftliche Lehrtéitigkeit ermutigten Frohn-
meyer, eine «theoretische Grundlegung» der Missionslehre (1) vorzulegen (SS 1918),
um im WS 1918/19 in einem 2. Teil «Die Aufgaben und Methoden der Missionsarbeit»
zur Sprache zu bringen. Die Erfahrungen und Leiden des Ersten Weltkriegs liessen in
ihm die Erkenntnis reifen, «das Nationale und das Ubernationale in der Mission» zu
erwigen (WS 1918/19). Am Schluss seiner Vorlesungstitigkeit nahm sich Frohnmeyer
noch in besonderer Weise des Islam an: «Moderne Bewegungen im Hinduismus und im
Islam» (SS 1920) und «Der Islam und die Mission» (SS 1921).

Nach dem Tode von Frohnmeyer las Ernst Staehelin im WS 1922/23 unter Einbezug
der katholischen Mission «Die Geschichte der evangelischen und katholischen Heiden-
mission». Im WS 1924/25 stellte Ed. Riggenbach die «Gegenwartsaufgabe der Basler
Mission» dar, wobei er sich der «Mitwirkung von Fachméannern» erfreuen konnte,
und liess dann im WS 1925/26 eine Vorlesung iiber «Die Mission im apostolischen
Zeitalter» folgen. Der 1924 zum Privatdozenten fiir Kirchengeschichte ernannte Julius
Schweizer las «Geschichte der christlichen Mission».

Die missionswissenschaftliche Wirksamkeit von Wilhelm Oehler (1927-1932), der
von 1906 bis 1920 als Missionar in China gewirkt hatte, als Dozent in Tiibingen fiir
Missionswissenschaft lehrte (1920-1924) und als Missionsinspektor fiir China von
1926-1932 amtete und eine zweibdndige Geschichte der deutschen evangelischen Mis-
sion schrieb (1949-1951) (geb. 1877, gest. 1966), zeigte in seinen Darbietungen nicht
nur seine Erfahrungen im Fernen Osten auf (WS 1927/28: «Der Buddhismus und die
christliche Mission in China und Japan»; SS 1928: «Hauptprobleme der chinesischen
Mission»), sondern war, dhnlich wie Missionsinspektor Hoffmann, zugleich eingeengt
auf die «deutsche evangelische Mission», deren «Entfaltung und Ausbreitung bis zur
Gegenwart» den 2. Teil der «deutschen evangelischen Missionsgeschichte» darstellte
(SS 1931), weswegen ihn auch die Thematik von «Christentum und Volkseigenart» als
Aufhidnger zur Schilderung von «Lebensbildern von Heidenchristen in der Gegen-
wart» bestimmte (WS 1931/32), wihrend der «von den Ideen des sozialen Volksfrie-
dens und des internationalen Volkerfriedens»!%4 erfasste Rudolf Lichtenhahn gleich-
zeitig iiber «Evangelium und Friedensbestrebungen in Vergangenheit und Gegenwart»
las.

39



Karl Hartenstein, der den theologischen Entwicklungsgang von Karl Heim zu Karl
Barth gegangen war, hat von beiden Theologen Ansidtze zu einem eigenen theologi-
schen Weg erhalten. In der Entfaltung der Theologie fiir Mission und Gemeinde hat er
manche ekklesiologischen Gesichtspunkte von Inspektor Hoffmann wieder aufge-
nommen. In Beriihrung mit Oscar Cullmann hat er eine heilsgeschichtliche Begriin-
dung der Mission vorgenommen. Beim Ringen um das theologische Problem der
Zuordnung von Kirche und Volk hat er iiber die missionarische Begegnung mit dem
Heidentum unter der «Kritik des Evangeliums an aller Religion» intensiv nachgedacht.
Besonders wahrend der Weltmissionskonferenz in Tambaram ist er in die 6kumenische
Dimension der Theologie hineingewachsen. Gleichzeitig hat er aber unter eschatologi-
schem Aspekt die Leidensgemeinschaft mit Christus mit in Betracht gezogen. Bei dem
1952 «zu frith» erfolgten Tode hinterliess er ein opus imperfectum, das es verbietet,
sich Hartensteins «aktuelle Theologie» (theologia actualis) zur «immerwédhrenden
Theologie» (theologia perennis) zu machen103,

Hartenstein begann seine Vorlesungstitigkeit in Basel mit der Besprechung von
«Texten zur Missionstheologie des Paulus» (SS 1934), ging dann im WS 1934/35 auf
«Grundbegriffe der Fremdreligionen und des Evangeliums» ein, stellte im SS 1935
«Die Geschichte der christlichen Kirche und Mission in Indien» dar und deckte ein mit
Mahatma Gandhi sich stellendes religionsgeschichtliches Problem auf. Im WS 1935/
36 verglich Hartenstein «das Problem des Todes in den Religionen und im Neuen
Testament», entwickelte im SS 1936 «Grundziige einer evangelischen Missionskunde»
und las im WS 1936/37 «Begriindung, Lehre und Ubung evangelischer Mission». Der
Darstellung des «Islam als theologisches Problem» (SS 1937) nahm sich Hartenstein
ebenso an wie den «Hauptfragen der Missionierung der germanischen Voélker» (WS
1937/38) und legte im SS 1938 dar, was fiir «Grundfragen des Werdens christlicher
Kirchen auf dem Missionsfeld» sich stellen. Im WS 1938/39 warf er einen Blick auf die
«Weltmissionskonferenz zu Tambaramy, an der Grundprobleme der Mission aktuell
wurden. Er beendete im WS 1939/40 seine missionswissenschaftliche Lehrtédtigkeit mit
einer Vorlesung iiber «Die Bekehrung der Germanen als missionarisches Problem».

Ehrendozent Alphons Koechlin setzte die missionarisch-6kumenische Linie fort, die
er in den Vorlesungen vor allem zwischen 1942 und 1947 darbot, wobei er der einseitig
deutschen Missionsbewegung eines Hartenstein und eines Oehler die «Geschichte der
schweizerischen Missionsarbeit» im WS 1945/46 gegeniiberzustellen suchte. Den Vor-
lesungen schlossen sich hie und da Kolloquien an iiber grundséitzliche und praktische
Missionsfragen. Er beschloss seine Vorlesungstitigkeit mit «Kirche und Mission,
grundsétzliche und geschichtliche Darlegung ihres gegenseitigen Verhiltnisses» und
«Konstituierung des 6kumenischen Rates der Kirchen» (WS 1947/48 und SS 1948).
Dann liess er noch einmal eine Darlegung tiber den «Weltrat der Kirchen auf Grund der
Konferenz von Evanston» folgen (WS 1954/55).

Im WS 1949/50 legte Johannes Diirr, Privatdozent an der Universitdt Bern, als
Inhaber eines Lehrauftrags an der Universitit Basel den «gegenwirtigen Bestand des

36



evangelischen Missionswerkes» im Sinn des 1. Teils einer «Missionskunde» dar und
besprach im SS 1950 «Aktuelle Missionsfragen fiir Horer aller Fakultdten». Im WS
1950/51, WS 1953/54 und im WS 1956/57 wurden die Horer in die «Begegnung
zwischen Christentum und Islam» eingefiihrt und im SS 1951 wurden «Ideen und
Gestalten protestantischer Missionsarbeit» dargelegt. Im WS 1951/52 stellten sich
Afrikamissionare zur Verfiigung, um das «Werden der evangelischen Mission in
Afrika» mit ihren Problemen spiirbar werden zu lassen. Das Thema von Bornemann
aus dem Jahr 1901 nahm Diirr wieder auf: «Aktuelle Probleme der Missionswissen-
schaft» (SS 1952), wozu sachlich die «Einfiihrung in die neuere missionswissenschaft-
liche Literatur» (SS 1956 und SS 1957) gehorte. Als Betreuer eines Bernischen Pfarr-
amtes hielt Diirr im SS 1952 ein Kolloquium iiber «Die Mission im pfarramtlichen
Dienst und im Gemeindeleben» und erwog im WS 1953/54 «Alte und neue Wege der
Evangelisation». Im WS 1953/54 dusserte sich Diirr iber «Das Problem der Toleranz
in den Weltreligionen». Mit seiner Indonesienerfahrung suchte Diirr die Missions-
kunde zu beleuchten. Wichtig waren ihm die «Pioniere der protestantischen Mission»
(SS 1954, SS 1956, WS 1956/57), aber ebenso das Licht, das von den Korintherbriefen
auf die Probleme der Jungen Kirchen fiel (SS 1954) und die «Einheimischen Aus-
drucksformen» in den Kirchen Asiens und Afrikas (SS 1955). Er schloss seine Vorle-
sungstitigkeit mit einem Thema, das mit dem Stichwort «Umwelt» eine neue Ara in
der Missionswissenschaft in den letzten 40 Jahren des 20. Jahrhunderts er6ffnen sollte:
«Die jungen Kirchen in der Auseinandersetzung mit der Umwelt» (SS 1957).

Von 1957 bis 1976 hielt ich selbst die folgenden Vorlesungen, Seminarien und
Ubungen:

a. im Blick auf die Missionsgeschichte: Missionsgeschichte Afrikas; aus der Ge-
schichte der Basler Mission; Geschichte der Basler Mission in Indien; Kirchenge-
schichte Indiens; Missionsgeschichte im Grundriss von der Reformation bis zur Gegen-
wart.

b. Mission im Verhdltnis zur Kirche und zur Okumene: die siidindische Kirchen-
union und ihre Probleme; Kirchenunionspldne und die Erneuerung der Kirche (Ghana,
Nigerien, Australien); christliche Prdasenz in Afrika; «The Christian Ministry in
Africa» und der Pfarrdienst in der Heimat; die schweizerischen Kirchenordnungen im
Licht der Kameruner Kirchenordnung 1957; die afrikanische Christlichkeit als Her-
ausforderung an das européisch-theologische Denken; die Weltkirchenkonferenz von
New Delhi; die papstlichen Missionsenzykliken; Einfiihrung in die indische christliche
Theologie; die Bangkok-Konferenz: Heil heute.

c. Mission im weiteren Sinn bis zu interdisziplindren Veranstaltungen: Kolloquien
iiber Bonhoeffer, Blumhardt, John A.T. Robinson («Gott ist anders»); Frommigkeit
in einer weltlichen Welt; Mission von der Theologie und von der Ethnologie aus
gesehen; missionswissenschaftlich-soziologisches Seminar.

d. Probleme der Missionssystematik: Grundfragen evangelischer Missiologie;
Ubungen zu einer Theologie der Sendung; kirchliche und missionarische Berufung in

31




ihrer gegenseitigen Beziehung; Mission und Eschatologie; Mission als Sakrament; die
missionarischen Dienste im Zeichen der Hoffnung; die missionarische Dimension der
Theologie; Religion und Glaube; das universale Heil und die Dritte Welt; der
Menschensohn und seine Sendung an die Menschheit (Martin Kdhlers Schriften zur
Mission); W. Gensichen: «Glaube fiir die Welt»; Mission und Apokalyptik.

e. Blick auf die praktische Theologie: Aktuelle Missionsfragen; der Missionsbericht
im Dienst der Kirche; christliche Mission zwischen Tradition und Revolution.

f. Mission und nicht-christliche Religionen: Christentum und Islam; die primitiven
Religionen und der christliche Glaube; der Christ und die Weltreligionen; der Dialog
mit dem Osten; der indische Mensch in der Welt seiner Religionen; Hinduismus und
Christentum; fernostliches Tagebuch (Lehren eines Koreaaufenthaltes); das Evange-
lium von Jesus Christus im indischen Kontext; Meditationsiibungen mit dem Johan-
nesevangelium.

Von 1976 bis 1989 hielt mein Nachfolger Klauspeter Blaser, o. Professor fiir Dogma-
tik an der Universitdt Lausanne, als Gastdozent missionswissenschaftliche Vorlesun-
gen und Ubungen und fithrte Kolloquien durch. Der Schwerpunkt seiner Tétigkeit lag
angesichts der Problematik der christlichen Sendung heute nicht auf dem missionsge-
schichtlichen Stoff, sondern bei den aussereuropéischen Léndern, vor allem bei Siid-
afrika, Korea und Lateinamerika und den dortigen bekennenden Kirchen der
«Armen» und den in ihnen sich entfaltenden Theologien. Er nahm das Christentum in
Abgrenzung gegeniiber allen Formen des Kolonialismus in den Brennpunkten der Welt
zwischen Unterdriickung und Befreiung wahr und ging der Frage nach, inwiefern die
Wirklichkeit der Religionen innerhalb der christlichen Theologie sich positiv einbrin-
gen lasse. 1989 begann mein Schiiler Kar/ Rennstich, Dozent an der Missionsakademie
in Hamburg, als Privatdozent fiir Missionswissenschaft seine Tédtigkeit an der Theolo-
gischen Fakultdt der Universitédt Basel.

¢) Zukunftsaussichten der Missionswissenschaft

Der historische Riickblick auf die missionswissenschaftlichen Angebote an der Uni-
versitiat Basel im 19. und im 20. Jahrhundert ldsst erkennen, wie einzelne kirchliche,
an der christlichen Mission interessierte Persdnlichkeiten sich der jeweiligen Lehrauf-
gabe unter dem Aspekt der Westmission unterzogen haben. Es zeigt sich aber - wie
schon beim Fortgang der missionarischen Ausbildung im Missionshaus zu Tage getre-
ten war —, dass unter dem neuen Aspekt der Weltmission und in der Dialogsituation mit
Menschen anderen Glaubens die Aufgabe der Missionswissenschaft neu gefasst wer-
den muss.

War die Missionswissenschaft einmal eine sich nach Fachern gliedernde Spezialwis-
senschaft (s. Anm. 85), so wird sie mehr und mehr eine Disziplin mit einem grossen
Beziehungsreichtum innerhalb der Theologie und kénnte eine Briickenfunktion zu den

38



Wissenschaften anderer Fakultdten ausiiben (interdisziplindre Lehrveranstaltungen).
Dabei sind mehr und mehr die Stimmen der nichteuropéischen Christen und Nichtchri-
sten mitzuhoren. Wenn sich in den letzten dreissig Jahren ein inspirierender Entwick-
lungsweg vom Vorlesungsstil zum Kolloquialstil im missionswissenschaftlichen Be-
trieb angebahnt hat, so wird je ldnger je mehr aber auch klar, dass die Missions-
wissenschaft nicht von einem einzigen Dozenten verniinftigerweise ausgeiibt werden
kann. Wer ein Kurzprofil fiir eine Missionswissenschaft neuen Stils, z.B. als «6kume-
nische Theologie und interkulturelle Gegenwartsfragen» vor Augen hat, sieht auf den
ersten Blick, dass hier eine Arbeitsgemeinschaft kompetenter Sachreferenten gefordert
wire. Was so an fragmentarischen Einsichten zusammengetragen werden konnte,
entspriche dem Evangelium, das immer wieder nur «stiickweise» (1. Kor. 13,12)
weiterfithrende Erkenntnisse zu Tage fordern will, auch und gerade hinsichtlich der die
ganze Basler Universitdt jetzt beschédftigenden Probleme von «Mensch, Umwelt und
Gesellschaft». Der Heilige Geist ruft auch im akademischen Bereich zu einem Team-
work auf, bei dem Christen und Nichtchristen, Schwarze und Weisse zu einer gemein-
samen Anstrengung aufgeboten werden.

39



	Die ökumenisch-missionarische Verantwortung der Basler Mission im Lehramt der Kirche

