
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 2.: Hintergrund und Anfänge der Basler Mission

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2. Kapitel:
Hintergrund und Anfänge der Basler Mission

a) Der Pietismus

Will man die frömmigkeitsgeschichtliche Bewegung des Pietismus verstehen, so wird
man ihr nicht gerecht, wenn man sie bloss als Fortsetzung, Vertiefung oder Verinnerli-

chung der Reformation ins Auge fasst. Sie ist zusammen mit der Aufklärung ein Kind
des 18. Jahrhunderts und teilt mit der Aufklärung die Mängel der Einseitigkeit. Pochte

die Aufklärung auf die Vernunft, so der Pietismus auf das Herz des Menschen. Beide

haben in relativer Berechtigung zwei verschiedene «Provinzen» des zum Glauben

gerufenen ganzen Menschen vor Augen gehabt. Es ist aus der Geschichte der Basler

Mission deutlich abzulesen, wie sehr der Pietismus diese Missionsbewegung
mitbestimmt hat. Es wäre verkehrt, am relativen Wahrheitsgehalt des Pietismus vorbeizugehen

und seinen Wert nicht hervorheben zu wollen. Aber es wäre ebenso verkehrt, den

Pietismus mit dem Christentum als solchem identifizieren zu wollen.
Wenn ich im folgenden fünf Charakteristika des Pietismus hervorzuheben suche, so

sind sie mir deutliche, aber nicht eindeutige Zeichen des Heiligen Geistes.

7. Im Pietismus wird ein frommer Subjektivismus betont. Jesus Christus, der für die

Menschen gestorben und auferstanden ist, will in der Christuserfahrung persönlich zur
Wirksamkeit kommen. Darum wurden z.B. die Kandidaten der Basler Mission bei

ihrer Anmeldung zum Missionsdienst nach ihrer persönlichen Glaubenserfahrung

gefragt. Der Pietismus stellt zwar der Christenheit die Frage, ob jemand Christ sein

könne, ohne das Heil in Jesus Christus persönlich erfahren zu haben. Aus der neueren
Geschichte der Basler Mission hat man aber auch erkennen können, dass sich

Menschen für die Missionsarbeit motivieren lassen, ohne einer nachweisbaren besonderen

persönlichen Glaubenserfahrung (im pietistischen Sinn) teilhaftig geworden zu
sein.

2. Die theologische Wissenschaft ist für den Pietisten eine gefährliche Sache. Man
kann zu ihr nur dann ein positives Verhältnis gewinnen, wenn man mit dem Herzen

Theologe ist («pectus facit theologum»). Aber gerade von da aus ist «die kritische

Überprüfung der kirchlichen Überlieferung an der Bibel selber den denkenden

Christen geboten», wie der württembergische Lehrer am Basler Missionshaus, Adolf
Kinzler, in einer Schrift ausgeführt hat28. So gehen Herz und Kopf miteinander ein

Bündnis ein in der Überzeugung, dass der christliche Glaube «durch das durch die

unmittelbare Wirkung Gottes auf den Menschengeist erzeugte innere Leben zustande»
komme29. Es konnte dann allerdings nicht ausbleiben, dass im Widerstreit zwischen

18



Orthodoxie und freigesinntem Christentum Ende des 19. Jahrhunderts Freunde und
Gegner der Bibelkritik sich auch innerhalb der Basler Mission in die Haare gerieten,
wie denn ja auch bis heute die Berechtigung und Tragweite der bibelkritischen Arbeit
gerade auf dem Platz Basel eine offene Frage bleibt. Die Feststellung des Kirchenge-
schichtlers H. Hermelink, die er für das 19. Jahrhundert notiert hat: «das theologisch
nur halbgebildete Heer der <Reichsgottesarbeiter> tobte gegen die allzeit zu kritische
Universitätstheologie»30 gilt auch noch für das 20. Jahrhundert.

3. Der Pietismus neigt zur «ecclesiola in ecclesia», zum «Kirchlein in der Kirche».
Die Wahlgemeinschaft der Frommen, die in heutigen Hauskreisen wieder zum Leben
gekommen ist und damit ein urchristliches Erbe aufzunehmen sucht, kann nicht
verstanden werden ohne die Wirkungsweise des Heiligen Geistes, steht aber in Gefahr,
den Glauben an die Kirche, in der Unkraut und Weizen zusammenwachsen (Matth.
13,30) preiszugeben zugunsten des Glaubens an die eigene fromme Gruppe, die um sich
selber kreist. Dazu wird die Öffnung zu der fragenden, suchenden und schreienden
Welt gefährdet. Das Nein zur gefährlich-verwerflichen Welt lässt ein gebrochenes
Verhältnis zur Welt des Schöpfers entstehen. Man meint von vornherein und eindeutig
zu wissen, was im Konkreten verwerfliche Welt ist. Darum konnte das Bild von den
zwei Wegen31 in den Missionsgebieten der Basler Mission32 so populär werden.

4. Die überschwengliche Begeisterung und Hingabe an die Sache Christi führte zu
manchen Formen eines enthusiastischen Christentums, das in den zur Tat bereiten
Missionaren zum Durchbruch kam und das die vornehm zurückhaltenden Väter der
Basler Mission nicht immer bremsen konnten und wollten. Wohl haben die Enthusiasten

den Apostel Paulus auf ihrer Seite, wenn er der Gemeinde zu Thessalonich
schrieb: «Den Geist dämpfet nicht!» (1. Thess. 5,19). Freilich hat derselbe Paulus
dieselbe Gemeinde zur Nüchternheit aufgerufen (1. Thess. 5,8). Das schroffe Vorgehen

eines impulsiven Menschengeistes lässt oft den Draufgänger vergessen, dass das
sanfte Wehen des Heiligen Geistes Herzen zu wahrhaftiger Umkehr reifen lässt.
Samuel Hebich, der spätere Indienmissionar, den das Komitee wegen frecher Unbot-
mässigkeit als Zögling entlassen wollte, hat während einer feierlichen Sitzung mit einer
Art «stürmischer Eigenberufung zum Missionsdienst» die starren Komiteeherren
umgestimmt33. Er ist das sprechende Beispiel eines enthusiastischen Missionars, der einem
englischen leichtsinnigen Offizier in Kannanur (Indien) das Fürchten beigebracht hat,
um ihm, wie er meinte, mit solchen evangelistischen Schreckschüssen zu einem neuen
Leben zu verhelfen34.

5. Der Pietismus wurde wach für die überkonfessionelle Weite des Christentums in
der Zersprengung des engen Konfessionalismus und mit der Betonung der gemeinsamen

christlichen Liebestätigkeit in der Ökumene der Tat. In Schaffhausen ist 1846 eine
kleine Schrift erschienen. Ihr Verfasser, ein einfacher Pfarrhelfer aus dem Dorf Lohn,
bekannte sich zur Basler Missionsgesellschaft, die «die wahre Union beider Kirchen
(der reformierten und der lutherischen) um einen mächtigen Schritt näher gebracht hat
in 1000 gläubigen Gliedern beider Konfessionen»35. Wahre Union heisst freiwillige

19



Union, «da jeder ohne Ausnahme seine freie Bestimmung gibt, sei er Geistlicher oder
Laie». Den strengen Konfessionalisten schrieb er folgende Worte ins Stammbuch:
«Man blickt ängstlich um sich, ob nicht unter jeder Blume im Garten des Bruders eine

Schlange liege, zuckt misstrauisch die Achsel, wenn Brüder einer anderen Farbe Jesum

bekennen, dass er der Herr sei. Ja, heisst es, die bekennen ihn freilich, als den Grund
des Lebens, aber es lässt sich noch fragen, wie ihnen Jesus der Grund des Lebens ist;
wenn sie auch die Hauptlehren mit uns bekennen, so geht es doch aus einem anderen
Geist»36. Und «es ist schlimm geworden mit der Mission, wenn die Sendboten mehr

geübt sind in dogmatischer Zungenfertigkeit als in den stillen Seufzern des verborgenen
Gebets»37.

Die überkonfessionelle Weite des Christentums zeigt sich z.B. auch in der
Wandlungsgeschichte der Basler Mission, kann man doch das Missionshaus an der Missionsstrasse

21 in Basel nicht mehr «das Haus der Basler Mission» nennen, sondern das

«Missionshaus Basel», in dem die verschiedenartigen Missionen ihre Sekretariate
haben, die in der «Kooperation evangelischer Missionen der KEM» zusammengefasst
sind38.

Von da aus gesehen zeigt sich die Geschichte der Basler Mission als ein Tummelplatz
verschiedenartigster missionarischer Experimente, was sich dann später diversifiziert
hat, ohne dass die Einheitsausrichtung ganz verloren gegangen wäre entsprechend den
verschiedenen Geistesgaben des Heiligen Geistes.

b) Die Basler Christentumsgesellschaft

Pfr. H. Bernoulli schrieb als damaliger Präsident des Stiftungsrates der Stiftung
Deutsche Christentumsgesellschaft den folgenden Satz: «Mag die Christentumsgesellschaft

in ihrem Sein und Wirken auch manches Fragwürdige enthalten, so stellt sie

doch im Wesentlichen einen wertvollen Beitrag zur Gesamtgeschichte der Kirche Jesu

Christi dar, und zwar vor allem dadurch, dass sie sich durch die Erwartung des die Welt
verwandelnden Reiches Gottes zu tatkräftigem eigenen Aufrichten von Zeichen des

kommenden Reiches unter den Völkern aufrufen liess, zum andern aber auch dadurch,
dass sie eine wahrhaft ökumenische Gemeinschaft bildete, in der Reformierte und
Lutheraner, Anglikaner und Nonkonformisten römische Katholiken und Griechisch-
Orthodoxe sich aneinander freuten und miteinander arbeiteten»39.

Die Christentumsgesellschaft «ist gegründet worden als eine über das ganze deutsche

Sprachgebiet reichende Gemeinschaft pietistischer Gruppen»40, die sich in weithin
zerstreuten Partikulargesellschaften verzweigt hatten. Aus den zuerst handschriftlich
verbreiteten, dann gedruckten Rundbriefen als Bindeglied zwischen den Partikulargesellschaften

entstand 1786 die Monatsschrift «Sammlungen für Liebhaber christlicher
Wahrheit und Gottseligkeit»41. Die Absicht dieser korrespondierenden Mitglieder ging
dahin, an der «reinen Lehre und an der wahren Gottseligkeit» festzuhalten. Man wollte

20



vor allem den Glauben behüten und bekräftigen und sah sich so als eine «societas de

fovenda seu confirmanda fide»42. Den einfachen Laienchristen ging es vor allem

darum, «eine glaubensstärkende Gemeinschaft (korrespondierender Pietisten> zu

schaffen», während der Gründer und Propagator der Christentumsgesellschaft, Joh.

Aug. Urlsperger (1728-1806), vor allem dem immer mehr um sich greifenden Irrtum
der Aufklärung entgegenwirken wollte. So wurde «von Anfang an ein Antagonismus
in das Unternehmen hineingetragen»43. Die Glieder der Gesellschaft wollten weder

offensiv noch defensiv wirken, wohl aber intensiv auf Frömmigkeitspflege ausgerichtet

bleiben, wie die 12 Zeilen eines Gedichtes anschaulich «den Ernst im Christentum»
dem Leser vor Augen halten:

Nie am fremden Joche ziehen;
Jede Fleischesfreyheit fliehen;
Gnade und Natur recht scheiden;

Spott und Schmach und alles leiden;
Sich mit Eckel anzusehen;
Wachen und im Glauben stehen;
Christum recht zu allem brauchen;
Alles ins Versöhnblut tauchen;
Stündlich näher in ihn dringen;
Bis aufs Blut im Kampfe ringen;
Sich ihm ganz zu eigen geben;
Ist der Ernst im Christenleben.

Man war in den Kreisen der Christentumsgesellschaft tolerant gegenüber den

Verschiedenheiten in den Konfessionen und den Lehrunterscheidungen beim Abendmahl,
denn fundamentale Lehrunterschiede gefährdeten die Eintracht und Zusammenarbeit
nicht44. Allerdings hatte diese Toleranz darin eine Grenze, dass man zwischen gläubig
und ungläubig streng zu trennen wusste. In den «Sammlungen» werden auf der einen

Seite «Lebensläufe erweckter frommer Christen mit Beispielen von Erweckung und

Bekehrung» geschildert, werden aber auf der andern Seite auch «Berichte weitergegeben

vom schrecklichen Ende ungläubiger Weltmenschen und Religionsspöttern». Die
ersten Missionserfolge in der Südsee werden als «Anfänge des hereinbrechenden
Reiches Gottes» interpretiert, und die amerikanischen Missionsnachrichten, die den Glauben

an die im «Westen aufgehende Sonne» wecken konnten45, werden begierig
aufgenommen. So wuchsen diese Frommen allmählich «aus ihrer selbsteigenen Erbauung»
heraus.

Die Christentumsgesellschaft wurde sehr verschieden beurteilt. Der von Hieronymus

Annoni berührte Pfr. zu St. Peter, Joh. Rud. Burckhardt (1738-1820), meinte,
dass im allgemeinen Zirkularschreiben der Christentumsgesellschaft «der Thon tiefer
unten genommen und mit weniger Zuversicht anfangsweise gesprochen werden

21



müsste»46: man sollte «nicht zu viel rühmen und versichern von den geringen Anfängen,

die nur Conatus (Versuche) und Molimina (Kraftanstrengungen), noch nicht
einmal Anfänge sind». Dieses Urteil eines vorsichtigen Baslers steht im Gegensatz zum
geistlichen Kämpen Pfr. Prof. Paulus Kind aus Chur, der begeistert ausrief: «Nun ist
ein Lager da von Streittern, die des Herrn Kriege führen wollen»47.

Aus Tübingen aber kommen warnende Stimmen aus dem Jahr 1782, worauf dann
1783 der endgültige Rückzug aus der Gesellschaft erfolgt ist: «Weil aber nicht jedes
gutgemeinte Vorhaben der Menschen dem Plan der Regierung Gottes gemäss ist und
man in seynem Dienst allzu geschäftig seyn kann, so besinnt man sich billig, ob die
Ausrichtung einer solchen Gesellschaft zur jetzigen Zeit nach dem wohlgefälligen
Willen Gottes angefangen und ausgeführt werden könne. Wir meinen aber Gründe zu
haben, solches zu verneinen»48. Das Chorfrauenstift Oberstenfeld meldet aus dem
Geist des Luthertums heraus Bedenken an: die Wege Gottes müssten «tiefer erkannt»
werden und ohne die «Ausgiessung des Heiligen Geistes» und «tiefgegründete und
wohl ausgeführte Bekehrungen könnte das Gesellschaftsleben nicht gedeihen»49. Auch
die «Freunde der Toleranz, Aufklärung und Menschenverbesserung» «werden es für
Pflicht halten, auf diese Gesellschaft und ihre Wirkungen und Schriften ganz besonders

aufmerksam zu seyn»50. Diese Freunde der Toleranz werden es wohl missbilligt
haben, dass von 71 Bänden der beim Verleger Joh. Jac. Thurneysen vorgesehenen
Schriften Voltaires auf Betreiben der Christentumsgesellschaft nur deren 49 gedruckt
werden durften51. Dass es sich bei der Gesellschaft um 1783 noch um eine unreife
Gestalt gehandelt haben muss, weiss ihr Sekretär H.J.F. Schmid zu berichten: die
Gesellschaft sei «einem Kind ähnlich, das krank aus Mutter-Leib gekommen»52.

Auch Joh. Kaspar Lavater hat bei der Beurteilung der Christentumsgesellschaft
scharfe Augen: «Sie mögen's gut meinen, aber Licht fehlt und freie forschende
Erkenntnis. Es ist ein schon in eine Form gegossenes Völklein, das über jedes ungewohnte
Wort erschrickt und in Ansehung seiner Begriffe, wie's natürlich ist, wenn die Begriffe
entlehnt sind, äusserst beschränkt ist.»53

Viel grobschlächtiger tönt es im gleichen Jahr 1784 aus Berlin: «Dieser Geist der
Antipathie gegen die Verschiedenheit der Denkungsart erhebt dieses Institut zu einer
wahren protestantischen Jesuitengesellschaft»54. Der aufklärerische Buchhändler
Friedrich Nicolai in Berlin sieht in Urlsperger «einen ganz gutmütigen Mann, aber von
sehr mässigen gelehrten Kenntnissen und Verstandeskräften»55 und mit seinen
Darlegungen über die Dreieinigkeit hat er mehr Verwirrung als Aufklärung angerichtet. Die
«Allgemeine deutsche Bibliothek» findet im Sommer 1786 die Basler Institution «eine
sehr unnötige Gesellschaft: was dieses Hin- und Wiederschicken (sc. von Berichten und
Protokollen) dem Christentum eigentlich helfen soll, lässt sich nicht wohl begreifen.
Es ist wohl nichts, als sehr unnütze Papierverderberey ...»56. Was ist das für ein
«faustisches Unchristentum», das «uns alle entweder zu Kindern oder zu Schwärmern
machen will»! In der «Allgemeinen Literaturzeitung» wird im Aug. 1786 eine Stimme
laut, die nach der Lektüre solcher Gesellschaftsberichte feststellen muss: «Immer ist es

22



fast dieselbe Leyer, immer das eintönige Gewinsel, und immer guckt bey aller Zerknirschung

der Pharisäer durch, der andere neben sich verachtet. Pietismus ist die ganze
Sache mit herrnhutischem Getändel durchwirkt, aber nicht der sanfte eines Speners

und Frankes, die doch noch dabei dachten und es nicht verschworen hatten, besseren

Einsichten Platz zu geben. Unsere Socii dagegen wollen die Welt mit Brettern zunageln,

allem Forschen ein Ende machen und die unfehlbare Kirche seyn»57.

Diese kritischen Stimmen zur Wirklichkeit der Christentumsgesellschaft müssen

auch darum gehört werden, weil es in der Basler Missionsgeschichte immer wieder

vorgekommen ist, dass missionarische Väter zu Fleldengestalten hochstilisiert worden
sind. Das ist z.B. in der 2. Auflage einer Biographie wie der von Zaremba geschehen, in
der man meinte die Schattenseiten unterschlagen zu dürfen. Gerade wenn die Basler

Mission «im Zeichen des Heiligen Geistes» ins Leben gerufen worden ist, so darf man
im Verlauf dieser Geschichte nicht vergessen, dass es zur Wirkungsweise dieses Heiligen

Geistes gehört, dass er zur Kritik und zur Selbstkritik anspornt. Das Aufklärungslicht

des Heiligen Geistes (Eph. 5,13.14) ist nicht zu fürchten, sondern zu erstreben:

«Mit dem blossen Vertuschen werden die Ärgernisse nicht weggeschafft»58.
Benrath schreibt gegen Ende seines Aufsatzes über die Basler Christentumsgesellschaft

den folgenden bedenkenswerten Satz: «Inwieweit sich die einfache Landbevölkerung,

wo sie der frommen Aufklärung zugeführt worden war, von der aufklärerischen

Theologie der Belehrung zur erwecklichen Theologie der Bekehrung bekehren

liess, ist schwer zu ermessen»59. Letzten Endes geht es weder um die Theologie der

Belehrung noch um die Theologie der Bekehrung! Jesus der Lehrer und Jesus der

Heiland lassen sich nicht gegeneinander ausspielen. Die Kinder der Aufklärung und die

Kinder des Pietismus bleiben berufen, sich zu dem einen Jesus zu bekehren, der sich in
seinem Heiligen Geist als Lehrer und Heiland neu offenbart. Damit stehen wir vor dem

Geheimnis Jesu und der Mission.

c) Die Gründung der Basler Mission im Zeichen des Heiligen Geistes

Die Männer, die sich am 25. September 1815 im Pfarrhaus zu St. Martin in Basel zur

Gründung der Basler Mission zusammengetan hatten, stellten sich unter das Wort des

Propheten Sacharja: «nicht durch Macht und nicht durch Kraft, sondern durch meinen

Geist, spricht Jahwe Zebaoth» (Sach. 4,6). Dieses Bibelwort ist heute noch am
zweiten Stock der Missionsbuchhandlung an der Missionsstrasse 21 in Stein gemeisselt

zu lesen. Es wurde immer wieder, vor allem bei den jährlichen Missionsfesten hervorgeholt

und neu bedacht.
Innerhalb der fünften Vision des Propheten Sacharja (Sach. 4,l-6a) liegt Vers 6a da

wie ein erratischer Block. Bezieht man es auf die Hindernisse des Jerusalemischen

Tempelbaus und deren Überwindung, gewinnt der Spruch «keine rechte Deutlichkeit»60.

Was konkret die Väter der Basler Mission vom Geist Gottes erwartet haben

23



mögen, bleibt noch völlig offen. Jedoch blickten sie von einem Erwartungsschwerpunkt

auf das Prophetenwort, das ihnen zukam: ausgerechnet in dem Jahr, als Napoleon

am 18. Juni 1815 in Waterloo seine Niederlage erlitten hatte und dann nach St.

Helena verbannt worden war, waren sie zur festen Überzeugung gekommen, dass sie in
welcher Form auch immer zur Missionsarbeit gerufen seien. Im Gegenzug zum
napoleonischen Unternehmen wollten sie kein eigenmächtiges religiöses Werk starten,
sondern warteten auf die Führung durch den Heiligen Geist.

Im Lauf ihrer Geschichte hat die Basler Mission in verschiedener Weise dieses Wort
des Propheten zu sich sprechen lassen. Bei der Aufrichtung des neuen Missionshauses

am 2. Juli 1859 hat ein Zimmermann vom Dach herunter die folgenden Worte gesprochen:

will wohnen dann der Geist des Herrn,
der Geist der Ordnung und der Zucht,
der nichts als Gottes Ehre sucht,
der Geist des Friedens, des Gebets;

ja, er will freundlich wohnen stets

und walten hier in diesem Haus
mit freier Macht jahrein und -aus.

Ein Jahr später, 1860, hat Dekan Riehm aus Pforzheim den eingesegneten Brüdern
im Blick auf den Geist des Herrn die problematische Mahnung zugerufen: «Seid

gehorsam! Ein Missionar muss schlechterdings willenlos sein»!
Beim Jahresfest 1947 gab Inspektor H. Witschi seiner Überzeugung Ausdruck, dass

«Mahnung und Verheissung dieses Wortes mehr gelte (als 1815), da die Türen nach
dem zweiten Weltkrieg auf die Felder überall aufgegangen sind»61, stellte dann aber
auch die kritische Frage, ob wirklich in allem missionarischen Geschehen Gottes Geist

am Werke sei. Für den damaligen Präsidenten der Basler Mission, Pfr. D. Alphons
Koechlin, war das Sacharjawort «grundlegend und wegleitend», es gehe dabei um
einen Kampf, in den Gott die Seinen in aller Welt hineinnimmt und aus ihrem
vermeintlichen Frieden herausruft. Es dürfe nicht so sein, dass die Kirche Gottes sich

gefalle in einem und sich genügen lasse an einem vermeintlichen Frieden, der nicht der
Friede Gottes ist, der von der Welt Besitz ergreifen will. Der Heimatinspektor Robert
Kurtz rief der Festgemeinde die doppelte Anfechtung in Erinnerung, ob es einen Sinn
habe, missionarisch weiterzumachen und ob man wirklich in allen Dingen finanziell
gesichert sein müsse, bevor man mit neuem Mut und mehr Gewissheit wieder ans Werk
gehen wolle. Schliesslich sah der Rektor des Missionsseminars, Dr. h.c. Heinrich
Geizer, im Sacharjaspruch «das lösende Wort im Blick auf die Freuden und Leiden,
Hoffnungen und Enttäuschungen, Segnungen und Sorgen» der Chinamission.

Beim 150. Jahresfest der Basler Mission 1965 sah sich ein Vertreter der Church of
South India veranlasst hervorzuheben, dass sie die Selbständigkeit der südindischen
Kirche dem Geist Gottes zu verdanken habe62, während der damalige Präsident der

24



Basler Mission, Pfr. Dr. h.c. Jacques Rossel, die Feststellung machte, dass «die
missionarische Situation der Kirche 1965 eine ganz andere sei als 1915, weil die Welt
der getrennten Völker und getrennten Kulturen sich zu einer einzigen Welt
entwickle»63. Schliesslich liess Oberkirchenrat Lutz die Zuhörer am Missionsfest das

Geheimnis des Geistes darin spüren, dass man im Rückblick auf die 150 Jahre der
Basler Missionsgeschichte nicht auf «menschliche Kraft, Klugheit und Frömmigkeit,
auch nicht auf die rastlosen Bemühungen eines grossen Heeres von Männern und
Frauen im Dienst der Basler Mission» pochen dürfe, wo doch immer wieder «unsere
Eigenmächtigkeit und Selbstherrlichkeit und viele Schwierigkeiten festzustellen seien,
die aus unserer menschlichen Art und Unart erwachsen sind»64. Schliesslich rief
Missionsinspektor Kleine von der Rheinischen Missionsgesellschaft die Festgemeinde dazu

auf, um diesen Geist Gottes zu bitten, der «die einzelnen Menschen und die Gemeinden»

lebendig mache65. Das Pfingstlied 186 des Schweizerischen Kirchengesangbuches,

das dem Aargauer Gesangbuch von 1844 entnommen worden ist, dürfte unter
dem Eindruck der erwachenden Missionsbewegung entstanden sein66, wo der in der

weiten Welt wirksame Gottesgeist angerufen wird: «O Heiliger Geist, o heiliger Gott,
du Leben, das die Welt durchwallt, du Feuer, das die Welt durchstrahlt, du Wort, das

alle Welt durchhallt».
Im Zusammenhang mit der Gründung der Basler Mission im «Zeichen des Heiligen

Geistes» sei zweier Ereignisse des Jahres 1815 gedacht. Das eine ist die sogenannte
Heilige Allianz, in der «Russland, Österreich und Preussen Europa in konservativem
Sinn zu stabilisieren suchten»67. Man erstrebte «eine Vereinigung der Völker zu einem

christlichen Bund, Umkehr von den verkehrten Prinzipien bisheriger Politik zu den

wahren Grundsätzen der Heiligen Schrift, Realisierung verbindender Brüderlichkeit,
Anwendung des göttlichen Liebesgebotes in politischen Entscheiden»68. Diese Heilige
Allianz weist mit ihrer Zielsetzung weit über das Jahr 1815 hinaus und hinüber in das

Zeitalter der Ökumene, in dem angesichts der bedrohten Erde sämtliche Nationen im
Blick auf den Noahbund Gen. 9 aufgerufen werden, die Geschwisterlichkeit aller
Menschen ins Auge zu fassen und auf politisch-wirtschaftlichem Feld umzukehren zur
erstrangigen Liebe Gottes gegenüber allen Menschen. Dabei tritt immer klarer zu

Tage, dass der Heilige Geist es nicht bloss mit sich bekehrenden Individuen oder sich

selber aufbauenden Gemeinden zu tun hat, sondern über das hinaus mit der Umgestaltung

der Verhältnisse aus bekehrten Herzen heraus69.

Das zweite Ereignis, dessen man hier zu gedenken hat, ist die eigentümliche Erscheinung

der evangelistisch wirkenden exzentrischen Frau von Krüdener10. Am 4. Juni
1815 trat sie dem russischen Herrscher gegenüber mit der Aufforderung zur Busse:

«Sie haben noch nicht die Gnade dessen empfangen, der allein auf Erden die Macht
hat, Sünden zu vergeben. Sie sind noch in Ihren Sünden. Sie haben sich noch nicht
gedemütigt vor Jesus»71. Aber die Wirksamkeit der Frau von Krüdener erstreckte sich

nicht nur auf die seelische Umkehr mächtiger Potentaten. Angesichts des bevorstehenden

Gerichtes Gottes rief sie zur Bruderschaft mit den Armen auf. Sie griff die soziale

25



«Ordnung» an, nach der der «besitzende und erwerbende Mensch der ganze Mensch
sei». Diese Haltung regte manche frommen Basler auf, die Geldbesitz und Christentum

in einem harmonischen Gleichgewicht zu halten suchten. So bekam Frau von
Krüdener mit ihren unverblümten Busspredigten einen «frommen Wunsch» zu hören:
«Möchte es doch dieser Frau klar werden, dass das Stören jeder Ordnung dem Geist
des Christentums diametral entgegen seye, und Gottes Ordnung ist es, war es und wird
es bis ans Ende der Tage bleiben: Reiche und Arme müssen untereinander seyn, der
Herr hat sie alle gemacht (Prov. 22,2)»72. Gegen Ende des Jahres 1815 hielt Frau von
Krüdener im «Wilden Mann» ihre religiösen Versammlungen ab. Die Gewissen mancher

reicher Basler wurden geweckt: «Manches Schmuckkästlein, mancher lang
verwahrte Schatz, manche reiche Geldspende gelangte infolge ihres Einflusses in die
Hände des Präsidenten oder Kassiers (der Baseler Mission), wodurch das Komitee in
seinem Mut gestärkt wurde.»73

Die Grosstante von Adolf Christ, Salome Frey, hatte als Anhängerin von Frau von
Krüdener «ihr Haus den Reichsgottesmännern ihrer bedeutsamen Zeit» geöffnet. Sie

vertiefte sich «in echter Sehnsucht nach der grossen schönen Ewigkeit» in die Lektüre
von Sterbeliedern74, wirkte aber auf ihren Grossneffen, der Basler Ratsherr war und
Komiteemitglied der Basler Mission wurde, so weiter, dass dieser es verstand, im Blick
auf die schöne Ewigkeit «Weisheit, Hingabe und Tatkraft»75 für die Belange der
Missionsgesellschaft mit ihren schwierigen Aufgaben einzusetzen.

Im Blick auf die Heilige Allianz und Frau von Krüdener lässt sich abschliessend zum
dritten Abschnitt des 2. Kapitels das folgende sagen: der Heilige Geist reicht weit
hinaus über persönliche Belange und christliche Gemeindeanliegen. Er weckt Völker
und Nationen zu neuem Denken auf. Der Heilige Geist hat es nicht nur auf persönliche
Bekehrung, sondern auch auf die Befreiung vom Mammon abgesehen. Die
Gleichsetzung des sozialen status quo mit dem echten Geist des Christentums ist ein
Missverständnis der christlichen Wahrheit.

26


	Hintergrund und Anfänge der Basler Mission

