Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte
Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 2.: Hintergrund und Anfange der Basler Mission

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2. Kapitel:
Hintergrund und Anfiange der Basler Mission

a) Der Pietismus

Will man die frommigkeitsgeschichtliche Bewegung des Pietismus verstehen, so wird
man ihr nicht gerecht, wenn man sie bloss als Fortsetzung, Vertiefung oder Verinnerli-
chung der Reformation ins Auge fasst. Sie ist zusammen mit der Aufkldrung ein Kind
des 18. Jahrhunderts und teilt mit der Aufklidrung die Miéngel der Einseitigkeit. Pochte
die Aufkliarung auf die Vernunft, so der Pietismus auf das Herz des Menschen. Beide
haben in relativer Berechtigung zwei verschiedene «Provinzen» des zum Glauben
gerufenen ganzen Menschen vor Augen gehabt. Es ist aus der Geschichte der Basler
Mission deutlich abzulesen, wie sehr der Pietismus diese Missionsbewegung mitbe-
stimmt hat. Es wire verkehrt, am relativen Wahrheitsgehalt des Pietismus vorbeizuge-
hen und seinen Wert nicht hervorheben zu wollen. Aber es wire ebenso verkehrt, den
Pietismus mit dem Christentum als solchem identifizieren zu wollen.

Wenn ich im folgenden fiinf Charakteristika des Pietismus hervorzuheben suche, so
sind sie mir deutliche, aber nicht eindeutige Zeichen des Heiligen Geistes.

1. Im Pietismus wird ein frommer Subjektivismus betont. Jesus Christus, der fiir die
Menschen gestorben und auferstanden ist, will in der Christuserfahrung personlich zur
Wirksamkeit kommen. Darum wurden z.B. die Kandidaten der Basler Mission bei
ihrer Anmeldung zum Missionsdienst nach ihrer personlichen Glaubenserfahrung
gefragt. Der Pietismus stellt zwar der Christenheit die Frage, ob jemand Christ sein
konne, ohne das Heil in Jesus Christus personlich erfahren zu haben. Aus der neueren
Geschichte der Basler Mission hat man aber auch erkennen konnen, dass sich
Menschen fiir die Missionsarbeit motivieren lassen, ohne einer nachweisbaren beson-
deren personlichen Glaubenserfahrung (im pietistischen Sinn) teilhaftig geworden zu
sein.

2. Die theologische Wissenschaft ist fiir den Pietisten eine gefahrliche Sache. Man
kann zu ihr nur dann ein positives Verhiltnis gewinnen, wenn man mit dem Herzen
Theologe ist («pectus facit theologum»). Aber gerade von da aus ist «die kritische
Uberpriifung der kirchlichen Uberlieferung an der Bibel selber den denkenden
Christen geboten», wie der wiirttembergische Lehrer am Basler Missionshaus, Adolf
Kinzler, in einer Schrift ausgefiihrt hat28. So gehen Herz und Kopf miteinander ein
Biindnis ein in der Uberzeugung, dass der christliche Glaube «durch das durch die
unmittelbare Wirkung Gottes auf den Menschengeist erzeugte innere Leben zustande»
komme??. Es konnte dann allerdings nicht ausbleiben, dass im Widerstreit zwischen

18



Orthodoxie und freigesinntem Christentum Ende des 19. Jahrhunderts Freunde und
Gegner der Bibelkritik sich auch innerhalb der Basler Mission in die Haare gerieten,
wie denn ja auch bis heute die Berechtigung und Tragweite der bibelkritischen Arbeit
gerade auf dem Platz Basel eine offene Frage bleibt. Die Feststellung des Kirchenge-
schichtlers H. Hermelink, die er fiir das 19. Jahrhundert notiert hat: «das theologisch
nur halbgebildete Heer der «Reichsgottesarbeiter> tobte gegen die allzeit zu kritische
Universitdtstheologie»3? gilt auch noch fiir das 20. Jahrhundert.

3. Der Pietismus neigt zur «ecclesiola in ecclesia», zum «Kirchlein in der Kirche».
Die Wahlgemeinschaft der Frommen, die in heutigen Hauskreisen wieder zum Leben
gekommen ist und damit ein urchristliches Erbe aufzunehmen sucht, kann nicht
verstanden werden ohne die Wirkungsweise des Heiligen Geistes, steht aber in Gefahr,
den Glauben an die Kirche, in der Unkraut und Weizen zusammenwachsen (Matth.
13,30) preiszugeben zugunsten des Glaubens an die eigene fromme Gruppe, die um sich
selber kreist. Dazu wird die Offnung zu der fragenden, suchenden und schreienden
Welt gefdhrdet. Das Nein zur gefihrlich-verwerflichen Welt ldsst ein gebrochenes
Verhiltnis zur Welt des Schopfers entstehen. Man meint von vornherein und eindeutig
zu wissen, was im Konkreten verwerfliche Welt ist. Darum konnte das Bild von den
zwei Wegen3! in den Missionsgebieten der Basler Mission32 so populédr werden.

4. Die iiberschwengliche Begeisterung und Hingabe an die Sache Christi fithrte zu
manchen Formen eines enthusiastischen Christentums, das in den zur Tat bereiten
Missionaren zum Durchbruch kam und das die vornehm zuriickhaltenden Viter der
Basler Mission nicht immer bremsen konnten und wollten. Wohl haben die Enthusia-
sten den Apostel Paulus auf ihrer Seite, wenn er der Gemeinde zu Thessalonich
schrieb: «Den Geist dampfet nicht!» (1. Thess. 5,19). Freilich hat derselbe Paulus
dieselbe Gemeinde zur Niichternheit aufgerufen (1. Thess. 5,8). Das schroffe Vorge-
hen eines impulsiven Menschengeistes l4sst oft den Draufginger vergessen, dass das
sanfte Wehen des Heiligen Geistes Herzen zu wahrhaftiger Umkehr reifen lasst.
Samuel Hebich, der spatere Indienmissionar, den das Komitee wegen frecher Unbot-
méssigkeit als Zogling entlassen wollte, hat wihrend einer feierlichen Sitzung mit einer
Art «stiirmischer Eigenberufung zum Missionsdienst» die starren Komiteeherren um-
gestimmt33. Er ist das sprechende Beispiel eines enthusiastischen Missionars, der einem
englischen leichtsinnigen Offizier in Kannanur (Indien) das Fiirchten beigebracht hat,
um ihm, wie er meinte, mit solchen evangelistischen Schreckschiissen zu einem neuen
Leben zu verhelfen34.

5. Der Pietismus wurde wach fiir die iiberkonfessionelle Weite des Christentums in
der Zersprengung des engen Konfessionalismus und mit der Betonung der gemeinsa-
men christlichen Liebestitigkeit in der Okumene der Tat. In Schaffhausen ist 1846 eine
kleine Schrift erschienen. Ihr Verfasser, ein einfacher Pfarrhelfer aus dem Dorf Lohn,
bekannte sich zur Basler Missionsgesellschaft, die «die wahre Union beider Kirchen
(der reformierten und der lutherischen) um einen méchtigen Schritt ndher gebracht hat
in 1000 glaubigen Gliedern beider Konfessionen»35. Wahre Union heisst freiwillige

19



Union, «da jeder ohne Ausnahme seine freie Bestimmung gibt, sei er Geistlicher oder
Laie». Den strengen Konfessionalisten schrieb er folgende Worte ins Stammbuch:
«Man blickt dangstlich um sich, ob nicht unter jeder Blume im Garten des Bruders eine
Schlange liege, zuckt misstrauisch die Achsel, wenn Briider einer anderen Farbe Jesum
bekennen, dass er der Herr sei. Ja, heisst es, die bekennen ihn freilich, als den Grund
des Lebens, aber es ldsst sich noch fragen, wie ihnen Jesus der Grund des Lebens ist;
wenn sie auch die Hauptlehren mit uns bekennen, so geht es doch aus einem anderen
Geist»3, Und «es ist schlimm geworden mit der Mission, wenn die Sendboten mehr
geiibt sind in dogmatischer Zungenfertigkeit als in den stillen Seufzern des verborgenen
Gebets»37,

Die iiberkonfessionelle Weite des Christentums zeigt sich z.B. auch in der Wand-
lungsgeschichte der Basler Mission, kann man doch das Missionshaus an der Missions-
strasse 21 in Basel nicht mehr «das Haus der Basler Mission» nennen, sondern das
«Missionshaus Basel», in dem die verschiedenartigen Missionen ihre Sekretariate
haben, die in der «Kooperation evangelischer Missionen der KEM» zusammengefasst
sind38.

Von da aus gesehen zeigt sich die Geschichte der Basler Mission als ein Tummelplatz
verschiedenartigster missionarischer Experimente, was sich dann spéater diversifiziert
hat, ohne dass die Einheitsausrichtung ganz verloren gegangen wire entsprechend den
verschiedenen Geistesgaben des Heiligen Geistes.

b) Die Basler Christentumsgesellschaft

Pfr. H. Bernoulli schrieb als damaliger Pridsident des Stiftungsrates der Stiftung
Deutsche Christentumsgesellschaft den folgenden Satz: «Mag die Christentumsgesell-
schaft in ihrem Sein und Wirken auch manches Fragwiirdige enthalten, so stellt sie
doch im Wesentlichen einen wertvollen Beitrag zur Gesamtgeschichte der Kirche Jesu
Christi dar, und zwar vor allem dadurch, dass sie sich durch die Erwartung des die Welt
verwandelnden Reiches Gottes zu tatkraftigem eigenen Aufrichten von Zeichen des
kommenden Reiches unter den Vélkern aufrufen liess, zum andern aber auch dadurch,
dass sie eine wahrhaft 6kumenische Gemeinschaft bildete, in der Reformierte und
Lutheraner, Anglikaner und Nonkonformisten romische Katholiken und Griechisch-
Orthodoxe sich aneinander freuten und miteinander arbeiteten»3°.

Die Christentumsgesellschaft «ist gegriindet worden als eine iiber das ganze deutsche
Sprachgebiet reichende Gemeinschaft pietistischer Gruppen»4?, die sich in weithin
zerstreuten Partikulargesellschaften verzweigt hatten. Aus den zuerst handschriftlich
verbreiteten, dann gedruckten Rundbriefen als Bindeglied zwischen den Partikularge-
sellschaften entstand 1786 die Monatsschrift «Sammlungen fiir Liebhaber christlicher
Wabhrheit und Gottseligkeit»#!. Die Absicht dieser korrespondierenden Mitglieder ging
dahin, an der «reinen Lehre und an der wahren Gottseligkeit» festzuhalten. Man wollte

20



vor allem den Glauben behiiten und bekraftigen und sah sich so als eine «societas de
fovenda seu confirmanda fide»*2. Den einfachen Laienchristen ging es vor allem
darum, «eine glaubensstirkende Gemeinschaft <korrespondierender Pietisten» zu
schaffen», wihrend der Griinder und Propagator der Christentumsgesellschaft, Joh.
Aug. Urlsperger (1728-1806), vor allem dem immer mehr um sich greifenden Irrtum
der Aufkliarung entgegenwirken wollte. So wurde «von Anfang an ein Antagonismus
in das Unternehmen hineingetragen»#3. Die Glieder der Gesellschaft wollten weder
offensiv noch defensiv wirken, wohl aber intensiv auf Frommigkeitspflege ausgerich-
tet bleiben, wie die 12 Zeilen eines Gedichtes anschaulich «den Ernst im Christentum»
dem Leser vor Augen halten:

Nie am fremden Joche ziehen;
Jede Fleischesfreyheit flichen;
Gnade und Natur recht scheiden;
Spott und Schmach und alles leiden;
Sich mit Eckel anzusehen;
Wachen und im Glauben stehen;
Christum recht zu allem brauchen;
Alles ins Verséhnblut tauchen;
Stiindlich ndher in ihn dringen;
Bis aufs Blut im Kampfe ringen;
Sich ihm ganz zu eigen geben;

Ist der Ernst im Christenleben.

Man war in den Kreisen der Christentumsgesellschaft tolerant gegeniiber den Ver-
schiedenheiten in den Konfessionen und den Lehrunterscheidungen beim Abendmahl,
denn fundamentale Lehrunterschiede gefahrdeten die Eintracht und Zusammenarbeit
nicht#. Allerdings hatte diese Toleranz darin eine Grenze, dass man zwischen gldubig
und ungldubig streng zu trennen wusste. In den «Sammlungen» werden auf der einen
Seite «Lebensldufe erweckter frommer Christen mit Beispielen von Erweckung und
Bekehrung» geschildert, werden aber auf der andern Seite auch «Berichte weitergege-
ben vom schrecklichen Ende ungldubiger Weltmenschen und Religionsspottern». Die
ersten Missionserfolge in der Siidsee werden als «Anfiange des hereinbrechenden Rei-
ches Gottes» interpretiert, und die amerikanischen Missionsnachrichten, die den Glau-
ben an die im «Westen aufgehende Sonne» wecken konnten4’, werden begierig aufge-
nommen. So wuchsen diese Frommen allméhlich «aus ihrer selbsteigenen Erbauung»
heraus.

Die Christentumsgesellschaft wurde sehr verschieden beurteilt. Der von Hierony-
mus Annoni beriihrte Pfr. zu St. Peter, Joh. Rud. Burckhardt (1738-1820), meinte,
dass im allgemeinen Zirkularschreiben der Christentumsgesellschaft «der Thon tiefer
unten genommen und mit weniger Zuversicht anfangsweise (!) gesprochen werden

21



miisste»*®: man sollte «nicht zu viel rithmen und versichern von den geringen Anfén-
gen, die nur Conatus (Versuche) und Molimina (Kraftanstrengungen), noch nicht
einmal Anfiange sind». Dieses Urteil eines vorsichtigen Baslers steht im Gegensatz zum
geistlichen Kampen Pfr. Prof. Paulus Kind aus Chur, der begeistert ausrief: «Nun ist
ein Lager da von Streittern, die des Herrn Kriege fithren wollen»#7.

Aus Tiibingen aber kommen warnende Stimmen aus dem Jahr 1782, worauf dann
1783 der endgiiltige Riickzug aus der Gesellschaft erfolgt ist: «Weil aber nicht jedes
gutgemeinte Vorhaben der Menschen dem Plan der Regierung Gottes gemadss ist und
man in seynem Dienst allzu geschéftig seyn kann, so besinnt man sich billig, ob die
Ausrichtung einer solchen Gesellschaft zur jetzigen Zeit nach dem wohlgefilligen
Willen Gottes angefangen und ausgefiihrt werden kénne. Wir meinen aber Griinde zu
haben, solches zu verneinen»*8. Das Chorfrauenstift Oberstenfeld meldet aus dem
Geist des Luthertums heraus Bedenken an: die Wege Gottes miissten «tiefer erkannt»
werden und ohne die «Ausgiessung des Heiligen Geistes» und «tiefgegriindete und
wohl ausgefiihrte Bekehrungen konnte das Gesellschaftsleben nicht gedeihen»#. Auch
die «Freunde der Toleranz, Aufkldrung und Menschenverbesserung» «werden es fiir
Pflicht halten, auf diese Gesellschaft und ihre Wirkungen und Schriften ganz beson-
ders aufmerksam zu seyn»0. Diese Freunde der Toleranz werden es wohl missbilligt
haben, dass von 71 Bénden der beim Verleger Joh. Jac. Thurneysen vorgesehenen
Schriften Voltaires auf Betreiben der Christentumsgesellschaft nur deren 49 gedruckt
werden durften®!. Dass es sich bei der Gesellschaft um 1783 noch um eine unreife
Gestalt gehandelt haben muss, weiss ihr Sekretdr H.J.F. Schmid zu berichten: die
Gesellschaft sei «einem Kind dhnlich, das krank aus Mutter-Leib gekommen»32.

Auch Joh. Kaspar Lavater hat bei der Beurteilung der Christentumsgesellschaft
scharfe Augen: «Sie mégen’s gut meinen, aber Licht fehlt und freie forschende Er-
kenntnis. Es ist ein schon in eine Form gegossenes Vélklein, das iiber jedes ungewohnte
Wort erschrickt und in Ansehung seiner Begriffe, wie’s natiirlich ist, wenn die Begriffe
entlehnt sind, dusserst beschrankt ist.»33

Viel grobschldchtiger tont es im gleichen Jahr 1784 aus Berlin: «Dieser Geist der
Antipathie gegen die Verschiedenheit der Denkungsart erhebt dieses Institut zu einer
wahren protestantischen Jesuitengesellschaft»34. Der aufklidrerische Buchhindler
Friedrich Nicolai in Berlin sieht in Urlsperger «einen ganz gutmiitigen Mann, aber von
sehr méssigen gelehrten Kenntnissen und Verstandeskriften»35 und mit seinen Darle-
gungen Uber die Dreieinigkeit hat er mehr Verwirrung als Aufkldrung angerichtet. Die
«Allgemeine deutsche Bibliothek» findet im Sommer 1786 die Basler Institution «eine
sehr unnotige Gesellschaft: was dieses Hin- und Wiederschicken (sc. von Berichten und
Protokollen) dem Christentum eigentlich helfen soll, ldsst sich nicht wohl begreifen.
Es ist wohl nichts, als sehr unniitze Papierverderberey ...»%. Was ist das fiir ein
«faustisches Unchristentum», das «uns alle entweder zu Kindern oder zu Schwiarmern
machen will»! In der «Allgemeinen Literaturzeitung» wird im Aug. 1786 eine Stimme
laut, die nach der Lektiire solcher Gesellschaftsberichte feststellen muss: «Immer ist es

22



fast dieselbe Leyer, immer das eintonige Gewinsel, und immer guckt bey aller Zerknir-
schung der Pharisder durch, der andere neben sich verachtet. Pietismus ist die ganze
Sache mit herrnhutischem Getédndel durchwirkt, aber nicht der sanfte eines Speners
und Frankes, die doch noch dabei dachten und es nicht verschworen hatten, besseren
Einsichten Platz zu geben. Unsere Socii dagegen wollen die Welt mit Brettern zuna-
geln, allem Forschen ein Ende machen und die unfehlbare Kirche seyn»37.

Diese kritischen Stimmen zur Wirklichkeit der Christentumsgesellschaft miissen
auch darum gehort werden, weil es in der Basler Missionsgeschichte immer wieder
vorgekommen ist, dass missionarische Viter zu Heldengestalten hochstilisiert worden
sind. Das ist z.B. in der 2. Auflage einer Biographie wie der von Zaremba geschehen, in
der man meinte die Schattenseiten unterschlagen zu diirfen. Gerade wenn die Basler
Mission «im Zeichen des Heiligen Geistes» ins Leben gerufen worden ist, so darf man
im Verlauf dieser Geschichte nicht vergessen, dass es zur Wirkungsweise dieses Heili-
gen Geistes gehort, dass er zur Kritik und zur Selbstkritik anspornt. Das Aufkldrungs-
licht des Heiligen Geistes (Eph. 5,13.14) ist nicht zu fiirchten, sondern zu erstreben:
«Mit dem blossen Vertuschen werden die Argernisse nicht weggeschafft»38.

Benrath schreibt gegen Ende seines Aufsatzes iiber die Basler Christentumsgesell-
schaft den folgenden bedenkenswerten Satz: «Inwieweit sich die einfache Landbevol-
kerung, wo sie der frommen Aufkldrung zugefiihrt worden war, von der aufkléreri-
schen Theologie der Belehrung zur erwecklichen Theologie der Bekehrung bekehren
liess, ist schwer zu ermessen»>®. Letzten Endes geht es weder um die Theologie der
Belehrung noch um die Theologie der Bekehrung! Jesus der Lehrer und Jesus der
Heiland lassen sich nicht gegeneinander ausspielen. Die Kinder der Aufkldrung und die
Kinder des Pietismus bleiben berufen, sich zu dem einen Jesus zu bekehren, der sich in
seinem Heiligen Geist als Lehrer und Heiland neu offenbart. Damit stehen wir vor dem
Geheimnis Jesu und der Mission.

¢) Die Griindung der Basler Mission im Zeichen des Heiligen Geistes

Die Minner, die sich am 25. September 1815 im Pfarrhaus zu St. Martin in Basel zur
Griindung der Basler Mission zusammengetan hatten, stellten sich unter das Wort des
Propheten Sacharja: «nicht durch Macht und nicht durch Kraft, sondern durch mei-
nen Geist, spricht Jahwe Zebaoth» (Sach. 4,6). Dieses Bibelwort ist heute noch am
zweiten Stock der Missionsbuchhandlung an der Missionsstrasse 21 in Stein gemeisselt
zu lesen. Es wurde immer wieder, vor allem bei den jahrlichen Missionsfesten hervor-
geholt und neu bedacht.

Innerhalb der fiinften Vision des Propheten Sacharja (Sach. 4,1-6a) liegt Vers 62 da
wie ein erratischer Block. Bezieht man es auf die Hindernisse des Jerusalemischen
Tempelbaus und deren Uberwindung, gewinnt der Spruch «keine rechte Deutlich-
keit»%0. Was konkret die Viter der Basler Mission vom Geist Gottes erwartet haben

23



mogen, bleibt noch vollig offen. Jedoch blickten sie von einem Erwartungsschwer-
punkt auf das Prophetenwort, das ihnen zukam: ausgerechnet in dem Jahr, als Napo-
leon am 18. Juni 1815 in Waterloo seine Niederlage erlitten hatte und dann nach St.
Helena verbannt worden war, waren sie zur festen Uberzeugung gekommen, dass sie in
welcher Form auch immer zur Missionsarbeit gerufen seien. Im Gegenzug zum napo-
leonischen Unternehmen wollten sie kein eigenméchtiges religioses Werk starten, son-
dern warteten auf die Fiihrung durch den Heiligen Geist.

Im Lauf ihrer Geschichte hat die Basler Mission in verschiedener Weise dieses Wort
des Propheten zu sich sprechen lassen. Bei der Aufrichtung des neuen Missionshauses
am 2. Juli 1859 hat ein Zimmermann vom Dach herunter die folgenden Worte gespro-
chen:

... will wohnen dann der Geist des Herrn,
der Geist der Ordnung und der Zucht,
der nichts als Gottes Ehre sucht,

der Geist des Friedens, des Gebets;

ja, er will freundlich wohnen stets

und walten hier in diesem Haus

mit freier Macht jahrein und -aus.

Ein Jahr spater, 1860, hat Dekan Riehm aus Pforzheim den eingesegneten Briidern
im Blick auf den Geist des Herrn die problematische Mahnung zugerufen: «Seid
gehorsam! Ein Missionar muss schlechterdings willenlos sein»!

Beim Jahresfest 1947 gab Inspektor H. Witschi seiner Uberzeugung Ausdruck, dass
«Mahnung und Verheissung dieses Wortes mehr gelte (als 1815), da die Tiiren nach
dem zweiten Weltkrieg auf die Felder iiberall aufgegangen sind»®!, stellte dann aber
auch die kritische Frage, ob wirklich in allem missionarischen Geschehen Gottes Geist
am Werke sei. Fiir den damaligen Prasidenten der Basler Mission, Pfr. D. Alphons
Koechlin, war das Sacharjawort «grundlegend und wegleitend», es gehe dabei um
einen Kampf, in den Gott die Seinen in aller Welt hineinnimmt und aus ihrem ver-
meintlichen Frieden herausruft. Es diirfe nicht so sein, dass die Kirche Gottes sich
gefalle in einem und sich geniigen lasse an einem vermeintlichen Frieden, der nicht der
Friede Gottes ist, der von der Welt Besitz ergreifen will. Der Heimatinspektor Robert
Kurtz rief der Festgemeinde die doppelte Anfechtung in Erinnerung, ob es einen Sinn
habe, missionarisch weiterzumachen und ob man wirklich in allen Dingen finanziell
gesichert sein miisse, bevor man mit neuem Mut und mehr Gewissheit wieder ans Werk
gehen wolle. Schliesslich sah der Rektor des Missionsseminars, Dr. h.c. Heinrich
Gelzer, im Sacharjaspruch «das losende Wort im Blick auf die Freuden und Leiden,
Hoffnungen und Enttauschungen, Segnungen und Sorgen» der Chinamission.

Beim 150. Jahresfest der Basler Mission 1965 sah sich ein Vertreter der Church of
South India veranlasst hervorzuheben, dass sie die Selbstdndigkeit der siidindischen
Kirche dem Geist Gottes zu verdanken habe®?, wihrend der damalige Prisident der

24



Basler Mission, Pfr. Dr. h.c. Jacques Rossel, die Feststellung machte, dass «die
missionarische Situation der Kirche 1965 eine ganz andere sei als 1915, weil die Welt
der getrennten Volker und getrennten Kulturen sich zu einer einzigen Welt ent-
wickle»®3. Schliesslich liess Oberkirchenrat Lutz die Zuhorer am Missionsfest das
Geheimnis des Geistes darin spiiren, dass man im Riickblick auf die 150 Jahre der
Basler Missionsgeschichte nicht auf «menschliche Kraft, Klugheit und Frommigkeit,
auch nicht auf die rastlosen Bemiihungen eines grossen Heeres von Ménnern und
Frauen im Dienst der Basler Mission» pochen diirfe, wo doch immer wieder «unsere
Eigenmaichtigkeit und Selbstherrlichkeit und viele Schwierigkeiten festzustellen seien,
die aus unserer menschlichen Art und Unart erwachsen sind»%4. Schliesslich rief Mis-
sionsinspektor Kleine von der Rheinischen Missionsgesellschaft die Festgemeinde dazu
auf, um diesen Geist Gottes zu bitten, der «die einzelnen Menschen und die Gemein-
den» lebendig mache®. Das Pfingstlied 186 des Schweizerischen Kirchengesangbu-
ches, das dem Aargauer Gesangbuch von 1844 entnommen worden ist, diirfte unter
dem Eindruck der erwachenden Missionsbewegung entstanden sein®, wo der in der
weiten Welt wirksame Gottesgeist angerufen wird: «O Heiliger Geist, o heiliger Gott,
du Leben, das die Welt durchwallt, du Feuer, das die Welt durchstrahlt, du Wort, das
alle Welt durchhallt».

Im Zusammenhang mit der Griindung der Basler Mission im «Zeichen des Heiligen
Geistes» sei zweier Ereignisse des Jahres 1815 gedacht. Das eine ist die sogenannte
Heilige Allianz, in der «Russland, Osterreich und Preussen Europa in konservativem
Sinn zu stabilisieren suchten»®’. Man erstrebte «eine Vereinigung der Vélker zu einem
christlichen Bund, Umkehr von den verkehrten Prinzipien bisheriger Politik zu den
wahren Grundsitzen der Heiligen Schrift, Realisierung verbindender Briiderlichkeit,
Anwendung des gottlichen Liebesgebotes in politischen Entscheiden»%8. Diese Heilige
Allianz weist mit ihrer Zielsetzung weit {iber das Jahr 1815 hinaus und hiniiber in das
Zeitalter der Okumene, in dem angesichts der bedrohten Erde siamtliche Nationen im
Blick auf den Noahbund Gen. 9 aufgerufen werden, die Geschwisterlichkeit aller
Menschen ins Auge zu fassen und auf politisch-wirtschaftlichem Feld umzukehren zur
erstrangigen Liebe Gottes gegeniiber allen Menschen. Dabei tritt immer klarer zu
Tage, dass der Heilige Geist es nicht bloss mit sich bekehrenden Individuen oder sich
selber aufbauenden Gemeinden zu tun hat, sondern iiber das hinaus mit der Umgestal-
tung der Verhdltnisse aus bekehrten Herzen heraus®.

Das zweite Ereignis, dessen man hier zu gedenken hat, ist die eigentiimliche Erschei-
nung der evangelistisch wirkenden exzentrischen Frau von Kriidener’. Am 4. Juni
1815 trat sie dem russischen Herrscher gegeniiber mit der Aufforderung zur Busse:
«Sie haben noch nicht die Gnade dessen empfangen, der allein auf Erden die Macht
hat, Siinden zu vergeben. Sie sind noch in Ihren Siinden. Sie haben sich noch nicht
gedemiitigt vor Jesus»’!, Aber die Wirksamkeit der Frau von Kriidener erstreckte sich
nicht nur auf die seelische Umkehr méchtiger Potentaten. Angesichts des bevorstehen-
den Gerichtes Gottes rief sie zur Bruderschaft mit den Armen auf. Sie griff die soziale

25



«Ordnung» an, nach der der «besitzende und erwerbende Mensch der ganze Mensch
sei». Diese Haltung regte manche frommen Basler auf, die Geldbesitz und Christen-
tum in einem harmonischen Gleichgewicht zu halten suchten. So bekam Frau von
Kriidener mit ihren unverbliimten Busspredigten einen «frommen Wunsch» zu horen:
«Mochte es doch dieser Frau klar werden, dass das Storen jeder Ordnung dem Geist
des Christentums diametral entgegen seye, und Gottes Ordnung ist es, war es und wird
es bis ans Ende der Tage bleiben: Reiche und Arme miissen untereinander seyn, der
Herr hat sie alle gemacht (Prov. 22,2)»72, Gegen Ende des Jahres 1815 hielt Frau von
Kriidener im «Wilden Mann» ihre religiosen Versammlungen ab. Die Gewissen man-
cher reicher Basler wurden geweckt: «Manches Schmuckkistlein, mancher lang ver-
wahrte Schatz, manche reiche Geldspende gelangte infolge ihres Einflusses in die
Hinde des Présidenten oder Kassiers (der Baseler Mission), wodurch das Komitee in
seinem Mut gestarkt wurde.»”3

Die Grosstante von Adolf Christ, Salome Frey, hatte als Anhingerin von Frau von
Kriidener «ihr Haus den Reichsgottesmédnnern ihrer bedeutsamen Zeit» geéffnet. Sie
vertiefte sich «in echter Sehnsucht nach der grossen schénen Ewigkeit» in die Lektiire
von Sterbeliedern’, wirkte aber auf ihren Grossneffen, der Basler Ratsherr war und
Komiteemitglied der Basler Mission wurde, so weiter, dass dieser es verstand, im Blick
auf die schone Ewigkeit «Weisheit, Hingabe und Tatkraft»’5 fiir die Belange der
Missionsgesellschaft mit ihren schwierigen Aufgaben einzusetzen.

Im Blick auf die Heilige Allianz und Frau von Kriidener lésst sich abschliessend zum
dritten Abschnitt des 2. Kapitels das folgende sagen: der Heilige Geist reicht weit
hinaus tiber personliche Belange und christliche Gemeindeanliegen. Er weckt Volker
und Nationen zu neuem Denken auf. Der Heilige Geist hat es nicht nur auf persénliche
Bekehrung, sondern auch auf die Befreiung vom Mammon abgesehen. Die
Gleichsetzung des sozialen status quo mit dem echten Geist des Christentums ist ein
Missverstdndnis der christlichen Wahrheit.

26



	Hintergrund und Anfänge der Basler Mission

