
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 1.: Basel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Kapitel:
Basel

Wer von der Pfalz auf den Rhein hinunterblickt und seine Augen in die Weite schweifen

lässt, erschaut badisches und elsässisches Land. Er wird sich dessen bewusst, dass

der Strom, der Gross- und Kleinbasel trennt, zur Nordsee fliesst. Vom Flusslauf her

müsste die Stadt Basel nicht dazu verurteilt sein, als «eng begrenzter Stadtstaat»3 zu
einer Provinzstadt zu verkümmern oder zu verkommen. Sie hat sich, wie ihre
Geschichte lehrt, auf die Welt zu geöffnet, wenn man an das Basler Konzil (1431-1447),
an die 1460 gegründete Universität oder an die chemischen Industrien denkt.

Mit der 1815 erfolgten Gründung der Basler Mission (s. darüber Kap. 2c) kommt die

Frage auf die Stadt Basel zu, ob die zur Welt hin offene Stadt sich in ihrer Geschichte
als eine «für die leidende Welt offene Stadt»4 zeigen werde. Mit der Gründung eines

Missionsinstituts ist inmitten der Stadt Basel ein Zeichen für den ursprünglichen Sinn

von «Ökumene» gesetzt worden. Dieses ursprünglich griechische Wort bedeutet

eigentlich «die bewohnte Welt»5, die «noch bewohnbare Erde».
Bevor das Münster zu Beginn des 9. Jahrhunderts stand, siedelten die Kelten auf

dem Hügel zwischen Birsig und Birs. Das Land mit seinen Bewohnern war da, bevor
ein christlicher Kirchenbau dastand6. Wenn das dritte Missionshaus der Basler Mission
nach dem ersten Domizil im Haus zum Panther (1816-1820) zwischen der Rittergasse
und dem St. Albangraben7 und nach der Niederlassung im «Bärischen Haus» an der
Leonhardstrasse (1820-1860)8 1861 «in stiller Lage vor der Stadt am jetzigen Ort an der
Missionsstrasse errichtet wurde - um dem stets zunehmenden, den Unterricht in der
Missionsschule schädlichen Gassenlärm zu entkommen», so war damit ein symbolischer

Schritt aus den Mauern der Stadt in die «Weite des Landes» getan. Man hatte
diesen Entschluss fassen können, weil Christoph Merian-Burckhardt der Mission
100 000 Franken vermacht und Ratsherr und Komiteemitglied Karl Sarasin eine

Liegenschaft zuhanden des Komitees vor dem Spalentor gekauft hatte9. Die «Symbiose
von eher bigotter Religiosität und quickem Geschäftssinn»10 trifft jedenfalls, wie die

obigen zwei Beispiele zeigen, nicht auf das ganze «fromme Basel» zu.
Der Name der Basler Mission führt zur Frage nach der etymologischen Bedeutung

von Basel. Sie ist strittig. Basel ist in der Tat ein «Reizwort»11. Als reformierter Basler

Theologe neige ich dazu, die Interpretation Ökolampads aufzunehmen, der, wohl
unter Anlehnung an Apk. 19,16 auf Christus als den König der Könige hinwies. Seinen

umfangreichen Jesajakommentar hat er dem Basler Rat mit den Worten gewidmet:
«So soll auch Basel seinen Namen haben von keinem irdischen König; denn keinem
solchen ist es Untertan, sondern von Jesus Christus soll Basel wirklich heissen die Stadt
des grossen Königs, dem alle Ehre sei. Amen.12»

14



Ihrem Namen nach ist also und bleibt die Basler Mission auf den ausgerichtet, der
seine Königsherrschaft mit seinem Diensteinsatz an der verlorenen und sich verlierenden

Menschheit unter Beweis gestellt hat und der sich Boten sucht, die als Frieden-
schaffer und Heilbringer ihn in der Welt ankündigen. Darum ist die Vermutung von
August Meyer nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen, nach der der Name Basel

mit Basilios dem Grossen zusammengehangen haben könnte13. Es ist bekannt, dass

sich Basilios der Krankenpflege angenommen hat und dass er in der Nähe seines

Bischofssitzes Caesarea ein grosses Spital bauen liess, das sich zu Ehren des Basilios
Basilias genannt hat. In der Frühzeit des Christentums sah man die Heilung der Seelen

und das Gesundmachen der Kranken zusammen. Wenn es nahe lag, dass «die
kleinasiatischen Missionare diese Idee auch in unsere Gegend brachten»14, so liegt hier ein
starker Hinweis darauf, dass der Name Basel mit dem letzten innersten Missionsmotiv
zusammengehangen haben könnte: Boten ziehen aus, um das ganzheitliche Heil den
Menschen anzukündigen und anzubahnen, damit sie aus allen geistigen Verstiegenheiten,

materialistischen Verkommenheiten und innerlichen Einseitigkeiten zum frohen
und freien Gemeinschaftsdienst erwachten, nimmt sich doch der «König der Könige»
der Seelen und der Leiber in ihren Nöten an.

Es ist darum sinnvoll, wenn auf der Gedenkmünze des Bürgerrates der Stadt Basel

die lateinische Aufschrift «DOMINE CONSERVA NOS IN PACE» das drachenartige

Phantasiewesen des Basilisken umschliesst15. Es wäre die Aufgabe der Basler
Mission in ihrer weitergehenden Geschichte, dem auf die Basler Bürgerschaft bezogenen

«NOS» eine extensive Auslegung zu geben, damit die vor der Gefahr einer provinziellen

Kleinstadt stehende Polis sich mit der übrigen erlösungsbedürftigen Menschheit
verbunden weiss. Dann wird auch klar ersichtlich, dass «die symbolische Bedeutung
Basels mit <Aufstand und Leiden) »16, aber auch mit «Leiden und Aufstand» (Mark.
9,27!) zu tun hat!

Im Kreuzgang beim Münster wird man der Zeichen des Bildersturms zur Reformationszeit

gewahr, der auch Basel nicht verschont hat17. Wenn die «Emotionen und
kurzatmigen Einschätzungen verhaftete, den kulturellen Verlust ohne Not verstärkende

abendländische Tradition des Bildersturms auch aussereuropäische Erdteile
erfasst hat»18, so wird im Blick auf die Basler Missionsgeschichte gefragt werden

müssen, in welchem Masse die Basler Missionare vom Makel des Bildersturms
freigesprochen werden können. Der Ungeist des Bildersturms zittert noch im deutschschweizerischen

Kirchengesangbuch nach, wenn nach dem Wortlaut des Kirchenliedes die
Christen einander ermutigen sollten, die falschen Götzen zu Spott zu machen, weil der

Herr Gott ist (Lied 49,8). Von der Dritten Welt her wird heute der Ruf laut, dass man
sorgfältiger mit den «Bildern der ausserchristlichen Menschen umzugehen lernen

müsse» und dass es an der Zeit wäre, «aus der Mission die bösen Geister auszutreiben»,
d.h. «die Furcht vor dem Aberglauben und vor dem Synkretismus» zu verlieren19.

Ein Thema meldet sich hier zu Worte: wie die Basler Mission in ihrer Geschichte mit

15



der Realität der verlangenden und seufzenden «Heiden» umgegangen ist und inwiefern
sie sich aus einem europäischen Überlegenheitsbewusstsein heraus gegen die im Bann
von Feindbildern vorgenommene Verunglimpfung andersartiger Menschen als
unterentwickelten Kindern oder dämonischen Wesen zur Wehr gesetzt hat. In einem Brief
aus dem Jahr 1669 aus Angola wurde der afrikanische Mensch mit den folgenden
Worten beschrieben und damit dämonisiert: «les habitants: démons par la differenté
du visage, démons par la couleur du corps, démons dans l'âme et par la volonté
déterminée du mal, démons par leur pensées, leur superstitions, les maléfices et les

sorcelleries auxquelles ils pensent continuellement, démons par les mensonges énormes
qu'ils vous débitent, démons dans leurs actions ,»20.

Hinsichtlich der Bilderfrage wird die Basler Mission wie überhaupt die reformierte
Kirche in ihrer weitergehenden Geschichte um das Verständnis ringen müssen, die
abzulehnenden und zu überwindenden Feindbilder von den zu verarbeitenden Visionen

(Acta 2,17) zu unterscheiden mit dem Durchblick auf den Herrn der Herren, der
zum tätigen Glaubenswerk aufruft. Die Abwege bloss religiöser Ästhetik und
vergewaltigender Kreuzzüge sind versperrt und ungangbar geworden.

Wenn es wahr ist, dass «das Basler Missionswerk sich immer im Spannungsfeld
zwischen Aufbruch und Verankerung in der Tradition befindet»21, so stellt sich die
Frage nach dem Zusammenhang von Kontinuität und Veränderung. Im Blick auf
diesen Zusammenhang sei hingewiesen auf die geheimnisvolle Formel EADEM MU-
TATA RESURGO, die der Basler Mathematiker Jacob Bernoulli (1656-1705) mit der
logarithmischen Spirale auf seinen Grabstein setzen liess. Wenn Bernoulli in einem
Brief an Leibniz 1697 bekannte, dass die göttliche Gnade ihm ein mathematisches
Problem lösen half22, so scheint es mir eine providentielle Fügung zu sein, dass der von
seinem berühmten Bruder Johann Bernoulli verachtete Jacob Bernoulli mit der
mathematischen Formel in der Stadt Basel ein Geheimnis anzeigen konnte, um das sich auf
missionarischem Gebiet die Basler Mission in ihrer 175jährigen Geschichte bemühte.
Ergänzt man die Formel durch das Wörtlein ANIMA23, so leuchtet eine theologische
Wahrheit auf, auf die ich schon 1945 hinweisen wollte24. Hatte man in der Alten Kirche
neben anderen Formulierungen im Glaubensbekenntnis die Formel geprägt SARKOS
ANASTASIS, so wollte man damit «das zu erwartende wunderbare Handeln des

Erlösergottes am todverfallenen Menschen bekennen»25. Damit wird die Kontinuität
des sterblichen Menschen festgehalten. Gleichzeitig weist aber die mathematische
Formel daraufhin, dass der zur Auferstehung gerufene Mensch sich in einen Verwand-
lungsprozess hineingestellt weiss (1. Kor. 15,51). Der Philosoph Wittgenstein hat
gerade diese Paradoxie herausgespürt26: «Du darfst weder wünschen noch versuchen,
ein anderer zu sein als du wirklich bist», «versuche, ein anderer Mensch zu werden».

Transponiert man diese eschatologische Schau in die Missionsgeschichte, so wird
hier die glückliche Spannung deutlich zwischen dem konservativen und dem progressiven

Element: der bei seinem Namen gerufene Mensch geht seiner Verwandlung in der
Auferstehung entgegen. Auf diese Spannung weisen die beiden Lesarten der Geistver-

16



heissung hin, die man bei Johannes 16,13 finden kann: «Wenn aber der Geist der
Wahrheit kommen wird, wird er euch in aller (bereits geschenkten) Wahrheit leiten»
(konservatives Element), «wenn aber der Geist der Wahrheit kommen wird, wird er
euch in alle neu sich offenbarende Wahrheit leiten» (progressives Element).

Die Geschichte der Basler Mission zeigt, wie auf missionarischem Feld diese
Doppelerfahrung immer wieder gemacht werden konnte. Damit folgte sie der Aufforderung
Heinrich Pestalozzis: «Werde nie wieder, was du vorher wärest. Aber verliere kein
Gutes, das du vorhin hattest»27.

17


	Basel

