
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 169 (1991)

Artikel: Erfahrungen mit der Basler Mission und ihrer Geschichte

Autor: Bieder, Werner

Kapitel: 8.: Diensteinsätze in Kamerun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006844

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006844
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8. Kapitel:
Diensteinsätze in Kamerun

a) Einleitung

Afrika ist ein weiter und vielgestaltiger Kontinent. Die Basler Mission hat vor allem an
der Goldküste und in Kamerun gearbeitet. Ich hatte Gelegenheit, in Kamerun 1962 und
in Ghana 1962/63 acht Monate zu leben, zu lernen und zu lehren. In diesem Sinn werfe

ich Streiflichter auf die Zeit der erlebten acht Monate. Es sind selbst erfahrene
Momentaufnahmen. Pfr. Dr. h.c. Walter Lüthi hielt einst eine Predigt über die Völkertafel

in Gen. 10. Er verwendete dabei das Bild vom Luftschiff des Grafen Zeppelin.
Fuhr das Schiff des Nachts durch die Lande, so sah man in und mit der erfahrenen

Dunkelheit die Lichtspur des weiterfliegenden Schiffs. So sah der Prediger den von
Geschlecht zu Geschlecht weitergehenden Segen Jahwes vor Augen. Licht- und
Schattenseiten aus der Missionsgeschichte ausfindig zu machen, das ist eine verheissungs-
volle Aufgabe, weil keine Geschichte einfach «ausläuft», sondern weiterwirkt und
nach kritischen Forschern ruft. Das Dunkel hellt sich auf, die Lichtspur zielt auf das

verheissene Reich Gottes.
Die Basler Mission fing ihre Missionsarbeit 1884 in Kamerun an. Sie übernahm die

Arbeit von der englischen Baptistenmission. Sie hoffte, im deutschen Kolonialgebiet,
in das die deutsche «Schutzmacht» «nicht wie ein Friedensengel, sondern als ein

verheerendes Unwetter einzog»241, evangelisches Christentum zu pflanzen, christliche
Volksschulen zu errichten und Lehrer und Prediger aus den Eingeborenen heranzubilden242.

78 Jahre nach Beginn der Basler Missionsarbeit machte sich die aus der Basler

Mission hervorgegangene presbyterianische Kirche daran, ihre eigene Kirchenordnung
neu zu überprüfen. In dieser Zeit begann mein Dienst in Kamerun.

Am 18. April 1962 kam es zu einem getrost schmerzlosen Abschied von den Lieben,
als ich mit fünf Kamerunischen Freunden, die im Missionshaus zu Basel mit mir
studiert hatten243, zur Reise nach Kamerun aufbrach. Der Nachtflug von Paris brachte

uns nach Kano in Nordnigerien, wo ich am 19. April um 3 Uhr früh zum ersten Mal
afrikanischen Boden betrat, den ich erst wieder am 17. Januar 1963 mit meiner Frau
verlassen sollte.

Nachdem ich 1956 in Edinburg im Missionshaus der schottischen Kirche etwas

Englisch gelernt hatte, hielt es die Leitung der Basler Mission für angebracht, dass ich

mich als Studienleiter für ausziehende Missionare, die sich jetzt gern als «fraternal
workers» zu bezeichnen pflegen («brüderliche Mitarbeiter»), um die Gleichrangigkeit

94



mit den Schwarzen zu betonen, in einem afrikanischen College als theologischer
Lehrer betätigen solle. Darum kam es zu diesem Einsatz im fremdsprachigen Gebiet.

Ich sollte nun bald die Erfahrung machen, dass der Missionsdienst in Afrika ein
völlig anderes Gesicht zeigen wird, als ich es vom Lehrbetrieb an der theologischen
Fakultät in Basel gewohnt war, hatte ich doch jeweils für ein bevorstehendes Semester
mich gründlich vorbereitet, um mit einem Manuskript bewaffnet in den Lehrsaal zu
treten und meine Arbeit den Studenten vorzutragen. Aber der in Kamerun erwartete
Dozent, der am 19. April in Duala landete, kam erst am 12. Juni zum Lehreinsatz. Was
hatte ich denn in den 7 Wochen zu tun? An einem Basler Missionsfest wurde für viele
überraschend und für andere ärgerlich das Leitwort ausgegeben: GEHT HIN UND
LERNT!244 Ohne dass ich das vorher genau zu wissen bekommen hätte, wurde ich, wie
das die Umstände ergaben, in eine Lernschule hineingenommen. Wer in Afrika
Evangelium lehren will, hat zuerst nicht in erster Linie aus Büchern, sondern aus den
Kontakten mit schwarzen und weissen Mitmenschen zu lernen. Von dieser Lernschule
sei im Folgenden zunächst gehandelt.

b) Sieben Wochen in der Lernschule

Mein erster Dienst, der von mir erwartet wurde, war die Beteiligung an der
Abendmahlsfeier am Gründonnerstag in der Kirche von Buea und bei der Hochzeitsfeier für
ein junges Ehepaar aus dem Kanton Bern an Ostern. Ich hatte das Harmonium zu
spielen. Zwischen Karfreitag und Ostern half ich der Frau von Präses Bachmann, die
Ostereier zu färben und in einem Gespräch mit Pfr. Aaron Su die Ohren zu spitzen, der
sich kritisch über den schweizerischen kirchlichen Kantönligeist und die Zerrissenheit
in den christlichen Kirchen äusserte. Mir wurde schon in den ersten Tagen bewusst,
dass ein christlicher Missionar sich in der Mobilität des Einsatzes zu üben hat. Wenn
man grosse Missionare wie William Carey245 oder Albert Schweitzer bewundert wegen
ihrer Begabungen in manchen Sparten, so vergisst man gern, dass auch und gerade die
gewöhnlichen Missionsleute einem Training unterliegen, bei dem sie Tag um Tag in
fremder Umgebung zu lernen haben, das zu geben, was dem Nächsten dient. Wie recht
hatte doch mein Grossvater, als der über 80 Jahre alte Mann bei seinem Besuch in
Oberhallau in den dreissiger Jahren mir als jungem Dorfpfarrer im Blick auf das
Gartenland ums Pfarrhaus herum zu bedenken gab: «Das ist dann eine andere
Wissenschaft!» Er rief mich damit von der Studierstube «auf den Boden» herunter «zu den
Leuten»! So wurde ich gleich in den ersten festlichen Ostertagen, nachdem am späten
Karsamstag Abend Trommelklänge von einem Geheimbundfest246 her an mein Ohr
gedrungen waren, vom Schreibtisch und von den Büchern weg - und unter die
Menschen geholt.

Ich lernte dann bei der durchgeführten Missionarskonferenz in Buea die Sorgen,
Nöte und Probleme der Missionsleute kennen. Arbeitsmässige Überlastung und die

95



grosse räumliche Distanz eines «einäugigen» Komitees machten den Mitarbeitern zu
schaffen. Es wurde darum auch die Forderung laut, dass der Afrikainspektor der
Basler Mission einmal ein Jahr lang als Feldsekretär draussen amten sollte, um sich ein
nicht durch Briefkorrespondenz getrübtes, eigenes Bild zu verschaffen von dem, was
sich an Ort und Stelle wirklich zutrug.

Bald kam dann der Aufzug in Nyasoso, wo ich im Pfarr- und Katechistenseminar zu
lehren hatte. Vorderhand aber nahm ich an der Synode der presbyterianischen Kirche
von Westkamerun teil247. Ich liess mich von Werner Schöni für die in Nordnigerien zu
startende Missionsarbeit begeistern248 und setzte mich mit dem Wahlspruch auseinander,

den der für die Schulen verantwortliche Martin Stucki sich zur Devise gemacht
hatte: «Gelobt sei, was hart macht» - im Gegenzug zu der im Aufkommen begriffenen
antiautoritären Erziehung und in Übereinstimmung mit Nietzsche: «Alle Schaffenden
aber sind hart»249.

Es wurde beschlossen, dass ich mit dem österreichischen Missionar Karl-Heinz
Rathke eine mehrtägige Buschreise in das mehr als 2000 Meter hoch gelegene Mandani-
gebiet (die «Kamerunische Schweiz») unternehmen solle. Zunächst reisten wir zur
Station Fotabe, wo Rathkes ihr Standquartier hatten.

Beim Durchblättern eines reich bebilderten Afrikabuches wurde mir klar: man kann
wohl viel im Bilderbuch sehen, im Film oder auf Blitzreisen wahrnehmen, aber man
sieht an vielem vorbei und sieht nicht hindurch250. Je länger einsichtige Europäer sich
in einem afrikanischen Land aufgehalten haben, um so wortkarger werden sie, weil
hinter den vielen Details, die sie zum Besten geben können, das Geheimnis des fremden
Kontinents mit seinen verschiedenartigen Menschen immer grösser wird.

Beim neuerlichen Durchgehen meines Kamerunischen Tagebuches wird mir be-

wusst, wie sich seit 27 Jahren hinsichtlich der Probleme afrikanischer Entwicklung bei
allen Veränderungen doch sehr wenig auf das Gute hin verbessert hat. Ich las damals in
einem 1948 erschienenen Buch Eindrückliches über die Probleme afrikanischer
Entwicklung251: «Armut und Unglück werden kommen, wenn man nicht mehr Sorge trägt
für das Land und dessen Bebauung»! «Haben sich die kapitalistischen Kolonisatoren
nicht auf den Wohlstand der Städte und Handelszentren beschränkt und haben sie

nicht vergessen, dass sie den Afrikanern Anteil geben müssten an diesem Wohlstand?»
Das Verbrechen der erzwungenen Minenarbeit mit den Familienzerreissungen, den
Hungerproblemen und Wegelagerernöten wird drastisch geschildert: die Kinder wachsen

verwahrlost in den Arbeitscamps auf, das Dorf sieht nichts vom verdienten Geld,
wo alte, faule und energielose Männer zurückbleiben. Wer Sorge trägt für das Land
und dessen Bebauung, wird im Waldboden den Regen nicht rasch abfliessen lassen,
sondern ihn als Schwammboden schützen, der «verwertet und bewahrt» und die
«Sammlung der Wasser» garantiert. Der in Kalimantan (Indonesien) im Landbau tätig
gewesene Missionar Joh. Gustav Flach hat die ökologisch und ökonomisch wichtige
Bibelstelle vom «Bauen und Bewahren»252 neu entdeckt und versucht, Folgerungen für
die landwirtschaftliche Praxis daraus zu ziehen. Und die Mission hatte unter ihren

96



Mitarbeitern einen begnadeten Basler Wasserschmecker, der dazu half, dass

Zisternenbohrungen mit Weisheit und Einsicht vorgenommen werden konnten (Jakob
Grest).

Aber schliesslich bin ich ja nicht nach Kamerun gereist, um Bilderbücher
anzuschauen und entwicklungspolitische Studien in mich aufzunehmen. So nahm mich
denn Rathke mit, zunächst auf eine kurze Inspektionsreise in den Niederungen um
Fotabe, hatte der Missionar doch 21 Gemeindlein zu betreuen. Rathke bearbeitete die

von den Katecheten eingesandten Predigten. Da wurden z.B. moralische Schlussfolgerungen

aus dem Glauben gezogen: «Wenn wir so glauben könnten wie die kanaanä-
ische Frau nach Matth. 15, würden wir bei allen Taten Erfolge aufweisen»! Oder es

lässt sich ein Prediger dazu animieren, aus Exodus 20,1-6 eine Brandrede gegen den

Schmuck zu halten253. Für einen anderen Prediger ist es wichtig zu betonen, dass die
Kirche ein Spital ist, in dem Jesus sein Heilungsamt ausübt. Rathke stellt manchmal
ein falsches Überlegenheitsgefühl der Lehrer fest, die als die «Gebildeteren» gegenüber
den Katechisten sich gern predigen hören. Manche wissen schon zum voraus, was sie zu
predigen haben, bevor sie nur richtig auf den angegebenen Text hingehört haben. Sie

lesen dann aus jedem Text «die Bekehrung zu Jesus» heraus254.

Manchmal gestaltete sich die Inspektionsreise zu einer missionarischen Strafaktion
aus. Nach dem Verhör im Presbyterium einer Gemeinde wurde z.B. eine

Schuldentilgungsübereinkunft unterzeichnet, nach der der «Kirchendieb» monatlich einen Betrag
abstottern musste, bis die Finanzen wieder in Ordnung gebracht sind in der Hoffnung,
dass der Sünder seine Verantwortung in Geldsachen vor Gott lernen wird.

Bei der eigentlichen Buschreise durchquerten wir zu Fuss Dörfer, deren Bewohner

ganz verschiedene Splittersprachen redeten. Vor langer Zeit waren durch Wanderungen

in diese afrikanische Ecke (wo die Uferlinie des Kontinents nach Süden umbiegt)
einst die verschiedensten Stämme aufgebrochen und konnten noch bis heute ihre
Sprache bewahren255. Auf den Märkten verständigten sich die Leute mit dem Pidgin-
English. Bei den einfachen Buschhütten, wo wir des Nachts Unterkunft fanden,

grüssten uns mit Kreide an der Haustüre niedergeschriebene Bibelsprüche: «Wer des

Dürftigen spottet, der höhnt dessen Schöpfer» (Prov. 17,5); «Mein ist Silber und

Gold, spricht der Herr» (Haggai 2,8); «God's time is the best» (vgl. Pred. 3,11). Auch
nach 27 Jahren reden solche Sprüche eine besondere Sprache von diesen Kamerunischen

Buschhütten her zum damaligen europäischen Buschwanderer!
Bei den Gemeindebesuchen machte ich die unterschiedlichsten Erfahrungen. Eine

Gemeinde bekam, weil sie ihr Kirchendach nicht repariert hatte, kein Abendmahl
gespendet. Anderswo wurden Fragen zum apostolischen Glaubensbekenntnis gestellt.
Eindrücklich, aber auch problematisch waren für mich die sog. Beichtdurchgänge.
Einzelne Gemeindeglieder bekannten vor dem Missionar ihre Sünden oder ihre Skrupel,

damit sie sich einen Zugang zum Abendmahl schaffen konnten. Gemeindeglieder
wurden ermahnt, das Haus des Katechisten endlich auszubessern oder die Kirchensteuer

zu entrichten. Einer Frau, die ihren Hunger anmeldete, wurde Faulheit vorge-

97



worfen: wer nicht pflanzt, kann auch nicht essen! Der Missionar organisierte für
Oktober/November einen Jugendtag, an dem ein Singwettstreit durchgeführt, Bibelrätsel

gelöst und Fussball gespielt werden sollte.
Ein Gemeindlein mit nur fünf eingeschriebenen Gemeindegliedern zeichnete sich

durch eine besondere Lahmheit aus: weil der Katechist nicht «läuft», «läuft» nichts!
Beim Abendmahlsgottesdienst in der dortigen Gemeinde (in einer Scheune!) hatte sich

zusätzlich eine Frau, angetan mit ihrem Taufgewand, aus einer anderen Gemeinde

eingefunden. Sie war ihrem Mann davongelaufen und meinte, sich die Segnungen des

Abendmahls in einer fremden Gemeinde holen zu können. Rathke verweigerte ihr das

Abendmahl. Am anderen Morgen dankte ihm die weggewiesene Frau: sie sei bereit, zu
ihrem Mann wieder zurückzukehren256.

Im Gespräch mit einem Häuptling hörten wir von der unseligen Konkurrenz
zwischen katholischen und evangelischen Schulen, so dass ich mich zu fragen begann,
wozu diese Jagd nach der Jugend im Namen des Christentums dienlich sein könnte!257

Ein anderes Mal taufte ich im Gottesdienst bei einem tropischen Gewitter vor
herumhuschenden Hunden und angesichts von stillenden Frauen einen erwachsenen
Burschen. Bei Schulbesuchen wurden wir hie und da enttäuscht. Ein Lehrer las ohne

Kontakt mit den Kindern 1. Sam. 16,1-13 (die Geschichte von Sauls Ungehorsam!)
und stellte auch keine Fragen. Darauf erzählte Rathke dieselbe Geschichte den
Kindern.

Allmählich merkte ich, was1 ein Missionar in Kamerun alles zu sein hat: Fussballin-
struktor, Uhrenreparateur, Medizinmann, forscher Erzieher, konkreter Seelsorger,
Finanzmann, Buchhalter, sprachbegabter Mensch, Psychologe, Theologe! Aber ist ein
Tausendsassa oder ein Hansdampf in allen Gassen schon ein Missionar? Als wir auf
mehr als 2000 Meter Höhe unseren Übernachtungsplatz im Schulhaus zu Fotang
gefunden und hinter dem Moskitonetz Kräftigung in der Nacht geholt hatten, da sahen

wir beim Aufstehen am folgenden Morgen ein einfaches, von Kindern hergestelltes
Mosaik (s. Bild) zu unseren Häuptern. Der Anblick gab mir die Antwort auf die Frage,
wer ein rechter Missionar sei. Ein aus vielen kleinen Steinen zusammengesetztes Jesusbild

war zu sehen: Jesus breitet seine Arme aus und ruft die Schulkinder mit der
Rechentafel in der linken Hand zu sich. Ich sah mich, den damals bald einundfünfzig-
jährigen ausserordentlichen Professor der Theologie an der Universität Basel als ein
lernbereites Kind, das sich auf einer Buschreise mit einem österreichischen Freund
«wanderschaftlicherweise» für den Diensteinsatz in Pfarr- und Katechistenseminar
vorzubereiten suchte und dabei gerade auf der Buschwanderung jeden Tag bei den

profanen Dingen des Alltags erfuhr, wie dieser Jesus mit seiner Gnade Nöte und
Probleme aufdeckend der «Schlüssel zum Leben» wird, mit welchem Lied uns einmal
eine Schulklasse (in der einheimischen Sprache) beim Dorfeingang begrüsst hatte. Mir
wurde klar: Seminaristen und ihr Dozent, der Missionar und sein Begleiter müssten
sich doch um den einen Missionsmann Jesus scharen! Ist denn nicht Jesus der
«Gegenstand» der christlichen Theologie? Wie kann ich Studenten lehren, wie kann

98



QVA»'V^ Cje&ï-fl-* LrvM.tÀoks 2J^vr' Rex>&&n-

| 4^vt<>^tC' ' ^uvwutft

haM^dbu ei^e- ^cÀ^v^d
-mew ci^r Ou/i $few©kfc«v ft^w «X^-

k^JUùo^d. ^WîrK^eXl- krwrti^

(jÀtl^Vcu^g) ^ ^ SCsklïtjbu
^LxxA* oLc^c t&/Co cx-vt^öi, *U\JL/\s "ë*i cÄ*s

£xxX?L£x ^ cle^. ^BxxrU- to cuUiM*. ßiMHvx.

-yvxx/c- cjH-Cvt- A^Ct C^O^v j^L^yfe-

l"-^j
4-î tA/J- -r ^

CA/çU^XrCM' WoL (*</(/rtA*ivi H&rf- 4r<Àv!



der Tausendsassa von einem Missionar den Kamerunern ein Kameruner werden, ohne
als lernbereites Kind bei Jesus sich stets neu einzufinden? Der Spruch an der Wand des

Schulhauses («Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi sei mit euch allen, Amen») und
das verantwortungsvolle Rechnen im Geldgeschäft gehören zusammen!

So einfach läuft die Sache in Wirklichkeit nicht, wie ich sie 17 Jahre später in einem
Schulhaus in Trimmis (GR) zur Belehrung der Kinder an der Schulhauswand lesen

konnte: «der Lehrer lehrt, der Schüler lernt»258. In der Lebensschule geht es anders zu!
Was lehrten mich doch schon auf der Buschreise die fremden afrikanischen Menschen,
worauf es im Leben ankommt und wovor man sich in acht zu nehmen hat259. Und wie
fing ich an zu spüren, dass gerade hinter diesen fremden Menschen der eine Jesus
aufsteht und uns gerade durch diese andere Denk- und Lebensart zu bedenken gibt (im
Positiven und im Negativen!), wie unser Leben sich zu gestalten hat!

Gerade auf den Höhen der «Kamerunischen Schweiz» wurden uns Erfahrungen
zuteil, die uns zeigten, wie Not und Verheissung im Namen Jesu zusammengehören.

a. Die Kinder von Fotang empfingen uns mit dem Lied: «Wir, wir sind die Kinder
von Fotang, wenn ihr uns kennen lernen wollt, müsst ihr zu uns hinaufsteigen!» Was
für ein Symbolwert steckt in diesem Lied! Nur durch Anstrengungen aller Art (im
Hinaufsteigen und im «Hinuntersteigen»!) kommen wir ein Stück weit zum Kennenlernen

des Afrikaners. Was uns «unter kundiger Führung» erklärt wird, will im
Direktkontakt «er-fahren» werden!

b. Die Leute von Bamumbu riefen uns als Bekenner ihres Glaubens an einem
Musikfest zu: «Wir, die Leute von Bamumbu, sind bereit, den Weg mit Gott zu
starten». Leider ist dieser fröhliche Start in den gemeinschaftlichen Gottesglauben
unheilvoll dadurch gestört worden, dass Glieder des feindlichen Bamilekestammes ins
Dorf eingedrungen sind und Tod gesät haben. Auch auf Kamerunischen Höhen
erfährt ein kleines Christengemeindlein, was die Apostel Jesu auf ihrer Missionsreise
erlitten haben: «Wir müssen durch viele Trübsale ins Reich Gottes eingehen.» (Apg.
14,22)

c. Bei den kritischen Besprechungen mit den Katecheten und den Dorflehrern trat zu
Tage, wie einerseits doch noch der europäische Missionar das Sagen hat und wie
andrerseits manches im Argen liegt. Soll ein Missionar einen Lehrer ungestraft seinen
Weg gehen lassen, wenn er eine Schülerin mit ein wenig Geld dazu verführt, in der
Schulpause mit ihm «im Busch» Geschlechtsverkehr zu haben260? Kann es ihm
gleichgültig sein, wenn er biblische Geschichten den Kindern einfach vorliest und
entweder zu faul oder zu unfähig sich zeigt, eine Geschichte spannend zu erzählen261?

Kann er es einem Lehrer durchgehen lassen, wenn er völlig unvorbereitet seinen
Klassenunterricht absolviert? Oder wenn er Dinge erzählt, die er gar nicht verstanden
hat? Solche Beispiele zeigen, wie schwierig es ist, zum gelebten Evangelium so zu
mahnen, dass eine freudige Bereitschaft zur Umkehr vom bösen Weg eintritt. Lässt
sich übrigens etwas Segensvolles auf einer vierzehntägigen Buschreise bei einem
Feldmissionar erwarten, der 21 Gemeinden zu betreuen hat?

100



d. Im Gespräch kamen wir u.a. darauf zu sprechen, wie schwierig es für den
afrikanischen Menschen ist, von sich aus Initiative zu entwickeln. Der Afrikaner ist
abhängig von den «Ordnungen», in denen er aufgewachsen ist und die ihn von den
Ahnen her in der Dorfgemeinschaft bestimmen. Aber nun sind nach der Kolonialzeit
diese festen Ordnungen am Zerbrechen. Fremdländische Zivilisation manchmal
schlimmster Sorte überflutet die neuen afrikanischen Staaten, und die verantwortlichen

Führer, die aus den immer noch weitergrassierenden Stammesfehden
herauszukommen suchen, tasten nach einer Staatsform, die nicht Spielball zwischen Ost
und West werden, sondern die das Ganze des Volkslebens zum Blühen und Reifen
bringen will. Und gerade im Zusammenhang mit solchen Gesprächen wurde mir das

besondere Geheimnis der Basler Mission bewusst: sie versucht, in ihrer missionarischen

Verkündigung den weltweiten bewussten oder unbewussten Schrei nach Gott in
die Horizontale auszuziehen. Ihre Boten verkommen aber nicht im horizontalen
Betrieb. Sie helfen vielmehr ihren Nächsten so, dass sie vom Evangelium aus nach
konkreten Lösungen im bitteren Alltag suchen lernen262.

c) Sieben Wochen Lehrzeit

Nach einer einwöchigen Besuchsfahrt durch die nördlichen Gebiete Kameruns kam ich
zurück nach Nyasoso. Gleich zu Beginn nahm ich an einer eindrücklichen
Beerdigungsfeier teil. Wie ganz anders ging es in dieser Hinsicht zu, verglichen mit einer

Abdankung auf dem Hörnli-Friedhof in Basel. Als ich mich der Trauerhütte näherte,
sah ich eine mittrauernde Dorfbewohnerin tänzelnd sich dem Haus nähern, in dem
viele Frauen versammelt waren, um in Anwesenheit der toten Mitbürgerin nach einer

singend verbrachten Nacht bis zum Beerdigungsvorgang ein Lied nach dem andern zu
singen. Als die Zeit der Beerdigung herannahte, begaben sich alle Trauergäste hinter
das Haus zum offenen Grab. Nachdem die Tote im Sarg mit Erde zugedeckt worden

war, richtete der Dorfpfarrer von Nyasoso ein Kreuz auf. Nach einem Lobgesang
gingen alle wieder in ihre Häuser.

Dann erhielt ich den Bescheid, dass ich im Pfarrseminar bei der Behandlung der

Offenbarung des Johannes mit dem 13. Kapitel zu beginnen hätte. Der Lehrplan sah es

nun einmal so vor. Aber hatte ich mich nicht zu Hause schon auf den Römerbrief des

Apostels Paulus vorbereitet? Aber aufgeschoben ist nicht aufgehoben! Bald darauf in
Ghana und dann noch einmal in Ghana 1976/77 und dann in Davos 1977/78 (als
Provisor amtend) und schliesslich in Basel 1987/88 (in Bibelstunden) konnte dieses

Schriftstück des Apostels mir einige seiner Geheimnisse enthüllen!
Wie sollte ich aber mit Hilfe der Kapitel aus der Offenbarung des Johannes, die

meistens Sektenleute brennend zu interessieren pflegen, in denen vom Antichristen
und von kommenden Weltgerichten geschrieben wird, recht und gut den Jesus anbieten

können, der das Heil der Welt ist für Zeit und Ewigkeit? War er mir nicht im

101



Schulhaus zu Fotang als der Lehrer in religiösen und profanen Dingen mit einem

Morgengruss von der Schulstubenwand entgegengekommen? Natürlich kam es in den

folgenden sieben Wochen nicht zu dem, was man im gebildeten Europa «Vorlesungen»
zu nennen pflegt!

Die Studenten stellten Fragen aller Art, und ich konnte diesen Fragen nicht ausweichen,

auch wenn sie nicht direkt mit dem Bibelbuch zusammenhingen. Es war für den

im Englischen noch keineswegs Geübten nicht immer leicht, die Fragen wirklich zu
verstehen und auf ihre Fragen die Antworten zu geben, mit denen sie etwas anfangen
konnten.

Nun wollte man aber mich, der ich doch meines Zeichens ein Neutestamentier war,
keineswegs auf meine fachlichen Spezialitäten festlegen. So bekam ich in der Katechi-
stenklasse die Aufgabe, «Dogmatics» zu lehren! Es ging natürlich nicht darum, in
wenigen sieben Wochen ein klar durchdachtes Konzept einer evangelischen Glaubenslehre

vorzutragen. Wie der Lehrplan es vorsah, hatte ich ausgerechnet mit einem

Gespräch über das Thema der Sünde zu beginnen. Ich kann nicht mehr im einzelnen

rekonstruieren, wie das Gespräch mit den Katechisten gelaufen ist. Ich war durch die

Erfahrungen mit den Beichtdurchgängen während der Buschreise darüber belehrt
worden, wie afrikanische Christen, von Sünden gedrückt, gewohnt waren, zur
Aussprache vor dem Abendmahl zu kommen. Mein Auftrag war es darum, den Studenten

vom Evangelium aus einen Weg zu zeigen, auf dem sie vor optimistischer Leichtfertigkeit

und vor pessimistischer Skrupelhaftigkeit bewahrt werden könnten. So könnten
sie ihren Weg aus Dank für empfangene Gaben und mit der Bitte um Besserung in allen
Dingen in und mit ihren Gemeinden selbst finden. Ich wollte ihnen zeigen, dass die

verborgene Vitalität ihrer afrikanischen Seele verwendbar werden könnte für den

Gott, der «Starke» braucht für den Bau seines Reiches. Nach dem Empfang der

Abendmahlsgaben eröffnet sich doch ein Weg zu freudigerem gemeinschaftlichem
Handeln!

Mit der Zeit merkte ich, dass das Repetieren des behandelten Stoffes nützlich und
notwendig ist. Mehr und mehr trat mir ins Bewusstsein, wie der pietistische Hintergrund

der weitgehend in Württemberg beheimateten Basler Mission nicht nur allerhand

Schattenseiten an sich hat, sondern gerade im Zusammenhang mit dem
aufbrechenden Kamerunischen Nationalismus in einem positiven Zusammenhang gesehen
werden kann. Die Katecheten und Pfarrer sollten auf der einen Seite gute Seelsorger in
ihren Gemeinden werden, aber auch auf ihrem Heimatboden als verantwortliche
Kamerunische Staatsbürger ihre Pflicht tun mit ihren Volksgenossen263.

Mir kam ein in Pidgin-English geschriebener Katechismus der katholischen Kirche
in die Hände, in dem die katholischen Kameruner davor gewarnt wurden, mit den
Protestanten zu verkehren, sonst drohe ihnen die Höllenstrafe. Im ökumenischen
Klima des Zweiten vatikanischen Konzils wurde dann dieser Katechismus nicht mehr
verwendet.

Eindrücklich war der Gottesdienst vom 17. Juni. Drei Älteste der Gemeinde verlies-

102



sen die Kirche vor der Austeilung des Abendmahls, da sie nicht bereit gewesen waren,
ihre Jujus264 als Zeichen der Umkehr mitzubringen und vorzulegen. Anstatt ihr
Vertrauen allein auf Gott zu setzen, hingen sie immer noch an ihren Jujus wie an einem

Schutzzauber.
In diesem Gottesdienst tauchte eine ghanäische Prophetin auf und hielt eine

eindringliche Busspredigt mit Hilfe einer Ananasfrucht, die sie auf den Abendmahlstisch
legte. Wer nach einer Ananasfrucht greift, kann sich an den Stacheln verletzen, aber

wer sie aufbricht, gewinnt eine süsse Frucht. Wer sich auf Gottes Wort verlässt, dem

wird wind und wehe, wer aber dieses Wort «in sich hinein isst», dem wird die Botschaft
bei der Umkehr des Herzens «süss wie Honig» (Ezechiel 3,3). Weder der Pfarrer mit
seiner Predigt noch die Prophetin aus Ghana mit ihrer bildhaften Ananasansprache
konnten den drei Ältesten die Furcht wegnehmen vor dem Juju, den sie wie einen

Talisman unter dem Kopfkissen verbargen, konnten ihnen aber auch nicht den Freimut

schenken, die Dinge herauszugeben und, ihre Gefangenschaft herausschreiend,

Erlösung zu empfangen!
Langsam neigte sich meine Arbeit im Seminar dem Ende zu. Die Arbeit intensivierte

sich. Bei der Behandlung der biblischen Stoffe stellten sich Fragen, die gemeinsam

besprochen wurden. So Hess das Thema des «allgemeinen Priestertums» bei den

Studenten die Frage wach werden, ob nicht alle Kirchenarbeiter den gleichen Lohn
bekommen sollen, wenn doch alle Gemeindeglieder gleiche Rechte vor Gott haben.

Die Studenten wehrten sich so gegen ein patriarchalisches Kirchenregiment, plädierten

dagegen für ein demokratisches Kirchenverständnis, das ihrer Meinung nach bis zu
den Fragen des gerechten Lohnes Konsequenzen zeitigen müsste. Im Zusammenhang
mit diesem Problem wurde mir so schon vor 28 Jahren die Erkenntnis wichtig, die viel

später bei der Diskussion über Patriarchalismus, Matriarchat und Feminismus aktuell
werden sollte: dass in Gott Väterlichkeit und Mütterlichkeit zusammenkommen und er
es auch ist, der die väterlichen und die mütterlichen Kräfte in beiden Geschlechtern

aufblühen und Früchte tragen lässt. In wechselseitigem Gespräch zwischen den
Generationen und den Geschlechtern müsste dann geklärt werden, inwieweit die demokratische

Rechtsgleichheit mit dem «allgemeinen Priestertum» zu tun hat.

Zur weiteren Klärung des Problems wurde mir damals sinnigerweise an meinem 51.

Geburtstag von meinem Nachbarn und Kollegen eine Kameruner Glocke mit zwei

Schlangenköpfen geschenkt, die sich überkreuzen (s. Bild). Die eigentümliche Symbolik

dieser Glocke lernte ich erst 1989 im Zusammenhang eines Jesuswortes verstehen.
Jesus weist mit dem Wort «Seid klug wie die Schlangen!» (Matth. 10,16) seine Hörer
auf ein Schlangenpaar, um damit anzusagen, dass der Mensch nicht aus seinem

männlichen oder weiblichen Kopf heraus klug wird, sondern so, dass er sich im
Verkehr mit seinen Mitmenschen Klugheit holt. Am 6. November 1946 kam C.G. Jung
in einem Brief auf eine Vision des Ignatius von Loyola zu reden. Dieser sah im Traum
eine Schlange, die mit leuchtenden Augen bedeckt war, die aber doch eigentlich keine

Augen waren265. Sah Ignatius die Grenzen der individuellen Mystik? Wie dem auch sei:

103



Abb. 7

Die Kameruner Glocke
mit den zwei Schlangenköpfen

das Geschenk der Kameruner Glocke reizt nicht zur privaten Hellhörigkeit auf Gottes
Wort, animiert vielmehr dazu, im Alltag hellhörig zu werden, damit in der Überwindung

der Gegensätze von Patriarchalismus, Matriarchat und Feminismus die universale

Geschwisterlichkeit in Gang gebracht werden kann.
Wenige Tage vor meiner Abreise nach Ghana traf eine Postkarte von Karl Barth ein.

Er dankte mir für den Gruss aus Afrika und gab mir den Rat, unter den schwarzen
Studenten als ihr Lehrer zu bleiben. Einesteils war es der väterliche Rat eines berühmten

Kollegen von der gleichen Fakultät, der unbefriedigenden Situation eines Missionsdozenten

an der Basler Fakultät zu entfliehen266. Andrerseits klang aber aus der
Postkarte die Anfrage durch, ob es nicht klüger wäre, den theologisch-wissenschaftlichen

europäisch akademischen Betrieb zu verlassen, um unter andersartigen
Voraussetzungen ein Neues zu wagen. Karl Barth hatte wohl bemerkt, wie ich mit den drei
Kameruner Studenten seine Unser-Vater-Vorlesung besucht hatte. Ich hatte den Rat

104



Barths wohl gehört, und am 5. Juli war auch das Visum von Ghana eingetroffen: die
Türe für eine weitere Wirksamkeit am Trinity College in Kumasi hatte sich geöffnet.
Ich konnte also noch einmal versuchen, von der «dozierenden Lehrtätigkeit vom
Katheder aus» herunterzusteigen und auf einem kommunikationsreicheren Weg den
Geheimnissen der christlichen Offenbarung nachzudenken. Aber ich wusste ja schon,
dass von einem längeren Bleiben in Afrika nicht die Rede sein konnte: die Familie
möchte ihren Vater wieder haben, dem sie ihre Mutter nach Ghana entgegenschickten,
und das Missionshaus und die Fakultät erwarteten den Studienleiter und Professor
zurück. Vorerst sollte aber die afrikanische Reise nach Ghana weitergehen.

Hier ist der Ort, an dem eine musikalische Erinnerung aus der Kamerunzeit
eingebracht werden muss. Sie bildet die Brücke zu dem, was ich in Fortsetzung der
Kamerunerfahrungen in Ghana erleben sollte. In meinem Reisegepäck für Afrika lagen
Taschenpartituren. Ich war der Meinung, ich hielte es als Musikbeflissener nicht aus,
ohne zwischendurch mein inneres Ohr den Notenbildern klassischer Streichquartette
zu leihen. Ich konnte mir nicht vorstellen, dass seelische Kurzweil auch auf ganz andere
Weise sich einstellen könne. So machte ich mich denn einmal in einer freien Stunde zu
einem solistischen Spaziergang in den nahen Buschwald auf den Weg, um mich einem
Mozartschen Streichquartett zu öffnen. Die klassischen Töne der Mozartmusik begannen

zu klingen Aber wozu das alles? kam mir die Frage. War ich denn nach Afrika
gereist, um mir musikalische Kurzweil zu verschaffen? Ein lustiger Abend, den die
Katechistenklasse veranstaltete, versetzte mich in eine völlig andere Stimmung. Die
jungen Kameruner hatten sich mit Bambusblättern bekleidet und führten rhythmische
Tänze auf, so dass ich spürte, wie mein eigener Körper mitzuschwingen begann. Als
Europäer war ich in ein afrikanisches Gemeinschaftserlebnis hineingenommen worden.

Da wurde mir bewusst: ich muss mein inneres Ohr nicht abspalten auf auswärtige
europäische Klänge hin. Ich kann mich mit meinem ganzen Leib mitnehmen lassen in
ein afrikanisches rhythmisches Tanzgeschehen, ohne dass ich mir hätte Sorgen machen

müssen, ich könnte dabei meine «schweizerische Eigenart» verlieren.
So lernte ich mich im Missionsdienst der fremden Welt öffnen. Dabei wurde mir

bald klar, dass gerade der afrikanische Christ die körperlichen Tanzbewegungen (in
anderer Weise als der Europäer das zu tun pflegt) im Dienst des Evangeliums zu
benützen lernt, um Freude oder Schmerz Ausdruck zu verleihen. Das Klagegeheul bei

Beerdigungen und das Hallelujah nach Beerdigungen: beide musikalischen Ausdrucksformen

können nicht ohne körperliche Gesten zum Ausdruck gebracht werden. So

wird u.a. «Gemeinschaft» in Afrika gelebt.
Einige Wochen später wurde mir im Trinity College in Kumasi bewusst, dass ein

missionarischer Kollege, der sich für den Dienst in Afrika in der Rheinischen
Missionsgesellschaft in Barmen hatte ausbilden lassen, bei den «zuchtvollen» Erziehungsmass-
nahmen im Barmer Missionshaus sich einen Komplex geholt hatte: er konnte und
wollte das Wort «Gemeinschaft» (unter Missionsbrüdern) nicht mehr hören. So begegnete

mir dann in Ghana ein missionarischer Mitbruder, bei dem das christliche Wort

105



«Gemeinschaft» mitsamt der dahinter stehenden Praxis einen öden Geschmack hinterlassen

hatte!
Lässt man sich aber in die Lebensgemeinschaft mit Fremden und Fremdartigen

hineinnehmen, kommt man in einen Lebensraum, in dem Gemeinschaft und individuelle

Freiheit gemeinsam aufzublühen beginnen. So lernte ich z.B. verstehen, dass

afrikanische Christen immer noch zu den Gräbern ihrer europäischen geistlichen
«Väter und Mütter» in Christo hinzupilgern pflegen, um dankbar ihres Evangeliumsdienstes

zu gedenken. Weiss und Schwarz finden sich in neuer Gemeinschaft und
lernen einander auf gleicher Ebene die Hand reichen. Man begreift es von da aus,
warum die Kamerunischen Christen ihre gestorbenen Angehörigen in die «Gemeinschaft

der Heiligen» (Glaubensbekenntnis) einbeziehen.

Ich möchte zunächst dreierlei aus der Abschiedsszene in Nyasoso erwähnen: eine

dreifache Ermutigung, eine dreifache Existenzfrage und das Geheimnis des grösseren
Gottes.

1. Beim Abschied gab mir die bucklige Magdalena, die zeit ihres Lebens ihr krüppelhaftes

Dasein mit strahlenden Augen zu tragen verstand, den kurzen Segensgruss mit
auf den Weg nach Ghana: «by God's power». Da flogen meine Gedanken weit zurück
ins Jahr 1956, wo ich im Ausbildungszentrum für schottische Missionare an einem
Missionsfest den Moderator (Präsidenten) der presbyterianischen Kirche von Schottland

über das «power house» reden hörte. Er wollte mit dem Bild vom Elektrizitätswerk

die zur Aussendung bereiten Missionare darauf aufmerksam machen, dass ihr
Weg in die Dritte Welt nur gesegnet sein könne, wenn sie nicht «in eigener Kraft» das

Abenteuer der christlichen Mission zu bestehen suchen wollen, sondern nach der

Losung: «wenn einer dient, tue er es aus der Kraft, die Gott darreicht» (1. Petr. 4,11).
Und noch weiter gingen meine Gedanken zurück zum Konfirmationstag 1927, wo mir
der in Basel wohlbekannte und geschätzte Pfr. von Orelli das Jesuswort aus dem

Johannesevangelium zurief: «Wer in mir bleibt und ich in ihm, der bringt viel Frucht;
denn ohne mich könnt ihr nichts tun» (Joh. 15,5). Und schliesslich schaute ich zurück
zum Anfang der Basler Mission mit ihrem Wort aus dem Prophetenbuch Sacharja:
«Nicht durch Heer und durch Kraft, sondern durch meinen Geist». So läuft eine

Lichtspur durch die ganze Geschichte der Basler Mission und die persönliche
Lebensgeschichte, und das Wort der buckligen Magdalena aus Nyasoso verbindet sich mit
dem Wort des Moderators der schottischen Kirche: es kommt in der Mission darauf
an, dass alle Arbeit nicht mit eigener Macht, sondern in der Kraft Gottes im Geist Jesu

geschieht.
2. Die dreifache Existenzfrage. In den letzten Jahrzehnten konnte man in den

Diskussionen rings um die Problematik der christlichen Mission die Feststellung
hören: nicht die Mission, sondern der Missionar ist das eigentliche Problem. Ja, wer war
ich eigentlich in den 7 Wochen der Lernschule und in den 7 Wochen der Lehrzeit?
Dreierlei konnte ich beim kleinen Abschiedsfest am 1. August 1962 hören. Ein Student

106



lobte mich über die Massen als den «grossen Professor». Mein Kollege Hermann
Herzog stellte demgegenüber richtigerweise fest, dass «professor» «Bekenner» heisse:

ich sei aufgefordert worden, den angehenden afrikanischen Pfarrern und Katecheten
klar zu verkünden, was das Wort Gottes in ihrem afrikanischen Kontext zu bedeuten
habe.

Schliesslich meldete sich ein Student zu Worte, knüpfte an das Losungswort der
Basler Mission aus dem Jahr 1815 an und bemerkte, dass es der Heilige Geist gewesen
sei, der mir geholfen habe in den Schwierigkeiten mit der englischen Sprache, so dass

sie als Studenten verstanden hätten, was ich hätte sagen wollen. So wurde ich heruntergeholt

vom Katheder und in die gemeinsame Lernschule eingewiesen, um gerade so

hochgemuten Sinnes dem neuen Dienstauftrag in Ghana entgegenzureisen.
Wie löst sich also die dreifache Existenzfrage des Missionars und die durch seine

Existenz hervorgerufene Problematik? Wenn auch eine falsch idealisierende
Missionsgeschichte aus den Missionaren Heroen geschaffen und die schädlichen und schändlichen

Dinge aus den populären Missionsschriften getilgt hat, so zeigten die drei
Bemerkungen beim Abschiedsfest am 1. August 1962, dass in der Gemeinschaft des Heiligen
Geistes der echte Missionar heruntergebracht und der in der Neubeauftragung
aufgerichtete Hörer des Wortes Gottes als Bekenner weitergeschickt wurde in ein anderes

Land: «Gehe in ein Land, das ich dir zeigen will» (Gen. 12,1).
3. Das Geheimnis des «grösseren» Gottes261. Beim Abschiedsfest führte ich aus, wie

im kleinen afrikanischen Kamerunwinkel inmitten des grossen afrikanischen Kontinents

die ferne Schweiz mir immer kleiner vor Augen gestanden habe. Ohne dass ich es

damals schon in richtige Worte fassen konnte, hatte mich faktisch das Geheimnis
des «grösseren» Gottes gepackt, der über die nationale Eigensucht der Schweizer

(1. August!) und über die leidigen konfessionellen und ethnischen Streitigkeiten der

Kameruner weit erhaben ist, der aber gerade als der «Allmächtige» sich herunterneigt
zu den Bedürftigen und in diesen Tiefen seine missionarischen Mitarbeiter sucht. Ich

war gespannt darauf, welche andersartigen Aufgaben im anderen Land auf mich
warten würden.

Noch viel besser als ich es darstellen kann, vermag ein Kamerunischer Häuptling es

zu sagen, worauf es in der christlichen Mission ankommt. Während seiner Kameruner
Zeit hörte Missionar Ernst Peyer einen Häuptling den vielsagenden Ausspruch tun:
«Meinst du, ich sei immer noch eine Buschratte, die am Tage schläft und nachts
hervorkommt? Jetzt tut mir die Helle die Augen auf. Hilf doch meinem Dorf mit
einem Mann, der uns die Augen weiter öffnet»268. Mit diesem Ausspruch wird ein
Kameruner Häuptling zum missionarischen Lehrerfür Europa. Er zeigt in den folgenden

Punkten, worauf es in der Mission ankommt:
1. Christ wird einer, der sein altes Leben hinter sich lässt und ein neues beginnt:

«Einst Finsternis - jetzt Licht.» (Eph. 5,8)
2. Ein Christ bekennt sich dazu, dass er einst das «Tageslicht» scheute, d.h. in

107



ungeklärten mitmenschlichen Verhältnissen lebte: das Schlimme blieb ihm zugedeckt
(Eph. 5,12).

3. Ein Christ lernt die Augen öffnen für seine wahre Situation: er «lässt sich
zurechtweisen» (Eph. 5,11), er flieht das Licht nicht mehr, sondern er sucht den
Hellraum neuer Gemeinschaft «in Güte und Gerechtigkeit und Wahrheit» (Eph. 5,9).

4. Ein Christ lernt Gemeinschaft mit seinen Dorfleuten verstärken: er wächst mit
seinem Christwerden ins Volk hinaus mit der Bitte um «mehr Licht»: «Alles, was
offenbar wird, ist Licht.» (Eph. 5,13)

5. Ein Christ begehrt nach einem mitmenschlichen Augenöffner: einem weissen
Missionar? einem schwarzen Mitbruder? einer barmherzigen Schwester? Er hofft
dabei, Erleuchtung von Christus zu erfahren (Eph. 5,14).

108


	Diensteinsätze in Kamerun

