
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 167 (1988)

Artikel: Die Politik der Liberal-Konservativen in Basel 1875-1914

Autor: Roth, Dorothea

Kapitel: III.: Die Liberal-Konservativen und die protestantische Kirche

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Sozialdemokraten wurden als gleichwertige Partner anerkannt, und einem Politiker

wie Eugen Wullschleger wurde mit Hochachtung begegnet.271' Was die Liberalen
nicht verstanden, war die Beeinflussung der Arbeiter durch einzelne Führer. Die
Vorstellung, dass das «Hetzen und Wühlen» von ausländischen Volksführern ausging,
wurde nur allzu gern verbreitet und wohl selten auf ihren Wahrheitsgehalt geprüft.
Dagegen war sie sehr wohl geeignet, das soziale Gewissen, das keineswegs erstorben war,
zu beruhigen.

III. Teil
Die Liberal-Konservativen und die protestantische Kirche

Wenn sich die Liberal-Konservativen im politischen Bereich fast ausnahmslos mit
der Rolle einer stets verneinenden Minderheit begnügen mussten, so vermochten sie

ihren Einfluss auf einem andern Gebiet, das vielen von ihnen sehr wichtig war, länger
zu erhalten: im Leben der Kirche. Bei der starken Verquickung und Durchdringung
der geistlichen und weltlichen Belange in unserm Zeitraum ist die Haltung, die die Partei

in den kirchlichen Fragen einnahm, für das Gesamtbild von Bedeutung und kann
nicht übergangen werden. Die Bewahrung des baslerischen Protestantismus, des
spezifischen Charakters des Stadtstaates, wie er aus der Reformation hervorgegangen war,
hatte eines der wichtigsten Anliegen der Generation von Adolf Christ, Karl Sarasin,
C.F. Burckhardt gebildet. Dieses Bemühen wurde in den folgenden Jahrzehnten unter
dem wachsenden Druck von veränderten geistigen Strömungen fortgesetzt. Erst jetzt
geschah es, dass der politische Freisinn eine Verbindung einging mit der Reformtheologie,

die, ursprünglich aus dem deutschen Idealismus hervorgehend, nicht nur die

Heilige Schrift, sondern auch überlieferte Formeln wie Glaubensbekenntnis oder Or-
dinationsgelübde einer streng rationalen Kritik unterzog. Schon 1858 hatte im Grossen
Rat eine «Glaubensdiskussion» stattgefunden, und in der Folge wurde bei der Einführung

eines neuen Reglements aus dem Grossratseid die Stelle weggelassen, die die
Verpflichtung auf den christlichen Glauben enthielt.

So fühlten sich die konservativen Protestanten in die Abwehr gedrängt. In welchem
Mass sich der politische zu einem religiös-weltanschaulichen Gegensatz ausweitete,
lässt sich am besten bei der Neugestaltung des baslerischen Schulgesetzes erkennen.
Nach diesem Höhepunkt flauen die Parteikämpfe zu Beginn der 1890er Jahre etwas
ab. Die Tatsache, dass die religiöse Problematik die Gemüter nunmehr weniger
beschäftigte, wirkte sich auf die Konservativen lähmend aus. Eine neue Aufgabe, die
«soziale Frage», wurde zuerst von den Männern der Kirche wahrgenommen. Die
evangelisch-soziale Bewegung wurde Ausgangspunkt zu einer Erneuerung des kirchlichen
Lebens, führte aber auch zur Auseinandersetzung mit der Sozialdemokratie und ge-

85



wann daher politische Bedeutung. Schliesslich konnten die Liberal-Konservativen mit
der Schaffung der Kirchenverfassung von 1911 - sie ist das Werk des Juristen Carl
Christoph Burckhardt - beitragen zur endgültigen Regelung des Verhältnisses der Kirchen
untereinander und zum Staat.

1. Kapitel
Der Einfluss der kirchlichen Spaltung auf die Parteibildung

a) Veränderte Situation durch die Kirchenverfassung von 1874

Seit dem Auftreten der Reformtheologie in den 1850er Jahren hatten verschiedene
kleinere Einbrüche in die seit der Reformation bestehende enge Verbindung von Kirche

und Staat eine tiefgreifende Wandlung angezeigt. Der starke Zustrom einer
Bevölkerung, die entweder nicht protestantisch war oder sich gleichgültig verhielt, wies in
dieselbe Richtung: Die Geschlossenheit des orthodoxen Protestantismus, der während
Jahrhunderten den Charakter der Stadt geprägt hatte, war zerstört, und man musste in
Anerkennung dieser Tatsache daran gehen, diesen veränderten Umständen durch eine

neue gesetzliche Regelung des Verhältnisses zwischen Kirche und Staat Rechnung zu

tragen. So entstand 1874 eine neue Kirchenverfassung.272) Sie brachte eine vermehrte
Selbständigkeit der Kirche, indem eigene Behörden, Kirchenrat und Synode geschaffen

wurden. Auch die Stellung der Gemeinden wurde unabhängiger; sie erhielten ihre
Organe, die Kirchenvorstände. Die Wahl dieser Instanzen sowie der Pfarrer erfolgte
nun durch die stimmberechtigten Gemeindeglieder, zu denen auch die Schweizerbürger

gehörten. Somit waren die Voraussetzungen zu einer stärkeren Teilnahme des

nichtbaslerischen Elementes am Leben der Kirche geschaffen. Die Konservativen
erblickten ihre Aufgabe darin, jetzt, wo sie politisch zur Minderheit geworden waren, in
diesen neuen Institutionen mitzuwirken und die Entwicklung der freisinnigen Theologie,

der sich viele der neu Zugewanderten anschlössen, aufzuhalten. Im allgemeinen
Bewusstsein werden die politischen Positionen auf die kirchlichen übertragen:
Anhängerschaft an die Reformtheologie ist gleichbedeutend mit politischem Freisinn, während

Zugehörigkeit zum Konservativismus das Bekenntnis zur Orthodoxie voraussetzt.

Dieser Sachverhalt wird durch die neue Kirchenverfassung mit ihren demokratischen

Formen begünstigt. Der Hörerkreis eines Pfarrers wird als Erfolg oder Misserfolg

der entsprechenden politischen Partei gewertet,273) und bei den kirchlichen Wahlen

wendet man dieselben Mittel an wie bei den politischen: Aufstellung von Listen,
Verteilen von Flugblättern, Wahlaufrufe.

So setzte sich die ASZ bei den ersten Wahlen in die Synode, im Mai 1874, massvoll,
aber doch entschieden für eine gute Beteiligung ihrer Leser an dem Urnengang ein.274)

Neben Redaktor Joneli und C.F. Burckhardt waren Wilhelm Vischer und Carl Burck-

86



hardt um die Vorbereitungen besorgt. In der Münster- und Leonhardsgemeinde wurden

Versammlungen veranstaltet, und Zeitungsinserate warben für die Kandidaten.275'

Die Verteilung der schweizerischen Niedergelassenen (die jetzt das Stimmrecht
ausüben durften) auf die Kirchgemeinden ergibt ein Bild, das dem politischen Kräfteverhältnis

entspricht: Die Münstergemeinde weist den stärksten Anteil von Basler Bürgern

auf, und diese sind es, die «orthodox» stimmen. In den übrigen Gemeinden
kommt die Zahl der Niedergelassenen nahe an diejenige der Bürger heran, ja sie

übersteigt sie zu Theodor.276' In den Gemeinden mit starker Zuwanderung fanden die

Richtungskämpfe ihre stärkste Ausprägung. Davon ist 1874 allerdings noch kaum etwas zu

spüren. Aber wenige Tage nach den ersten Synodalwahlen ernannte die Leonhardsgemeinde

zu ihrem Seelsorger einen Geistlichen der Reformtheologie, Pfarrer Alfred
Altherr aus Rorschach.277'

b) Das Eindringen des Reformprotestantismus

Dass damit eine Entwicklung ihren Anfang nahm, die zu einer immer tieferen Spaltung

führte, zeigte sich bald an einer Reihe von kleinen, fast nur organisatorischen
Differenzen, deren grundsätzliche Bedeutung aber bald klar hervortrat. Es war im neu

geschaffenen Kirchenrat, wo diese Fragen vorerst im kleinen Kreis, ausserhalb der groben

Entstellungen, die oft durch die Publizität entstanden, besprochen werden konnten.

Hier verteidigten die Konservativen ihre letzte Position im öffentlichen Leben und
taten es in mancher Hinsicht unter Anwendung derselben Grundsätze, die für sie auch

in der Politik Geltung hatten. So erklärte Adolf Christ mit dem ihm eigenen Sinn für
die Anerkennung unabänderlicher Tatsachen: Die Spaltung bedeute für ihn keine
Überraschung, er sei darauf gerüstet gewesen. Es gelte jetzt, das Notwendige
vorzukehren, um die Kirche zu erhalten und die Abkehr ganzer Gruppen zu verhindern.
Deswegen sei dem Reformpfarrer die Abhaltung des Abendmahls in der von ihm für
gut gehaltenen Form zu gestatten.278' Wollte er seine Aufgabe als oberste Instanz und
Aufsicht über die Kirche tatsächlich erfüllen, so durfte der Kirchenrat die Dinge nicht
einfach der weiteren Entwicklung überlassen. Um die Einheit zu bewahren, sah er sich

genötigt, verschiedene Vereinbarungen und Abmachungen zu treffen, Kompromisse,
deren Zweck es war, die Spaltung so zu überbrücken, dass der Fortgang des normalen
kirchlichen Lebens in den Gemeinden einigermassen gesichert war. Am schwierigsten
gestaltete sich dieses Bemühen beim innersten Kern der protestantischen Liturgie,
dem Abendmahl. Aber auch für den gewöhnlichen Gottesdienst und besonders den

Jugendunterricht wurden in langwierigen Verhandlungen für die einzelnen Gemeinden

Verordnungen aufgestellt, die allen gerecht zu werden versuchten.279' Die
Persönlichkeit, die sich am besten für diese Vermittlungstätigkeit eignete, weil sie bei beiden

Gruppen Anerkennung und Ansehen genoss, war Paul Speiser. Als Vertreter des

Regierungsrates in der obersten Kirchenbehörde stellte er mit seiner Person auch die
Verbindung zwischen Kirche und Staat dar und setzte in dieser Eigenschaft die Tätigkeit

87



Adolf Christs fort.280' Angesichts der Fortschritte, die die Reformbewegung nun in
allen Bereichen des kirchlichen Lebens zu verzeichnen hatte, stellte sich bei den Verteidigern

der Orthodoxie die Frage, ob und wie man den Kampf aufnehmen wolle. Ähnlich

wie zwei Jahrzehnte zuvor, als die Reformtheologie ihre ersten Vorstösse unternahm

ist auch j etzt auf der andern Seite eine gewisse Intensivierung der Tätigkeit
festzustellen; man fühlt sich in die Verteidigung gedrängt und empfindet das Bedürfnis,
näher zusammenzurücken. Die Zusammenschlüsse, die unter diesen Umständen in
dreifacher Weise entstanden, im Kreis des Christlichen Vereinshauses, in der Kirchlichen

Hilfsgesellschaft und in den Gemeindevereinen, hatten ihre Auswirkungen auf
das politische Leben: Die kirchlichen «Parteien» deckten sich immer ausschliesslicher
mit den politischen, so dass hier wie dort die Kluft sich vertiefte.

c) Gegenmassnahmen: Christliches Vereinshaus, Kirchliche Hilfsgesellschaft,
Gemeindevereine

In der Kommission des Vereinshauses wurde kurz nach der Wahl Pfarrer Altherrs
die Gründung einer «Gemeinschaft der Gläubigen mit Sitz im Vereinshaus»
besprochen.281' Die «Wünschbarkeit und Wichtigkeit der Vereinigung der Christen unserer
Stadt zu einer Gemeinschaft» schien unbestritten. Man betonte, dass der Antrieb dazu
nicht in der Opposition gegen die staatlichen oder kirchlichen Behörden zu suchen sei.

Zu einem aktiven Eingreifen in die politische und kirchliche Entwicklung konnte man
sich aber auch nicht entschliessen, und so setzte sich die Meinung durch, «die Gemeinschaft

möge mehr durch innere Kraft und Liebe üben sich offenbaren als durch äussere

Gebärde». Was die Gegner die «Vereinshauspartei» nannten, war eine kleine Gruppe
sehr aktiver Protestanten, die aber im Grunde die öffentliche Wirksamkeit scheute.
Politisch hervorgetreten ist sie bei den Grossratswahlen von 1867 und 1870, nachher
nur noch ein einziges Mal, 1878. Dennoch leistete das «Vereinshaus» mit seiner starken
Aktivität in christlichen Liebeswerken und der Entfaltung einer Propagandatätigkeit,
die derjenigen einer politischen Partei nicht nachstand und jedenfalls diejenige der
Konservativen bei weitem übertraf, seinen Beitrag an die Erhaltung des orthodoxen
Protestantismus in der Stadt. Mit Veranstaltungen aller Art, Gesangs- und
Gebetsversammlungen, Gottesdiensten, Vorträgen und einer wahren Flut von Vereinsgründungen

wurde während vieler Jahre ein grosser Teil der Bevölkerung erfasst.282' Dazu
unterstützte das Vereinshaus Geistliche, die durch die neuen Verhältnisse in Bedrängnis
geraten waren.283' In Befolgung einer Haltung, die Adolf Christ schon seit Jahrzehnten
eingenommen hatte, wurde sorgfältig darauf geachtet, jeden Konflikt mit dem Staat zu
vermeiden. Extreme Tendenzen, die sich bei religiösen «Massenveranstaltungen»
gelegentlich ergeben konnten, wurden nicht geduldet, man bemühte sich, in jeder
Hinsicht innerhalb der von Staat und Landeskirche gesetzten Ordnung zu bleiben.284'

Für die Erhaltung des orthodoxen Gottesdienstes, besonders des Jugendunterrichts,
in den Gemeinden, die von Reformpfarrern betreut wurden, setzte sich die Kirchliche

88



Hilfsgesellschaft ein. Dies war eine private Vereinigung unter dem Vorsitz von Karl
Sarasin, der sie begründet hatte und wohl auch weitgehend finanzierte. Sie sah ihren
Zweck in der «Erhaltung und Förderung christlichen Lebens in der evangelischreformierten

Kirche von Baselstadt, insbesondere durch Anstellung bibelgläubiger Geistlicher

für Predigt, Jugendunterricht und Seelsorge».285' Eine freiwillige Institution greift
hier hilfreich ein, wo die Kirche allein nicht mehr imstande ist, ihrer Aufgabe zu genügen.

In diesem Kreis, der sich mit so bestimmter Zielsetzung zur Abwehr des kirchlichen

Freisinns bekannte, ist die Verbindung mit dem politischen Bereich noch besser

nachzuweisen als beim Vereinshaus: Von 21 Kommissionsmitgliedern der Kirchlichen
Hilfsgesellschaft sind acht konservative Grossräte und fünf weitere gehören dem
Kuratorium der ASZ an.2X6) Also auch die Zeitung war mit dem orthodoxen Protestantismus

eng verbunden. Voraussetzung für die dritte Art des Zusammenschlusses, die
Gemeindevereine, waren die kirchlichen Wahlen von 1880 und 1882, Höhepunkt des

Richtungskampfes. Zugleich zeigt sich hier die Verflechtung der politischen Parteistellungen

mit den Glaubensrichtungen am deutlichsten.

d) Die Wahlen in die Synode 1880 und 1882

Für die Synodalwahlen im Mai 1880 schliessen sich in allen vier Gemeinden sowohl
die Freisinnigen als auch die Orthodoxen zusammen und geben ihre Vorschläge auf
Flugblättern heraus, die sich in ihrer Aufmachung kaum von den politischen
unterscheiden.287) Vier Artikel aus der ASZ erscheinen im Sonderdruck und bilden mit der
Kandidatenliste der Konservativen das Gegenstück zu den violetten Werbezetteln der

Freisinnigen. Diese letzteren veranstalten im Klingental eine Versammlung der Wähler

aus allen Gemeinden. Auch in der vorwiegend «altgläubigen» Münstergemeinde
entsteht ein «Wahlkollegium freisinniger Kirchgenossen», das sich um Pfarrer Zwingli
Wirth schart. Immerhin werden, wie das auch in der Politik üblich war, Kandidaten
der Gegner auf die eigene Liste gesetzt. Das Ergebnis dieser ersten parteimässigen
Wahlen war eine spürbare Verstärkung der Reformer in den kirchlichen Behörden;
einzig die Münstergemeinde konnte ihre sämtlichen orthodoxen Kandidaten
durchbringen, in den volkreichen übrigen Gemeinden verloren Konservative wie Karl Wieland

(Peter) oder Wilhelm Vischer, Pfarrer von Orelli, Eduard Preiswerk (Leonhard)
ihren Sitz.288'

Die Mehrheit der Orthodoxen in der Synode betrug jetzt nur noch sieben oder acht
Stimmen. In ihren Kommentaren stellt die ASZ das Peinliche des vergangenen
Wahlkampfs fest. Man findet es stossend, dass die Mehrheit der Gewählten kein unmittelbares

Interesse an den Anliegen der Kirche habe und nicht eigentlich eine Vertretung der

Kirchgänger darstelle. Diese würden nun erdrückt von wenigen, aber aktiven kirchlichen

«Parteimännern».289> Doch es sollte noch schlimmer kommen: Aufgrund der

Volkszählung von 1880 ergab sich, dass die Zahl der Mitglieder der Synode erhöht werden

musste. Zu Leonhard und Theodor betrug die Zunahme der protestantischen Be-

89



völkerung je 43%, in der Münstergemeinde nur 14%.290) Nach den bisherigen
Erfahrungen war vorauszusehen, dass die Wahlen in diesen stark angewachsenen Gemeinden

zugunsten der Freisinnigen ausfallen würden. Der Kirchenrat, dem die neuen Zahlen

mitgeteilt wurden, traf keine Entscheidung, sondern überliess sie der Regierung.
Diese beschloss, vor dem regulären Termin, bereits im Februar 1882, Neuwahlen
anzusetzen. Obwohl sich die Konservativen, in richtiger Erkenntnis des Ausgangs, im Grossen

Rat zur Wehr setzten, kam es dazu.291' Bei einer hohen Stimmbeteiligung ergab
sich wie erwartet eine starke Vermehrung der freisinnigen Vertretung: Von den 21

neuen Mitgliedern der Synode gehörten jetzt 18 der Reformpartei an, so dass das

Verhältnis nun 35 zu 45 zugunsten der Freisinnigen stand. In diesen Tagen fühlten sich die
Konservativen von einer bedrohlichen Macht erdrückt; es war zu befürchten, dass bei
einer Fortdauer dieser Entwicklung die Synode schliesslich ganz zum Instrument der

Reformtheologie gemacht würde. Gegen diese als Vergewaltigung empfundene Majo-
risierung durch die Reformpartei glaubten sie, den Schutz der Bundesverfassung, die

Gewährleistung der Glaubensfreiheit anrufen zu müssen.292'

In einem Vortrag in der Kirchlichen Hilfsgesellschaft sprach Wilhelm Vischer über
die Lage der Kirche in Basel. Die Trennung der orthodoxen Kirche vom konfessionslos

gewordenen Staat scheint ihm unvermeidlich. Die Gläubigen seien in eine Bedrängnis
geraten, aus der nur ein näherer Zusammenschluss und der Wille zum Durchhalten
heraushelfen könne. Ohne sich auf theologische Erörterungen einzulassen, glaubt er,
das Kriterium für die Gegner der Reform, die «Altgläubigen», darin zu finden, dass

ihre Einstellung zu den Grundgehalten des Christentums eine aktive ist, eine
Bejahung. Deswegen schlägt er für sie die Bezeichnung «Positive» vor.293' Seine Anregung
wurde aufgegriffen und führte in den Gemeinden zur Bildung kirchlicher Vereine. Es

entstehen 1882 der Positive Gemeindeverein Kleinbasel (er soll im Mai bereits 250

Mitglieder zählen) und im folgenden Jahr derjenige von Münster/Leonhard. In der
Petersgemeinde bestand ein Positiver Gemeindeverein schon seit 1879.294) Diese kirchlichen
Vereinsgründungen, die zur Abwehr des theologischen Freisinns entstanden, gehen
also den konservativen Quartiervereinen, die im Bereich der Politik denselben Zweck
verfolgten, um ein weniges voraus. Es ist interessant und für die Konservativen in Basel
bezeichnend, dass der Zusammenschluss sich zuerst im Bereich des kirchlichen Lebens

vollzog. Obwohl die Beweise im einzelnen fehlen, darf angenommen werden, dass

kirchliche Gemeindevereine und politische Quartiervereine sich gegenseitig beein-
flusst haben. Im Oktober desselben Jahres 1882 wurde ein Anzug, der die Aufhebung
des Taufzwangs als Voraussetzung für die Konfirmation forderte, von der Synode an
den Kirchenrat überwiesen. Diesem neuerlichen Angriff auf eine bekenntnismässige
Institution der Basler Kirche hielt Wilhelm Vischer nicht mehr stand. Aufgrund seiner
Überzeugung, «dass in der fraglichen Angelegenheit auch das geringste Entgegenkommen

vom Übel sei», reichte er dem Kirchenrat sein Entlassungsgesuch ein, das

stillschweigend gewährt wurde.295' Das Aufgeben dieser letzten Position im Bereich der
Kirche war für diesen späten Vertreter der alt-konservativen Staatsauffassung mehr

90



«flu toe Wflljfpr fier «ffîtinftergemeinôe!

^ieberum tritt au ben proteftantifdjen £i>eit be« ©a«ter»olfe« bie «ufgabe ^eran, We #älfte
l'einer obcrjtcn Äirchcnbeborbe, bet Stjnobe, neu ju befteBen.

Die 6i)nobe ijt in » Neben berufen werben (uni 3®«^ ber Orbnung firdflicher Angelegenheiten.
3n Sabrbeit Went bie Sbnobc biefem ^wed jebod) nicht allein, jonbern fie ift, banf be» unbeil»oHen
3uftaube», jwei einanbev gegen über ft eben be (glaubendrûhtungen aneinanberju foppeln, ju einem
Streitboben geworben, »on Seite ber dieforniet jur (ïrlangung ber £errf<haft, »on Seite ber
©ofiti»en jut <5 r b a 11 u n g bc» «âtetglaubene in ber Nanbcetirche.

^
Unter bcin iHuf — greitjeit für ill le— ftrebt feit fahren bie ïKefonupartbei auf bem ©oben

ber Stjnebe bie .^erbrödelung ber ©aelcr ©elenntnißfirche an unb bat e» bereit» »erbängnißucü loeit
barin gebraut. ^a, bie genannte ©artbei ging fogar foWeit, einen jÇunbamentftein ber At irc^c ßbrifti,
We Saufe, bie unfet £>etr ^efu« ®^viftue in böcbfteigener ©erfon eingefeçt bat, aid unnüfcee
(Gemäuer auf'» offene gelb ju werfen, fretefort unter bem :Kuf — greibeit — obne ju fragen, ob
jold)c tfreibeit nid)! gcrabe ba« böcbfte ©oltogut, ben bewährten ©äterglauben, untergrabe unb
febäbige.

®ie Saeler Jtircbe ftebt burd) bie »crbängnifwotle Ibat, bie taufe frei ju geben, einzigartig
ba in ber ganjen d)riftlid)en Seit; Wabrlid) ju Sdjanb unb Spott für unfere ©aterftabt.

®ie ©adlet be» 16. 3ab*"b"nbert» haben mannhaft unb entfd)loffen ihr Staat»;, ©olf«; unb
Familienleben auf ben unwanbelbaren ©oben be» lautern @»angelium« geftellt. Sie baben bad Sort :

„34 f4i*e mich M Ifoingtlii ui thrift* nicht, teil ed ifl eine ftraft (Mattel, lie N feiig «le, lit
lar» glule»," al» Sablfpruch um ben ©afcljtab gef«f>vieben. tiefe unoerwrltlicbe it raft bat fid»
im Naufc ber ^abrlfunberte junt Sohl unb .fSeil unferer Stabt bewährt

tem ©afller ©olt bee 19. 3«Wbnnbert» ftebt eö nicht ju, bie Sabrbeit, We We Alten ange;
nommen haben, ju ftürjen, — benn (£rbe unb Rimmel »ergeben, aber @otte» Sort wirb befteben
in (Swigfeit;— allein e« ftebt bem ©aèletvolfe bevor, entWeber burtb *»if Äabl e»angelifd) gefinnter
©Jänner jid) jur göttlichen Sabrbeit ju befennen aber aber bureb bie Sab' Anberdgefinntrr nod) weiter
»on ber Sabrbeit abjutoinmen unb fid) nod) weiter »on bem Urquell aller Nebendfraft abjuwenben
unb ju entfernen, al« e» leiber bereit« gef(beben ift.

Ob ba« ©a«ler»oir auf ber betretenen fd»iefen ©ahn weiter fortf^reiten Will, ba« foU fieb am
SÖabltag jeigen!

ßntweber giebt fict» ber ïbeil unfere« ©olfe», ber bie 3erftörung«beftrebungcn ber 'Jteformpartbei
nicht billigt, bureb fernere« (gewährenden berfelben felbft auf, ober aber e« ift nod) (glauben,
Ueberjeugungetreuc unb ©Jutl) genug »orbanben, mm bem Sreiben »er genannten
©artbei ein energifgpe* §<*lt ju geMeten!

£ieju bietet ber 20. ©lai (gelegenbeit

Oer ©Jünftergcmeinbevcrein ber ©ofitiven erachtet e« al« feine ©flieht unb Aufgabe,
ben Säblern bureb »orftebenbe Aufflärung bie ©ebeutung unb Sicbtigfeit ber St)nobalWablen »or;
jubalten unb ihnen baburd) an'« (gewiffen ju reben.

Ser Witt, bafe ber alte ©äterglaube, auf ben »or ^abrbunberten bie ©aelerfircbe gegrünbet
würbe unb ber unferer Stabt wabrlid) nur jur (ihre, ju (glüd unb Segen gereift bat, in unferer Kirche
nicht weiter untergraben unb jerftört loerbe, ber gebe feine Stimme ben unten »crjeidjneteu ©iännern.

©leibe Äeiner bafpeitti, bem am Sohl unb "peil unferer Stabt, ©ol! unb Kird)c etwa«
gelegen ift.

»ofei, m 18K1. <§er Qlünstergemeindeverein der positiven.

pa^CtJorfc^Cag.
iictt Dr. (Mbolf JSert Prof. Dr. 3«l). IRiggetilai«

„ Dr. e»uar» 3fiurnct)fcn Pfarrer SBUljelm «tmolft
„ ftar( «8i«f.äH»ian
„ Pfarrer Saut. 8rci#u>ert

„ iHat(jst)crr Matl 3«ra*n - ®«Wm ®«neiber.®ir$

(rrr ?d)ulinfprftor 31. Ad) bal Rd) rinr ffiirtrrnKifjI auf« ml|d)icP«nflr orrbrlrn - »err Çrof. But. SUIrflu mirb \u Si. ?ronbarb Mrgrfitlagra.

3Baßrgcit: Sonntag, ben 20. ©Jai, von 10 Mo 2 Uljr im Steinenfdfullfau#.

Abb. 13: Aufruf des Münstergemeindevereins der Positiven zu den Synodalwahlen von 1883

91



als eine «politische Niederlage», die man mehr oder weniger kaltblütig einstecken
konnte. Verzicht hatte hier den Charakter von Endgültigem.

Doch der Bogen war bereits überspannt. Die regulären Wahlen vom Mai 1883 brachten

ein leichtes Anwachsen der Zahl der positiven Vertreter, so dass sie jetzt wieder
über eine kleine Mehrheit verfügten, d.h. etwa gleich wie 1880 standen. Die Stimmbeteiligung

war besonders in der Münstergemeinde höher als 1880. Doch die alte
Gepflogenheit, Angehörige der andern Richtung auf die Listen zu nehmen, wurde nicht mehr
geübt.296' Die Positiven hatten, im Gegensatz zu den letzten Wahlen, jetzt einen Massstab

gefunden, nach dem sie sich richten konnten, einen Begriff, der eine geistige
Sammlung ermöglichte: die Bewahrung des Väterglaubens. Das Flugblatt mit ihrem
Wahlvorschlag trägt - umgeben von den Jahreszahlen 1529 und 1883 - das Wort aus

dem Römerbrief, das vor 350 Jahren den Eingang zur Reformationsordnung gebildet
hatte.297' Dieser Hinweis auf den Ursprung der Basler Bekenntniskirche vermochte es

offenbar, nun auch diejenigen Kreise zum Wählen zu bringen, die wohl Kirchgänger,
aber bis jetzt keine kirchlichen Wähler gewesen waren. Von diesem Zeitpunkt an war
die «positive» Mehrheit in der Synode nicht mehr gefährdet. In diesem einen Bereich
hatten sich die Konservativen behaupten können. Allerdings war jetzt der Höhepunkt
der Richtungskämpfe überschritten, und die Gegensätze flauten langsam ab.

2. Kapitel
Die Kämpfe um Schule und Religionsunterricht

Parallel zu den geschilderten Richtungskämpfen wurden nicht weniger heftige
Diskussionen um das Schulwesen geführt. Dieser Abschnitt der Basler Geschichte ist
allerdings sowohl durch Paul Burckhardt als auch durch eine Spezialuntersuchung
erschöpfend dargestellt.298' Eine Behandlung dieses Themas darf in unserm Zusammenhang

aber doch nicht fehlen, weil sich hier an einem zentralen Punkt wichtige Elemente
des konservativen Denkens aufzeigen lassen. Die Tatsache, dass das Verhältnis der
Schule zur Religion, beziehungsweise dasjenige des Staates zu Religion und Kirche im
Mittelpunkt stand, dass also die weltanschaulichen Gesichtspunkte stärker hervortraten

als die im engeren Sinn politischen, rechtfertigt die Behandlung an dieser Stelle,
d.h. im Rahmen der kirchlichen Haltung der Konservativen.

In langsamer Entwicklung hatte sich das Schulwesen im 19. Jahrhundert aus der
Verflechtung mit der Kirche gelöst. Eine Reihe von Gesetzen über die Elementarschulen
hielt die neue Stellung des Erziehungswesens innerhalb der Verwaltung fest. Die Schulen

wurden vom Organismus der kirchlichen Gemeinden getrennt und einer staatlichen
Aufsichtsbehörde, den Inspektoraten, unterstellt. Die Gemeindegeistlichen, die bisher

die Schulen betreut und beaufsichtigt hatten, büssten ein erhebliches Mass ihres
Einflusses auf Erziehung und Unterricht ein. Entsprechend dieser Säkularisierungsbe-

92



wegung verlor auch der Religionsunterricht die zentrale Stellung, die ihm bisher eingeräumt

war: In den Gesetzen von 1870 wurde er als nicht mehr obligatorisch erklärt. Im
engeren Bereich des Erziehungswesens vollzieht sich die auf allen Lebensgebieten
festzustellende Erscheinung: die Durchdringung einer bisher konfessionell geschlossenen
Bevölkerung mit neuen Elementen.

Mit der selbständigeren Stellung der Elementarschulen und dem Aufkommen neuer
Schultypen (Realgymnasium, Gewerbeschule) ergaben sich gelegentlich Reibungen
zwischen kirchlichem und staatlichem Unterricht. Denn die Geistlichen hielten an
ihrer Form der kirchlichen Unterweisung fest, ohne sich um die Bestimmungen der
Schule zu kümmern.299' Es herrschte in dieser Flinsicht, wie sich ein Regierungsmitglied

einmal ausdrückte, völlige Anarchie.300'

Immerhin war es so, dass beim Fehlen jeglicher amtlicher Bestimmung stillschweigendes

Einverständnis zwischen Pfarrern und Lehrern bestand,301' ein Zustand, der
erst in Frage gestellt wurde, als der grundsätzliche Meinungskampf über Schule und
Religion ausbrach. So wie vorläufig die Ansprüche der protestantischen Geistlichen
auf die Zeit und die Kräfte der Schüler mit wenigen Ausnahmen geduldet wurden, so

erfreute sich auch die katholische Schule der wohlwollenden Respektierung durch die
Behörden.302' Die Verbindung zwischen der Regierung und der katholischen
Gemeinde, die sich seit 1857 kräftig entwickelte, war während Jahrzehnten gewährleistet
durch den Vorsteher des Kirchen- und Schulkollegiums, Ratsherr Adolf Christ.303'

Seine überlegene Persönlichkeit vermochte es, mit Geschick und Diplomatie, wobei
gelegentlich auch Druck ausgeübt werden konnte, schon die Keime von Konflikten zu
erfassen und sie zu ersticken, bevor ihre Gefährlichkeit offenkundig geworden war.304'

Dies war umso eher möglich, als die etwa 12 000 Katholiken, die um 1870 in Basel lebten,

in ihrer überwiegenden Mehrheit einer Bevölkerungsschicht angehörten, die
einen gesellschaftlichen oder politischen Einfluss gar nicht ausüben konnte.

Als die Freisinnigen im Oktober 1873 die Beaufsichtigung der katholischen Schule
durch den Staat forderten, wehrten sich die Konservativen entschlossen für die
Unabhängigkeit der konfessionellen Minorität. Die ASZ bekannte sich dabei zu einer durch
die Gesetzgebung bereits überholten Auffassung der Schule, die, aus der Gemeinde
hervorwachsend, in Fortsetzung und Unterstützung der von der Familie geleisteten
Bestrebungen, Moral und Charakter zu bilden und zur wahren Religiosität hinzuführen

habe.305' Aber erst als Wilhelm Klein, der 1875 das Erziehungsdepartement
übernommen hatte, daran ging, sein längst geplantes kulturpolitisches Programm durch ein
neues Schulgesetz zu verwirklichen, entbrannte der Kampf der Parteien um die Stellung

der Schule im neuen Staat. Paul Speiser, der 1878-1881 als Kleins Nachfolger dem

Erziehungswesen vorstand, konnte in der kurzen Zeit seines Wirkens Kleins Entwurf
beseitigen und ein eigenes Schulgesetz schaffen.

Aus dem ganzen Fragenkomplex sollen drei Punkte herausgegriffen werden, die die
verschiedenen Einstellungen der Parteien zeigen: die Dauer der Schulpflicht, die
Unentgeltlichkeit des Unterrichts und die religiöse Unterweisung.

93



a) Schulpflicht

Speisers Vorschlag einer auf vier Jahre Primär- und vier Jahre Mittelschule beruhenden

achtjährigen Schulpflicht vermochten die meisten Konservativen zuzustimmen.306'

Der einzige Widerspruch gegen diesen Plan, der sich gegenüber dem Entwurf von
Wilhelm Klein sehr gemässigt ausnimmt, ging von C.F. Burckhardt aus: Er setzte sich

dagegen zur Wehr, dass bei verlängerter Schulzeit der Staat einen stärkeren Einfluss auf
die Jugend gewinnen sollte, weil dadurch die Einwirkung von Familie und Kirche
geschmälert würde. Elinter dem sozialen Verantwortungsgefühl («die Kinder sollen
möglichst rasch in der Lage sein, ihren Beitrag zum Broterwerb der Familie zu leisten»)
verbirgt sich das zutiefst im konservativen Bewusstsein verwurzelte Misstrauen gegen
den Staat als eine unberechenbare, abstrakte Grösse, der man am wenigsten die Rolle
des Erziehers übergeben möchte.307) In Kleins Schulprogramm (mit einer einheitlichen
Schule von fünf und drei Jahren) sieht Burckhardt eine unheilvolle Überschätzung des

blossen Wissens. Nicht dieses, sondern «Fleiss, Gewissen, Charakter, häusliche
Zucht» seien die wahren menschlichen Werte, die durch die Schule nur bedingt vermittelt

würden und vor allem in den Familien gepflegt werden müssten. Es sei nicht
Aufgabe des Staates, gebildete Leute zu formen und schon gar nicht, junge Menschen für
eine Tätigkeit auszubilden, die sie ausserhalb ihrer Vaterstadt ausüben würden.
Ebenso stossend scheint ihm der Gedanke, dass Niedergelassene, also Nicht-Bürger,
in Basel gratis ausgebildet würden!308' Man wundert sich, von einem Angehörigen der
alten Gesellschaft solch bildungsfeindliche Äusserungen zu vernehmen, und dies zu
einem Zeitpunkt, da die Tradition der Humanistenstadt noch in voller Blüte stand - aber
es ist zu bedenken, dass Burckhardt eben an die Form von Bildung denkt, die er selbst
und seine Generation genossen hat: heimatliches Gymnasium und Universität, ergänzt
durch den Besuch deutscher Hochschulen, gefolgt von ausgedehnten Bildungsreisen,
von denen unter andern Gewinnen die Kenntnis der fremden Sprachen mitgebracht
wurde, praktische Ausbildung in einem der vielen Verwaltungszweige der Stadt durch

freiwillige, natürlich unbezahlte Tätigkeit, die schliesslich zu den verantwortungsvollen

Stellungen in der Leitung des Staatswesens führte.309' An dem hohen Bildungsniveau

der Basler Herrengeschlechter hatte die Schule im ganzen einen verhältnismässig
geringen Anteil, und die Kultur des alten Basel war ohne das Zutun des Staates
erwachsen.

b) Unentgeltlichkeit des Unterrichts

Noch deutlicher als im Parlament kann C.F. Burckhardt seine Ansicht äussern, als

im Erziehungsrat die Unentgeltlichkeit des Unterrichts besprochen wird. Seine
grundsätzliche Befürwortung des Schulgeldes beruht auf dem Gedanken, dass für eine
Leistung des Staates, den Unterricht, eine Gegenleistung des Bürgers gefordert werden
müsse. Ein Verzicht auf eine auch noch so kleine Anstrengung wäre ein Verstoss gegen
das Prinzip der Gleichheit. Mit der Bestimmung des unentgeltlichen Primarunterrichts

94



habe die Bundesverfassung einen Schlag verübt gegen die Würde der Familien: «Die

Erziehung der Kinder ist die erste und heiligste Pflicht des Bürgers», dafür soll er etwas

leisten. Nimmt man ihm die Leistung völlig ab, so wird ihm die Erfüllung der Pflicht
verunmöglicht. In der Gleichheit der politischen Rechte bei simultaner Ungleichheit
der Leistungen sieht Burckhardt eine Gefahr für den Bestand der Demokratie.310' Dass

er mit diesen Ansichten auch im Kreis seiner konservativen Freunde allein steht, ist
ihm bewusst.

c) Stellung des Religionsunterrichts

Die Schule Wilhelm Kleins sollte, entsprechend der Absicht ihres Schöpfers, eine

Stätte der Heranbildung tugendhafter Staatsbürger sein, grundsätzlich konfessionslos
und ohne religiösen Unterricht. Nach der freisinnigen Auffassung sollte diese neutrale,
auf einem rein weltlichen Ideal beruhende Staatsschule auch die einzige sein: Privatanstalten

wie die katholische Schule hatten daneben keinen Platz. Gegen die Aufhebung
des Religionsunterrichts war, schon als Klein noch im Sattel sass, von verschiedenen
Seiten Einspruch erhoben worden.311' Es zeigte sich, dass dies eine der wichtigen Fragen

war, an der die Parteistellungen scharf hervortraten. Speiser hatte, nach Einholung
der Meinungen sowohl der Lehrerschaft als der Kirche, in den ersten sechs Schuljahren
den Religionsunterricht als fakultatives Schulfach stehen lassen. Dies schien deswegen

möglich, weil die Zahl der katholischen Kinder, die die öffentlichen Schulen besuchten,

im Steigen begriffen war.312' Die meisten dieser Kinder nahmen an dem von
protestantischen Lehrern erteilten Religionsunterricht teil, und es schienen dabei kaum je
Reibereien zu entstehen. Diesen Zustand wollte Speiser erhalten. Dabei war es für ihn
selbstverständlich, dass die katholische Schule bestehen blieb für diejenigen Katholiken,

die Wert auf eine Erziehung ihrer Kinder im Sinn ihrer Kirche legten. Beides,
protestantischer Unterricht und Belassung der katholischen Schule, d.h. eines modus

vivendi, der schon seit Jahrzehnten bestand, wurde in den nun einsetzenden Kämpfen
zu einem Anliegen, das die Konservativen zu dem ihren machten.

In seiner Begründung zum Schulgesetz betont Speiser, dass es wichtig sei, gerade im
jetzigen Augenblick der Spaltung des Protestantismus den Religionsunterricht in der
Schule zu belassen, weil «ein rein negatives Verhalten des Staates leicht den Schein

erwecken könnte, als ob er gegen die Religion gleichgiltig oder derselben gar unfreundlich,

wo nicht feindselig gesinnt wäre».313' Bis zum Ende des sechsten Schuljahres sind

es also, nach Speisers Gesetz, die Lehrer, denen der Religionsunterricht obliegt. Mit
dem siebten Schuljahr erst beginnt der Unterricht durch die Geistlichen. Zwischen
ihnen und der Schule wird in langwierigen Verhandlungen schliesslich eine Vereinbarung

getroffen, in der die Anzahl der Stunden festgehalten wird, die die verschiedenen
Schulen für den kirchlichen Unterricht freihalten. Die «Ordnung für den kirchlichen
Religionsunterricht der Jugend in den evangelisch-reformierten Gemeinden», die am
8. Juli 1881 in Kraft trat, ist das Werk einer kleinen Kommission, in der Wilhelm Vi-

95



scher die Hauptarbeit bewältigt hat.314' Diese Leistung, die darin bestand, die bisherigen

völlig ungeordneten Verhältnisse so zu regeln, dass Schule und Kirche in gleicher
Weise befriedigt wurden, ist neben Speisers Schulgesetz der Beitrag der Konservativen
zum Gebäude des Basler Erziehungswesens.

d) Verteidigung der Katholischen Schule durch die Konservativen

Unter Speisers Nachfolger, dem freisinnigen J.J. Burckhardt, werden diese
Bemühungen um Verständigung zwischen Schule und Kirche fortgesetzt und finden ihren
Niederschlag in einer weiteren Reihe von Vereinbarungen ,315' Das Problem der
katholischen Schule in der protestantischen Stadt, in der der politische und religiöse Freisinn
Fortschritte machte, war noch nicht gelöst. Nachdem nicht nur das Klein'sche
Schulprojekt unterlegen, sondern auch auf eidgenössischem Boden der Versuch der
Vereinheitlichung des Primarschulwesens gescheitert war, setzte der Freisinn in Basel nochmals

an und richtete seine Bemühungen gegen den Bestand der katholischen Schule.
Den Beschluss der Behörden, der die Lehrtätigkeit von Geistlichen verbot und somit
der katholischen Schule einen tödlichen Schlag versetzte, bekämpften nicht nur die
Katholiken selbst, sondern in ihrer überwiegenden Mehrheit auch die Konservativen. Mit
der katholischen Schule wollten sie sowohl eine private Institution vor dem Zugriff des

radikalen Staates retten, als auch die Rechte einer in der Abwehr befindlichen Minderheit,

mit der sie sich trotz vieler Verschiedenheiten solidarisch fühlten, schützen. Es
sind die Quartiervereine, die sich zur gemeinsamen Aktion zusammenfinden und einen
Aufruf zur Erhaltung der katholischen Schule publizieren.316' Dem Argument, dass der
«Vaticanismus» eine Gefahr bilde, wird entgegengehalten, dass die Katholiken in Basel

niemals eine kulturkämpferische Haltung eingenommen hätten, sondern dass der
konfessionelle Friede durch das unduldsame autoritäre Gebaren der herrschenden
Partei bedroht sei.317' In der Grossratsdebatte vom 28. Januar 1884 setzen sich alle
konservativen Redner für die Erhaltung der katholischen Schule ein. Der Umstand, dass

dem Staat bei einer Aufhebung der privaten Anstalt grosse Kosten erwachsen würden,
wird von Regierungsrat Speiser in einer Versammlung des Albanquartiervereins
hervorgehoben.318' Unmittelbar vor der Volksabstimmung kommt es zu dem seltenen
Ereignis einer überparteilichen Volksversammlung. Als Initianten treten «einige
protestantische Grossräte» auf, die Leitung hat Redaktor Brüstlein.319' Bei einer hohen

Stimmbeteiligung wird am 24. Februar 1884 aber der ursprüngliche Beschluss des

Regierungsrates gutgeheissen, d.h. die Lehrtätigkeit der Geistlichen verboten und damit
das Verdikt über die katholische Schule ausgesprochen.

e) «Toleranzedikt» und Beschwerde der Gemeindevereine

Mit der Aufhebung der privaten Anstalt wurde das Problem des Religionsunterrichts

erst recht aufgeworfen. Denn die katholischen Schüler strömten jetzt in die staat-

96



lichen Schulen und mussten in den ersten sechs Jahren dem von den Lehrern erteilten
Unterricht folgen. Es hegt durchaus in der Linie der früher erwähnten Praxis der
Verständigung, wenn nun der Vorsteher des Erziehungsdepartements an die Schulleitungen

ein Rundschreiben richtete und auf diesen Sachverhalt aufmerksam machte. Da
der Religionsunterricht laut Schulgesetz allen Konfessionen offenstünde, sei er
«anhand der biblischen Geschichte so zu behandeln, dass den verschiedenen kirchlichen
Konfessionen und Richtungen durch alleinige Hervorhebung der gemeinsamen sittlich
religiösen Lehren Rechnung getragen wird». Die Unterweisung dürfe daher «weder

dogmatisch noch konfessionell gefärbt sein».320)

Es ist bezeichnend für die gespannte Situation jener Tage, dass dieses massvolle
Schreiben, das als Weisung innerhalb des Schulbetriebs gemeint war, an die Öffentlichkeit

gezogen wurde und dort den heftigsten Protest hervorrief. Es sind die protestantisch

orthodoxen Kreise, die sich zur Wehr setzen, die vier positiven Gemeindevereine
reichen eine Beschwerde ein.321' Im Schreiben des freisinnigen Regierungsrates J.J.
Burckhardt sehen sie einen Angriff auf die Rechte der Eltern, ihre Kinder im Sinn des

Protestantismus erziehen zu lassen und eine Verletzung der bestehenden Vereinbarung

zwischen Staat und Kirche: «Der Staat ist nur dann wirklich konfessionslos, wenn
er seinen Angehörigen konfessionellen Unterricht gibt.» In dieser Auffassung ist als

Autor des Protests unschwer der Urheber des Schulgesetzes zu erkennen, Paul Speiser,
der sein Werk in der Hand seines freisinnigen Nachfolgers verdorben sieht.322' Hinter
den religiösen Vereinen verbirgt sich die politische Opposition der Konservativen, die
sich in Ermangelung einer eigenen Organisation der kirchlichen Gruppierungen
bedient. Wiederum finden wir bestätigt, dass der Zusammenhalt der Konservativen im
kirchlichen Bereich stärker und auch besser fassbar ist als im nur politischen, wo so oft
die Differenzen überwiegen und die individuellen Meinungen die geschlossene
Stellungnahme unmöglich machen. Die Wandlung, die die Schule von ihrer ursprünglichen
Stellung im protestantischen Staat vollzogen hatte, darf nach dieser Ansicht nicht in

Richtung der Konfessionslosigkeit gehen, sondern sie hat die verschiedenen
Glaubensrichtungen zu gewährleisten und zu schützen.

Der von Speiser formulierten Auffassung der orthodoxen Konservativen kommt
nun nicht nur die Kirche, sondern die Schule selbst zu Hilfe. In einer von den
Lehrervereinen veranstalteten öffentlichen Versammlung sprechen sich die meisten Erzieher
aus pädagogischen Gründen für die Beibehaltung des Religionsunterrichtes aus.323'

Das sachliche Interesse tritt nun so sehr in den Vordergrund und vermag die Parteipositionen

so zu erschüttern, dass die ASZ es fertig bringt, die Motive zu Kleins Schulprogramm

auszugraben und lange Partien daraus zu zitieren.324' Es zeigt sich, dass die
sittliche Verantwortung und der echte erzieherische Ernst, die das Projekt des freisinnigen

Schulmannes auszeichnen, mit der konservativen Haltung gar nicht unvereinbar
sind. Auf beiden Seiten will man nichts wissen von einer religiösen Unterweisung, die
keiner Konfession verpflichtet wäre und nur einen Absud allgemeiner moralischer
Lehren darstellen würde. In diesem Augenblick, wo Kleins Schulprogramm längst be-

97



graben war, kommt dieser verspäteten Zustimmung der Gegner natürlich keine politische

Bedeutung mehr zu, und der Urheber mag sie mit gemischten Gefühlen zur
Kenntnis genommen haben.

Unterdessen richtet das Erziehungsdepartement eine Anfrage an die Volksschulen,
um zu erfahren, ob die Beschwerde der Gemeindevereine begründet sei oder nicht.325'

Die beiden Fragen: ob der Religionsunterricht zu Klagen Anlass gegeben habe und ob
seit dem Übertritt der katholischen Schüler, beziehungsweise seit Burckhardts
«Toleranzedikt», sich Schwierigkeiten eingestellt hätten, werden von allen Schulleitungen,
Inspektoraten sowie Lehrerkonferenzen verneint. Die Antworten lauten übereinstimmend

dahin, dass die religiöse Unterweisung durch die Lehrer auch nach dem Eintritt
der Katholiken sich bewährt habe und keiner Remedur bedürfe.326' Der Bericht der

Mädchenprimarschule hebt hervor, dass die Lehrer, die beiden Glaubensrichtungen
angehörten (auch Katholiken wurden jetzt als Lehrer angestellt), den Religionsunterricht

um seiner erzieherischen Wirkung willen ganz besonders schätzten. Und bei der
Mädchensekundarschule heisst es: «... dass von dem Streit, der in religiösen Dingen
die Alten trennt, in der Schule nie Erwähnung getan (wird)». Im alltäglichen Leben
nahmen sich die Dinge anders aus als es die Zeitungspolemiken wahrhaben wollten.
Aufgrund seiner Erhebungen beantragte J.J. Burckhardt die Abweisung der
Beschwerde, was am 10. Januar 1885 vom Regierungsrat gutgeheissen wurde.

f) Nochmaliges Aufflackern 1885

Zu einer vorläufig letzten Aussprache über den Religionsunterricht kommt es im

April 1885, als von freisinniger Seite nochmals ein Vorstoss zu seiner Beseitigung aus

der Schule gemacht wird.327' Hier überschneiden sich die Stellungnahmen: Aufgrund
seiner Erfahrungen als Rektor einer höheren Schulanstalt tritt Fritz Burckhardt wie
früher schon für die Trennung des konfessionellen vom wissenschaftlichen Unterricht
ein. Sein Erziehungsideal kann sich nicht mit einer vom lebendigen Glauben getrennten

farblosen moralischen Unterweisung begnügen.328' Die gegenteilige Meinung wird
vom freisinnigen Regierungsrat Ernst Brenner, dem späteren Bundesrat, vertreten,
der sich zu der Notwendigkeit einer auf biblischen Belehrungen beruhenden sittlichen
Erziehung in der Schule bekennt und sich dabei auf die Motive zum Speiser'schen
Schulgesetz beruft. Ganz ablehnend ist in dieser Diskussion die Haltung Wilhelm Vi-
schers: als rettende Massnahme sieht er nur den Weg, den er auch für die Kirche
vorgeschlagen hat: Wenn der Staat nicht mehr für die religiöse Erziehung sorgt, so bleibt nur
die Gründung freier Schulen, «Basel ist nicht die Welt - der Kampf wird im Sinn der
Freiheit entschieden».329' Weniger polemisch und sehr viel massvoller äussert sich Paul

Speiser. Er geht so weit, Kleins Prinzip der Ausschliessung des Religionsunterrichts als

richtig zu erklären, allerdings mit dem Vorbehalt, dass «der religiöse Standpunkt des

Lehrers dabei nicht zum Ausdruck kommen dürfte». Dies sei aber der Fall: «Nun ist
aber die Voraussetzung eines wirklich erziehenden Unterrichts, dass er auf einer be-

98



stimmten religiösen Grundlage beruhe - denn die Lebensanschauung eines Menschen

hängt im letzten Grund von seiner religiösen Anschauung ab.» Damit ist der konservative

Standpunkt wiederum fixiert: die Absage an das rein weltliche Ideal des vollkommenen

Staatsbürgers. Wenn auch nicht in Form eines Bekenntnisses, wie es Adolf
Christ einige Jahrzehnte früher in der Mitte des Rates noch ausgesprochen hatte,
sondern als persönliche Überzeugung, aus der kein Hehl gemacht wird, wird hier bei
einem Liberal-Konservativen, der höchstes allgemeines Ansehen geniesst, die
Verankerung im Metaphysischen sichtbar.

Mit 56 gegen 34 Stimmen wurde der Anzug Huber abgelehnt; der Religionsunterricht

blieb in der Schule.

3. Kapitel
Das Verhältnis zu den religiösen Bewegungen der Jahrhundertwende

Aus der Parallelität der politischen und der kirchlichen Parteistellungen, die für die

Richtungskämpfe der 1880er Jahre charakteristisch waren, wird deutlich, dass das

christliche Bewusstsein der Menschen jener Zeit in Basel zusammenfiel mit dem
Gefühl ihrer Identität als Bürger dieser Stadt. Das christliche Bekenntnis (ob freisinnig
oder orthodox) war ein Attribut des Bürgertums, so wie die bürgerliche Existenz in der

Zugehörigkeit zur christlichen Religion ihre Bestätigung fand. Es zeigt sich nun, dass

diese geistige Haltung sich zu einem Quietismus entwickeln konnte, der einer
anspruchsvolleren Form von Religiosität scharf entgegengesetzt war. Dass echtes
Christentum sich nicht mit der Identifikation an das Bestehende begnügen konnte, sondern
dass seine Kraft in der Bewegung liege, in einer Dynamik, die nicht nur den einzelnen
Menschen, sondern auch gesellschaftliche Strukturen ergreifen und verändern musste.
Diese Erkenntnis bildete eine der Grundlagen und einen wichtigen Bestandteil der zu
Beginn des Jahrhunderts von Hermann Kutter und Leonhard Ragaz verkündeten
Botschaft. Die religiös-soziale Bewegung wollte mehr als die Behebung sozialer Not durch

gut gemeinte Reformen - mehr auch als die Mitwirkung einzelner engagierter Christen
in der aktiven Politik, z.B. als Vertreter in einem Parlament - sie sah in der Partei der
Bewegung, der Sozialdemokratie, das «unmittelbare» (Kutter) Wirken Gottes, das

«Weben und Walten des schöpferischen Gottesgeistes» (Ragaz).330
Dieses radikal neue, ausserhalb des Bürgertums sich aufbauende Verständnis des

Christentums, das den Rationalismus des 19. Jahrhunderts ebenso weit hinter sich

liess, als es weite Horizonte der Zukunft öffnete, war bei den genannten, Kutter und
Ragaz, fast unabhängig voneinander, durch innere Erfahrung gewachsen. Der
Biograph von Leonhard Ragaz, Markus Mattmüller, hat aber aufgezeigt, dass bei aller
Selbständigkeit der Entwicklung ein gemeinsamer Ausgangspunkt besteht, der dem
süddeutschen Pietismus angehörende Pfarrer Christoph Blumhardt aus Bad Boll, der

99



sich 1899 öffentlich zum Sozialismus bekannte und in der Folge während einiger Jahre
dem württembergischen Landtag angehört hatte. Aufgrund der Wirkung, die von Bad

Boll ausging, müsste man, nach Mattmüller, von einer Blumhardt-Bewegung
sprechen. Diese Bewegung hatte in Basel eine beträchtliche Anhängerschaft; Otto Zellweger,

der Redaktor der Basler Nachrichten, hatte sich als junger Mann von Blumhardt
stark betroffen gefühlt. Es wird deshalb versucht, im folgenden den Einfluss der
Blumhardt-Bewegung auf die Politik der Liberal-Konservativen um die Jahrhundertwende
aufzuzeigen.

a) Verbindungen zum Evangelischen Arbeiterverein

Die Voraussetzungen für politisch-soziale Tätigkeit aus christlicher Grundhaltung
waren in Basel besonders günstig. Aus der Tradition der christlichen Fabrikpatriarchen

des 19. Jahrhunderts (Adolf Christ, Karl Sarasin) wurde von der nachfolgenden
Generation als «Sekretär für evangelisch-soziale Bestrebungen» um 1894 der junge
Pfarrer Gustav Benz nach Basel berufen und unter der Ägide von Rudolf Sarasin und
Karl Koechlin der Evangelische Arbeiterverein (EAV) gegründet.331' Es war die
Absicht der liberalen Wirtschaftsführer, die sich kirchlich zu den Orthodoxen zählten, die

Arbeiter von der Sozialdemokratie fernzuhalten und sie für die protestantische Kirche
zu gewinnen. Mit Gustav Benz, der 1897 Pfarrer an der Matthäusgemeinde, einem

Arbeiterquartier, wurde, hatte sich aber eine Persönlichkeit engagiert, die sich nicht mit
rein beschaulicher oder karitativer Betätigung begnügte. Schon bald hatte Benz eine

Verbindung mit dem Redaktor der Basler Nachrichten geknüpft und war durch diese

Beziehung zu Otto Zellweger der Blumhardt-Bewegung nahegerückt. Wer von ihm
erwartete, dass er die Arbeiter vom gewerkschaftlichen Zusammenschluss fernhalte, sah

sich getäuscht. Benz anerkannte die Notwendigkeit eines organisatorischen
Zusammenschlusses der Arbeiter zur Erreichung besserer Lebensbedingungen. Seine

Überzeugung, dass in diesen Bestrebungen eine sittliche Kraft liege, die die Entwicklung
der Menschheit vorwärtstreibe, entspricht den Gedanken, die von Kutter und Ragaz
wenige Jahre später verkündet wurden. Seine direkte Kenntnis der Not, die er sich im

Umgang mit den Arbeitern, in deren Nähe er lebte, erwarb, brachte Benz dazu, die

Frage nach der Verantwortung des Christen überhaupt zu stellen.332' Die Antwort
konnte nur in der Richtung des politischen Engagements liegen: Christentum und
Politik durften nicht länger Gegensätze oder Alternativen bleiben, sie mussten sich
verbinden - christliche Gesinnung musste politische Stosskraft werden.

Eine Gelegenheit, das Prinzip der Bruderliebe in der politischen Realität anzuwenden,

ergab sich bei der Abstimmung über das eidgenössische Gesetz zur Krankenversicherung

im Mai 1900. Es gelang Karl Koechlin und dem EAV, die Positiven
Gemeindevereine der Stadt zu einer Befürwortung dieser Vorlage zu gewinnen. Die
Teilnahme der kirchlichen Vereine an einer politischen Entscheidung sei zwar ungewöhnlich,

doch werde sie gerechtfertigt durch den besonderen Charakter des Gesetzes als

100



Jaljresbafammluno
ber

ni» pifitiiri C5rmetnbrtirreiae irr Stobt ßifrl

sJWontag$ ben 13. 3<wuar 1896, abeitbà präci« 8 Uftr,

in ber KarbinaltjaUe (Jreie Strafte).

^graftfandimt :

„3Bet(fte ^flicfrten erroarftfen bem eoangeüitfren (Sftriften angefiditfl

ber folgten Sage in unfrer 3^'it-"

Referent: §r. s^Jfr. W. 33enj, eoangel. iHrbeiterfefretär.

Korreferent: §r. ^fr. 0. 3eUroeger, 9tebaftor.

3)i«luffion.

3u jajjlreidftem Öejucfte (abet bie SRitglieber ein

2>as <£enfcaW(omtte.

Abb. 14: Einladung zur Jahresversammlung der vier positiven Gemeindevereine, 1896

101



eines sozialen Werkes, das als «Fortschritt auf dem Weg der Volkswohlfahrt und der
brüderlichen Liebe» bezeichnet wurde.333'

Die Möglichkeit einer liberal-konservativen Politik auf dem Boden des Christentums

mit der Unterstützung der im EAV vertretenen Arbeiter schien sich aufzutun.
Ausser der Krankenversicherung kam es aber nur noch auf einem andern Gebiet, das

weniger politisch brisant war, zu einer Zusammenarbeit, bei den Bemühungen um eine

gesetzliche Regelung der Sonntagsruhe. Im Verein für Sonntagsheiligung (seit 1892

profaner: für Sonntagsfeier), gegründet 1862 im Zusammenhang mit dem Vereinshaus,

war eine Tradition lebendig, die recht tief im alten Basel verwurzelt war. In den
1890er Jahren wuchs der Verein an und begann eine starke Tätigkeit gegen aussen zu

entfalten, weil es galt, immer neue Berufsgruppen in den Genuss der Sonntagsruhe zu
bringen.334' So wurde zum Beispiel im Bahnhof ein Gottesdienst eingerichtet für die
Arbeiter an den Güterzügen. Es waren Liberal-Konservative, die sich in diesem Verein

engagierten, dieselben, die sich auch im Grossen Rat für die Sonntagsruhe einsetzten

und somit einem Anliegen der Arbeiter entgegenkamen: Rudolf Sarasin, Adolf
Bieder, Wilhelm Vischer, Carl Christoph Burckhardt-Schazmann. Die Bestrebungen
von Pfarrer Benz, der im Namen des EAV verschiedene Petitionen an die Behörden
richtete, waren in diesem Fall, wenn auch mit leicht verschobener Motivierung, mit
denjenigen der Liberalen übereinstimmend.335'

b) Kritik und Abwendung von der «christlichen Politik»

Doch war eine solche Zusammenarbeit in der Öffentlichkeit nicht von Dauer. Das
«bescheidene Wirken in der Stille» (wie Gustav Benz die Tätigkeit des EAV genannt
hatte) wurde überschattet durch die Aufsehen erregende Erscheinung von Leonhard
Ragaz, der seit 1902 Pfarrer am Münster war. Mit seinen kühnen Predigten, die eine

grosse Anziehungskraft ausstrahlten, brach der junge Bündner, der als Vertreter der

Reformtheologie an die vornehme Münstergemeinde gewählt worden war, in die
überkommenen Parteistellungen ein und erschütterte die festgefahrene Meinung, dass
soziales Engagement und arbeiterfreundliche Gesinnung den kirchlich orthodoxen
Konservativen vorbehalten sei.336' Mit seiner berühmten Predigt zum Maurerstreik im

April 1903 sprengte er schliesslich die Grenzen des Bürgertums, indem er sich eindeutig

auf die Seite der Arbeiter stellte. Sein Einfluss war so gross, dass seine Zuhörer sich

als «Ragazgemeinde» fühlten, ein Kreis, in dem der Gegensatz freisinnig/orthodox als

überwunden galt. Dieser Gruppe gehörten auch Liberal-Konservative an. In der Folge
wurde nun aber deutlich, dass sich die Liberale Partei von diesem Kreis der Kirchenleute

distanzierte. Im Zusammenhang mit der bevorstehenden Verfassungsänderung,
der Trennung der Kirche vom Staat, veranstaltete die Partei eine grundsätzliche
Aussprache zur Problematik der christlichen Politik.337' Es war die jüngere Generation der
Liberalen, die sich gegen die christliche Politik aussprach.

Albert Oeri, damals 33jährig und an den Basler Nachrichten tätig, ging in seinem

102



à%.

©erfammlung

popÜDBn Münder - ©enrnnbe - herein«

ÏDonfag ben 0. Bttat 1898

Jlbenb* 8 Mfjr

im ßitterfaal |um HarMttal
(Brauerei {um Sarbinal, 1. Bfoik).

QLrafttanben:

BöitobaIh>a(iIen nom 14. & 15. Mai;

Vortrag oon IJerro Beb. &. Jellroeger Aber:

Bas Parfettotfen.

3u ja&Ireidjem Befud; labet angeprfjf« ber Midjfigheit
bet draktanben bringenb ein

Abb. 15: Einladung zu einer Versammlung des positiven Münstergemeindevereins, 1898

$ie fiommijpon.

103



einleitenden Referat davon aus, dass die Verquickung von religiösen und politischen
Parteien ein Hauptübel des bestehenden Staatskirchentums sei. Eine kirchliche Partei,
die das wahre Christentum als unvereinbar mit der bestehenden Wirtschaftsordnung
erklärt, könne keine bürgerliche Politik betreiben, sondern müsse sich «nolens volens»
mit der Sozialdemokratie verbinden. Damit gibt Oeri den in der Blumhardt-Ragaz-Be-
wegung engagierten Christen recht, die sich zum Sozialismus bekannten und spricht
zugleich das Verdikt über die Konservativen, die versuchten, im EAV im Sinn der
«brüderlichen Liebe» sozialpolitisch zu wirken. Andere, weniger radikale kirchliche
Parteien (damit sind die kirchlich freisinnigen gemeint), so fährt Oeri fort, könnten
sehr wohl mit dem Bürgertum zusammengehen, doch sei ein solches Bündnis nicht im
Interesse der Religion. Die Verquickung schade beiden, der Religion und der Politik,
- daraus ergibt sich für Oeri zwingend die Forderung nach der Trennung der beiden
Bereiche. Diese Ansicht des jungen Politikers war bei der älteren Generation der
liberalen Wirtschaftsführer noch keineswegs durchgedrungen. Bei der Abstimmung über
die zweite Vorlage des eidgenössischen Versicherungsgesetzes, 1912, verband sich der
EAV mit dem Liberalen Quartierverein Kleinbasel. In diesem Kreis konnte Karl
Koechlin, im Gegensatz zu seiner früheren Haltung, jetzt zwar noch den Standpunkt
des Handels- und Industrievereins vertreten und gegen das Gesetz Stellung nehmen.
Er blieb aber allein und ohne Zustimmung. Doch nur schon sein Auftreten zeigt, dass

der Unternehmer immer noch glaubte, im christlichen Arbeiterverein Anhänger zu
finden. Der EAV war aber nicht mehr der orthodox konservativen Richtung verpflichtet

- im Gegenteil, bei seiner Befürwortung des Gesetzes von 1912 tat er sich mit kirchlich

Freisinnigen und der Gruppe des «Unabhängigen Christentums» zusammen.3381

Die aussergewöhnliche Anteilnahme der Kirche und ihrer Vereine an diesen politischen

Entscheiden löste auch in den Basler Nachrichten eine Diskussion aus über das

Verhältnis der Kirche zur Politik. Diesmal verhielt sich die Zeitung sehr viel
zurückhaltender - sie äusserte ihre Meinung dahin, dass einem Pfarrer wohl Stellungnahme
und Urteil zu Zeitfragen, nicht aber direkte Werbung für eine Abstimmung zuzugestehen

sei.339'

c) Ringen um die Gunst der Arbeiter

Die ersten kirchlichen Wahlen nach der Einführung der neuen Kirchenverfassung
(der «Trennung») zeigten aber, dass die angestrebte Distanzierung der Bereiche Politik

und Religion in der Praxis keineswegs erfolgt war. Im Gegenteil, in mehreren
Gemeinden hatten sich «Vereine sozialdemokratischer Kirchgenossen»340' gebildet, die
sich dem Freisinn anschlössen und dessen Forderungen übernahmen: Volkskirche,
Wahlrecht für Ausländer, eine bessere Vertretung der Arbeiterschaft in den kirchlichen

Behörden und allgemein: «Männer, die das Christentum als Bruderliebe erfassen
und den sozialen Sinn der Lehre Jesu über alles ehren». Bruderliebe und sozialer Sinn

waren also nicht mehr ausschliessliches Reservat der Konservativen! Zudem stellte
auch die religiös-soziale Gruppe der «Neuen Wege» eine Liste auf mit der Begrün-

104



dung, dass «gerade die Arbeiterfrage... die Mitwirkung von Männern, die den alten

politischen Parteiprogrammen ganz frei gegenüberstehen», brauche.341'

Mit dem Auftreten dieser neuen Gruppen und ihren Appellen war den christlichen
Konservativen eine Konkurrenz erwachsen, die ihre Position zu erschüttern schien.
Bei diesem Stand der Dinge hoffen die Basler Nachrichten auf eine «Rückkehr des

Interesses für die Kirche bei der sozialdemokratischen Arbeiterschaft». «Wir wussten's

wohl, dass der schmollende Bruder auf die Dauer nicht werde draussen stehen bleiben
können... Der Sinn für Religion ist aber so durchweg in jedem unverdorbenen Gemüt
lebendig, dass die <Privatsache> der Tausenden doch auch wieder das Interesse der
Führer zu gewinnen beginnt.»342' Mit dieser letzten Anspielung ist möglicherweise der
Sozialdemokrat Eugen Wullschleger gemeint, der der religiös-sozialen Bewegung
grosses Interesse entgegenbrachte.

Obwohl die neue Kirchenverfassung in Kraft stand, war die Trennung der Bereiche,
wie sie Oeri gewünscht hatte, vom «Kirchenvolk» nicht vollzogen worden. Das Ringen
um die Gunst der Arbeiter, das diese ersten Wahlen kennzeichnet, hatte beinahe die
Formen eines politischen Machtkampfes angenommen.

d) Nachwirken der Blumhardt-Ragaz-Bewegung

Ein konkret fassbares politisches Resultat war aus der Tätigkeit der Pfarrer Benz
und Ragaz kaum hervorgegangen. Dass die Arbeiterschaft für die «christliche Politik»
hätte gewonnen werden können, hatte sich als Illusion erwiesen. Dennoch hinterliess
das neue Denken über Religion und Politik, das aus der Betroffenheit über die soziale
Not der Zeit entstanden war, deutliche und nicht auszulöschende Spuren im Geist der
bürgerlichen Gesellschaft. Wohl hatten sich einige evangelisch-soziale Arbeitervereine

der Schweiz 1907 dem schweizerischen Gewerkschaftsbund angeschlossen; der
EAV Basel konnte sich aber halten. Im Februar 1907 lud er (erzählte jetzt 500 Mitglieder)

den Verband christlich sozialer Gewerkschaften zu einer Tagung nach Basel ein.
Im EAV sowie dem ihm angeschlossenen evangelisch-sozialen Verein, dem mehrere
liberal-konservative Politiker angehörten, setzte Gustav Benz seine Tätigkeit fort.
Auch der Einfluss von Ragaz, der 1908 Basel verlassen hatte, blieb bestehen. Nicht nur
fanden verschiedene wichtige Tagungen der Ragaz-Bewegung in Basel statt, sondern
es wurde auch sehr ausführlich darüber in den Basler Nachrichten referiert. Es war
Redaktor Otto Zellweger, dessen frühe Beziehung zu Blumhardt wir kennen, der dafür
sorgte, dass die Leser der BN, deren Interessen ihm offenbar bekannt waren, über die
weitere Entwicklung der von Blumhardt-Kutter-Ragaz ausgelösten Kräfte informiert
würden. Aus diesen Zeitungsberichten sollen im folgenden einige Auszüge gegeben
werden.

Nach Leonhard Ragaz spricht im Februar 1907 zu den christlichen Gewerkschaftern
auch Pfarrer Jakob Probst, einer der ersten Pfarrer der Schweiz, der die Verquickung
von Christentum und bürgerlicher Gesellschaft kritisiert hatte.343' Sein Thema:

105



«Christliche Meister und Arbeiter gegenüber Streik, Aussperrung, Boykott» bringt ihn
zu einer verhältnismässig positiven Bewertung des Streiks als eines Motors der sozialen

Gerechtigkeit. Ausstand sei wohl gleichzusetzen mit Krieg, sei aber wie ein solcher unter

Umständen unumgänglich zur Herbeiführung neuer, besserer Friedenszustände.
Einen weiteren Grund, auch dem christlichen Arbeiter das Recht auf Streik zuzugestehen,

sieht er in der Notwendigkeit der Solidarität: Das Bekenntnis zum christlichen
Glauben darf nicht davon abhalten, füreinander einzustehen und in gleicher Weise zu

kämpfen wie die Genossen, die dem Glauben fernstehen. Schwieriger als für den
Arbeiter selbst stelle sich das Problem der Einstellung zum Streik für den Arbeitgeber;
für ihn gelte zum mindesten dieses, dass er nicht auf die christliche Gesinnung seiner
Arbeiter spekulieren dürfe, um sie für seine eigenen Vorteile einzuspannen.

Von grossem Interesse ist auch die Berichterstattung über die Religiös-soziale
Konferenz im April 1909. Neben dem Begründer der Bewegung, Hermann Kutter, sprach
auch der Sozialdemokrat Eugen Wullschleger. Mit diesen beiden Persönlichkeiten, die
scheinbar Gegensätzliches vertraten, kamen sich christliches und soziales Denken sehr
nahe. Der Theologe bezeichnete die soziale Bewegung als eine von Gott angetriebene
Kraft. Er will die Religion nicht mehr als das «Bestehende» rechtfertigen, sondern
sieht in ihr die Verpflichtung zum Vorwärtsschreiten und Erobern neuer geistiger und
sozialer Wirklichkeiten. Das Thema «Klassenkampf» (so der Titel seines Referats)
wird vom sozialdemokratischen Politiker in diesem Kreis sehr sorgfältig, aber doch
entschieden angepackt; der Sozialismus sei eine Kulturbewegung, die den Arbeiter
zum Bewusstsein eines höheren Menschentums führen will. Aus einer «Klassenpartei»,

die für die Rechte ihrer Angehörigen kämpfe, müsse eine Bewegung entstehen,
die das Wohl des ganzen Volkes im Auge habe und die Klassengegensätze beseitigen
wolle. In der Diskussion greift Pfarrer Benz den Klassenbegriff auf und führt den

Grundgedanken aus, der ihn während seines ganzen Lebens beschäftigte, nämlich die
Überzeugung von der «sittlich hebenden Wirkung des Klassenkampfes... er führt die
Massen erst zu einem aktiven Miterleben der Geschichte... Zu der höheren Sittlichkeit

dringen viele nur durch das Medium der Klassensittlichkeit...» Es ist unverkennbar,

dass Benz aus der Erfahrung seines direkten Umgangs mit Arbeitern spricht: «Es
ist ungeheuer schwer, ohne Hass zu kämpfen...» Die schauerlichsten Äusserungen
von Klassenhass seien ihm in andern als Arbeiterkreisen begegnet. Daher seine Mahnung

an das Bürgertum: «Die Angehörigen der sog. liberalen Berufe, welche dem
Klassenbewusstsein am wenigsten zugänglich sind, haben auch am meisten die Pflicht,
für ein gerechtes Urteil und gegen alle einseitigen Klassengesetze einzutreten.»344!

e) Absage an die Politik durch die Christlichen Jünglingsvereine

Auch ausserhalb der genannten Vereine und Gruppen wurde die Frage nach dem
Verhalten der gläubigen Christen angesichts der sozialen Not gestellt: in den christlichen

Jünglingsvereinen, einer weltweiten Organisation, in der Reinhold Sarasin aktiv

106



war. Ob es den christlichen jungen Männern zu empfehlen sei, sich mit Fragen von
Besitz, Erwerb, Arbeits- und Dienstverhältnissen zu befassen, wird von ihm durch

gründliches Studium des Neuen Testamentes untersucht: In der Umgebung Jesu

herrschten soziale Missstände, die ein Eingreifen wohl gerechtfertigt hätten, Jesus selber

habe aber nie eine sozialreformerische Handlung vorgenommen. «So sehen wir,
dass unser Herr allem, was wir etwa mit Popularität, Volksbewegung, Parteiwesen
bezeichnen, aus dem Weg ging.» Der Zustand des Reich- oder Armseins an sich wird von
Jesus nicht bewertet; er anerkennt «das freie Eigentum und die freie Verfügung über
dasselbe». Das Abmessen der Gabe nach ihrem kommerziellen Wert, die «religiös-soziale»

Beurteilung findet Sarasin nicht beim Meister selbst, sondern bei den Jüngern,
wo es getadelt wird. Und was die Arbeitsverhältnisse betrifft, so ergibt sich, dass der
Herr die «Rechte und Pflichten eines Vertrages als für beide Teile bindend» betrachtet.
Die Sicht der Bibel richtet sich also nicht auf eine Erhellung der ökonomischen Fragen,
sondern es geht primär um das Verhältnis des Menschen zu Gott. So dürften sich, nach
Sarasins Überlegungen, die christlichen Jünglinge wohl mit dem Studium wirtschaftlicher

und sozialer Probleme befassen, aber nicht vom Standpunkt des «Parteiwesens»

aus, auch sei diese Beschäftigung nicht ihre vordringliche Pflicht.345' Dieselbe Dämpfung

des sozialpolitischen Elans also, wie er auch im EAV geäussert wurde: Die Bibel
fordere auf zur Teilnahme an der Not der Zeit und zur Kritik derselben, nicht aber zur
Verwirklichung sozialpolitischer Programme.346' Für den einzelnen gilt daher, was
schon zu Beginn der religiös-sozialen Bewegung festgestellt worden war, «dass zwar
das Evangelium die Pflicht der Christen in Bezug auf die Not des Nächsten sehr scharf
markiere, dass aber keine bestehende Wirtschaftsordnung im Namen des Christentums

propagiert werden könne».347'

Trotz der Annäherung einzelner Liberaler an die religiösen Bewegungen der Zeit,
die zur Teilnahme an der Politik aufforderten, stossen wir doch auch im 20. Jahrhundert

wieder auf eine religiöse Grundhaltung, die die politische Tätigkeit, wenn nicht

ganz verurteilt, so doch auf einen untergeordneten Platz verweist. Wohl hatte die

Blumhardt-Ragaz-Bewegung das Denken der traditionsbewussten Bürger beeinflusse
Aber die Zukunft der Liberalen Partei lag, auch im Hinblick auf die Sozialpolitik, in
einer von der Kirche abgewendeten Haltung. Das Mass der Teilnahme an der Not der
Zeit wurde dem Verantwortungsgefühl des einzelnen überlassen.

4. Kapitel
Beitrag an die Gestaltung des Verhältnisses zwischen Kirche und Staat (1906-1911),

sogenannte «Trennung»

a) Die Forderung nach Trennung als politisches Postulat der Gegner

Die Tendenz, die enge Verbindung, die seit der Zeit der Reformation zwischen Kirche

und Staat in Basel bestand, aufzuheben und der Kirche eine selbständigere Stel-

107



lung einzuräumen, lässt sich bis tief ins 19. Jahrhundert zurückverfolgen. Wenn bei der

Verfassungsrevision von 1846 das alte Verhältnis nicht angetastet wurde,348' so gaben
die folgenden Jahrzehnte Anlass genug zur Überprüfung des alten Problems. Nicht nur
das Wachsen der Reformbewegung stellte den Bekenntnischarakter der Basler Kirche
in Frage, in den 1880er Jahren war es die im Zunehmen begriffene katholische Minderheit,

die eine Neuordnung notwendig erscheinen Hess. Im Kampf um ihre Existenz im
protestantischen und freisinnig regierten Basel hatten sich die Katholiken stets der
Unterstützung durch die Konservativen erfreuen können. Nach der Jahrhundertwende,
als die katholischen Einwohner auf ein Drittel der Kantonsbevölkerung angewachsen

waren und auch im Grossen Rat ihre gebührende Vertretung besassen, erfolgte die im
Grunde längstens fällige und wohl auch erwartete Bitte der Katholiken um Unterstützung

ihrer Gemeinde, die sich ganz aus eigenen Mitteln halten musste, durch den Staat,
der die Steuergelder der katholischen Einwohner so gut hinnahm wie diejenigen der

protestantischen, deren Kirche er finanzierte.349'

Gleichzeitig mit diesem, durch einen Anzug von Carl Gutzwiller im Grossen Rat
vorgebrachten Begehren der Katholiken kam es von anderer Seite und mit anderer

Begründung zu einem Vorstoss, der mit dem erwähnten der Katholiken zusammen
nun den ganzen Fragenkomplex des Verhältnisses von Kirche und Staat aufrollte. Der
Sozialdemokrat Joseph Knoerr beantragte eine Änderung der Kantonsverfassung,
die Loslösung der Kirche aus dem Staatsverband. Hier stand nicht die Unterstützung
einer kirchlichen Minderheit zur Diskussion, sondern es ging um die Verwirklichung
des Programmpunktes einer politischen Partei, die Ziele verfolgte, die sowohl der
Kirche als auch der Liberalen Partei entgegengesetzt waren. Deshalb wurde diesem

Anzug Knoerr im Kreise der kirchlich interessierten Liberalen keine Beachtung
geschenkt. Man beschäftigte sich mehr mit dem viel harmloseren Vorschlag der Katholiken.

Über die Notwendigkeit einer Unterstützung der volkreichen und geldbedürftigen
katholischen Gemeinde gingen die Ansichten allerdings auseinander: Den einen
erschien der Zustand, dass die Katholiken mithalfen, die Kultuskosten der protestantischen

und christkatholischen Landeskirchen zu bestreiten, als eine Ungerechtigkeit,
für die Abhilfe zu schaffen sei; von diesem Standpunkt aus erschien das Begehren der
Minderheit «billig und logisch» - die Hälfte der Liberalen stimmte dem Anzug
Gutzwiller zu.350' Von andern wurde die «Unbilligkeit» der Steuerverhältnisse und der
privaten Organisation der katholischen Kirche bestritten: «Wir müssen als Staatsbürger
für vieles steuern, wofür wir kein Interesse haben, womit wir nicht einverstanden
sind.»351' Diese im Kirchenrat geäusserte Ansicht wird in etwas vergröberter Form
auch im Grossen Rat vertreten.352' Dahinter steckt die Vorstellung von der dominierenden

Stellung der evangelischen Landeskirche im protestantisch republikanischen
Stadtstaat, wo religiöse Minderheiten wohl geduldet, aber keineswegs als gleichberechtigt

betrachtet werden.

108



b) Zustimmung zum Trennungsgedanken beim Autistes und bei Regierungsrat
Carl Christoph Burckhardt

Ein Abweichen von dieser Auffassung findet sich bei einer der führenden
Persönlichkeiten der Kirche selbst: Antistes Arnold von Salis. Er ist es, der in der obersten
Kirchenbehörde den Vorschlag macht, um dem «zwar verfassungsmässigen, aber sachlich

unbilligen» Zustand abzuhelfen, das Kirchenbudget aus der allgemeinen
Staatsrechnung loszulösen und die Kirche durch eine von ihren Angehörigen zu erhebende
Steuer finanziell unabhängig zu machen. Damit blieb er im eigenen Kreis zunächst
ohne Zustimmung.353^ Aber der Gedanke schlug Wurzeln bei derjenigen Persönlichkeit,

die von Amtes wegen die Verbindung zwischen Staat und Kirche darstellte, dem

Vorsteher des Justizdepartements, dem das Kirchenwesen unterstellt war und der als

Vertreter der kantonalen Exekutive im Kirchenrat sass; Regierungsrat Carl Christoph
Burckhardt-Schazmann ,354)

Wohl hatte sich dieser zunächst persönlich ablehnend zu einer möglichen Änderung
der Verhältnisse verhalten. Die Notwendigkeit, als Departementsvorsteher zu den beiden

Anzügen Stellung zu nehmen, führte ihn zu einem gründlichen Überdenken der

Frage überhaupt und der baslerischen Zustände im besonderen. Das Ergebnis ist sein

Ratschlag vom September f906, in dem er zum Schluss gelangt, das Subventionsgesuch
der Katholiken abzulehnen und den sozialdemokratischen Anzug Knoerr der Regierung

zur Prüfung zu überweisen.
Die sorgfältige Art, mit der Burckhardt die gegensätzlichen Meinungen des Kirchenrats

wiedergibt, lässt erkennen, dass dieses Gespräch, an dem er selbst teilgenommen
und Stellung bezogen hatte, zu einem Dialog in seinem eigenen Inneren geworden ist.
So sehr er anfänglich der Gruppe zuneigte, die den status quo belassen und der Kirche
selbst keine Initiative zugestehen wollte, so deutlich wird es nun, wie die Gründe der
andern, der Minderheit, die hauptsächlich durch Salis vertreten war, allmählich zu den

seinen wurden. Von den Bedürfnissen der protestantischen Kirche her, nicht aus
politischen oder gar parteipolitischen Erwägungen ist Burckhardts Konzeption erwachsen.
Die Einsicht, dass die historische Entwicklung, die «Strömung des Zeitgeists»355) jetzt,
wo Wohlwollen und Pietät noch vorhanden waren, es geboten sein liessen, der Kirche
eine unabhängige Stellung zu sichern, vermochte es, seine in der Tradition verwurzelte
und möglicherweise auch von seinem Vater, Ratsherrn Carl Burckhardt, gepflegte
Überzeugung vom alten protestantischen Staatskirchentum zu modifizieren.

c) Liberale für und gegen die Trennung

Wenn es nun darum ging, diese aus dem Ringen mit sich selbst hervorgegangene
Auffassung vor dem Parlament zu vertreten und später in gesetzgeberischer Arbeit zu

verwirklichen, so war mit hartem Widerstand zu rechnen. Dieser hatte seinen

Ursprung nicht so sehr bei den gegnerischen Parteien - die Freisinnigen standen der ganzen

Frage verhältnismässig gleichgültig gegenüber, und die Sozialdemokraten wurden

109



ja durch Burckhardts Auffassung befriedigt - als vielmehr in den eigenen Reihen der
kirchlich gesinnten Konservativen. Einer der gewichtigsten Gegner von Burckhardts
Kirchenvorlage war sein Vorgänger im Justizdepartement, Paul Speiser. Als Folge der

Trennung befürchtete dieser vielerfahrene liberal-konservative Politiker eine Zersplitterung

der Kirche, und darüber hinaus bezichtigte er Burckhardt der «Katholikopho-
bie» und des «Liebäugeins mit den Sozialisten». Er warf dem Jüngeren «unstaatsmän-
nisches Verhalten» vor und hielt ihm die leuchtenden Beispiele seines (Burckhardts)
eigenen Vaters und der Politiker der 1880er Jahre, besonders C.F. Burckhardts, vor
Augen.356' Es ist deutlich, dass dieses Urteil, abgesehen von einer persönlichen
Trübung, stark belastet und beschattet war durch die Erfahrungen des jungen Speiser aus

der Zeit des Kulturkampfs. Die Erinnerung an die Parteistellungen der 1870er und
80er Jahre hinderte den Liberalen der älteren Generation daran, die neuen Positionen
der politischen Gruppen und der Kirche zu erkennen, auf welchen der Jüngere sein

Werk aufbauen wollte.
Für Burckhardt war es von nicht geringer Bedeutung, dass der Redaktor der Basler

Nachrichten, Otto Zellweger, dem kleinen Kreis derjenigen angehörte, die ihn von
Anfang an verstanden. Zellweger hatte es in der Hand, durch die Auswahl von Artikeln

und Berichterstattungen die Leser allmählich für die von Burckhardt vorbereitete
Lösung zu gewinnen.357' Er war der erste Liberale, der sich über das parteipolitische
Odium hinweg für den sozialdemokratischen Anzug auf Trennung einsetzte. Die finanzielle

Unabhängigkeit würde der Kirche eine Freiheit verschaffen, deren sie zur Erfüllung

ihrer Aufgabe in der Zukunft dringend bedürfe; es ginge nicht um die Erhaltung
eines Bekenntnisses, sondern um die Schaffung einer lebendigen «Volkskirche», deren
Glieder sich in gemeinsamer Liebestätigkeit zusammenzufinden hätten. Ähnlich,
wenn auch mit etwas andern Akzenten sprach sich Wilhelm Vischer aus: Als einem
Element des öffentlichen Lebens käme der Kirche eine grosse Bedeutung zu. Eine
Erweiterung ihrer Basis durch den Verzicht auf den Bekenntnischarakter würde diese

Stellung in keiner Weise schmälern, im Gegenteil: «Wenn an Stelle der Staatskirche
eine Volkskirche mit freierer Organisation tritt, warum sollte sie als Kulturfaktor im
Staat weniger von Bedeutung sein?» In diesem Sinn empfahl er die Überweisung des

sozialdemokratischen Anzugs auf Trennung, mit dem Zusatz, dass die Prüfung «nicht

nur vom Standpunkt völliger Trennung» vorzunehmen sei.358' Mit dieser etwas paradox
anmutenden Formulierung war genau die Haltung gekennzeichnet, die Burckhardt
selbst einnahm.

d) Endgültiges Durchdringen der Trennungsidee und ihre Verwirklichung

In den zwei Jahren, die von der Überweisung der beiden Anzüge bis zur Vorlage,
die bereits die Partialrevision der Verfassung enthielt, verflossen,359' d.h. in der Zeit,
in der Burckhardt die neue Regelung ausarbeitete, brach die Überzeugung von der

Notwendigkeit der «nicht völligen Trennung» sowohl in den Kreisen der Kirche als

110



auch in der Liberalen Partei langsam durch. Einzelne Geistliche befürworten die

Trennung, so Pfarrer Staehelin im Gemeindeverein Theodor.360' Die Befürchtung, dass die
in Aussicht stehende Steuerpflicht der Kirchenmitglieder zu vielen Austritten führen
könnte, hält er für grundlos. Im Gegenteil, von der freieren Stellung der Kirche erhofft
er einen Aufschwung ihres inneren Lebens. Auch in der Petersgemeinde erwartet man
nur Gutes von der zu schaffenden Volkskirche.361'

In der Liberalen Partei prägte Albert Oeri den Begriff der «kirchenfreundlichen
Trennung», um das Missverständnis aus der Welt zu schaffen, dass die Neuerung eine

vom kulturkämpferischen Freisinn oder von sozialdemokratischer Kirchenfeindlichkeit

vollzogene Massnahme sei.362' Als entschiedener Befürworter der Trennung tritt
in derselben Parteiversammlung wiederum Pfarrer Ernst Staehelin auf. Sein Hinweis,
dass die religiösen Bedürfnisse des Volkes im Steigen seien, auch wenn sich die äusseren

Formen der Frömmigkeit wandelten, deckt sich mit dem, was Burckhardt in
seinem zweiten Ratschlag bei der allgemeinen Beurteilung der geistigen Situation der
Zeit ausgeführt hatte, dass «das innere Interesse an religiösen Fragen in weiten Kreisen
im Zunehmen begriffen ist». Staehelin dachte an die Arbeiter, die nach seiner Auffassung

der Staatskirche entfremdet waren, und, wie er glaubte, für eine vom Staat gelöste
geistliche Gemeinschaft leichter wieder gewonnen werden könnten. Für Burckhardt
hatte die Frage einen universaleren Aspekt: Die sozialen Probleme seien sittliche
Gegebenheiten, mit denen sich jeder ernsthaft denkende Mensch zu befassen habe. Aus
dieser Einsicht ergibt sich für die protestantische Kirche die Notwendigkeit, ihren Rahmen

möglichst weit zu spannen und dem Spiel persönlicher Überzeugungen freien
Raum zu gewähren: «Es wäre grundverkehrt, das individualistische, freiheitliche
Lebensprinzip des Protestantismus in einem starren Bekenntnis zu ersticken.»363'

Bei der zweiten Kirchendebatte im Parlament, im Januar 1909, wird von liberaler
Seite kein Einwand gegen die von der Regierung vorgeschlagene Lösung erhoben.
Zudem kann Otto Zellweger die Zustimmung der Kirche zu dem Gesetz versichern.364'

Nun geht Burckhardt daran, durch persönliche Orientierungen auch die Kirchgemeinden

für sein Werk zu gewinnen.365' Im Dezember 1909 erhält er vom Kirchenrat den

Auftrag, das in der Verfassung vorgesehene eigene Organisationsgesetz für die
protestantische Kirche zu schaffen.366'

Unmittelbar vor der Volksabstimmung spricht er in einer Versammlung der Liberalen

Partei. Natürlich ist jetzt jeglicher Widerspruch verstummt, und es erklingen nur
Worte der Zustimmung und des Lobes. Präsident Ernst Koechlin erinnert aber, dass

«viele protestantische Liberale» anfänglich die Notwendigkeit der Trennung nicht
anerkannt hätten. Dass die jetzt vorliegende Lösung auch den Beifall der Kirche gefunden

hatte, das wurde selbst den hartnäckigsten Skeptikern ad oculos demonstriert
durch die Anwesenheit des Münsterpfarrers Arnold von Salis. Wenn er - jetzt nicht
mehr Antistes - das Wort ergriff, um seiner Freude über das Gesetz Ausdruck zu
verleihen, so darf man darin wohl die Vermutung bestätigt finden, dass zwischen ihm, dem

Haupt der alten Basler Kirche, und dem Staatsmann Carl Christoph Burckhardt ein

111



enges Einvernehmen bestand. Das Verhältnis der beiden Männer kann als Abbild
desjenigen der protestantischen Kirche zum baslerischen Stadtstaat gesehen werden; es

war ein friedliches, in dem eine einschneidende Änderung soeben ohne Bruch hatte
vollzogen werden können.367)

Die Protestanten beider Richtungen durften also befriedigt sein - nicht so allerdings
die Glieder der katholischen Kirche, der die öffentlich-rechtliche Stellung im Staat
vorenthalten blieb. Noch war man in Basel nicht so weit, die Katholiken nach dem staatlichen

Recht als ebenbürtig anzuerkennen. Für eine abschliessende Betrachtung wird
man dem Urteil des Historikers der Stadt Basel, Paul Burckhardt, beipflichten, der an
diesem schwachen Punkt des so subtil erarbeiteten Trennungswerkes das Bestreben
seines Schöpfers sah: «bewusst mit seiner Lösung noch etwas vom alten reformierten
Charakter der Stadtrepublik zu wahren».368) So steht der Staatsmann von 1911 in der
Tradition der konservativen Politik des 19. Jahrhunderts als echter Erbe der Andreas
Heusler, Wilhelm Vischer, C.F. Burckhardt, ja Adolf Christs. Auf die Hilfe der Liberalen

Partei konnte er nur zählen, sofern ihre Mitglieder der protestantischen Kirche
verpflichtet waren. Denn um ihre Anliegen, nicht um diejenigen des Staates oder gar
der Partei war es ihm zu tun. In diesem Werk der «Trennung» zeigt sich nochmals die

Zähigkeit des reformierten Staatsdenkens in Basel.

112


	Die Liberal-Konservativen und die protestantische Kirche

