Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 167 (1988)

Artikel: Die Politik der Liberal-Konservativen in Basel 1875-1914
Autor: Roth, Dorothea

Kapitel: lll.: Die Liberal-Konservativen und die protestantische Kirche
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006843

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die Sozialdemokraten wurden als gleichwertige Partner anerkannt, und einem Politi-
ker wie Eugen Wullschleger wurde mit Hochachtung begegnet.?’!) Was die Liberalen
nicht verstanden, war die Beeinflussung der Arbeiter durch einzelne Fihrer. Die Vor-
stellung, dass das «Hetzen und Wiihlen» von ausldandischen Volksfithrern ausging,
wurde nur allzu gern verbreitet und wohl selten auf ihren Wahrheitsgehalt gepriift. Da-
gegen war sie sehr wohl geeignet, das soziale Gewissen, das keineswegs erstorben war,
zu beruhigen.

III. Teil
Die Liberal-Konservativen und die protestantische Kirche

Wenn sich die Liberal-Konservativen im politischen Bereich fast ausnahmslos mit
der Rolle einer stets verneinenden Minderheit begniigen mussten, so vermochten sie
ihren Einfluss auf einem andern Gebiet, das vielen von ihnen sehr wichtig war, linger
zu erhalten: im Leben der Kirche. Bei der starken Verquickung und Durchdringung
der geistlichen und weltlichen Belange in unserm Zeitraum ist die Haltung, die die Par-
tei in den kirchlichen Fragen einnahm, fiir das Gesamtbild von Bedeutung und kann
nicht iibergangen werden. Die Bewahrung des baslerischen Protestantismus, des spezi-
fischen Charakters des Stadtstaates, wie er aus der Reformation hervorgegangen war,
hatte eines der wichtigsten Anliegen der Generation von Adolf Christ, Karl Sarasin,
C.F. Burckhardt gebildet. Dieses Bemithen wurde in den folgenden Jahrzehnten unter
dem wachsenden Druck von verdnderten geistigen Stromungen fortgesetzt. Erst jetzt
geschah es, dass der politische Freisinn eine Verbindung einging mit der Reformtheo-
logie, die, urspriinglich aus dem deutschen Idealismus hervorgehend, nicht nur die
Heilige Schrift, sondern auch tiberlieferte Formeln wie Glaubensbekenntnis oder Or-
dinationsgeliibde einer streng rationalen Kritik unterzog. Schon 1858 hatte im Grossen
Rat eine «Glaubensdiskussion» stattgefunden, und in der Folge wurde bei der Einfiih-
rung eines neuen Reglements aus dem Grossratseid die Stelle weggelassen, die die Ver-
pflichtung auf den christlichen Glauben enthielt.

So fiihlten sich die konservativen Protestanten in die Abwehr gedringt. In welchem
Mass sich der politische zu einem religids-weltanschaulichen Gegensatz ausweitete,
lasst sich am besten bei der Neugestaltung des baslerischen Schulgesetzes erkennen.
Nach diesem Hohepunkt flauen die Parteikimpfe zu Beginn der 1890er Jahre etwas
ab. Die Tatsache, dass die religidse Problematik die Gemiiter nunmehr weniger be-
schiftigte, wirkte sich auf die Konservativen ldhmend aus. Eine neue Aufgabe, die
«soziale Frage», wurde zuerst von den Mannern der Kirche wahrgenommen. Die evan-
gelisch-soziale Bewegung wurde Ausgangspunkt zu einer Erneuerung des kirchlichen
Lebens, fiihrte aber auch zur Auseinandersetzung mit der Sozialdemokratie und ge-

85



wann daher politische Bedeutung. Schliesslich konnten die Liberal-Konservativen mit
der Schaffung der Kirchenverfassung von 1911 —sie ist das Werk des Juristen Carl Chri-
stoph Burckhardt — beitragen zur endgiiltigen Regelung des Verhiltnisses der Kirchen
untereinander und zum Staat.

1. Kapitel
Der Einfluss der kirchlichen Spaltung auf die Parteibildung

a) Verdanderte Situation durch die Kirchenverfassung von 1874

Seit dem Auftreten der Reformtheologie in den 1850er Jahren hatten verschiedene
kleinere Einbriiche in die seit der Reformation bestehende enge Verbindung von Kir-
che und Staat eine tiefgreifende Wandlung angezeigt. Der starke Zustrom einer Bevol-
kerung, die entweder nicht protestantisch war oder sich gleichgiiltig verhielt, wies in
dieselbe Richtung: Die Geschlossenheit des orthodoxen Protestantismus, der wiahrend
Jahrhunderten den Charakter der Stadt gepragt hatte, war zerstort, und man musste in
Anerkennung dieser Tatsache daran gehen, diesen verdnderten Umstdnden durch eine
neue gesetzliche Regelung des Verhiltnisses zwischen Kirche und Staat Rechnung zu
tragen. So entstand 1874 eine neue Kirchenverfassung.?’? Sie brachte eine vermehrte
Selbstandigkeit der Kirche, indem eigene Behorden, Kirchenrat und Synode geschaf-
fen wurden. Auch die Stellung der Gemeinden wurde unabhiéngiger; sie erhielten ihre
Organe, die Kirchenvorstiande. Die Wahl dieser Instanzen sowie der Pfarrer erfolgte
nun durch die stimmberechtigten Gemeindeglieder, zu denen auch die Schweizerbiir-
ger gehorten. Somit waren die Voraussetzungen zu einer stirkeren Teilnahme des
nichtbaslerischen Elementes am Leben der Kirche geschaffen. Die Konservativen er-
blickten ihre Aufgabe darin, jetzt, wo sie politisch zur Minderheit geworden waren, in
diesen neuen Institutionen mitzuwirken und die Entwicklung der freisinnigen Theolo-
gie, der sich viele der neu Zugewanderten anschlossen, aufzuhalten. Im allgemeinen
Bewusstsein werden die politischen Positionen auf die kirchlichen tibertragen: Anhén-
gerschaft an die Reformtheologie ist gleichbedeutend mit politischem Freisinn, wih-
rend Zugehorigkeit zum Konservativismus das Bekenntnis zur Orthodoxie voraus-
setzt. Dieser Sachverhalt wird durch die neue Kirchenverfassung mit ihren demokrati-
schen Formen begiinstigt. Der Horerkreis eines Pfarrers wird als Erfolg oder Misser-
folg der entsprechenden politischen Partei gewertet,”’*) und bei den kirchlichen Wah-
len wendet man dieselben Mittel an wie bei den politischen: Aufstellung von Listen,
Verteilen von Flugblittern, Wahlaufrufe.

So setzte sich die ASZ bei den ersten Wahlen in die Synode, im Mai 1874, massvoll,
aber doch entschieden fiir eine gute Beteiligung ihrer Leser an dem Urnengang ein.”’?
Neben Redaktor Joneli und C.F. Burckhardt waren Wilhelm Vischer und Carl Burck-

86



hardt um die Vorbereitungen besorgt. In der Miinster- und Leonhardsgemeinde wur-
den Versammlungen veranstaltet, und Zeitungsinserate warben fiir die Kandidaten.?”
Die Verteilung der schweizerischen Niedergelassenen (die jetzt das Stimmrecht aus-
tiben durften) auf die Kirchgemeinden ergibt ein Bild, das dem politischen Kriftever-
hiltnis entspricht: Die Miinstergemeinde weist den stirksten Anteil von Basler Biir-
gern auf, und diese sind es, die «orthodox» stimmen. In den tbrigen Gemeinden
kommt die Zahl der Niedergelassenen nahe an diejenige der Buirger heran, ja sie tiber-
steigt sie zu Theodor.?’® In den Gemeinden mit starker Zuwanderung fanden die Rich-
tungskdmpfe ihre stirkste Ausprigung. Davon ist 1874 allerdings noch kaum etwas zu
spliren. Aber wenige Tage nach den ersten Synodalwahlen ernannte die Leonhardsge-
meinde zu ihrem Seelsorger einen Geistlichen der Reformtheologie, Pfarrer Alfred
Altherr aus Rorschach.?””

b) Das Eindringen des Reformprotestantismus

Dass damit eine Entwicklung ihren Anfang nahm, die zu einer immer tieferen Spal-
tung fiihrte, zeigte sich bald an einer Reihe von kleinen, fast nur organisatorischen Dif-
ferenzen, deren grundsédtzliche Bedeutung aber bald klar hervortrat. Es war im neu
geschaffenen Kirchenrat, wo diese Fragen vorerst im kleinen Kreis, ausserhalb der gro-
ben Entstellungen, die oft durch die Publizitit entstanden, besprochen werden konn-
ten. Hier verteidigten die Konservativen ihre letzte Position im 6ffentlichen Leben und
taten es in mancher Hinsicht unter Anwendung derselben Grundsatze, die fiir sie auch
in der Politik Geltung hatten. So erkldrte Adolf Christ mit dem ihm eigenen Sinn flir
die Anerkennung unabédnderlicher Tatsachen: Die Spaltung bedeute fiir ihn keine
Uberraschung, er sei darauf geriistet gewesen. Es gelte jetzt, das Notwendige vorzu-
kehren, um die Kirche zu erhalten und die Abkehr ganzer Gruppen zu verhindern.
Deswegen sei dem Reformpfarrer die Abhaltung des Abendmabhls in der von ihm fiir
gut gehaltenen Form zu gestatten.?’® Wollte er seine Aufgabe als oberste Instanz und
Aufsicht uber die Kirche tatsichlich erfiillen, so durfte der Kirchenrat die Dinge nicht
einfach der weiteren Entwicklung tiberlassen. Um die Einheit zu bewahren, sah er sich
genotigt, verschiedene Vereinbarungen und Abmachungen zu treffen, Kompromisse,
deren Zweck es war, die Spaltung so zu iiberbriicken, dass der Fortgang des normalen
kirchlichen Lebens in den Gemeinden einigermassen gesichert war. Am schwierigsten
gestaltete sich dieses Bemithen beim innersten Kern der protestantischen Liturgie,
dem Abendmahl. Aber auch fiir den gewohnlichen Gottesdienst und besonders den
Jugendunterricht wurden in langwierigen Verhandlungen fiir die einzelnen Gemein-
den Verordnungen aufgestellt, die allen gerecht zu werden versuchten.?’®) Die Person-
lichkeit, die sich am besten fiir diese Vermittlungstitigkeit eignete, weil sie bei beiden
Gruppen Anerkennung und Ansehen genoss, war Paul Speiser. Als Vertreter des Re-
gierungsrates in der obersten Kirchenbehorde stellte er mit seiner Person auch die Ver-
bindung zwischen Kirche und Staat dar und setzte in dieser Eigenschaft die Tatigkeit

87



Adolf Christs fort.?” Angesichts der Fortschritte, die die Reformbewegung nun in al-
len Bereichen des kirchlichen Lebens zu verzeichnen hatte, stellte sich bei den Vertei-
digern der Orthodoxie die Frage, ob und wie man den Kampf aufnehmen wolle. Ahn-
lich wie zwei Jahrzehnte zuvor, als die Reformtheologie ihre ersten Vorstosse unter-
nahm, ist auch jetzt auf der andern Seite eine gewisse Intensivierung der Tatigkeit fest-
zustellen; man fiihlt sich in die Verteidigung gedringt und empfindet das Bediirfnis,
niher zusammenzuricken. Die Zusammenschliisse, die unter diesen Umstidnden in
dreifacher Weise entstanden, im Kreis des Christlichen Vereinshauses, in der Kirchli-
chen Hilfsgesellschaft und in den Gemeindevereinen, hatten ihre Auswirkungen auf
das politische Leben: Die kirchlichen «Parteien» deckten sich immer ausschliesslicher
mit den politischen, so dass hier wie dort die Kluft sich vertiefte.

¢) Gegenmassnahmen: Christliches Vereinshaus, Kirchliche Hilfsgesellschaft,
Gemeindevereine

In der Kommission des Vereinshauses wurde kurz nach der Wahl Pfarrer Altherrs
die Griindung einer «Gemeinschaft der Gliubigen mit Sitz im Vereinshaus» bespro-
chen.?®) Die «Wiinschbarkeit und Wichtigkeit der Vereinigung der Christen unserer
Stadt zu einer Gemeinschaft» schien unbestritten. Man betonte, dass der Antrieb dazu
nicht in der Opposition gegen die staatlichen oder kirchlichen Behdrden zu suchen sei.
Zu einem aktiven Eingreifen in die politische und kirchliche Entwicklung konnte man
sich aber auch nicht entschliessen, und so setzte sich die Meinung durch, «die Gemein-
schaft moge mehr durch innere Kraft und Liebe iiben sich offenbaren als durch dussere
Gebirde». Was die Gegner die «Vereinshauspartei» nannten, war eine kleine Gruppe
sehr aktiver Protestanten, die aber im Grunde die 6ffentliche Wirksamkeit scheute.
Politisch hervorgetreten ist sie bei den Grossratswahlen von 1867 und 1870, nachher
nur noch ein einziges Mal, 1878. Dennoch leistete das «Vereinshaus» mit seiner starken
Aktivitat in christlichen Liebeswerken und der Entfaltung einer Propagandatitigkeit,
die derjenigen einer politischen Partei nicht nachstand und jedenfalls diejenige der
Konservativen bei weitem iibertraf, seinen Beitrag an die Erhaltung des orthodoxen
Protestantismus in der Stadt. Mit Veranstaltungen aller Art, Gesangs- und Gebetsver-
sammlungen, Gottesdiensten, Vortrigen und einer wahren Flut von Vereinsgriindun-
gen wurde wihrend vieler Jahre ein grosser Teil der Bevélkerung erfasst.?®? Dazu un-
terstiitzte das Vereinshaus Geistliche, die durch die neuen Verhiltnisse in Bedringnis
geraten waren.? In Befolgung einer Haltung, die Adolf Christ schon seit Jahrzehnten
eingenommen hatte, wurde sorgfiltig darauf geachtet, jeden Konflikt mit dem Staat zu
vermeiden. Extreme Tendenzen, die sich bei religiosen «Massenveranstaltungen» ge-
legentlich ergeben konnten, wurden nicht geduldet, man bemiihte sich, in jeder Hin-
sicht innerhalb der von Staat und Landeskirche gesetzten Ordnung zu bleiben.?*

Fiir die Erhaltung des orthodoxen Gottesdienstes, besonders des Jugendunterrichts,
in den Gemeinden, die von Reformpfarrern betreut wurden, setzte sich die Kirchliche

88



Hilfsgesellschaft ein. Dies war eine private Vereinigung unter dem Vorsitz von Karl
Sarasin, der sie begriindet hatte und wohl auch weitgehend finanzierte. Sie sah ihren
Zweck in der «Erhaltung und Foérderung christlichen Lebens in der evangelischrefor-
mierten Kirche von Baselstadt, insbesondere durch Anstellung bibelgliaubiger Geistli-
cher fiir Predigt, Jugendunterricht und Seelsorge».?®> Eine freiwillige Institution greift
hier hilfreich ein, wo die Kirche allein nicht mehr imstande ist, ihrer Aufgabe zu genii-
gen. In diesem Kreis, der sich mit so bestimmter Zielsetzung zur Abwehr des kirchli-
chen Freisinns bekannte, ist die Verbindung mit dem politischen Bereich noch besser
nachzuweisen als beim Vereinshaus: Von 21 Kommissionsmitgliedern der Kirchlichen
Hilfsgesellschaft sind acht konservative Grossrite und fiinf weitere gehdren dem Kura-
torium der ASZ an.?®® Also auch die Zeitung war mit dem orthodoxen Protestantismus
eng verbunden. Voraussetzung fiir die dritte Art des Zusammenschlusses, die Gemein-
devereine, waren die kirchlichen Wahlen von 1880 und 1882, Hohepunkt des Rich-
tungskampfes. Zugleich zeigt sich hier die Verflechtung der politischen Parteistellun-
gen mit den Glaubensrichtungen am deutlichsten.

d) Die Wahlen in die Synode 1880 und 1882

Fir die Synodalwahlen im Mai 1880 schliessen sich in allen vier Gemeinden sowohl
die Freisinnigen als auch die Orthodoxen zusammen und geben ihre Vorschldage auf
Flugblittern heraus, die sich in ihrer Aufmachung kaum von den politischen unter-
scheiden.?®? Vier Artikel aus der ASZ erscheinen im Sonderdruck und bilden mit der
Kandidatenliste der Konservativen das Gegenstiick zu den violetten Werbezetteln der
Freisinnigen. Diese letzteren veranstalten im Klingental eine Versammlung der Wih-
ler aus allen Gemeinden. Auch in der vorwiegend «altglaubigen» Miinstergemeinde
entsteht ein «Wahlkollegium freisinniger Kirchgenossen», das sich um Pfarrer Zwingli
Wirth schart. Immerhin werden, wie das auch in der Politik iiblich war, Kandidaten
der Gegner auf die eigene Liste gesetzt. Das Ergebnis dieser ersten parteimissigen
Wahlen war eine spiirbare Verstirkung der Reformer in den kirchlichen Behorden;
einzig die Miinstergemeinde konnte ihre samtlichen orthodoxen Kandidaten durch-
bringen, in den volkreichen librigen Gemeinden verloren Konservative wie Karl Wie-
land (Peter) oder Wilhelm Vischer, Pfarrer von Orelli, Eduard Preiswerk (Leonhard)
ihren Sitz.2%®)

Die Mehrheit der Orthodoxen in der Synode betrug jetzt nur noch sieben oder acht
Stimmen. In ihren Kommentaren stellt die ASZ das Peinliche des vergangenen Wahl-
kampfs fest. Man findet es stossend, dass die Mehrheit der Gewéhlten kein unmittelba-
res Interesse an den Anliegen der Kirche habe und nicht eigentlich eine Vertretung der
Kirchginger darstelle. Diese wiirden nun erdriickt von wenigen, aber aktiven kirchli-
chen «Parteiminnern».?®” Doch es sollte noch schlimmer kommen: Aufgrund der
Volkszahlung von 1880 ergab sich, dass die Zahl der Mitglieder der Synode erhoht wer-
den musste. Zu Leonhard und Theodor betrug die Zunahme der protestantischen Be-

89



volkerung je 43%, in der Miinstergemeinde nur 14%.7°? Nach den bisherigen Erfah-
rungen war vorauszusehen, dass die Wahlen in diesen stark angewachsenen Gemein-
den zugunsten der Freisinnigen ausfallen wiirden. Der Kirchenrat, dem die neuen Zah-
len mitgeteilt wurden, traf keine Entscheidung, sondern iiberliess sie der Regierung.
Diese beschloss, vor dem reguldren Termin, bereits im Februar 1882, Neuwahlen anzu-
setzen. Obwohl sich die Konservativen, in richtiger Erkenntnis des Ausgangs, im Gros-
sen Rat zur Wehr setzten, kam es dazu.?’) Bei einer hohen Stimmbeteiligung ergab
sich wie erwartet eine starke Vermehrung der freisinnigen Vertretung: Von den 21
neuen Mitgliedern der Synode gehorten jetzt 18 der Reformpartei an, so dass das Ver-
haltnis nun 35 zu 45 zugunsten der Freisinnigen stand. In diesen Tagen fiihlten sich die
Konservativen von einer bedrohlichen Macht erdriickt; es war zu befiirchten, dass bei
einer Fortdauer dieser Entwicklung die Synode schliesslich ganz zum Instrument der
Reformtheologie gemacht wiirde. Gegen diese als Vergewaltigung empfundene Majo-
risierung durch die Reformpartei glaubten sie, den Schutz der Bundesverfassung, die
Gewiihrleistung der Glaubensfreiheit anrufen zu miissen.??

In einem Vortrag in der Kirchlichen Hilfsgesellschaft sprach Wilhelm Vischer tiber
die Lage der Kirche in Basel. Die Trennung der orthodoxen Kirche vom konfessionslos
gewordenen Staat scheint ihm unvermeidlich. Die Glaubigen seien in eine Bedrdngnis
geraten, aus der nur ein ndherer Zusammenschluss und der Wille zum Durchhalten
heraushelfen kénne. Ohne sich auf theologische Erdérterungen einzulassen, glaubt er,
das Kriterium fiir die Gegner der Reform, die «Altgldubigen», darin zu finden, dass
ihre Einstellung zu den Grundgehalten des Christentums eine aktive ist, eine Beja-
hung. Deswegen schligt er fiir sie die Bezeichnung «Positive» vor.?”> Seine Anregung
wurde aufgegriffen und fiihrte in den Gemeinden zur Bildung kirchlicher Vereine. Es
entstehen 1882 der Positive Gemeindeverein Kleinbasel (er soll im Mai bereits 250 Mit-
glieder zdhlen) und im folgenden Jahr derjenige von Miinster/Leonhard. In der Peters-
gemeinde bestand ein Positiver Gemeindeverein schon seit 1879.7Y) Diese kirchlichen
Vereinsgriindungen, die zur Abwehr des theologischen Freisinns entstanden, gehen
also den konservativen Quartiervereinen, die im Bereich der Politik denselben Zweck
verfolgten, um ein weniges voraus. Esist interessant und fiir die Konservativen in Basel
bezeichnend, dass der Zusammenschluss sich zuerst im Bereich des kirchlichen Lebens
vollzog. Obwohl die Beweise im einzelnen fehlen, darf angenommen werden, dass
kirchliche Gemeindevereine und politische Quartiervereine sich gegenseitig beein-
flusst haben. Im Oktober desselben Jahres 1882 wurde ein Anzug, der die Aufhebung
des Taufzwangs als Voraussetzung fiir die Konfirmation forderte, von der Synode an
den Kirchenrat tiberwiesen. Diesem neuerlichen Angriff auf eine bekenntnismassige
Institution der Basler Kirche hielt Wilhelm Vischer nicht mehr stand. Aufgrund seiner
Uberzeugung, «dass in der fraglichen Angelegenheit auch das geringste Entgegenkom-
men vom Ubel sei», reichte er dem Kirchenrat sein Entlassungsgesuch ein, das still-
schweigend gewihrt wurde.? Das Aufgeben dieser letzten Position im Bereich der
Kirche war fiir diesen spiaten Vertreter der alt-konservativen Staatsauffassung mehr

90



o M des @, 1 ams, dit Dy ¢
1denn e l-;'.t"ﬂrlj e 1le die 3tm glonyg,

An die Wihler der Ntiinflergemeinde!

DWieverum tritt an den proteftantiien Theil bes Baglervoltes bie Aujabe heran, bie Hilfte
jeiner oberjten Rivdjenbebirde, der Synode, nen zu bejtellen.

Die Synobe ijt in's Leben gerujen worden um Jwed ver Orbnung fivdlider Angelegenbeiten.

Jn Wabrbeit dient die Synede diejem Jwed jebody nidyt allein, jondern jic ift, dant bes unbeilvollen

Suijtanbes, gwei einanber gegeniiberjtehenbe Glaub idtungen ancinanber 3u foppeln, gu cinem
Streitboben geworden, von Seite der Rejormer qur Erlangung ber Hercjdajt, von Seite ber
Pojitiven gur Evhaltung deo Baterglaubens in der Yanbestivde.

Unter dew Ruf — Freibeit fiiv Alle — ftrebt jeit Jabhren bie Reformparthei auj bem Boben
ber Synsde bie Berbrodeluny der Basler Vetenntnijtivdse an und bat 8 bereits vechingnijgooll weit
bavin gebradit. Ja, bic gemanntc Parthei ging jogar joweit, einen FKunbamentitein der Sivche Ehrijti,
Bic Tawfe, bic unjer Hre Jejud Ghrijtus in bidyjteigener Perjon cingefet bat, als unniiges
Gemiiuer aui's offenc Feld 3u werjen, jtetéfort unter dem Ruj — Freibeit — obne 3u fragen, ob
foldye Freibeit nidt gevabe bas hocjte Voltsqut, den bewibreen Biterglauben, untergrabe und
jhadige.

Die Basler Rivde jtebt duvdy die verhingnijpwolle That, bie Taufe jrei zu geben, eingigartig
ba in der gangen dyvijtlidyen Welt; wabrlid) 3u Schand und Spott jiir unjere Baterftadt.

Die Basler bes 16. Jabrhunberts haben mannbaft unb entidhlofjen ibr Staats-, Volts: und
Familienfeben auf den umoanbefbaren Boben bes lantern Evangeliums gejtellt. Sie baben bas MWort :
w3 [Bime midy ded Gvangelii von Chrifts midyt, dewn eo if cine Rraft Gattes, die da felig madt Uike, die
baran glanben,” als Wabljprudy um den Bajeljtab gejdhrieben. Diefe unvermelllidie Rraft bat jidy
im ¥auje der Jabrhunberte sum Wobl unb Heil unjerer Stabt bewoihrt !

Dem Basler Volt des 19. Jahrhunverts jteht es nidyt zu, bie Wabrbeit, bie bie Alten ange:
nommen baben, au ftiivgen, — denn Grbe und Himmel vergeben, aber Gottes FWort wird bejteben
in @mwigteit; — allein & jteht bem Baslervolte bevor, emtweder burd) bie Mabl evangelifth gefinnter
WMinner jid) gur gottliden Wabrbeit u belennen eBer aber durdy die Wabl Anbdersgefinnter nody weiter
von ber Wabrbeit abgufommen und fidy nody weiter von bem Uvquell aller Yebenstraft abyuwenbden
und gu entfernen, al8 es leiber bereits gejdheben ift.

Ob bas Baslervolt auf ber betvetenen jdyiefen Babn weiter fortjdreiten will, bas joll jidy am
Wabltag zeigen!

Cntroeber giebt jidy ber Theil unjercé Boltes, der dbie Berftorungsbeftrebungen der Rejormpartbei
nidht billigt, duvdy ferneres Gewibrenlafjen berjelben jelbijt aufj, obder aber €8 ift nod Glauben,
Uebergeugungstreuc und Wuth genug vorbanden, uwm dews Lveiben der gemanwnten
Parthei ein encrgifdes Halt ju gebieten!

Hiegu bietet ber 20. Mai Gelegenbeit !

Der Miinftevgemeindeverein dber Pojitiven eraditet e8 alé jeine Pilicht und Aufgabe,
ben 2édhlern durdy vorjtehende Aujfldrung die Bebeutung und Widytigleit der Synobalwablen vor:
ubalten unb ibnen baburdy an’s Gewifjen ju reden.

Wer will, dap ber alte Biterglaube, auf ben vor Jabrhunberten bie Baslertivdye gegriindet
wurbe und der unfeer Stabt wablidy nur ur Ehre, 3u Gliid und Segen gereidyt bat, in unjever Kirdve
nidyt weiter untergraben und geritdrt werde, ver gebe jeine Stimme den unten verzeidueten Minnern.

Bleibe Neiner daheim, bdem am Wohl und Heil unjerer Stadt, Volt und RKirde cteasd

gelegen ijt.
Bajel, Vai 1883, dler Minstergemeindeverein der Bositiven.
Wabloorfdhlag.
Nerr Dr. Adolf Burdhardt Serr Prof. Dr. Jo0h. Riggenbad

» Dr. Gduard Thurneyjen »  Blarrer Wilhelm Arnold
» @D, Bernoulli-Riggenbad Rarl Wid: Merian

& farrer Sam. Preiswert i
5 gaﬂ)élyetr RKatl Sarafin »  Wilhelm Sdhneider: Wir;

Derr Sdyulinfpetior V. Soek bar fidy eine Biedermabl auf's entfdiedenfie verbeten -~ Herr Prof. Mud. Stddelin wird yu St. Peonbard vorge|diagen.
Wablzeit: Sonntag, den 20. Mai, von 10 bis 2 Uhr im Steinenidulhaus,

Abb. 13: Aufruf des Miinstergemeindevereins der Positiven zu den Synodalwahlen von 1883



als eine «politische Niederlage», die man mehr oder weniger kaltbliitig einstecken
konnte. Verzicht hatte hier den Charakter von Endgiiltigem.

Doch der Bogen war bereits iiberspannt. Die reguldren Wahlen vom Mai 1883 brach-
ten ein leichtes Anwachsen der Zahl der positiven Vertreter, so dass sie jetzt wieder
tiber eine kleine Mehrheit verfiigten, d.h. etwa gleich wie 1880 standen. Die Stimmbe-
teiligung war besonders in der Miinstergemeinde hoher als 1880. Doch die alte Gepflo-
genheit, Angehorige der andern Richtung auf die Listen zu nehmen, wurde nicht mehr
geiibt.”® Die Positiven hatten, im Gegensatz zu den letzten Wahlen, jetzt einen Mass-
stab gefunden, nach dem sie sich richten konnten, einen Begriff, der eine geistige
Sammlung erméglichte: die Bewahrung des Viterglaubens. Das Flugblatt mit ihrem
Wahlvorschlag tragt — umgeben von den Jahreszahlen 1529 und 1883 — das Wort aus
dem Romerbrief, das vor 350 Jahren den Eingang zur Reformationsordnung gebildet
hatte.?” Dieser Hinweis auf den Ursprung der Basler Bekenntniskirche vermochte es
offenbar, nun auch diejenigen Kreise zum Wihlen zu bringen, die wohl Kirchgédnger,
aber bis jetzt keine kirchlichen Wihler gewesen waren. Von diesem Zeitpunkt an war
die «positive» Mehrheit in der Synode nicht mehr gefdhrdet. In diesem einen Bereich
hatten sich die Konservativen behaupten konnen. Allerdings war jetzt der Hohepunkt
der Richtungskdmpfe tberschritten, und die Gegenséitze flauten langsam ab.

2. Kapitel
Die Kdimpfe um Schule und Religionsunterricht

Parallel zu den geschilderten Richtungskdampfen wurden nicht weniger heftige Dis-
kussionen um das Schulwesen gefiihrt. Dieser Abschnitt der Basler Geschichte ist al-
lerdings sowohl durch Paul Burckhardt als auch durch eine Spezialuntersuchung er-
schopfend dargestellt.?”® Eine Behandlung dieses Themas darf in unserm Zusammen-
hang aber doch nicht fehlen, weil sich hier an einem zentralen Punkt wichtige Elemente
des konservativen Denkens aufzeigen lassen. Die Tatsache, dass das Verhaltnis der
Schule zur Religion, beziehungsweise dasjenige des Staates zu Religion und Kirche im
Mittelpunkt stand, dass also die weltanschaulichen Gesichtspunkte starker hervortra-
ten als die im engeren Sinn politischen, rechtfertigt die Behandlung an dieser Stelle,
d.h. im Rahmen der kirchlichen Haltung der Konservativen.

In langsamer Entwicklung hatte sich das Schulwesenim 19. Jahrhundert aus der Ver-
flechtung mit der Kirche gelost. Eine Reihe von Gesetzen iiber die Elementarschulen
hielt die neue Stellung des Erziehungswesens innerhalb der Verwaltung fest. Die Schu-
len wurden vom Organismus der kirchlichen Gemeinden getrennt und einer staatlichen
Aufsichtsbehorde, den Inspektoraten, unterstellt. Die Gemeindegeistlichen, die bis-
her die Schulen betreut und beaufsichtigt hatten, biissten ein erhebliches Mass ihres
Einflusses auf Erziechung und Unterricht ein. Entsprechend dieser Sédkularisierungsbe-

92



wegung verlor auch der Religionsunterricht die zentrale Stellung, die ihm bisher einge-
raumt war: In den Gesetzen von 1870 wurde er als nicht mehr obligatorisch erklart. Im
engeren Bereich des Erziehungswesens vollzieht sich die auf allen Lebensgebieten fest-
zustellende Erscheinung: die Durchdringung einer bisher konfessionell geschlossenen
Bevolkerung mit neuen Elementen.

Mit der selbstédndigeren Stellung der Elementarschulen und dem Aufkommen neuer
Schultypen (Realgymnasium, Gewerbeschule) ergaben sich gelegentlich Reibungen
zwischen kirchlichem und staatlichem Unterricht. Denn die Geistlichen hielten an ih-
rer Form der kirchlichen Unterweisung fest, ohne sich um die Bestimmungen der
Schule zu kiimmern.?®® Es herrschte in dieser Hinsicht, wie sich ein Regierungsmit-
glied einmal ausdriickte, vollige Anarchie.*)

Immerhin war es so, dass beim Fehlen jeglicher amtlicher Bestimmung stillschwei-
gendes Einverstidndnis zwischen Pfarrern und Lehrern bestand,®V ein Zustand, der
erst in Frage gestellt wurde, als der grundsitzliche Meinungskampf tiber Schule und
Religion ausbrach. So wie vorldufig die Anspriiche der protestantischen Geistlichen
auf die Zeit und die Krifte der Schiiler mit wenigen Ausnahmen geduldet wurden, so
erfreute sich auch die katholische Schule der wohlwollenden Respektierung durch die
Behorden.’®? Die Verbindung zwischen der Regierung und der katholischen Ge-
meinde, die sich seit 1857 kréftig entwickelte, war wihrend Jahrzehnten gewéhrleistet
durch den Vorsteher des Kirchen- und Schulkollegiums, Ratsherr Adolf Christ.*?
Seine iiberlegene Personlichkeit vermochte es, mit Geschick und Diplomatie, wobei
gelegentlich auch Druck ausgeiibt werden konnte, schon die Keime von Konflikten zu
erfassen und sie zu ersticken, bevor ihre Gefihrlichkeit offenkundig geworden war.3%)
Dies war umso eher moglich, als die etwa 12000 Katholiken, die um 1870 in Basel leb-
ten, in ihrer iiberwiegenden Mehrheit einer Bevolkerungsschicht angehérten, die ei-
nen gesellschaftlichen oder politischen Einfluss gar nicht ausiiben konnte.

Als die Freisinnigen im Oktober 1873 die Beaufsichtigung der katholischen Schule
durch den Staat forderten, wehrten sich die Konservativen entschlossen fiir die Unab-
hangigkeit der konfessionellen Minoritiat. Die ASZ bekannte sich dabei zu einer durch
die Gesetzgebung bereits iiberholten Auffassung der Schule, die, aus der Gemeinde
hervorwachsend, in Fortsetzung und Unterstiitzung der von der Familie geleisteten
Bestrebungen, Moral und Charakter zu bilden und zur wahren Religiositit hinzufiih-
ren habe.’" Aber erst als Wilhelm Klein, der 1875 das Erziehungsdepartement iiber-
nommen hatte, daran ging, sein langst geplantes kulturpolitisches Programm durch ein
neues Schulgesetz zu verwirklichen, entbrannte der Kampf der Parteien um die Stel-
lung der Schule im neuen Staat. Paul Speiser, der 1878-1881 als Kleins Nachfolger dem
Erziehungswesen vorstand, konnte in der kurzen Zeit seines Wirkens Kleins Entwurf
beseitigen und ein eigenes Schulgesetz schaffen.

Aus dem ganzen Fragenkomplex sollen drei Punkte herausgegriffen werden, die die
verschiedenen Einstellungen der Parteien zeigen: die Dauer der Schulpflicht, die Un-
entgeltlichkeit des Unterrichts und die religiose Unterweisung.

93



a) Schulpflicht

Speisers Vorschlag einer auf vier Jahre Primar- und vier Jahre Mittelschule beruhen-
den achtjéhrigen Schulpflicht vermochten die meisten Konservativen zuzustimmen.>’®
Der einzige Widerspruch gegen diesen Plan, der sich gegentiber dem Entwurf von Wil-
helm Klein sehr gemassigt ausnimmt, ging von C.F. Burckhardt aus: Er setzte sich da-
gegen zur Wehr, dass bei verlidngerter Schulzeit der Staat einen starkeren Einfluss auf
die Jugend gewinnen sollte, weil dadurch die Einwirkung von Familie und Kirche ge-
schmailert wiirde. Hinter dem sozialen Verantwortungsgefiihl («die Kinder sollen mog-
lichst rasch in der Lage sein, ihren Beitrag zum Broterwerb der Familie zu leisten»)
verbirgt sich das zutiefst im konservativen Bewusstsein verwurzelte Misstrauen gegen
den Staat als eine unberechenbare, abstrakte Grosse, der man am wenigsten die Rolle
des Erziehers iibergeben mochte.?"”) In Kleins Schulprogramm (mit einer einheitlichen
Schule von fiinf und drei Jahren) sieht Burckhardt eine unheilvolle Uberschitzung des
blossen Wissens. Nicht dieses, sondern «Fleiss, Gewissen, Charakter, héusliche
Zucht» seien die wahren menschlichen Werte, die durch die Schule nur bedingt vermit-
telt wiirden und vor allem in den Familien gepflegt werden miissten. Es sei nicht Auf-
gabe des Staates, gebildete Leute zu formen und schon gar nicht, junge Menschen fiir
eine Tatigkeit auszubilden, die sie ausserhalb ihrer Vaterstadt ausiiben wiirden.
Ebenso stossend scheint ihm der Gedanke, dass Niedergelassene, also Nicht-Birger,
in Basel gratis ausgebildet wiirden!*"® Man wundert sich, von einem Angehérigen der
alten Gesellschaft solch bildungsfeindliche Ausserungen zu vernehmen, und dies zu ei-
nem Zeitpunkt, da die Tradition der Humanistenstadt noch in voller Bliite stand — aber
es ist zu bedenken, dass Burckhardt eben an die Form von Bildung denkt, die er selbst
und seine Generation genossen hat: heimatliches Gymnasium und Universitit, erganzt
durch den Besuch deutscher Hochschulen, gefolgt von ausgedehnten Bildungsreisen,
von denen unter andern Gewinnen die Kenntnis der fremden Sprachen mitgebracht
wurde, praktische Ausbildung in einem der vielen Verwaltungszweige der Stadt durch
freiwillige, natiirlich unbezahlte Tétigkeit, die schliesslich zu den verantwortungsvol-
len Stellungen in der Leitung des Staatswesens fiihrte.’” An dem hohen Bildungsni-
veau der Basler Herrengeschlechter hatte die Schule im ganzen einen verhéltnismassig
geringen Anteil, und die Kultur des alten Basel war ohne das Zutun des Staates er-
wachsen.

b) Unentgeltlichkeit des Unterrichts

Noch deutlicher als im Parlament kann C.F. Burckhardt seine Ansicht dussern, als
im Erziehungsrat die Unentgeltlichkeit des Unterrichts besprochen wird. Seine grund-
sitzliche Beflirwortung des Schulgeldes beruht auf dem Gedanken, dass fiir eine Lei-
stung des Staates, den Unterricht, eine Gegenleistung des Biirgers gefordert werden
miisse. Ein Verzicht auf eine auch noch so kleine Anstrengung wire ein Verstoss gegen
das Prinzip der Gleichheit. Mit der Bestimmung des unentgeltlichen Primarunterrichts

94



habe die Bundesverfassung einen Schlag veriibt gegen die Wiirde der Familien: «Die
Erzichung der Kinder ist die erste und heiligste Pflicht des Biirgers», dafiir soll er etwas
leisten. Nimmt man ihm die Leistung véllig ab, so wird ihm die Erfiillung der Pflicht
verunmoglicht. In der Gleichheit der politischen Rechte bei simultaner Ungleichheit
der Leistungen sieht Burckhardt eine Gefahr fiir den Bestand der Demokratie.*!'?) Dass
er mit diesen Ansichten auch im Kreis seiner konservativen Freunde allein steht, ist
thm bewusst.

c) Stellung des Religionsunterrichts

Die Schule Wilhelm Kleins sollte, entsprechend der Absicht ihres Schopfers, eine
Stitte der Heranbildung tugendhafter Staatsbiirger sein, grundsétzlich konfessionslos
und ohne religiésen Unterricht. Nach der freisinnigen Auffassung sollte diese neutrale,
auf einem rein weltlichen Ideal beruhende Staatsschule auch die einzige sein: Privatan-
stalten wie die katholische Schule hatten daneben keinen Platz. Gegen die Aufthebung
des Religionsunterrichts war, schon als Klein noch im Sattel sass, von verschiedenen
Seiten Einspruch erhoben worden.?!'V Es zeigte sich, dass dies eine der wichtigen Fra-
gen war, an der die Parteistellungen scharf hervortraten. Speiser hatte, nach Einholung
der Meinungen sowohl der Lehrerschaft als der Kirche, in den ersten sechs Schuljahren
den Religionsunterricht als fakultatives Schulfach stehen lassen. Dies schien deswegen
moglich, weil die Zahl der katholischen Kinder, die die 6ffentlichen Schulen besuch-
ten, im Steigen begriffen war.*'? Die meisten dieser Kinder nahmen an dem von prote-
stantischen Lehrern erteilten Religionsunterricht teil, und es schienen dabei kaum je
Reibereien zu entstehen. Diesen Zustand wollte Speiser erhalten. Dabei war es fiir ihn
selbstverstiandlich, dass die katholische Schule bestehen blieb fiir diejenigen Katholi-
ken, die Wert auf eine Erziehung ihrer Kinder im Sinn ihrer Kirche legten. Beides,
protestantischer Unterricht und Belassung der katholischen Schule, d.h. eines modus
vivendi, der schon seit Jahrzehnten bestand, wurde in den nun einsetzenden Kimpfen
zu einem Anliegen, das die Konservativen zu dem ihren machten.

In seiner Begriindung zum Schulgesetz betont Speiser, dass es wichtig sei, gerade im
jetzigen Augenblick der Spaltung des Protestantismus den Religionsunterricht in der
Schule zu belassen, weil «ein rein negatives Verhalten des Staates leicht den Schein
erwecken konnte, als ob er gegen die Religion gleichgiltig oder derselben gar unfreund-
lich, wo nicht feindselig gesinnt wiire».*'>) Bis zum Ende des sechsten Schuljahres sind
es also, nach Speisers Gesetz, die Lehrer, denen der Religionsunterricht obliegt. Mit
dem siebten Schuljahr erst beginnt der Unterricht durch die Geistlichen. Zwischen ih-
nen und der Schule wird in langwierigen Verhandlungen schliesslich eine Vereinba-
rung getroffen, in der die Anzahl der Stunden festgehalten wird, die die verschiedenen
Schulen fiir den kirchlichen Unterricht freihalten. Die «Ordnung fiir den kirchlichen
Religionsunterricht der Jugend in den evangelisch-reformierten Gemeinden», die am
8. Juli 1881 in Kraft trat, ist das Werk einer kleinen Kommission, in der Wilhelm Vi-

95



scher die Hauptarbeit bewiltigt hat.’'” Diese Leistung, die darin bestand, die bisheri-
gen vollig ungeordneten Verhiltnisse so zu regeln, dass Schule und Kirche in gleicher
Weise befriedigt wurden, ist neben Speisers Schulgesetz der Beitrag der Konservativen
zum Gebaude des Basler Erziehungswesens.

d) Verteidigung der Katholischen Schule durch die Konservativen

Unter Speisers Nachfolger, dem freisinnigen J.J. Burckhardt, werden diese Bemii-
hungen um Verstandigung zwischen Schule und Kirche fortgesetzt und finden ihren
Niederschlag in einer weiteren Reihe von Vereinbarungen.'> Das Problem der katho-
lischen Schule in der protestantischen Stadt, in der der politische und religiose Freisinn
Fortschritte machte, war noch nicht gelost. Nachdem nicht nur das Klein’sche Schul-
projekt unterlegen, sondern auch auf eidgenossischem Boden der Versuch der Verein-
heitlichung des Primarschulwesens gescheitert war, setzte der Freisinn in Basel noch-
mals an und richtete seine Bemiihungen gegen den Bestand der katholischen Schule.
Den Beschluss der Behorden, der die Lehrtétigkeit von Geistlichen verbot und somit
der katholischen Schule einen todlichen Schlag versetzte, bekampften nicht nur die Ka-
tholiken selbst, sondern in ihrer iiberwiegenden Mehrheit auch die Konservativen. Mit
der katholischen Schule wollten sie sowohl eine private Institution vor dem Zugriff des
radikalen Staates retten, als auch die Rechte einer in der Abwehr befindlichen Minder-
heit, mit der sie sich trotz vieler Verschiedenheiten solidarisch fiihlten, schiitzen. Es
sind die Quartiervereine, die sich zur gemeinsamen Aktion zusammenfinden und einen
Aufruf zur Erhaltung der katholischen Schule publizieren.?'® Dem Argument, dass der
«Vaticanismus» eine Gefahr bilde, wird entgegengehalten, dass die Katholiken in Ba-
sel niemals eine kulturkdmpferische Haltung eingenommen hitten, sondern dass der
konfessionelle Friede durch das unduldsame autoritire Gebaren der herrschenden
Partei bedroht sei.>'”) In der Grossratsdebatte vom 28. Januar 1884 setzen sich alle kon-
servativen Redner fiir die Erhaltung der katholischen Schule ein. Der Umstand, dass
dem Staat bei einer Aufhebung der privaten Anstalt grosse Kosten erwachsen wiirden,
wird von Regierungsrat Speiser in einer Versammlung des Albanquartiervereins her-
vorgehoben.?'® Unmittelbar vor der Volksabstimmung kommt es zu dem seltenen Er-
eignis einer uiberparteilichen Volksversammlung. Als Initianten treten «einige prote-
stantische Grossrite» auf, die Leitung hat Redaktor Briistlein.’'”) Bei einer hohen
Stimmbeteiligung wird am 24. Februar 1884 aber der urspriingliche Beschluss des Re-
gierungsrates gutgeheissen, d.h. die Lehrtétigkeit der Geistlichen verboten und damit
das Verdikt iiber die katholische Schule ausgesprochen.

e) «Toleranzedikt» und Beschwerde der Gemeindevereine

Mit der Aufhebung der privaten Anstalt wurde das Problem des Religionsunter-
richts erst recht aufgeworfen. Denn die katholischen Schiiler stromten jetzt in die staat-

96



lichen Schulen und mussten in den ersten sechs Jahren dem von den Lehrern erteilten
Unterricht folgen. Es liegt durchaus in der Linie der frither erwdhnten Praxis der Ver-
staindigung, wenn nun der Vorsteher des Erziechungsdepartements an die Schulleitun-
gen ein Rundschreiben richtete und auf diesen Sachverhalt aufmerksam machte. Da
der Religionsunterricht laut Schulgesetz allen Konfessionen offenstiinde, sei er «an-
hand der biblischen Geschichte so zu behandeln, dass den verschiedenen kirchlichen
Konfessionen und Richtungen durch alleinige Hervorhebung der gemeinsamen sittlich
religiosen Lehren Rechnung getragen wird». Die Unterweisung diirfe daher «weder
dogmatisch noch konfessionell gefirbt sein».?"

Es ist bezeichnend fiir die gespannte Situation jener Tage, dass dieses massvolle
Schreiben, das als Weisung innerhalb des Schulbetriebs gemeint war, an die Offentlich-
keit gezogen wurde und dort den heftigsten Protest hervorrief. Es sind die protestan-
tisch orthodoxen Kreise, die sich zur Wehr setzen, die vier positiven Gemeindevereine
reichen eine Beschwerde ein.??) Im Schreiben des freisinnigen Regierungsrates J.J.
Burckhardt sehen sie einen Angriff auf die Rechte der Eltern, ihre Kinder im Sinn des
Protestantismus erziehen zu lassen und eine Verletzung der bestehenden Vereinba-
rung zwischen Staat und Kirche: «Der Staat ist nur dann wirklich konfessionslos, wenn
er seinen Angehorigen konfessionellen Unterricht gibt.» In dieser Auffassung ist als
Autor des Protests unschwer der Urheber des Schulgesetzes zu erkennen, Paul Speiser,
der sein Werk in der Hand seines freisinnigen Nachfolgers verdorben sieht.??? Hinter
den religidsen Vereinen verbirgt sich die politische Opposition der Konservativen, die
sich in Ermangelung einer eigenen Organisation der kirchlichen Gruppierungen be-
dient. Wiederum finden wir bestéitigt, dass der Zusammenhalt der Konservativen im
kirchlichen Bereich starker und auch besser fassbar ist als im nur politischen, wo so oft
die Differenzen tiberwiegen und die individuellen Meinungen die geschlossene Stel-
lungnahme unmdoglich machen. Die Wandlung, die die Schule von ihrer urspriinglichen
Stellung im protestantischen Staat vollzogen hatte, darf nach dieser Ansicht nicht in
Richtung der Konfessionslosigkeit gehen, sondern sie hat die verschiedenen Glaubens-
richtungen zu gewéhrleisten und zu schiitzen.

Der von Speiser formulierten Auffassung der orthodoxen Konservativen kommt
nun nicht nur die Kirche, sondern die Schule selbst zu Hilfe. In einer von den Lehrer-
vereinen veranstalteten offentlichen Versammlung sprechen sich die meisten Erzieher
aus piadagogischen Griinden fiir die Beibehaltung des Religionsunterrichtes aus.3??)
Das sachliche Interesse tritt nun so sehr in den Vordergrund und vermag die Parteipo-
sitionen so zu erschiittern, dass die ASZ es fertig bringt, die Motive zu Kleins Schulpro-
gramm auszugraben und lange Partien daraus zu zitieren.**® Es zeigt sich, dass die sitt-
liche Verantwortung und der echte erzieherische Ernst, die das Projekt des freisinni-
gen Schulmannes auszeichnen, mit der konservativen Haltung gar nicht unvereinbar
sind. Auf beiden Seiten will man nichts wissen von einer religiésen Unterweisung, die
keiner Konfession verpflichtet wire und nur einen Absud allgemeiner moralischer
Lehren darstellen wiirde. In diesem Augenblick, wo Kleins Schulprogramm langst be-

27



graben war, kommt dieser verspiteten Zustimmung der Gegner natiirlich keine politi-
sche Bedeutung mehr zu, und der Urheber mag sie mit gemischten Gefiihlen zur
Kenntnis genommen haben.

Unterdessen richtet das Erziehungsdepartement eine Anfrage an die Volksschulen,
um zu erfahren, ob die Beschwerde der Gemeindevereine begriindet sei oder nicht.??®
Die beiden Fragen: ob der Religionsunterricht zu Klagen Anlass gegeben habe und ob
seit dem Ubertritt der katholischen Schiiler, beziehungsweise seit Burckhardts «Tole-
ranzedikt», sich Schwierigkeiten eingestellt hitten, werden von allen Schulleitungen,
Inspektoraten sowie Lehrerkonferenzen verneint. Die Antworten lauten tibereinstim-
mend dahin, dass die religiose Unterweisung durch die Lehrer auch nach dem Eintritt
der Katholiken sich bewihrt habe und keiner Remedur bediirfe.??® Der Bericht der
Maidchenprimarschule hebt hervor, dass die Lehrer, die beiden Glaubensrichtungen
angehorten (auch Katholiken wurden jetzt als Lehrer angestellt), den Religionsunter-
richt um seiner erzieherischen Wirkung willen ganz besonders schétzten. Und bei der
Maidchensekundarschule heisst es: «...dass von dem Streit, der in religidsen Dingen
die Alten trennt, in der Schule nie Erwdhnung getan (wird)». Im alltdglichen Leben
nahmen sich die Dinge anders aus als es die Zeitungspolemiken wahrhaben wollten.
Aufgrund seiner Erhebungen beantragte J.J. Burckhardt die Abweisung der Be-
schwerde, was am 10. Januar 1885 vom Regierungsrat gutgeheissen wurde.

f) Nochmaliges Aufflackern 1885

Zu einer vorlaufig letzten Aussprache tliber den Religionsunterricht kommt es im
April 1885, als von freisinniger Seite nochmals ein Vorstoss zu seiner Beseitigung aus
der Schule gemacht wird.??”) Hier {iberschneiden sich die Stellungnahmen: Aufgrund
seiner Erfahrungen als Rektor einer h6heren Schulanstalt tritt Fritz Burckhardt wie
frither schon fiir die Trennung des konfessionellen vom wissenschaftlichen Unterricht
ein. Sein Erziehungsideal kann sich nicht mit einer vom lebendigen Glauben getrenn-
ten farblosen moralischen Unterweisung begniigen.?”® Die gegenteilige Meinung wird
vom freisinnigen Regierungsrat Ernst Brenner, dem spiteren Bundesrat, vertreten,
der sich zu der Notwendigkeit einer auf biblischen Belehrungen beruhenden sittlichen
Erziehung in der Schule bekennt und sich dabei auf die Motive zum Speiser’schen
Schulgesetz beruft. Ganz ablehnend ist in dieser Diskussion die Haltung Wilhelm Vi-
schers: als rettende Massnahme sieht er nur den Weg, den er auch fiir die Kirche vorge-
schlagen hat: Wenn der Staat nicht mehr fiir die religiose Erziehung sorgt, so bleibt nur
die Griindung freier Schulen, «Basel ist nicht die Welt — der Kampf wird im Sinn der
Freiheit entschieden».?”® Weniger polemisch und sehr viel massvoller dussert sich Paul
Speiser. Er geht so weit, Kleins Prinzip der Ausschliessung des Religionsunterrichts als
richtig zu erklédren, allerdings mit dem Vorbehalt, dass «der religiose Standpunkt des
Lehrers dabei nicht zum Ausdruck kommen diirfte». Dies sei aber der Fall: «Nun ist
aber die Voraussetzung eines wirklich erziechenden Unterrichts, dass er auf einer be-

98



stimmten religidsen Grundlage beruhe — denn die Lebensanschauung eines Menschen
hiangt im letzten Grund von seiner religidsen Anschauung ab.» Damit ist der konserva-
tive Standpunkt wiederum fixiert: die Absage an das rein weltliche Ideal des vollkom-
menen Staatsbiirgers. Wenn auch nicht in Form eines Bekenntnisses, wie es Adolf
Christ einige Jahrzehnte frither in der Mitte des Rates noch ausgesprochen hatte, son-
dern als personliche Uberzeugung, aus der kein Hehl gemacht wird, wird hier bei
einem Liberal-Konservativen, der hochstes allgemeines Ansehen geniesst, die Veran-
kerung im Metaphysischen sichtbar.

Mit 56 gegen 34 Stimmen wurde der Anzug Huber abgelehnt; der Religionsunter-
richt blieb in der Schule.

3. Kapitel
Das Verhdltnis zu den religiosen Bewegungen der Jahrhundertwende

Aus der Parallelitit der politischen und der kirchlichen Parteistellungen, die fiir die
Richtungskdmpfe der 1880er Jahre charakteristisch waren, wird deutlich, dass das
christliche Bewusstsein der Menschen jener Zeit in Basel zusammenfiel mit dem Ge-
fihl ihrer Identitat als Biirger dieser Stadt. Das christliche Bekenntnis (ob freisinnig
oder orthodox) war ein Attribut des Biirgertums, so wie die biirgerliche Existenz in der
Zugehorigkeit zur christlichen Religion ihre Bestédtigung fand. Es zeigt sich nun, dass
diese geistige Haltung sich zu einem Quietismus entwickeln konnte, der einer an-
spruchsvolleren Form von Religiositit scharf entgegengesetzt war. Dass echtes Chri-
stentum sich nicht mit der Identifikation an das Bestehende begniigen konnte, sondern
dass seine Kraft in der Bewegung liege, in einer Dynamik, die nicht nur den einzelnen
Menschen, sondern auch gesellschaftliche Strukturen ergreifen und verédndern musste.
Diese Erkenntnis bildete eine der Grundlagen und einen wichtigen Bestandteil der zu
Beginn des Jahrhunderts von Hermann Kutter und Leonhard Ragaz verkiindeten Bot-
schaft. Die religios-soziale Bewegung wollte mehr als die Behebung sozialer Not durch
gut gemeinte Reformen —mehr auch als die Mitwirkung einzelner engagierter Christen
in der aktiven Politik, z.B. als Vertreter in einem Parlament — sie sah in der Partei der
Bewegung, der Sozialdemokratie, das «unmittelbare» (Kutter) Wirken Gottes, das
«Weben und Walten des schépferischen Gottesgeistes» (Ragaz).?

Dieses radikal neue, ausserhalb des Biirgertums sich aufbauende Verstiandnis des
Christentums, das den Rationalismus des 19. Jahrhunderts ebenso weit hinter sich
liess, als es weite Horizonte der Zukunft 6ffnete, war bei den genannten, Kutter und
Ragaz, fast unabhingig voneinander, durch innere Erfahrung gewachsen. Der Bio-
graph von Leonhard Ragaz, Markus Mattmiiller, hat aber aufgezeigt, dass bei aller
Selbstandigkeit der Entwicklung ein gemeinsamer Ausgangspunkt besteht, der dem
siiddeutschen Pietismus angehorende Pfarrer Christoph Blumhardt aus Bad Boll, der

99



sich 1899 6ffentlich zum Sozialismus bekannte und in der Folge wahrend einiger Jahre
dem wiirttembergischen Landtag angehort hatte. Aufgrund der Wirkung, die von Bad
Boll ausging, misste man, nach Mattmiiller, von einer Blumhardt-Bewegung spre-
chen. Diese Bewegung hatte in Basel eine betrichtliche Anhédngerschaft; Otto Zellwe-
ger, der Redaktor der Basler Nachrichten, hatte sich als junger Mann von Blumhardt
stark betroffen gefiihlt. Es wird deshalb versucht, im folgenden den Einfluss der Blum-
hardt-Bewegung auf die Politik der Liberal-Konservativen um die Jahrhundertwende
aufzuzeigen.

a) Verbindungen zum Evangelischen Arbeiterverein

Die Voraussetzungen fiir politisch-soziale Téatigkeit aus christlicher Grundhaltung
waren in Basel besonders giinstig. Aus der Tradition der christlichen Fabrikpatriar-
chen des 19. Jahrhunderts (Adolf Christ, Karl Sarasin) wurde von der nachfolgenden
Generation als «Sekretér fiir evangelisch-soziale Bestrebungen» um 1894 der junge
Pfarrer Gustav Benz nach Basel berufen und unter der Agide von Rudolf Sarasin und
Karl Koechlin der Evangelische Arbeiterverein (EAV) gegriindet.*!) Es war die Ab-
sicht der liberalen Wirtschaftsfiihrer, die sich kirchlich zu den Orthodoxen zihlten, die
Arbeiter von der Sozialdemokratie fernzuhalten und sie fiir die protestantische Kirche
zu gewinnen. Mit Gustav Benz, der 1897 Pfarrer an der Matthdusgemeinde, einem Ar-
beiterquartier, wurde, hatte sich aber eine Personlichkeit engagiert, die sich nicht mit
rein beschaulicher oder karitativer Betatigung begniigte. Schon bald hatte Benz eine
Verbindung mit dem Redaktor der Basler Nachrichten gekniipft und war durch diese
Beziehung zu Otto Zellweger der Blumhardt-Bewegung nahegeriickt. Wer von ihm er-
wartete, dass er die Arbeiter vom gewerkschaftlichen Zusammenschluss fernhalte, sah
sich getduscht. Benz anerkannte die Notwendigkeit eines organisatorischen Zusam-
menschlusses der Arbeiter zur Erreichung besserer Lebensbedingungen. Seine Uber-
zeugung, dass in diesen Bestrebungen eine sittliche Kraft liege, die die Entwicklung
der Menschheit vorwirtstreibe, entspricht den Gedanken, die von Kutter und Ragaz
wenige Jahre spiter verkiindet wurden. Seine direkte Kenntnis der Not, die er sich im
Umgang mit den Arbeitern, in deren Néhe er lebte, erwarb, brachte Benz dazu, die
Frage nach der Verantwortung des Christen iiberhaupt zu stellen.**? Die Antwort
konnte nur in der Richtung des politischen Engagements liegen: Christentum und Po-
litik durften nicht linger Gegensitze oder Alternativen bleiben, sie mussten sich ver-
binden — christliche Gesinnung musste politische Stosskraft werden.

Eine Gelegenheit, das Prinzip der Bruderliebe in der politischen Realitdt anzuwen-
den, ergab sich bei der Abstimmung tiber das eidgendssische Gesetz zur Krankenversi-
cherung im Mai 1900. Es gelang Karl Koechlin und dem EAV, die Positiven Gemein-
devereine der Stadt zu einer Befiirwortung dieser Vorlage zu gewinnen. Die Teil-
nahme der kirchlichen Vereine an einer politischen Entscheidung sei zwar ungewohn-
lich, doch werde sie gerechtfertigt durch den besonderen Charakter des Gesetzes als

100



Jahresberfammiung

dev

vier pofitiven Gemeindevereine der Stadt Balel

Montags den 13. Januar 1896, abendd prdcis 8 Ubr,
in der RKardinalballe (Freie Strape).

graffandun:

SBeldye Pilidten erwadyien dem evangeliiden Chrijten angefidits

ver fojialen Lage in unfrer IJeit?*

Refevent:  Hr. Pfr. B. Beny, evangel. Arbeiterfetretdr.
RKovveferent: Hv. Pfr. O. Jellweger, Redattor.

Distuifion.

Bu jablveidem Bejudje l(abet die Mitglicber ein

Das Central-Homite.

Abb. 14: Einladung zur Jahresversammlung der vier positiven Gemeindevereine, 1896

101



eines sozialen Werkes, das als «Fortschritt auf dem Weg der Volkswohlfahrt und der
briiderlichen Liebe» bezeichnet wurde.33%

Die Moglichkeit einer liberal-konservativen Politik auf dem Boden des Christen-
tums mit der Unterstiitzung der im EAYV vertretenen Arbeiter schien sich aufzutun.
Ausser der Krankenversicherung kam es aber nur noch auf einem andern Gebiet, das
weniger politisch brisant war, zu einer Zusammenarbeit, bei den Bemiihungen um eine
gesetzliche Regelung der Sonntagsruhe. Im Verein fiir Sonntagsheiligung (seit 1892
profaner: fiir Sonntagsfeier), gegriindet 1862 im Zusammenhang mit dem Vereins-
haus, war eine Tradition lebendig, die recht tief im alten Basel verwurzelt war. In den
1890er Jahren wuchs der Verein an und begann eine starke Tétigkeit gegen aussen zu
entfalten, weil es galt, immer neue Berufsgruppen in den Genuss der Sonntagsruhe zu
bringen.?* So wurde zum Beispiel im Bahnhof ein Gottesdienst eingerichtet fiir die
Arbeiter an den Giiterziigen. Es waren Liberal-Konservative, die sich in diesem Ver-
ein engagierten, dieselben, die sich auch im Grossen Rat fiir die Sonntagsruhe einsetz-
ten und somit einem Anliegen der Arbeiter entgegenkamen: Rudolf Sarasin, Adolf
Bieder, Wilhelm Vischer, Carl Christoph Burckhardt-Schazmann. Die Bestrebungen
von Pfarrer Benz, der im Namen des EAV verschiedene Petitionen an die Behorden
richtete, waren in diesem Fall, wenn auch mit leicht verschobener Motivierung, mit
denjenigen der Liberalen iibereinstimmend.3*)

b) Kritik und Abwendung von der «christlichen Politik »

Doch war eine solche Zusammenarbeit in der Offentlichkeit nicht von Dauer. Das
«bescheidene Wirken in der Stille» (wie Gustav Benz die Téatigkeit des EAV genannt
hatte) wurde iiberschattet durch die Aufsehen erregende Erscheinung von Leonhard
Ragaz, der seit 1902 Pfarrer am Miinster war. Mit seinen kiihnen Predigten, die eine
grosse Anziehungskraft ausstrahlten, brach der junge Biindner, der als Vertreter der
Reformtheologie an die vornehme Miinstergemeinde gewéhlt worden war, in die tiber-
kommenen Parteistellungen ein und erschiitterte die festgefahrene Meinung, dass so-
ziales Engagement und arbeiterfreundliche Gesinnung den kirchlich orthodoxen Kon-
servativen vorbehalten sei.®*® Mit seiner berithmten Predigt zum Maurerstreik im
April 1903 sprengte er schliesslich die Grenzen des Biirgertums, indem er sich eindeu-
tig auf die Seite der Arbeiter stellte. Sein Einfluss war so gross, dass seine Zuhorer sich
als «Ragazgemeinde» fiihlten, ein Kreis, in dem der Gegensatz freisinnig/orthodox als
tiberwunden galt. Dieser Gruppe gehorten auch Liberal-Konservative an. In der Folge
wurde nun aber deutlich, dass sich die Liberale Partei von diesem Kreis der Kirchen-
leute distanzierte. Im Zusammenhang mit der bevorstehenden Verfassungsinderung,
der Trennung der Kirche vom Staat, veranstaltete die Partei eine grundsatzliche Aus-
sprache zur Problematik der christlichen Politik.3*”) Es war die jiingere Generation der
Liberalen, die sich gegen die christliche Politik aussprach.

Albert Oeri, damals 33jdhrig und an den Basler Nachrichten tétig, ging in seinem

102



Perfammiung

bes

pofitiven Miinfer - Gemeinde - Bereins

Rontag den 9. MWai 1898
Rbends 8 M

im Rittexfaal 3um Ravdinal
(Brauerei jum Rardinal, 1. Stodk).

Qraktanben:
Bynodalivahlen vom 14. & 16. Wai;

Porfrag von Beern Red. B. Bellweger itber:
Pas Parteitvefen.

Bu jablveidjem Befudy ladet ange[idts der Widtigheit
der @rakfanden dringend ein

Pie Rommi|fton.

Abb. 15: Einladung zu einer Versammlung des positiven Miinstergemeindevereins, 1898

103



einleitenden Referat davon aus, dass die Verquickung von religiésen und politischen
Parteien ein Hauptiibel des bestehenden Staatskirchentums sei. Eine kirchliche Partet,
die das wahre Christentum als unvereinbar mit der bestehenden Wirtschaftsordnung
erklart, konne keine biirgerliche Politik betreiben, sondern miisse sich «nolens volens»
mit der Sozialdemokratie verbinden. Damit gibt Oeri den in der Blumhardt-Ragaz-Be-
wegung engagierten Christen recht, die sich zum Sozialismus bekannten und spricht
zugleich das Verdikt iiber die Konservativen, die versuchten, im EAV im Sinn der
«briiderlichen Liebe» sozialpolitisch zu wirken. Andere, weniger radikale kirchliche
Parteien (damit sind die kirchlich freisinnigen gemeint), so fiahrt Oeri fort, konnten
sehr wohl mit dem Biirgertum zusammengehen, doch sei ein solches Biindnis nicht im
Interesse der Religion. Die Verquickung schade beiden, der Religion und der Politik,
— daraus ergibt sich fiir Oeri zwingend die Forderung nach der Trennung der beiden
Bereiche. Diese Ansicht des jungen Politikers war bei der édlteren Generation der libe-
ralen Wirtschaftsfithrer noch keineswegs durchgedrungen. Bei der Abstimmung tiber
die zweite Vorlage des eidgendssischen Versicherungsgesetzes, 1912, verband sich der
EAV mit dem Liberalen Quartierverein Kleinbasel. In diesem Kreis konnte Karl
Koechlin, im Gegensatz zu seiner fritheren Haltung, jetzt zwar noch den Standpunkt
des Handels- und Industrievereins vertreten und gegen das Gesetz Stellung nehmen.
Er blieb aber allein und ohne Zustimmung. Doch nur schon sein Auftreten zeigt, dass
der Unternehmer immer noch glaubte, im christlichen Arbeiterverein Anhidnger zu
finden. Der EAV war aber nicht mehr der orthodox konservativen Richtung verpflich-
tet —im Gegenteil, bei seiner Beflirwortung des Gesetzes von 1912 tat er sich mit kirch-
lich Freisinnigen und der Gruppe des «Unabhiingigen Christentums» zusammen.*%

Die aussergewohnliche Anteilnahme der Kirche und ihrer Vereine an diesen politi-
schen Entscheiden 16ste auch in den Basler Nachrichten eine Diskussion aus tiber das
Verhiltnis der Kirche zur Politik. Diesmal verhielt sich die Zeitung sehr viel zurtick-
haltender — sie dusserte ihre Meinung dahin, dass einem Pfarrer wohl Stellungnahme
und Urteil zu Zeitfragen, nicht aber direkte Werbung fiir eine Abstimmung zuzugeste-
hen sei.>?

¢) Ringen um die Gunst der Arbeiter

Die ersten kirchlichen Wahlen nach der Einfiihrung der neuen Kirchenverfassung
(der «Trennung») zeigten aber, dass die angestrebte Distanzierung der Bereiche Poli-
tik und Religion in der Praxis keineswegs erfolgt war. Im Gegenteil, in mehreren Ge-
meinden hatten sich «Vereine sozialdemokratischer Kirchgenossen»**") gebildet, die
sich dem Freisinn anschlossen und dessen Forderungen tibernahmen: Volkskirche,
Wahlrecht fiir Ausldnder, eine bessere Vertretung der Arbeiterschaft in den kirchli-
chen Behorden und allgemein: «Méanner, die das Christentum als Bruderliebe erfassen
und den sozialen Sinn der Lehre Jesu iiber alles ehren». Bruderliebe und sozialer Sinn
waren also nicht mehr ausschliessliches Reservat der Konservativen! Zudem stellte
auch die religios-soziale Gruppe der «Neuen Wege» eine Liste auf mit der Begriin-

104



dung, dass «gerade die Arbeiterfrage... die Mitwirkung von Minnern, die den alten
politischen Parteiprogrammen ganz frei gegentiberstehen», brauche.>*!

Mit dem Auftreten dieser neuen Gruppen und ihren Appellen war den christlichen
Konservativen eine Konkurrenz erwachsen, die ihre Position zu erschiittern schien.
Bei diesem Stand der Dinge hoffen die Basler Nachrichten auf eine «Riickkehr des In-
teresses fiir die Kirche bei der sozialdemokratischen Arbeiterschaft». «Wir wussten’s
wohl, dass der schmollende Bruder auf die Dauer nicht werde draussen stehen bleiben
konnen. .. Der Sinn fiir Religion ist aber so durchweg in jedem unverdorbenen Gemiit
lebendig, dass die <Privatsache> der Tausenden doch auch wieder das Interesse der
Fiihrer zu gewinnen beginnt.»3*? Mit dieser letzten Anspielung ist moglicherweise der
Sozialdemokrat Eugen Wullschleger gemeint, der der religids-sozialen Bewegung
grosses Interesse entgegenbrachte.

Obwohl die neue Kirchenverfassung in Kraft stand, war die Trennung der Bereiche,
wie sie Oeri gewiinscht hatte, vom «Kirchenvolk» nicht vollzogen worden. Das Ringen
um die Gunst der Arbeiter, das diese ersten Wahlen kennzeichnet, hatte beinahe die
Formen eines politischen Machtkampfes angenommen.

d) Nachwirken der Blumhardt-Ragaz-Bewegung

Ein konkret fassbares politisches Resultat war aus der Tatigkeit der Pfarrer Benz
und Ragaz kaum hervorgegangen. Dass die Arbeiterschaft fiir die «christliche Politik»
hitte gewonnen werden konnen, hatte sich als Illusion erwiesen. Dennoch hinterliess
das neue Denken tiber Religion und Politik, das aus der Betroffenheit iiber die soziale
Not der Zeit entstanden war, deutliche und nicht auszuldschende Spuren im Geist der
biirgerlichen Gesellschaft. Wohl hatten sich einige evangelisch-soziale Arbeiterver-
eine der Schweiz 1907 dem schweizerischen Gewerkschaftsbund angeschlossen; der
EAYV Basel konnte sich aber halten. Im Februar 1907 lud er (er zihlte jetzt 500 Mitglie-
der) den Verband christlich sozialer Gewerkschaften zu einer Tagung nach Basel ein.
Im EAV sowie dem ihm angeschlossenen evangelisch-sozialen Verein, dem mehrere
liberal-konservative Politiker angehorten, setzte Gustav Benz seine Tatigkeit fort.
Auch der Einfluss von Ragaz, der 1908 Basel verlassen hatte, blieb bestehen. Nicht nur
fanden verschiedene wichtige Tagungen der Ragaz-Bewegung in Basel statt, sondern
es wurde auch sehr ausfiihrlich dariiber in den Basler Nachrichten referiert. Es war Re-
daktor Otto Zellweger, dessen friihe Beziehung zu Blumhardt wir kennen, der dafir
sorgte, dass die Leser der BN, deren Interessen ihm offenbar bekannt waren, tiiber die
weitere Entwicklung der von Blumhardt-Kutter-Ragaz ausgelosten Krifte informiert
wirden. Aus diesen Zeitungsberichten sollen im folgenden einige Ausziige gegeben
werden.

Nach Leonhard Ragaz spricht im Februar 1907 zu den christlichen Gewerkschaftern
auch Pfarrer Jakob Probst, einer der ersten Pfarrer der Schweiz, der die Verquickung
von Christentum und biirgerlicher Gesellschaft kritisiert hatte.’*® Sein Thema:

105



«Christliche Meister und Arbeiter gegeniiber Streik, Aussperrung, Boykott» bringt ihn
zu einer verhéltnismassig positiven Bewertung des Streiks als eines Motors der sozialen
Gerechtigkeit. Ausstand sei wohl gleichzusetzen mit Krieg, sei aber wie ein solcher un-
ter Umstidnden unumgénglich zur Herbeifithrung neuer, besserer Friedenszustinde.
Einen weiteren Grund, auch dem christlichen Arbeiter das Recht auf Streik zuzugeste-
hen, sieht er in der Notwendigkeit der Solidaritit: Das Bekenntnis zum christlichen
Glauben darf nicht davon abhalten, fiireinander einzustehen und in gleicher Weise zu
kimpfen wie die Genossen, die dem Glauben fernstehen. Schwieriger als fiir den Ar-
beiter selbst stelle sich das Problem der Einstellung zum Streik fiir den Arbeitgeber;
fiir ihn gelte zum mindesten dieses, dass er nicht auf die christliche Gesinnung seiner
Arbeiter spekulieren diirfe, um sie fiir seine eigenen Vorteile einzuspannen.

Von grossem Interesse ist auch die Berichterstattung tiber die Religios-soziale Kon-
ferenz im April 1909. Neben dem Begriinder der Bewegung, Hermann Kutter, sprach
auch der Sozialdemokrat Eugen Wullschleger. Mit diesen beiden Personlichkeiten, die
scheinbar Gegensatzliches vertraten, kamen sich christliches und soziales Denken sehr
nahe. Der Theologe bezeichnete die soziale Bewegung als eine von Gott angetriebene
Kraft. Er will die Religion nicht mehr als das «Bestehende» rechtfertigen, sondern
sicht in ihr die Verpflichtung zum Vorwartsschreiten und Erobern neuer geistiger und
sozialer Wirklichkeiten. Das Thema «Klassenkampf» (so der Titel seines Referats)
wird vom sozialdemokratischen Politiker in diesem Kreis sehr sorgfiltig, aber doch
entschieden angepackt; der Sozialismus sei eine Kulturbewegung, die den Arbeiter
zum Bewusstsein eines hoheren Menschentums fithren will. Aus einer «Klassenpar-
tei», die fiir die Rechte ihrer Angehorigen kimpfe, miisse eine Bewegung entstehen,
die das Wohl des ganzen Volkes im Auge habe und die Klassengegensitze beseitigen
wolle. In der Diskussion greift Pfarrer Benz den Klassenbegriff auf und fiihrt den
Grundgedanken aus, der ihn wihrend seines ganzen Lebens beschiftigte, namlich die
Uberzeugung von der «sittlich hebenden Wirkung des Klassenkampfes. .. er fiihrt die
Massen erst zu einem aktiven Miterleben der Geschichte. .. Zu der hoheren Sittlich-
keit dringen viele nur durch das Medium der Klassensittlichkeit. . .» Es ist unverkenn-
bar, dass Benz aus der Erfahrung seines direkten Umgangs mit Arbeitern spricht: «Es
ist ungeheuer schwer, ohne Hass zu kimpfen...» Die schauerlichsten Ausserungen
von Klassenhass seien ihm in andern als Arbeiterkreisen begegnet. Daher seine Mah-
nung an das Birgertum: «Die Angehorigen der sog. liberalen Berufe, welche dem
Klassenbewusstsein am wenigsten zugénglich sind, haben auch am meisten die Pflicht,
fiir ein gerechtes Urteil und gegen alle einseitigen Klassengesetze einzutreten.» >

e) Absage an die Politik durch die Christlichen Jiinglingsvereine

Auch ausserhalb der genannten Vereine und Gruppen wurde die Frage nach dem
Verhalten der glaubigen Christen angesichts der sozialen Not gestellt: in den christli-
chen Jiinglingsvereinen, einer weltweiten Organisation, in der Reinhold Sarasin aktiv

106



war. Ob es den christlichen jungen Ménnern zu empfehlen sei, sich mit Fragen von
Besitz, Erwerb, Arbeits- und Dienstverhiltnissen zu befassen, wird von ihm durch
griundliches Studium des Neuen Testamentes untersucht: In der Umgebung Jesu
herrschten soziale Missstinde, die ein Eingreifen wohl gerechtfertigt hiatten, Jesus sel-
ber habe aber nie eine sozialreformerische Handlung vorgenommen. «So sehen wir,
dass unser Herr allem, was wir etwa mit Popularitit, Volksbewegung, Parteiwesen be-
zeichnen, aus dem Weg ging.» Der Zustand des Reich- oder Armseins an sich wird von
Jesus nicht bewertet; er anerkennt «das freie Eigentum und die freie Verfiigung iiber
dasselbe». Das Abmessen der Gabe nach ihrem kommerziellen Wert, die «religids-so-
ziale» Beurteilung findet Sarasin nicht beim Meister selbst, sondern bei den Jiingern,
wo es getadelt wird. Und was die Arbeitsverhiltnisse betrifft, so ergibt sich, dass der
Herr die «Rechte und Pflichten eines Vertrages als fiir beide Teile bindend» betrachtet.
Die Sicht der Bibel richtet sich also nicht auf eine Erhellung der 6konomischen Fragen,
sondern es geht primdr um das Verhiltnis des Menschen zu Gott. So diirften sich, nach
Sarasins Uberlegungen, die christlichen Jiinglinge wohl mit dem Studium wirtschaftli-
cher und sozialer Probleme befassen, aber nicht vom Standpunkt des «Parteiwesens»
aus, auch sei diese Beschiftigung nicht ihre vordringliche Pflicht.?* Dieselbe Diamp-
fung des sozialpolitischen Elans also, wie er auch im EAV gedussert wurde: Die Bibel
fordere auf zur Teilnahme an der Not der Zeit und zur Kritik derselben, nicht aber zur
Verwirklichung sozialpolitischer Programme.?*® Fiir den einzelnen gilt daher, was
schon zu Beginn der religios-sozialen Bewegung festgestellt worden war, «dass zwar
das Evangelium die Pflicht der Christen in Bezug auf die Not des Nichsten sehr scharf
markiere, dass aber keine bestehende Wirtschaftsordnung im Namen des Christen-
tums propagiert werden konne» .37

Trotz der Annidherung einzelner Liberaler an die religiosen Bewegungen der Zeit,
die zur Teilnahme an der Politik aufforderten, stossen wir doch auch im 20. Jahrhun-
dert wieder auf eine religiose Grundhaltung, die die politische Tétigkeit, wenn nicht
ganz verurteilt, so doch auf einen untergeordneten Platz verweist. Wohl hatte die
Blumhardt-Ragaz-Bewegung das Denken der traditionsbewussten Biirger beeinflusst.
Aber die Zukunft der Liberalen Partei lag, auch im Hinblick auf die Sozialpolitik, in
einer von der Kirche abgewendeten Haltung. Das Mass der Teilnahme an der Not der
Zeit wurde dem Verantwortungsgefiihl des einzelnen iiberlassen.

4. Kapitel
Beitrag an die Gestaltung des Verhiltnisses zwischen Kirche und Staat (1906—-1911),
sogenannte « Trennung»

a) Die Forderung nach Trennung als politisches Postulat der Gegner

Die Tendenz, die enge Verbindung, die seit der Zeit der Reformation zwischen Kir-
che und Staat in Basel bestand, aufzuheben und der Kirche eine selbstidndigere Stel-

107



lung einzurdumen, lasst sich bis tief ins 19. Jahrhundert zuriickverfolgen. Wenn bei der
Verfassungsrevision von 1846 das alte Verhiltnis nicht angetastet wurde,**® so gaben
die folgenden Jahrzehnte Anlass genug zur Uberpriifung des alten Problems. Nicht nur
das Wachsen der Reformbewegung stellte den Bekenntnischarakter der Basler Kirche
in Frage, in den 1880er Jahren war es die im Zunehmen begriffene katholische Minder-
heit, die eine Neuordnung notwendig erscheinen liess. Im Kampf um ihre Existenz im
protestantischen und freisinnig regierten Basel hatten sich die Katholiken stets der Un-
terstiitzung durch die Konservativen erfreuen konnen. Nach der Jahrhundertwende,
als die katholischen Einwohner auf ein Drittel der Kantonsbevolkerung angewachsen
waren und auch im Grossen Rat ihre gebiihrende Vertretung besassen, erfolgte die im
Grunde ldngstens féllige und wohl auch erwartete Bitte der Katholiken um Unterstiit-
zung ihrer Gemeinde, die sich ganz aus eigenen Mitteln halten musste, durch den Staat,
der die Steuergelder der katholischen Einwohner so gut hinnahm wie diejenigen der
protestantischen, deren Kirche er finanzierte.>*)

Gleichzeitig mit diesem, durch einen Anzug von Carl Gutzwiller im Grossen Rat
vorgebrachten Begehren der Katholiken kam es von anderer Seite und mit anderer
Begriindung zu einem Vorstoss, der mit dem erwidhnten der Katholiken zusammen
nun den ganzen Fragenkomplex des Verhiltnisses von Kirche und Staat aufrollte. Der
Sozialdemokrat Joseph Knoerr beantragte eine Anderung der Kantonsverfassung,
die Loslosung der Kirche aus dem Staatsverband. Hier stand nicht die Unterstiitzung
einer kirchlichen Minderheit zur Diskussion, sondern es ging um die Verwirklichung
des Programmpunktes einer politischen Partei, die Ziele verfolgte, die sowohl der
Kirche als auch der Liberalen Partei entgegengesetzt waren. Deshalb wurde diesem
Anzug Knoerr im Kreise der kirchlich interessierten Liberalen keine Beachtung
geschenkt. Man beschiftigte sich mehr mit dem viel harmloseren Vorschlag der Katho-
liken.

Uber die Notwendigkeit einer Unterstiitzung der volkreichen und geldbediirftigen
katholischen Gemeinde gingen die Ansichten allerdings auseinander: Den einen er-
schien der Zustand, dass die Katholiken mithalfen, die Kultuskosten der protestanti-
schen und christkatholischen Landeskirchen zu bestreiten, als eine Ungerechtigkeit,
fur die Abhilfe zu schaffen sei; von diesem Standpunkt aus erschien das Begehren der
Minderheit «billig und logisch» — die Hilfte der Liberalen stimmte dem Anzug Gutz-
willer zu.**¥) Von andern wurde die «Unbilligkeit» der Steuerverhiltnisse und der pri-
vaten Organisation der katholischen Kirche bestritten: «Wir miissen als Staatsbiirger
fur vieles steuern, wofiir wir kein Interesse haben, womit wir nicht einverstanden
sind.» 3" Diese im Kirchenrat geiusserte Ansicht wird in etwas vergroberter Form
auch im Grossen Rat vertreten.?? Dahinter steckt die Vorstellung von der dominie-
renden Stellung der evangelischen Landeskirche im protestantisch republikanischen
Stadtstaat, wo religiose Minderheiten wohl geduldet, aber keineswegs als gleichbe-
rechtigt betrachtet werden.

108



b) Zustimmung zum Trennungsgedanken beim Antistes und bei Regierungsrat
Carl Christoph Burckhardt

Ein Abweichen von dieser Auffassung findet sich bei einer der fiihrenden Person-
lichkeiten der Kirche selbst: Antistes Arnold von Salis. Er ist es, der in der obersten
Kirchenbehorde den Vorschlag macht, um dem «zwar verfassungsmassigen, aber sach-
lich unbilligen» Zustand abzuhelfen, das Kirchenbudget aus der allgemeinen Staats-
rechnung loszul6sen und die Kirche durch eine von ihren Angehorigen zu erhebende
Steuer finanziell unabhéngig zu machen. Damit blieb er im eigenen Kreis zunéchst
ohne Zustimmung.** Aber der Gedanke schlug Wurzeln bei derjenigen Personlich-
keit, die von Amtes wegen die Verbindung zwischen Staat und Kirche darstellte, dem
Vorsteher des Justizdepartements, dem das Kirchenwesen unterstellt war und der als
Vertreter der kantonalen Exekutive im Kirchenrat sass; Regierungsrat Carl Christoph
Burckhardt-Schazmann. 3%

Wohl hatte sich dieser zunéchst persénlich ablehnend zu einer méglichen Anderung
der Verhiltnisse verhalten. Die Notwendigkeit, als Departementsvorsteher zu den bei-
den Anziigen Stellung zu nehmen, fiihrte ihn zu einem griindlichen Uberdenken der
Frage uiberhaupt und der baslerischen Zustéinde im besonderen. Das Ergebnis ist sein
Ratschlag vom September 1906, in dem er zum Schluss gelangt, das Subventionsgesuch
der Katholiken abzulehnen und den sozialdemokratischen Anzug Knoerr der Regie-
rung zur Prifung zu iiberweisen.

Die sorgfiltige Art, mit der Burckhardt die gegensatzlichen Meinungen des Kirchen-
rats wiedergibt, lasst erkennen, dass dieses Gesprich, an dem er selbst teilgenommen
und Stellung bezogen hatte, zu einem Dialog in seinem eigenen Inneren geworden ist.
So sehr er anfinglich der Gruppe zuneigte, die den status quo belassen und der Kirche
selbst keine Initiative zugestehen wollte, so deutlich wird es nun, wie die Griinde der
andern, der Minderheit, die hauptsichlich durch Salis vertreten war, allméhlich zu den
seinen wurden. Von den Bediirfnissen der protestantischen Kirche her, nicht aus poli-
tischen oder gar parteipolitischen Erwégungen ist Burckhardts Konzeption erwachsen.
Die Einsicht, dass die historische Entwicklung, die «Strémung des Zeitgeists» > jetzt,
wo Wohlwollen und Pietiat noch vorhanden waren, es geboten sein liessen, der Kirche
eine unabhingige Stellung zu sichern, vermochte es, seine in der Tradition verwurzelte
und moglicherweise auch von seinem Vater, Ratsherrn Carl Burckhardt, gepflegte
Uberzeugung vom alten protestantischen Staatskirchentum zu modifizieren.

c) Liberale fiir und gegen die Trennung

Wenn es nun darum ging, diese aus dem Ringen mit sich selbst hervorgegangene
Auffassung vor dem Parlament zu vertreten und spiter in gesetzgeberischer Arbeit zu
verwirklichen, so war mit hartem Widerstand zu rechnen. Dieser hatte seinen Ur-
sprung nicht so sehr bei den gegnerischen Parteien — die Freisinnigen standen der gan-
zen Frage verhiltnismaéssig gleichgiltig gegentiber, und die Sozialdemokraten wurden

109



ja durch Burckhardts Auffassung befriedigt — als vielmehr in den eigenen Reihen der
kirchlich gesinnten Konservativen. Einer der gewichtigsten Gegner von Burckhardts
Kirchenvorlage war sein Vorginger im Justizdepartement, Paul Speiser. Als Folge der
Trennung befiirchtete dieser vielerfahrene liberal-konservative Politiker eine Zersplit-
terung der Kirche, und dariiber hinaus bezichtigte er Burckhardt der «Katholikopho-
bie» und des «Liebdugelns mit den Sozialisten». Er warf dem Jiingeren «unstaatsman-
nisches Verhalten» vor und hielt ihm die leuchtenden Beispiele seines (Burckhardts)
eigenen Vaters und der Politiker der 1880er Jahre, besonders C.F. Burckhardts, vor
Augen.?® Es ist deutlich, dass dieses Urteil, abgesehen von einer personlichen Trii-
bung, stark belastet und beschattet war durch die Erfahrungen des jungen Speiser aus
der Zeit des Kulturkampfs. Die Erinnerung an die Parteistellungen der 1870er und
80er Jahre hinderte den Liberalen der édlteren Generation daran, die neuen Positionen
der politischen Gruppen und der Kirche zu erkennen, auf welchen der Jiingere sein
Werk aufbauen wollte.

Fiir Burckhardt war es von nicht geringer Bedeutung, dass der Redaktor der Basler
Nachrichten, Otto Zellweger, dem kleinen Kreis derjenigen angehorte, die ihn von
Anfang an verstanden. Zellweger hatte es in der Hand, durch die Auswahl von Arti-
keln und Berichterstattungen die Leser allmdhlich fiir die von Burckhardt vorbereitete
Losung zu gewinnen.®” Er war der erste Liberale, der sich iiber das parteipolitische
Odium hinweg fiir den sozialdemokratischen Anzug auf Trennung einsetzte. Die finan-
zielle Unabhiangigkeit wiirde der Kirche eine Freiheit verschaffen, deren sie zur Erfiil-
lung ihrer Aufgabe in der Zukunft dringend bediirfe; es ginge nicht um die Erhaltung
eines Bekenntnisses, sondern um die Schaffung einer lebendigen «Volkskirche», deren
Glieder sich in gemeinsamer Liebestitigkeit zusammenzufinden hitten. Ahnlich,
wenn auch mit etwas andern Akzenten sprach sich Wilhelm Vischer aus: Als einem
Element des offentlichen Lebens kdme der Kirche eine grosse Bedeutung zu. Eine Er-
weiterung ihrer Basis durch den Verzicht auf den Bekenntnischarakter wiirde diese
Stellung in keiner Weise schmilern, im Gegenteil: «Wenn an Stelle der Staatskirche
eine Volkskirche mit freierer Organisation tritt, warum sollte sie als Kulturfaktor im
Staat weniger von Bedeutung sein?» In diesem Sinn empfahl er die Uberweisung des
sozialdemokratischen Anzugs auf Trennung, mit dem Zusatz, dass die Prifung «nicht
nur vom Standpunkt vélliger Trennung» vorzunehmen sei.>*® Mit dieser etwas paradox
anmutenden Formulierung war genau die Haltung gekennzeichnet, die Burckhardt
selbst einnahm.

d) Endgiiltiges Durchdringen der Trennungsidee und ihre Verwirklichung

In den zwei Jahren, die von der Uberweisung der beiden Anziige bis zur Vorlage,
die bereits die Partialrevision der Verfassung enthielt, verflossen,*” d.h. in der Zeit,
in der Burckhardt die neue Regelung ausarbeitete, brach die Uberzeugung von der
Notwendigkeit der «nicht volligen Trennung» sowohl in den Kreisen der Kirche als

110



auch in der Liberalen Partei langsam durch. Einzelne Geistliche befiirworten die Tren-
nung, so Pfarrer Stachelin im Gemeindeverein Theodor.*® Die Befiirchtung, dass die
in Aussicht stehende Steuerpflicht der Kirchenmitglieder zu vielen Austritten fithren
konnte, hilt er fiir grundlos. Im Gegenteil, von der freieren Stellung der Kirche erhofft
er einen Aufschwung ihres inneren Lebens. Auch in der Petersgemeinde erwartet man
nur Gutes von der zu schaffenden Volkskirche.30!

In der Liberalen Partei prigte Albert Oeri den Begriff der «kirchenfreundlichen
Trennung», um das Missverstdndnis aus der Welt zu schaffen, dass die Neuerung eine
vom kulturkdmpferischen Freisinn oder von sozialdemokratischer Kirchenfeindlich-
keit vollzogene Massnahme sei.*®? Als entschiedener Befiirworter der Trennung tritt
in derselben Parteiversammlung wiederum Pfarrer Ernst Staehelin auf. Sein Hinweis,
dass die religiosen Bediirfnisse des Volkes im Steigen seien, auch wenn sich die dusse-
ren Formen der Frommigkeit wandelten, deckt sich mit dem, was Burckhardt in sei-
nem zweiten Ratschlag bei der allgemeinen Beurteilung der geistigen Situation der
Zeit ausgefiihrt hatte, dass «das innere Interesse an religiosen Fragen in weiten Kreisen
im Zunehmen begriffen ist». Stachelin dachte an die Arbeiter, die nach seiner Auffas-
sung der Staatskirche entfremdet waren, und, wie er glaubte, fiir eine vom Staat geldste
geistliche Gemeinschaft leichter wieder gewonnen werden konnten. Fiir Burckhardt
hatte die Frage einen universaleren Aspekt: Die sozialen Probleme seien sittliche Ge-
gebenheiten, mit denen sich jeder ernsthaft denkende Mensch zu befassen habe. Aus
dieser Einsicht ergibt sich fiir die protestantische Kirche die Notwendigkeit, ihren Rah-
men moglichst weit zu spannen und dem Spiel persénlicher Uberzeugungen freien
Raum zu gewihren: «Es wire grundverkehrt, das individualistische, freiheitliche Le-
bensprinzip des Protestantismus in einem starren Bekenntnis zu ersticken.» 33

Bei der zweiten Kirchendebatte im Parlament, im Januar 1909, wird von liberaler
Seite kein Einwand gegen die von der Regierung vorgeschlagene Losung erhoben. Zu-
dem kann Otto Zellweger die Zustimmung der Kirche zu dem Gesetz versichern.**
Nun geht Burckhardt daran, durch personliche Orientierungen auch die Kirchgemein-
den fiir sein Werk zu gewinnen.3*» Im Dezember 1909 erhiilt er vom Kirchenrat den
Auftrag, das in der Verfassung vorgesehene eigene Organisationsgesetz fiir die prote-
stantische Kirche zu schaffen.%®

Unmittelbar vor der Volksabstimmung spricht er in einer Versammlung der Libera-
len Partei. Natiirlich ist jetzt jeglicher Widerspruch verstummt, und es erklingen nur
Worte der Zustimmung und des Lobes. Prisident Ernst Koechlin erinnert aber, dass
«viele protestantische Liberale» anfanglich die Notwendigkeit der Trennung nicht an-
erkannt hitten. Dass die jetzt vorliegende Losung auch den Beifall der Kirche gefun-
den hatte, das wurde selbst den hartnickigsten Skeptikern ad oculos demonstriert
durch die Anwesenheit des Miinsterpfarrers Arnold von Salis. Wenn er — jetzt nicht
mehr Antistes — das Wort ergriff, um seiner Freude tiber das Gesetz Ausdruck zu ver-
leihen, so darf man darin wohl die Vermutung bestétigt finden, dass zwischen ihm, dem
Haupt der alten Basler Kirche, und dem Staatsmann Carl Christoph Burckhardt ein

111



enges Einvernehmen bestand. Das Verhiltnis der beiden Ménner kann als Abbild des-
jenigen der protestantischen Kirche zum baslerischen Stadtstaat gesehen werden; es
war ein friedliches, in dem eine einschneidende Anderung soeben ohne Bruch hatte
vollzogen werden kénnen 3"

Die Protestanten beider Richtungen durften also befriedigt sein — nicht so allerdings
die Glieder der katholischen Kirche, der die 6ffentlich-rechtliche Stellung im Staat vor-
enthalten blieb. Noch war man in Basel nicht so weit, die Katholiken nach dem staatli-
chen Recht als ebenbiirtig anzuerkennen. Fir eine abschliessende Betrachtung wird
man dem Urteil des Historikers der Stadt Basel, Paul Burckhardt, beipflichten, der an
diesem schwachen Punkt des so subtil erarbeiteten Trennungswerkes das Bestreben
seines Schopfers sah: «bewusst mit seiner Losung noch etwas vom alten reformierten
Charakter der Stadtrepublik zu wahren».?*® So steht der Staatsmann von 1911 in der
Tradition der konservativen Politik des 19. Jahrhunderts als echter Erbe der Andreas
Heusler, Wilhelm Vischer, C.F. Burckhardt, ja Adolf Christs. Auf die Hilfe der Libe-
ralen Partei konnte er nur zdhlen, sofern ihre Mitglieder der protestantischen Kirche
verpflichtet waren. Denn um ihre Anliegen, nicht um diejenigen des Staates oder gar
der Partei war es ithm zu tun. In diesem Werk der «Trennung» zeigt sich nochmals die
Ziahigkeit des reformierten Staatsdenkens in Basel.

112



	Die Liberal-Konservativen und die protestantische Kirche

