
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 149 (1971)

Artikel: Bürgerliches Waisenhaus Basel in der Kartause : 1669-1969

Autor: Asal, Walter

Anhang: Historischer Anhang : Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels
"Geschichte der Stadt Basel", zusammengestellt von Andreas Moppert

Autor: Moppert, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Historischer Anhang

Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels
«Geschichte der Stadt Basel»,

zusammengestellt von
Andreas Moppert





Kleinbasel

Kleinbasel ist in verfassungsgeschichtlicher Beziehung das Widerspiel zu
Großbasel. An den Ufern des Rheins sind einander gegenüber zwei Städte
gelagert, die gleichen Namen tragen und unter derselben Herrschaft stehen,
aber verschiedene Typen der mittelalterlichen Stadt repräsentieren: die
Römerstadt und die Gründungsstadt.

Kleinbasel erwuchs aus einer Mehrzahl disparater Elemente: Fronhof,
Kirche, Dorf, Neugründung; sein Recht bildete sich aus Grundherrschaft
und Hoheitsrechten. Aber die Anfänge sind nicht mehr zu erkennen.

Von der natürlichen, alten Beschaffenheit dieses Bezirkes ist schon
gesprochen worden. An der Schwelle unserer historischen Zeit sodann
begegnet als Inhaber von Grundherrschaft und Hoheit der Bischof von Basel.
Wir wissen nicht, wann und wie er zu diesen Rechten gekommen ist. Aber
es darf vermutet werden, daß hier so gut wie anderwärts dies Gebiet wilden
Waldes durch den König geschenkt worden sei. Auch an die übrigen
rechtsrheinischen Besitzungen des Hochstifts hat man sich zu erinnern, an den
Wildbann im Mooswald und an die Silbergruben im Breisgau, an die
Kirchen Lörrach, Hauingen, Kandern. Ungewiß ist auch, ob die Kirche vom
Bischof erworben oder durch ihn als Grundherrn erst erbaut wurde. Sie

bildete dann das Zentrum der ganzen Herrschaft, zusammen mit dem
zwischen ihr und dem Rhein gelegenen Herrenhof des Bischofs und dem Dorfe
Niederbasel.

All dies Gebiet lag im Breisgau, dessen alte Grenze hier der Rhein war.
Aber es ist anzunehmen, daß die hoheitlichen, landesherrlichen Rechte, die
der Bischof später in diesem Gebiete übte, ihm schon früh, neben der

Grundherrschaft, zugefallen seien.

Das erste Ereignis, das eine große Änderung in diese Zustände brachte,
war die Vergabung an St. Alban. Zu der Ausstattung, mit der Bischof Bur-
chard dieses Kloster, seine unmittelbar aus der Not und Erschütterung einer
schweren Zeit heraus geschaffene Gründung, begabte, gehörte auch die

Kirche in Niederbasel mit Zubehör. Was die Mönche drüben bei ihrem
Kloster vollbrachten, in Rodung von Wald, Urbarmachung des Bodens,

Regulierung der Wasserläufe, Anlegung von Mühlen und Sägen, wiederholte

sich hier.
Für die Stellung des Klerus in Kleinbasel war von Bedeutung, daß dieses

Herrschaftsgebiet des Basler Bischofs außerhalb seines kirchlichen Amts-
sprengels gelegen war. Der Rhein schied die Diözesen Basel und Konstanz ;

zur letztern gehörte Kleinbasel. Die Vielheit der auf diesem engen Räume

gedrängt nebeneinander geltenden und waltenden Befugnisse wurde hie-

67



durch noch vermehrt, und in der Geschichte der sämtlichen kirchlichen
Institute Kleinbasels begegnet man immer wieder, über alle sonst bestehenden

Rechte hinweg, diesem obersten geistlichen Regimente.
Das Älteste von Kleinbasel war die Kirche St. Theodor, die als Eigenkirche

des Grundherrn, nämlich des Bischofs von Basel, in die Geschichte eintritt.
Ob dieser sie gestiftet oder als schon vorhanden mit dem Lande erworben

hatte, ist unbekannt; er schenkte sie, samt ihrem Zubehör, im elften
Jahrhundert dem Kloster St. Alban. Diese Schenkung, die den Probst von
St. Alban zum Kleinbasler Grundherrn machte, machte ihn auch zum
Kirchenpatron.

Erst das dreizehnte Jahrhundert brachte dann die große Tat des

Rheinbrückenbaus und damit dasjenige Ereignis, das für Kleinbasel schöpferisch

gewesen ist. Unmittelbare Folge dieses Baus war die Gründung einer Stadt

in der Grundherrschaft. Man wird nicht irren, wenn man den Willen dieser

Stadtgründung vor allem beim Bischof sucht. Aber natürlich entsprach sie

auch den Interessen der Mönche von St. Alban. Und jedenfalls verdient
Beachtung, daß der Gründer und Stadtherr nicht zugleich Grundherr war,
sondern die Gründung auf dem Besitz eines andern vollzog.

Die neue Stadt entstand im Anschluß an die Brücke, sollte von dieser und
ihrem Verkehre leben. Bei der Anlage konnte daher auf den gegebenen

Komplex von Kirche und Dorf keine Rücksicht genommen werden,
sondern nur auf den Ort der Brückenausmündung; die Stadt hatte zugleich
die Funktion eines Brückenkopfes zu erfüllen. Für die Aussteckung des

Stadtumfangs maßgebend waren wohl die in den Rhein sich ergießenden
Teiche.

Ein Blick auf den Plan des alten Kleinbasels zeigt, wie einheitlich und
bedacht die Stadt angelegt wurde. Die Rheinbrücke und eine große
Querstraße gaben die Hauptlinien und Richtungen, denen sich die
Nebenstraßen anschlössen. Die große Landstraße, die dem Rheine folgte, lag
wohl tiefer im Lande ; aber die Stadt brachte sie nun durch die große
Querstraße in Verbindung mit der Brücke und fesselte sie und ihren Verkehr
an diese Stelle. Die Form war ein breitgezogenes Viereck.

Dem Gedanken, der die Anlage beherrschte, entsprach auch die Befestigung,

indem die dem Rhein parallel laufende Landseite geschlossen war,
aber landauf und landab, an den beiden Enden der großen Querstraße,
welche die Landstraße aufnahm, Tore errichtet wurden. Die Befestigung
der obern Schmalseite trennte die Stadt vom alten Dorf Niederbasel. Dorf,
Fronhof und Kirche blieben außerhalb der Mauern.

Das Bemerkenswerte am Plan dieser Stadt ist das Fehlen eines eigentlichen

Marktplatzes. Sie enthält nur Straßen.

68



Im großen und ganzen hat Kleinbasel vom dreizehnten bis ins
neunzehnte Jahrhundert dieselbe Ummauerung beibehalten. Mauergürtel aus
verschiedenen Zeiten, wie in Großbasel, finden sich hier nicht; es haben
sich keine Vorstädte gebildet. Eine wesentliche Verschiedenheit zwischen
den ersten Jahrzehnten und der Folgezeit zeigt nur die stromaufwärts
gerichtete Schmalseite. Noch 1277 lag St. Theodor außerhalb der
Stadtmauern. Das alte Dorf war in den Mauerring noch nicht einbezogen.
Vielmehr ging die früheste Mauer der Stadt an dieser Stelle in der Richtung der
heutigen Riehentorstraße zum Rheine, vielleicht gedeckt durch den Teich,
der hier noch in seiner ursprünglichen Richtung lief und erst später die
Ableitung nach Norden erhielt. Es ist nicht mit Bestimmtheit zu sagen,
wann diese Mauer hinausgeschoben, St. Theodor mit Niederbasel in das

Stadtgebiet aufgenommen wurde; in Verbindung damit scheint dann auch
das Riehentor, das bis dahin wohl am Eingang der Rebgasse stand, die
Stelle erhalten zu haben, die es seitdem einnahm. Aber diese Änderung hat
offenbar schon früh stattgefunden. Im vierzehnten Jahrhundert wird die
Kirche als in Kleinbasel liegend bezeichnet, und ein Hinweis kann vielleicht
auch darin erkannt werden, daß schon in den 1290er Jahren die Lokalitäten
am Rheinufer oberhalb St. Theodors zum Stadtbanne gerechnet werden.

Das Konzil von Konstanz war im Jahre 1418 auseinander gegangen,
nachdem es der Welt in Martin V. einen neuen Papst gegeben hatte. Nach
seinen Beschlüssen sollte aber fortan alle fünf oder zehn Jahre eine

allgemeine Kirchenversammlung abgehalten werden zur Beratung kirchlicher
Dinge und insbesondere zur Durchführung einer Reform der Kirche ; dieser

Anordnung konnte auch Papst Martin V. nicht offen entgegentreten. Im
April 1423 fand sich demnach in Pavia ein Konzil zusammen, mußte aber

bald wegen Pestgefahr nach Siena übersiedeln. Hier wurde es, angeblich

wegen schwachen Besuches, schon im Mai 1424 durch den Papst wieder
aufgelöst, jedoch nicht ohne daß die Konzilspräsidenten die Abhaltung einer

neuen Synode beschlossen und als deren Ort Basel bestimmt hatten.

Welche Gründe empfahlen Basel als Konzilsstadt Hierüber erfahren wir
aus der Zeit der ersten Verhandlungen nichts. Denn was Papst Martin 1424
den Baslern selbst ins Gesicht sagte, wenn er als ihre Vorzüge die Integrität
des Glaubens, das reife Urteil, die Würde, die besondere Devotion für
Kirche und Papst pries, waren Redensarten. Bezeichnender sind spätere

Äußerungen aus der Mitte des Konzils selbst.

69



Als geeignet galt Basel zunächst vermöge seiner unvergleichlichen
Verkehrslage. Die nach Burgund und Frankreich, ins Rheinland und an die

Nordsee, nach Schwaben und Österreich führenden Straßen trafen hier mit
der Straße zum Gotthardpasse zusammen; die Straße nach dem Rhonetal
und ins mittägliche Frankreich ging nahe vorbei. Und mit diesem System

größter Verkehrswege war in unmittelbarer Weise eine mächtige Wasserstraße

kombiniert, die von Osten her und nach Norden weiter führte und

sogar, wie das Konzil bei den Verhandlungen mit den Byzantinern zu
rühmen wagte, eine Zufahrt von Süden her, vom Mittelmeer durch die
Rhone möglich machte, so daß alte Herren sozusagen im Bette liegend von
Konstantinopel bis an die Basler Schifflände fahren könnten. Nur eine in
idealerer Weise gefaßte Bezeichnung für die geographisch wichtige und
vorteilhafte Situation Basels war es, wenn die Stadt wiederholt das Zentrum
der Christenheit genannt wurde: der Ungar habe vor dem Spanier, der
Gethe vor dem Siculer nichts voraus, wenn er nach Basel gehen wolle;
nirgends so leicht wie hier könne die ganze Kirche versammelt werden.

Von nicht geringerer Bedeutung war aber, daß Basel auch an einer Grenze
lag; auf einer Stelle, die einst zu Gallien, jetzt aber zu Germanien gerechnet
wurde, daß es der welschen Kirchenprovinz Besançon angehörte und doch
zur gleichen Zeit deutsch war. Diese Konstellation ist für die ganze Kultur
Basels unerschöpflich wirksam gewesen. Sie war es auch, die jetzt, da der
Konzilsort gefunden werden mußte und die Frage deutschen oder
französischen Einflusses eine der Hauptfrage war, die Eignung Basels als eine
außergewöhnliche und einzigartige erscheinen ließ.

Endlich mögen die Einzelheiten, die z.B. 1437 in der Instruktion an die
Konzilsgesandtschaft zum Lobe Basels aufgezählt werden, auch hier
Erwähnung finden: die Stadt ist schön gebaut und besitzt zahlreiche passende
Räume für große wie kleine Versammlungen; die Bevölkerung ist ruhig
und friedlich; es wird Recht geübt; an Lebensmitteln ist Uberfluß; bei allen
Fürsten der Erde ist die Stadt beliebt.

Was in solcher Art für Basel sprach, hatte durch manchen bei Anlaß der
Konstanzer Synode wahrgenommen werden können, und die Absicht, für
die nächste Versammlung Basel zu wählen, war schon in Pavia erwogen
worden. Wir finden im Mai 1423 eine päpstliche Gesandtschaft in Basel,
die kaum von andern Dingen zu reden hatte. In Siena sodann kam es zum
Beschluß; am 10.April 1424 erging von Rom aus die förmliche Ankündigung

durch den Papst. Er teilte «den Prokonsuln und der Gemeinde»
Basels mit, daß ihre Stadt zum Ort des nächsten Konzils bestimmt worden
sei. Als ergebene Söhne der Kirche mögen sie nun ihr Bestes tun, damit sich
die Wahl als gut erweise.

7°



Als Termin für dieses nächste Konzil war in Siena das Jahr 1431

festgesetzt worden. Die Zeit begann, während deren die beiden Pole der kirchlichen

Welt Rom und Basel hießen.

Wie stellte sich Basel seinen Gästen dar

Auffallend und beschwerlich war den Südländern vor allem das Klima
der Konzilsstadt; die Kälte und die Schneemassen des Winters werden von
ihnen mit unverhülltem Abscheu erwähnt. Das Konzil konnte allerdings

gleich zu Beginn einen Basler Winter kennen lernen, als schon im November

1431 eine so furchtbare Kälte eintrat und bis Lichtmeß 1432 anhielt, daß

auf dem offenen Lande Menschen und Tiere erfroren und in der Stadt der

Rhein vom Eise geschlossen wurde. Dafür erschien der Sommer als zu

kurz; und wenn auch Wein und Getreide in Fülle wuchs, so entschädigten

unter den Früchten die überreichlich gedeihenden Äpfel nicht für den Mangel

von Feigen und Kastanien. Auch das häufige Regnen war unwillkommen.

Für das damalige Aussehen der Stadt waren in der Hauptsache zwei

Katastrophen maßgebend gewesen: das Erdbeben von 1356 und der große

Brand von 1417. Der letztere hatte die Behörde zum Erlaß strenger
Bauvorschriften, zu einer methodischen Regelung des Bauwesens veranlaßt,

die nun nicht nur den Neubauten in den vom Feuer verheerten Straßen,

sondern allen Quartieren zugute kam. Die hölzerne Stadt wurde allmählich

zu einer steinernen. So konnte es kommen, daß dem Enea Silvio Basel in
einem Zuge gebaut zu sein schien, durchweg neu, nirgends durch Alter
oder Hinfälligkeit entstellt. Womit er die ihm auffallende Wahrnehmung

verband, daß in ihr auch keinerlei Spuren oder Baureste des römischen

Altertums zu sehen waren. Ähnlich wurde sie auch durch andre gepriesen.

«La noble çibdat», «une ville puissante et plantureuse» wird sie genannt,

«königlich», «überaus schön und prächtig». Das saubere und stattliche

Aussehen, die Lage, die Größe, dann das Behagen des Lebens, die Ordnung,
der Reichtum ihrer Bewohner, - alles machte den besten Eindruck, und die

Vorstellung von ihr steigerte sich jetzt noch dadurch, daß sie viel mehr als

bisher in aller Welt bekannt wurde, daß ihr Name in jedem Munde war.

Das schöne Epitheton der Renaissance «inclyta Basilea» ist ihr in diesen

Jahren des Konzils gegeben worden; wir vernehmen es von Enea Silvio

wie Niccolo Piccinino.
Dem mächtigsten Element im Basler Stadtbilde, dem Rheine, widmen

die Schilderer die erste Erwähnung. Für Enea Silvio ist der Rhein

überhaupt der edelste der Flüsse. Wie er noch in späten Jahren davon spricht,

daß in den vom Rhein durchströmten Gegenden die Blüte Deutschlands

zu sehen sei, so macht er ihn auch jetzt, da er doch nur von Basel reden will,

zum Gegenstand der eingehendsten Betrachtung; er begleitet seinen Lauf

71



von den Quellen an, und von Schönheit erfüllt, mit merkwürdig sicherm
und freiem Gefühl für das Charakteristische der Landschaft gegeben ist das

Bild, das er vom Rheinland unterhalb Main2 entwirft. Was insbesondere

am Basler Rheine den Fremden allen, nicht nur dem an die Lagunen
gewöhnten Gatari, auffiel, war die Verbindung von Größe mit wilder
Strömung. Der Fluß war mächtig genug für einen Weltverkehr, aber so reißend,
daß keine Schiffahrt aufwärts möglich war.

Nun aber die Stadt selbst. Sie ist durch den Strom in zwei Städte zerlegt,
deren kleinere an den fruchtbaren Breisgau grenzt, völlig in der Ebene Hegt,

von vielen Bächen durchströmt und rein gehalten, auch leidüch schmuck
gebaut ist. Glänzender und großartiger stellt sich Großbasel dar, reich an
schönen Gebäuden, zu Seiten eines Wildbaches, der allen Unrat fortführt,
über zwei Höhen gelagert; mit wunderbarem Geschick sind hier die
Unterschiede von Hügel und Tiefe ausgeghchen.

Die Straßen sind auch für itahenische Begriffe nicht zu breit, dabei weder
durch die häufigen Regengüsse ausgewaschen, noch durch die Wagenräder
verdorben. Gerühmt wird ihr stattKcher Steinbelag.

Auch die Plätze werden gerühmt, die teils für die Märkte dienen, teils
mit Grasflächen und Baumschatten die herrlichste Gelegenheit zu Erholung,
Tanz, Spiel, Wettkampf, Zureiten der Pferde bieten. Turniere werden auf
dem Platze beim Münster abgehalten.

Auf diesen Plätzen stehen schöne Brunnen; derjenige des Fischmarkts
ist mit den Bildern der Madonna und zweier Heiligen geschmückt. Auch
in allen Gassen und in vielen Häusern findet man Brunnen; allenthalben
rauscht und sprudelt das klare süße Wasser; selbst das brunnenreiche Viterbo
kennt nicht solche Fülle.

Bei der Schilderung der Häuser weiß der Venezianer nur von den Kaufläden

zu reden. Enea Silvio dagegen trägt alle die Reize zusammen, die er
an den Wohnungen der Bürger entdeckt: den buntschillernden Glanz der in
farbigen Ziegeln gedeckten Dächer, die strahlendweißen, meist mit Malerei
gezierten Fassaden, die Lust der Gärten und Brunnen, im Innern sodann
die warmen Stuben, wo wunderhcherweise auch der Fußboden, neben
Decke und Wänden, mit Holz belegt ist, die Fenster mit Glas geschlossen
sind, Teppiche hängen, Singvögel lärmen. Das Ganze, bis zu den Störchen,
die auf dem First des Daches nisten, das Bild einer wenn auch kleinen und
engen, doch sicher begründeten Behaglichkeit. Das Rathaus, das Zeughaus,
das Gesellschaftshaus zur Mücke und die Zunfthäuser werden nur kurz
erwähnt. Etwas mehr Worte schenken die Schilderer den Kirchen. FreiHch
vermissen sie hier die edle HerrHchkeit des Marmors, den Schmuck der
Altäre und Priestergewänder, den Reichtum an Bildwerk, Zierraten, Ge-

72



mälden, den die Kirchen der Heimat bergen. Hier ist alles viel schlichter.
Dafür finden sich Eigentümlichkeiten wie die Totenschilde der
Adelsgeschlechter und namentlich die gleich Zellen in die Mitte der Kirche
hineingebauten Betstühle, in denen die Frauen mit ihren Mägden eingeschlossen
dem Gottesdienste beiwohnen, und die je nach der Vornehmheit der
Besitzer höher oder niedriger sind. Hervorgehoben werden der prächtige
Aufsatz des Hochaltars im Münster mit der in Stein gehauenen Darstellung
des Gekreuzigten und der Apostel, die Münsterorgel, Glocken und
Uhrwerk in den Münstertürmen. Die Augustinerkirche ist sehr schön; die
Barfüßerkirche imponiert durch ihre Größe; die Martinskirche trägt das

Ratsgeläute; in der Peterskirche sind die steinerne Altartafel und die Orgel
zu rühmen. Alle diese Kirchen sind reich an Heiltum; der vom heimatlichen
Reliquiensinn erfüllte Gatari ergeht sich bei Aufzählung dieser Schätze in
einer ungewohnten breiten Ausführlichkeit.

Auch die Befestigungen werden erwähnt. Der innere Mauerring, dessen
Graben mit alten Steinen von Judengräbern eingefaßt ist, scheint der
stärkere zu sein; die äußere Ummauerung würde einer harten Belagerung
kaum widerstehen können.

Draußen aber, rings um die Stadt zwischen Hügeln und dunkeln Wäldern,
zieht sich die Ebene, zum Teil reich bebaut mit Gärten, Rebgeländen,
Wiesen, Saatfeldern, zum Teil Weideland und Wildnis. Noch sah man hier
alle die Hecken und Gartenhäuslein sich erheben, die nach wenigen Jahren
schon, bei der Armagnakengefahr, geopfert werden mußten. Hier prangten
auch in den sonnigeren Lagen die Safranfelder, für Spanier und Italiener
eine schöne Erinnerung an die Heimat.

Diese Stadt, inmitten der Weite ein scharf abgegrenzter Häuserhaufen,
viel kleiner als heute, war nun der Ort einer seitdem nie mehr in solchem
Maße gewesenen Verkehrssteigerung. Das Zusammenströmen dieser Menschen

aus allen Teilen der Welt, ihr fremdartiges Treiben, ihre Behandlung
der höchsten Fragen, alles dies auf dem einen kleinen Punkte, gibt ein Bild
von ergreifender Art. Der Kontrast zwischen dem normalen städtischen

Leben, das diese Räume sich geschaffen hatte und erfüllte, und dem jetzt
sich hier zusammendrängenden neuen, völlig internationalen Leben ist nicht
groß genug zu denken.

Denn dieses Konzil war eine Versammlung, die ihresgleichen nicht hatte.
Sie stand unter der erhabenen Idee unmittelbarer Leitung durch den Heiligen
Geist. Und wie groß und kühn lautete nicht ihr Programm: die Häresie

auszurotten, die Sitten des kirchlichen Standes zu erneuern, dem christlichen
Volke wieder den Frieden zu geben. Ein Konzil war in der Tat dazu angetan,
«die ganze Kirche zu erschüttern».

73



Die Geschäfte und Pflichten, die nun dem Rat erwuchsen, waren meist

neuer Art, und an Hemmungen wird es wenigstens zu Beginn nicht gefehlt

haben. Das Ganze war eine Sache schwerer Verantwortung und überdies

eine außerordentliche Belastung der städtischen Finanzen. Hiezu kam das

Unzählbare, wodurch auch der Einzelne in Anspruch genommen wurde.

Aber die Stadt war seit 1424 von dem Plane des Konzils verständigt und

konnte sich vorbereiten. Sie konnte insbesondere in Konstanz alle nötige

Information holen; daß sie dies tat, zeigt die im Konzilienbuch des Rates

eingetragene Darlegung über den Betrieb jenes Konzils.

Den Obliegenheiten gegenüber standen die gewaltigen Vorteile
wirtschaftlicher Natur, die der Stadt aus der Anwesenheit des Konzils erwuchsen

und an die man in Basel natürlich sofort, und vielleicht mit Ü ber-

schätzung, dachte, sowie die zur Zeit gar nicht zu ermessenden geistigen

Einwirkungen. Abgesehen von dem einzigartigen gegenwärtigen Ruhme:

das Konzil trug den Namen Basel in alle Welt.
Dieser ganze Apparat einer ausgedehnten und eigenartigen

Geschäftsbesorgung war für die Basler Bevölkerung ein Gegenstand nicht geringen

Erstaunens, wenn sie sich des einförmigen Lebens erinnerte, das sonst in

diesen Klöstern waltete. Jetzt war hier ein unaufhörliches Kommen und

Gehen von Fremden, ein Reden und oft Schreien in allen Zungen. Die

Portale der Kirchen wurden nie leer von Anschlägen, in denen Sitzungen

angesagt wurden, sowie von Zitationen und Moratorien; bei Plakaten

letzterer Art standen oft Bewaffnete, durch die zitierende Partei zur
Bewachung des Anschlags aufgestellt.

Auch der Gang der Versammlungen selbst bot des Verwunderlichen und

Ungewohnten die Fülle. Ein einzigartiges Schauspiel schon dieses Debattieren

beinahe zwei Jahrzehnte lang, ohne Aufhören, in Kommissionen,

Deputationen, Generalkongregationen, Sessionen. Auch abgesehen von
Ungeheuerlichkeiten, wie die Reden in der Diskussion mit den Böhmen

waren - Palomars Rede dauerte drei Tage, die Replik des Johann Rokyzan
vier Tage, und Johann von Ragusa setzte seine Widerlegung durch acht

Tage hindurch fort -, war diese alle Sitzungen erfüllende Weitschweifigkeit,
diese Freude am Wort, an der Theorie etwas Erstaunliches.

Der Gegensatz hiezu dann in denselben Versammlungen der wilderregte
Streit. Die Zwietracht der Nationen vor allem trat zu Tage in den endlosen

Rang- und Sitzstreitigkeiten zwischen Engländern und Franzosen, Burgund
und Bretagne, Burgund und Deutschland. Diese Händel waren es, die das

Weihnachtsfest 1433 störten, ohne Rücksicht auf die Anwesenheit des

Kaisers, die am Palmsonntag 1435 die Prozession unmöglich machten; als

im November 1435, wieder um eines Rangstreites willen, zwei spanische

74



Bischöfe einen englischen Prälaten im Münster von seinem Stuhle warfen,
kam es zwischen den Anhängern und Dienern der Streitenden zu einer
Prügelei; der skandalöse Vorfall hatte zur Folge, daß drei Tage in allen
Kirchen Basels Interdikt war.

Die Ergänzung zu diesem Bilde, das die Versammlungen boten, waren
die zahlreichen Schauspiele und Veranstaltungen, die immerfort die
Geschäfte des Konzils begleiteten und unterbrachen, und durch die ein eigentlich

festliches Element zu dem sonst schon vorhandenen Reichtum des
Konzilslebens hinzutrat. Es waren Akte und Zeremonien aller Art, die sich
im buntesten Wechsel ablösten; ihre Begleitung, das Glockengeläute,
scheint unausgesetzt feierlichen Klanges über der Konzilsstadt zu schweben.
Das Schauspiel war schon bisher ein mächtiges gewesen, jetzt wurde es noch
umfassender. Zahlreiche neue Beziehungen und Erscheinungen traten zu
der Fülle, die schon da war. Neben der Welt der Kirche tat sich die Welt
des Reiches auf.

Das Wichtigste in dieser Beziehung war, daß Sigmund in Basel den
Reichstag um sich versammelte. Am 25.Oktober hatte er ihn auf den

30. November einberufen; da nur Wenige dem Rufe folgten, erging am
8.Dezember eine neue Ladung auf 6. Januar 1434, und zu diesem Termin
trafen Fürsten, Räte und Städteboten in großer Zahl hier ein.

Auf die Arbeiten dieses Reichstages, die hauptsächlich den Husitenange-
legenheiten und dem schwäbischen Landfrieden galten, ist hier nicht
einzugehen. Sie waren umfassend genug; aber neben ihnen nahmen noch
andere Dinge den Kaiser in Anspruch. Mit dem Konzil hatte er zu
verhandeln über die Frage der Präsidentschaft, über Rangstreitigkeiten, über
die Übergriffe des Konzils in den Bereich staatlicher Gewalt u.a.m. Fliezu
kam eine gehäufte Menge sonstiger Geschäfte aller Art, weltlicher und
geistlicher, politischer und administrativer, die Erledigung finden sollten.
Vergegenwärtigen wir uns den Umfang und den steten Wechsel dieser Verrichtungen,

dazu die alles erfüllende Persönlichkeit Sigmunds selbst, so erhalten
wir in der Tat das Bild einer erstaunlich bewegten Zeit. Im Johanniter-
hause und zu Predigern und wo sonst sich der Kaiser in Geschäften betreten
ließ, ging es unruhig zu, und dabei klagten viele, daß sie zu keinem Ziele
kämen. «Wer hie zu Basel nit sin muß und nit fast ernstlich hie zu tun hat,
der bleibe im Frieden daheim» schrieb der Frankfurter Gesandte nach Hause.

Neben die Geschäfte traten große und kleine Szenen und Zeremonien
in Fülle. Auch an diesen wird offenbar, wie sehr sich der Schauplatz
erweitert hatte.

Die Anwesenheit des Kaisers in den Konzilsdeputationen wurde freilich
außen kaum bemerklich; um so mehr sein feierliches Thronen in den all-

75



gemeinen Versammlungen im Münster, wo er Krone und kaiserliches

Gewand trug, Reichsapfel, Szepter und Schwert von seinen Fürsten neben

ihm gehalten wurde. So insbesondere in der Session vom 26. April 1434)

in der die Zulassung der päpstlichen Präsidenten verkündet und damit auch

der letzte Streit zwischen Papst und Konzil beglichen wurde. Es war dies

die glänzendste aller Sessionen; hundertfünf Mitren tragende Prälaten,

darunter elf Kardinäle und drei Patriarchen, waren neben einigen Hundert

sonstigen Konzilsvätern, Fürsten und Herren in ihr anwesend.

Jetzt sah man auch am Weihnachtstage, früh um ein Uhr, den Kaiser

vor dem Altar des Münsters stehen, das blanke Schwert in der Hand, und

den Gesang des Weihnachtsevangeliums anstimmen; ebenso eindrücklich

war der Anblick, da er am Gründonnerstag 1434 bei den Johannitern
öffentlich kommunizierte; «Gott gebe, das im und aller kristenheit nütze

sie», meinte einer der Anwesenden.
Den fröhlichen Sigmund hinwiederum, den Freund der Frauen und der

Feste, finden wir bei den Turnieren, die Ende Dezember 1433 und in der

Fastnacht 1434 auf dem Münsterplatz abgehalten wurden; an sie schloß

sich gewöhnlich Bankett und Ball im Hause zur Mücke; da sah man die

schönen Frauen Basels, die einen mit weiten goldenen Halsketten oder mit
Perlenschnüren geschmückt, die andern in goldgezierten Hauben, deren

lange Zacken bis auf die Brust herabreichten. Die Herren waren gekleidet
in Goldtuch und Seide und trugen an den Gürteln Glöcklein, die beim

Tanze so laut klangen, daß man daneben die Instrumente kaum hörte.

«Und immer war der Kaiser dabei.»
Weiterhin die Zeremonien voll kaiserlicher Würde, wie die Belehnungen

des Markgrafen von Baden und des Herzogs René von Anjou, auf einer

Estrade vor dem Münster, oder die ebenda vollzogene Investitur des

Bischofs von Bamberg. Natürlich schlug der Kaiser in Basel auch Ritter:
den Venezianer Gesandten Giovanni Francesco Capodilista am 5. Februar
unmittelbar nach der Session, in der die Adhärenz Eugens verkündet worden

war; bei andern Anlässen «den Hofmeister von Bern, den Stüssi von Zürich
und ander vil buren, das dem adel nit wol geviel».

Die Gesandtschaft Sultan Murads, die dieser, nachdem er in Ungarn
eingebrochen, zur Wiederherstellung des Friedens an Sigmund abgeordnet
hatte und die vor ihm in Basel erschien, war jedenfalls das ungewöhnlichste
dieser Schauspiele; sie überbrachten dem Kaiser als Geschenke zwölf Pferde

von schönster grauer Farbe, zwölf goldgewirkte Tücher, zwölf
Wurfmaschinen, zwölf reichgekleidete Jünglinge, zwölf silberne Krüge usw.

Für uns von Wichtigkeit ist die Wirkung aller dieser Dinge auf die Stadt.
Es handelte sich um Vorgänge, die für den einzelnen Bürger wie für die

76



Gesamtheit und die Behörden unvergeßbar sein mußten, abgesehen von
der großen Arbeit und den sehr erheblichen Kosten, die sie verursachten.

Wie das Konzil in seiner Gesamtheit denkwürdig ist, so hat die persönliche

Anwesenheit, das Zusammentreffen zahlreicher bedeutender Männer
an diesem einen Orte einzigartigen Reiz. Wir müssen darauf verzichten, die

lange Reihe dieser Namen hier zu geben, und nennen aus ihr nur den in
Basel bekanntesten, Enea Silvio Piccolomini.

Er kam am 15. April 143 2 nach Basel, im Gefolge des Kardinals Capranica.
Zum Schreiber des Konzils ernannt, begleitete er im Oktober 1432 den
Bischof Nikodemus von Freising zum Frankfurter Kurfürstentag, kehrte

von diesem bald wieder nach Basel zurück und blieb hier, bis er im
September 1433 mit dem Bischof Bartholomäus von Novara die Stadt verließ.

Abgesehen von der raschen Durchreise im Juni 1435, auf dem Wege zum
Kongreß in Arras, betrat er Basel erst wieder im Frühjahr 1436 und blieb

nun hier, mit Ausnahme einer Reise nach Wien im Sommer 1438; im
November 1442 verließ er Basel und das Konzil endgültig, um in die Dienste

König Friedrichs zu treten.
Beim Konzil arbeitete Enea als Skriptor, dann als Abbreviator; er gehörte

der deputatio fidei an und war Mitglied des Zwölferausschusses. Aeneas von
Siena ist der Name, mit dem er in den Akten genannt wird.

Dies seine amtliche Stellung. Daneben finden wir ihn mitten im muntern
und ausgelassenen Treiben des Schreibervolkes, keinen Genuß meidend,

Haupt eines Freundeskreises, der ihm Basel zu Athen machte, den er als seine

Akademie pries. Nicolaus Amidanus, Pivani, Pietro da Noceto, Julianus
Romanus waren diese Genossen, die meisten gleich ihm Sekretäre; auch

Ludovicus Pontanus trat ihm nahe ; neben diesen Italienern erscheinen auch

Deutsche, ein Johann Steinhof und ein Arnold, in der Gesellschaft. Zuerst

in diesem Zirkel glänzten Geist und Kunst des Enea, wurde seine Poesie,

seine Beredsamkeit, der elegante Reiz seines Lateins bewundert. Hier in
Basel begegnen wir den Anfängen der Wirkungen, die sich dann gewaltig

steigerten, und kraft deren er als Apostel des Humanismus in Deutschland

gilt.
Die Ergänzung hiezu war sein Studium des ihn umgebenden Landes und

Volkes. Er scheint in Basel deutsch gelernt zu haben; hier und auf den

Reisen dieser Jahre gewann er eine Vorstellung des Landes und ein Bild
der Landschaft, ging er den Stämmen, der Verschiedenheit ihrer Dialekte

nach. In diesen Studien und Beobachtungen, in der Rechenschaft, die er

sich selbst darüber ablegte, erwuchs ihm die Anschauung von Deutschland,

die dann so oft in seinen späteren Werken durchbricht. Aber nicht deutsches

Wesen allein wollte er kennen lernen. Als der Camaldulenser Hieronymus,

77



der Bekehrer der Litauer zum Christentum, in Basel sich aufhielt, suchte

ihn Enea in seiner Zelle bei den Karthäusern auf, um genauen Bericht
über jenes Land und Volk zu erhalten; die Bekanntschaft mit einigen
Franzosen, an die er beim Konzil geraten, veranlaßte ihn, sich die Geschichte
der Franken anzusehen. Mit uneingeschränktem Interesse nahm er jede

neue Erscheinung auf, und sein künstlerisches Bedürfnis Heß die Beobachtung

sofort zur Darstellung werden. In dieser Weise ist er auch dazu

gelangt, die Konzilsstadt Basel selbst zu schildern. Zu zweien Malen, 1433
und 1438, und diese beiden Beschreibungen gehören zu den schätzbarsten

Quellen unsrer Geschichte. Hier liegt ihre Bedeutung darin, daß sie die

persönlichen Beziehungen des Enea zum Konzilsort und dessen Bewohnern

vergegenwärtigen. Hinter der Schilderung so vieler Einzelheiten steht sichtbar

der Verkehr des Autors mit den Menschen, und daß einige tadelnde

Bemerkungen über Basler Eigentümlichkeiten, die Enea in der ersten
Beschreibung anbrachte, ihm in der Bürgerschaft übel vermerkt wurden, ja
seinen Weggang nötig machten, scheint aus einer Stelle des spätem Werkchens

sich zu ergeben.
Wir würden gerne mehreres von solchen persönlichen Berührungen

erfahren. Aber die Zeugnisse sind selten. So ist auf die Beziehungen des

Johann von Ragusa zu den Predigern zu verweisen. Namentlich aber kommt
die Karthause in Betracht.

Dieses abseits hegende, vom Lärm des Konzils nicht berührte Kloster
eignete sich in hohem Grade dazu, Einzelnen einen Verkehr höherer Art zu
ermöglichen. Die Karthause war zu jener Zeit das jüngste, zugleich das

innerlich vornehmste Kloster in Basel. Sein Prior, Albert Bur von Utrecht,
vertrat die Gemeinschaft in vorzüglicher Weise. Die Gebäulichkeiten waren
noch unfertig und boten die mannigfaltigste Gelegenheit zur Munifizenz.

Man hat den Eindruck, daß einzelne Konzilsherren sich wie verpflichtet
fühlten, an der gastlichen Konzilsstadt Vergeltung zu üben, und dies am
schönsten hier in der Karthause tun zu können glaubten. Wir finden eine
so eifrige Betätigung dieser Art, daß später in der Erinnerung der Mönche
die Jahre des Konzils als eine glänzende, unvergleichliche Zeit lebten.

Als Kardinal Cesarini im Februar 1435 mit der Entwerfung umfassender
Reformvorschläge beschäftigt war, suchte er für diese Arbeit die Stille der
Karthause auf. Der Kardinal Otto von Katalonien verfaßte für die
Karthäuser einen Mondkalender und erklärte seinen Gebrauch dem ganzen
Konvente. Alljährlich am Gründonnerstag fand sich Bischof Aymo von
Grenoble drüben ein und wusch den Brüdern die Füße. In so ansprechender
Weise tritt uns dieser Verkehr entgegen; seine äußern Dokumente waren
die reichen Leistunger für Bau und Ausstattung des Klosters. An der Sakri-

78



stei, den Kreuzgängen, einzelnen Zellen, an Altardecken, Bildern, Kandelabern,

Büchern haftete das Gedächtnis dieser Benefaktoren, der Kardinäle
Cervantes, von Arles, Albergati, von St.Eustach, der Bischöfe von
Worcester, von Vieh usw. Das Schönste waren die Glasgemälde in den
Kreuzgängen; durch eine Scheibe sich hier ein Denkmal zu sichern, scheint unter
den Prälaten zum guten Ton gehört zu haben, und es entstanden jene in
reichster Bilderpracht glühenden Fensterreihen, die als Schmuck der ernsten
Kirchhöfe und Wandelgänge das Andenken einer großen Zeit noch lange
festhielten. Auch als Ort der Bestattung war die Karthause bevorzugt; sie

wurde zur Hüterin der Gräber der Bischöfe von Rochester, Worcester,
Utrecht, Como, des Kardinals von St.Eustach und vieler anderer, deren
stille Anwesenheit von nun an die Welt der Mönche bereicherte.

Klerus

Weithin gelagert und in den mannigfaltigsten Formen breitet sich das

Basler Kirchenwesen vor uns aus.
Der Klerikerstand, die milicia clericalis, die große Gesellschaft der Ton-

surierten, nicht Geburts- sondern Berufsstand, ist die «Pfaffheit», von der

Gesetze und Urkunden reden. Um diese Gesamtheit handelt es sich bei

der Festsetzung der Sonderrechte und Freiheiten, bei den Verhandlungen
über Reform, bei Zusammenkünften wie derjenigen von 1409, in der die

Anerkennung Papst Alexanders ausgesprochen wurde. Adressierungen großer

kirchlicher Mandate a'n «Äbte, Prioren, Pröpste, Dekane, Archidiakone,

Kanoniker, Kirchrektoren, Altaristen, Guardiane, Lektoren, Präceptoren,

Commendatoren, Regularchorherren, Priester, curati, Vikare, Kleriker zu
Basel» nennen die Hauptvertreter der Masse.

Diese «geistlichen Personen» sind,die Verwalter des Überirdischen, sind

durch Chordienst, Altardienst und Fürbitte die Vermittler zwischen Gott
und dem Volke. Sie gelten darum als die Auserwähiten der Einwohnerschaft

und fühlen sich zugleich als Glied einer großen, weit über die Stadt

hinausreichenden Gemeinschaft. So bilden sie eine von allem ausgesonderte

Gruppe; sie wollen unberührt bleiben von Lasten und Geschäften und

sollen weltlichem Wesen gar nicht genügen können, daher sie, gleich den

Frauen, dem Schutze der frommen Ritter befohlen sind, keines der hoch-

stiftischen Ämter bekleiden können, vor dem Stadtgericht eines Vogtes

bedürfen und dergleichen mehr.
Ein großer Teil dieser geistlichen Einwohnerschaft lebt hinter Mauern

verschlossen, in den Klöstern, und wird selten sichtbar. Das sind die

Religiösen, die Ordensleute, Mönche und Nonnen.

79



Ihnen gegenüber steht und beschäftigt uns hier zunächst der eigentliche

Klerus, der sich, ohne Schaden für seinen Standescharakter, täglich überall

mitten im profanen Leben bewegt.
Zum Wesen des Klerus gehört, daß er in den wenigsten Fällen theologisch

geschult ist, überhaupt selten höhere Bildung besitzt. Der
Durchschnittskleriker hat meist nur die Lateinschule durchgemacht und im besten

Fall einen artistischen Grad erlangt.
Auch sind keineswegs alle Kleriker zugleich Priester. Manche begnügen

sich mit den niedern Weihen und sind somit nicht zum Zölibat verpflichtet.
Daher die oft uns begegnenden clerici conjugati. Sie verlangen nicht mehr,
streben überhaupt nicht nach hohen Dingen und wahren sich die Möglichkeit

der Rückkehr in den Laienstand. Erst die Priesterweihe gibt dem Kleriker

die innere unverlierbare Befähigung zur Ausübung der Kirchengewalt,
zur Darbringung des Meßopfers, zur Spendung der Sakramente.

Ziel fast aller Kleriker ist die Pfründe, weil sie ein Kirchenamt trägt und
ökonomischen Wert hat. Sie besitzt Geräte, Bücher, Zinse, Häuser usw.
Sie gibt einem Leben Halt, sie ernährt, sie bietet Versorgung. Es sind
sprechende Vorgänge, wie der Stadtschreiber Künlin auf seine alten Tage
Kleriker wird und nach den Sorgen und Anstrengungen der langen Amtsarbeit
die Stille einer Kaplanei in der Heiligkreuzkapelle aufsucht; oder wie bei
der Teilung des Eptingischen Erbes 1456 Hartmann zurücktritt und seinen

Brüdern die größeren Teile läßt, weil er wohlbepfründet ist und sein
Auskommen hat, während sie die Familie emporbringen sollen. Die Pfründe
ist die erwünschte Grundlage klerikaler Tätigkeit. Wer dem Altare dient,
soll vom Altare leben; ohne Zeitliches kann das Geistliche nicht gedeihen;
je besser und nahrhafter die Pfründe ist, um so reichlicher kann auf ihr
Gott gedient werden.

In unzähligen Fällen sehen wir aber den Kleriker sich gar nicht mit einer
Pfründe allein begnügen, sondern ehrgeizig und habsüchtig ihrer mehrere

begehren und neben einander besitzen.
Aber andrerseits sind auch nicht alle Klerikerbepfründet. Die Zeugenreihen

der Offizialatsurkunden zum Beispiel oder die langen Listen der Bewerber
um ein vom Rate zu vergebendes Benefiz zeigen uns stellenlose Kleriker
in Menge. Wie zahlreich jederzeit die Bedürftigen und Darbenden in diesem
Kreise waren, verraten auch gelegentliche Erwähnungen : die armen Priester,
die bei der reichen und gutherzigen Adelheid Bidermann an die Kost gehen
dürfen; oder diejenigen, unter welche die vom Klingentaler Kaplan Schlatter
hinterlassenen Kleider verteilt werden und dergleichen mehr. «Kein ärmer
Vieh auf Erden ist, als Priesterschaft, der Nahrung gbrist», sagt Sebastian
Brant. Allezeit gibt es Kleriker, die von der Schule weg nicht sofort zu

80



einem Benefiz gelangen, sondern in einem unsteten ambulanten Leben zu
clerici vagabundi, zu fahrenden Scholaren werden. Viele gehen dabei unter,
bringen dem Stand keine Ehre. Einzelne aber finden den Weg zum großen
kirchlichen Glücksmarkt in Rom und erlangen dort einen Posten bei einem
Prälaten oder die Provision auf eine Pfründe.

Der Kleriker ist nirgends ein Fremdling, er kann überall zu Hause sein.
So kommt es, daß neben den Eingeborenen sich unaufhörlich auch solche

herandrängen, die von draußen gekommen sind. Eine buntgemengte Masse

von Pfaffheit offenbart damit die Weite und die Einheit der kirchlichen Welt.
Die kleinste Gruppe innerhalb des städtischen Klerus bildend, können

die Pfarrer doch als seine Ersten und Wichtigsten gelten. Sie sind bleibend
angestellt. Sie sind die regelmäßig und am sichtbarsten wirkenden Vertreter
der Kirche, die durchaus Unentbehrlichen. Nicht als Diener der Gemeinden
stehen sie da, sondern als Verwalter des Kirchenamtes. Auch nicht das

Priestertum, die selige mystische Einsamkeit vor dem Altar, ist's was sie

auszeichnet, sondern die Gewalt des Parochieherrn. Ihre Wohnung ist
womöglich in unmittelbarer Nähe ihrer Kirche. In den Sprengein, bei deren

Kleinheit jeder einzelne ihnen nahe ist, können sie Hirten und Väter sein, ist
ihnen die Leitung der Seelen und damit die «Kunst der Künste» anvertraut.

Freier, selbständiger, als reine Gemeindepfarreien stehen St. Martin und
St. Theodor da ; sie gleichen sich in ihrer Entwicklung durchaus.

Der Patronat beider Kirchen stand ursprünglich, durch die Schenkung
Bischof Burchards, dem Kloster St. Alban, seit 1259 (vollständig seit 1314),

der Patronat von St. Theodor dem Domstift zu. Kraft dieses Rechtes wählten

Konvent und Kapitel die Pfarrer und präsentierten sie dem Bischof (für
St. Martin dem Bischof von Basel, für St. Theodor dem Bischof von
Konstanz) zur Investitur. Diese Pfarrer, meist vornehme Herren, versahen ihr
Amt kaum je in eigener Person. Sie behielten die Würde, den Hauptteil der

Einkünfte, die rechtliche Vertretung; für Besorgung der Geschäfte selbst

hielten sie sich untergeordnete Kleriker als Vikare oder Leutpriester, die

sie besoldeten.
Ein anderer Orden der Frühzeit, die Karthause, faßte in Basel Fuß erst

zu Beginn des 15. Jahrhunderts. Bei dieser Niederlassung wurde 1404 auch

die Frage der Parochierechte geregelt: die Karthäuser sollten gleich andern

Parochianen den Pfarrzehnten entrichten ; sie durften niemandem außerhalb

des Klosters die Sakramente geben; sie durften jedermann ein Grab bei

ihnen gewähren unter Vorbehalt der Rechte der betreffenden Gemeindekirchen

auf Präsentation und Quart.
Zu wirklichen Konflikten kam es erst seit dem Auftreten der Mendi-

kanten (Barfüßer, Dominikaner, Augustiner).

81



Das diesen Mönchen gesteckte Ziel war, in Demut und Armut das

ursprüngliche christliche Leben so vollständig als möglich zu erneuern; sie

strebten aber nach diesem Ziel nicht im Leben klösterlicher Stille, sondern

mit entschlossenem und verlangendem Hinaustreten in die bewegteste Welt.
Diese Welt betrachteten sie als ihr Gebiet. Sie wußten nichts von Gemeindegrenzen,

waren frei von jeder lokalen Kirchengewalt. Mit einer unvergleichlichen

begeisterten Kraft der Hingebung wie der Anziehung erschienen sie

allenthalben als Eroberer, stellten sich dem Papsttum als die tätigste Mannschaft

für Ausbreitung seiner Macht und Bekämpfung der Häresien zur
Verfügung.

Daß das Volk ihnen seine Gunst schenkte, ist natürlich. Ihre Aufgabe

war, nicht sich selbst zu leben, sondern der Allgemeinheit. Sie selbst waren
zumeist aus der Masse der niedern Bevölkerung hervorgegangen. Ihr Wandern,

ihr Gabenheischen führte sie überall hin, machte sie jedem bekannt
und vertraulich.

Aber auch die Opposition des Pfarrklerus ist zu begreifen. Ein Streit

begann, der nie mehr zur Ruhe kam, vielmehr mit der allgemeinen Ent-
wickelung des Lebens sich immerfort steigerte.

Klöster

Der Klerus erscheint als allgegenwärtig. Trotz seinem Anspruch auf
einen überweltlichen Wert lebte er, am Größten wie am Kleinsten beteiligt,
mitten in der Welt.

In den Klöstern dagegen barg sich eine aus der Gesellschaft ausgeschiedene

Bevölkerungsgruppe. Weil sie Masse machte und in ihrem Gegensatze
zur Welt in feste Formen gefaßt war, konnte sie als eine Hauptvertretung
kirchlichen Wesens gelten. Aber zum Klerus zählten diese Religiösen im
Grunde nicht. Sie waren kein Volk von Geweihten, hatten keine Priestergewalt.

Solche Gewalt und Weihe konnte bei einzelnen hinzutreten; das

Entscheidende waren hier die Gelübde und die Klausur.
Unter bestimmter, von der höchsten Kirchengewalt approbierter Regel,

die den ganzen Menschen sich Untertan machte, standen hinter den Mauern
des geschlossenen Klosters, von der Welt und ihren Leidenschaften
unberührt, diejenigen beisammen, die in lebenslänglicher Erfüllung jener drei
feierlichen Gelübde der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams nach
höherer christlicher Vollkommenheit strebten.

Auch der Klerus hatte seine Unabhängigkeit vom Städtischen und eine
ideale Heimat, die über den Ort seiner Anwesenheit weit hinausging. Bei

82



den Klosterleuten stand diesem Orte nicht nur die eine Größe der
allumfassenden Kirche gegenüber, sondern auch noch die mannigfaltige Kraft
einzelner, nach eigenen Gesetzen herrschender Verbände: der Orden.

Der alte ruhmreiche Benediktinerorden hatte hier im Jahre 1083 das

Kloster St. Alban geschaffen. Gegenstück dieser Gründung war diejenige
der Karthaus im Jahre 1401; auch in ihr noch baute sich einer der alten
Orden ein Haus in Basel. Dazwischen erhoben sich die Niederlassungen der
Mendikanten: der Barfüßer 1231, der Prediger 1233, der Augustiner 1276.

Organisatorisch mit diesen verbunden, aber im Wesen von ihnen unabhängig

erscheinen die Klöster der sogenannten zweiten Orden der Mendikanten,
die Weiberklöster, von denen Gnadental seit 1266, St. Klara seit 1279 dem

Barfüßerorden, Klingental seit 1274 und St. Maria Magdalena an den Steinen
seit 1304 dem Predigerorden unterstellt waren. Aus der alten Zeit stammte
auch das Kloster St. Leonhard, mit den gleich den Predigern und Augustinern

durch die sogenannte Augustinerregel beherrschten regulierten
Chorherren. Solche lebten auch in den beiden Niederlassungen der Antonier, deren

ältere, in der St.-Johanns-Vorstadt, schon zu Beginn des 14. Jahrhunderts
bestand; das zweite Haus entstand 1462 an der Rheingasse in Kleinbasel

auf dem alten Ziegelhofe der von Hiltalingen. Das am wenigsten bezeugte
in der Basler Klosterwelt waren die Ritterhäuser der Johanniter und der

Deutschherren.
Das Zusammenwirken dieser Einzelheiten mit dem Allgemeinen bildet

die Geschichte des Basler Klosterwesens.

Jedes der Klöster gehört einem großen Verwaltungsbezirke seines Ordens

an : der Kluniazenserprovinz Alamannia, der Nation Elsaß in der

Dominikanerprovinz Teutonia, der Kustodie Basel in der oberdeutschen Minoriten-

provinz, der rheinisch-schwäbischen Provinz der Augustiner, der Bailei

Elsaß der Deutschherren, dem Großpriorat Heitersheim in der deutschen

Zunge der Johanniter.
Die Korrespondenzen und Meldungen, die zwischen dem Kloster und

der Provinz- oder Ordensleitung hin- und hergehen, die Besuche der Visitatoren,

die Reisen halten das Gefühl solchen Zusammengehörens rege. Jeder

junge Johanniter hat sein Noviziat auf Rhodus durchzumachen; wiederholt

reisen die Basler Komthure, z.B. 1517 Peter von Englisperg, dorthin

zum Kampfe wider die Türken. Auch auf andere Weise macht der Orden

seine Rechte geltend. Etwa in jährlichen Kollekten, wie die Antonier zu

tun pflegten. Oder in der Erhebung regelmäßiger Beiträge der Klöster an

die Ordenskosten. Am mächtigsten in großen Versammlungen. Das Mainzer

Provinzialkapitel der Benediktiner freilich, das im Juni 1435 hier gefeiert

wurde, kam des Konzils wegen; nur die Mendikantenklöster Basels zogen

83



die Kongresse heran, in denen die Vertreter der Provinz oder des ganzen
Ordens über Verwaltung, Zucht, Studium usw. zu beraten und zu beschließen

pflegten. Solcher Provinzialkapitel haben in unserm Zeiträume bei den

Augustinern zwei, bei den Predigern zehn, bei den Barfüßern zwanzig in
Basel stattgefunden. Ihnen gegenüber standen, durch universale Beteiligung
und Wichtigkeit der Verhandlungen ausgezeichnet, die Generalkapitel;
diese großen Darstellungen der Ordensmacht haben die Augustiner im
Jahre 1350, die Barfüßer 1454 und 1472, die Prediger 1473 hier erlebt.
Wenn dabei auch die Stadt mit Beiträgen half, so war die Aufgabe doch eine

schwere, so daß die Klöster jeweilen freiwillige Gaben sammelten, in
möglichst weitem Gebiet und unter Ablaßverheißungen des Papstes, des

Ordensgenerals und der beteiligten Bischöfe. Zum Provinzialkapitel der Prediger
1508 lieh der Basler Pleinrich David sein Silbergeschirr.

Was an solchen Kapiteln zur Verhandlung kam, zeigt uns die ganz
singulare Kraft und Klarheit dieser Ordensorganisationen. Die Tätigkeit eines

Jahres wird auf einen Punkt gesammelt und erwartet Bestätigung, Weisung,
Erledigung. Ein ausgebildetes Rapport- und Kontrollsystem läßt die Obern
alles wissen, was irgendwo im Orden geschieht, und erwägen, was geschehen
soll. Mit Staunen lesen wir, wie in Cluny die Visitatoren über Bauten im
Basler Kloster, die Ausgelassenheit der Nonnen von Feldbach, die Armut
Isteins usw. berichten und die Definitoren darüber Beschlüsse fassen, und
wie zur selben Zeit an einem andern Orte der Predigergeneral gleichfalls
jedes Detail seines weiten Reiches beachtet; Vorfälle in den Konventen,
Fähigkeiten und Verhalten einzelner Brüder, Kleinigkeiten wie die
Zuweisung von Zellen im Predigerkloster zu Basel und dergleichen mehr
werden behandelt in buntem Wechsel mit den allgemeinsten und sublimsten
Angelegenheiten; die Gründungsgeschichte der Karthause zeigt aufs
lebendigste, wie ein solcher Orden in der Stadt Fuß faßt, wie zunächst alles
Ordenssache ist und das Lokale noch völlig zurücktritt.

Dabei ist uns eindrücklich der Zustand allgemeiner Heimatberechtigung
des einzelnen im ganzen Ordensgebiet.

Als das Wichtigste aber hat zu gelten, daß aus der Ordenszugehörigkeit
dem einzelnen Religiösen Aufgaben erwachsen können, die ein Konvent
niemals stellt. Auf diesem Wege wird mancher für uns bekannt, ja bedeutend,
der als Mönch uns gleichgültig bleiben würde. Schon die Verwendung
einzelner Prioren der Karthaus, der Augustiner, des Albanklosters als Visitatoren

oder Definitoren ihrer Orden hebt sie auf eine höhere Stufe; der Prior
Theobald von St. Alban wird Kämmerer von Cluny in Alamannien und
Lothringen, sein Nachfolger Ulrich von Bisel einer der zur Ordensreform
Deputierten, der Johanniter Hans zu Rhein Meister in deutschen Landen,

84



Johann von Basel 1359 Meister des Tertiarierordens der Franziskaner.
Solche Männer bringen ihrem Basler Hause Ruhm; aber sie sind nicht
Vertreter dieses Konventes, sondern individuell ausgezeichnete Träger des

Ordensgedankens und der Ordensmacht.
Im Ganzen des städtischen Lebens standen die Klöster als seltsame

Erscheinungen. Sie waren völlig ausgesonderte Teile der Einwohnerschaft,
gebildet durch solche, die auch das Gewöhnliche nicht mehr nach freiem
Belieben taten, aber dafür die Seligkeit eines höheren Lebens in Askese, in
Besitz- und Beruflosigkeit, in steter Meditation und Gebetsübung erfahren
sollten. Nicht nur in ihrer Entwicklung durch die Jahrhunderte, sondern
schon tagtäglich in ihren einzelnen Mitgliedern zeigten die Klöster
nebeneinander alle Möglichkeiten dieses Wesens vom Ideal des ursprünglichen
Klostergedankens bis zur rohen Verwilderung. Aber in jeder Form etwas
durchaus Abgeschlossenes, einen Gegensatz zum Erdenleben ihrer
Umgebung.

Vor allem forderte eine solche Existenz den Vergleich mit dem
Weltklerus heraus. Die Debatten darüber, welcher Stand der vorzüglichere sei,

hatten schon frühe begonnen, und im allgemeinen war man zunächst
versucht, die Mönche, diese «Kinder Gottes», im Rang über die Weltgeistlichen
zu stellen, den guten Mönch für den wahren und vollkommenen Christen zu
halten. Aber so überzeugt man auch sein mußte von der stärker bindenden,
das ganze Leben ergreifenden Gewalt des Klosters, von der unvergleichlich
schwereren Last dieser Gelübde - so daß zum Beispiel der Domkaplan
Fatzman sagen konnte : wo ein Weltpriester etwas gelobt gegen Gott oder
die Welt, so hat's ein Mönch zwiefältig geloben müssen -, und so unbestreitbar

die Klosterleute im Durchschnitte den Klerikern an Gelehrsamkeit

überlegen waren, so unnütz erschien doch das Leben hinter den Klostermauern.

Unnütz für das gemeine Wesen. Als Heynlin in die Karthause ging,
wurde er bitter getadelt, daß er die Kanzel verlasse und Mönch werde;
«er hätte nützer mit predigen mögen sin». So redete man, weil es sich um
einen Mann wie Heynlm und um die Karthause handelte, der man schon

bei ihrem Entstehen in Basel vorgeworfen, daß ihre Brüder niemandem

dienten als sich selbst. Andere Klosterleute mochten allerdings mit Predigen,
Beichtehören usw. eine utilitas wenigstens äußerlich erweisen, handelten

aber damit dem eigentlichen Begriffe des Klosters zuwider.

Der Mönch konnte glauben, durch das Mönchsein für das eigene und der

Seinigen Seelenheil zu sorgen. Aber der Stadt und der Welt, auch der

Kirche, ging er verloren.
Vor allem haben wir uns die Bedeutung der Exemtion dieser Klöster

von aller lokalen richterlichen Gewalt klar zu machen. Die eximierten

85



Klöster waren der Hoheit und Jurisdiktion des Basler und des Konstanzer

Bischofs entzogen; sie waren befreit von der Entrichtung der Zehnten,

Steuern, Subsidien usw. ; Delikte von Klosterleuten zu bestrafen war nicht
Sache des Bischofs sondern des Ordens, und auch dem Papste gegenüber
konnte ein Kloster, z.B. die Karthause 1513, geltend machen, daß es seiner

Macht entzogen und nur dem Orden Untertan sei, daher auch die päpstlichen
Kollekten nicht zu entrichten habe.

Dazu nun die Sonderstellung innerhalb der Stadtmauer, die den Häuptern
des Gemeinwesens und seinen Bürgern zu denken geben mochte. Dieser

Grundbesitz, diese allverbreiteten Zinsrechte, dies unaufhörliche Übergehen

von Geld und Gut in die Klostergewalt, das Verschwinden von Erbtöchtern
und das Erlöschen ganzer Familien im Kloster, wie der von Embrach im

Klingental, der zum Wind und der Tagstern im Predigerkloster, der elsässi-

schen Adelsfamilien von Sulzmatt und von Karspach im Klarakloster usw.
Die Klöster mochten Bürger heißen und waren doch unstädtische, fremde

Gemeinschaften. Dem Schutze des Rates stellten sie ihre apostolischen und
kaiserlichen Schutzbrife entgegen, der Kastvogtei des Rates Kastvogtei-
prätensionen der Herzöge von Österreich, den Aufforderungen zu tätiger
Teilnahme an Leid und Last des Gemeinwesens ihre Privilegien, ihre Zoll-
und Steuerfreiheit, ihr Asylrecht. Und bei alledem lebten sie doch mitten im
städtischen Treiben und von allen seinen Kräften; sie wirkten oft bis ins

Intimste der Familien aus ihrer immer wieder sich schließenden Klausur
heraus, trieben Weinausschank und dergleichen mehr. Es ist zu begreifen,
daß der Rat gelegentlich über diese Klöster klagte, mit denen er so «viel
bekümmert und gemühet werde».

Die zu allen Entbehrungen bereite Weltflucht des alten Anachoreten war
beim städtischen Mönch zur Befreiung von den Lasten der Welt und von
den bürgerlichen Pflichten geworden.

Wer ins Kloster ging, tat dies, um «darin Gott dem Herrn Tag und Nacht
in Reinigung und Demütigkeit zu dienen, sein und der Seinen, sie seien

lebend oder tot, Heil zu schaffen». Es war ein Ausscheiden aus der Gesellschaft,

ein Verlangen nach ungestörtem Leben in Gott, in den meisten Fällen
eine Versorgung.

Einzelne Äußerungen verraten uns allerdings, daß zu Zeiten die Orden
die Werbenden waren. Wenn die Anmeldungen ausblieben, wenn
Epidemien die Konvente dezimiert hatten, erging der Befehl an die
Provinzbehörden des Ordens, sich nach tauglichem Nachwuchs umzusehen und
diesen mit aller Klugheit cum omni diligencia, zum Eintritt zu bestimmen.

Im übrigen mochte den Beteiligten selbst oft nicht klar bewußt sein, auf
welcher Seite die stärkere Initiative war. Dem Kloster konnte der neue

86



Bruder, die neue Schwester alles Mögliche bringen : Geld und Gut und einen
weiten Verwandtenanhang. In der Regel aber wird es sich doch um Interessen

der den Eintritt Begehrenden gehandelt haben. Das Kloster bot sich
nicht an, sondern wurde gesucht. Aus Motiven, die natürlich in jedem Falle
wieder andere waren, und die durch Formel und Urkundenstil hindurch
zu erkennen oft unmöglich ist. Tiefe Empfindung und die Not einer Seele

verbergen sich gerne, und in der Überlieferung herrschen das rein Geschäftliche

oder gar das höhnisch Verzerrte. «Hat ein Edelmann ein Kind, das da
schielet oder hinkt, kröpfig oder lahm ist, so gibt es eine Nonne oder einen

guten Mönch», spottete der Barfüßer Pauli. Aber nicht nur
Fürsorgebedürftige wurden eingeklostert, nicht nur unreife, willenlose Geschöpfe
ihrer Väter oder Vormünder. Matronen, von allen Lüsten und Leiden des

Lebens mitgenommen, und müde Greise duckten sich noch unter den
Schirm des Klosters. Auch fertige Männer werden Mönche wie der Rheinfelder

Stadtschreiber Ludwig Moser. Und nicht nur Laien. Der Domkaplan
Konrad Schlatter trat ins Predigerkloster, und jener Johann Hochberg,
der 1488 die Karthaus aufsuchte, war vorher Sänger des Chorherrenstiftes
zu Nieder-Baden gewesen. Weiche Erinnerungen mochten auf der Nonne
Katharina Berner im Klarakloster lasten, einer Jüdin, die als Kind durch die
Familie Berner aus der Vertilgung ihrer Gemeinde gerettet, christlich
gemacht und ins Kloster getan worden war; und wie heftig der Kampf
zwischen einzelnen und dem Kloster sein konnte, zeigt uns Anna von Ramstein,
Tochter des Freiherrn Rudolf. Weil sie aus der Zerrüttung des Elternhauses

zu fliehen versucht hat, wird sie durch ihren Vater erst eingekerkert, dann

1451 zum Eintritt ins Steinenkloster gezwungen; nach neun Jahren
entweicht sie auch hier, da sie es «ohne Lebensgefahr» nicht länger im Kloster
aushalten kann, wird aber ergriffen und zu St. Klara untergebracht ; sie fleht
den Papst vergeblich an, sie Benediktinerin werden zu lassen; da flieht sie

1463 nochmals, wird wieder gefangen und neuerdings ins Steinenkloster

getan; hier bleibt sie nun und hier stirbt sie, nach dreiundsechzig Jahren
Klosterlebens, hochbetagt. Anmutiger ist das Bild der Anna von Randeck, die

sich am 4. Mai 1467 dem Gnadental übergibt ; in den Worten des Dichters, der

anwesend war, lebt sie heute noch, wie sie «lächelnden Antlitzes ins Kloster

eingeht, alle Süßigkeiten der Welt und die Täuschungen der Liebe hinter sich

lassend, nackt aus diesem Meer an die seligen Gestade zu Christo fliehend».

Immer aber ist eine solche Einklosterung ein ergreifender Vorgang, und
das leidenschaftliche Leben dieser Szene verrät sich oft schon in Worten,
die voll Tatsächlichkeit sind. Der Vater «stößt» sein Kind in ein Kloster;
er «ergiebt es Gott dem Allmächtigen zu einer dienstbaren Tochter»; «das

allergenehmste Opfer ist dem Herrn, daß der Mensch ihm seine Jugend

87



opfere in einem bewährten Orden». So äußern sich Gefühle der Beteiligten.
Was hinzutritt, sind bestimmte Formen und Rechtsforderungen.

Vor allem ist persönliche Freiheit Voraussetzung des Eintritts ins Kloster,
daher zum Beispiel Ulrich Stocker, der Karthäuser werden will, 1484 durch
den Grafen Hug von Montfort, oder Johann Pfister von Hailau, der
Aufnahme ins Predigerkloster begehrt, 1485 durch das Schaffhauser Heiliggeist-
spital der Leibeigenschaft entlassen werden.

Auch eheliche Geburt wird verlangt; ist der sich zur Aufnahme Meldende
unehelich, wie zu St. Leonhard Lienhard Grieb, im Klingental Walpurg von
Runs 1483, so muß er einen Dispensschein vorlegen.

Auf verschiedene Weise dagegen scheint die ökonomische Seite des

Vorgangs angefaßt worden zu sein.

Dem Wesen der Sache war Beiseitelassen jedes Geldgeschäftes gemäß.
Freier Hingabe an Gott entsprach freie Aufnahme um Gottes Willen. Was
dem Aufgenommenen zu leisten war, konnte aus den dem Kloster
zufließenden Liebesgaben bestritten werden und war nicht erheblich, solange
mit der Askese im Kloster Ernst gemacht wurde. Von einem Einkauf ins
Kloster konnte also ursprünglich keine Rede sein, und diese Auffassung
findet sich auch spät noch ausgesprochen, z.B. in Erlassen des Predigerordens

im 15. Jahrhundert; ein Zuwiderhandeln wird mit den schweren
Strafen der Simonie bedroht.

Dem entspricht, daß in manchen Fällen, namentlich bei Armut des

Petenten, die Aufnahme tatsächlich ohne Entgelt gewährt wurde. Aber
begreiflich ist auch, daß Mode, Standesgefühl, Stolz sich eine unentgeltliche
Aufnahme verbaten und daß die Klöster solcher Anschauung gerne folgten,
ja sie zur Regel werden ließen. Uns ist sie bezeugt durch zahlreiche Urkunden,

namentlich der Frauenklöster, die gleich Verträgen das ganze Geben
und Nehmen regeln. Und deutlich nennen sie auch die Motive. «Damit
diese Tochter im Kloster um so besser besorgt sei, Dach und Gemach habe
und daher Gott um so ruhiger dienen und ihn inniglicher für ihre Eltern
und Vordem bitten könne», «damit sie dem Kloster nicht lästig falle»,
«damit sie nicht das Almosen esse, das andre Leute dem Kloster gegeben
haben», zahlen die Eltern dem Kloster eine Geldsumme, und gelegentlich
wird der Eintritt geradezu als Kauf einer Pfründe bezeichnet. Zur Geld-
mitgift — die bald Kapital ist, bald Leibgedingzins — tritt eine Aussteuer an
Kleidern, Bettwäsche, ja Möbeln und Geräten; auch ihre Kleinodien bringt
die Aspirantin mit; nur die Gebetbücher hat ihr das Kloster zu liefern.

Dem Eintritt folgt zunächst die Probezeit des Noviziates und erst dieser
die professio religiosa, d.h. die Ablegung der drei feierlichen Gelübde und
die Verpflichtung auf die Ordensregel.

88



Während der Probezeit konnte der Novize wieder austreten, und mit
ihm ging auch seine Aussteuer wieder aus dem Kloster - unter Vergütung
der Kosten, die das Kloster mit ihm gehabt hatte —, sofern nicht bedungen
worden war, die Aussteuer erst bei der Profeß einzuzahlen. Auch wenn der
Novize vor der Profeß starb, sollte seine Aussteuer wieder zurückfallen,
sofern nicht der Eintretende, wie z.B. Hieronymus Zscheckabürlin 1487,
ausdrücklich hierauf verzichtet hatte. Doch war jene Regel nicht unwieder-
sprochen.

Die Möglichkeit des Eintritts in ein Kloster war natürlich nicht
unbeschränkt, die Frequenz nicht beliebig. Vermögens- und namentlich
Raumverhältnisse gaben das Maß. Am deutlichsten zeigt sich dies bei der
Karthause, wo eine festbestimmte Zahl von Einzelzellen bestand und eine

Vermehrung des Konvents nur geschehen konnte durch Vermehrung der Zellen.
Wer eine Zelle stiftete, stiftete damit einen Mönch. In andern Klöstern
konnte man sich mit Anpassen und Überfüllen helfen, namentlich dann,

wenn das Abweisen eines Aufnahmebegehrens nicht «ohne großen Schande

und Ärgerung» möglich war.
Wir nehmen somit wahr, daß nicht nur zwischen den einzelnen Klöstern

starke Unterschiede in der Frequenz bestanden, sondern auch daß die Größe
des einzelnen Konvents im Laufe der Zeit wechselte. Die Karthause besaß

zuletzt sechzehn Zellen, mit Einschluß derjenigen des Priors, wodurch die

Maximalfrequenz des Konventes gegeben war.
Aber es gab innerhalb dieser Klosterwelt wichtigere Varietäten als

diejenigen der Frequenz.
Vor allem war unwidersprechlich, daß die meisten Klöster den ursprünglichen

Klosterbegriff schon früh nicht mehr repräsentierten. Abgesehen

davon, was Entwicklung oder Entartung heißen mochte, handelte es sich

vielfach um ein Hinaustreten in die Welt mit Predigt und Seelsorge. Bei
St. Alban und St. Leonhard war dies eine Folge des Besitzes städtischer

Pfarreien, bei den Mendikanten aber geradezu Teil ihres Wesens und
Berufes. Diese Bettelmönche nahmen überhaupt in der Basler Klosterwelt,
wie allenthalben, eine von weitem erkennbare Sonderstellung ein; wie
verschieden von den übrigen Orden waren sie in ihrer Tendenz, aber auch im

Temperament und in der Auffassung mönchischen Lebens. Dazu ihre völlig
unabhängige Stellung in den allgemeinen Kämpfen der Kirche und innerhalb

der Stadt, z.B. 1317 beim Ungeldstreit, da sie dem mächtigen
Domkapitel unbekümmert entgegen und auf die Seite des Rates traten.

Dieser Lockerung klösterlichen Wesens gegenüber hielt die Karthause,
das jüngste Kloster der Stadt, die alten Zustände so rein und unverdorben

als möglich fest. Mit entschiedener, jedermann fühlbarer Isolierung des

89



Klosters, das die Brüder selbst als Einöde in der lauten städtischen Pro-
fanität bezeichneten; mit der vollkommenen Weltentsagung, der einfachen

innigen Devotion, der herben Demütigung des einzelnen, die bis zur
Versagung von Sarg und Grabschrift ging. Hier gab es keine Pfarreirechte,
keine Darreichung der Sakramente, überhaupt keine Tätigkeit außerhalb des

Klosters und für andre als Klostergenossen. Um niemanden kümmerten
sich die ewig schweigenden Mönche, niemandem dienten sie; wenn die
einen sie hierum tadelten und für unnütze Menschen hielten, priesen andre die
«hohe Niedrigkeit» dieser Religiösen, « die von aller Gemeinschaft mit
Menschen abgesondert gleich Adlern auf steiler, unzugänglicher Höhe wohnten ».

Ganz unzweifelhaft war es ein Problem für jedes Kloster, die Forderung
des Daseins außer der Welt und ohne ihre Güter mit der Notwendigkeit des

täglichen Lebens und mit der Sorge für den Lebensunterhalt zu verbinden.
Aber auch hierüber hinaus noch mußte das Kloster in der Verbindung von
Arbeit mit der vita contemplativa die Rettung seiner inneren Kraft und
Gesundheit erkennen. Durch alle Formen und Qualitäten hindurch finden
wir diese Klosterarbeit im Gange. An ihr Höchstes : die seelsorgerliche und
die wissenschaftliche Tätigkeit, die Forschung, die Spekulation, die Schrift-
stellerei, kann hier nur erinnert werden. Was einst die Regel St. Benedikts
vom Laster des Eigentums gesagt, kehrt wieder in Erlassen der Kluniazenser,
und noch spät wenden sich die Ordensbehörden der Prediger heftig wider
das detestabile et pestiferum vitium proprietatis. Es war aber ein Gebot,
dem die Macht der menschlichen Natur und die tägliche Wirkung des

Daseins entgegenstanden, so daß man zu Kompromissen griff, wie der im
Predigerkonvent regelmäßig geschehenden Inventarisierung des von jedem
Mönch besessenen, d.h. ihm zu Gebrauch überlassenen, Gutes.

Der starken Gewissenhaftigkeit alter Zeit begegnen wir allerdings hie
und da noch vereinzelt, so zu Barfüßern 1312, zu St. Leonhard 1313. Aber
nur die Karthäuser erwiesen sich dauernd als die treuen Wächter jener
Ideale. Wie einer sonst vor dem Tode, so verfügte, wer in ihr Kloster treten
wollte, letzwillig über seine Habe. Meist mit Erbeinsetzung oder doch
wesentlicher Begabung der Karthause selbst; unter allen Umständen trat er
besitzlos ein, um auch künftig nie mehr etwas zu erwerben. Seine
Vermögensperson erlosch mit dem Mönchwerden.

Klosterbauten

Die Anlage der Klöster geschah nach einem allgemeinen Schema. Die
Verbindung des Lebens in der Klausur mit einer Kirche und einem Kirchhof,

die beide auch den Laien zugänglich sein sollten, und mit Einrichtungen

90



für Haushalt, Landbesorgung, Vermögensverwaltung führte zu Formen,
die in der Hauptsache überall wiederkehrten. Doch fand dieser Typus einige
prachtvolle Steigerungen durch die Situation : bei den vom Strom bespülten
Klöstern Klingental und Karthaus und bei dem hochgelegenen burgartigen
St. Leonhard.

Die großen baugeschichtlichen Daten 1356 und 1417 waren natürlich
von Bedeutung auch für die Geschichte der Klosteranlagen. Bei beiden
Katastrophen wurde St. Alban hart mitgenommen, nach dem Brande von
1417 mußte es größtenteils neu aufgebaut werden. Vernichtung durch
Feuer hatte auch das Barfüßerkloster 1298 getroffen und traf das Klingental
1466. 13 4° wurde das Steinenkloster durch Blitzschlag und zweimaliges
Hochwasser schwer geschädigt.

Was zu diesen Nachrichten von Zerstörung an Nachrichten von Klosterbau

tritt, ist mit Ausnahme der Berichterstattung über die erste Anlage und
den allmählichen Ausbau der Karthause nicht belangreich.

Den Kern der Klosteranlage bildete in der Regel ein Komplex von
Gebäuden, die als Dormenter und als Kapitels- oder Konventshaus den
Klosterfriedhof umschlossen.

Unter Dormenter haben wir in dieser Zeit nicht mehr einen gemeinsamen
Schlafsaal, sondern eine Gesamtheit einzelner Zellen samt dem Gang oder
Saale zu verstehen, auf den diese Zellen sich öffnen; den eigentlichen Wohnraum

also, das lebenerfüllte Zentrum des Klosterwesens, wo die Ordensleute

ihre meiste Zeit verbringen.
Neben diese üblichen Dormenter stellte die Karthause das ihr eigene

Zellensystem: lauter einzelne Häuslein mit je einem zugehörigen,
ummauerten Gärtchen. Rings um den großen Kreuzgang lagen diese Zellen,
sechzehn an der Zahl, jede von einem Mönche bewohnt, jede von tiefem
Schweigen erfüllt und umgeben, der Vorstellung des auch im Kloster
möglichen Anachoretenlebens entsprechend.

Eine Spezialität war auch St. Leonhard, wo als Rest des ursprünglichen,
durch die Regel doch nicht völlig bezwungenen Kollegiatzustandes neben

eigentlichen Zellen über dem Kreuzgang auch separate Wohnungen oder
Häuser einzelner Chorherren in den mächtigen Gebäuden um den Hof
bestanden.

Ausgezeichnet durch Lage, Größe und Einrichtung war allenthalben der
Wohnraum des Klostervorstehers : in der Karthause die größte Zelle in der
südwestlichen Ecke des Kreuzgangs, im Augustinerkloster eine Stube mit
Kammer, im Predigerkloster eine aula. Die Äbtissin des Klingentals wohnte
abseits am Rheinufer in einem Hause, diejenige von St. Klara im hintern
Klostergarten. Als Freiherr Thüring von Ramstein 1417 im großen Brande

91



sein Haus verloren hatte, zog er nach St. Leonhard hinauf zum Propst
Oflater und wohnte bei diesem zwei Jahre lang, bis sein Hof wieder gebaut

war.
Im Konvents- oder Kapitelshause, das mancherorts die Auszeichnung

eines Glockentürmchens auf dem Dache hatte, lag zumeist, im Erdgeschosse
und vom Kreuzgange her direkt zugänglich, die Konventsstube (Kapitelsaal),

sofern eine solche überhaupt als eigener Raum bestand. Außer ihr
fand sich in diesem Hause das Refektorium Refental. Dieses war der größte
Innenraum des Klosters. Ohne Zweifel auch der wohnlichste und
geschmückteste und wohl immer mit einem Ofen versehen.

Vom Typus dieser örtlichen Zusammenordnung wich wiederum die
Karthaus ab, hier offenbar deswegen, weil auf den von früher her vorhandenen,

noch wohl benützbaren bischöflichen Palast an der Stadtmauer
Bedacht genommen werden mußte. In diesem Hause, unmittelbar bei

Speisesaal und Wohnung der Laienbrüder, also auf der profanen Seite der

Anlage, war auch das 15 07 erneuerte Refektorium der Mönche eingerichtet,
während Kapitelsaal, Bibliothek und Zellen auf der andern Seite der Kirche
in der Klausur lagen. Im großen Hause befanden sich auch Stube und
Schlafkammer der Gäste, erbaut 1509; die Kammer, mit Prachtbett und
reichverzierter, gewölbter Holzdecke, war ein weithin berühmtes Gemach,
dessen Lob noch bei Fischart im Gargantua tönt.

Badstuben werden mehrfach erwähnt. 1503 finden wir im Predigerkloster
einen Kerker zur Bestrafung von Brüdern, in der Karthause sogar ihrer
zweie; auch das Klingental besaß ein Haftlokal, und die der Brandstiftung
beschuldigte Nonne Amalia von Mülinen starb in ihm Hungers. Auch von
den Abtritten ist gelegentlich die Rede; jede der Karthäuserzellen hatte ihren
eigenen. 1477 bauten die Prediger, die sich früher mit einem Abtritturm
auf ihrer Liegenschaft beholfen hatten, eine Leitung durch den Stadtgraben
in den Rhein.

Charakteristisch für die Klosteranlagen war, daß dies ganze Wohnwesen
von Kirchlichkeit umgeben und allenthalben Gelegenheit zu Zeremonie
und Anbetung geboten war. Im Kapitelsaale der Karthause stand ein Altar,
auf dem Gange des Predigerdormenters ein für Kniebeugungen und Gebete
mit Ablaß begabtes Bild der heiligen Jungfrau.

Charakteristisch auch die Anwendung des Klausurgrundsatzes im
Baulichen. Da das Kloster auf Kirchenbesuch und Begräbnis von Laien nicht
verzichten wollte und auf persönlichen Verkehr der einzelnen, auf Gastlichkeit,

auf Geschäfte und Vermögensverwaltung, auf Annahme von Pfründern
usw. nicht verzichten konnte, so ergab sich ein Nebeneinander von Klausurgebiet

claustrum emunitas und äußerm, gleichsam profanem Klosterbezirk.

92



Zwischen den beiden Bereichen liefen Hofmauern oder Gebäudefronten,
die septa monasterii mit den portae conventuales, hinter denen im Klostergebiet

für Unerfahrene alle Herrlichkeiten und Heimlichkeiten lagen. Auf
dieser Grenze befanden sich in den Weiberklöstern neben dem Tore das Rad
oder die Winde, an einer andern Stelle das Redfenster, jenes für Hinaus- und
Hineingeben von Gegenständen, dieses für mündlichen Verkehr bestimmt.

Aber schon im äußern Bezirke begann für Stadt und Welt das Klostergebiet.

Es hatte seine Mauer und seine Eingänge und neben diesen die
Stube oder Wohnung des Pförtners. Beim Klingental wurden das «obere»
und das «nidere tor» unterschieden; jenes, am Teiche bei der Drachenmühle
stehend, war mit einem Gemälde der heiligen Jungfrau, der Euphrosyne und
der Ursula geschmückt; das niedere Tor stand bei der Ziegelmühle (Untere
Rheingasse 19) an der Einmündung des Klingentalgäßleins. Auch über dem

1503 erbauten Portal der Karthause war ein Gemälde mit Heiligenbildern
zu sehen, und beim Tore des Steinenklosters stand das 1410 errichtete
«gloghüslin».

In diesem äußern Bezirke war der Zugang zur Laienkirche und lag der

Laienkirchhof, befanden sich allerhand Nebengebäude, war der Wirtschaftshof.

Wer mit dem Kloster irgendwie zu tun hatte, ging hier zum Redfenster
oder zum Rade. Hier im neutralen Gebiet traf man sich, fanden Verhandlungen

und Konferenzen statt. Hier verteilte das Kloster seine Spenden,
schenkte Klingental Wein aus, tagte das Propstgericht von St. Alban.

Mit aller Mannigfaltigkeit des Lebens zeigen uns Urkunden und Inven-
tare die Lokalitäten: Speicher jeder Art, Stuben und Kammern, Ställe,

Gesindeküche, Backofen und Waschhaus; das Steinenkloster hatte hier in
früherer Zeit auch eine Mühle, und in den Höfen andrer Klöster finden wir
die Bäckerei, die Weberei, die Schusterei, die Herrenstube (für die Kapläne),
die Bauernkammer, die Keller, die Trotte, das Mehlhaus usw. Hier befand

sich auch die Scherstube und befanden sich überdies das Siechenhaus sowie

bei Weiberklöstern das Wohnhaus des Beichtvaters. Dasjenige des

Steinenklosters, aus einem Geschenke der Frau Zibol gebaut, lag am Steinenberg
und wurde später Pfarrhaus zu St. Elisabethen.

Endlich die offenen, aber immer noch im Klosterbezirk gelegenen Flächen :

die Gemüsegärten; der Rebacker am Abhänge hinter dem Steinenkloster;
aber auch Blumenbeete und schattige Gänge wie der «innere» und der

«hintere lustgarten» der Prediger an der Lottergasse, große, reichangebaute

Flächen, deren Schönheit noch Beatus Rhenanus rühmte. Wo Gelegenheit

war, leiteten die Klosterleute Wasser in diese Gärten, freuten sich an seinem

Spiel und bauten Fischteiche, die der städtische Ersatz sein mußten für die

kühlen, klaren Forellenbäche von Klöstern wie Schöntal und Beinwil.

93



Kreuzgänge bestanden nur bei Klöstern und Stiftern, nicht bei
Pfarrkirchen. Sie waren die Verbindung jener mit den zugehörigen Chören.
Nicht als einzelner, kurzer Gang, sondern als Viereck, dessen eine Seite

sich an die Kirche legte. Meist als vorgebaute Halle, seltener als überbautes

Erdgeschoß.
Die Karthause besaß die in den Häusern dieses Ordens übliche Zweizahl

von Kreuzgängen ; auch die Barfüßer und das Domstift besaßen ihrer zweie.
Der ausgedehnteste der Klosterkreuzgänge scheint der größere der Barfüßer

gewesen zu sein; er öffnete sich in achtzig Bogenfenstern.
Der Kreuzgang war der Raum, der den Klosterbewohnern die Bewegung

in freier Luft auch innerhalb der Klausur ermöglichte. Er war Wandelgang
für Kontemplation und Gespräch. Ausnahmsweise konnte er auch als Ort
von Geschäften und Gerichtsverhandlungen dienen. Er war aber auch

Begräbnisplatz. Er war ein geweihter Ort und die feierlichste Bahn für
Prozessionen.

Alle diese kirchlichen Gebäude wären auch Begräbnisorte. Sämtliche
Kirchen und Klöster, sowie einige Kapellen, hatten ihre Kirchhöfe; ebenso
das Spital. Als im Jahre 1450 der Rat das bei Beerdigungen einzuhaltende
Tiefenmaß bestimmte, war dieser Beschluß an neunzehn Kirchen und
dergleichen mitzuteilen.

Für jeden stand in erster Linie das Begrabenwerden in seiner
Kirchgemeinde, und das Wachstum der Parochiebevölkerungen führte daher zur
Überfüllung von Kirchhöfen, wenn auch das einzelne Grab nach Ablauf
einer Zeit meist wieder benützt wurde. So mußten einzelne Kirchhöfe
erweitert werden, im Pestjahre 1349 derjenige zu St. Theodor, 1423
derjenige zu St. Peter. Auch zu St. Ulrich kam es 1401, da der Bau der äußern
Stadtmauer eine dichtere und konstantere Bewohnung der Vorstädte
bewirkt hatte, zur Anlegung eines Begräbnisplatzes neben der Kirche.

Außerdem aber erschien das Begräbnis im Kloster vielen als erwünscht,
und so finden wir ein für die Bestattung von Laien bestimmtes Gräberfeld
bei allen Klöstern. Aber getrennt vom Kirchhofe der Klosterleute; der
Klausurbegriff galt auch für die Toten und umgab im Kloster der Lebenden
dasjenige der Abgeschiedenen, das claustrum defunctorum, mit dem Kreuzgange,

stellte es geradezu ins Zentrum der innern Anlage. Draußen, vor
der Klausur, lag der Laienkirchhof; ihm entsprachen die Gräber in der
Laienkirche außerhalb des Chores, unter welchem der stille Konvent schlief.

Beerdigung im Innern der Kirche war das Würdigste, Ehrenvollste, und
hier fanden sich auch die schönsten Grabmäler, die größte Mannigfaltigkeit
der Grabformen. Von der in den Fußboden gesenkten Platte zur ausgemalten

Nische und der hohen, reichverzierten, oft umgitterten tumba; von den

94



Inschriften und Wappen zu den mächtigsten Gestalten kelchtragender Priester,

schlafender Bischöfe und Edeln. Unter den zahlreichen Prachtgräbern,
die namentlich im Münster sich erhoben, war vielleicht das schönste jenes
mausoleum sumptuosum, das sich Bischof Friedrich schon bei Lebzeiten
in der Mitte der Mainzerkapeile erbaut hatte.

Nicht Grabmal, wenn auch oft in der Nähe des Grabes befindlich, sondern
Denkmal und einzig dem Verlangen nach Unvergänglichkeit des Namens
dienend waren die Memorientafel und der Totenschild. Steinerne Tafeln
jener Art, nachträglich zum Gedächtnis früherer Bischöfe angefertigt und
deren Wappen mit der Nennung ihres Todestages tragend, finden sich noch
im Münster. Zahlreicher waren die von Enea Silvio bewunderten
Totenschilde, bunte Werke der Holzschnitzerei oder Lederplastik, die an den
Mauerflächen und Pfeilern aufgehängt wurden; in der Barfüßerkirche sah

man solche Schilde der Freiherren von Ramstein, der Sevogel, der Walten-
heim, von solchen der Herren von Eptingen mehr als dreißig; in der
Karthäuserkirche die Schilde eingeborner Wohltäter wie Zibol, Sennheim, Rot,
Zscheckabürlin neben den fremdartig gezierten von Konzilsprälaten ; unter
den Arkaden des Mittelschiffes im Münster zogen sich zu beiden Seiten

lange Reihen von Totenschilden hin.
Auch die Kreuzgänge galten als erlesene Orte der Bestattung, und namentlich

die Ordens- und Stiftspersonen behielten diese freien und doch schön

beruhigten und geschirmten Hallen oder Gänge sich selbst zur Grablege

vor, nahmen nur Wohltäter und gute Freunde des Hauses auch hier auf.

In den Münsterkreuzgängen lagen die meisten Domherren und Domkapläne ;

als zu Predigern ein Laienbruder achtlos durch den Kreuzgang zum Läuten

sprang, vernahm er eine Stimme aus der Tiefe, die ihm gebot, mit mehr

Ehrerbietung zu gehen, weil jeder seiner Schritte einen Heiligen treffe.

Die offenen Gräberfelder endlich waren für die Massen bestimmt, und

nur ausnahmsweise wählten auch Vornehme sich hier ein Grab. Hans Kilch-
man z.B.; er wollte im allgemeinen Theodorsgottesacker bestattet sein,

allerdings auch da auf ansehnlichste Weise, daher er bestimmte, daß auf
diesem Grabe gesetzt werde ein starkes «fulment» von gehauenen Steinen,

darauf ein großes Kreuz mit einem «geschnittenen herrgott», ein Dächlein

darauf und ein Betstuhl davor.
Aber Basler Kirchhöfe waren ausgezeichnet, ja weitherum und über die

Jahrhunderte hin berühmt durch die Glasgemälde, die sie in der Karthaus,
und die Totentanzbilder, die sie zu Predigern und im Klingental umgaben.

Die Stimmung des Ortes war in diesen Zyklen mit der höchsten Kraft,
wenn auch in durchaus verschiedener Richtung, ausgesprochen. Dem

Glänze der bunten Fensterreihen, durch die hohe Donatoren ihr Andenken

95



in aller Pracht und Herrlichkeit festzuhalten sich vermaßen, standen die

herben, jedes Machtgefühl vernichtenden Todesbilder gegenüber; bald
wehmütig, bald mit wildem Hohne führten sie die Gestalt des Todes im Reigen
um das Gräberfeld, nichts anderes verkündend als die Gewißheit des

Unterganges.

Kultus - Caritas - Opfer

Wir suchen nunmehr das Leben zu erkennen, dem alle diese Institutionen
und Formen dienten.

Kern und tiefste Kraft des Ganzen war der geordnete Gottesdienst, der
namentlich in den Klöstern mit dem Anspruch auf unausgesetzte Dauer,
als cultus diurnus et nocturnus, auftrat.

Diesem Kultus galt alles: der Bau der Kirche, die Gründung des Stifts
und des Klosters, jedes Statut, jede Vergabung. Es war nicht der Gottesdienst

der einsamen Seele, unabhängig von Ort und Stunde, sondern der
sichtbare und hörbare, der in äußeren festen Formen, «im heiligen Bezirk
und zu heiligen Zeiten» gefeierte. Ein Gottesdienst im Angesichte der ganzen

Stadt und durch den Schall der Glocken ihr unaufhörlich kundgetan.
Ein Gottesdienst an einem geweihten Orte, den bald das Verschlossenfeierliche

des klösterlichen Oratoriums, bald die stets offene Herrlichkeit der
Volkskirche hoch über alles Irdische hob. Hinter den Kramläden an der
Kirchenwand, nach den Bettlern und Krüppeln, die das Portal umlagerten,
öffnete sich dieser geheiligte Raum.

Das normale Verhältnis des einzelnen zur Kirche, die offiziell anerkannte
Äußerung religiösen Sinnes zeigt sich uns in verschiedenen Formen.

Neben der Teilnahme am Gottesdienste, dem Anhören von Messe und
Predigt, dem Empfangen von Sakramenten und Benediktionen war es die
Anbetung der Reliquien, das Geleiten des Fronleichnams, das Mitgehen in
Prozessionen. Sodann das Bekennen von Sünden und die Übernahme der
Buße, für uns in der Überlieferung festgehalten durch die Vorschriften für
die alljährlich am Gründonnerstage vor dem Portal des Münsters
stattfindende große Zeremonie der öffentlichen Bußzucht, und durch die diskreten

Buchungen einst veruntreuten oder vorenthaltenen, nun in Folge der
Beichte nachgelieferten Gutes in den Rechnungen einzelner Kirchen und
der Stadt. Was zur Absolution hinzutrat, war das Abbüßen zeitlicher
Sündenstrafen, die Genugtuung durch verdienstliche Werke : Gebet, Enthaltung,
Opfer.

Das letzte, die Gabe an die Kirche, war die für uns sichtbarste Form des

guten Werkes. Man schenkte Geld, Zinsen oder Kapitalien, große oder

96



kleine Summen. Man schenkte Häuser, Liegenschaften, Kleider, Waffen,
Pferde, Hausgeräte. Man stiftete dauernde Einrichtungen und Zierstücke.
Ritter opferten ihre seidenen Waffenröcke, damit aus ihnen Meßgewänder,
Kaufleute ihre silbernen Schalen und Löffel, damit aus ihnen Kelche
gemacht würden. Was Kirchenbau und Kirchenausstattung hieß, kam 2u
Stande hauptsächlich durch Leistungen von Wohltätern. Andre Absichten
wieder führten zur Stiftung von Messen, von Pfründen, von Prozessionen,
von ausgezeichneter Begehung einzelner Feste. Werke großer Art waren die
Stiftungen ganzer Beginenkonvente durch die Goldschmiedin, Johann
Relin, Katharina am Wege und andere. Als das Höchste endlich durfte die
Klostergründung gelten: 1313 die Gründung der Himmelspforte durch
Otto Münch, hundert Jahre später die Gründung der Karthause durch
Jacob Zibol.

Völlig eine Sach für sich war die Gabe an die Armut, die Fürsorge für
Kranke, Verlassene, Fremde. Vor allem ist an die dauernde und tausendfältige

Wohltätigkeit der einzelnen zu denken, eine ungeheure Gesamtheit
von Leistungen, deren wenigste natürlich uns bekannt werden. Wir nennen
die Adelheid Bidermann, die täglich vor ihrer Haustür Almosen austeilt und
täglich bedürftige Kleriker an ihrem Tisch speist, oder die Witwe Walten-
heim 1479, deren einzige Tochter früh gestorben ist und die nun arme
Kinder um Gottes Willen zu sich nimmt und aufzieht. Großes taten auch
unaufhörlich die Klöster mit hospitalitas und elemosyna.

Bemerkenswert ist die enge Verbindung dieser Caritas mit der Kirche,
ihr Gebundensein an deren Vermittelung. Zum Glauben an das ewige
Verdienst des guten Werkes tritt die Auffassung von der Glorie der Armut,
von der Heiligkeit des Almosens. Vor der Kirchentüre werden die Spenden
ausgeteilt und ist der Liegeplatz der Bettler und Krüppel. Die stolzen Adelshöfe

zu St. Peter hegen in ihrer Mitte die Elendenherberge samt ihrer
Kundschaft. Arme Weiber und Männer müssen klagend um die Bahre des

Reichen sitzen, sind die würdigsten Statisten der standesgemäßen Totenfeier.

Mit aller Macht aber läßt uns die Fülle der Zeugnisse bewußt werden, daß

das gesamte Kirchengut und Armengut durch Schenkungen geschaffen
und erst nachträglich Gegenstand geschäftlicher Mehrung geworden ist.

Und wie unübersehrbar groß, den städtischen Bereich weit hinter sich

lassend, ist der Kreis dieser Schenkenden, wie mannigfaltig Art und Maß der

einzelnen Leistung, von den zahllosen kleinen, in Opferstöcken und durch
Kollekten zusammengebrachten Gaben namenloser Hilfsbereitschaft bis

hinauf zu mächtigen Stiftungen, mit denen Herrscher und Herren der

Kirche dienen.

97



Die Tendenz dieser Liberalität kann natürlich in jedem einzelnen Fall eine

andere sein. Menschenfreundliches Gefühl streitet mit dem selbstsüchtigen

Verlangen nach himmlischem Lohne. Reine Liebe zur Kirche, Freude an

Gottes Dienst bestimmten viele zur Dahingabe selbst ihres Köstlichsten.

Und hart daneben leitet eine andere Gesinnung die Oblationen an das

Kloster, in dem die Schwester wohnt, und an die Pfründe, deren Kaplan der

Sohn ist. Tausende dieser Vergabungs- und Stiftungsdokumente liegen vor
uns, und in wie vielen verbergen sich die bewegtesten Vorgänge der

Wirklichkeit, bei denen auch andere als die schon erwähnten Mächte mitwirken:
die Todesangst, die Reue, das Vertrauen, die Gedanken an Kinder und

Erben, das Beugen unter den Willen des Beichtigers u. f. f.
Was am meisten trieb, war doch immer die Hoffnung auf ewigen Lohn.

Die alte Formel vom himmlischen Ernten des auf Erden Gesäten lebte

noch immer. «Nichts ist ungewisser als der Tod, nichts ungewisser als seine

Stunde, nichts anderes folgt dem Menschen von dieser Welt in die Ewigkeit

nach als seine guten Werke», schrieben unzählige Notare vor den

Krankenbetten auf ihre Papiere. Wer der Kirche spendete, hoffte damit
seiner Seele eine Hilfe zu bereiten, eine Milderung ihrer Pein im Fegefeuer;
in ergreifender Weise sehen wir die dauernde Lobpreisung Gottes in den

Bauwerken und in der Köstlichkeit alles Gerätes begleitet durch das

notvolle Bemühen um die Ruhe der Seele, um Seligkeit und Erlösung.
Dem Seelenheile sollte zunächst die Fürbitte der Lebenden dienen. Sie

war es, die etwa der müde Schreiber am Ende seiner Arbeit für sich aufrief,
die aber vor allem von der Kanzel und im Klosterchore geschah und deren

Macht sogar auf dem Grabsteine noch durch den Toten erbeten wurde.
Aus diesem Begriff der Fürbitte erwuchs der gleichsam eine vertragliche

Sicherung des Seelenheils gewährende Jahrtag mit der gestifteten Messe.

«Erst diese gab der Fürbitte durch das Eintreten des geopferten Christus

zugunsten der Seele die Gewähr des Erfolges. »

Kirchenreform - Gründung und Entwicklung der Karthause

Die Bemühungen um Regeneration, mit der wir es nun zu tun haben,
füllte ein Jahrhundert mit wiederholten, immer neu andrängenden Impulsen.
Im Leben unsrer Basler Kirche ist der ganze gewaltige Vorgang deutlich
zu erkennen.

Es handelte sich dabei um Reformen, die nicht die Lehre und nicht die

Machtstellung der Kirche trafen. Hierin den weitergehenden Reformprogrammen

und Forderungen nicht folgend galten sie nur dem Wandelbaren,
der im einzelnen sich zeigenden Gesinnung und Aufführung.

98



Was dabei zunächst in Betracht kam, ergibt sich zum Teil aus den
Verboten der Basler Synodalstatuten von 1400 und 1434. Neben den
Vorschriften, die sich wider Unordnung beim Verwalten der Sakramente,
Anmaßung von Pfarreirechten und Jurisdiktionen, Veräußerung des

Kirchengutes, Konföderation niederer Kleriker wider die Obern und dergleichen

mehr richten, enthalten diese Statuten Sätze und Bedrohungen, die vor
allem dahin zielen, den Kleriker sich besinnen zu lassen auf die Würde und
die Pflichten seines Standes und die stolze Unterscheidung vom Laienvolke.
Er soll die Tracht des Geistlichen nicht ablegen oder verhüllen; er soll
allezeit Tonsur und Rasur haben, um sich stets ausweisen und seine

Privilegien geltend machen zu können. Aber weltliche Eitelkeiten werden auch

um ihrer selbst willen an Geistlichen nicht geduldet : die bunte Farbe von
Kleidern und Schuhen, das feine Linnenhemd, die silbernen Verzierungen
der Gürtel, das lange gekräuselte Haar, die Waffen usw. An üblere Gewohnheiten

der Kleriker erinnern die Verbote des Wirtshausbesuches, des Würfelspieles,

des Tanzes, des Betriebes unschicklicher Geschäfte. Den Laien, die
bei einem notorisch im Konkubinat lebenden Priester die Messe hören,
wird Exkommunikation angedroht. Wie sehr es sich bei geschlechtlichen

Verfehlungen des Klerus um einen verbreiteten Zustand handelte, verraten
zahlreiche Zeugnisse, von den anstandslos geschehenden Nennungen der

Pfaffenkinder an bis zur Erwähnung einzelner besonders anstößiger Exzesse.

Derselbe Hans Oflater, Chorherr und dann Prior zu St. Leonhard, den Hen-

man von Erenfels einen Mörder schilt, liegt bei der Frau des Goltze, wird
hier von diesem gefunden und «durch den Kopf» geschlagen; des Peter

Herz Weib, die der Dompropst verlassen hat, weil er einer andern hold

geworden, beschuldigt aus Rache eine ganze Reihe von Ehefrauen, daß sie

mit Pfaffen zu tun hätten; Konrad Segwar und andre junge Herren steigen
nachts ins Klingental zu den Nonnen und dergleichen mehr.

Aller Unwille und alles Verlangen nach Besserung fand sich dann

zusammengefaßt in den Predigten des Johannes Mulberg, die gewaltiger als Statuten

und Strafsentenzen die Übel der Zeit züchtigten. Unter dem größten Zu-

drange des Volkes griff Mulberg in seinen Kanzelreden die allgemeinen
Unsitten an, den Ehebruch, die Gotteslästerung, die Üppigkeit, die

Spielsucht, und namentlich die Verwilderung von Klerikern, ihren Wucher,

ihre Hurerei usw. In stürmischer Beredsamkeit forderte er eine Reformation;
wie jene erregte, auf alles horchende Zeit voll von Ahnungen und

Verheißungen war, so entrollte auch er prophetisch das Bild einer den schwersten

Nöten und Kämpfen sich entringenden schönen Zukunft.
Mitten in den allgemeinen Bewegungen wirtschaftlicher und politischer

Art begann auch diese kirchliche Regeneration mit heftigen Erschütterungen.

99



Auf merkwürdige Weise wurde sie zunächst eingeleitet durch die Gründung

der Karthause; den Versuchen der Besserung alter Institute leistete

sie, indem sie eine völlig neue Gemeinschaft schuf, an dieser den praktischen
Nachweis der Schönheit und auch der Möglichkeit reinen Mönchtums.

Eine Klostergründung in so später Zeit war freilich eine schwere Sache.

Das neue Geschöpf konnte inmitten des städtischen Kirchenwesens, das wie

ein festgefügter Organismus ohne Lücken und Leeren dastand, zunächst nur
als Störung empfunden werden. Vielleicht deswegen kam das Kloster ins

Nachbarbistum, nach Kleinbasel, und außerdem wirkte wohl die Absicht

mit, der erst vor kurzem gewonnenen Stadt etwas Großes zu gewähren;
der Konflikt mit den bestehenden Pfarreirechten freilich war auch dort zu

erledigen. Der Rat als solcher scheint keine wesentlichen Bedenken gegen
die Gründung gehabt zu haben ; wie diese dann zu Stande kam, waltete

in ihr spürbar dasselbe Machtgefühl, das diese Periode der städtischen

Geschichte überhaupt belebt. Dabei mag beachtet werden, daß die Stiftung
Absichten des Markgrafen Rudolf zu nichte machte, dem Basel damals auch

auf politischem Gebiete zuvorkam; möglicherweise war auch Katharina

von Burgund mit Rat und Antrieb beteiligt.
Jedenfalls ist bedeutsam für die Zeit und ihre tiefern Bedürfnisse, daß

gerade diese schwerste ernsteste Form des Mönchtums gewählt wurde.
Wie man wohl nur von solcher höchsten Strenge noch ein Heil erwartete
und der Gedanke daran gleichsam in der Luft lag, zeigen die in einer
Basler Beginensamnung getanen Äußerungen, zeigen die Absichten des

Markgrafen, zeigt endlich Burchard zum Haupt, der ein angenehmes Leben

in Basel dahintenlassend in die Straßburger Karthause ging, aber auch seiner

alten Heimat das Entstehen eines solchen Klosters weissagte.
Prächtig tritt nun die Gestalt des Jacob Zibol hervor. Auf einer

Gesandtschaftsreise hatte er in Nürnberg die dortige Karthause kennen gelernt, und
die Eindrücke, die er dort empfangen, brachten ihn zum Entschluß, auch

in Basel ein solches Kloster entstehen zu lassen. Er kaufte vom Rate den

Bischofshof in Kleinbasel und übergab ihn dem Karthäuserorden für eine

Niederlassung; in weitern Gaben sorgte er für die Ausstattung dieses neuen
Ordenshauses mit Geld und Gut. Das Jahr dieser Stiftung, 1401, wurde so

zum Höhepunkte seines Lebens. Er stand unter den Reichsten, er hatte die
Macht im Rate. Eine Ambition, die so wirksam sonst bei keinem Basler
dieser Zeit uns begegnet, trieb ihn; es war die Gesinnung, die fünfzig
Jahre früher der Erbauer der Florentiner Karthause ausgesprochen hatte:
«was mir Gott sonst gegeben, geht auf Nachkommen über und ich weiß
nicht an wen; nur dies Kloster mit seinem Schmucke gehört mir auf alle
Zeiten und wird meinen Namen in der Heimat grünen und dauern machen».

100



Wir haben die große Leistung eines einzelnen vor uns. Für Basel aber

war diese Klostergründung ein Ereignis, das weit über das Kirchliche hinaus
seine Bedeutung hatte. Auch tritt uns der Geist, der über den Anfangszeiten
des Klosters waltete, aus seinen nahen Beziehungen zu Dietrich von
Nieheim entgegen. Im Bereiche der Kirche war seine Auszeichnung, daß vielen,
die den Glauben an Kloster und Ordenswesen eingebüßt hatten, hier das

Bild einer von allem Gewohnten sich unterscheidenden Gemeinschaft

geboten wurde. Die Karthause war das Kloster Basels, das nie einer Reform
bedurfte. Die innere Kraft, ja Notwendigkeit dieser Neugründung erwahrte
sich allen Anfechtungen gegenüber und hielt auch Stand, als Zibol politisch
unterging. Zuerst seine Überwältigung im Stadtregiment durch Peter zum
Angen 1403, dann 1409 sein Sturz wegen der Rheinfelder Sache blieben
ohne Nachteil für die Karthause.

Neben all diesem Verfall und Unfug, der mühevollen Reformarbeit, dem

stumpfen oder leidenschaftlichen Widerstande gegen die Observanz erhebt
sich das lichte, ruhige Bilde der Karthause. Dieses Kloster stand da, wie kein
anderes der Stadt. Was seinen Vorzug hauptsächlich begründete, war seine

Jugend, die begeisterte Kraft und erste Liebe, die sein ganzes Wesen

merkwürdig bewegte und hob, im Vergleich mit den übrigen Basler Klöstern,
die alle alt und zum Teil abgelebte und überreif gewordene Institute waren.
Auch bedurfte die Karthause nie einer Reform. Sie besaß die Kraft, mitten
im städtischen, von allen Bewegungen der neuen Zeit erfüllten Leben das

anachoretische Mönchtum festzuhalten.
Aber auch hierüber hinaus gebührt der Niederlassung im Margarethental

ein eigener Ruhm. Durch ihre Geschichte geht von Anbeginn ein großer

Zug. Wir finden in ihren Zellen eine Reihe der edelsten Persönlichkeiten.

Die vertrauten Beziehungen zu Prälaten des Konzils, dann das entschiedene

Hinneigen zu den wissenschaftlichen Kreisen der Stadt, die Berührungen
mit dem Humanismus, die Freundschaft mit den großen Buchdruckern und

Verlegern heben sie über das Niveau des sonstigen Ordensklerus hoch

empor.
Dem entspricht, daß die einzigartigen Schilderungen dieses Karthäuserlebens,

die wir in den Chroniken der Mönche besitzen, uns einen seltenen

Reichtum individuellen Lebens aus nächster Nähe erkennen lassen. Was

für prächtige Priorengestalten treten uns entgegen: der Utrechter Albrecht

Bur (1432—1439), Leben und Tätigkeit für das Kloster, unter ihm

hatte dieses seine großen, glänzenden Jahre der Bauten, der Zellengründungen,

des Erwerbs zahlreicher Bücher, der Gunst der Fürsten und

Konzilsherren. Heinrich Arnolds sodann (1449—1480), der erste Prior der aus

dem Konvente selbst hervorging. Vordem ein in allen Geschäften erprobter

101



Praktiker, nun aber völlig abgeklärt, all sein Anliegen auf Gott werfend;
eine freundliche Gestalt; Friede und Ruhe die Hauptmerkmale seines

Regimentes. Er war beinahe so alt wie die Karthause selbst und hatte noch
den großen Johann Gerson von Angesicht gesehen. Ein Verehrer der Maria,
der ihre Feste mit besondern Veranstaltungen auszustatten Hebte. Das

Kloster verheß er so selten, daß seine Gestalt in den Straßen wie eine

Wundererscheinung betrachtet wurde. Um so bewegter und kräftiger stellt
sich sein Nachfolger Jacob Lauber (1480-1500) dar, der Regenerator des

Klosters, der bei seinem Amtsantritt Scheunen, Fässer und Kasse leer fand,
aber bald Gedeihen in die Geschäfte brachte. Bei allen Arbeiten, auch beim
Bauen, beim Pflegen und Ordnen der Klosterbibliothek ein nicht zu
ermüdender Mann, der so streng gegen andre war, wie er sich selbst nicht
sparte. Dabei ein Eiferer für Form und Schönheit des Kultus. Für sein

Ansehen im Orden spricht, daß ihn 1485 der Prior der Großen Karthause
mit der Visitation der Niederlassungen in Ungarn, Mähren, Österreich
betraute. Aber als Haupttugend beinah erschien seinem Biographen die

Klugheit, mit der er zwischen all den Zelebritäten, die damals in den Zellen
zu Basel nebeneinander saßen, Ordnung, Ruhe und Frieden aufrecht zu
erhalten verstand.

Ohne Zweifel war das Geltenwollen, der Gelehrtenruhm und Gelehrtenneid,

mit dem Lauber zu schaffen hatte, ein dem Geiste der Karthause
fremdes Wesen. Aber wir sehen auch sonst allerhand Kontraste voll Leben.
Wie in andern Karthausen, so schloß sich auch hier um die demütige und
innige Devotion der Mönche ein weiter Bau von zum Teil strahlender
Schönheit des Schmuckes. Es war dasselbe Herantreten von Kunst und
Macht aller Welt zu dieser tiefen Stille, das auch in der täghchen Fürbitte
für die Benefaktoren des Klosters die größten Namen ertönen Heß.

NamentHch aber brachte Hieronymus Zscheckabürlin ein neues Element
in diese Karthäuserwelt. Während Heynlin, der im gleichen Jahre wie er hier
die Zelle aufsuchte, sich zum gänzhchen Auslöschen der eignen, einst so
sichtbar und wirksam gewesenen Person verstand, kam in ZscheckabürHn
ein nicht umzubringender eigenwilHger Mensch herein. Von Anbeginn
umgab ihn ein Schimmer des Besondern. Oft schon hatte ja der Eintritt ins
Kloster ein heiteres Weltleben geendet, ohne deswegen als Wunder bestaunt
zu werden. Jetzt geschah dies, da der stadtbekannte, glänzende junge Herr
Karthäuser wurde, der seinen Eintritt am 21. Mai 1487 allerdings zu einem
öffentlichen Schauspiel zu machen verstand. Auch nachdem die Kloster-
pforte sich hinter ihm geschlossen, wurden ihm allerhand Vergünstigungen
zuteil; er stieg im Konvente rasch empor, und deutHch sehen wir, wie
namentHch seit Übernahme des Priorats, 1501, das ihm angeborne Herren-



mäßige und Wählerische manchen schlichten Klosterbruder den Kopf schütteln

ließ. Seine Freude an Prunkt und seine Baulust gaben zu denken;
ebenso seine Gastlichkeit, bei der nicht immer nur die Ernstesten geladen
waren ; mehr noch, daß er sich daran gewöhnte, den Konvent zu übergehen
und auch wichtige Entscheide selbständig zu treffen, oder daß er die Besuche
in den Zellen unterließ, weil ihm der üble Geruch des einen oder andern
Bruders zuwider war. Aber wenn ihm die erwünschte Güte fehlte, so besaß

er dafür Kraft und eine unverlierbare Feinheit des Wesens. So wurde sein

Regiment zu einer Zeit des Gedeihens, in der die stolze, einst die Anfänge
der Karthause begleitende Prophezeiung erfüllt zu sein schien. Wenigstens
in allem Äußern; das Geistliche schien einigen Gewissenhaften zu kurz zu
kommen.

Hier sind nun auch die Bibliotheken zu nennen, als mehr oder minder
organisierte Studienorte der Universität verwandt und zugleich die schönsten

Tummelplätze freien gelehrten Treibens.
Vom Buchdruck, von der Erneuerung der Studien, vom humanistischen

Sammeleifer, von der kirchlichen Regeneration her trafen die stärksten

Impulse das Gebiet des Bücherwesens. Überall sehen wir in dieser späten
Zeit systematisches Anlegen und Ausgestalten von Bibliotheken. Bücherlust
und Sammeln sind von neuemLeben ergriffen. Vor allen berühmt aber war die

Bibliothek Heynlins, gegen dreihundert Bände umfassend. Ihr Schöpfer und
Besitzer war ein Bibliophile von Bedeutung ; er brachte nicht nur Werke aus

allen Gebieten, sowohl Drucke als Manuskripte, zusammen, sondern machte
auch für die Ausstattung seiner geliebten Bücher, für ihren Einband und
für Schmuck feinster Art, mit goldenen Initialen, zierlichen Miniaturen,
reicher Rubrizierung usw. große Aufwendungen. Die Sammlung erregte
Staunen als eine der schönsten Gelehrtenbüchereien jener Zeit überhaupt.

Diese Bücher Heynlins kamen mit ihm 1487 in die Karthause, diejenigen
Arnolds zum Luft fielen 1517 an das Barfüßerkloster. Es war der
hocherwünschte Übergang vereinzelten privaten Besitzes in die umfassende und
öffentliche Sammlung.

Prachtvoll sodann war die Bibliothek der Karthäuser. Das eigenartige,

ruhig geordnete Wesen des Klosters war hiebei wirksam; aus der
Ordensvorschrift an die Mönche, andächtige Bücher abzuschreiben, entwickelte

sich auch in diesem Hause der größte Eifer für alles Bücherwesen. Zu den

innerhalb des Klosters selbst entstehenden Bänden traten die von draußen

erworbenen, wie die schon 1430 gekaufte, prachtvolle Postille des Nicolaus

von Lyra in mehreren Bänden. Zum Ruhme des Priors Albert Bur (1432—

1439) haifauch seine Sorge für die Bibliothek; noch verdienter machte sich

der Prior Lauber (1480—1500) durch Organisation der stark wachsenden

103



Sammlung; ihm erschien ein Kloster ohne Bücher wie eine Stadt ohne

Reichtum, wie eine Burg ohne Mauer, wie eine Küche ohne Geschirr, wie
ein Tisch ohne Speisen, wie ein Garten ohne Kräuter, wie eine Wiese ohne

Blumen, wie ein Baum ohne Blätter. Gleicher Gesinnung war sein

Nachfolger Zscheckabürün, der seine schon in Laien2eiten geübte Bücherfreundschaft

nun als allmächtiger Prior diesem Besitze der Klosters zuwendete.
Der Reichtum der Karthäuserbibliothek war in der Tat ungewöhnlich. Sie

Genoß die Gunst der Basler Buchdrucker, die sie mit ihren Erzeugnissen
beschenkten, und in der Büchersammlung Heynlins erwarb sie einen
unvergleichlichen Schatz. Dazu nun noch die Beflissenheit der Mönche selbst. So

wurde die Bibliothek zur bedeutendsten der Stadt. Sie griff über den Klosterbedarf

hinaus und war dazu angetan, den Beruf einer den weitesten Kreisen
dienenden Gelehrtenbibliothek zu erfüllen. An die Bibeln, die Kirchenväter,

die Scholastiker, die Predigten und Andachtsbücher, an die Mediziner
und Juristen reihten sich in vielen Bänden die antiken Autoren; auch

Petrarca, Boccaccio, Filelfo, Valla usw. waren zu finden und von deutscher
Literatur U. F. Spiegel, das Buch von den heiligen Dreikönigen, das Reisebuch

des Ritters von Mandeville, die Moserschen Übersetzungen von
Erbauungsschriften, St. Martinslegende «in niderlendischer sprach» usw.
usw. bis zu Paulis Schimpf und Ernst und dem Brantischen Narrenschiff.

104


	Historischer Anhang : Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels "Geschichte der Stadt Basel", zusammengestellt von Andreas Moppert

