Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschatft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Herausgeber: Gesellschaft fur das Gute und Gemeinnutzige Basel
Band: 149 (1971)

Artikel: Burgerliches Waisenhaus Basel in der Kartause : 1669-1969

Autor: Asal, Walter

Anhang: Historischer Anhang : Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels
"Geschichte der Stadt Basel", zusammengestellt von Andreas Moppert

Autor: Moppert, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Historischer Anhang

Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels
«Geschichte der Stadt Basel»,
zusammengestellt von
Andreas Moppert







Kleinbasel

Kleinbasel ist in verfassungsgeschichtlicher Beziehung das Widerspiel zu
Groflbasel. An den Ufern des Rheins sind einander gegeniiber zwei Stidte
gelagert, die gleichen Namen tragen und unter derselben Herrschaft stehen,
aber verschiedene Typen der mittelalterlichen Stadt reprisentieren: die
Romerstadt und die Griindungsstadt.

Kleinbasel erwuchs aus einer Mehtzahl disparater Elemente: Fronhof,
Kirche, Dorf, Neugriindung; sein Recht bildete sich aus Grundherrschaft
und Hoheitsrechten. Aber die Anfinge sind nicht mehr zu erkennen.

Von der natiitlichen, alten Beschaffenheit dieses Bezitkes ist schon ge-
sprochen worden. An der Schwelle unserer historischen Zeit sodann be-
gegnet als Inhaber von Grundherrschaft und Hoheit der Bischof von Basel.
Wir wissen nicht, wann und wie er zu diesen Rechten gekommen ist. Aber
es darf vermutet werden, daf3 hier so gut wie anderwirts dies Gebiet wilden
Waldes durch den K6nig geschenkt worden sei. Auch an die iibrigen rechts-
theinischen Besitzungen des Hochstifts hat man sich zu erinnern, an den
Wildbann im Mooswald und an die Silbergruben im Breisgau, an die Kir-
chen Lorrach, Hauingen, Kandern. Ungewil3 ist auch, ob die Kirche vom
Bischof erworben oder durch ihn als Grundherrn erst erbaut wurde. Sie
bildete dann das Zentrum der ganzen Herrschaft, zusammen mit dem zwi-
schen ihr und dem Rhein gelegenen Herrenhof des Bischofs und dem Dotfe
Niederbasel.

All dies Gebiet lag im Breisgau, dessen alte Grenze hier der Rhein war.
Aber es ist anzunehmen, daf} die hoheitlichen, landeshertlichen Rechte, die
der Bischof spiter in diesem Gebiete iibte, ihm schon frith, neben der
Grundherrschaft, zugefallen seien.

Das erste Ereignis, das eine groBe Anderung in diese Zustinde brachte,
war die Vergabung an St. Alban. Zu der Ausstattung, mit der Bischof Bur-
chard dieses Kloster, seine unmittelbar aus der Not und Erschiitterung einer
schweren Zeit heraus geschaffene Griindung, begabte, gehorte auch die
Kirche in Niederbasel mit Zubehotr. Was die Monche driiben bei ihrem
Kloster vollbrachten, in Rodung von Wald, Urbarmachung des Bodens,
Regulierung der Wasserldufe, Anlegung von Miihlen und Sigen, wiedet-
holte sich hier.

Fiir die Stellung des Klerus in Kleinbasel war von Bedeutung, dal3 dieses
Herrschaftsgebiet des Basler Bischofs auBerhalb seines kirchlichen Amts-
sprengels gelegen wat. Der Rhein schied die Ditzesen Basel und Konstanz;
zur letztern gehodrte Kleinbasel. Die Vielheit der auf diesem engen Raume
gedringt nebeneinander geltenden und waltenden Befugnisse wurde hie-

67




durch noch vermehrt, und in der Geschichte der simtlichen kirchlichen In-
stitute Kleinbasels begegnet man immer wieder, iber alle sonst bestehenden
Rechte hinweg, diesem obersten geistlichen Regimente.

Das Alteste von Kleinbasel war die Kitche Sz Theodor, die als Eigenkirche
des Grundherrn, nimlich des Bischofs von Basel, in die Geschichte eintritt.
Ob dieser sie gestiftet oder als schon vorhanden mit dem Lande erworben
hatte, ist unbekannt; er schenkte sie, samt ihrem Zubehor, im elften Jahr-
hundert dem Kloster St.Alban. Diese Schenkung, die den Probst von
St. Alban zum Kleinbasler Grundherrn machte, machte ihn auch zum Kir-
chenpatron.

Erst das dreizehnte Jahrhundert brachte dann die grofe Tat des Rhein-
briickenbaus und damit dasjenige Ereignis, das fiir Kleinbasel schépferisch
gewesen ist. Unmittelbare Folge dieses Baus war die Griindung einer Stadt
in der Grundherrschaft. Man wird nicht irren, wenn man den Willen dieser
Stadtgriindung vor allem beim Bischof sucht. Aber natiirlich entsprach sie
auch den Interessen der Moénche von St.Alban. Und jedenfalls verdient
Beachtung, daB der Griinder und Stadtherr nicht zugleich Grundherr war,
sondern die Griindung auf dem Besitz eines andern vollzog.

Die neue Stadt entstand im Anschlul3 an die Briicke, sollte von dieser und
ihrem Verkehre leben. Bei der Anlage konnte daher auf den gegebenen
Komplex von Kirche und Dorf keine Riicksicht genommen werden, son-
dern nur auf den Ort der Briickenausmiindung; die Stadt hatte zugleich
die Funktion eines Briickenkopfes zu erfiillen. Fiir die Aussteckung des
Stadtumfangs malBgebend waren wohl die in den Rhein sich ergiefenden
Teiche.

Ein Blick auf den Plan des alten Kleinbasels zeigt, wie einheitlich und
bedacht die Stadt angelegt wurde. Die Rheinbriicke und eine groBle Quer-
strale gaben die Hauptlinien und Richtungen, denen sich die Neben-
straBen anschlossen. Die grofe Landstrafle, die dem Rheine folgte, lag
wohl tiefer im Lande; aber die Stadt brachte sie nun durch die groe Quer-
straBe in Verbindung mit der Briicke und fesselte sie und ihren Verkehr
an diese Stelle. Die Form war ein breitgezogenes Viereck.

Dem Gedanken, der die Anlage beherrschte, entsprach auch die Befesti-
gung, indem die dem Rhein parallel laufende Landseite geschlossen war,
aber landauf und landab, an den beiden Enden der groBen Querstralle,
welche die LandstraBBe aufnahm, Tore errichtet wurden. Die Befestigung
der obern Schmalseite trennte die Stadt vom alten Dorf Niederbasel. Dotf,
Fronhof und Kirche blieben auBerhalb der Mauern.

Das Bemerkenswerte am Plan dieser Stadt ist das Fehlen eines eigentli-
chen Marktplatzes. Sie enthilt nur Stralen. -

68




Im groBen und ganzen hat Kleinbasel vom dreizehnten bis ins neun-
zehnte Jahrhundert dieselbe Ummauerung beibehalten. Mauergiirtel aus
verschiedenen Zeiten, wie in GrofBbasel, finden sich hier nicht; es haben
sich keine Vorstidte gebildet. Eine wesentliche Verschiedenheit zwischen
den ersten Jahrzehnten und der Folgezeit zeigt nur die sttomaufwirts
gerichtete Schmalseite. Noch 1277 lag St. Theodor auBerhalb der Stadt-
mauern. Das alte Dorf war in den Mauerring noch nicht einbezogen. Viel-
mehr ging die fritheste Mauer der Stadt an dieser Stelle in der Richtung der
heutigen Riehentorstralle zum Rheine, vielleicht gedeckt durch den Teich,
der hier noch in seiner urspringlichen Richtung lief und erst spiter die
Ableitung nach Norden erhielt. Es ist nicht mit Bestimmtheit zu sagen,
wann diese Mauer hinausgeschoben, St. Theodor mit Niederbasel in das
Stadtgebiet aufgenommen wurde; in Verbindung damit scheint dann auch
das Riehentor, das bis dahin wohl am Eingang der Rebgasse stand, die
Stelle ethalten zu haben, die es seitdem einnahm. Aber diese Anderung hat
offenbar schon frith stattgefunden. Im vierzehnten Jahrhundert wird die
Kirche als in Kleinbasel liegend bezeichnet, und ein Hinweis kann vielleicht
auch darin erkannt werden, daB3 schon in den 129cer Jahren die Lokalititen
am Rheinufer oberhalb St.Theodors zum Stadtbanne gerechnet werden.

Konzil

Das Konzil von Konstanz war im Jahre 1418 auseinander gegangen,
nachdem es der Welt in Martin V. einen neuen Papst gegeben hatte. Nach
seinen Beschliissen sollte aber fortan alle fiinf oder zehn Jahre eine all-
gemeine Kirchenversammlung abgehalten werden zur Beratung kirchlicher
Dinge und insbesondere zur Durchfiihrung einer Reform der Kirche; dieser
Anordnung konnte auch Papst Martin V. nicht offen entgegentreten. Im
April 1423 fand sich demnach in Pavia ein Konzil zusammen, muf3te aber
bald wegen Pestgefahr nach Siena iibersiedeln. Hier wurde es, angeblich
wegen schwachen Besuches, schon im Mai 1424 durch den Papst wieder auf-
gelst, jedoch nicht ohne daB die Konzilsprisidenten die Abhaltung einer
neuen Synode beschlossen und als deren Ort Basel bestimmt hatten.

Welche Griinde empfahlen Basel als Konzilsstadt ? Hierliber erfahren wir
aus der Zeit der ersten Verhandlungen nichts. Denn was Papst Martin 1424
den Baslern selbst ins Gesicht sagte, wenn er als ihre Vorziige die Integritit
des Glaubens, das reife Urteil, die Wiirde, die besondere Devotion fiir
Kirche und Papst pries, waren Redensarten. Bezeichnender sind spitere
AuBerungen aus der Mitte des Konzils selbst.

69




Als geeignet galt Basel zunichst vermoge seiner unvergleichlichen Ver-
kehrslage. Die nach Burgund und Frankreich, ins Rheinland und an die
Nordsee, nach Schwaben und Osterreich fithrenden StraBen trafen hier mit
der Strale zum Gotthardpasse zusammen; die StraBle nach dem Rhonetal
und ins mittidgliche Frankreich ging nahe vorbei. Und mit diesem System
grofiter Verkehrswege war in unmittelbarer Weise eine michtige Wasser-
strale kombiniert, die von Osten her und nach Norden weiter fiihrte und
sogar, wie das Konzil bei den Verhandlungen mit den Byzantinern zu
rithmen wagte, eine Zufahrt von Siiden her, vom Mittelmeer durch die
Rhone moglich machte, so daf alte Herren sozusagen im Bette liegend von
Konstantinopel bis an die Basler Schifflinde fahren kénnten. Nur eine in
idealerer Weise gefaBBte Bezeichnung fiir die geographisch wichtige und
vorteilhafte Situation Basels war es, wenn die Stadt wiederholt das Zentrum
der Christenheit genannt wurde: der Ungar habe vor dem Spanier, der
Gethe vor dem Siculer nichts voraus, wenn er nach Basel gehen wolle;
nirgends so leicht wie hier kénne die ganze Kirche versammelt werden.

Von nicht geringerer Bedeutung war aber, da3 Basel auch an einer Grenze
lag; auf einer Stelle, die einst zu Gallien, jetzt aber zu Germanien gerechnet
wurde, daf3 es der welschen Kirchenprovinz Besangon angehorte und doch
zur gleichen Zeit deutsch war. Diese Konstellation ist fiir die ganze Kultur
Basels unerschopflich wirksam gewesen. Sie war es auch, die jetzt, da der
Konzilsort gefunden werden mufite und die Frage deutschen oder franzé-
sischen Hinflusses eine der Hauptfrage war, die Eignung Basels als eine
auBergewohnliche und einzigartige erscheinen lief3.

Endlich mogen die Einzelheiten, die z.B. 1437 in der Instruktion an die
Konzilsgesandtschaft zum Lobe Basels aufgezihlt werden, auch hier Er-
wihnung finden: die Stadt ist schon gebaut und besitzt zahlreiche passende
Réume fiir grole wie kleine Versammlungen; die Bevolkerung ist ruhig
und friedlich; es wird Recht geiibt; an Lebensmitteln ist UberfluB; bei allen
Firsten der Erde ist die Stadt beliebt.

Was in solcher Art fiir Basel sprach, hatte durch manchen bei AnlafB} der
Konstanzer Synode wahrgenommen werden kénnen, und die Absicht, fiir
die nichste Versammlung Basel zu wihlen, war schon in Pavia erwogen
worden. Wir finden im Mai 1423 eine pipstliche Gesandtschaft in Basel,
die kaum von andern Dingen zu reden hatte. In Siena sodann kam es zum
BeschluB3; am 10. April 1424 erging von Rom aus die formliche Ankiindi-
gung durch den Papst. Er teilte «den Prokonsuln und der Gemeindey
Basels mit, daf3 ihre Stadt zum Ort des nichsten Konzils bestimmt worden
sei. Als ergebene Sohne der Kirche mégen sie nun ihr Bestes tun, damit sich
die Wahl als gut erweise.

74

fille




Als Termin fiir dieses nichste Konzil war in Siena das Jahr 1431 fest-
gesetzt worden. Die Zeit begann, wihrend deren die beiden Pole der kirch-
lichen Welt Rom und Basel hieBen.

Wie stellte sich Basel seinen Giisten dar?

Auffallend und beschwetlich war den Siidlindern vor allem das Klima
der Konzilsstadt; die Kilte und die Schneemassen des Winters werden von
ihnen mit unverhiilltem Abscheu erwihnt. Das Konzil konnte allerdings
gleich zu Beginn einen Basler Winter kennen lernen, als schon im November
1431 eine so furchtbare Kilte eintrat und bis Lichtmell 1432 anhielt, dal3
auf dem offenen Lande Menschen und Tiere erfroren und in der Stadt der
Rhein vom Eise geschlossen wutrde. Dafiir erschien der Sommer als zu
kurz; und wenn auch Wein und Getreide in Fiille wuchs, so entschidigten
unter den Friichten die iiberreichlich gedeihenden Apfel nicht fiir den Man-
gel von Feigen und Kastanien. Auch das hiufige Regnen war unwillkommen.

Fiir das damalige Aussehen der Stadt waten in der Hauptsache zwei
Katastrophen maBgebend gewesen: das Erdbeben von 1356 und der grofle
Brand von 1417. Der letztere hatte die Behorde zum Etlaf3 strenger Bau-
vorschriften, zu einer methodischen Regelung des Bauwesens veranlaft,
die nun nicht nur den Neubauten in den vom Feuer verheerten Straflen,
sondern allen Quartieren zugute kam. Die hélzerne Stadt wurde allméhlich
zu einer steinernen. So konnte es kommen, da3 dem Enea Silvio Basel in
einem Zuge gebaut zu sein schien, dutchweg neu, nirgends durch Alter
oder Hinfilligkeit entstellt. Womit er die ihm auffallende Wahrnehmung
verband, daB in ihr auch keinetlei Spuren oder Baureste des romischen
Altertums zu sehen waten. Ahnlich wutde sie auch durch andre gepriesen.
«La noble cibdaty, «une ville puissante et plantureuse» wird sie genannt,
«kdniglich», «iiberaus schon und prichtig». Das saubete und stattliche
Aussehen, die Lage, die GroBe, dann das Behagen des Lebens, die Ordnung,
der Reichtum ihrer Bewohnet, — alles machte den besten Eindruck, und die
Vorstellung von ihr steigerte sich jetzt noch dadutch, dal sie viel mehr als
bisher in aller Welt bekannt wurde, daB ihr Name in jedem Munde war.
Das schéne Epitheton der Renaissance «inclyta Basilea» ist ihr in diesen
Jahren des Konzils gegeben wotden; wir vernehmen es von Enea Silvio
wie Niccolo Piccinino. R

Dem michtigsten Element im Basler Stadtbilde, dem Rheine, widmen
die Schilderer die erste Erwihnung. Fir Enea Silvio ist der Rhein tiber-
haupt der edelste der Fliisse. Wie er noch in spiten Jahren davon spricht,
daB in den vom Rhein durchstrémten Gegenden die Blite Deutschlands
zu sehen sei, so macht er ihn auch jetzt, da er doch nur von Basel reden will,
zum Gegenstand der eingehendsten Betrachtung; et begleitet seinen Lauf -

71




von den Quellen an, und von Schénheit erfiillt, mit merkwiirdig sicherm
und freiem Gefiihl fiir das Charakteristische der Landschaft gegeben ist das
Bild, das er vom Rheinland unterhalb Mainz entwirft. Was insbesondere
am Basler Rheine den Fremden allen, nicht nur dem an die Lagunen ge-
wohnten Gatari, auffiel, war die Verbindung von GréBe mit wilder Stro-
mung. Der Fluf} war michtig genug fiir einen Weltverkehr, aber so reiflend,
daB3 keine Schiffahrt aufwirts moglich war.

Nun aber die Stadt selbst. Sie ist durch den Strom in zwei Stidte zerlegt,
deren kleinere an den fruchtbaren Breisgau grenzt, vollig in der Ebene liegt,
von vielen Bichen durchstromt und rein gehalten, auch leidlich schmuck
gebaut ist. Glinzender und groBartiger stellt sich GroBbasel dar, reich an
schonen Gebiuden, zu Seiten eines Wildbaches, der allen Unrat fortfiihrt,
iber zwei Hohen gelagert; mit wunderbarem Geschick sind hier die Unter-
schiede von Hiigel und Tiefe ausgeglichen.

Die Straen sind auch fiir italienische Begriffe nicht zu breit, dabei weder
durch die hiufigen Regengiisse ausgewaschen, noch durch die Wagenrider
verdorben. Gerithmt wird ihr stattlicher Steinbelag.

Auch die Plitze werden gerithmt, die teils fiir die Mirkte dienen, teils
mit Grasflichen und Baumschatten die hertlichste Gelegenheit zu Erholung,
Tanz, Spiel, Wettkampf, Zureiten der Pferde bieten. Turniere werden auf
dem Platze beim Miinster abgehalten.

Auf diesen Plitzen stehen schéne Brunnen; detjenige des Fischmarkts
ist mit den Bildern der Madonna und zweier Heiligen geschmiickt. Auch
in allen Gassen und in vielen Hiusern findet man Brunnen; allenthalben
rauscht und sprudelt das klare siie Wasser; selbst das brunnenreiche Viterbo
kennt nicht solche Fiille.

Bei der Schilderung der Hiuser weill der Venezianer nur von den Kauf-
liden zu reden. Enea Silvio dagegen trigt alle die Reize zusammen, die er
an den Wohnungen der Biirger entdeckt: den buntschillernden Glanz der in
farbigen Ziegeln gedeckten Dicher, die strahlendweiflen, meist mit Malerei
gezierten Fassaden, die Lust der Girten und Brunnen, im Innern sodann
die warmen Stuben, wo wunderlicherweise auch der FulBboden, neben
Decke und Winden, mit Holz belegt ist, die Fenster mit Glas geschlossen
sind, Teppiche hidngen, Singvigel lirmen. Das Ganze, bis zu den Storchen,
die auf dem First des Daches nisten, das Bild einer wenn auch kleinen und
engen, doch sicher begriindeten Behaglichkeit. Das Rathaus, das Zeughaus,
das Gesellschaftshaus zur Miicke und die Zunfthiuser werden nur kurz
erwihnt. Etwas mehr Worte schenken die Schilderer den Kirchen. Freilich
vermissen sie hier die edle Herrlichkeit des Marmors, den Schmuck der
Altire und Priestergewinder, den Reichtum an Bildwerk, Zierraten, Ge-

72




milden, den die Kirchen der Heimat bergen. Hier ist alles viel schlichter.
Daftir finden sich Eigentimlichkeiten wie die Totenschilde der Adels-
geschlechter und namentlich die gleich Zellen in die Mitte der Kirche hinein-
gebauten Betstiihle, in denen die Frauen mit ihren Migden eingeschlossen
dem Gottesdienste beiwohnen, und die je nach der Vornehmheit der
Besitzer hoher oder niedriger sind. Hervorgehoben werden der prichtige
Aufsatz des Hochaltars im Minster mit der in Stein gehauenen Darstellung
des Gekreuzigten und der Apostel, die Miinsterorgel, Glocken und Uhr-
werk in den Miinstertiirmen. Die Augustinerkirche ist sehr schén; die Bat-
filerkirche imponiert durch ihre GréBe; die Martinskirche trigt das Rats-
geldute; in der Peterskirche sind die steinerne Altartafel und die Orgel
zu rithmen. Alle diese Kirchen sind reich an Heiltum; der vom heimatlichen
Reliquiensinn erfiillte Gatari ergeht sich bei Aufzihlung dieser Schitze in
einer ungewohnten breiten Ausfiihrlichkeit.

Auch die Befestigungen werden erwihnt. Der innere Mauerring, dessen
Graben mit alten Steinen von Judengribern eingefaBt ist, scheint der
stirkere zu sein; die dullere Ummauerung wiirde einer harten Belagerung
kaum widerstehen kénnen.

Drauflen aber, rings um die Stadt zwischen Hiigeln und dunkeln Wildern,
zieht sich die Ebene, zum Teil reich bebaut mit Girten, Rebgelinden,
Wiesen, Saatfeldern, zum Teil Weideland und Wildnis. Noch sah man hier
alle die Hecken und Gartenhiuslein sich erheben, die nach wenigen Jahren
schon, bei der Armagnakengefahr, geopfert werden muBten. Hier prangten
auch in den sonnigeren Lagen die Safranfelder, fiir Spanier und Italiener
eine schone Erinnerung an die Heimat.

Diese Stadt, inmitten der Weite ein scharf abgegrenzter Hiuserhaufen,
viel kleiner als heute, war nun der Ort einer seitdem nie mehr in solchem
MaBe gewesenen Verkehrssteigerung. Das Zusammenstromen dieser Men-
schen aus allen Teilen der Welt, ihr fremdartiges Treiben, ihre Behandlung
der hochsten Fragen, alles dies auf dem einen kleinen Punkte, gibt ein Bild
von ergreifender Art. Der Kontrast zwischen dem normalen stidtischen
Leben, das diese Riume sich geschaffen hatte und etfiillte, und dem jetzt
sich hier zusammendringenden neuen, vollig internationalen Leben ist nicht
grof3 genug zu denken.

Denn dieses Konzil war eine Versammlung, die ihresgleichen nicht hatte.
Sie stand unter der erhabenen Idee unmittelbarer Leitung durch den Heiligen
Geist. Und wie groB und kithn lautete nicht ihr Programm: die Hiresie
auszurotten, die Sitten des kirchlichen Standes zu erneuern, dem christlichen
Volke wieder den Frieden zu geben. Ein Konzil war in der Tat dazu angetan,
«die ganze Kirche zu erschiittern».

75




Die Geschifte und Pflichten, die nun dem Rat erwuchsen, waren meist
neuer Art, und an Hemmungen wird es wenigstens zu Beginn nicht gefehlt
haben. Das Ganze war eine Sache schwerer Verantwortung und iiberdies
eine auBerordentliche Belastung der stidtischen Finanzen. Hiezu kam das
Unzihlbare, wodurch auch der Einzelne in Anspruch genommen wurde.

Aber die Stadt war seit 1424 von dem Plane des Konzils verstindigt und
konnte sich vorbereiten. Sie konnte insbesondere in Konstanz alle notige
Information holen; daB sie dies tat, zeigt die im Konzilienbuch des Rates
eingetragene Datlegung iiber den Betrieb jenes Konzils.

Den Obliegenheiten gegeniiber standen die gewaltigen Vorteile wirt-
schaftlicher Natur, die der Stadt aus der Anwesenheit des Konzils erwuch-
sen und an die man in Basel natiirlich sofort, und vielleicht mit Uber-
schitzung, dachte, sowie die zur Zeit gar nicht zu ermessenden geistigen
Einwirkungen. Abgesehen von dem einzigartigen gegenwirtigen Ruhme:
das Konzil trug den Namen Basel in alle Welt.

Dieser ganze Apparat einer ausgedehnten und eigenartigen Geschiifts-
besorgung war fiir die Basler Bevolkerung ein Gegenstand nicht geringen
Erstaunens, wenn sie sich des einférmigen Lebens erinnerte, das sonst in
diesen Klostern waltete. Jetzt war hier ein unaufhorliches Kommen und
Gehen von Fremden, ein Reden und oft Schreien in allen Zungen. Die
Portale der Kirchen wurden nie leer von Anschligen, in denen Sitzungen
angesagt wurden, sowie von Zitationen und Monitorien; bei Plakaten
letzterer Art standen oft Bewaflnete, durch die zitierende Partei zur Bewa-
chung des Anschlags aufgestellt.

Auch der Gang der Versammlungen selbst bot des Verwunderlichen und
Ungewohnten die Fiille. Ein einzigartiges Schauspiel schon dieses Debat-
tieren beinahe zwei Jahrzehnte lang, ohne Aufhoren, in Kommissionen,
Deputationen, Generalkongregationen, Sessionen. Auch abgesehen von
Ungeheuetlichkeiten, wie die Reden in der Diskussion mit den Béhmen
waren — Palomars Rede dauerte drei Tage, die Replik des Johann Rokyzan
vier Tage, und Johann von Ragusa setzte seine Widerlegung durch acht
Tage hindurch fort —, war diese alle Sitzungen erfiillende Weitschweifigkeit,
diese Freude am Wort, an der Theorie etwas Erstaunliches.

Der Gegensatz hiezu dann in denselben Versammlungen der wilderregte
Streit. Die Zwietracht der Nationen vor allem trat zu Tage in den endlosen
Rang- und Sitzstreitigkeiten zwischen Englindern und Franzosen, Burgund
und Bretagne, Burgund und Deutschland. Diese Hindel waren es, die das
Weihnachtsfest 1433 storten, ohne Riicksicht auf die Anwesenheit des
Kaisers, die am Palmsonntag 1435 die Prozession unmdoglich machten; als
im November 1435, wieder um eines Rangstreites willen, zwei spanische

74

"""""




Bischofe einen englischen Prilaten im Miinster von seinem Stuhle warfen,
kam es zwischen den Anhidngern und Dienern der Streitenden zu einer
Priigelei; der skandalése Vorfall hatte zur Folge, daB drei Tage in allen
Kirchen Basels Interdikt war.

Die Erginzung zu diesem Bilde, das die Versammlungen boten, waren
die zahlreichen Schauspiele und Veranstaltungen, die immerfort die Ge-
schifte des Konzils begleiteten und unterbrachen, und durch die ein eigent-
lich festliches Element zu dem sonst schon vorhandenen Reichtum des
Konzilslebens hinzutrat. Es waren Akte und Zeremonien aller Art, die sich
im buntesten Wechsel ablésten; ihre Begleitung, das Glockengeliute,
scheint unausgesetzt feierlichen Klanges tiber der Konzilsstadt zu schweben.
Das Schauspiel war schon bisher ein michtiges gewesen, jetzt wurde es noch
umfassender. Zahlreiche neue Bezichungen und Erscheinungen traten zu
der Fiille, die schon da war. Neben der Welt der Kirche tat sich die Welt
des Reiches auf.

Das Wichtigste in dieser Beziehung war, daB Sigmund in Basel den
Reichstag um sich versammelte. Am 25.Oktober hatte er ihn auf den
30.November einberufen; da nur Wenige dem Rufe folgten, erging am
8.Dezember eine neue Ladung auf 6. Januar 1434, und zu diesem Termin
trafen Fiirsten, Rite und Stiddteboten in groBer Zahl hier ein.

Auf die Arbeiten dieses Reichstages, die hauptsichlich den Husitenange-
legenheiten und dem schwibischen Landfrieden galten, ist hier nicht ein-
zugehen. Sie waren umfassend genug; aber neben jhnen nahmen noch
andere Dinge den Kaiser in Anspruch. Mit dem Konzil hatte er zu vet-
handeln iiber die Frage der Prisidentschaft, iiber Rangstreitigkeiten, {iber
die Ubergriffe des Konzils in den Bereich staatlicher Gewalt u.a.m. Hiezu
kam eine gehiufte Menge sonstiger Geschifte aller Art, weltlicher und geist-
licher, politischer und administrativer, die Erledigung finden sollten. Ver-
gegenwirtigen wir uns den Umfang und den steten Wechsel dieser Verrich-
tungen, dazu die alles erfiillende Personlichkeit Sigmunds selbst, so erhalten
wir in der Tat das Bild einer erstaunlich bewegten Zeit. Im Johanniter-
hause und zu Predigern und wo sonst sich der Kaiser in Geschiften betreten
lieB, ging es unruhig zu, und dabei klagten viele, daf3 sie zu keinem Ziele
kimen. « Wer hie zu Basel nit sin muf3 und nit fast ernstlich hie zu tun hat,
der bleibe im Frieden daheim» schrieb der Frankfurter Gesandte nach Hause.

Neben die Geschifte traten groBe und kleine Szenen und Zeremonien
in Fiille. Auch an diesen witd offenbar, wie sehr sich der Schauplatz er-
weitert hatte.

Die Anwesenheit des Kaisers in den Konzilsdeputationen wurde freilich
auBen kaum bemerklich; um so mehr sein feierliches Thronen in den all-

7]




gemeinen Versammlungen im Miinster, wo er Krone und kaiserliches
Gewand trug, Reichsapfel, Szepter und Schwert von seinen Fiirsten neben
ihm gehalten wurde. So insbesondere in der Session vom 26. April 1434,
in der die Zulassung der pipstlichen Prisidenten verkiindet und damit auch
der letzte Streit zwischen Papst und Konzil beglichen wurde. Es war dies
die glinzendste aller Sessionen; hundertfiinf Mitren tragende Prilaten,
darunter elf Kardinile und drei Patriarchen, waren neben einigen Hundert
sonstigen Konzilsvitern, Fiirsten und Herren in ihr anwesend.

Jetzt sah man auch am Weihnachtstage, frith um ein Uhr, den Kaiser
vor dem Altar des Miinsters stehen, das blanke Schwert in der Hand, und
den Gesang des Weihnachtsevangeliums anstimmen; ebenso eindriicklich
war der Anblick, da er am Griindonnerstag 1434 bei den Johannitern
dffentlich kommunizierte; «Gott gebe, das im und aller kristenheit niitze
sie», meinte einer der Anwesenden.

Den frohlichen Sigmund hinwiederum, den Freund der Frauen und det
Feste, finden wir bei den Turnieren, die Ende Dezember 1433 und in der
Fastnacht 1434 auf dem Miunsterplatz abgehalten wurden; an sie schlof3
sich gewohnlich Bankett und Ball im Hause zur Miicke; da sah man die
schonen Frauen Basels, die einen mit weiten goldenen Halsketten oder mit
Perlenschniiren geschmiickt, die andern in goldgezierten Hauben, deren
lange Zacken bis auf die Brust herabreichten. Die Herren waren gekleidet
in Goldtuch und Seide und trugen an den Giirteln Glocklein, die beim
Tanze so laut klangen, dal man daneben die Instrumente kaum horte.
«Und immer war der Kaiser dabei.»

Weiterhin die Zeremonien voll kaisetlicher Wiirde, wie die Belehnungen
des Matkgrafen von Baden und des Herzogs René von Anjou, auf einer
Estrade vor dem Miinster, oder die ebenda vollzogene Investitur des
Bischofs von Bamberg. Natiitlich schlug der Kaiser in Basel auch Ritter:
den Venezianer Gesandten Giovanni Francesco Capodilista am §.Februar
unmittelbar nach der Session, in der die Adhirenz Eugens verkiindet worden
war; bei andern Anlissen «den Hofmeister von Bern, den Stiissi von Ziirich
und ander vil buren, das dem adel nit wol geviel».

Die Gesandtschaft Sultan Murads, die dieser, nachdem er in Ungarn
eingebrochen, zur Wiederherstellung des Friedens an Sigmund abgeordnet
hatte und die vor ihm in Basel erschien, war jedenfalls das ungewdhnlichste
dieser Schauspiele; sie iiberbrachten dem Kaiser als Geschenke zwolf Pferde
von schonster grauer Farbe, zwolf goldgewirkte Ticher, zwolf Wurf-
maschinen, zwolf reichgekleidete Jiinglinge, zwolf silberne Kriige usw.

Fiir uns von Wichtigkeit ist die Wirkung aller dieser Dinge auf die Stadt.
Es handelte sich um Vorginge, die fiir den einzelnen Biirger wie fiir die

76




Gesamtheit und die Behérden unvergeBbar sein mufBten, abgesehen von
der groBen Arbeit und den sehr erheblichen Kosten, die sie verursachten.

Wie das Konzil in seiner Gesamtheit denkwiirdig ist, so hat die persén-
liche Anwesenheit, das Zusammentreffen zahlreicher bedeutender Minner
an diesem einen Orte einzigartigen Reiz. Wir miissen darauf verzichten, die
lange Reihe dieser Namen hier zu geben, und nennen aus ihr nur den in
Basel bekanntesten, Enea Silvio Piccolomini.

Er kam am 15. April 1432 nach Basel, im Gefolge des Kardinals Capranica.
Zum Schreiber des Konzils ernannt, begleitete er im Oktober 1432 den
Bischof Nikodemus von Freising zum Frankfurter Kurfiirstentag, kehrte
von diesem bald wieder nach Basel zuriick und blieb hier, bis er im Sep-
tember 1433 mit dem Bischof Bartholomius von Novara die Stadt verlieB3.
Abgesehen von der raschen Durchreise im Juni 1435, auf dem Wege zum
KongreB in Arras, betrat er Basel erst wieder im Frithjahr 1436 und blieb
nun hier, mit Ausnahme einet Reise nach Wien im Sommer 1438; im
November 1442 verlieB er Basel und das Konzil endgiiltig, um in die Dienste
Konig Friedrichs zu treten.

Beim Konzil arbeitete Enea als Skriptor, dann als Abbreviator; er gehorte
der deputatio fidei an und war Mitglied des Zwolferausschusses. Aeneas von
Siena ist der Name, mit dem er in den Akten genannt wird.

Dies seine amtliche Stellung. Daneben finden wir ihn mitten im muntern
und ausgelassenen Treiben des Schreibervolkes, keinen Genulf3 meidend,
Haupt eines Freundeskreises, der ihm Basel zu Athen machte, den er als seine
Akademie pries. Nicolaus Amidanus, Pivani, Pietro da Noceto, Julianus
Romanus waren diese Genossen, die meisten gleich ihm Sekretire; auch
Ludovicus Pontanus trat ihm nahe; neben diesen Italienern erscheinen auch
Deutsche, ein Johann Steinhof und ein Arnold, in der Gesellschaft. Zuerst
in diesem Zirkel glinzten Geist und Kunst des Enea, wutde seine Poesie,
seine Beredsamkeit, der elegante Reiz seines Lateins bewundett. Hier in
Basel begegnen wir den Anfingen der Wirkungen, die sich dann gewaltig
steigerten, und kraft deren er als Apostel des Humanismus in Deutsch-
land gilt.

Die Erginzung hiezu war sein Studium des ihn umgebenden Landes und
Volkes. Er scheint in Basel deutsch gelernt zu haben; hier und auf den
Reisen dieser Jahre gewann er eine Vorstellung des Landes und ein Bild
der Landschaft, ging er den Stimmen, der Verschiedenheit ihrer Dialekte
nach. In diesen Studien und Beobachtungen, in det Rechenschaft, die er
sich selbst dariiber ablegte, erwuchs ihm die Anschauung von Deutschland,
die dann so oft in seinen spiteren Werken durchbricht. Abet nicht deutsches
Wesen allein wollte er kennen lernen. Als der Camaldulenser Hieronymus,

77



der Bekehrer der Litauer zum Christentum, in Basel sich aufhielt, suchte
ihn Enea in seiner Zelle bei den Karthdusern auf, um genauen Bericht
tiber jenes Land und Volk zu erhalten; die Bekanntschaft mit einigen
Franzosen, an die er beim Konzil geraten, veranlaB3te ihn, sich die Geschichte
der Franken anzusehen. Mit uneingeschrinktem Interesse nahm er jede
neue Erscheinung auf, und sein kiinstlerisches Bediirfnis lie die Beobach-
tung sofort zur Darstellung werden. In dieser Weise ist er auch dazu
gelangt, die Konzilsstadt Basel selbst zu schildern. Zu zweien Malen, 1433
und 1438, und diese beiden Beschreibungen gehéren zu den schitzbarsten
Quellen unsrer Geschichte. Hier liegt ihre Bedeutung darin, dal} sie die
personlichen Beziehungen des Enea zum Konzilsort und dessen Bewohnern
vergegenwirtigen. Hinter der Schilderung so vieler Einzelheiten steht sicht-
bar der Verkehr des Autors mit den Menschen, und dal} einige tadelnde
Bemerkungen tiber Basler Eigentiimlichkeiten, die Enea in der ersten Be-
schreibung anbrachte, ihm in der Biirgerschaft tibel vermerkt wurden, ja
seinen Weggang notig machten, scheint aus einer Stelle des spiatern Werk-
chens sich zu ergeben.

Wir wiirden gerne mehreres von solchen personlichen Beriihrungen
erfahren. Aber die Zeugnisse sind selten. So ist auf die Beziehungen des
Johann von Ragusa zu den Predigern zu verweisen. Namentlich aber kommt
die Karthause in Betracht.

Dieses abseits liegende, vom Lirm des Konzils nicht beriihrte Kloster
eignete sich in hohem Grade dazu, Einzelnen einen Verkehr hoherer Art zu
ermoglichen. Die Karthause war zu jener Zeit das jiingste, zugleich das
innetlich vornehmste Kloster in Basel. Sein Prior, Albert Bur von Utrecht,
vertrat die Gemeinschaft in vorziiglicher Weise. Die Gebiulichkeiten waren
noch unfertig und boten die mannigfaltigste Gelegenheit zur Munifizenz.

Man hat den Eindruck, daB einzelne Konzilsherren sich wie verpflichtet
tiihlten, an der gastlichen Konzilsstadt Vergeltung zu iiben, und dies am
schonsten hier in der Karthause tun zu konnen glaubten. Wir finden eine
so eifrige Betdtigung dieser Art, daB spiter in der Erinnerung der Ménche
die Jahre des Konzils als eine glinzende, unvergleichliche Zeit lebten.

Als Kardinal Cesarini im Februar 1435 mit der Entwerfung umfassender
Reformvorschlige beschiftigt war, suchte er fiir diese Arbeit die Stille der
Karthause auf. Der Kardinal Otto von Katalonien verfalte fiir die Kar-
thiduser einen Mondkalender und erklirte seinen Gebrauch dem ganzen
Konvente. Alljihrlich am Griindonnerstag fand sich Bischof Aymo von
Grenoble driiben ein und wusch den Briidern die Fii8e. In so ansprechender
Weise tritt uns dieser Verkehr entgegen; seine duflern Dokumente waren
die reichen Leistunger fiir Bau und Ausstattung des Klosters. An der Sakri-

78




stei, den Kreuzgingen, einzelnen Zellen, an Altardecken, Bildern, Kande-
labern, Biichern haftete das Gedichtnis dieser Benefaktoren, der Kardinile
Cervantes, von Arles, Albergati, von St.Eustach, der Bischéfe von Wot-
cester, von Vich usw. Das Schonste waren die Glasgemilde in den Kreuz-
gingen; durch eine Scheibe sich hier ein Denkmal zu sichern, scheint unter
den Prilaten zum guten Ton gehort zu haben, und es entstanden jene in
reichster Bilderpracht glithenden Fensterreihen, die als Schmuck der ernsten
Kirchhofe und Wandelginge das Andenken einer grofen Zeit noch lange
festhielten. Auch als Ort der Bestattung war die Karthause bevorzugt; sie
wurde zur Hiiterin der Griber der Bischofe von Rochester, Worcester,
Utrecht, Como, des Kardinals von St.Eustach und vieler anderer, deren
stille Anwesenheit von nun an die Welt der Monche bereicherte.

Klerus

Weithin gelagert und in den mannigfaltigsten Formen breitet sich das
Basler Kirchenwesen vor uns aus.

Der Klerikerstand, die milicia clericalis, die groie Gesellschaft der Ton-
surierten, nicht Geburts- sondern Berufsstand, ist die «Pfaffheit», von der
Gesetze und Urkunden reden. Um diese Gesamtheit handelt es sich bei
der Festsetzung der Sondetrechte und Freiheiten, bei den Verhandlungen
iiber Reform, bei Zusammenkiinften wie detjenigen von 1409, in der die
Anerkennung Papst Alexanders ausgesprochen wutde. Adressierungen gro-
Ber kirchlicher Mandate an « Abte, Prioren, Propste, Dekane, Archidiakone,
Kanoniker, Kirchrektoren, Altaristen, Guardiane, Lektoren, Priceptoten,
Commendatoren, Regularchorherren, Priester, curati, Vikare, Kleriker zu
Basel» nennen die Hauptvertreter der Masse. 7

Diese «geistlichen Personen» sind. die Verwalter des Uberirdischen, sind
durch Chordienst, Altardienst und Fiirbitte die Vermittler zwischen Gott
und dem Volke. Sie gelten darum als die Auserwihiten der Einwohner-
schaft und fithlen sich zugleich als Glied einer groBen, weit tiber die Stadt
hinausreichenden Gemeinschaft. So bilden sie eine von allem ausgesonderte
Gruppe; sie wollen unberiihrt bleiben von Lasten und Geschiften und
sollen weltlichem Wesen gar nicht geniigen kénnen, daher sie, gleich den
Frauen, dem Schutze der frommen Ritter befohlen sind, keines der hoch-
stiftischen Amter bekleiden konnen, vor dem Stadtgericht eines Vogtes
bediirfen und dergleichen mehr.

Ein groBer Teil dieser geistlichen Einwohnerschaft lebt hinter Mauern
verschlossen, in den Klostern, und wird selten sichtbar. Das sind die Reli-
giosen, die Ordensleute, M6nche und Nonnen.

79



Thnen gegeniiber steht und beschiftigt uns hier zunichst der eigentliche
Klerus, der sich, ohne Schaden fiir seinen Standescharakter, tiglich iiberall
mitten im profanen Leben bewegt.

Zum Wesen des Klerus gehort, daB3 er in den wenigsten Fillen theolo-
gisch geschult ist, iiberhaupt selten hohere Bildung besitzt. Der Durch-
schnittskleriker hat meist nur die Lateinschule durchgemacht und im besten
Fall einen artistischen Grad erlangt.

Auch sind keineswegs alle Kleriker zugleich Priester. Manche begniigen
sich mit den niedern Weihen und sind somit nicht zum Zolibat verpflichtet.
Dabher die oft uns begegnenden clerici conjugati. Sie verlangen nicht mehr,
streben iiberhaupt nicht nach hohen Dingen und wahren sich die Méglich-
keit der Riickkehr in den Laienstand. Erst die Priesterweihe gibt dem Kleri-
ker die innere unverlierbare Befihigung zur Ausiibung der Kirchengewalt,
zur Darbringung des MeBopfers, zur Spendung der Sakramente.

Ziel fast aller Kleriker ist die Pfriinde, weil sie ein Kirchenamt trigt und
Okonomischen Wert hat. Sie besitzt Gerite, Biicher, Zinse, Hiuser usw.
Sie gibt einem Leben Halt, sie ernihrt, sie bietet Versorgung. Es sind spre-
chende Vorginge, wie der Stadtschreiber Kiinlin auf seine alten Tage Kle-
riker wird und nach den Sorgen und Anstrengungen der langen Amtsarbeit
die Stille einer Kaplanei in der Heiligkreuzkapelle aufsucht; oder wie bei
der Teilung des Eptingischen Erbes 1456 Hartmann zurticktritt und seinen
Bridern die groBeren Teile 146t, weil er wohlbepfriindet ist und sein Aus-
kommen hat, wihrend sie die Familie emporbringen sollen. Die Pfriinde
ist die erwiinschte Grundlage klerikaler Titigkeit. Wer dem Altare dient,
soll vom Altare leben; ohne Zeitliches kann das Geistliche nicht gedeihen;
je besser und nahrhafter die Pfriinde ist, um so reichlicher kann auf ihr
Gott gedient werden.

In unzihligen Fillen sehen wir aber den Kleriker sich gar nicht mit einer
Pfriinde allein begniigen, sondern ehrgeizig und habsiichtig ihrer mehrere
begehren und neben einander besitzen.

Aberandrerseits sind auch nicht alle Kleriker bepfriindet. Die Zeugenreihen
der Offizialatsurkunden zum Beispiel oder die langen Listen der Bewerber
um ein vom Rate zu vergebendes Benefiz zeigen uns stellenlose Kleriker
in Menge. Wie zahlreich jederzeit die Bediirftigen und Darbenden in diesem
Kreise waren, verraten auch gelegentliche Erwihnungen: die armen Priester,
die bei der reichen und gutherzigen Adelheid Bidermann an die Kost gehen
diitfen; oder diejenigen, unter welche die vom Klingentaler Kaplan Schlatter
hinterlassenen Kleider verteilt werden und dergleichen mehr. «Kein drmer
Vieh auf Erden ist, als Priesterschaft, der Nahrung gbrist», sagt Sebastian
Brant. Allezeit gibt es Kleriker, die von der Schule weg nicht sofort zu

8o




einem Benefiz gelangen, sondern in einem unsteten ambulanten Leben zu
clerici vagabundji, zu fahrenden Scholaten wetrden. Viele gehen dabei untet,
bringen dem Stand keine Ehre. Einzelne aber finden den Weg zum groBen
kirchlichen Gliicksmarkt in Rom und etlangen dort einen Posten bei einem
Prilaten oder die Provision auf eine Pfriinde.

Der Kleriker ist nirgends ein Fremdling, er kann iiberall zu Hause sein.
So kommt es, dal neben den Eingeborenen sich unaufhérlich auch solche
herandringen, die von drauen gekommen sind. Eine buntgemengte Masse -
von Pfaffheit offenbart damit die Weite und die Einheit der kirchlichen Welt.

Die kleinste Gruppe innerhalb des stddtischen Klerus bildend, kénnen
die Pfarrer doch als seine Ersten und Wichtigsten gelten. Sie sind bleibend
angestellt. Sie sind die regelmiBig und am sichtbarsten wirkenden Vertreter
der Kirche, die durchaus Unentbehrlichen. Nicht als Diener der Gemeinden
stehen sie da, sondern als Verwalter des Kirchenamtes. Auch nicht das
Priestertum, die selige mystische Einsamkeit vor dem Altar, ist’s was sie
auszeichnet, sondern die Gewalt des Parochieherrn. Thre Wohnung ist wo-
moglich in unmittelbarer Nihe ihrer Kirche. In den Sprengeln, bei deren
Kleinheit jeder einzelne ihnen nahe ist, konnen sie Hirten und Viter sein, ist
ihnen die Leitung der Seelen und damit die « Kunst der Kiinste» anvertraut.

Freier, selbstindiger, als reine Gemeindepfarreien stehen St. Martin und
St. Theodor da; sie gleichen sich in ihrer Entwicklung durchaus.

Der Patronat beider Kirchen stand urspriinglich, durch die Schenkung
Bischof Burchards, dem Kloster St. Alban, seit 1259 (vollstindig seit 1314),
der Patronat von St. Theodor dem Domstift zu. Kraft dieses Rechtes wihlten
Konvent und Kapitel die Pfarrer und prisentierten siec dem Bischof (fiit
St. Martin dem Bischof von Basel, fiir St. Theodor dem Bischof von Kon-
stanz) zur Investitur. Diese Pfarrer, meist vornehme Herren, versahen iht
Amt kaum je in eigener Person. Sie behielten die Wiirde, den Hauptteil der
Einkiinfte, die rechtliche Vertretung; fiir Besorgung der Geschifte selbst
hielten sie sich untergeordnete Kleriker als Vikare oder Leutpriester, die
sie besoldeten.

Ein anderer Orden der Friihzeit, die Karthause, faBte in Basel Ful3 erst
zu Beginn des 15. Jahrhunderts. Bei dieser Niederlassung wurde 1404 auch
die Frage der Parochierechte geregelt: die Karthiuser sollten gleich andern
Parochianen den Pfarrzehnten entrichten; sie dutften niemandem auBerhalb
des Klosters die Sakramente geben; sie durften jedermann ein Grab bei
ihnen gewihren unter Vorbehalt der Rechte der betreffenden Gemeinde-
kirchen auf Prisentation und Quartt.

7Zu wirklichen Konflikten kam es erst seit dem Auftreten der Mendi-
kanten (Batfiier, Dominikaner, Augustiner).




Das diesen Monchen gesteckte Ziel war, in Demut und Armut das ur-
spriingliche christliche Leben so vollstindig als méglich zu erneuern; sie
strebten aber nach diesem Ziel nicht im Leben klosterlicher Stille, sondern
mit entschlossenem und vetlangendem Hinaustreten in die bewegteste Welt.
Diese Welt betrachteten sie als ihr Gebiet. Sie wulB3ten nichts von Gemeinde-
grenzen, waren frei von jeder lokalen Kirchengewalt. Mit einer unvergleich-
lichen begeisterten Kraft der Hingebung wie der Anziehung erschienen sie
allenthalben als Eroberer, stellten sich dem Papsttum als die titigste Mann-
schaft fiir Ausbreitung seiner Macht und Bekimpfung der Hiresien zur
Verfigung.

Daf3 das Volk ihnen seine Gunst schenkte, ist natiirlich. Thre Aufgabe
wart, nicht sich selbst zu leben, sondern der Allgemeinheit. Sie selbst waren
zumeist aus der Masse der niedern Bevolkerung hervorgegangen. Thr Wan-
dern, ihr Gabenheischen fiihrte sie {iberall hin, machte sie jedem bekannt
und vertraulich.

Aber auch die Opposition des Pfarrklerus ist zu begreifen. Ein Streit
begann, der nie mehr zur Ruhe kam, vielmehr mit der allgemeinen Ent-
wickelung des Lebens sich immerfort steigerte.

Klioster

Der Klerus erscheint als allgegenwiirtig. Trotz seinem Anspruch auf
einen iiberweltlichen Wert lebte er, am GroBten wie am Kleinsten beteiligt,
mitten in der Welt.

In den Klostern dagegen barg sich eine aus der Gesellschaft ausgeschie-
dene Bevolkerungsgruppe. Weil sie Masse machte und in ihrem Gegensatze
zur Welt in feste Formen gefalB3t war, konnte sie als eine Hauptvertretung
kirchlichen Wesens gelten. Aber zum Klerus zihlten diese Religiosen im
Grunde nicht. Sie waren kein Volk von Geweihten, hatten keine Priester-
gewalt. Solche Gewalt und Weihe konnte bei einzelnen hinzutreten; das
Entscheidende waren hier die Geliibde und die Klausur.

Unter bestimmter, von der hochsten Kirchengewalt approbierter Regel,
die den ganzen Menschen sich untertan machte, standen hinter den Mauern
des geschlossenen Klosters, von der Welt und ihren Leidenschaften unbe-
rithrt, diejenigen beisammen, die in lebenslinglicher Erfiillung jener drei
feierlichen Geliibde der Armut, der Keuschheit und des Gehotrsams nach
hoherer christlicher Vollkommenheit strebten.

Auch der Klerus hatte seine Unabhingigkeit vom Stidtischen und eine
ideale Heimat, die iiber den Ort seiner Anwesenheit weit hinausging. Bei

82




den Klostetleuten stand diesem Orte nicht nur die eine GroBe der allum-
fassenden Kirche gegeniiber, sondern auch noch die mannigfaltige Kraft
einzelner, nach eigenen Gesetzen herrschender Verbiande: der Orden.

Der alte ruhmreiche Benediktinerorden hatte hier im Jahte 1083 das
Kloster St.Alban geschaften. Gegenstiick dieser Griindung war diejenige
der Karthaus im Jahre 1401; auch in iht noch baute sich einer der alten
Otden ein Haus in Basel. Dazwischen erhoben sich die Niederlassungen der
Mendikanten: der Barfiier 1231, der Prediger 1233, der Augustiner 1276.
Otrganisatorisch mit diesen verbunden, aber im Wesen von ihnen unabhén-
gig erscheinen die Kloster der sogenannten zweiten Orden der Mendikanten,
die Weiberkloster, von denen Gnadental seit 1266, St.Klara seit 1279 dem
BarfiiBerorden, Klingental seit 1274 und St. Maria Magdalena an den Steinen
seit 1304 dem Predigerorden unterstellt waren. Aus der alten Zeit stammte
auch das Kloster St. Leonhard, mit den gleich den Predigern und Augusti-
nern durch die sogenannte Augustinerregel beherrschten regulierten Chor-
herren. Solche lebten auch in den beiden Niederlassungen der Antonier, deren
iltere, in der St.- Johanns-Vorstadt, schon zu Beginn des 14. Jahrhunderts
bestand; das zweite Haus entstand 1462 an der Rheingasse in Kleinbasel
auf dem alten Ziegelhofe der von Hiltalingen. Das am wenigsten bezeugte
in der Basler Klosterwelt waren die Ritterhiuser der Johanniter und der
Deutschherren.

Das Zusammenwirken dieser Finzelheiten mit dem Allgemeinen bildet
die Geschichte des Basler Klosterwesens.

Jedes der Kloster gehort einem groBen Verwaltungsbezirke seines Ordens
an: der Kluniazenserprovinz Alamannia, der Nation ElsaB in der Domini-
kanerprovinz Teutonia, der Kustodie Basel in der oberdeutschen Minoriten-
provinz, der rheinisch-schwibischen Provinz der Augustiner, der Ballei
ElsaB der Deutschherren, dem GroBpriorat Heitersheim in der deutschen
Zunge der Johanniter.

Die Korrespondenzen und Meldungen, die zwischen dem Kloster und
der Provinz- oder Ordensleitung hin- und hergehen, die Besuche der Visita-
toren, die Reisen halten das Gefiihl solchen Zusammengehorens rege. Jeder
junge Johanniter hat sein Noviziat auf Rhodus durchzumachen; wiedet-
holt reisen die Basler Komthure, z.B. 1517 Peter von Englisperg, dorthin
zum Kampfe wider die Tiirken. Auch auf andere Weise macht der Orden
seine Rechte geltend. Etwa in jahtlichen Kollekten, wie die Antonier zu
tun pflegten. Oder in der Erhebung regelmifiger Beitrige der Kloster an
die Ordenskosten. Am michtigsten in groBen Versammlungen. Das Mainzer
Provinzialkapitel der Benediktiner freilich, das im Juni 1435 hier gefeiert
wurde, kam des Konzils wegen; nur die Mendikantenkldster Basels zogen

83




die Kongtesse heran, in denen die Vertreter der Provinz oder des ganzen
Otdens iiber Verwaltung, Zucht, Studium usw. zu beraten und zu beschlie-
Ben pflegten. Solcher Provinzialkapitel haben in unserm Zeitraume bei den
Augustinern zwei, bei den Predigern zehn, bei den Barfiilern zwanzig in
Basel stattgefunden. Ihnen gegentiber standen, durch universale Beteiligung
und Wichtigkeit der Verhandlungen ausgezeichnet, die Generalkapitel;
diese groBen Darstellungen der Ordensmacht haben die Augustiner im
Jahre 1350, die BatfiiBer 1454 und 1472, die Prediger 1473 hier erlebt.
Wenn dabei auch die Stadt mit Beitrigen half, so war die Aufgabe doch eine
schwere, so daf} die Kloster jeweilen freiwillige Gaben sammelten, in mog-
lichst weitem Gebiet und unter AblaBverheiBungen des Papstes, des Ordens-
generals und der beteiligten Bischofe. Zum Provinzialkapitel der Prediger
1508 lieh der Basler Heinrich David sein Silbergeschirr.

Was an solchen Kapiteln zur Verhandlung kam, zeigt uns die ganz sin-
gulire Kraft und Klarheit dieser Ordensorganisationen. Die Tatigkeit eines
Jahres wird auf einen Punkt gesammelt und erwartet Bestitigung, Weisung,
Erledigung. Ein ausgebildetes Rapport- und Kontrollsystem li63t die Obern
alles wissen, was irgendwo im Orden geschieht, und erwigen, was geschehen
soll. Mit Staunen lesen wir, wie in Cluny die Visitatoren iiber Bauten im
Basler Kloster, die Ausgelassenheit der Nonnen von Feldbach, die Armut
Isteins usw. berichten und die Definitoren dariiber Beschliisse fassen, und
wie zur selben Zeit an einem andern Orte der Predigergeneral gleichfalls
jedes Detail seines weiten Reiches beachtet; Vorfille in den Konventen,
Fihigkeiten und Verhalten einzelner Briider, Kleinigkeiten wie die Zu-
weisung von Zellen im Predigerkloster zu Basel und dergleichen meht
werden behandelt in buntem Wechsel mit den allgemeinsten und sublimsten
Angelegenheiten; die Griindungsgeschichte der Karthause zeigt aufs leben-
digste, wie ein solcher Orden in der Stadt FuB faBt, wie zunichst alles
Ordenssache ist und das Lokale noch véllig zuriicktritt.

Dabei ist uns eindriicklich der Zustand allgemeiner Heimatberechtigung
des einzelnen im ganzen Ordensgebiet.

Als das Wichtigste aber hat zu gelten, daB aus der Ordenszugehorigkeit
dem einzelnen Religiosen Aufgaben erwachsen konnen, die ein Konvent
niemals stellt. Auf diesem Wege wird mancher fiir uns bekannt, ja bedeutend,
der als Monch uns gleichgiiltig bleiben wiirde. Schon die Verwendung ein-
zelner Prioren der Karthaus, der Augustiner, des Albanklosters als Visita-
toren oder Definitoren ihrer Orden hebt sie auf eine hohere Stufe; der Prior
‘Theobald von St.Alban wird Kimmerer von Cluny in Alamannien und
Lothringen, sein Nachfolger Ulrich von Bisel einer der zur Ordensreform
Deputierten, der Johanniter Hans zu Rhein Meister in deutschen Landen,

84




Johann von Basel 1359 Meister des Tertiarierordens der Franziskanet.
Solche Minner bringen ihrem Basler Hause Ruhm; aber sie sind nicht Vet-
treter dieses Konventes, sondern individuell ausgezeichnete Triger des
Ordensgedankens und der Ordensmacht.

Im Ganzen des stddtischen Lebens standen die Kloster als seltsame
Erscheinungen. Sie waren v6llig ausgesonderte Teile der Einwohnerschaft,
gebildet durch solche, die auch das Gewdohnliche nicht mehr nach freiem
Belieben taten, aber dafiir die Seligkeit eines hoheren Lebens in Askese, in
Besitz- und Beruflosigkeit, in steter Meditation und Gebetsiibung erfahren
sollten. Nicht nur in ihrer Entwicklung durch die Jahrhunderte, sondern
schon tagtiglich in ihren einzelnen Mitgliedern zeigten die Kléster neben-
cinander alle Moglichkeiten dieses Wesens vom Ideal des urspriinglichen
Klostergedankens bis zur rohen Verwilderung. Aber in jeder Form etwas
durchaus Abgeschlossenes, einen Gegensatz zum Erdenleben ihrer Um-
gebung.

Vor allem forderte eine solche Existenz den Vergleich mit dem Welt-
klerus heraus. Die Debatten dariiber, welcher Stand der vorziiglichere sei,
hatten schon frithe begonnen, und im allgemeinen war man zunichst ver-
sucht, die Monche, diese « Kinder Gottes», im Rang iiber die Weltgeistlichen
zu stellen, den guten Monch fiir den wahren und vollkommenen Christen zu
halten. Aber so iiberzeugt man auch sein mufite von der stirker bindenden,
das ganze Leben ergreifenden Gewalt des Klosters, von der unvergleichlich
schwereren Last dieser Geliilbde — so da zum Beispiel der Domkaplan
Fatzman sagen konnte: wo ein Weltpriester etwas gelobt gegen Gott oder
die Welt, so hat’s ein Ménch zwiefiltig geloben miissen —, und so unbestreit-
bar die Klosterleute im Durchschnitte den Klerikern an Gelehrsamkeit
iiberlegen waren, so unniitz erschien doch das Leben hinter den Kloster-
mauern. Unniitz fiir das gemeine Wesen. Als Heynlin in die Karthause ging,
wurde er bitter getadelt, daBl er die Kanzel verlasse und Ménch wetde;
«er hitte niitzer mit predigen mogen sin». So redete man, weil es sich um
einen Mann wie Heynlin und um die Karthause handelte, der man schon
bei ihrem Entstehen in Basel vorgeworfen, daB3 ihre Briider niemandem
dienten als sich selbst. Andere Klosterleute mochten allerdings mit Predigen,
Beichtehoren usw. eine utilitas wenigstens dufletlich erweisen, handelten
aber damit dem eigentlichen Begriffe des Klosters zuwider.

Der Monch konnte glauben, durch das Monchsein fiir das eigene und der
Seinigen Seelenheil zu sorgen. Aber der Stadt und der Welt, auch der
Kirche, ging er verloren.

Vor allem haben wir uns die Bedeutung der Exemtion dieser KlOster
von aller lokalen richterlichen Gewalt klar zu machen. Die eximierten

85




Kloster waren der Hoheit und Jurisdiktion des Basler und des Konstanzer
Bischofs entzogen; sie waren befreit von der Entrichtung der Zehnten,
Steuern, Subsidien usw.; Delikte von Klosterleuten zu bestrafen war nicht
Sache des Bischofs sondern des Ordens, und auch dem Papste gegeniiber
konnte ein Kloster, z.B. die Karthause 1513, geltend machen, dal3 es seiner
Macht entzogen und nur dem Orden untertan sei, daher auch die pépstlichen
Kollekten nicht zu entrichten habe.

Dazu nun die Sonderstellung innerhalb der Stadtmauer, die den Hiuptern
des Gemeinwesens und seinen Biirgern zu denken geben mochte. Dieser
Grundbesitz, diese allverbreiteten Zinsrechte, dies unaufhérliche Ubergehen
von Geld und Gut in die Klostergewalt, das Verschwinden von Erbtochtern
und das Erléschen ganzer Familien im Kloster, wie der von Embrach im
Klingental, der zum Wind und der Tagstern im Predigerkloster, der elsissi-
schen Adelsfamilien von Sulzmatt und von Karspach im Klarakloster usw.
Die Kloster mochten Biirger heilen und waren doch unstidtische, fremde
Gemeinschaften. Dem Schutze des Rates stellten sie ihre apostolischen und
kaiserlichen Schutzbrife entgegen, der Kastvogtei des Rates Kastvogtei-
pritensionen der Herzége von Osterreich, den Aufforderungen zu titiger
Teilnahme an Leid und Last des Gemeinwesens ihre Privilegien, ihre Zoll-
und Steuerfreiheit, ihr Asylrecht. Und bei alledem lebten sie doch mitten im
stidtischen T'teiben und von allen seinen Kriften; sie wirkten oft bis ins
Intimste der Familien aus ihrer immer wieder sich schlieBenden Klausur
heraus, trieben Weinausschank und dergleichen mehr. Es ist zu begreifen,
dal} der Rat gelegentlich tiber diese Kloster klagte, mit denen er so «viel
bekiimmert und gemiihet werde».

Die zu allen Entbehrungen bereite Weltflucht des alten Anachoreten war
beim stidtischen Monch zur Befreiung von den Lasten der Welt und von
den biirgerlichen Pflichten geworden.

Wer ins Kloster ging, tat dies, um «darin Gott dem Herrn Tag und Nacht
in Reinigung und Demiitigkeit zu dienen, sein und der Seinen, sie seien
lebend oder tot, Heil zu schaffen». Es war ein Ausscheiden aus der Gesell-
schaft, ein Verlangen nach ungestértem Leben in Gott, in den meisten Fillen
eine Versorgung.

Einzelne AuBerungen verraten uns allerdings, daB zu Zeiten die Orden
die Werbenden waren. Wenn die Anmeldungen ausblieben, wenn Epi-
demien die Konvente dezimiert hatten, erging der Befehl an die Provinz-
beh6rden des Ordens, sich nach tauglichem Nachwuchs umzusehen und
diesen mit aller Klugheit cam omni diligencia, zum Eintritt zu bestimmen.

Im wibrigen mochte den Beteiligten selbst oft nicht klar bewuBt sein, auf
welcher Seite die stirkere Initiative war. Dem Kloster konnte der neue

86




Bruder, die neue Schwester alles Mégliche bringen: Geld und Gut und einen
weiten Verwandtenanhang. In der Regel aber wird es sich doch um Inter-
essen der den Eintritt Begehrenden gehandelt haben. Das Kloster bot sich
nicht an, sondern wurde gesucht. Aus Motiven, die natiirlich in jedem Falle
wieder andere waren, und die durch Formel und Utrkundenstil hindurch
zu erkennen oft unmoglich ist. Tiefe Empfindung und die Not einer Seele
verbergen sich gerne, und in der Ubetlieferung herrschen das rein Geschift-
liche oder gar das hohnisch Verzerrte. « Hat ein Edelmann ein Kind, das da
schielet oder hinkt, kropfig oder lahm ist, so gibt es eine Nonne oder einen
guten Monch», spottete der Barfiiler Pauli. Aber nicht nur Fiirsorge-
bediirftige wurden eingeklostert, nicht nur unreife, willenlose Geschépfe
ihrer Viter oder Vormiinder. Matronen, von allen Liisten und Leiden des
Lebens mitgenommen, und miide Greise duckten sich noch unter den
Schirm des Klosters. Auch fertige Minner werden Ménche wie der Rhein-
felder Stadtschreiber Ludwig Moser. Und nicht nur Laien. Der Domkaplan
Konrad Schlatter trat ins Predigerkloster, und jener Johann Hochberg,
der 1488 die Karthaus aufsuchte, war vorher Singer des Chorherrenstiftes
zu Nieder-Baden gewesen. Welche Erinnerungen mochten auf der Nonne
Katharina Berner im Klarakloster lasten, einer Jidin, die als Kind durch die
Familie Berner aus der Vertilgung ihrer Gemeinde gerettet, christlich ge-
macht und ins Kloster getan worden war; und wie heftig der Kampf zwi-
schen einzelnen und dem Kloster sein konnte, zeigt uns Anna von Ramstein,
Tochter des Freiherrn Rudolf. Weil sie aus der Zerriittung des Elternhauses
zu flichen versucht hat, wird sie durch ihren Vater erst eingekerkert, dann
1451 zum Eintritt ins Steinenkloster gezwungen; nach neun Jahren ent-
weicht sie auch hier, da sie es «ohne Lebensgefahr» nicht linger im Kloster
aushalten kann, wird aber ergriffen und zu St.Klara untergebracht; sie fleht
den Papst vergeblich an, sie Benediktinerin werden zu lassen; da flieht sie
1463 nochmals, wird wieder gefangen und neuerdings ins Steinenkloster
getan; hier bleibt sie nun und hier stirbt sie, nach dreiundsechzig Jahren
Klosterlebens, hochbetagt. Anmutiger ist das Bild der Anna von Randeck, die
sich am 4. Mai 1467 dem Gnadental iibergibt; in den Worten des Dichters, der
anwesend war, lebt sie heute noch, wie sie «lichelnden Antlitzes ins Kloster
eingeht, alle SiiBigkeiten der Welt und die T4uschungen der Liebe hinter sich
lassend, nackt aus diesem Meer an die seligen Gestade zu Christo flichend».

Immer aber ist eine solche Einklosterung ein ergreifender Vorgang, und
das leidenschaftliche Leben dieser Szene verrit sich oft schon in Worten,
die voll Tatsichlichkeit sind. Der Vater «stoBt» sein Kind in ein Kloster;
er «ergiebt es Gott dem Allmichtigen zu einer dienstbaren Tochter»; «das
allergenehmste Opfer ist dem Herrn, daB der Mensch ihm seine Jugend

87




opfete in einem bewihrten Orden». So dullern sich Gefiihle der Beteiligten.
Was hinzutritt, sind bestimmte Formen und Rechtsforderungen.

Vor allem ist personliche Freiheit Voraussetzung des Eintritts ins Kloster,
daher zum Beispiel Ulrich Stocker, der Karthiuser werden will, 1484 durch
den Grafen Hug von Montfort, oder Johann Pfister von Hallau, der Auf-
nahme ins Predigerkloster begehrt, 1485 durch das Schafthauser Heiliggeist-
spital der Leibeigenschaft entlassen werden.

Auch eheliche Geburt wird verlangt; ist der sich zur Aufnahme Meldende
unehelich, wie zu St. Leonhard Lienhard Grieb, im Klingental Walpurg von
Runs 1483, so mull er einen Dispensschein vorlegen.

Auf verschiedene Weise dagegen scheint die 6konomische Seite des Vor-
gangs angefal3t worden zu sein.

Dem Wesen der Sache war Beiseitelassen jedes Geldgeschiftes gemil.
Freier Hingabe an Gott entsprach freie Aufnahme um Gottes Willen. Was
dem Aufgenommenen zu leisten war, konnte aus den dem Kloster zuflie-
Benden Liebesgaben bestritten werden und war nicht erheblich, solange
mit der Askese im Kloster Ernst gemacht wurde. Von einem Einkauf ins
Kloster konnte also urspriinglich keine Rede sein, und diese Auffassung
findet sich auch spit noch ausgesprochen, z.B. in Erlassen des Prediger-
ordens im 15. Jahrhundert; ein Zuwiderhandeln wird mit den schweren
Strafen der Simonie bedroht.

Dem entspricht, da} in manchen Fillen, namentlich bei Armut des
Petenten, die Aufnahme tatsichlich ohne Entgelt gewihrt wurde. Aber be-
greiflich ist auch, dal Mode, Standesgefiihl, Stolz sich eine unentgeltliche
Aufnahme verbaten und daB die Kloster solcher Anschauung gerne folgten,
ja sie zur Regel werden lieBen. Uns ist sie bezeugt durch zahlreiche Urkun-
den, namentlich der Frauenkloster, die gleich Vertrigen das ganze Geben
und Nehmen regeln. Und deutlich nennen sie auch die Motive. « Damit
diese Tochter im Kloster um so besser besorgt sei, Dach und Gemach habe
und daher Gott um so ruhiger dienen und ihn inniglicher fiir ihre Eltern
und Vordern bitten konne», «damit sie dem Kloster nicht listig falle,
«damit sie nicht das Almosen esse, das andre Leute dem Kloster gegeben
haben», zahlen die Eltern dem Kloster eine Geldsumme, und gelegentlich
wird der Eintritt geradezu als Kauf einer Pfriinde bezeichnet. Zur Geld-
mitgift — die bald Kapital ist, bald Leibgedingzins — tritt eine Aussteuer an
Kleidern, Bettwische, ja Mébeln und Geriten; auch ihre Kleinodien bringt
die Aspirantin mit; nur die Gebetbiicher hat ihr das Kloster zu liefern.

Dem Eintritt folgt zunichst die Probezeit des Noviziates und erst dieser
die professio religiosa, d.h. die Ablegung der drei feierlichen Geliibde und
die Verpflichtung auf die Ordensregel.

88




Wihrend der Probezeit konnte der Novize wieder austreten, und mit
ihm ging auch seine Aussteuer wiedet aus dem Kloster — unter Vergiitung
der Kosten, die das Kloster mit ihm gehabt hatte —, sofern nicht bedungen
worden war, die Aussteuer erst bei der ProfeB einzuzahlen. Auch wenn der
Novize vor der ProfeB starb, sollte seine Aussteuer wieder zuriickfallen,
sofern nicht der Eintretende, wie z.B. Hieronymus Zscheckabiitlin 1487,
ausdriicklich hierauf verzichtet hatte. Doch war jene Regel nicht unwiedet-
sprochen.

Die Moglichkeit des Eintritts in ein Kloster war natiirlich nicht unbe-
schrinkt, die Frequenz nicht beliebig. Vermdgens- und namentlich Raum-
verhiltnisse gaben das MaB3. Am deutlichsten zeigt sich dies bei der Kar-
thause, wo eine festbestimmte Zahl von Einzelzellen bestand und eine Ver-
mehrung des Konvents nur geschehen konnte durch Vermehrung der Zellen.
Wer eine Zelle stiftete, stiftete damit einen Moénch. In andern Klostern
konnte man sich mit Anpassen und Ubetfiillen helfen, namentlich dann,
wenn das Abweisen eines Aufnahmebegehrens nicht «ohne groB3en Schande
und Argerung» moglich wat.

Wir nehmen somit wahr, dal3 nicht nur zwischen den einzelnen Kl6stern
starke Unterschiede in der Frequenz bestanden, sondern auch daf3 die Grofe
des einzelnen Konvents im Laufe der Zeit wechselte. Die Karthause besal3
zuletzt sechzehn Zellen, mit EinschluB detjenigen des Priors, wodurch die
Maximalfrequenz des Konventes gegeben war.

Aber es gab innerhalb dieser Klosterwelt wichtigere Varietiten als die-
jenigen der Frequenz.

Vor allem war unwidersprechlich, da die meisten Klster den urspriing-
lichen Klosterbegriff schon friih nicht mehr reprisentierten. Abgesehen
davon, was Entwicklung oder Entartung heiBen mochte, handelte es sich
vielfach um ein Hinaustreten in die Welt mit Predigt und Seelsorge. Bei
St.Alban und St.Leonhard war dies eine Folge des Besitzes stidtischer
Pfarreien, bei den Mendikanten aber geradezu Teil ihres Wesens und
Berufes. Diese Bettelmdnche nahmen iibethaupt in der Basler Klosterwelt,
wie allenthalben, eine von weitem erkennbare Sonderstellung ein; wie ver-
schieden von den iibrigen Orden waren sie in ihrer Tendenz, aber auch im
Temperament und in der Auffassung ménchischen Lebens. Dazu ihre vollig
unabhingige Stellung in den allgemeinen Kampfen der Kirche und inner-
halb der Stadt, z.B. 1317 beim Ungeldstreit, da sie dem michtigen Dom-
kapitel unbekiimmert entgegen und auf die Seite des Rates traten.

Dieser Lockerung klosterlichen Wesens gegeniiber hielt die Karthause,
das jiingste Kloster der Stadt, die alten Zustinde so rein und unverdorben
als moglich fest. Mit entschiedener, jedermann fiihlbarer Isolierung des

89




Klosters, das die Briider selbst als Einéde in der lauten stidtischen Pro-
fanitit bezeichneten; mit der vollkommenen Weltentsagung, der einfachen
innigen Devotion, der herben Demiitigung des einzelnen, die bis zur Ver-
sagung von Sarg und Grabschrift ging. Hier gab es keine Pfarreirechte,
keine Darreichung der Sakramente, iiberhaupt keine Titigkeit auBerhalb des
Klosters und fiir andre als Klostergenossen. Um niemanden kiimmerten
sich die ewig schweigenden Monche, niemandem dienten sie; wenn die
einen sie hierum tadelten und fiir unniitze Menschen hielten, priesen andre die
«hohe Niedrigkeit» dieser Religiosen, «die von aller Gemeinschaft mit Men-
schen abgesondert gleich Adlern auf steiler, unzuginglicher H6he wohnten».

Ganz unzweifelhaft war es ein Problem fiir jedes Kloster, die Forderung
des Daseins auBer der Welt und ohne ihre Giiter mit der Notwendigkeit des
tiglichen Lebens und mit der Sorge fiir den Lebensunterhalt zu verbinden.
Aber auch hieriiber hinaus noch mufite das Kloster in der Verbindung von
Arbeit mit der vita contemplativa die Rettung seiner inneren Kraft und
Gesundheit erkennen. Durch alle Formen und Qualititen hindurch finden
wir diese Klosterarbeit im Gange. An ihr Hochstes: die seelsorgerliche und
die wissenschaftliche Titigkeit, die Forschung, die Spekulation, die Schrift-
stellerei, kann hier nur erinnert werden. Was einst die Regel St. Benedikts
vom Laster des Eigentums gesagt, kehrt wieder in Erlassen der Kluniazenser,
und noch spit wenden sich die Ordensbehorden der Prediger heftig wider
das detestabile et pestiferum vitium proprietatis. Es war aber ein Gebot,
dem die Macht der menschlichen Natur und die tigliche Wirkung des
Daseins entgegenstanden, so dall man zu Kompromissen griff, wie der im
Predigerkonvent regelmifBig geschehenden Inventarisierung des von jedem
Monch besessenen, d.h. ihm zu Gebrauch iiberlassenen, Gutes.

Der starken Gewissenhaftigkeit alter Zeit begegnen wir allerdings hie
und da noch vereinzelt, so zu BarfiiBern 1312, zu St.Leonhard 1313. Aber
nur die Karthiuser erwiesen sich dauernd als die treuen Wichter jener
Ideale. Wie einer sonst vor dem Tode, so verfiigte, wer in ihr Kloster treten
wollte, letzwillig iiber seine Habe. Meist mit Erbeinsetzung oder doch
wesentlicher Begabung der Karthause selbst; unter allen Umstinden trat er
besitzlos ein, um auch kiinftig nie mehr etwas zu erwerben. Seine Ver-
mogensperson etlosch mit dem Monchwerden.

Klosterbanten

Die Anlage der Kloster geschah nach einem allgemeinen Schema. Die
Verbindung des Lebens in der Klausur mit einer Kirche und einem Kirch-
hof, die beide auch den Laien zuginglich sein sollten, und mit Einrichtun gen

90




fiur Haushalt, Landbesorgung, Vermégensverwaltung fithrte zu Formen,
die in der Hauptsache tiberall wiederkehrten. Doch fand dieser Typus einige
prachtvolle Steigerungen durch die Situation: bei den vom Strom bespiilten
Klostern Klingental und Karthaus und bei dem hochgelegenen burgartigen
St. Leonhard.

Die groBlen baugeschichtlichen Daten 1356 und 1417 waren natiitlich
von Bedeutung auch fiir die Geschichte der Klosteranlagen. Bei beiden
Katastrophen wurde St. Alban hart mitgenommen, nach dem Brande von
1417 mulite es grofBtenteils neu aufgebaut werden. Vernichtung durch
Feuer hatte auch das BarfiiBerkloster 1298 getroffen und traf das Klingental
1466. 1340 wurde das Steinenkloster durch Blitzschlag und zweimaliges
Hochwasser schwer geschidigt.

Was zu diesen Nachrichten von Zerstérung an Nachrichten von Kloster-
bau tritt, ist mit Ausnahme der Berichterstattung iiber die erste Anlage und
den allmihlichen Ausbau der Karthause nicht belangreich.

Den Kern der Klosteranlage bildete in der Regel ein Komplex von
Gebiuden, die als Dormenter und als Kapitels- oder Konventshaus den
Klosterfriedhof umschlossen.

Unter Dormenter haben wir in dieser Zeit nicht mehr einen gemeinsamen
Schlafsaal, sondern eine Gesamtheit einzelner Zellen samt dem Gang oder
Saale zu verstehen, auf den diese Zellen sich 6ffnen; den eigentlichen Wohn-
raum also, das lebenerfiillte Zentrum des Klosterwesens, wo die Ordens-
leute ihre meiste Zeit verbringen.

Neben diese tiblichen Dormenter stellte die Karthause das ihr eigene
Zellensystem: lauter einzelne Hiuslein mit je einem zugehorigen, um-
mauerten Girtchen. Rings um den groflen Kreuzgang lagen diese Zellen,
sechzehn an der Zahl, jede von einem Monche bewohnt, jede von tiefem
Schweigen erfiillt und umgeben, der Vorstellung des auch im Kloster mog-
lichen Anachoretenlebens entsprechend.

Eine Spezialitit war auch St.Leonhard, wo als Rest des urspriinglichen,
durch die Regel doch nicht véllig bezwungenen Kollegiatzustandes neben
eigentlichen Zellen iiber dem Kreuzgang auch separate Wohnungen oder
Hiuser einzelner Chorherren in den michtigen Gebiuden um den Hof
bestanden.

Ausgezeichnet durch Lage, GroBe und Einrichtung war allenthalben der
Wohnraum des Klostervorstehers: in der Karthause die groBite Zelle in der
siildwestlichen Ecke des Kreuzgangs, im Augustinerkloster eine Stube mit
Kammer, im Predigerkloster eine aula. Die Abtissin des Klingentals wohnte
abseits am Rheinufer in einem Hause, diejenige von St.Klara im hintern
Klostergarten. Als Freiherr Thiiring von Ramstein 1417 im grof3en Brande

91




sein Haus verloren hatte, zog et nach St.Leonhard hinauf zum Propst
Oflater und wohnte bei diesem zwei Jahre lang, bis sein Hof wieder gebaut
war.

Im Konvents- oder Kapitelshause, das mancherorts die Auszeichnung
eines Glockentiirmchens auf dem Dache hatte, lag zumeist, im Erdgeschosse
und vom Kreuzgange her direkt zuginglich, die Konventsstube (Kapitel-
saal), sofern eine solche iiberhaupt als eigener Raum bestand. AuBer ihr
fand sich in diesem Hause das Refektorium Refental. Dieses war der grofBte
Innenraum des Klosters. Ohne Zweifel auch der wohnlichste und ge-
schmiickteste und wohl immer mit einem Ofen versehen.

Vom Typus dieser ortlichen Zusammenordnung wich wiederum die
Karthaus ab, hier offenbar deswegen, weil auf den von frither her vorhan-
denen, noch wohl beniitzbaren bischoflichen Palast an der Stadtmauer
Bedacht genommen werden mufite. In diesem Hause, unmittelbar bei
Speisesaal und Wohnung der Laienbriider, also auf der profanen Seite der
Anlage, war auch das 1507 erneuerte Refektorium der Monche eingerichtet,
wihrend Kapitelsaal, Bibliothek und Zellen auf der andern Seite der Kirche
in der Klausur lagen. Im groflen Hause befanden sich auch Stube und
Schlafkammer der Giiste, etbaut 1509; die Kammer, mit Prachtbett und
reichverzierter, gewolbter Holzdecke, war ein weithin beriihmtes Gemach,
dessen Lob noch bei Fischart im Gargantua tont.

Badstuben werden mehrfach erwihnt. 1503 finden wir im Predigerkloster
einen Kerker zur Bestrafung von Briidern, in der Karthause sogar ihrer
zweie; auch das Klingental besal3 ein Haftlokal, und die der Brandstiftung
beschuldigte Nonne Amalia von Miilinen starb in ihm Hungers. Auch von
den Abtritten ist gelegentlich die Rede; jede der Karthduserzellen hatte ihren
eigenen. 1477 bauten die Prediger, die sich frither mit einem Abtritturm
auf ihrer Liegenschaft beholfen hatten, eine Leitung durch den Stadtgraben
in den Rhein.

Charakteristisch fiir die Klosteranlagen war, da} dies ganze Wohnwesen
von Kirchlichkeit umgeben und allenthalben Gelegenheit zu Zeremonie
und Anbetung geboten war. Im Kapitelsaale der Karthause stand ein Altar,
auf dem Gange des Predigerdormenters ein fiir Kniebeugungen und Gebete
mit Ablal begabtes Bild der heiligen Jungfrau.

Charakteristisch auch die Anwendung des Klausurgrundsatzes im Bau-
lichen. Da das Kloster auf Kirchenbesuch und Begribnis von Laien nicht
verzichten wollte und auf personlichen Verkehr der einzelnen, auf Gastlich-
keit, auf Geschifte und Vermégensverwaltung, auf Annahme von Pfriindern
usw. nicht verzichten konnte, so ergab sich ein Nebeneinander von Klausur-
gebiet claustrum emunitas und duBerm, gleichsam profanem Klosterbezirk.

92




Zwischen den beiden Bereichen liefen Hofmauern oder Gebiudefronten,
die septa monasterii mit den portae conventuales, hinter denen im Kloster-
gebiet fiir Unetfahrene alle Herrlichkeiten und Heimlichkeiten lagen. Auf
dieser Grenze befanden sich in den Weiberkléstern neben dem Tore das Rad
oder die Winde, an einer andern Stelle das Redfenster, jenes fiir Hinaus- und
Hineingeben von Gegenstinden, dieses fiir miindlichen Verkehr bestimmt.

Aber schon im duflern Bezirke begann fiir Stadt und Welt das Kloster-
gebiet. Es hatte seine Mauer und seine Einginge und neben diesen die
Stube oder Wohnung des Pfortners. Beim Klingental wurden das «obete»
und das «nidere tor» unterschieden; jenes, am Teiche bei der Drachenmiihle
stehend, war mit einem Gemilde der heiligen Jungfrau, der Euphrosyne und
der Ursula geschmiickt; das niedere Tor stand bei der Ziegelmiihle (Untere
Rheingasse 19) an der Einmiindung des KlingentalgiBleins. Auch tiber dem
1503 erbauten Portal der Karthause war ein Gemilde mit Heiligenbildern
zu sehen, und beim Tore des Steinenklosters stand das 1410 errichtete
«gloghiislin».

In diesem #uBern Bezirke war der Zugang zur Laienkirche und lag der
Laienkirchhof, befanden sich allerhand Nebengebiude, war der Wirtschafts-
hof. Wer mit dem Kloster irgendwie zu tun hatte, ging hier zum Redfenster
oder zum Rade. Hier im neutralen Gebiet traf man sich, fanden Verhand-
lungen und Konferenzen statt. Hier verteilte das Kloster seine Spenden,
schenkte Klingental Wein aus, tagte das Propstgericht von St. Alban.

Mit aller Mannigfaltigkeit des Lebens zeigen uns Urkunden und Inven-
tare die Lokalititen: Speicher jeder Art, Stuben und Kammern, Stille,
Gesindekiiche, Backofen und Waschhaus; das Steinenkloster hatte hier in
fritherer Zeit auch eine Miihle, und in den Hofen andrer Kloster finden wir
die Bickerei, die Weberei, die Schusterei, die Herrenstube (fiir die Kapline),
die Bauernkammer, die Keller, die Trotte, das Mehlhaus usw. Hier befand
sich auch die Scherstube und befanden sich iiberdies das Siechenhaus sowie
bei Weiberklostern das Wohnhaus des Beichtvaters. Dasjenige des Steinen-
klosters, aus einem Geschenke der Frau Zibol gebaut, lag am Steinenberg
und wurde spiter Pfarrhaus zu St. Elisabethen.

Endlich die offenen, aber immer noch im Klosterbezirk gelegenen Flichen:
die Gemiisegirten; der Rebacker am Abhange hinter dem Steinenkloster;
aber auch Blumenbeete und schattige Ginge wie der «innere» und der
«hintere lustgarten» der Prediger an der Lottergasse, grofe, reichangebaute
Flichen, deren Schonheit noch Beatus Rhenanus rithmte. Wo Gelegenheit
war, leiteten die Klosterleute Wasser in diese Girten, freuten sich an seinem
Spiel und bauten Fischteiche, die der stidtische Ersatz sein muBten fiir die
kithlen, klaren Forellenbiche von Klostern wie Schontal und Beinwil.

93




Kreuzginge bestanden nur bei Klostern und Stiftern, nicht bei Pfarr-
kirchen. Sie waren die Verbindung jener mit den zugehorigen Chéren.
Nicht als einzelner, kurzer Gang, sondern als Viereck, dessen eine Seite
sich an die Kirche legte. Meist als vorgebaute Halle, seltener als {iberbautes
Erdgeschof.

Die Karthause besal die in den Hiusern dieses Ordens iibliche Zweizahl
von Kreuzgingen; auch die Barfiiler und das Domstift besaBBen ihrer zweie.
Der ausgedehnteste der Klosterkreuzginge scheint der gréf3ere der Barfuller
gewesen zu sein; er 6ffnete sich in achtzig Bogenfenstern.

Der Kreuzgang war der Raum, der den Klosterbewohnern die Bewegung
in freier Luft auch innerhalb der Klausur erméglichte. Er war Wandelgang
fur Kontemplation und Gesprich. Ausnahmsweise konnte er auch als Ort
von Geschiften und Gerichtsverhandlungen dienen. Er war aber auch
Begribnisplatz. Er war ein geweihter Ort und die feierlichste Bahn fiir
Prozessionen.

Alle diese kirchlichen Gebidude waren auch Begribnisorte. Simtliche
Kirchen und Kloster, sowie einige Kapellen, hatten ihre Kirchhéfe; ebenso
das Spital. Als im Jahre 1450 der Rat das bei Beerdigungen einzuhaltende
Tiefenmal} bestimmte, war dieser BeschluB3 an neunzehn Kirchen und der-
gleichen mitzuteilen.

Fir jeden stand in erster Linie das Begrabenwerden in seiner Kirch-
gemeinde, und das Wachstum der Parochiebevélkerungen fiihrte daher zur
Ubetfiillung von Kirchhoéfen, wenn auch das einzelne Grab nach Ablauf
einer Zeit meist wieder beniitzt wurde. So muBten einzelne Kirchhéfe
erweitert werden, im Pestjahre 1349 detjenige zu St. Theodor, 1423 der-
jenige zu St.Peter. Auch zu St. Ulrich kam es 1401, da der Bau der duflern
Stadtmauer eine dichtere und konstantere Bewohnung der Vorstidte be-
wirkt hatte, zur Anlegung eines Begribnisplatzes neben der Kirche.

AuBerdem aber erschien das Begriibnis im Kloster vielen als erwiinscht,
und so finden wir ein fiir die Bestattung von Laien bestimmtes Griberfeld
bei allen Klostern. Aber getrennt vom Kirchhofe der Klosterleute; der
Klausurbegriff galt auch fiir die Toten und umgab im Kloster der Lebenden
dasjenige der Abgeschiedenen, das claustrum defunctorum, mit dem Kreuz-
gange, stellte es geradezu ins Zentrum der innern Anlage. DrauBlen, vor
der Klausur, lag der Laienkirchhof; ihm entsprachen die Griber in der
Laienkirche auerhalb des Chores, unter welchem der stille Konvent schlief.

Beerdigung im Innern der Kirche war das Wiirdigste, Ehrenvollste, und
hier fanden sich auch die schénsten Grabmiiler, die grofte Mannigfaltigkeit
der Grabformen. Von der in den FuBBboden gesenkten Platte zur ausgemal-
ten Nische und der hohen, reichverzierten, oft umgitterten tumba; von den

94




Inschriften und Wappen zu den michtigsten Gestalten kelchtragender Prie-
ster, schlafender Bischtfe und Edeln. Unter den zahlreichen Prachtgribern,
die namentlich im Miinster sich erhoben, war vielleicht das schonste jenes
mausoleum sumptuosum, das sich Bischof Friedrich schon bei Lebzeiten
in der Mitte der Mainzerkapelle erbaut hatte.

Nicht Grabmal, wenn auch oft in der Nihe des Grabes befindlich, sondern
Denkmal und einzig dem Verlangen nach Unverginglichkeit des Namens
dienend waren die Memorientafel und detr Totenschild. Steinerne Tafeln
jener Art, nachtriglich zum Gedichtnis fritherer Bischofe angefertigt und
deren Wappen mit der Nennung ihres T'odestages tragend, finden sich noch
im Minster. Zahlreicher waren die von Enea Silvio bewunderten Toten-
schilde, bunte Werke der Holzschnitzerei oder Lederplastik, die an den
Mauerflichen und Pfeilern aufgehingt wurden; in der Barfilerkirche sah
man solche Schilde der Freiherren von Ramstein, der Sevogel, der Walten-
heim, von solchen der Herren von Eptingen mehr als dreifig; in der Kar-
thiuserkirche die Schilde eingeborner Wohltiter wie Zibol, Sennheim, Rot,
Zscheckabiirlin neben den fremdartig gezierten von Konzilsprilaten; unter
den Arkaden des Mittelschiffes im Miinster zogen sich zu beiden Seiten
lange Reihen von Totenschilden hin.

Auch die Kreuzginge galten als erlesene Orte der Bestattung, und nament-
lich die Ordens- und Stiftspersonen behielten diese freien und doch schon
beruhigten und geschirmten Hallen oder Ginge sich selbst zur Grablege
vor, nahmen nur Wohltiter und gute Freunde des Hauses auch hier auf.
In den Miinsterkreuzgingen lagen die meisten Domherren und Domkapline;
als zu Predigern ein Laienbruder achtlos durch den Kreuzgang zum Liuten
sprang, vernahm et eine Stimme aus der Tiefe, die ihm gebot, mit mehr
Ehrerbietung zu gehen, weil jedet seiner Schritte einen Heiligen treffe.

Die offenen Griberfelder endlich waren fiir die Massen bestimmt, und
nur ausnahmsweise wihlten auch Vornehme sich hier ein Grab. Hans Kilch-
man zB.; er wollte im allgemeinen Theodorsgottesacker bestattet sein,
allerdings auch da auf ansehnlichste Weise, daher er bestimmte, daf} auf
diesem Grabe gesetzt werde ein starkes «fulment» von gehauenen Steinen,
darauf ein groBes Kreuz mit einem «geschnittenen hertgott», ein Dichlein
darauf und ein Betstuhl davor.

Aber Basler Kirchhofe waren ausgezeichnet, ja weitherum und iiber die
Jahrhunderte hin berithmt durch die Glasgemilde, die sie in der Karthaus,
und die Totentanzbilder, die sie zu Predigern und im Klingental umgaben.
Die Stimmung des Ortes war in diesen Zyklen mit der hochsten Kraft,
wenn auch in durchaus vetschiedener Richtung, ausgesprochen. Dem
Glanze der bunten Fensterreihen, durch die hohe Donatoren ihr Andenken

95




in aller Pracht und Herrlichkeit festzuhalten sich vermallen, standen die
herben, jedes Machtgefiihl vernichtenden Todesbilder gegeniiber; bald weh-
miitig, bald mit wildem Hohne fiihrten sie die Gestalt des Todes im Reigen
um das Griberfeld, nichts anderes verkiindend als die GewilBheit des
Unterganges.

Kultus — Caritas — Opfer

Wir suchen nunmehr das Leben zu erkennen, dem alle diese Institutionen
und Formen dienten.

Kern und tiefste Kraft des Ganzen war der geordnete Gottesdienst, der
namentlich in den Klostern mit dem Anspruch auf unausgesetzte Dauer,
als cultus diurnus et nocturnus, auftrat.

Diesem Kultus galt alles: der Bau der Kirche, die Griindung des Stifts
und des Klosters, jedes Statut, jede Vergabung. Es war nicht der Gottes-
dienst der einsamen Seele, unabhingig von Ort und Stunde, sondern der
sichtbare und horbare, der in duBeren festen Formen, «im heiligen Bezirk
und zu heiligen Zeiten» gefeierte. Ein Gottesdienst im Angesichte der gan-
zen Stadt und durch den Schall der Glocken ihr unaufhérlich kundgetan.
Ein Gottesdienst an einem geweihten Orte, den bald das Verschlossenfeier-
liche des kléstetlichen Oratoriums, bald die stets offene Herrlichkeit der
Volkskirche hoch iiber alles Irdische hob. Hinter den Kramliden an der
Kirchenwand, nach den Bettlern und Kriippeln, die das Portal umlagerten,
Offnete sich dieser geheiligte Raum.

Das normale Verhiltnis des einzelnen zur Kirche, die offiziell anerkannte
AuBerung religitsen Sinnes zeigt sich uns in verschiedenen Formen.

Neben der Teilnahme am Gottesdienste, dem Anhoren von Messe und
Predigt, dem Empfangen von Sakramenten und Benediktionen war es die
Anbetung der Reliquien, das Geleiten des Fronleichnams, das Mitgehen in
Prozessionen. Sodann das Bekennen von Siinden und die Ubernahme der
BuBe, fiir uns in der Ubetlieferung festgehalten durch die Vorschriften fiir
die alljahrlich am Griindonnerstage vor dem Portal des Miinsters statt-
findende grofle Zeremonie der 6ffentlichen BuBzucht, und durch die diskre-
ten Buchungen einst veruntreuten oder vorenthaltenen, nun in Folge det
Beichte nachgelieferten Gutes in den Rechnungen einzelner Kirchen und
der Stadt. Was zur Absolution hinzutrat, war das AbbiiBlen zeitlicher Siin-
denstrafen, die Genugtuung durch verdienstliche Werke : Gebet, Enthaltung,
Opfer.

Das letzte, die Gabe an die Kirche, war die fiir uns sichtbarste Form des
guten Werkes. Man schenkte Geld, Zinsen oder Kapitalien, groBe oder

96




kleine Summen. Man schenkte Hiuser, Liegenschaften, Kleider, Waffen,
Pferde, Hausgerite. Man stiftete dauernde Einrichtungen und Zierstiicke.
Ritter opferten ihre seidenen Waffenrocke, damit aus ihnen MeBgewinder,
Kaufleute ihre silbernen Schalen und Loffel, damit aus ihnen Kelche ge-
macht wiirden. Was Kirchenbau und Kirchenausstattung hieB, kam zu
Stande hauptsichlich durch Leistungen von Wohltitern. Andre Absichten
wieder fithrten zur Stiftung von Messen, von Pfriinden, von Prozessionen,
von ausgezeichneter Begehung einzelner Feste. Werke groBer Art waren die
Stiftungen ganzer Beginenkonvente durch die Goldschmiedin, Johann
Relin, Katharina am Wege und andere. Als das Hochste endlich durfte die
Klostergriindung gelten: 1313 die Griindung der Himmelspforte durch
Otto Miinch, hundert Jahre spiter die Griindung der Karthause durch
Jacob Zibol.

Vollig eine Sach fiir sich war die Gabe an die Armut, die Fiirsorge fiir
Kranke, Verlassene, Fremde. Vor allem ist an die dauernde und tausend-
filtige Wohltitigkeit der einzelnen zu denken, eine ungeheure Gesamtheit
von Leistungen, deren wenigste natiirlich uns bekannt werden. Wir nennen
die Adelheid Bidermann, die tiglich vor ihrer Haustiit Almosen austeilt und
tiglich bediirftige Kleriker an ihrem Tisch speist, oder die Witwe Walten-
heim 1479, deren einzige Tochter frith gestorben ist und die nun arme
Kinder um Gottes Willen zu sich nimmt und aufzieht. GroBes taten auch
unaufhérlich die Kloster mit hospitalitas und elemosyna.

Bemerkenswert ist die enge Verbindung dieser Caritas mit der Kirche,
ihr Gebundensein an deren Vermittelung. Zum Glauben an das ewige Ver-
dienst des guten Werkes tritt die Auffassung von der Glotie der Armut,
von der Heiligkeit des Almosens. Vor der Kirchentiire werden die Spenden
ausgeteilt und ist der Liegeplatz der Bettler und Kriippel. Die stolzen Adels-
hofe zu St.Peter hegen in ihrer Mitte die Elendenherberge samt ihrer
Kundschaft. Arme Weiber und Minner miissen klagend um die Bahre des
Reichen sitzen, sind die wiirdigsten Statisten der standesgemiBen Toten-
feier.

Mit aller Macht aber 148t uns die Fiille der Zeugnisse bewul3t werden, dal3
das gesamte Kirchengut und Armengut durch Schenkungen geschaffen
und erst nachtriglich Gegenstand geschiftlicher Mehtung geworden ist.
Und wie uniibersehrbar groB, den stidtischen Bereich weit hinter sich las-
send, ist der Kreis dieser Schenkenden, wie mannigfaltig Art und Mal3 der
einzelnen Leistung, von den zahllosen kleinen, in Opferstdcken und durch
Kollekten zusammengebrachten Gaben namenloser Hilfsbereitschaft bis
hinauf zu michtigen Stiftungen, mit denen Herrscher und Herren det
Kirche dienen.

9%




Die Tendenz dieser Liberalitit kann natiitlich in jedem einzelnen Fall eine
andere sein. Menschenfreundliches Gefiihl streitet mit dem selbstsiichtigen
Verlangen nach himmlischem Lohne. Reine Liebe zur Kirche, Freude an
Gottes Dienst bestimmten viele zur Dahingabe selbst ihres Kostlichsten.
Und hart daneben leitet eine andere Gesinnung die Oblationen an das
Kloster, in dem die Schwester wohnt, und an die Pfriinde, deren Kaplan der
Sohn ist. Tausende dieser Vergabungs- und Stiftungsdokumente liegen vor
uns, und in wie vielen verbergen sich die bewegtesten Vorginge der Wirk-
lichkeit, bei denen auch andere als die schon erwihnten Michte mitwirken:
die Todesangst, die Reue, das Vertrauen, die Gedanken an Kinder und
Erben, das Beugen unter den Willen des Beichtigers u.f.f.

Was am meisten trieb, war doch immer die Hoffnung auf ewigen Lohn.
Die alte Formel vom himmlischen Ernten des auf Erden Gesiten lebte
noch immer. «Nichts ist ungewisser als der T'od, nichts ungewisser als seine
Stunde, nichts anderes folgt dem Menschen von dieser Welt in die Ewig-
keit nach als seine guten Werke», schrieben unzihlige Notare vor den
Krankenbetten auf ihre Papiere. Wer der Kirche spendete, hoffte damit
seiner Seele eine Hilfe zu beteiten, eine Milderung ihrer Pein im Fegefeuer;
in ergreifender Weise sehen wir die dauernde Lobpreisung Gottes in den
Bauwerken und in der Kostlichkeit alles Gerites begleitet durch das not-
volle Bemiihen um die Ruhe der Seele, um Seligkeit und Erlésung.

Dem Seelenheile sollte zunichst die Furbitte der Lebenden dienen. Sie
war es, die etwa der miide Schreiber am Ende seiner Arbeit fiir sich aufrief,
die aber vor allem von der Kanzel und im Klosterchore geschah und deren
Macht sogar auf dem Grabsteine noch dutrch den Toten erbeten wurde.

Aus diesem Begriff der Fiirbitte erwuchs der gleichsam eine vertragliche
Sicherung des Seelenheils gewdhrende Jahrtag mit der gestifteten Messe.
«Erst diese gab der Firbitte durch das Eintreten des geopferten Christus
zugunsten der Seele die Gewihr des Erfolges.»

Kirchenreform — Griindung und Entwicklung der Karthause

Die Bemiihungen um Regeneration, mit der wir es nun zu tun haben,
fullte ein Jahrhundert mit wiederholten, immer neu andringenden Impulsen.
Im Leben unsrer Basler Kirche ist der ganze gewaltige Vorgang deutlich
zu erkennen.

Es handelte sich dabei um Reformen, die nicht die Lehre und nicht die
Machtstellung der Kirche trafen. Hierin den weitergehenden Reformpro-
grammen und Forderungen nicht folgend galten sie nur dem Wandelbaren,
der im einzelnen sich zeigenden Gesinnung und Auffithrung.

98




Was dabei zunichst in Betracht kam, ergibt sich zum Teil aus den Ver-
boten der Basler Synodalstatuten von 1400 und 1434. Neben den Vor-
schriften, die sich wider Unordnung beim Verwalten der- Sakramente,
Anmallung von Pfarreirechten und Jurisdiktionen, VeriuBerung des Kir-
chengutes, Konféderation niederer Kleriker wider die Obern und derglei-
chen mehr richten, enthalten diese Statuten Sitze und Bedrohungen, die vor
allem dahin zielen, den Kleriker sich besinnen zu lassen auf die Wiirde und
die Pflichten seines Standes und die stolze Unterscheidung vom Laienvolke.
Er soll die Tracht des Geistlichen nicht ablegen oder verhiillen; er soll
allezeit Tonsur und Rasur haben, um sich stets ausweisen und seine Privi-
legien geltend machen zu konnen. Aber weltliche Fitelkeiten werden auch
um ihrer selbst willen an Geistlichen nicht geduldet: die bunte Farbe von
Kleidern und Schuhen, das feine Linnenhemd, die silbernen Verzierungen
der Giirtel, das lange gekriuselte Haar, die Waffen usw. An iiblere Gewohn-
heiten der Kleriker erinnern die Verbote des Wirtshausbesuches, des Wiirfel-
spieles, des Tanzes, des Betriebes unschicklicher Geschifte. Den Laien, die
bei einem notorisch im Konkubinat lebenden Priester die Messe horen,
wird Exkommunikation angedroht. Wie sehr es sich bei geschlechtlichen
Verfehlungen des Klerus um einen verbreiteten Zustand handelte, verraten
zahlreiche Zeugnisse, von den anstandslos geschehenden Nennungen der
Pfaffenkinder an bis zur Erwihnung einzelner besonders anstofiger Exzesse.
Derselbe Hans Oflater, Chorherr und dann Prior zu St. Leonhard, den Hen-
man von Erenfels einen Morder schilt, liegt bei der Frau des Goltze, wird
hier von diesem gefunden und «durch den Kopf» geschlagen; des Peter
Herz Weib, die der Dompropst vetlassen hat, weil er einer andern hold
geworden, beschuldigt aus Rache eine ganze Reihe von Ehefrauen, daf3 sie
mit Pfaffen zu tun hitten; Konrad Segwar und andre junge Herren steigen
nachts ins Klingental zu den Nonnen und dergleichen mehr.

Aller Unwille und alles Verlangen nach Besserung fand sich dann zusam-
mengefaBt in den Predigten des Johannes Mulberg, die gewaltiger als Statu-
ten und Strafsentenzen die Ubel der Zeit ziichtigten. Unter dem gréBten Zu-
drange des Volkes griff Mulberg in seinen Kanzelteden die allgemeinen
Unsitten an, den Ehebruch, die Gotteslisterung, die Uppigkeit, die Spiel-
sucht, und namentlich die Verwilderung von Klerikern, ihren Wuchert,
ihre Hurerei usw. In stiirmischer Beredsamkeit forderte er eine Reformation;
wie jene erregte, auf alles horchende Zeit voll von Ahnungen und Verhei-
Bungen war, so entrollte auch er prophetisch das Bild einer den schwersten
Néten und Kimpfen sich entringenden schénen Zukunft.

Mitten in den allgemeinen Bewegungen wirtschaftlicher und politischer
Art begann auch diese kirchliche Regeneration mit heftigen Erschiitterungen.

99




Auf merkwiirdige Weise wurde sie zuniichst eingeleitet durch die Griin-
dung der Karthause; den Versuchen der Besserung alter Institute leistete
sie, indem sie eine vollig neue Gemeinschaft schuf, an dieser den praktischen
Nachweis der Schonheit und auch der Méglichkeit reinen Ménchtums.

Eine Klostergriindung in so spiter Zeit war freilich eine schwere Sache.
Das neue Geschépf konnte inmitten des stidtischen Kirchenwesens, das wie
ein festgefiigter Organismus ohne Liicken und Leeren dastand, zunichst nur
als Storung empfunden werden. Vielleicht deswegen kam das Kloster ins
Nachbarbistum, nach Kleinbasel, und auBerdem wirkte wohl die Absicht
mit, der erst vor kurzem gewonnenen Stadt etwas GrofBles zu gewihren;
der Konflikt mit den bestehenden Pfarreirechten freilich war auch dort zu
erledigen. Der Rat als solcher scheint keine wesentlichen Bedenken gegen
die Griindung gehabt zu haben; wie diese dann zu Stande kam, waltete
in ihr spiirbar dasselbe Machtgefiihl, das diese Periode der stidtischen
Geschichte iiberhaupt belebt. Dabei mag beachtet werden, daf3 die Stiftung
Absichten des Markgrafen Rudolf zu nichte machte, dem Basel damals auch
auf politischem Gebiete zuvorkam; méglicherweise war auch Katharina
von Burgund mit Rat und Antrieb beteiligt.

Jedenfalls ist bedeutsam fiir die Zeit und ihre tiefern Bediirfnisse, dalB3
gerade diese schwerste ernsteste Form des Monchtums gewihlt wurde.
Wie man wohl nur von solcher héchsten Strenge noch ein Heil erwartete
und der Gedanke daran gleichsam in der Luft lag, zeigen die in einer
Basler Beginensamnung getanen AuBerungen, zeigen die Absichten des
Markgrafen, zeigt endlich Burchard zum Haupt, der ein angenehmes Leben
in Basel dahintenlassend in die Stra3burger Karthause ging, aber auch seiner
alten Heimat das Entstehen eines solchen Klosters weissagte.

Prichtig tritt nun die Gestalt des Jacob Zibol hervor. Auf einer Gesandt-
schaftsreise hatte er in Niirnberg die dortige Karthause kennen gelernt, und
die Eindriicke, die er dort empfangen, brachten ihn zum EntschluB}, auch
in Basel ein solches Kloster entstehen zu lassen. Er kaufte vom Rate den
Bischofshof in Kleinbasel und tibergab ihn dem Karthiuserorden fiir eine
Niederlassung; in weitern Gaben sorgte er fiir die Ausstattung dieses neuen
Otdenshauses mit Geld und Gut. Das Jahr dieser Stiftung, 1401, wurde so
zum Hohepunkte seines Lebens. Er stand unter den Reichsten, er hatte die
Macht im Rate. Eine Ambition, die so wirksam sonst bei keinem Basler
dieser Zeit uns begegnet, trieb ihn; es war die Gesinnung, die fiinfzig
Jahre frither der Erbauer der Florentiner Karthause ausgesprochen hatte:
«was mir Gott sonst gegeben, geht auf Nachkommen iiber und ich weil3
nicht an wen; nur dies Kloster mit seinem Schmucke gehért mir auf alle
Zeiten und wird meinen Namen in der Heimat griinen und dauern macheny.

I00




Wir haben die groBe Leistung eines einzelnen vor uns. Fiir Basel abet
war diese Klostergriindung ein Ereignis, das weit tiber das Kitchliche hinaus
seine Bedeutung hatte. Auch tritt uns der Geist, der iiber den Anfangszeiten
des Klosters waltete, aus seinen nahen Beziehungen zu Dietrich von Nie-
heim entgegen. Im Bereiche der Kirche war seine Auszeichnung, daf3 vielen,
die den Glauben an Kloster und Ordenswesen eingebii3t hatten, hier das
Bild einer von allem Gewohnten sich unterscheidenden Gemeinschaft
geboten wurde. Die Karthause war das Kloster Basels, das nie einer Reform
bedurfte. Die innere Kraft, ja Notwendigkeit dieser Neugriindung erwahrte
sich allen Anfechtungen gegeniiber und hielt auch Stand, als Zibol politisch
unterging. Zuerst seine Uberwiltigung im Stadtregiment durch Peter zum
Angen 1403, dann 1409 sein Sturz wegen der Rheinfelder Sache blieben
ohne Nachteil fiir die Karthause.

Neben all diesem Verfall und Unfug, der miihevollen Reformarbeit, dem
stumpfen oder leidenschaftlichen Widerstande gegen die Observanz erhebt
sich das lichte, ruhige Bilde der Karthause. Dieses Kloster stand da, wie kein
anderes der Stadt. Was seinen Vorzug hauptsichlich begriindete, war seine
Jugend, die begeisterte Kraft und erste Liebe, die sein ganzes Wesen metk-
wiirdig bewegte und hob, im Vergleich mit den tbrigen Basler Kldstern,
die alle alt und zum Teil abgelebte und iiberreif gewordene Institute waren.
Auch bedurfte die Karthause nie einer Reform. Sie besal3 die Kraft, mitten
im stidtischen, von allen Bewegungen der neuen Zeit erfiillten Leben das
anachoretische Monchtum festzuhalten. :

Aber auch hieriiber hinaus gebiihrt der Niederlassung im Margarethental
ein eigener Ruhm. Durch ihre Geschichte geht von Anbeginn ein grofer
Zug. Wir finden in ihren Zellen eine Reihe der edelsten Personlichkeiten.
Die vertrauten Beziehungen zu Prilaten des Konzils, dann das entschiedene
Hinneigen zu den wissenschaftlichen Kreisen der Stadt, die Beriihrungen
mit dem Humanismus, die Freundschaft mit den groBen Buchdruckern und
Verlegern heben sie iiber das Niveau des sonstigen Ordensklerus hoch
empor.

Dem entspricht, daB die einzigartigen Schilderungen dieses Karthduser-
lebens, die wir in den Chroniken der Monche besitzen, uns einen seltenen
Reichtum individuellen Lebens aus nichster Nihe erkennen lassen. Was
fiir prichtige Priorengestalten treten uns entgegen: der Utrechter Albrecht
Bur (1432-1439), ganz Leben und Titigkeit fur das Kloster; unter ihm
hatte dieses seine groBen, glinzenden Jahre der Bauten, der Zellengriin-
dungen, des Erwerbs zahlreicher Biicher, der Gunst der Fiirsten und Kon-
zilsherren. Heinrich Arnolds sodann (1449-1480), der erste Prior der aus
dem Konvente selbst hervorging. Vordem ein in allen Geschiiften erprobter

IOI




Praktiker, nun aber vollig abgeklirt, all sein Anliegen auf Gott werfend;
eine freundliche Gestalt; Friede und Ruhe die Hauptmerkmale seines
Regimentes. Er war beinahe so alt wie die Karthause selbst und hatte noch
den groBen Johann Gerson von Angesicht gesehen. Ein Verehrer der Maria,
der ihre Feste mit besondern Veranstaltungen auszustatten liebte. Das
Kloster vetlieB er so selten, dal} seine Gestalt in den Strallen wie eine
Wundererscheinung betrachtet wurde. Um so bewegter und kriftiger stellt
sich sein Nachfolger Jacob Lauber (1480-1500) dar, der Regenerator des
Klosters, der bei seinem Amtsantritt Scheunen, Fisser und Kasse leer fand,
aber bald Gedeihen in die Geschifte brachte. Bei allen Arbeiten, auch beim
Bauen, beim Pflegen und Ordnen der Klosterbibliothek ein nicht zu
ermiidender Mann, der so streng gegen andre war, wie er sich selbst nicht
sparte. Dabei ein Eiferer fiir Form und Schonheit des Kultus. Fiir sein
Ansehen im Otrden spricht, dal ihn 1485 der Prior der Groflien Karthause
mit der Visitation der Niederlassungen in Ungarn, Mihren, Osterreich
betraute. Aber als Haupttugend beinah erschien seinem Biographen die
Klugheit, mit der er zwischen all den Zelebrititen, die damals in den Zellen
zu Basel nebeneinander salen, Ordnung, Ruhe und Frieden aufrecht zu
erhalten verstand.

Ohne Zweifel war das Geltenwollen, der Gelehrtenruhm und Gelehrten-
neid, mit dem Lauber zu schaffen hatte, ein dem Geiste der Karthause
fremdes Wesen. Aber wir sehen auch sonst allerhand Kontraste voll Leben.
Wie in andern Karthausen, so schlof3 sich auch hier um die demiitige und
innige Devotion der Monche ein weiter Bau von zum Teil strahlender
Schonheit des Schmuckes. Es war dasselbe Herantreten von Kunst und
Macht aller Welt zu dieser tiefen Stille, das auch in der tiglichen Fiirbitte
fur die Benefaktoren des Klosters die grofiten Namen erténen lieB3.

Namentlich aber brachte Hieronymus Zscheckabiirlin ein neues Element
in diese Karthduserwelt. Wihrend Heynlin, der im gleichen Jahre wie er hier
die Zelle aufsuchte, sich zum ginzlichen Auslschen der eignen, einst so
sichtbar und wirksam gewesenen Person verstand, kam in Zscheckabiirlin
ein nicht umzubringender eigenwilliger Mensch herein. Von Anbeginn
umgab ihn ein Schimmer des Besondern. Oft schon hatte ja der Eintritt ins
Kloster ein heiteres Weltleben geendet, ohne deswegen als Wunder bestaunt
zu werden. Jetzt geschah dies, da der stadtbekannte, glinzende junge Herr
Karthiuser wurde, der seinen Eintritt am 21. Mai 1487 allerdings zu einem
offentlichen Schauspiel zu machen verstand. Auch nachdem die Kloster-
pforte sich hinter ihm geschlossen, wurden ihm allerhand Vergiinstigungen
zuteil; er stieg im Konvente rasch empor, und deutlich sehen wir, wie
namentlich seit Ubernahme des Priorats, 1501, das ihm angeborne Herren-

I02




milige und Wihlerische manchen schlichten Klosterbruder den Kopf schiit-
teln lieB. Seine Freude an Prunkt und seine Baulust gaben zu denken;
ebenso seine Gastlichkeit, bei der nicht immer nur die Ernstesten geladen
waren; mehr noch, daB er sich daran gewshnte, den Konvent zu iibergehen
und auch wichtige Entscheide selbstindig zu treffen, oder daB er die Besuche
in den Zellen unterlieB3, weil ihm der iible Geruch des einen oder andern
Bruders zuwider war. Aber wenn ihm die erwiinschte Giite fehlte, so besal3
er dafiir Kraft und eine unverlierbare Feinheit des Wesens. So wurde sein
Regiment zu einer Zeit des Gedeihens, in der die stolze, einst die Anfinge
der Karthause begleitende Prophezeiung erfiillt zu sein schien. Wenigstens
in allem AuBern; das Geistliche schien einigen Gewissenhaften zu kurz zu
kommen.

Hier sind nun auch die Bibliotheken zu nennen, als mehr oder minder
organisierte Studienorte der Universitit verwandt und zugleich die schon-
sten Tummelplitze freien gelehrten Treibens.

Vom Buchdruck, von der Erneuerung der Studien, vom humanistischen
Sammeleifer, von der kirchlichen Regeneration her trafen die stirksten
Impulse das Gebiet des Biicherwesens. Uberall sehen wir in dieser spiten
Zeit systematisches Anlegen und Ausgestalten von Bibliotheken. Biicherlust
und Sammeln sind von neuem Leben ergriffen. Vorallen berithmt aber war die
Bibliothek Heynlins, gegen dreihundert Binde umfassend. Thr Schépfer und
Besitzer war ein Bibliophile von Bedeutung; er brachte nicht nur Werke aus
allen Gebieten, sowohl Drucke als Manuskripte, zusammen, sondern machte
auch fiir die Ausstattung seiner geliebten Biicher, fiir ihren Einband und
fiir Schmuck feinster Art, mit goldenen Initialen, zierlichen Miniaturen,
reicher Rubrizierung usw. groBe Aufwendungen. Die Sammlung erregte
Staunen als eine der schonsten Gelehrtenbiichereien jener Zeit iiberhaupt.

Diese Biicher Heynlins kamen mit ihm 1487 in die Karthause, diejenigen
Arnolds zum Luft fielen 1517 an das BarfiiBBerkloster. Es war der hoch-
erwiinschte Ubergang vereinzelten privaten Besitzes in die umfassende und
offentliche Sammlung.

Prachtvoll sodann war die Bibliothek der Karthduser. Das eigenartige,
ruhig geordnete Wesen des Klosters war hiebei wirksam; aus der Ordens-
vorschrift an die Monche, andichtige Biicher abzuschreiben, entwickelte
sich auch in diesem Hause der groBte Eifer fiir alles Blicherwesen. Zu den
innerhalb des Klosters selbst entstehenden Binden traten die von drauflen
erworbenen, wie die schon 1430 gekaufte, prachtvolle Postille des Nicolaus
von Lyra in mehreren Binden. Zum Ruhme des Priors Albert Bur (1432-
1439) half auch seine Sorge fiir die Bibliothek ; noch verdienter machte sich
der Prior Lauber (1480-1500) durch Organisation der stark wachsenden

103




Sammlung; ihm erschien ein Kloster ohne Biicher wie eine Stadt ohne
Reichtum, wie eine Burg ohne Mauer, wie eine Kiiche ohne Geschirr, wie
ein Tisch ohne Speisen, wie ein Garten ohne Kriuter, wie eine Wiese ohne
Blumen, wie ein Baum ohne Blitter. Gleicher Gesinnung war sein Nach-
folger Zscheckabiitlin, der seine schon in Laienzeiten getibte Biicherfreund-
schaft nun als allmichtiger Prior diesem Besitze der Klosters zuwendete.
Der Reichtum der Karthiuserbibliothek war in der Tat ungewd6hnlich. Sie
GenoB die Gunst der Basler Buchdrucker, die sie mit ihren Erzeugnissen
beschenkten, und in der Biichersammlung Heynlins erwarb sie einen unver-
gleichlichen Schatz. Dazu nun noch die Beflissenheit der Ménche selbst. So
wurde die Bibliothek zur bedeutendsten der Stadt. Sie griff iiber den Kloster-
bedarf hinaus und war dazu angetan, den Beruf einer den weitesten Kreisen
dienenden Gelehrtenbibliothek zu erfiillen. An die Bibeln, die Kirchen-
viter, die Scholastiker, die Predigten und Andachtsbiicher, an die Mediziner
und Juristen reihten sich in vielen Binden die antiken Autoren; auch
Petrarca, Boccaccio, Filelfo, Valla usw. waren zu finden und von deutscher
Literatur U.F. Spiegel, das Buch von den heiligen Dreikonigen, das Reise-
buch des Ritters von Mandeville, die Moserschen Ubersetzungen von
Erbauungsschriften, St. Martinslegende «in niderlendischer sprach» usw.
usw. bis zu Paulis Schimpf und Ernst und dem Brantischen Narrenschiff.

104




	Historischer Anhang : Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels "Geschichte der Stadt Basel", zusammengestellt von Andreas Moppert

