
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Herausgeber: Gesellschaft für das Gute und Gemeinnützige Basel

Band: 149 (1971)

Artikel: Bürgerliches Waisenhaus Basel in der Kartause : 1669-1969

Autor: Asal, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EH i+i- /\ H i
Walter Asal

V *» HV^Vw*" 'H. \f\ }

~W'; - —<>/'' ^.V^1" /t -T J " /• ..-,
* < ^

fjf * ''(* ""• -***/ :!•* /-"v "v

v/~ /.»-. s>

*

-.. J -At
l *

" W» « /^O _aâ

Bürgerliches
Waisenhaus

Basel

in der

Kartause

1669—1969

50 Jahre Basler Neujahrsblatt







Bürgerliches Waisenhaus Basel

in der Kartause, 1669-1969

von Walter Asal

mit 29 Abbildungen,
Historischem Anhang und
Kunsthistorischer Beilage

149. Neujahrsblatt
Herausgegeben von der Gesellschaft

für das Gute und Gemeinnützige
(begründet 1821)

In Kommission bei Helbing & Lichtenhahn, Basel 1971

* 70

KATALOG





Inhaltsverzeichnis

Verzeichnis der Abbildungen und Photonachweis 4

150 Jahre Basler Neujahrsblatt von Hans Lan^ 5

Bürgerliches Waisenhaus Basel in der Kartause, 1669-1969,
von Walter Asal 9
Einleitung 9
Die Waisenfürsorge vor der Gründung des Waisenhauses 9
Die Gründung des Waisenhauses iox
Das Waisenhaus im 18. Jahrhundert 17
Das Bürgerliche Waisenhaus in der ersten Hälfte

des 19. Jahrhunderts 26

Das Bürgerliche Waisenhaus in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts 33

Die Entwicklung des Waisenhauses im 20. Jahrhundert 40
Vom Wandel der Aufgabe während 300 Jahren

(Zusammenfassung) 54
Das Bürgerliche Waisenhaus im Jahre 1969 55

Zusammenstellung wichtiger Daten 60

Verzeichnis der Waisenväter 62

Historischer Anhang - Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels
«Geschichte der Stadt Basel», zusammengestellt von
Andreas Moppert 65

Kleinbasel 67
Konzil 69

Klerus 79
Klöster 82

Klosterbauten 90
Kultus - Caritas - Opfer 96
Kirchenreform - Gründung und Entwicklung der Kartause 98

Kunsthistorische Beilage - Kartause - Das Bürgerliche Waisenhaus

in Basel, Schweizerische Kunstführer, herausgegeben von der
Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte,
von Ernst Murbach

3



Verzeichnis der Abbildungen

Umschlag Die Basier Kartause von der Pfalz aus gesehen, Federzeichnung von Emanuel
Büchel; Staatsarchiv Basel.

Bild i Trommelnde Waisenbuben, öl aufLeinwand, von Jean Jacques Lüscher, 1911 ;

Öffentliche Kunstsammlung Basel.

Bild 2 Antistes Lukas Gernler (1625-1675), Professor der Theologie, öl auf Holz,
von Johann Rudolf Werenfels; Historisches Museum Basel.

Bild 3 Selbstbildnis des Pastetenbecks und späteren Zeichners Emanuel Büchel
(1705-1775), Aquarell; Universitätsbibliothek Basel.

Bild 4 Ratsschreiber Isaak Iselin (1728-1782), Gründer der GGG 1777, Aquatinta-
radierung von Johann Jakob von Mechel; Universitätsbibliothek Basel.

Bild / Waisenpfarrer Johann Jakob Spreng (1699-1768), erster Professor der deutschen
Sprache an der Universität Basel und Begründer der Basler Mundartforschung,
Aquarell; Historisches Museum Basel, Kirschgarten.

Bild 6 Unbekannter Basler Waisenknabe der Spätbiedermeierzeit, Öl auf Leinwand,
vermutlich von Sebastian Gutzwiller; Historisches Museum Basel.

Bild 7 Waisenvater Pfr. Friedrich Lichtenhahn (1806-1866), Photographie, um i860;
Bürgerliches Waisenhaus Basel.

Bild 8-4 Basler Waisenkinder beim Spielen im Hof der Kartause, Photographie, um
i860; Bürgerliches Waisenhaus Basel.

Bild 10 Waisenvater Dr.h.c. Johann Jakob Schäublin (1822-1901), Druck des Art. Inst.
Orell Füßli in Zürich, nach Radierung; Bürgerliches Waisenhaus Basel.

Bild 11 Titelblatt der Erstausgabe von Schäublins bekanntem Basler Singbuch;
Universitätsbibliothek Basel.

Bild 12 Waisenvater Hugo Bein (1886-1958), Photographie; Bürgerliches Waisenhaus
Basel.

Bild 13 Waisenvater Arnold Schneider (geb. 1920), Photographie; Bürgerliches Waisen¬
haus Basel.

Bild 14 Blick auf das Bürgerliche Waisenhaus Basel im Jahre 1970, Photographie von
der Pfalz aus gesehen.

Bild ij Blick in den Hof des Bürgerlichen Waisenhauses Basel im Jahre 1969, Photo¬
graphie.

Bild16-24 Blick ins Leben des Bürgerlichen Waisenhauses Basel, Photoreportage 1969.

Photonachiveis

Bürgerliches Waisenhaus Basel, A. Schmid (14)
Historisches Museum Basel (2, 5, 6)
Öffentliche Kunstsammlung Basel (1)
Staatsarchiv Basel (Umschlag)
Universitätsbibliothek Basel (3, 4, 11)
Photo H. Bertolf, Basel (13)
Photo J. Höflinger, Basel (7, 8, 9)
Photo Clichés Steiner & Co., Basel (10)
Photo Margaret Wunsch, Basel (15-29)



150 Jahre Basler Neujahrsblatt

1971 feiert das Neujahrsblatt, als Institution der Gesellschaft für das Gute
und Gemeinnützige, sein 150. Jubiläum und darf mit Stolz auf eine beachtliche

Leistung im Bereich des baslerischen Geisteslebens zurückblicken.
Geschaffen zur Belehrung der Jugend Basels ist es bald zu einer von jung und
alt gleichermaßen beliebten und begehrten Publikationsreihe geworden, mit
oft hervorragenden Darstellungen der Stadtgeschichte oder einzelner
Persönlichkeiten.

Zu den geistigen Vätern des Basler Neujahrsblattes gehört ohne Zweifel
einer seiner ersten Autoren, Rudolf Hanhart, der als Rektor des Gymnasiums
und Jünger Pestalozzis einer der bedeutendsten Erzieher unserer Stadt im

19. Jahrhundert war. Der aus der Ostschweiz stammende Schulmann

mochte die Anregung von Zürich mitgebracht haben, wo die « Gesellschaft

auf dem Musiksaal» bereits 1685 ein Neujahrsstück herausgab, das jeweils
am Berchtoldstag zur Verteilung kam. Noch heute lebt in dieser und andern

Gesellschaften der Brauch der « Stubehitzete». Alljährlich am 2. Januar holen

Zünfter, deren Söhne und ein weiter Kreis von Interessenten die Neujahrsblätter

auf den verschiedenen Gesellschaftsstuben, die mit dem Erlös
geheizt und wo Malaga und Zürcher Leckerli dargereicht werden. Es will uns

eigentlich wundern, daß nicht bereits Isaac Iselin durch seine neuhelvetischen

Freundschaften zu Schinznach oder Peter Vischer-Passavant, der

Mitbegründer hiesiger Künstlergesellschaft, durch seinen Zürcher Schwager, den

Schriftsteller David Heß, zu einem Basler Neujahrsblatt angeregt wurden.

Nr. 1 (1821) der Basler Serie ist in ehrender Weise dem Schöpfer der

GGG, Isaac Iselin, gewidmet. Bereits für die ersten Jahrgänge konnten als

Autoren bekannte Persönlichkeiten wie der Kirchenhistoriker Karl Rudolf
Hagenbach oder der Obersthelfer Abel Burckhardt gewonnen werden. Nur
eine Zäsur ist in der ganzen Reihe zu vermerken: die schicksalsschweren

Ereignisse der Jahre 1833/34 haben auch hier hemmend gewirkt, so daß

kein Neujahrsblatt erscheinen konnte. Wie die älteren Zürcher Neujahrsblätter,

zählt auch dasjenige für Basels Jugend in seinen ersten Jahrgängen

zu den bibliophilen Kostbarkeiten, finden sich doch darin Inkunabeln der

Lithographie, welche auf Entwürfe bekannter Künstler wie Marquard
Wocher, Hieronymus Heß u.a.m. zurückgehen.

Seit 1843 behandeln die Themen der Neujahrsblätter die Geschichte

Basels von den ältesten Zeiten bis zur Einführung der Reformation. Von
1869 an finden sich aber auch Darstellungen der Geschichte des 19.

Jahrhunderts, unter welchen jene aus der Feder von August Bernoulli noch

heute zum besten gehören, was beispielsweise über die dreißiger Wirren

5



publiziert wurde. Schon vor dem Zweiten Weltkrieg wurden mehr und
mehr Aufsätze mit kultur- oder kunsthistorischem Inhalt aufgenommen,
wir erinnern etwa an die Geschichte der ehemaligen Stadtbefestigungen.
Dadurch konnte eine gewisse Abwechslung erzielt und ein weiteres Publikum
angesprochen werden. Ferner riefen das gesteigerte Interesse für die Welt
des Sichtbaren und die neuen technischen Möglichkeiten zu reicherer

Bebilderung.

So bietet heute das Neujahrsblatt eine einzigartige Möglichkeit, ein

umfangreicheres baslerisches Thema, zwar wissenschaftlich wohl fundiert, aber

leicht faßlich und unbelastet von einem kritischen Apparat darzulegen. Es

vermag, wie das seine letzte Nr. 148 «75 Jahre Basler Verkehrsbetriebe»
deutlich zeigte, ein aktuelles Bedürfnis der Bevölkerung innerhalb und
außerhalb der Stadt zu befriedigen. Das Neujahrsblatt war bereits im
Januar vergriffen, so daß die Basler Schulen nicht wie üblich mit genügend
Freiexemplaren berücksichtigt werden konnten. Wenn schließlich das

Neujahrsblatt als preisgünstiges Geschenk auf manchem Basler Weihnachtstisch
zu finden ist, so hilft es vor allem Neubürgern, Zugang zu baslerischer
Kultur zu finden und mit dem Wesen der Stadt und ihrer alteingesessenen
Bewohner vertraut zu werden.

Das Jubiläum des hundertfünfzigjährigen Bestehens dieser
gemeinnützigen Institution des Neujahrsblattes hätte nicht würdiger begangen
werden können, als mit der Herausgabe einer Jubiläumsschrift für eine
andere gemeinnützige Institution unserer Stadt. Im Jahre 1969 waren es

dreihundert Jahre, seit das Basler Waisenhaus in der ehemaligen Kartause
im Kleinbasel untergebracht worden war. In verdienstvoller Weise hat sich

nun der derzeitige Waisenvater, Dr. Walter Asal, der nicht leichten Aufgabe
unterzogen, die Entwicklung der Waisenfürsorge in Basel bis in unsere Tage
aufzuzeichnen. Dies konnte nicht ganz losgelöst von der Geschichte Kleinbasels

und der Kartause selbst geschehen, sollte aber keineswegs die früheren
Neujahrsblätter (Nrn. 16, 51 und 113) konkurrenzieren. So schien es sinnvoll,

den Klassiker der Basler Geschichtsschreibung, Rudolf Wackernagel,
mit Ausschnitten aus seiner «Geschichte der Stadt Basel» zu Worte kommen
zu lassen (Bd. 1, S. 188-513; Bd. 2, II, S. 621-847). k>ie vortreffliche
Auswahl der Textstellen, mit freier Einfügung von Untertiteln, besorgte
Dr. Andreas Moppert, a. Präsident der Inspektion des Bürgerlichen Waisenhauses,

nach freundlicher Genehmigung durch den Verlag Helbing und
Lichtenhahn. Als künstlerische Beilage stellte das Waisenhaus den von
Dr. Ernst Murbach verfaßten Kunstführer durch die Kartause zur
Verfügung (herausgegeben von der Gesellschaft für Schweizerische
Kunstgeschichte, 1969), und nicht zuletzt erhöhte der Vorstand der GGG seinen

6



Beitrag an die Druckkosten, um eine attraktivere Gestaltung dieser

Jubiläumsnummer zu ermöglichen. Mit dem Dank für all diese großzügigen
Gesten verbindet sich der Wunsch, das vorliegende Neujahrsblatt Nr. 149

möge zum ferneren Wohl der Basler Waisen und ihrer Betreuer beitragen!

Dr. Hans Lanz,
Präsident der Kommission zum Neujahrsblatt

7





Bürgerliches Waisenhaus Basel in der Kartause 1669-1969

Einleitung

Ziel der folgenden Untersuchung ist es, die erzieherischen Aspekte in der

Entwicklung unseres Bürgerlichen Waisenhauses zu schildern, und zwar

vom Jahre seiner Gründung an bis in unsere Tage hinein. Damit soll die

innere Abhängigkeit der Erziehungskonzeption in unserem Waisenhause von
den jeweilig herrschenden Zeitströmungen und im besonderen von den

jeweils geltenden Erziehungsideen aufgezeigt werden. Nur aus den

wechselnden Zeitbedingungen läßt sich ihr stetiger Wandel erklären. In diesen

weiteren geschichtlichen Rahmen sind, in einer knappen Übersicht, die

maßgeblichen Daten unseres Hauses hineingestellt.
Dieser Versuch verfolgt den Zweck, die Funktion der Erziehungsstätte

in unserem Stadtstaate während der vergangenen dreihundert Jahre deutlich

zu machen.

Hinweise auf die geistige und pädagogische Situation im 16.I1/.Jahrhundert

War das Mittelalter im ganzen einem außerpersönlichen, dogmatischabsoluten

Denken verpflichtet, so brachte die Zeit vom 14. bis zum
beginnenden 16. Jahrhundert eine energische Wendung hin zur «Entdeckung des

Individuums», zu einem mensch- und weltbezogenen Denken. Die
Reformation nahm den Individualgedanken der Humanisten auf und schuf einen

neuen Kirchenbegriff, der sich aus der bisherigen kirchlichen Tradition
herauslöste. Die Entdeckungsfahrten, die Erfindungen (z.B. Fernrohr und
Mikroskop), der Aufschwung der exakten Wissenschaften, die neuen
Erkenntnisse der Astronomie — all das setzte ein realistisches, wirklichkeitsnahes

Denken frei. Aus diesem Wandel des Denkens erklären sich gewiß
auch die damaligen Bestrebungen der menschlichen Gesellschaft, das Los

armer und bedrängter Kinder durch eine systematischere Fürsorge zu
mildern. Nicht zufällig begann man gerade jetzt, sich darüber Gedanken zu
machen.

Solche Vorhaben wurzelten nicht zuletzt in der von großen Denkern
{René Descartes 1596-1650, Baruch Spinoza 1632-1677) postulierten neuen
Weltanschauung. Descartes, ein hervorragender Mathematiker, Physiker
und Philosoph, der alles Überkommene grundsätzlich in Frage stellte, fand
im Bewußtsein seiner Denkkraft (cogito, ergo sum) eine neue, sichere

Grundlage, auf der er seine Gedankenwelt aufbaute.

Die Waisenfürsorge vor der Gründung des Waisenhauses

Die Entstehung einer organisierten Fürsorge für Waisenkinder fiel zeitlich

ungefähr mit dem Aufkommen der Zünfte zusammen. Der Rat wählte

9



schon im 15. Jahrhundert die sogenannten «Waisenherren»; ihnen oblag
die Leitung der Waisenfürsorge. Die Zünfte bestellten den Waisenkindern

Vormünder, die den «Commissarii am Waisenamt» im Beisein von
Verwandten Rechenschaft ablegen mußten. 1539 stellte der Rat fest: «Demnach
die Sorg der Witwen und Waisen und Armen, so den Waisenherren befohlen,
nicht die kleinist Ehehaft (d.h. Menschenpflicht) der Stadt Basel ist, daß

dann umb Willen solich am flissig und trüwlich versehen (werde), jeder Zyt
in diesem Amt der Waisenherren ein Rathschreiber sein solle». Vollwaisen
wurden zu dieser Zeit an Pflegeplätze außerhalb der Stadt gebracht, für ein

Kostgeld, das allenfalls vom Rat bestritten wurde. Manchmal wurden die
hilflosenKinder von denWaisenherren ins «tägliche Almosen aufgenommen»
oder «ans Brot geschickt», d.h. sie wurden täglich mit «Mueß» und Brot
versehen. Waisen, deren sich sonst niemand annahm, besonders Kleinkinder
und verwahrloste Kinder, wurden im großen Spital auf den Schwellen

«zur Correction» untergebracht. Dort war eine sogenannte «Kindsmutter»
angestellt, der die Besorgung dieser Kinder übertragen war. So war wenigstens

einigermaßen für die leiblichen Bedürfnisse gesorgt; erzieherische
Maßnahmen jedoch fehlten fast ganz. Dem Ratsprotokoll aus dem Jahre
1624 ist zu entnehmen, daß Herr Büchel damals dem Rate erklärte, er könne
Onophrion Lützelmanns unerzogene Kinder nicht mehr behalten. Der Rat
wies darauf das Waisenamt an, «nach einem schon längst zwischen dem
Spital und dem großen Almosen gemachten Vergleiche diese Kinder mit
Notdurft zu besorgen». Fähigen armen Waisen zu einem Berufe zu
verhelfen, machten sich die Zünfte zur Ehre und Pflicht. Vom Rate erhielten
sie etwa einen Beitrag an die Lehrkosten, gelegentlich auch von den Collect-
herren, denen die Armenherberge unterstand. So wurde im Jahre 1660 eine
arme Witwe, die den Rat um einen Beitrag an die Ausbildungskosten ihres
Sohnes gebeten hatte, an die Zünfte zum Schlüssel, zu Safran und an die
Collectherren verwiesen. Die Waisenfürsorge der Zünfte und der
Stadtbehörden erstreckte sich ausschließlich auf arme Kinder. In den anderen
Fällen hatte die Familie für die Versorgung aufzukommen.

Die Gründung des Waisenhauses

Die bis dahin praktizierte Waisenfürsorge erwies sich mit der Zeit als
ungenügend. An den privaten Pflegeplätzen begnügten sich die Familien
damit, für das leibliche Wohl der Kinder zu sorgen, wobei sie sich oft nur
auf das Notwendigste beschränkten. Die Aufgabe, die jungen Menschen für
Leben und Arbeit zu erziehen, wurde kaum erkannt. Auf den Straßen
konnten viele herumlungernde und bettelnde Kinder angetroffen werden.

10



Die so2iale Not wuchs ganz allgemein noch durch die Folgen des Dreißigjährigen

Krieges. Dieser hatte zwar unsere Stadt nicht in seinen
kriegerischen Strudel hineingezogen, aber doch die Bande der Zucht gelockert.
Schließlich wurden einige sozial denkende Männer, unter ihnen auch der

Antistes (Oberpfarrer) des Münsters, Dr. Lukas Gernler, auf diese Übelstände

aufmerksam. Am 7.Dezember 1659 diskutierte man im Rat über ein liederliches

Mädchen von elf Jahren und beschloß, es für einige Zeit zur
«Correction» im Spital unterzubringen. Bei dieser Gelegenheit kam auch die

Erstellung eines Zucht- und Waisenhauses zur Sprache. Man setzte eine

Kommission von fünf Mitgliedern ein, die zusammen mit Gernler den

Auftrag erhielten:
«an eine Versorgung der armen Waisen, Besserung junger Müßiggänger
und Taugenichtse in einem besonders zu diesem Zwecke zu errichtenden

Hause zu denken.»
Die Kommission studierte das Problem gründlich, forderte Berichte von

ijpm 1635 in Zürich gegründeten Waisenhause ein und besuchte das

bernische Zucht- und Waisenhaus «Zurlauben». Der Rat der Dreizehn

beauftragte hierauf die gleiche Kommission, unter Zuzug weiterer Experten,
damit, «einen schicklichen Ort in der Stadt zur Anlegung einer solchen

Anstalt ausfindig zu machen, dabey aber sich vorzusehen, daß dieses

Unternehmen nicht zu viele Unkosten verursache und Sorge zu tragen, daß durch
die Errichtung des Hauses keinem Handwerk Eintrag geschehe». Das
Gutachten traf bereits 1661 ein; zunächst aber geschah noch nichts. Als etwas

später der Rat sich mit der Frage auseinanderzusetzen hatte, «was mit einem

ungeratenen zwölfjährigen Buben anzufangen sei», und als man beschloß,

«daß er in den Spital getan und an eine Kette, an der ein Block oder eine

Kugel angebracht war, angeschlossen und zum Wollenstreichen angehalten

werden sollte», da wurde man sich der Notwendigkeit eines Zucht- und

Waisenhauses erneut bewußt. Es erfolgte die Mahnung, «um Gottes Ehren

willen das Zuchthaus zu befördern und einen Anfang mit etwas Wenigen

zu machen».
Am 13. März 1667 genehmigte der Rat die Vorschläge einer Spezial-

kommission und ließ sofort in den leeren Räumen des Maria-Magdalenen-
Klosters an den Steinen ein Waisenhaus einrichten. Friedrich Muoser, der

Posamentenmacher, begann mit einem halben Dutzend Kindern, Knaben

und Mädchen, und lehrte sie ein Handwerk. Pro Tag hatte jedes Kind
1 y2 Laiblein Brot und Gätzi Milch oder Suppe zugut. Um einerseits

die Kinder beschäftigen und andererseits die Kosten decken zu können,

erhielt Isaak Watt, der Bandfabrikant, den Auftrag, Arbeit für die Kinder

herbeizuschaffen und darüber Rechnung zu führen. Zur Beaufsichtigung



des ganzen Waisenhausbetriebes wurde eine Kommission von 3 Mitgliedern
(Inspektion) aufgestellt. Diese Inspektoren nannten dreierlei Zwecke der

Anstalt:
1. dem Müßiggang Einhalt zu gebieten,
2. verlassene Waisen zu erziehen,

3. lasterhafte Buben zu züchtigen.
Dem letztgenannten Zwecke diente das mit dem Waisenhaus zusammen

eingerichtete Zuchthaus. Wie eng die Verbindung zwischen Waisenhaus und
Zuchthaus war, zeigt dieses Beispiel: 1667 wurde ein liederlicher Schreiner,
der auf Wasser und Brot in den Wasserturm gelegt worden war, mit der

Drohung entlassen, daß er, falls er sich nicht bessere, künftig im Waisenhaus

eingesperrt würde. Die Inspektion erhielt «vollkommene Gewalt, gegen die
Exorbitierenden nach Gutdünken zu verfahren und sie an bequemliche
Eisen zu legen». Die zwei Jahre des Waisenhauses im Steinenkloster waren
auch für die übrige Stadt zwei Unglücksjahre. Teuerung und Pest geißelten
ihre Bewohner. Da das Waisenhaus außer den eigentlichen Waisen auch
andere arme und verlassene Kinder, ja auch etwa verkommene Erwachsene
aufnehmen mußte, befanden sich schon nach einem halben Jahre fünfzig
männliche und siebzehn weibliche Personen im neuen Hause, Ende 1669

sogar schon 83 Personen. Es hatte damit in kurzer Zeit seine
Existenzberechtigung dargetan. Über mögliche erzieherische Prinzipien dieser ersten
Jahre ist wenig zu berichten. Es ging vor allem darum, die Kinder an die
Arbeit zu gewöhnen und sie einen Beruf erlernen zu lassen, der sie später in
die Lage versetzen sollte, sich selber zu ernähren. Die Behörde erwartete,
daß der Ertrag der Kinderarbeit die großen Ausgaben für das Zucht- und
Waisenhaus wenigstens zum Teile decken sollte. Es handelte sich also
eigentlich um eine Arbeitsanstalt. Zu der Bändelfabrikation gesellten sich
noch andere Manufakturen: Wollspinnerei, Knopfmacherei, Strickerei und
die Fabrikation von Camelot (Ziegenwollstoff). Es verwunderte also weiter
nicht, daß die ersten Leiter des Waisenhauses - sie hießen zunächst
«Hausmeister» oder «Hausväter» - Männer mit gewerblichen Berufen waren. Die
einzelnen Produktionszweige wurden ebenfalls von gewerblichen Meistern
beaufsichtigt. Wie wenig Bedeutung damals die Allgemeinheit der
Schulbildung beigemessen hat, erhellt schon daraus, daß das Waisenhaus lange
Zeit nur einen einzigen «Schulmeister» angestellt hatte.

Der erste Hausmeister mußte übrigens schon 1668 entlassen werden, weil
er und seine Ehefrau wegen Untreue ins Bärenloch (eine Gefängniszelle auf
dem St. Albanschwibbogen), respektive in den Eichwald (auf dem Spalen-
schwibbogen) gelegt wurden. Friedrich Muoser mußte Schadenersatz
leisten, seine Frau wurde öffentlich in der St. Theodorskirche vorgestellt.

12



Das Waisenhaus erfreute sich bald großer Sympathie. Schon im zweiten

Jahre erhielt es an freiwilligen Spenden 3397 Pfund und 10 Schillinge. Als
erste Wohltäterin, die im Liber Benefactorum (Buch der Wohltaten)
verzeichnet ist, finden wir die «Jungfrau Anna Magdalena Trumminger, Tochter
des Schuhmachermeisters» mit 10 Pfund.

Die bereits geschilderte Notzeit bewirkte, daß die Zahl der vaterlosen
Kinder in kurzer Zeit anstieg. Die Behörde sah sich deshalb genötigt, nach

neuen Räumlichkeiten Ausschau zu halten, weil diejenigen des Steinenklosters

nicht mehr genügten. Der Rat beschloß im Juni 1669, das Waisenhaus

in die geräumigere Kartause zu verlegen.
Auf dem großen Areal des ehemaligen Kartäuserklosters stand einst der

Hof des Bischofs von Basel. Dieser war 1392 von der Stadt erworben worden
und hieß auch «das Haus St. Margaretha», so benannt nach der dort stehenden

Kapelle der heiligen Margaretha. Oberstzunftmeister Jakob Zibol kaufte
den Bischofshof 1401 und schenkte ihn den Kartäusern zur Gründung eines

Klosters.
Der Rat willigte in die Übersiedlung des Zucht- und Waisenhauses in die

Kartause unter der Bedingung ein, «daß die Gemächer Zscheckapürlins,
des ehemaligen Priors Stube, Kammer und Gewölb, der Keller bei der

Kirche und die Kornschütten auf der selben zu der Pfleger dieses Gotteshauses

Disposition bleiben, daß die Baukosten für die Einrichtung nicht dem

gemeinen Gute zur Last fallen, sondern aus dem Fonds des Armenhauses

bestritten werden sollten». Die Vorarbeiten wurden so tatkräftig an die

Hand genommen, daß der Umzug bereits im August 1669 erfolgen konnte.

Das ehemals größere «Bruderhaus» im Osttrakt wurde als Wohnhaus des

Hausmeisters und der Waisen eingerichtet. Der große Raum beim Eingang
in den Kreuzgang wurde zur Arbeitsstube, das ehemalige Refektorium zum
Schul- und Speisezimmer. Am Kreuzgang, mit seinen schönen
Fensterscheiben, war noch nichts verändert worden. Es wird berichtet, daß diese

gemalten Fensterscheiben weit und breit für eine solche besondere

Sehenswürdigkeit Basels galten, daß selbst Fürsten und Herren zu ihrer Besichtigung

herbeikamen. In den Inventaren seit 1690 wird allerdings vermerkt:
«allerhand gemalte, meistenteils zerbrochene alte Fenster Hegen auf meiner

Zelle im Kreuzgang und ist das Blei davon genommen».
Das erste größere eigentlich erzieherische Problem wurde - merkwürdig

genug - im sogenannten «Übelstand» gesehen, daß die Waisen und die

« Züchtlinge » in eine Kleinbasier Kirche (Theodorskirche) geführt werden

mußten. Daher wurde schon 1670 ein eigener Waisenprediger angestellt; das

von Dr. Gernler eigens für das Zucht- und Waisenhaus verfaßte Gebet

wurde jeweils nach der Predigt in der Waisenhauskirche gesprochen. In

D



diesem Gebet wird Gott dafür gedankt, daß er der Witwen und Waisen

gedenke und allezeit fromme Herzen erwecke, die sich ihrer in Treue
annähmen. Es werden Gott die «wohlerwürdigen und hochgeachteten Herren
Inspektoren befohlen», und es wird gebetet, daß «die Waisen ihrem
vorgesetzten Vater, Lehr- und Zuchtmeister Gehorsam leisten und daß die
Gefangenen in ihre wohlverdienten Züchtigungen sich schicken und mit dem
bekehrten Schacher erkennen, die leiden, was ihre Taten wert seien».

Die Finanzierung des ganzen Betriebes bereitete den damaligen Inspektoren

große Sorge. Schließlich zog man die Zünfte zu Leistungen heran mit
der Begründung, sie hätten ja früher schon individuelle Beiträge an arme
Kinder zur Erlernung eines Berufes bewilligt. Es wurde jeder Zunft mitgeteilt,

welchen Betrag sie jährlich zu leisten habe. Nach etwa drei Jahrzehnten
bauten die Zünfte nach und nach ihre Leistungen ab. Als sie sich schließlich
169 5 gemeinsam weigerten, weiterhin ihre Beiträge zu leisten, erkannte der
Rat, daß sie und die Universität doch wenigstens die Hälfte dessen beitragen
sollten, was sie früher schon geleistet hätten. Das Direktorium der
Kaufmannschaft wurde gebeten, «seine milde Hand aufzutun». Den Geistlichen
wurde nahegelegt, von der Kanzel herab zur Wohltätigkeit aufzumuntern
und den Kranken und Sterbenden die Unterstützung der Armenhäuser ans
Herz zu legen. Anfangs glaubte sich das Waisenhaus berechdgt, die Zinsen
der Vermögen der Waisen für sich in Anspruch zu nehmen. Der Rat indes
pflichtete dieser Ansicht nicht in allen Fällen bei. 1678 legte er aber doch
fest, daß, wenn ein Waisenkind im Waisenhause stürbe, das «Gütlein»
desselben, es sei ins Waisenhaus gebracht oder darin ererbt worden, dem Waisenhause

zufallen solle, es wäre denn, daß Eltern, Vögte oder Verwandte einen
anderen Vergleich gemacht hätten. Diejenigen aber, welche zur Strafe oder
Züchtigung von den gnädigen Herren oder von ihren Eltern in das Zuchthaus

getan worden seien, sollten nicht unter diese Bestimmung fallen. Für
manche dieser Züchtlinge zahlten die Eltern oder Verwandten ein Kostgeld.
Wie prekär die finanzielle Lage mitunter war, zeigt sich etwa darin, daß die
Stadt dem Waisenhaus 1673 die Durchführung einer Lotterie («Glückhafen»)
bewilligte. Aber alle diese Stützungsaktionen hatten nicht den gewünschten
Erfolg. Als die Zahl der Waisen im Jahre 1677 auf 140 anstieg, mußte das
Almosenamt (Fürsorgebehörde) seine Zahlungsunfähigkeit erklären. Es
rang sich hierauf zu einem mutigen Entschluß durch und übergab das
Gotteshaus St. Jakob mit seinen Liegenschaften und Vermögensteilen 1677
provisorisch und 1679 definitiv dem \\a1 senhause. Zu St. Jakob gehörten
damals die Kirche, das Siechenhaus, das Lehenhaus mit Scheunen und
Stallungen, die Reben, Waldungen, Matten, Acker, Weiden und Weidgerechtigkeiten,

der Birszoll, die Berain- und Bodenzinse, sowie die für St. Jakob

14



gesammelten Almosen. Damit wurde die wirtschaftliche Basis des Waisenhauses

wesentlich verbessert.
Als weitere Sanierungsmaßnahme wurde 1680 die bis dahin geltende

wirtschaftliche Regelung abgeschafft, wonach der Hausvater einen
bestimmten Lohn bezog, die Verpflegung durch die Behörde bezahlt wurde
und der Ertrag des «Gemeinschaftsgewerbes» (Camelotterie) zu gleichen
Teilen dem Hause und dem Hausvater zufiel; statt dessen wurde das System
der sogenannten «Admodiation» eingeführt. Nach dem 1680 mit Hausvater
Hans Heinrich Wild geschlossenen Vertrag bedeutete dies: «Das bisherige
Tuchgewerb, im gleichen was die Kinder und die Gefangenen durch ihre
Arbeit verdienen, wird ihm überlassen; dagegen hat er nach seinem
Gutfinden die Kinder und die Gefangenen zur Handarbeit anzuhalten und auf
seine Kosten mit den nötigen Lehrmeistern zu versehen. Das Werkzeug für
das Gewerbe wird ihm nach Anfertigung eines Inventars übergeben und
muß bei seinem Austritte in eben demselben Zustande, in welchem er es

erhalten hat, abgeliefert, Fehlendes vergütet werden. » Der Hausvater wurde
damit auch in wirtschaftlichem Sinne Fabrikdirektor, konnte sämtliche
Einnahmen für sich buchen, hatte aber daraus die Lebenskosten des ganzen
Hauses zu decken. Es liegt auf der Hand, daß eine derartige Lösung die

Verlockung und Gefahr in sich barg, daß der Hausvater auf möglichst
großen persönlichen Gewinn abzielte. Um dieser Gefahr nicht zu erliegen,
erhielt er, im Verhältnis zur Zahl der Insassen, zusätzlich noch Barmittel und
Naturalien. Dafür wurde ihm die Pflicht auferlegt, die Kinder in gesunden
und kranken Tagen mit gehöriger Nahrung und Kleidung zu versehen. Zum
Schutze der Kinder wurden Vorschriften in bezug auf ihre Behandlung und
ihre geistige Bildung aufgestellt. Für den Schulunterricht (Lesen, Schreiben,

Katechismus) wurden pro Tag vier Stunden vorgesehen.
Von 1688-1710 galt es als Vorzug, daß das Waisenhaus für das

Tuchetablissement Werthemann Heimarbeit verrichten konnte. Danach wurde
eine selbständige Tuchfabrik eingeführt, der aber die Zunft der Wollweber
den Kampf ansagte; er dauerte drei Jahre und konnte nur durch eine

freiwillige Einschränkung seitens des Waisenhauses geschlichtet werden. Eine

Unordnung im Rechnungswesen führte dann im Jahre 1719 dazu, daß die

mit Verlust arbeitende Tuchfabrik aufgegeben werden mußte. Die ökonomische

Lage des Hauses war damit in ein bedenkliches Stadium getreten.
Das erste halbe Jahrhundert in der Geschichte unseres Waisenhauses war

aber nicht nur durch die ausgeprägte Tendenz nach gewinnstrebender
Produktion und durch die prekäre wirtschaftliche Lage überschattet, sondern

noch viel mehr durch die unglückselige Verbindung des Waisenhauses mit
einem Zuchthause. Ältere Schilderungen sprechen von einem chronischen

D



Übel, unter welchem das Haus zu leiden hatte. Nach 1716 hatte das Zucht-
und Waisenhaus die zusätzliche Aufgabe, «die Castigation», d.h. die Züchtigung

lasterhafter und in der Sittenlehre fehlbarer Bürger und Untertanen
zu vollziehen. Nach und nach ging der Rat sogar soweit, daß er auch
«malefizische Personen» und solche, die schon unter den Händen des

Scharfrichters gewesen waren, für ihr ganzes Leben in das Zuchthaus einwies.
Es stellte sich bald heraus, daß diese unglückliche Verbindung große
wirtschaftliche Nachteile zeitigte, weil der Ertrag der Gefangenenarbeit in einem
krassen Mißverhältnis zu den Unterhaltskosten stand. Noch größer war
jedoch der psychologisch-pädagogische Schaden. Die Waisenkinder kamen
nämlich bei ihrer Arbeit und im Unterricht in mannigfache Berührung mit
den Zuchthausgefangenen und waren so ihrem negativen Einfluß ausgesetzt.
Offenbar war es auch recht schwierig, angesichts dieser Tatsache redliche
Gesellen als Lehrmeister zu finden. Ebenso wird berichtet, daß die erwachsenen

Insassen immer wieder «abscheuliche» Krankheiten ins Haus
hereinbrachten. Es ist deshalb verständlich, daß die Inspektion des Waisenhauses
sich immer wieder an den Rat wandte, man möge ihr die schwersten
«Züchtlinge» abnehmen; doch geschah dies ohne Erfolg.

Geistes- und Ertjehungsleben im 18'.]ahrhundert

Der Übergang vom 17. zum 18. Jahrhundert ist, nach Paul Hazard,
gekennzeichnet durch eine alles aufwühlende Krise des europäischen Geistes
und durch ein machtvolles Aufbrechen neuer Ideen, neuer Impulse. Namen
wie Leibni% (1646-1716) und Locke (1632-1704) prägen das Gesicht dieser
Zeitwende. Die antike These: «mens sana in corpore sano», d.h. die harmonische

Verbindung der körperlichen und geistigen Ausbildung, wurde
neuerdings in ganz Europa bekannt. Ziel der Erziehung war, nicht länger
ein absolut gesetztes, übermenschliches Ideal, sondern dasjenige des
weltgebundenen individuellen «gentilhomme» oder «gentleman» zu bilden.
Damit war ein Mann von Ehrgefühl, Tatkraft und feinen Sitten gemeint,
wie er den Engländern heute noch als Inbegriff erstrebenswerter Menschlichkeit

vorschwebt.
Das 18. Jahrhundert verschrieb sich, unter dem Einfluß der in Holland

und England gewachsenen Aufklärung, fast vollständig dem Vernunftdenken.

Für das europäische Bewußtsein wirkte Voltaire (1694-1778) als
großer Vermittler der Aufklärung. Auf das politische Denken übte
Montesquieu (1689-1755) nachhaltigen Einfluß aus. Sein Hauptwerk «De
l'esprit des lois» entwickelte in bestechender Klarheit die Theorie der
Gewaltentrennung. Die Überbetonung des rationalen Denkens schuf
Gegenbewegungen, zum Beispiel den Pietismus (Wesley, Zinqendorf, Lavater), àe.t
die Religion als eine Sache des Herzens begriff. Jean Jacques Rousseau (1712—
1778) verkündigte emphatisch, der Mensch sei so lange gut, als er nicht
durch die Zivilisation verdorben werde (daher sein «retour à la nature»).

16











Im «contrat social» verfocht er mehr impulsiv als rational die Idee der
Demokratie.

Deutschland erlebte die Blüte der Aufklärung zuletzt. Seine großen
Denker (Lessing, Herder, Kant) hatten den Vorteil, daß sie sich bereits über
die Gegensätze der Aufklärungsideen stellen und in vielem abgeklärter
urteilen konnten.

Die Aufklärungsideen wirkten sich in vielen praktischen Reformen aus,
nicht zuletzt auch in der Pädagogik. In Deutschland war es August Hermann
Franke (1663-1727), der - obgleich Theologieprofessor - als Erzieher der
Tat wirkte und bei der Gründung einer großen Zahl von Waisenhäusern
tätig war. Er verwirklichte viele Vorschläge eines Ratke oder eines Comenius
dank seinem großen Organisationstalent, seinem tiefen Glauben und seinem
nüchternen Sinn für die Realität. Durch ihn wurde das ganze Schulwesen
in Deutschland beeinflußt. Bahnbrechend wirkte er für den Unterricht in
den Realien und in der Mädchenerziehung.

Franke war ein gewisser Utilitarismus (Zweckdenken) eigen, der von der
Aufklärung geprägt war. Das aufklärerische Gedankengut sollte sich im
Leben bewähren als aktive Haltung eines lebendigen Christen, der, streng
gegen sich, die Dinge fachlich zu beherrschen hatte, ohne sich im Stoff oder
an den Stoff zu verlieren. Schule und Haus sollten zusammenarbeiten und
«den Segen Gottes erflehen». Franke war ein Vorläufer Pestalozzis.

In der Schweiz ragte als leuchtendes Vorbild weit über die Grenzen
Heinrich Pestalozzi (1746-1827) hervor. Er nahm verwahrloste Kinder zu
sich und zog sie durch Arbeit und gründliche naturgemäße Schulung des
Geistes und des Körpers zu «züchtigen Gliedern» der Gesellschaft heran,
ganz ohne jene äußerliche Abrichtung, die noch vielfach in den Schulen
jener Zeit die Regel war. Seine Ideen und seine Werke strahlten nach ganz
Europa aus. Ein ganzes Geschlecht von Lehrern trug seine Methode und
seine Liebe zur Jugend in die verschiedenen Länder, und der Volksschulunterricht

wurde überall mit großem Ernst an die Hand genommen.

Das Waisenhaus im 18. Jahrhundert

Das Zucht- und Waisenhaus zu Basel war bis dahin auch durch das System
der «Abrichtung» gezeichnet. Die dürftige erzieherische Zielsetzung einer
blossen Angewöhnung an die Arbeit und die damit verbundene Auffassung,
es ließen sich so der Müßiggang und alle anderen kindlichen und menschlichen

Laster beseitigen, machten jede konstruktive Erziehung und Bildungsarbeit

unmöglich. Dieses Versagen wurde durch die wirtschaftlichen und
häuslichen Unzulänglichkeiten noch spürbarer. 1729 sah es in der Kartause
schlimm aus: Der Hausvater vernachläßigte seine Pflicht, die Kinder
verwahrlosten, die Mehrzahl war «reudig» und hatte geschwollene Glieder.
Indes : die aufklärerische Forderung nach höherer Achtung des Menschen
fand auch in unserem Lande ihren Widerhall. Von der Mitte des 18. Jahr-

17



hunderts an war bei den Behörden in Basel und insbesondere bei der Inspektion

ein neuer Impuls unverkennbar. Damit hoben sich aber auch die

Sympathie und das Interesse der Bürgerschaft am Waisenhaus. Dies kam

auch ganz konkret durch eine Vermehrung der Legate und Geschenke zum

Ausdruck. Während der ersten Hälfte des Jahrhunderts betrugen diese

Spenden noch 12 000 Pfund, in der zweiten dagegen 57 000 Pfund.

Im Jahre 1754 trat eine für die damaligen Verhältnisse bedeutende Änderung

in der Organisation des Zucht- und Waisenhauses ein: Die Gefangenen

wurden, endlich, von den Waisenkindern und die Männer von den

Frauen getrennt. Anlaß dazu bot allerdings eine höchst merkwürdige

Erscheinung. Es sollte nämlich einem in der Stadt um sich greifenden «

Separatismus» (Ehetrennungen) begegnet werden. Zu diesem Zwecke sollten

namentlich Frauen im Zucht- und Waisenhause eingesperrt werden, um

ihnen Gelegenheit zu geben, durch stilles Nachdenken sich eines Besseren

zu besinnen. Immerhin fand die Öffentlichkeit, es sei diesen Frauen, zum

Teil aus guten Familien, nicht zuzumuten, mit den übrigen «Züchtlingen» in

Berührung zu kommen. Dies war der unmittelbare Anlaß, der zum Bau

neuer Räume führte. Mit dem Material noch vorhandener Zellen der

Kartäuser wurde die große Schlafstube aufgestockt. Darin wurden fünf
Zimmer eingerichtet. Dies erst ermöglichte die Trennung der Gefangenen

von den Waisen, ebenso eine Absonderung der besonders verdorbenen

«Züchtlinge». Daraus ergab sich auch die Möglichkeit, sogenannte
Kostgänger aus der Fremde (ungeratene Söhne fremder angesehener Familien)
aufzunehmen. Um diese Zeit wurden die Züchtlinge mit Baumwollspinnen,
mit Schneiden von Brasilienholz, mit Verfertigen von Packtuch beschäftigt,
die Frauen mit Seidenwinden, Garnspinnen und mit den Vorarbeiten zum
Weben des Packtuches.

Eine weitere große Besserung trat im Jahre 1776 ein. Endlich konnte sich

die Inspektion beim Rate durchsetzen und die Aufhebung der «Admodia-
tion» erwirken. Von nun an übernahm die Inspektion die Beköstigung des

Hausvaters und seiner Familie, der Waisen und der Gefangenen. Dafür
mußte ihr der Verdienst der Arbeit abgeliefert werden. Dem Hausvater und

..'per Ehefrau war es verboten, ein Gewerbe zu betreiben oder liegende
Güter zu besitzen. Der Hausvater hatte sich ausschließlich den Aufgaben des

Hauses zu widmen. Damals erhielten der Hausvater (.Andreas Fäsch) und
seine Frau täglich je ein Maß Wein, jedes ihrer Kinder, das über sechs Jahre
alt war, ein halbes Maß. Tee, Kaffee und Zucker hatten sie aus der eigenen
Tasche zu kaufen.

Parallel mit dieser Neuordnung im Innern liefen gewisse Änderungen im
Äußeren. So wurde die Kleidung der Waisen geändert. Alle Kinder wurden

18



neu gekleidet. Sie bekamen zwei Kleider, ein Sonntagskleid, die Knaben
einen Rock, ein Kamisol und Hosen aus blauem Wollentuch, und ein
Werktagskleid aus braunem Wollentuch, die Mädchen einen Rock, ebenfalls aus
blauem Wollentuch oder Halbleinen, blaugedruckte Halstücher, Hauben
und Fürtücher, wie sie noch bis in die Mitte des vergangenen Jahrhunderts
zu sehen waren.

Auch in den gebäulichen Veränderungen trat der Geist der Erneuerung
jener Jahre zutage. Die noch übrig gebliebenen Zellen der Kartäuser, welche
den bewohnten Räumen Luft und Licht nahmen, wurden im Laufe des

Jahres 1776 beseitigt. Damit gewann das Waisenhaus eine größere Fläche
für einen ansehnlichen Obstgarten. Bei jenem Abbruch ist am 21. Dezember
1776, unter einem Balken eingemauert, ein auf Pergament geschriebenes
lateinisches Glaubensbekenntnis eines Kartäusers namens Martinus vom
Jahre 1456 gefunden worden. Die Leitung verstand es, aus diesem Fund
auch klingenden Gewinn zu ziehen, indem sie dieses Bekenntnis deutsch
druckte und verkaufte. Aus dem Erlös wurden den Waisen Bibeln geschenkt.
Aber auch der Schulbetrieb wurde reformiert. Das veranschaulicht ein
«Pensum für die Schule des Waisenhauses, dem anno 1778 neu erwählten
Schulmeister übergeben»:

«Montag
morgens um 8 Uhr

Montag
morgen um 9 Uhr

Mittags Uhr

um 2 Uhr

soll die samstags vorher aufgegebene Historie von
den Größeren aufgesagt und sowohl ihnen als auch
den Kleinen erklärt und besonders die angehängten
Nutz und Anwendungen und gottseligen Gedanken
eingeschärft werden.
sollen die Größeren aus dem Neuen Testament lesen.
Die Kleineren aber buchstabieren und alldieweil das
letztere geschieht, die Größeren einige Fragen aus
dem Catechismus auswendig lernen,
soll denen, die im Schreiben schon ziemlich geübt
seien, etwas in die Feder diktiert, denen aber so darin
schwächer seien, etwas aus der Vorschrift oder ab der
Tafel abzuschreiben vorgegeben werden. - Nachdem

das Diktieren geschehen, soll den Größeren
vorgeschrieben werden.
soll das Geschriebene sorgfältig korrigiert und
zudem seine Fehler genau gezeigt werden; inzwischen
aber die, so der Correction nicht beywohnen mit
dem Auswendiglernen aus dem Catechismo
fortfahren - darauf sollen die Kleinen buchstabieren.

Dienstag sollen die 5 Hauptstücke der Religion wie auch die
morgens um 8 Uhr auswendig gelernten Gesänge aufgesagt werden,
um 9 Uhr wie am Montag um 9 Uhr; außer daß die Größeren



anstatt das Catechismi einige Bußpsalme oder andere

schöne erbauliche Gesänge zu lernen aufgegeben
werden.

Mittags um i Uhr sollen die im Schreiben Geübten das so tags vorher
ihnen vorgeschrieben worden, die Schwächeren aber

etwas aus der Vorschrift oder ab der Tafel abschreiben

und darauf die Größeren Geschriebenes lesen,

um 2 Uhr wie am Montag um 2 Uhr.

Mittwoch
morgens um 8 Uhr

um 9 Uhr

mittags um 1 Uhr

um 2 Uhr

sollen die Größeren im Neuen Testament lesen,
darauf die Kleinen buchstabieren und inzwischen die
Größeren schreiben.
sollen die Größeren, das was sie am Montag und
Dienstag auswendig gelernt, aufsagen; - die
Kleineren aber so das mit Buchstabieren fortsetzen,
soll die Singstund tractiert und die abzusingenden
Psalmen von den Größeren gelesen werden,
in der ersten halben Stunde, sollen die Anfänge der
Rechenkunst gezeigt werden; - in der folgenden
aber die Kleineren buchstabieren und die Größeren
aus dem Catechismo auswendig lernen.
N.B. Im Winter, wenn es um 8 Uhr noch dunkel ist,
kann mit dem, was für 9 Uhr vorgeschrieben ist, der
Anfang gemacht werden.

Donnerstag sollen die Größeren die Lektion aus dem Catechismo

morgens um 8 Uhr samt den Sprüchen so wie auf den Sonntag zu lernen
haben, aufgegeben und solche etliche Mal gelesen
werden. - Darauf sollen die Kleineren buchstabieren,

um 9 Uhr soll mit dem Buchstabieren fortgefahren und sodann
in der letzten halben Stunde, die Größeren ihnen
aufgegebene Lection aufzusagen angehalten und
ihnen solche kurz und deutlich erklärt werden,

nachmittags wird zwar keine Schule, hingegen aber eine Kinder¬
lehre gehalten, bei welcher vom Schulmeister die
Waisen in der Stille und Ordnung halten, auch

genaue Achtung geben soll, welche etwan in
Erlernung ihrer Lection unfleißig gewesen, und mit
solchen die erforderliche Züchtigung vorzunehmen.

Freitags sollen die Größeren lesen, die Kleineren aber buch-
morgens um 8 Uhr stabieren und all die Weil das Letztere geschieht,

jene etwas aus dem Catechismo auswendig lernen,
um 9 Uhr soll den Größeren etwas in die Feder diktiert, den

Kleineren aber etwas aus der Vorschrift oder ab der
Tafel abzuschreiben vorgegeben, und sodann cor-
rigirt werden.

20



mittags um i Uhr soll es gehalten werden wie am Mittwochen zur
gleichen Stunde.

um 2 Uhr ebenfalls wie am Mittwochen zur gleichen Stunde.

Samstag
morgens um 8 Uhr

um 9 Uhr

sollen die die Woche hindurch auswendig gelernten
Lectionen sowohl aus der Bibel, als auch aus dem
Catechismo, wie auch die erlernten Psalmen und
Gesänge, repetiert, auch die fünf Hauptstücke aufgesagt

werden.
sollen die Kleinen buchstabieren — die Größeren
aber zuerst etwas Geschriebenes und sodann die
biblische Historie, welche ihnen bis auf den Montag
auswendig zu lernen aufgegeben und vorläufig
erklärt werden soll, lesen.
Um Fastzeiten herum sollen ihnen anstatt der
biblischen Historie die auf das Einfallen der Fast sich
beziehenden Fragen und Antworten aus dem
sogenannten Fasttagsbüchlein aufgegeben werden.

Dieses Pensum wurde, da die beiden Geschlechter der Waisen in der
Schule abgesondert wurden, und das eine des Morgens, das andere des

Mittags die Schule besuchte, in der Einrichtung der Schulstunden was
darin tractiert wird, etwas abgeändert. Das so man in der Schule tractierte
wurde jedoch größtenteils beibehalten, und dürften die Kinder Hubeners
biblische Historie nicht mehr auswendig lernen, wohl aber mußten sie

nebst Seilers kleineren biblischen Erbauungsbuch lesen, welches ihnen
dann der Schulmeister erklärte; das sogenannte Fasttagsbüchlein wurd
nicht mehr gebraucht.»
Dieses Pensum war - nach unseren heutigen Vorstellungen - für die

Kinder wohl äußerst eintönig und für den Lehrer sehr eng, Heß es ihm doch
kaum einen individueHen Spielraum. Wir müssen aber bedenken, daß es

damals noch kein Lehrerseminar gab, wo man die angehenden Lehrkräfte
auf ihre Aufgabe gründfich und folgerichtig vorbereiten konnte. Unter
diesem Aspekt ist es wohl verständfich, daß die Inspektion den Schulbetrieb
schematisch vorschreiben mußte. Es war ja zu jener Zeit außerordentfich

schwierig, überhaupt geeignete Lehrkräfte zu finden, nicht zuletzt auch
deshalb, weil sie äußerst karg entschädigt wurden. In einer Bittschrift eines

ländhchen Schulmeisters aus dem Jahre 1700 heißt es:

«Gnädiger Herr Burgemeister: Hochgeachte wohledle gestrenge Ehr und
Notfeste wohl vornemme Fromme und Hochweise Allergnädigste Herren
und Vätter...

und Euer gnaden weemütig vorbringend das ich bei meinem Be-

schwerfichen Schuldienst darben und verschmachten muß - womit Euer



gnaden Einige tröpflein ihrer weltbekannten gütigkeit auff mich triffen

lasen. Euer gnaden ist ohne mein andeuten zur gnüge bekant in waß für
einem großen Holzmangel wir arme höhrer (ach daß wir denn Entlich
erhört wurde) stäckend und schwäbend, deß wägen ich denn aller Orten

gwohntlichen schulscheiteren manglen muß... Dieselbe mit allen meinen

Krefften anflehende und bittende Sye in großen gnaden geruhen Einische

brösemly von ihrem Reichen tisch auf mich und meine Lieben Kinder,

wegen meiner treuen Diensten, fallen zu lassen, damit ich nit fürtes wie
bisher mit guten Zähnen übel Beißen, und bei meinem beschwerlichen

Dienst hunger und mangel leiden müsse. »

Wie sehr die Stadt sich neuen Gedanken aufzuschließen vermochte,
beweist die Tatsache, daß der berühmte Bäckermeister und Zeichner aus der

Steinen, EmanuelBüchel, zu gleicher Zeit den Auftrag erhielt, im Waisenhaus
eine Zeichnungsschule mit 24 Schülern, darunter 12 Waisen und Knaben
armer Eltern, ins Leben zu rufen. Er durfte wöchentlich etwa 4 Unterrichtsstunden

halten. Für vorgerückte Knaben wurde sogar Unterricht in französischer

Sprache eingerichtet. Von 1772 an wurde auch Gesangsunterricht
erteilt. Das Pflichtenheft des Lehrers wurde von Aufgaben, die eigentlich
dem Hausvater zustanden (Aufsicht über die Verpflegung der Waisen),
entlastet. Ebenso wurde der Inspektion gestattet, ohne Los (d.h. nicht mehr
durch Verlosung) denjenigen Bewerber als Lehrer zu wählen, der die beste

Qualifikation besaß.

In Basel war damals der Ratsschreiber Isaak Iselin, ein Mann von
europäischem Ansehen, der eigentliche Promotor zukunftsweisender Unterrichtsreformen.

Er hatte die Helvetische Gesellschaft mitgegründet und unterhielt

einen regen Briefwechsel mit vielen bedeutenden Männern, die dem
Erziehungswesen neue gedankliche Impulse verliehen. Er selbst gab einen
«Grundriß der nöthigsten pädagogischen Kenntnisse für Vater, Lehrer und
Hofmeister J.G.M.» heraus.

Es lohnt sich durchaus, sich ein Bild vom Leben zu machen, das damals
im Waisenhaus herrschte. In der Morgenfrühe und am Abend versammelte
sich die ganze Gemeinschaft auf ein Glockenzeichen in der Schulstube
(früher in der Kirche). Dort las der Schulmeister ein von Antistes Dr. Gernler
verfaßtes Gebet vor, das die Anwesenden stille nachzubeten hatten. Es
folgte noch eine Vorlesung aus einem Kapitel der Heiligen Schrift. Am
Sonntagmorgen hatten alle der Predigt in der Kirche beizuwohnen. Nachher
prüfte der Prediger die Waisen und die Gefangenen, ob sie den Inhalt seiner
Predigt verstanden hätten. Alle vier Wochen besuchten die Waisen die
Kinderlehre im Münster, jeden Sonntag wurden sie in eine Kirche zum
Nachmittagsgottesdienst geführt. Der Unterricht wurde für Knaben und

22



Mädchen getrennt geführt. Zum Spielen wurde ihnen lediglich die Zeit von

3-4 Uhr nachmittags eingeräumt. Während vier Stunden mußten sie körperliche

Arbeit verrichten; die Knaben hatten Wolle zu streichen und zu

spinnen sowie einzelne Hausgeschäfte zu besorgen, die Mädchen zu stricken,

zu nähen und zu spinnen, die Ältesten die Hausgeschäfte zu besorgen. Wie

der Menüplan zu jener Zeit aussah, möge die Abschrift eines handgeschriebenen

Berichtes illustrieren.

«Unterhalt der Waisen und Gefangenen:
Indem die löbliche Inspektion im Jahre 1776 die Atmodiation abgeschafft,
bestreitet sie alle Ausgaben für den Unterhalt der Waisen und Gefangenen
in Nahrung, Kleidung, Lager und Lehrgeldern.

Die Nahrung der Waisen ist folgende:

Sonntags :

Mittags : Suppe und Fleisch
Nachts: Gersten oder Reis

mit Fleischbrühe gekocht

Montags :

Mittags : Suppe und Gemüs
Nachts : Suppe

Dienstags :

Mittags und Nachts :

wie am Sonntag

Mittwochen:
Mittags: Suppe und Gemüs
Nachts : Suppe

Donnerstag :

Mittags und Nachts :

wie am Sonntag

Freitags und Samstags:
Mittags und Nachts :

wie am Montag»

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die Waisen Suppe und Gemüse

erhielten, außer an drei Tagen, Sonntag, Dienstag und Donnerstag, an denen

es Suppe und Fleisch gab, und zudem noch ein Gläschen Wein. Am späten

Nachmittag erhielten sie ein Abendbrot. Am Mittagstische wurde ein Tischgebet

vorgesprochen und nachgebetet (früher hatten vier Knaben und vier

Mädchen knieend ein Gebet zu sprechen. Die übrigen Kinder hatten dieses

nachzusprechen; während des Essens mußten die Knaben abwechslungsweise

einen Abschnitt aus der Bibel vorlesen). Schon damals kannte man

die Einrichtung des Hausarztes, der periodisch im Waisenhaus erschien und

alle Waisen untersuchte. Dabei hatte er insbesondere ein Augenmerk auf

den Zustand der Zähne zu richten.
Nach Erreichung des 15.Altersjahres konnten die Knaben bei einem

Handwerker in die Lehre treten, während die Mädchen in einem Bürgershause

als «Dienstmädchen» untergebracht wurden. Trotz der geschilderten

Neuerungen galt das Basler Waisenhaus im Konzert der schweizerischen

Waisenhäuser immer noch als einfach und bescheiden. So meinte der Zürcher

23



Junker Escher, welcher um jene Zeit unser Waisenhaus besichtigt hatte, daß

er dieses den Kostbarkeiten der Häuser in Zürich und Bern vorziehe, wohl
weil er die konkreten erzieherischen Möglichkeiten bei uns höher wertete.
Unsere Inspektion stützte sich darum gerne auf dieses Urteil ab, als sie 1792
dem Rate weitere Reformen vorschlug.

Wie sehr die damalige Lebensweise noch eingeengt war, zeigen etwa die

vielen Gesetze der Stadtregierung über den modischen Aufwand, die
sogenannten «Kleidermandate». Im 18. Jahrhundert hatte der Hang zur Kleiderpracht

bei hoch und niedrig derart zugenommen, daß nicht allein jeder
Standesunterschied verwischt, sondern - so sagten die Reformationsherren -
auch der Zorn Gottes herabbeschworen wurde. Zur Bekämpfung dieser
Auswüchse entfaltete die Behörde einen Spürsinn und eine Kenntnis der
verschiedenen Kleidungsstücke, die uns nur noch ein Lächeln abzwingt,
damals aber viel Widerspruch erregte. Die putzsüchtigen Frauenzimmer
fanden immer Mittel und Wege, das lästige Verbot zu umgehen. Als es die
Witwe Ochs 1750 wagte, vor ihres Tochtermannes Haus an der Freien
Straße einen ganzen Nachmittag im Négligé eines Hausrockes sich der
Nachbarschaft zu zeigen, mußte sie ihre Leichtfertigkeit mit 5 Pfund Geld
büssen. Wenn wir den Worten des berühmten Freiherrn von Knigge, der
unserer Zeit nur noch als braver Theoretiker ziemlicher Umgangsformen
bekannt ist, Glauben schenken dürfen, war es 1794 immer noch nötig, die
Anerkennung des Lehrerstandes zu propagieren. Jedenfalls sagt er in
seinem Buche «Über den Umgang'mit Menschen» dazu:
«Überhaupt verdienen ja diejenigen wohl mit vorzüglicher Achtung

behandelt zu werden, die sich redlich dem wichtigen Erziehungsgeschäfte
widmen. Es ist wahrlich eine höchst schwere Arbeit, Menschen zu bildeneine

Arbeit, die sich nie mit Gelde bezahlen läßt. Der geringste Dorfschulmeister,

wenn er seine Pflichten treulich erfüllt, ist eine wichtigere und
nützlichere Person im Staate, als der Finanzminister, und da sein Gehalt
gewöhnlich sparsam genug abgemessen ist; was kann da billiger seyn,
daß man diesem Manne wenigstens durch einige Ehrenbezeugungen das
Leben süß und das Joch erträglich zu machen suche?»
In einem unglücklichen Vorfall des Jahres 1750 ist der Ursprung dafür zu

sehen, daß das Spiel mit den Ehrenzeichen der drei Ehrengesellschaften
Kleinbasels noch heute am Vogel Gryff-Tag im Hofe des Waisenhauses
seine Tänze vorführt. Am Umzug der Gesellschaft zum Rebhaus erlag
nämlich ein schwindsüchtiger Maurergeselle, der die Löwenmaske trug,
einer Herzattacke. Dieses Unglück nutzten bestimmte Kreise aus und
deuteten es als Gotteslästerung, wie der Titel ihrer Streitschrift erkennen
läßt:

24



«Wolmeinend Gespräch zwischen zween Burgern aus dem großen und
kleinen Basel wegen des jährlichen Umlauffens der sogenannten 3 Tiere,
des Löwen, des Wilden Manns und Greifens in der Minderen Stadt auf
den 20. Tag nach Weihnacht und 8 und 14 Tag hernach aus Anlaß eines
sonderbaren Gerichts Gottes, welches im Jahr 1750, über den, so im
Löwen gelouffen, ergangen. Jes.Kap. I.V. 16 Thut euer böses Wesen von
meinen Augen. »

In dieser Schrift wird der alte Brauch als heidnisches Wesen angeprangert
und das Verkleiden des Menschen in Viehgewand als Sünde erklärt. Nach
einem Hagel von biblischen Zitaten über die armen Ehrenzeichen endet die
Schrift mit dem Spruch Salomons (9; 6): «Verlasset das alberne Wesen, so
werdet ihr leben und gehet auf dem Wege des Verstands.» Allein diese
Kreise finden im Waisenhausprediger, Professor J.J. Spreng, einen
überlegenen Gegner. Er betitelt seine Verteidigungsschrift: «Besser gemeinte
Gedanken über ein wollmeinend Gespräch». Er führt darin die
Ehrenzeichen auf die Wappenherolde des Mittelalters zurück und deutet die
Brunnentaufe als Symbol alter Kleinbasler Freiheit (Die Schrift kam anonym
am 13. Januar 1755 in Glarus heraus. Professor Spreng war nämlich wegen
seiner freien Meinungsäußerungen in Basel bereits angegriffen worden und
wollte seine Position durch diese literarisch-theologische Fehde nicht
gefährden. Diese Tatsache lehrt uns aber auch, wie sehr damals die geistige
Freiheit eingeschränkt war.). Schließlich waren die Bemühungen der
Verteidiger des alten Brauches erfolgreich, und die Umzüge wurden in alter
Weise fortgeführt. Zum Dank für die kraftvolle Unterstützung durch den

Waisenhausprediger Professor J. J. Spreng — so geht die Kunde im Kleinbasel

- tanzen die drei Wappentiere noch heute am Vogel Gryff-Tag vor
dem Hofbrunnen im Waisenhause.

Er^iehungs- und Geistesleben im Übergang vom 18. %um 19.Jahrhundert

Die zukunftsweisenden Ideen der Aufklärung konnten sich auf dem Wege
der Evolution allein nicht durchsetzen. Es bedurfte erst der gewaltigen
Explosion der Französischen Revolution, um ihnen - wenigstens teilweise -
zum Durchbruch zu verhelfen. Auch wenn die Französische Revolution
durch das Kaiserhaus Napoleons in einem neuerlichen Absolutismus zu
erstarren drohte, hat sie doch, zusammen mit der amerikanischen
Unabhängigkeitsbewegung, neue staatspolitische Kräfte und Formen freigesetzt.
Diese beiden Bewegungen räumten grundsätzlich mit dem veralteten
politischen System auf, mit seinen absolutistischen, feudalen und klerikalen
Vorrechten. Der Staat wurde auf neue Grundlagen gestellt: Die Gleichheit
vor dem Gesetz, der Schutz der persönlichen Freiheit (Menschenrechte).
Nach dem Untergang Napoleons flammten - angeheizt durch Metternich -

25



vorrevolutionäre, restaurative Anschauungen noch einmal auf, jedoch nur
mit zeitlich begrenztem Erfolg, weil die Bewegungen des Bürgertums und

später der Arbeiterschaft auf die Postulate der Aufklärungszeit zurückgriffen.
Diese führten schließlich zu den nationalen Revolutionen der Jahre 1830

und 1848; in diesen Zusammenhang gehört die Gründung des schweizerischen

Bundesstaates, ein Ereignis, das die Anhänger und Gegner des

Neuen in Europa in Atem hielt.
Schon die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts brachte eine tiefgreifende

Umgestaltung des Lebens (Fortschritte der Technik, Industrialisierung,
Verkehrsentwicklung, Weltwirtschaft). Immer mehr wurde die Kultur als

Anliegen des ganzen Volkes bezeichnet. Die wertvollsten Güter der Kultur
sollten durch Unterricht allen zugänglich gemacht werden; in der Schweiz

führte man die allgemeine Schulpflicht ein. Der Ursprung dieses Postulates

ging schon auf das vorige Jahrhundert zurück. Seine Motivierung war eine

vierfache. Einmal rief die fortschreitende Industrialisierung selbst nach einer
besseren Volksschulung. Zum zweiten wirkte der demokratische
Rechtsgedanke in derselben Richtung, daß nämlich jeder den gleichen Bildungsanspruch

habe, soweit dies durch seine geistigen Anlagen gegeben sei. Zum
dritten war der Staatsapparat langsam so groß geworden, daß seine Tätigkeit
nicht mehr mit den herkömmlichen Mitteln (wie z.B. Landsgemeinden)
geleitet werden konnte. Politische Mitteilungen mußten gelesen werden können,

jeder Bürger mußte in der Lage sein, Wahlen und Stimmabgabe schriftlich

zu vollziehen. Die letzte Begründung der Volksschule war aber die,
daß ein konfessionell neutraler Staat die sittliche Bildung nicht ausschließlich
den Kirchen überlassen könne, weil er - infolge der Glaubens- und
Gewissensfreiheit - über deren Lehren weder Befehlsgewalt hatte noch haben
wollte.

Gerade wegen der vielseitigen Ansprüche, die im 19. Jahrhundert an die
Volksschule gestellt wurden, entwickelte sie sich zu einem wesentlichen
Instrument der allgemeinen Kulturvermittlung. Damit geriet sie aber in
Konflikt mit den bisherigen Trägern der Schulhoheit. Sie vermochte sich
aber fast überall, zum Teil allerdings erst nach heftigen Kämpfen,
durchzusetzen. Die Theorie der Entwicklung und Ausgestaltung der
Volksbildung wurde in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts wie nie zuvor
diskutiert. Die Stoffprogramme wurden erweitert auf Realien, Kunstfächer,
Leibesübungen usw., die Lernverfahren verbessert.

Die allgemeine Erziehung stand weiterhin stark unter dem Einfluß der
Ideen Rousseaus und Pestalozzis. Immer ausgeprägter entwickelte sich die
Psychologie, wenn auch noch nicht im Sinne einer eigentlichen Wissenschaft.
Im Vordergrund standen zunächst die Untersuchungen über das Bewußtsein.

Es ging darum, die Seele des Menschen, des Kindes, zu erfassen.

Das Bürgerliche Waisenhaus in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts

Es bedurfte der Auswirkungen der Französischen Revolution und der
Helvetik, um die alte Kartause des Charakters eines Zuchthauses zu ent-

26



kleiden und zu einem wirklichen Waisenhaus zu machen. Der helvetische
Justiz- und Polizeiminister Franz Bernhard Meier von Schauensee antwortete

auf einen Bericht über die Zustände in Basel, die Vereinigung von
Gefangenen und Waisen in ein und demselben Gebäude Verstösse wider alle
Grundsätze der Moral und Staatsraison. Er wies den «Bürger-Regierungsstatthalter»

an, die Inspektion mit der Ausarbeitung eines neuen Planes zu
beauftragen. Auf Grund der von Napoleon diktierten Mediationsverfassung
wurde im Jahre 1803 durch den Ausscheidungsvertrag das Waisenhaus der
Stadt Basel zugeteilt und der Aufsicht des Stadtrates unterstellt. Dieser
machte nun mit den über hundert Jahre alten Forderungen endlich ernst,
so daß die Gefangenen am i.März 1806 in das ehemalige Predigerkloster
übergeführt werden konnten. Dorthin war schon im Jahre 1767 das

sogenannte Schellenwerk disloziert worden.
Die politischen und kriegerischen Ereignisse (im Jahre 1813 hatte die

Stadt Basel 20000 Mann der Alliierten einzuquartieren) waren nicht dazu

angetan, die Aufmerksamkeit der Behörden just auf die Waisenfürsorge zu
lenken. Immerhin erschien einer 1820 bestellten Kommission die Verbesserung

des Schulwesens als vordringlich. Diese neue Reform umfaßte folgende
Punkte: Der Waisenprediger hatte nur noch in Religion zu unterrichten,
mußte aber gleichzeitig die Oberaufsicht über den ganzen Schulunterricht
übernehmen. Lehrer und Lehrerin wurden durch eine Unterlehrerin und
einen Unterlehrer ergänzt. Diese beiden hatten, neben ihren eigentlichen
schulischen Aufgaben, die Knaben, resp. Mädchen in den
Schlafzimmern und bei ihren täglichen Besorgungen zu beaufsichtigen. Die
Schulstunden wurden auf 7 pro Tag erhöht (von 7 bis 11 Uhr und von 13 bis
16 Uhr). Das Stoflprogramm erfuhr wesentliche Erweiterungen, so für die
Knaben: deutsche Grammatik, Rechnen, Geographie, vaterländische
Geschichte, Übung in Aufsätzen, im Führen von Haushaltungsbüchern,
Kontoführung, Kenntnisse über verschiedene Handwerke, Schönschreiben; die
Mädchen erhielten anstelle von Geographie, Aufsätzen und Geschichte die
Gesundheitslehre «nach dem Schweizerischen Kinderfreund». Ältere Knaben

genossen zusätzlich Französischunterricht. Diese Reorganisation (1821-22)
machte den Bau eines neuen Schulzimmers und zweier neuer Schlafsäle für
Knaben in den Räumen des alten Kirchenschiffes notwendig.

Bisher hatte das Waisenhaus die Kinder erst vom 10. Altersjahre an
aufgenommen. Das Almosenamt plazierte kleinere Kinder zunächst bei
Verwandten oder in Pflegefamilien. Es wurde dann behauptet, daß solche
Kleinkinder «mit Charakterfehlern» in die Anstalt eintreten, weshalb man sich

1809 dazu entschloß, die Kinder schon im 5.Altersjahr im Waisenhaus

unterzubringen.

27



Die folgenden Jahre waren für die Stadt Basel durch die Auseinandersetzung

mit ihrer Landschaft gekennzeichnet. Zudem war eine allgemeine

Erschlaffung eingetreten. Durch Hungersnot hatte sich die soziale Lage

verschlechtert. Die Restauration hatte für Jahre zu einer geistigen Stagnation

geführt. Da die Kräfte anderweitig gebunden waren, blieb für umfassende

Neuerungen im Waisenhaus wenig übrig. Die Stadtbehörden mußten mit
Gesetz vom 14.November 1833 neu organisiert werden. Anstelle der

bisherigen drei Inspektoren trat eine am 22. Januar 1834 vom Stadtrate

gewählte Inspektion von sieben Mitgliedern (zwei Stadträte und fünf aus der

Bürgerschaft gewählte Beisitzer). Zu ihrem ersten Präsidenten wurde Daniel

Heusler-Iselin (1800-1881) gewählt, der dieses Amt bis zu seiner Wahl zum

Stadtpräsidenten im Jahre 1847 innehatte. Er war ein älterer Bruder des

bekannten Ratsherrn und Professors Andreas Heusler-Ryhiner, des Vaters

des späteren berühmten Rechtshistorikers Andreas Heusler. Nach seinem

Ausscheiden hob der Jahresbericht hervor, daß hauptsächlich durch seine

einsichtsvolle Leitung und seine hingebende Tätigkeit die Reorganisation
des Jahres 1836, die noch zu schildern ist, durchgeführt wurde. In der Zeit
seit der Gründung bis zum Jahre 1834 hatten 85 Männer als Inspektoren

geamtet. Ihre Namen und Wappen sind, wie diejenigen der folgenden
Inspektoren, in einem prachtvollen Buche aufgezeichnet, das wir in jüngster
Zeit nachführen ließen, und das auch die Namen und Wappen aller Bürgermeister

und Oberstzunftmeister bis 1790 enthält: «Zu ihrem unsterblichen
Ruhm und Angedenken, auch den Nachkommenden zur rühmlichen
Nachfolge». Alle Familien, die im politischen und wirtschaftlichen Leben der
Stadt eine führende Rolle gespielt haben, sind als Mitglieder der Inspektion
vertreten.

Wenn wir bedenken, welch einschneidende staatliche und politische
Umstellung die Trennung von Stadt und Land bedeutete, so sind wir erstaunt,
festzustellen, daß sich der kleine Stadtstaat mit seinen kaum 27 000
Einwohnern nun erst recht anstrengte, seine Stellung aus eigener Kraft zu
behaupten und zu festigen. Dieses Streben ist auch unserem Waisenhaus

zugute gekommen. Die neue Inspektion konnte dem Stadtrat schon bald

Vorschläge unterbreiten, die 1836 genehmigt wurden. Der Waisenvater
wurde von seiner Pflicht, das Vermögen und die ökonomischen Belange zu
verwalten, entlastet, und es wurde hierfür ein besonderer Beamter angestellt.
So konnte sich der Waisenvater von nun an mehr der Pflege, der Bildung
und Erziehung der Waisenkinder widmen. Der 1836 neu ernannte Waisenvater

Johann Rudolf Lukas Burckhardt (1800-1862), der in jungen Jahren
Hilfsprediger in London, dann Lehrer am Missionshause und schließlich
Pfarrer in Münchenstein gewesen war, setzte sich sofort mit großem Einsatz

28



für die Verwirklichung der neuen Organisationspläne ein. Zur Elementarklasse

kamen eine besonder^ Mittelklasse und eine Oberklasse für die

Knaben, außerdem eine eigene Klasse für die Mädchen; die Knaben hatten

nun wöchentlich 34-37, die Mädchen 30-31 Schulstunden. Darüber hinaus

schuf die Inspektion für die älteren Mädchen noch eine sogenannte Repetierschule.

Deshalb mußten ein dritter Lehrer und zwei zusätzliche
Mädchenaufseherinnen angestellt werden. Die Gesellschaft zur Beförderung des Guten
und Gemeinnützigen leistete einen Beitrag an die jährlich zu verteilenden

Schulprämien und ermunterte damit die Waisen, dem Unterricht mit mehr

Aufmerksamkeit und größerem Leistungswillen zu folgen. Eine weitere
bedeutende Änderung lag darin, daß es den fähigen Knaben ermöglicht
wurde, in das Gymnasium einzutreten. Eine größere Anzahl von Knaben

durfte im Markgräfischen Hofe einem besonderen Zeichnungsunterricht
folgen. Begabte Mädchen erhielten Unterricht im Klavierspielen. Der

Rehgionsunterricht nahm immer noch einen sehr breiten Raum ein.

Da die Zahl der Kinder (1821: 60 Knaben und 40 Mädchen) immer mehr

anstieg, sah sich das Waisenhaus, im Zusammenhang mit der Schulreorganisation,

gezwungen, mehr Räumlichkeiten zu schaffen. So wurde im Jahre

1835 der sogenannte Neue Bau (Westtrakt) um einen weiteren Stock erhöht
und damit wurden zwei neue Schlafsäle geschaffen. Schon damals sah die

Behörde den Grund für die Zunahme der Kinder in der wachsenden «

Sorglosigkeit und Liederlichkeit » der Eltern, in der «überhandnehmenden

Genußsucht», welche deren wirtschaftliche Möglichkeiten übertraf, im

«Mangel an häuslichem Sinne» und in dem «traurigen Wahne mancher

Eltern, daß der Bürger ein Recht habe, wenn ihm die Sorge für seine Kinder

zu schwer falle, sie dem Waisenhause zu übergeben». Zu dieser Zeit finden

wir zum ersten Mal einen Hinweis darauf, daß nicht wenige Kinder ins

Waisenhaus eingewiesen wurden, weil sie aus verkommenen und zerrütteten

Ehen stammten. Diejenigen Kinder, die trotzdem keinen Platz im Waisenhaus

fanden, wurden in Privatfamilien untergebracht; es bereitete aber schon

damals Mühe, geeignete Plätze zu finden. Hier hegt also der Anfang unserer

heutigen externen Fürsorge.
Die erwähnten Reformen bedingten verschiedene bauliche Arbeiten, die

innerhalb von zwei Jahren 40 000 Franken kosteten — eine für die damalige

Zeit recht beträchtliche Summe. Das Waisenhaus konnte diese finanzielle

Belastung umso eher tragen, als es 1836 seine Liegenschaften in St. Jakob,

die mit mancherlei Lasten verbunden waren, aber nur einen geringen Ertrag
abwarfen, zum Preise von 300 000 Franken an Christoph Merian verkaufen

konnte. Ein Viertel dieser Summe ging an das Bürgerspital, das dafür die

Verpflichtung übernahm, für die bisher im Siechenhaus verpflegten Kranken

29



zu sorgen. Im Jahre 1842 wurde die Waisenhauskirche durch den Architekten

Riggenbach renoviert. Im Jahre 1850 konnte man, dank eines Geschenkes

von Christoph Merian im Betrage von 50000 Franken, die Kleine Kartause

(Sunnehüsli) mit ungefähr zwei Jucharten Land erwerben und zur
Aufnahme der kleineren Kinder einrichten. Die Räumlichkeiten in der Kleinen
Kartause erwiesen sich aber bald als zu eng. Deshalb wurde im Jahre 1863

das sogenannte «Pflegehaus» (heute trägt es noch den Namen «Kinderhaus»)
gebaut und mit drei «Kinderfamilien» besetzt mit je einer «Pflegemutter».
Das oberste Stockwerk wurde dem Verwalter des Waisenhauses als Wohnung
angewiesen. Dieser zusätzliche Raum ermöglichte es, Kinder, die bisher

ungenügend auf dem Lande «verpflegt» worden waren, zum Teil auch

Kinder unter fünf Jahren und namentlich Findlinge, aufzunehmen. Man

ging sogar soweit, daß die Kinder im «Pflegehaus» das erste Jahr ihres
Elementarunterrichtes absolvieren konnten.

Eine große Verbesserung war die im Jahre 1837 vorgenommene Pfläste-

rung (die leider in neuerer Zeit mit häßlichem Teer überzogen worden ist).
Über die Organisation der Kindergemeinschaft konnten wir bisher keinerlei

genauere Angaben machen, weil es an einer eigentlichen Struktur, zumal
einer differenzierten, fehlte. Personal und Kinder bildeten eine umfassende

Hausgemeinschaft; die Kinder wurden, wie es hieß, «kasernenmäßig»
geführt. Das ganze Leben spielte sich kollektiv, d.h. en masse ab. Die Schlafsäle

wurden, ohne große Unterscheidung, mit so vielen Kindern angefüllt,
als die Räumlichkeiten gerade Platz boten. Eine erste Verbesserung trat, wie
wir gesehen haben, 1754 mit der Trennung der Erwachsenen von den
Kindern ein. Aber dies geschah erst nach Kämpfen, die - für uns Heutige
unverständlich - über hundert Jahre gedauert haben. Unter Waisenvater
Burckhardt finden wir die ersten Ansätze zu einer Unterteilung der Kinder.
Nach dem Vorbild des «Rauhen Hauses» bei Hamburg wurden Familienquartiere

eingerichtet, in welchen eine nicht mehr so große Zahl
Gleichaltriger vereinigt wurde. Damit war die Hoffnung verbunden, «der
erzieherischen Tätigkeit einen sicheren Weg zu den Herzen der Kinder zu
bahnen». Weit ging dieser Versuch aber nicht, denn die Schlafsäle mit
30 Kindern blieben bestehen.

Man richtete auch eine Hausbibliothek ein, deren alte Bestände noch
heute vorhanden sind. Von großer Bedeutung war die nunmehr gewonnene
Einsicht, daß die Beschäftigung der Kinder nicht den Zweck haben sollte,
die finanziellen Lasten des Hauses tragen zu helfen, sondern vielmehr den
Kindern einen gewissen Einblick in die verschiedenen Handwerke zu er-
möglichen, der bei der Wahl eines Berufes wertvoll sein könnte. So wurde
die fabrikmäßige Produktion im Jahre 1830 eingestellt. Die Beschäftigung,

30



besonders die der Knaben, gestaltete sich nun vielfältiger : Die einen Knaben
übten sich unter kundiger Leitung in Kartonnage- und Papierarbeiten, in
der Buchbinderei, in der Schreinerei und an der Drechslerbank ; andere halfen

in den Werkstätten des Schneiders, des Schuhmachers, wieder andere

verfertigten Wollschuhe aus Tuchresten oder sie linierten Hefte für das

Gymnasium. Der Erlös dieser Arbeit fiel nicht mehr in die Kasse des Hauses,

sondern wurde für Spaziergänge und Ausflüge verwendet; damit war der

Grundstein unserer Reise- und Geschenkkasse gelegt. Die Mädchen wurden
damit beschäftigt, ihre Kleider und ihre Wäsche selbst anzufertigen, die

älteren wurden zu Hausgeschäften herangezogen. Zum Teil hatten sie auch

den sogenannten Pflegemüttern im «Sunnehüsli» zu helfen oder sie durften
Handarbeiten verfertigen.

Die umfassende Reform der geistigen Bildung wurde ergänzt durch die

Einführung des Turnunterrichtes. Die Knaben durften seit 1836 bei der

Gesellschaft des Guten und Gemeinnützigen an solchem Unterricht
teilnehmen, und zwar auf öffentlichen Turnplätzen. Diese Ortswechsel

benutzten die Knaben zu allerlei Tun; deshalb wurden diese Turnstunden 1848

in das Waisenhaus verlegt.
Es wurde nun auch versucht, mit «Erholungen und Vergnügungen» etwas

für Gemüt und Herz der Kinder zu tun. Bisher kannte man lediglich die

Einrichtung des sogenannten «Nasenstriches», der die Kinder jeweils nach

St. Jakob führte, wo sie sich an einer gebackenen Nase, einem karpfenartigen

Speisefisch,und einem Glas «Schweizerblut» gütlich tun konnten. In diese

Jahre fällt auch der Beginn der Teilnahme der Waisenknaben am Morgenstraich

und an der Fasnacht, und zwar in «Soldatenuniform» (Wallenstein-

kostüme, die noch heute erhalten sind). Für die Anschaffung von Waffen und

Uniformen bestand eine besondere «Militärkasse», die von freundlichen

Gebern geäufnet wurde. Auch an den «Exercierübungen der Cadetten»

durfte eine Anzahl Waisenknaben vorübergehend teilnehmen. Johannes

Brunner, der im Jahre 1823 starb, schuf mit einem Vermächtnis die Möglichkeit,

daß aus dem Ertrag seines Vermögens den Waisenkindern jährlich auf

St. Johannistag ein ländliches Fest mit einem ordentlichen Abendessen

bereitet werden konnte. An diesem Fest konnten die Knaben, welche bewaffnet

auszogen, von ihren Schießwaffen nach Lust Gebrauch machen. Diese

ländlichen Ausflüge vor die Tore der Stadt wurden bis in unsere Zeit hinein

beibehalten. Noch heute feiern wir auf unserer Spielmatte im Herbst diesen

Johannistag. In den Schulferien wurde ein Teil der Kinder mit ihren Eltern

auf das Land plaziert, während die Zuhause-Bleibenden unter der Leitung
ihrer Lehrer Ausflüge unternehmen konnten. Auch zum Besuch unserer

Herbstmesse wurde den Kindern in der Regel Gelegenheit geboten.

31



Die Beschaffung der finanziellen Mittel für das Waisenhaus hatte seit der

Französischen Revolution manche Änderung erfahren. Der Ertrag aus den

Vermögenswerten, die sich im Laufe der Zeit aus wohltätigen Stiftungen
gebildet hatten, war allerdings immer noch die wichtigste Einnahmequelle. Im
weiteren warf das aus dem Verkauf der Liegenschaften zu St. Jakob gewonnene

Geld einen Zins von i %% ab, der weit über dem früheren Ertrag dieser

Betriebe stand. Freiwillige Schenkungen, testamentarische Stiftungen, die

«Gottespfennige» (Zuwendungen bei Käufen von Liegenschaften durch

Private) erreichten jährlich ansehnliche Beträge. Dazu kamen noch weitere,
teilweise unsichere Einkünfte, wie der Inhalt der «Gerichtsbüchse», ein Anteil

an den Bürgerrechtstaxen und an den Hundeabgaben. In diese Jahre fällt
auch die Entstehung der «Sparkässli» der einzelnen Kinder. Außer den
Geschenken von Verwandten und Bekannten floß in diese auch das sogenannte
«Knabengeld»; beim Einsammeln des Almosens zu Weihnachten und

Pfingsten standen nämlich an den Kirchentüren zwei Waisenknaben, in deren

Hände von wohltätigen Personen eine besondere Gabe gelegt wurde (die
hölzernen Sammelkässehen finden sich noch heute auf unserem Estrich).

Ersjehungs- und Geistesleben im 19.Jahrhundert

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts war im Geistesleben eine stark philosophische

Strömung vorherrschend, die mit umfassenden Ideen auf die
verschiedensten Gebiete des menschlichen Forschens und Schaffens befruchtend
wirkte (Fichte, Schelling, Hegel). Erschöpften sich die philosophischen Systeme
oft in abstrakten Theorien, so entwickelten umgekehrt die exakten
Wissenschaften in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts immer feinere Methoden
zur Erforschung der Wirklichkeit. So bezeichnete zum Beispiel der große
Historiker Ranke es als die höchste Aufgabe der Geschichtswissenschaft,
«zu zeigen, wie es eigentlich gewesen sei». Es schien, als ob jetzt als einzige
Philosophie nur noch der Positivismus möglich sei, der von feststellbaren
Tatsachen ausging und jede unbeweisbare Metaphysik ablehnte. Der Siegeszug

der Maschine, der großartige Ausbau des Verkehrs und die starke
Ausbreitung publizistischer Mittel, die damals begann, verstärkte diese
Tendenz noch. Hand in Hand mit dieser Entwicklung erhob sich die
Forderung, daß die wertvollsten Güter der Kultur durch Unterricht allen
Teilen des Volkes zugänglich zu machen seien, und daß alle Menschen nach
Möglichkeit zu selbständigen und tätigen Mitgliedern der Gesellschaft
erzogen werden sollten. Der Staat baute deshalb die allgemeinen Volksschulen
immer weiter aus.

In der Erziehung waren zwar die Ideen Rousseaus und Pestalozzis nicht
wirkungslos geblieben; sie fanden aber bei aller Ausgestaltung der Schule
nur eine unvollkommene Verwirklichung. Immer wieder mußten Menschenfreunde

in ernster, tiefgreifender Arbeit in Familie, Schule und Anstalt die
eigentliche Erziehung in die Hand nehmen. Es ging zunächst darum, die

32











Seele des Kindes gründlich zu erforschen. Dies führte zu einer bisher nicht
gekannten Entfaltung der Psychologie. Die Erziehungsarbeit widmete sich
jetzt mehr als früher den Benachteiligten. In Anstalten begannen Erzieher
eine hingebende und erfolgreiche Arbeit zum Nutzen der Gesellschaft zu
leisten. Das «Jahrhundert des Kindes» {Ellen Key) hatte seinen Anfang
genommen.

Das Bürgerliche Waisenhaus in der %weiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

Die enormen Fortschritte in der damaligen Welt fanden auch in unserem
Waisenhaus ihren Niederschlag. Inder Gedenkschrift zum 200]ährigenBestehen

des Bürgerlichen Waisenhauses stellt WaisenvaterJ.J. Schäublin (tätig von
1866-1898) seinemBericht überden Zustand des Hauses folgendes Zitatvoran :

«Der wohltätige Sinn der hiesigen Bürger und Einwohnerschaft hat die
Vorgesetzten der Waisenanstalt in den Stand gesetzt, nicht nur die anfänglich

gestellte Aufgabe zu lösen, sondern auch zu verschiedenen Zeiten
zweckmäßige Verbesserungen anzuordnen und dazu noch Ersparnisse
zusammenzulegen, welche die Ausführung mehr umfassender und daher
in das Öconomische tiefer eingreifender Pläne zur Erweiterung derselben
möglich machen.»

(Organisation des Waisenhauses zu Basel vom Jahr 1834).
Er schrieb dann weiter, daß für eine wahrhaft gedeihliche Durchführung

der Reorganisation der 1830er Jahre wesentliche Voraussetzungen fehlten.
So waren die räumlichen Verhältnisse des Hauses ungenügend. Er nannte
besonders « die Zersplitterung des Haushaltes mit all seinen Übelständen in
wirtschaftlicher und erzieherischer Hinsicht, welche entfernt werden sollten».
Es war nötig, eine zweckdienlichere Küche und einen größeren Speisesaal
einzurichten. Ebenso waren die sanitären Verhältnisse zu verbessern. Die
zunehmende Belegung des Hauses erforderte eine vermehrte Anzahl Schlafsäle
und die Einrichtung eines Turnsaales. Im Jahre 1871 konnten die umfassenden

Renovationen der Gebäude des Waisenhauses beendet werden. Eine
große Leistung stellten die damals geschaffene Wasserversorgung und die
Kanalisation dar. Ferner wurde der südliche Querbau (zwischen Ost- und
Westtrakt) mit dem südöstlichen Eckbau aufgestockt und der nunmehr ins

Eigentum des Waisenhauses übergegangene Turm einbezogen. Der Speisesaal

wurde zur Aufnahme von 200 Personen ausgebaut. Der Turnsaal wurde
im Westtrakt, im Erdgeschoß des ehemaligen Kirchenschiffes, eingebaut. Im
ersten Stock dieses Gebäudes wurden vier Klassenzimmer eingerichtet; das

größte wurde zugleich als Andachtssaal benutzt. Waisenvater Schäublin
rechnete damals, daß «die Anstalt infolge der letzten ausgedehnten
Umbauten genügend Raum für 200 Kinder besitzt». Im Jahre 1871 betrug der

33



Personalbestand bei 141 Kindern 28 Personen. 153 Kinder waren in

auswärtigen Pflegefamilien untergebracht. Über das Problem der Entscheidung,

ob ein Kind einer Pflegefamilie oder dem Waisenhause anvertraut werden

solle, äußerte sich J. J. Schäublin so:
«Hat man nun zu wählen zwischen solchen Verhältnissen (Pflegefamilien)

und der Anstaltserziehung? — Gibt es nicht Familien, in welchen fremde

Kinder, insbesondere Waisen, gehalten sind wie die eigenen, gewissenhaft

verpflegt und zu Kirche und Schule angehalten werden. Es wäre traurig,
dies verneinen zu müssen; immerhin aber sind sie nicht so häufig, als man

wohl glauben möchte. Denn die Rechtschaffenheit ist eben nicht die

einzige Bedingung, welche zu erfüllen ist. Die Häupter solcher Familien

müssen auch den Mut, den Willen und wohl auch die Selbstverleugnung

haben, gegen verhältnismäßig geringe Entschädigung die ganze Last und

Verantwortlichkeit, welche eine solche Aufgabe mit sich bringt, auf sich

zu nehmen. Und nicht Jeder, der seine eigenen Kinder gut erzieht, ist auch

geeignet zur Erziehung fremder. Da fällt es oft schwer, zwischen allzu

großer Strenge und übel angebrachter Milde die richtige Mitte zu halten.

Und doch ist gerade solchen Kindern eine feste, sich immer gleichbleibende

Zucht so nötig, weil es ihnen so schwer fällt, die geordnete Freiheit

des Familienlebens zu ertragen, eben weil sie an eine ungeordnete

gewöhnt sind.»
Die Probleme der Alter und Geschlechter wurden damals so gelöst, daß

im einen Teil des Hauses die Knaben und im anderen die Mädchen lebten,
arbeiteten und schliefen. Die Verantwortlichen betrachteten dies als Vorteil
und fanden, es sei für die gegenseitige Auseinandersetzung genügend, wenn
sich die beiden Geschlechter und die verschiedenen Alter bei gemeinsamen
Mahlzeiten, Morgen- und Abendandachten, bei häuslichen Festen und

sonstigen Anlässen begegneten. Interessant ist übrigens, daß J. J. Schäublin

in bezug auf das Pflegehaus davon spricht, die Kinder seien dort nach

«Familien» gegliedert, und zwar «in einer Weise, welche eine besondere

Behandlung nach Alter und Geschlecht möglich macht, ohne den wünschbaren

Zusammenhang der Teile zu gefährden.» In der Tatsache, daß die

übrigen Kinder alle in einem Kollektiv geführt wurden, sah man trotz einigen
erkannten Schattenseiten vor allem die positiven Werte der Gemeinschaftserziehung.

J. J. Schäublin berief sich in dieser Hinsicht auf den Jahresbericht
von 1839, den wir hier zitieren:

« In mancher Hinsicht dient das Zusammenleben von Kindern verschiedener
Altersstufen den Zwecken der Erziehung; viele Fertigkeiten eignet sich

so der Nachahmungstrieb der jüngern Zöglinge an, manche Weichlichkeit
gewöhnt das Beispiel der anderen ab; oft wird die falsche Ansicht am

34



wirksamsten durch die Einreden der Mitzöglinge widerlegt. Rauhe Seiten
und scharfe Ecken der Unfügsamkeit und Unverträglichkeit des Charakters

werden abgeschliffen, und oft wirkt auch gewiß das gute Beispiel der
Genossen zur Wahl des Bessern, ihr Verwerfungsurteil zur Verminderung
des Bösen; und da sich jeder Charakter bald in einer gewissen Selbständigkeit

entwickelt, so übt ein jedes sich in einer Menschenkenntnis, die
zwar auf einen engern Kreis beschränkt, aber umso genauer ist, so daß es
oft merkwürdig ist, wie bald und richtig sie einander zu beurtheilen und
den gleichen Gesellen aufzufinden vermögen. Besonders für die äußere
Bildung wirkt da oft das Beispiel vortheilhaft. Mancher Handgriff wird
dem Geschicktem abgelernt und die Erfindung und Kunst des Einen
findet bald viele Nachahmer; denn der Wetteifer, den die Schule in
Beziehung auf das Wissen mit christlicher Weisheit bieten und gebrauchen
soll, zeigt sich auch oft sehr wirksam in dem Gebiete des täglichen Lebens
und der Thäügkeit in Handarbeiten. Auch der Leidende findet wohl Theil-
nahme, am meisten vielleicht der Unrecht Leidende, weil Alle gleich
geneigt sind, dessen Sache als die ihrige zu betrachten. »
Grundsätzlich treffen viele dieser Feststellungen noch heute zu, allerdings

mehr im Rahmen unserer Gruppen.
Die Auffassungen von Waisenvater J. j. Schäublin zu verschiedenen

wesentlichen Problemen verdienen überhaupt Beachtung. So bemerkt er
etwa zu den besonderen Schwierigkeiten, qualifiziertes internes Personal
zu finden :

«... und weil das Wesen des Kindes darauf angelegt ist, für seine innere
Entfaltung ein Vorbild zu suchen; weil es bei dem natürlichen
Bestreben, auch einmal eine Stelle im Leben auszufüllen, die Thätigkeit
derer, welche dieses Ziel schon erreicht haben, mit scharfem Auge
beobachtet: So ist wohl zu erwarten, daß gerade die unmittelbaren
Vorgesetzten, deren Wirken und Charakter ihm nahegelegt sind, von ihm
nachgeahmt und beurteilt werden. Mehr aber noch als die äußere Amtsführung
wirkt auf das Kind das Gemütsleben seiner Erzieher; es hat einen feinen
Sinn für die selbstverleugnende Liebe, welche ihm entgegen gebracht wird,
und erkennt sehr leicht, ob die an ihm Arbeitenden in christlicher
Eintracht zum Wohle der Jugend verbunden sind oder ob sie ihren eigenen
Vorteil suchen. Es ist nicht so leicht, als man wohl glauben möchte, das

Vertrauen der Kinder zu erlangen, und doch ist dies eine unerläßliche
Bedingung einer gesegneten Kinderzucht. Ist aber dieses Vertrauen in die
Liebe und Fürsorge der leitenden Personen in den Herzen der Kinder
vorhanden, dann wird auch die Arbeit auf diesem schwierigen Gebiete
leicht und lohnend zugleich. — Es ist nach diesem einleuchtend, wie

35



wichtig für das Wohl der Anstalt die Gewinnung solcher Arbeitskräfte ist,

welche im bezeichneten Sinne einen Theil ihrer Lebenszeit mit hingebender
Threue diesem Werke christlicher Barmherzigkeit widmen wollen. Nicht

was äußerlich glänzt, oder groß ist vor der Welt, darf in einem solchen

Hause gesucht werden; da gilt es mit verborgener Hingebung ihm zu

dienen, der auch in das Verborgene siehet. Die Anstalt darf sich glücklich
schätzen, je und je solche Gehülfen und Gehülfinnen gehabt zu haben und

auch dermalen zu besitzen; wir irren nicht, wenn wir nächst Gottes Hülfe
hierin den Grund des guten Gedeihens erblicken, dessen sich die Anstalt

zu erfreuen hat.»
Die Frage des Kontaktes zwischen den Kindern und ihren Angehörigen

hatte schon zu jener Zeit große Bedeutung; weil auch diese Gedanken

J. J. Schäublins von erstaunlicher Aktualität sind, so seien sie hier
wiedergegeben :

«.. .wohl hat sich die Behörde schon längst veranlaßt gesehen, eine
besondere Verordnung über diesen persönlichen Verkehr zu erlassen... Sie

ist sich aber wohl bewußt, damit nur die äußere Ordnung geregelt zu
haben; die Gesinnung der Verwandten gegenüber der Erziehungsweise
und Zucht des Hauses ist hier die Hauptsache und diese läßt sich nicht
durch Reglemente umwandeln. Klar macht die Behörde hie und da von
ihrem Recht Gebrauch, bei offenbar schlechten Einflüssen den Verkehr
auf längere oder kürzere Zeit zu untersagen, ja sie könnte ähnlich wie in
verwandten Anstalten die Besuchstermine verlängern oder wohl gar die

Verbindung gänzlich aufheben, wenn sie nicht erkennte, daß damit auch
die guten und wohltätigen Einwirkungen auf die Kinder zum Schaden der
Anstalt wegfallen würden und diese sind in ihrem Werte nicht zu
unterschätzen. Ein Wort der Ermahnung und Warnung aus dem Munde einer

treuen Mutter ist oft von überraschender Wirkung und das umso eher,

je mehr es mit dem, was das Kind in der Anstalt zu hören bekommt,
übereinstimmt. Dann wäre es auch nicht wohlgetan, die natürlichsten und
heiligsten Bande, wenn sie auch die treueste Fürsorge und Pflege niemals
ersetzen kann, zu zerreißen. Ist es doch ein wichtiger Grundsatz der
Anstalt, sich so viel als möglich der Familienerziehung zu nähern und weil
die Kinder, welche schon geraume Zeit im Waisenhause wohnen, die Noth
der Armuth und die Sorge für das täglich Brod nicht mehr aus unmittelbarer

Anschauung kennen, so ist es für sie sehr heilsam, wenn sie bei den
Besuchen ihrer Angehörigen immer wieder inne werden, welche Kämpfe
das Leben mit sich bringt. Aber auch im allgemeinen müßte das
Abschließen der Kinder von der Außenwelt, in welche sie doch später wieder
eintreten müssen, auf ihre Entwicklung nur schädlich wirken. Fühlen

36



doch auch diejenigen, welche ihre Erziehung leiten, das Bedürfnis, nach
einem zeitweisen Verkehr mit Personen aus andern Lebenskreisen.»
Andere Anschauungen wiederum berühren uns nach hundert Jahren

eigenartig, so etwa die Feststellung, die Gewöhnung an unterschiedliche
Kost der Erwachsenen und der Kinder, die beim gemeinsamen Essen im
Speisesaal leicht zu Neid hätte führen können - sei heilsam, biete doch das
Leben in bezug auf Nahrung, Bekleidung, Vergnügen usw. so viele
Unterschiede, daß ein Kind nicht früh genug daran gewöhnt werden könne, das

in seinen Augen Bessere mit zufriedenem Sinne zu entbehren. Hinsichtlich
der Uniform und Kleidung, die ja erst vor etwa 50 Jahren abgeschafft
worden ist, die aber schon damals wegen ihrer Gleichförmigkeit gerügt
worden war, fand J. J. Schäublin, es sei auch in diesem Punkte das Familienleben

nachzuahmen. Das Gefühl der Zusammengehörigkeit müsse auch
durch die Kleidung bei den Waisen geweckt werden. Die Erziehung zur
Arbeit wurde nicht mit der Armut der Waisen begründet, sondern damit,
daß die «ehrliche Arbeit ein Segen, eine heilige Ordnung Gottes ist, und
weil ohne sie das menschliche Leben weder Zweck noch Gehalt hat».
Immerhin war der Waisenvater streng darauf bedacht, daß die Arbeit nach
pädagogischen Gesichtspunkten zugeteilt werde. Nach heutigen Begriffen
nahm sie allerdings einen recht großen Raum ein. Nach Paragraph 16 der
damals geltenden Organisation des Waisenhauses galten folgende
Bestimmungen :

«Außer den bestimmten regelmäßigen Beschäftigungen, wozu der Unterricht

und die Schulaufgaben die Waisen verpflichten, werden den Kindern
je nach ihren Kräften noch folgende häusliche Arbeiten übertragen:
a) die Knaben werden zur Nachhülfe im Garten, bei vorkommenden

Feldarbeiten oder wo es sonst im Haus oder Hof etwas zu tun gibt,
verwendet; sie erhalten Anleitung zum Versägen und Spalten des

Brennholzes und von den im Hause angestellten Handwerkern
Anweisung zum Gebrauch der bei ihrer Arbeit vorkommenden Werkzeuge.

b) Die Mädchen hingegen werden angehalten, die verschiedenen Räume
des Anstaltshauses zu reinigen und zu ordnen. Bei dem Zurüsten der

Gemüse, bei der Wäsche sowie auch bei Besorgung der jüngeren
Mitwaisen nach Kräften thätig Hand anzulegen ; in gehöriger Abwechslung
sollen auch stets einige der ältesten weiblichen Zöglinge durch spezielle

Verwendung für die Haushaltung der Waiseneltern sowie auch in den
Familien der Pflegeanstalt besonders geübt werden. »

Das Waisenhaus wurde mit einer großen kinderreichen Familie verglichen,
deren finanzielle Mittel die Anstellung von Dienstboten ja auch nicht er-

37



laubte. Da gebe es «mancherlei Geschäfte, welche die Kinder regelmäßig zu

besorgen hätten».
In der Freizeit wurde für genügende Erbauung gesorgt. Es bestand eine

große Bibliothek von ungefähr tausend Bänden. Das Personal ging mit den

Kindern, die turnusmäßig nicht zu ihren Angehörigen gehen konnten, am

Sonntag spazieren (Heß sie «ein Gläschen Wein» trinken), Heß sie im Hofe

spielen und unterhielt sie zur Winterszeit meist an Sonntagabenden mit

Musik, Gesang, passenden Erzählungen, Rezitationen und auch mit kleinen

vaterländischen Schauspielen.
Die Internatsschule, an der in jenen Jahren immer noch festgehalten

wurde, führten der Waisenvater, der Waisenprediger, 5 Lehrer, 2 Pflegerinnen

und 2 Hilfslehrerinnen. Sie umfaßte 3 Abteilungen: a) die Primarschule

mit 3 Klassen, b) die Sekundärschule mit 3 Knaben- und 4 Mädchenklassen,

c) die Repetierschule für Knaben, die nicht die öffentlichen Schulen

besuchten, und für ältere Mädchen. Grundlage und Mittelpunkt des Unterrichts

bildete der Sprachunterricht. Einen ganz besonderen Platz nahm

natürlich der Gesangsunterricht ein, nicht zuletzt deswegen, weil die

Erlernung eines Musikinstrumentes nur wenigen Kindern möglich war. Der

Gesang wurde als ein sehr wertvolles «Bildungsmittel» angesehen, «welches

durch kein anderes ersetzt werden kann». Die sittlich-reHgiöse Bildung
wurde in erster Linie durch den ReHgionsunterricht vermittelt. Gehorsam,
Wahrheitsliebe und Dankbarkeit galten als Kardinaltugenden.

Als Strafe wurde in diesen letzten Jahren des vergangenen Jahrhunderts
am häufigsten die Entziehung der Bewilligung des sonntägHchen Ausgangs
eines Kindes verhängt. Vom «Entziehen der Kost oder einzelner Teile
derselben für einen oder mehrere Tage» machte die Leitung nicht mehr soviel
Gebrauch wie früher, womit aber deutlich gesagt ist, daß diese ungeeignete
Strafe noch im letzten Jahrhundert angewandt wurde. Die Ehrenstrafen
sollen zu jener Zeit noch weniger vorgekommen sein als der Kostentzug.
Ebenso «die Einsperrung der Kinder auf kürzere oder längere Zeit mit
Beschränkung der Kost auf Wasser und Brot den einen und Suppe den
anderen Tag». In den Schulhäusern bestanden zwar zu jener Zeit immer noch
«Gefängniszellen». Beim Waisenhaus jedoch wurde anläßlich der umfassenderen

Renovation von 1871 die vorhandene Zelle entfernt, weil sie in den

vorangegangenen Jahren glücklicherweise nicht mehr gebraucht worden
war. Man dachte also in dieser Hinsicht in der Kartause fortschrittlicher als

in der allgemeinen Schule.
Die letzten drei Jahrzehnte des vergangenen Jahrhunderts brachten

unserem Waisenhause unter der überlegenen und kräftigen Führung Johann
Jakob SchäubHns große Fortschritte. Das Unterrichtswesen erfuhr eine

38



gründliche Modernisierung, wobei vor allem der überdotierte Religionsunterricht

der Kinder abgebaut wurde. Im Jahre 1876 wurde für die kleinen
Kinder ein Kindergarten eingeführt. Im selben Jahre gingen zum ersten
Mal 3 5 Knaben und 2 Mädchen in die öffentlichen Schulen der Stadt. Damit
war eine seit langem geführte Diskussion entschieden worden. Vom
aufgeschlossenen Geist des Hauses zeugt auch, daß die sogenannten «Knabengelder»

aufgehoben wurden, wohl um den Buben, welche bisher an den

Kirchenportalen die Sammelbüchsen hinhalten mußten, den eher beschämenden

Auftritt zu ersparen. Schon im Jahre 1886 wurde die interne Schule

gänzlich aufgehoben. Zu jener Zeit übergab das «Almosenamt» (Bürgerliche
Armenfürsorge) dem Waisenhaus den Betrag von 300 000 Franken mit der

Verpflichtung, von nun an auch die erwachsenen Baslerbürger (Eltern
versorgter Kinder) zu unterstützen. Damit war leider dem Waisenhaus eine

artfremde Aufgabe übertragen worden. Einen Markstein in der Geschichte
der wirtschaftlichen Entwicklung des Waisenhauses stellte die erste staatliche

Subvention (von 20 000 Franken) dar. Anscheinend aus Prestigegründen

wurde die Institution anno 1888 auf den Namen «Bürgerliche
Waisenanstalt» umgetauft; diese Bezeichnung blieb bis 1930 in Gebrauch.

Sodann gab J. J. Schäublin der ganzen Erziehungsarbeit im Waisenhause

eine umfassende Zielsetzung, indem er durchsetzte, daß alle Kinder möglichst

gut auf ihr künftiges Leben vorbereitet werden sollten. Der
nachmalige Inspektionspräsident, Dr. Ernst Miescher, zollte Waisenvater Schäublin

hohes Lob. « Seine Verdienste um die Pflege des Gesanges haben ihm
den Ehrendoktor unserer Philosophischen Fakultät eingetragen. Er hat dem

Betriebe des Waisenhauses den Stempel seiner energischen und kraftvollen
Persönlichkeit aufgedrückt und ein strenges, mitunter sogar hartes Regiment

ausgeübt. »

Die allgemeine Entwicklung des Ersjehungs- und Bildungswesens im 20.Jahrhundert

Mit der Jahrhundertwende entstand in ganz Europa eine starke Bewegung,
welche die Erneuerung des Erziehungs- und Bildungswesens zum Thema
hatte. Es ging darum, religiös-pietistische Erziehungsmethoden abzubauen,
Klassen- und Standesunterschiede zu überwinden, die Bildungsbedürfnisse
neuer Berufsgruppen anzuerkennen und damit das Bildungswesen der
industriellen Gesellschaft und dem neuen Stand der Wissenschaften anzupassen.

Besondere Erwähnung verdient die Entwicklung der sozialen Fürsorge.
Bis zum Ersten Weltkrieg wurde eine organisierte Fürsorge nur von privaten
Stellen betrieben. In den Zwanzigerjähren setzte sich dann beim Staate die

Einsicht durch, daß hier eine Verantwortlichkeit und Pflicht der Allgemeinheit

gegenüber bestehe. So wurden eine ausgedehnte Sozialgesetzgebung

39



geschaffen und eine systematische Fürsorge aufgebaut. Dies führte auch zur
Gründung einer ganzen Reihe staatlicher Erziehungsheime.

Die beiden großen Weltkriege haben diese ganze Entwicklung zwar noch
einmal retardiert, zum Teil unterbrochen, jedoch nicht aufgehalten.

Die Entwicklung des Waisenhauses im 20.Jahrhundert

Organisation, Erziehungssystem und Bauten des Waisenhauses blieben
bis nach dem Ersten Weltkrieg auf dem oben beschriebenen Stande. Die
Aufgaben wurden, nach einer damaligen Zusammenstellung, wie folgt
eingeteilt:

«A. Versorgungswesen

a) im Waisenhaus versorgte Kinder
b) in hiesigen oder auswärtigen Familien versorgte PCinder

c) in anderen Anstalten versorgte Kinder
d) versorgte Erwachsene (Eltern versorgter Kinder)

B. Lehrlingswesen

C. Unterstüt^ungswesen

a) Kinder der unterstützten Familien
b) erwachsene Personen der unterstützten Familien. »

Die Kinder waren nach wie vor in drei Abteilungen: einer
Knabenabteilung, einer Mädchenabteilung und einer Kleinkinderabteilung (im
Pflegehaus) untergebracht. Schwächlichen Kindern wurden jeweils in den
Sommerferien durch einen Landaufenthalt Erholung und Stärkung
vermittelt. Die traditionellen Hausfestlichkeiten, welche als Abwechslung
dienten, wurden weitergeführt, so das Johannisfest. Wie schon früher
bildete auch damals das stimmungsvolle Weihnachtsfest den Höhepunkt im
Gang des Jahres. Die Inspektion lud die Öffentlichkeit noch zu einer
gesanglichen Weihnachtsaufführung ein. Die Jugendlichen durften jedes Jahr
eine zwei- bis dreitägige Schweizerreise aus dem Fonds der bestehenden
Reisekasse miterleben. Obwohl der Geist, der im Waisenhause atmete, im
Vergleich mit ähnlichen Anstaltsbetrieben als weltoffen zu bezeichnen war —

für unsere heudgen Vorstellungen war er noch immer recht eng. Um dies
zu belegen, sei aus der damals für die Mädchen geltenden Hausordnung der
Abschnitt über den Schulweg zitiert:

40



«a) Geboten ist
1. Paarweise ruhig und anständig sich in die Schule zu begeben.
2. Bis in den Schulhof in geschlossenen Reihen zu bleiben.
3. Für Bücher etc. immer die Schultaschen zu benützen.
4. Für den Heimweg sich rasch im Schulhof einzustellen.
5. Nach der Rückkehr die Hüte, Halstücher und Schultaschen an ihren

bestimmten Ort zu versorgen und sich nicht im Arbeitszimmer
aufzuhalten.

6. Daß diejenigen Mädchen, welche Geschäfte haben, ihre Schulröcke
sofort mit den Haus- oder Putzröcken umtauschen.

7. Daß Schülerinnen, welche Arrest haben, dies nach ihrer Rückkehr
sofort Herrn Vater anzeigen, ebenso, wenn sie Strafaufgaben haben,
der Lehrerin Anzeige machen, welche ein Verzeichnis hierüber führt.

b) Verboten ist
1. Für andere Kinder Schulsachen zu tragen.
2. Auf dem Schulweg einander am Arm zu führen.
3. Sich im Schulhof bei anderen Mädchen aufzuhalten.
4. Bücher oder sonstige Gegenstände von anderen Kindern heimzubringen

oder solchen zu geben.
5. Mit Angehörigen auf dem Schulweg oder in den Schullokalien zu

verkehren.
6. Briefe für irgend jemand mitzunehmen.»

Wir verspüren noch immer jenen starken Hauch einer «Anstaltserziehung»,
die darauf ausging, den Lebenston der Kinder zu dämpfen; denn die
Gesellschaft empfand die Elternlosigkeit irgendwie als schicksalhaften Makel.
Es wurde versucht, in der Erziehung der Waisenkinder das Risiko aus dem
Leben auszuschalten, und man befleißigte sich daher einer übertriebenen
Vorsicht. Der Erzieher wollte die Verantwortung Schritt für Schritt tragen
und erstickte damit bei allen schwächeren Charakteren die ursprünglichen
Gefühle der Sicherheit, Geborgenheit und Freiheit. Der Tagesablauf stand
immer noch im Zeichen des großen Kollektivs, der «Massenabspeisung»
und der «Massenlagerung». Die Erinnerungen mancher älterer
«Ehemaliger», die uns hie und da besuchen, bestätigen uns die Enge der damaligen
Atmosphäre.

So wurde uns erzählt, daß das gemeinsame Essen im Speisesaal stets von
zwei Lehrern beaufsichtigt wurde, die ihr Essen vor oder nach den Kindern
einnahmen. Selbstverständlich wurde damit die Lust provoziert, dieser

strengen Ordnung im Geheimen zu opponieren - etwa so, daß die Kinder
zähes Fleisch von Hand zu Hand bis zum äußersten Kind weitergaben, daß
dann die Aufgabe hatte, das betreffende Stückchen in einer Spalte der
hölzernen Täferwand verschwinden zu lassen. Böse Zungen könnten be-

41



haupten, aus diesem Grunde seien bei der Renovation des Speisesaales die

Wände mit den wenig sympathischen braunen Tonplättchen versehenworden.

Es sei aber nicht unerwähnt, daß alle Ehemaligen aus dieser Zeit außer

derartigen «Musterehen» auch viel Positives zu erzählen hatten. So sagten sie

uns immer wieder, daß sie zu Anstand und Fleiß erzogen worden seien, daß

sie eine gute berufliche Ausbildung genossen hätten und für das Leben

gerüstet worden seien. Bernhard Frey selbst, der von 1898—1928 Waisenvater

war, schreibt im Jahresbericht von 1924: «Wenn in den Mauern der alten

Kartause die Devise lautete < memento mori>, so gilt heute als Grundsatz

<memento vivere>. Wir reden durchaus der Lebensbejahung das Wort und

halten dafür, daß Heiterkeit der Himmel ist, unter dem alles gedeiht,

ausgenommen Gift.»
Die eigentliche Abkehr vom alten Erziehungssystem brachte erst das

Ende der Zwanziger]ahre. Nach der Wahl Hugo Beins zum Waisenvater

beschloß die Inspektion im Jahre 1928 tiefgreifende organisatorische und

bauliche Änderungen. Ausgangspunkt war das Bestreben, eine moderne

Waisenerziehung zu ermöglichen. Es wurde erkannt, daß das bisherige

Kollektivsystem den neuen pädagogischen Forderungen nicht mehr genügen

konnte. Deshalb wagte die Inspektion den großen Schritt, das ganze

Waisenhaus in Familiengruppen einzuteilen, um so eine familiäre Betreuung
und individuelle Entfaltung der Kinder sicherzustellen. Es wurden sieben

Gruppen mit zunächst je 12-18 Kindern gebildet. Jede Gruppe erhielt ihre

eigene Wohnung, bestehend aus Schlafzimmern, Waschraum, Aufgaben-,
Arbeits- und Bastelzimmern, einer Wohnstube, einem Erzieherzimmer und

einer Toilette. Diese Gruppen erhielten wohlklingende Namen, die sich bis

heute erhalten haben (Sunneschyn und Immergrün; Jubilate und Felicitas;

Kartause, Musica und Excelsior). Ein großer, ein bahnbrechender Schritt

vorwärts war getan. Diese Aufteilung schuf die Möglichkeit, in kleinem

Rahmen einen gesunden Gemeinschaftsgeist zu schaffen, und sorgte dafür,
daß keine verflachende Massenerziehung mehr aufkommen konnte. Die

Gruppenbildung erfüllte einen lange gehegten Wunsch: Man rückte endlich

der Familienerziehung näher. Allerdings, etwas fehlte damals noch: die

Mischung der Geschlechter und Altersstufen. Die Gleichaltrigkeit wurde
als Vorteil empfunden, wenn zum Beispiel ein Knabe, der ins Flegelalter kam,

in eine andere Gruppe, wo gleichartige Alterskameraden waren, versetzt
werden konnte. So stieg ein Kind seiner seelischen und körperlichen
Entwicklung gemäß von Stufe zu Stufe, bis es zuletzt in die Gruppe der Lehrlinge

gelangte, wo ihm größere Freiheiten zustanden. Die Aufrechterhaltung
einer harmonischen Ordnung gestaltete sich in der Gruppe viel natürlicher.
Endlich konnte man auf die schematische Erziehung zur Disziplin (Zucht)

42



verzichten. Auch die alltäglichen «Ämtchen» (Hausgeschäfte) mußten nicht
mehr aufgrund eines starren Programms erfüllt werden, sondern im Rahmen
der kleinen Lebensgemeinschaft. Noch setzte sich allerdings die große
Gemeinschaft an die Tische im Speisesaal. Das tägliche Leben bot aber noch
immer genügend Gelegenheit, tragfähige Beziehungen zwischen den Kindern

und ihrer Gruppenerzieherin herzustellen. Dieses persönliche Verhältnis
ist wohl die Hauptursache dafür, daß seither - in der Gruppe - von familiärer
Geborgenheit gesprochen werden konnte. Das Gruppensystem bewährte
sich gut und fand im Laufe der folgenden Jahre weitherum Nachahmung.

Selbstverständlich bedingte die Einführung des Gruppensystems eine
Reihe von Umbauten. 1929 wurde die Knabenabteilung umgebaut, gleichzeitig

der Kartäusersaal eingerichtet und die Küche modernisiert. Die Kirche
erfuhr eine gründliche Renovation. Im Garten wurde ein Spielplatz angelegt.

Im Jahre 1930 wurde der vorübergehend eingeführte Name «Waisenanstalt»

mit dem althergebrachten, im Volke verankerten Namen «Bürgerliches

Waisenhaus» vertauscht. 1931 wurde die Mädchenabteilung umgebaut,

ebenso das Bibliotheksgebäude und das sogenannte Krankeli (ehemals
Fruchtschütte). Ins gleiche Jahr fällt eine Reform der externen Fürsorge.
Das Unterstützungswesen für Erwachsene (Eltern von versorgten Kindern)
wurde an das Bürgerliche Fürsorgeamt abgetreten. Dafür mußte das

Bürgerliche Waisenhaus nunmehr die gesamte Kinderversorgung
übernehmen. Unsere Institution erhielt den Namen « Jugendfürsorge der
Bürgergemeinde». In diesem Jahre sah sich der Waisenvater veranlaßt, das Johannisfest

auf die Spielwiese zu verlegen, weil er es wegen der
Verkehrsschwierigkeiten als ungünstig ansah, Ausflüge in die nähere Umgebung der
Stadt zu unternehmen. Um die Unterrichtung in Musik noch mehr zu
fördern, wurde ein Musikfonds gegründet, der uns noch heute sehr wertvolle

Dienste leistet und auch immer wieder freudige Spender findet.
In den Krisenjahren zeigte es sich immer deutlicher, daß die Jugendlichen,

wenn sie zum Antritt einer Lehrstelle aus dem Waisenhause entlassen

wurden, das Gefühl seelischer Heimatlosigkeit empfanden. Dies bedeutete
für sie eine zusätzliche Gefährdung, besonders, wenn der Lehrmeister oder
der Logisgeber nicht willens oder nicht fähig war, sich ihrer anzunehmen.
Solche Erfahrungen führten dazu, daß im Jahre 1938 im ehemaligen Kapitelhause

die Lehrlingsgruppe «Flamme» eingerichtet wurde. Der Zweite
Weltkrieg brachte zunächst auch dem Waisenhaus eine gewisse Stagnation
und Beschwerlichkeiten. So mußte im Jahre 1940 angeordnet werden, daß
die «guten Stuben» sowie die Schlaf- und Personalzimmer nicht geheizt
werden durften. Die drei Kleinkindergruppen wurden im Sommer auf den

Sonnenberg bei Luzern evakuiert.

43



Von außen wurden Berechtigung und Wert der Kollektiverziehung im

Heim oft in Frage gestellt. So zieht sich die Diskussion über das Problem

Familien- oder Heim- (Anstalts-) Erziehung wie ein roter Faden durch die

seit 1834 gedruckt erschienenen Jahresberichte der Waisenhaus-Inspektion.

Ausgiebig und gültig hat Waisenvater Hugo Bein zu dieser Kontroverse

Stellung genommen:
«Für die meisten Fürsorgestellen ist die Frage von Bedeutung, wie kann

die fehlende Familienerziehung ersetzt werden; geschieht dies durch

Unterbringung der Kinder in einer fremden Familie oder durch Versorgung

in einer Anstalt Der ganze Anstaltsstreit wäre gewiß sachlicher und

gerechter gelöst worden, wenn man für die Erziehung in der leiblichen

Familie und für die Erziehung in einer fremden Familie nicht dasselbe

Wort < Familienerziehung> gebraucht hätte. Dieses eine Wort,
jahrzehntelang für zwei grundverschiedene Begriffe verwendet, hat zum
Trugschluß geführt, es ließen sich die guten Einflüsse der leiblichen Familie

ohne weiteres auf die Erziehung in Fremdfamilien übertragen.
Man mag die Fürsorgeerziehung in Pflegfamilien noch so hoch bewerten,
die Erziehungseinflüsse der leiblichen Eltern, die Sprache des Blutes, sind

auch unter den günstigsten Verhältnissen in einer Fremdfamilie nicht
vorhanden. Ist man sich dieser Tatsache bewußt, dann ist das größte Hemmnis,

das eine gerechte Beurteilung der Anstaltserziehung verunmöglichte,
beseitigt. Die Anstaltserziehung ist der Erziehung in Pflegfamilien nicht

unterlegen, sondern zum mindesten gleichzusetzen. Die Anstaltserziehung
ist nicht Ersatz der Ersatzerziehung in Fremdfamilien, sondern eine der

zwei Möglichkeiten, die Kinder außerhalb der natürlichen Familie zu
erziehen.
Die Erziehung in der Anstalt ist in vielen Fällen der Ersatzerziehung in
Fremdfamilien gleichzusetzen. Oft ist ihr wegen ihres sozialen Grundzuges

der Vorzug zu geben. In der Anstalt können gesellschaftliche
Unzulänglichkeiten auf dem Gebiete der Erziehung ausgeglichen werden.

Keine Nebenziele hemmen diesen Zweck. Mögen die Verhältnisse, aus

denen die Kinder stammen, sein wie sie wollen, alle werden als Gleich-

werdge unter Gleichwertigen aufgenommen. Das ist anders beim
Zusammenleben von Pflegkindern mit Kindern eigenen Blutes, wodurch
so oft die Jugend des Pflegkindes beschattet wird.
Wie in einem guten Pflegort muß sich das Kind auch in der Anstalt aus

eigener Kraft durchsetzen; seine Fehler kommen unerbittlich zu Tage und
werden wirksam bekämpft; es findet aber für sein körperliches, geistiges
und seelisches Gedeihen einen gut vorbereiteten Boden. Frühzeitig wird
es mitverantwortlich am Leben einer Gemeinschaft und wächst in die

44



Aufgaben eines Staates im Kleinen hinein. Es lernt gehorchen und
befehlen, ausführen und organisieren. Es lernt oft unter Überwindung
von Hemmungen der eigenen Natur etwas, das im Leben sehr wichtig ist:
Bestimmtes zu wollen und den Willen mit anständigen Mitteln durchzusetzen.

Darum tritt eine gute Anstaltserziehung nicht störend, sondern
ergänzend neben jene der Familien. So werden Äußerungen wie folgende
verständlich: <Die Gruppenerziehung in einer Erziehungsanstalt ist eine

soziologische Erziehungsform einer Familie höherer Ordnung) (Lietz);
<Die Grundstufe der Gemeinschaftserziehung ist das Gruppenleben>
(Jahn: Machtwille und Minderwertigkeit).
Gerade gedrückte, geängstigte, scheue Kinder empfinden das aussöhnende
Heimatrecht der Gruppenerziehung wohltuend und erwachen zu
Selbstvertrauen und Lebensmut. Darin hegt ein wertvoller Ausgleich sozialer

Mißverhältnisse, aus denen die größte Zahl der Anstaltszöglinge auch bei

uns kommt. Die Anstalt ist der Zufluchtsort für mancherlei Art entwurzelter

Kinder. Durch den Ausgleich werden für jedes einzelne Kind gleich
günstige Vorbedingungen zur Entfaltung seiner Anlagen und Fähigkeiten
geschaffen. »

Ende der dreißiger Jahre fanden die Erkenntnisse der modernen
Kinderpsychiatrie über die fundamentale Bedeutung der Mutter-Kind-Beziehung
ihren Eingang in die Praxis unseres Landes. Nun wußten die Fachleute,
welch große seelische Schädigungen häufige Wechsel des Pflegeortes,
besonders bei sensiblen Kindern, verursachen konnten. Sie wurden dadurch

einerseits angeregt, den Gründen der vielen Wechsel nachzugehen, und
andererseits erkannten sie immer mehr die Notwendigkeit, Kinder, die

durch ihreVerhaltensstörungen und ihreEntwicklungshemmungen auffielen,

genauer untersuchen zu lassen. Damit reifte der Plan zur Schaffung eines

eigenen Beobachtungsheimes. Unmittelbaren Anstoß zur Errichtung des

Beobachtungsheimes «Sunnehüsli» im Jahre 1945 gab der große Anfall von
Kindern der externen Fürsorge, die es durch den Psychiater zu begutachten

galt. Mit privaten Spenden und einem Beitrag des Arbeitsrappens konnte
der Umbau finanziert werden. Das Beobachtungsheim wurde dem Waisenhaus

unterstellt und die ärztliche Leitung der Psychiatrischen Poliklinik für
Kinder und Jugendliche zugewiesen. Es konnten zwölf Kinder im Alter von

4-9 Jahren aufgenommen werden. Schon bald zeigte sich, daß die Beobachtung

hinter den Erziehungsaufgaben scheinbar verschwand. Die meisten

Kinder wurden verwahrlost überbracht, und die Umweltschäden waren
oftmals schlimmer als die persönliche Veranlagung.

1961 sah sich die Inspektion genötigt, das Beobachtungsheim zu schließen.

Es hatte sich gezeigt, daß in den engen Räumen kein ersprießliches Wirken

45



möglich war. Eine tiefere pädagogische .Zusammenarbeit des Beobachtungsheimes

mit dem Waisenhaus kam aus verschiedenen Gründen nicht
zustande. Überdies war es immer schlimmer, geeignetes Personal zu finden.

Immer mehr Kinder aus zerrütteten Verhältnissen (aus geschiedenen oder

getrennten Ehen) fanden im Waisenhaus Aufnahme. Damit wuchs auch die

Zahl Verhaltens- und entwicklungsgestörter Kinder. Es war deshalb nötig,
die Kinderzahlen in allen Familiengruppen zu verringern, damit die Erzieherinnen

sich noch vermehrt mit dem einzelnen Kinde beschäftigen konnten.

Die angebahnte Entwicklung von der gefürchteten Anstalt mit ihrer

anonymen Massenatmosphäre zu einem Heim von persönlich-individuellem
Zuschnitt fand auch unter der Führung des 1946 neu gewählten Waisenvaters

Arnold Schneider ihren glücklichen Fortgang. Im Jahresbericht 1948 findet
sich eine interessante Übersicht über den Wandel im Verhältnis zwischen

Waisenkindern und Kindern aus zerrütteten Ehen von 1872 bis 1948.

Waren es 1872 noch 73,4% Waisen, so finden wir schon 1948 nur noch deren

13% (heute 10%). Auf die Frage, weshalb die Zahl der Waisen abgenommen
habe, antwortet Waisenvater A. Schneider:

« 1. Unsere Heimat hat seit 100 Jahren keine Kriege und keine Bürgerwirren
mehr im eigenen Land gesehen.

2. Unserer Stadt sind die früher gefürchteten Seuchen erspart geblieben.
Welche Verheerung eine Epidemie zur Folge hatte, konnten wir bei der

im vergangenen August aufgetretenen Scharlachwelle schwach ahnen.

3. Der Gesundheitszustand der Bevölkerung hat sich im allgemeinen
gebessert und die Leute sterben später.

4. Das Versicherungswesen ist sowohl auf privater wie auf öffentlicher
Basis ausgebaut worden, so daß in manchen Fällen eine Mutter ihre
Kinder ohne Hilfe der öffentlichen Hand durchbringen kann.»

Die relativ vielen Kinder, die aus zerrütteten Ehen stammten und nur
vorübergehend im Waisenhaus blieben, bedeuteten für die Familiengruppe eine

arge Beunruhigung und damit eine große Belastung der Erzieher. Es wurde
deshalb nach einer besseren Lösung für temporäre Aufnahmen gesucht. Auf
Antrag des Waisenvaters bewilligte die Inspektion im Jahre 1951 die
Errichtung einer Aufnahme- und Durchgangsstation. Zum erstenmal wurde
hier die Mischung der Geschlechter verwirklicht (Beginn der Koedukation
in der Gruppe). Die dauernde seelische Belastung des Erziehungspersonals
rief immer mehr einer Reduktion der Gruppenzahl, wobei man die Zahl von
10-12 Kindern pro Gruppe optimal nannte. Wie sehr sich das Waisenhaus
immer wieder bemühte, mit der Entwicklung Schritt zu halten und auch
den neuen Bedürfnissen der Kinder gerecht zu werden, unterstreicht ein
Auszug aus dem Jahresbericht 1956:

46



«Auch für die Führung unseres Waisenhauses gilt das Sprichwort: <Wer

rastet, der rostet>. Immer wieder hat sich der Waisenvater die Frage zu
stellen, ob die Organisation des Hauses den Bedürfnissen der Kinder
gerecht wird. Ein Haus mit Traditionen wird das organisch Gewachsene mit
Sorgfalt hegen, daneben aber die Diskussionen auf dem Felde der

Heilpädagogik mit aller Sorgfalt verfolgen. Johann Heinrich Pestalozzi ist
nicht müde geworden, die Rolle der Mutter und die Wichtigkeit einer

warmen Wohnstubenatmosphäre zu betonen. »

Im Sinne einer Pionierstation, wo man die Mischung der Geschlechter

und die Betreuung der durch zerrüttete Familienverhältnisse besonders

geschädigten Kinder erproben wollte, wurde im Jahre 1957 am Pfaffenloh-

weg in Riehen in einem Einfamilienhaus ein Durchgangsheim gewissermaßen

als Großfamilie eingerichtet. Diese Form der Fremderziehung
wurde seit einigen Jahren von Fachleuten empfohlen und angestrebt.
Eine Erzieherin, unterstützt von einer Praktikantin, führte dort eine Gruppe

von etwa 6-8 kleineren Knaben und Mädchen.

Von Schweden herkommend wurde bei uns die Forderung laut, auch die

Erziehungsarbeit nach modernem Gesichtspunkt einzuteilen. Es wurde

sogar davon gesprochen, es sei ein Betrieb mit achtstündigen Schichten

einzurichten, damit das Erziehungspersonal die Vorteile neuzeitlicher

Arbeitszeitregelung genießen könne. Das Waisenhaus konnte sich aber mit

derartigen Überlegungen nicht befreunden und hielt glücklicherweise am

hergebrachten System fest, daß die Gruppe eine Art Familieneinheit bilde

und deshalb von ein und derselben Erzieherpersönlichkeit zu prägen sei.

Bei der bisherigen Gruppeneinteilung war es nicht zu vermeiden, daß

Geschwister, die miteinander ins Waisenhaus eintraten, getrennt werden

mußten. Diese weitere Frustration bildete den hauptsächlichsten Anlaß zu

überprüfen, ob es nicht möglich wäre, auch geschlechtlich gemischte

Gruppen einzuführen. Der Waisenvater führte vor allem auch ins Feld, daß

«Kinder, welche eine Ehescheidung mitangesehen und am eigenen Leib

erlebt haben, was das Auseinandergehen von Vater und Mutter bedeutet,

Mühe haben, eine vernünftige Beziehung zum anderen Geschlecht zu

finden». Zudem galt als Erfahrung, daß in Gruppen gleichaltriger Knaben

Führernaturen mit ungünstigen Charaktereigenschaften zu Opposition gegen

Erzieherinnen provoziert wurden, weil unter Alterskameraden sich keiner

durch besonderes Bravsein auszeichnen wollte. Man stellte für die

Einführung der Koedukation in den Gruppen folgenden Plan auf, der sich in

fünf Etappen vollzog :

« 1. Neubau der Lehrlingsgruppe (Platz für Lehrlingsgruppe < Flamme > und

die Knabengruppe < Excelsior >)

47



2. Überholung der jetzigen Räume der Knabengruppe <Excelsior > für
eine gemischte Gruppe

3. Überholung der jetzigen Räume der Knabengruppe <Musica> für eine

weitere gemischte Gruppe
4. Umgestaltung des Kleinkinderhauses

5. Umgestaltung der Räume der jetzigen Mädchengruppen <Jubilate > und
(Felicitas >»

Der Bau des Lehrlingsheimes mit zwei Gruppenwohnungen konnte 1961

bezogen werden. Der Umbau des Nordwestflügels wurde 1965 beendet, so
daß die beiden Gruppen «Cantate» und «Musica» einziehen konnten. Die
Umgestaltung des «Kinderhauses» (Bau aus dem Jahre 1863) vollzog sich

zur Hauptsache in den Jahren 1966 und 1967. Damit waren die vier ersten
Punkte des aufgestellten Programmes glücklich zu Ende geführt. Die
Kosten des Neubaus des Knaben- und Lehrlingsheims beliefen sich auf
1 100 000 Franken und diejenigen des Umbaus der beiden Gruppen
«Cantate» und «Musica» auf 650 000 Franken.

Bei den Neu- und Umbauten wurde danach getrachtet, eine Umgebung
zu schaffen, die ein vernünftiges Maß an Behaglichkeit gewährt, wo sich
Kinder und Erzieher zu Hause fühlen. So wurde dazu beigetragen, in den
Kindern ein Gefühl berechtigten Stolzes auf ihre Umgebung zu entwickeln.
Zimmerschmuck, Ausstattung und Möblierung wurden auf die Kinder
abgestimmt; freundliche Farben sollen die Kinder ermutigen, ein lebendiges
Interesse an ihrem Heim zu gewinnen und ihre Kräfte wachzuhalten und
Sorge zum anvertrauten Gut zu tragen. Unnötige Uniformierung wurde
vermieden und somit Gelegenheiten geschaffen, in der Anordnung der
Möbel, in der Wahl der Farben und in der Aufstellung persönlicher Dinge
mehr als bisher dem jeweiligen persönlichen Geschmack Raum zur
Entfaltung zu geben. Jedem Kind wurde genügend Platz eingeräumt, wo es
seine persönlichen Habseligkeiten aufbewahren konnte. Dabei war klar,
daß es für eine gedeihliche Erziehungsarbeit nicht allein auf den äußeren
Rahmen ankommt, sondern daß vielmehr erst die Hingabe und das
Verständnis des Erziehungspersonals ein Gefühl der Geborgenheit und das
Glück der Kinder schaffen. Die Leitung konnte — und kann heute noch —

feststellen :

«Wir sind froh, Erzieherinnen als Gruppenmütter zu haben, die mit den
kindlichen Entwicklungsstufen vertraut sind, die mit innerer Freude und
mit Liebe an die Kinder herantreten, die sich aber auch klar sind, daß sie
die Kinder nicht zu eng an sich binden dürfen. Die Erzieherin soll die
Mutter ersetzen und darf die Mutter des Kindes doch nicht verdrängen.
Der Außenstehende ahnt nicht, wie schwer es für die Erzieherin manch-

48











mal ist, in ihrer Aufgabe eine ausgleichende Haltung zwischen notwendiger
Liebe und gefährlicher Bindung einzunehmen. »

In der externen Fürsorge trat 1957 eine entscheidende Wendung ein,
indem der zurückgetretene Waisenhauspfarrer durch einen geschulten
Sozialarbeiter ersetzt wurde. Damit ist die fast 300jährige Epoche der Einrichtung
der Waisenhauspfarrer zu Ende gegangen. Aber die neue Zeit erforderte diese
Änderung gebieterisch. Das Pflichtenheft des Waisenhauspfarrers war in
den vergangenen Jahrzehnten immer kleiner geworden. Aufder anderen Seite
waren die Ansprüche an die auswärtige Fürsorge in fachlicher Hinsicht so
sehr gestiegen, daß für diese Aufgabe ein gut vorbereiteter Fürsorger
eingesetzt werden mußte. Dieser schilderte seine Aufgabe im Jahresbericht
1961 wie folgt:
«Von den 341 Kindern und Jugendlichen, welche im Berichtsjahre in

unserer Fürsorge standen, sich aber nicht im Waisenhause befanden,
wurden 161, also 36%, durch den Waisenvater oder durch unseren
auswärtigen Fürsorger vormundschaftlich betreut. Es handelt sich dabei um
eigentliche Vormundschaften, die mit der Ausübung der elterlichen
Gewalt verbunden sind oder um sogenannte vormundschaftliche Aufsichten.
Letztere werden in Basel, gestützt aufArt. 283/84 ZGB, durch das Jugend-
amt errichtet, wenn die Inhaber der elterlichen Gewalt zwar versagt
haben, aber doch noch kein Anlaß besteht, ihnen die elterliche Gewalt zu
entziehen. In unseren Fällen handelt es sich um Kinder, die einmal ihren
Eltern weggenommen werden mußten, oder die in einem Ehescheidungsverfahren

einem Elternteil zugesprochen wurden, der jedoch allein mit
der Erziehungsaufgabe nicht fertig wird. Die vormundschaftliche Aufsicht

will somit nicht an die Stelle der Eltern treten, sondern sie möchte
diese in ihren Bemühungen unterstützen und aktivieren.
Diese Bestrebungen entsprechen den modernen Erkenntnissen und
Methoden der Fürsorge, welche sich nicht mehr wie früher damit begnügt,
finanziell zu unterstützen, Maßnahmen zu verfügen oder einschneidend
in die Familienrechte einzugreifen. Es geht heute in der sozialen Arbeit
je länger je mehr darum, den hilfsbedürftigen Menschen als Ganzheit und
als Glied einer Gemeinschaft zu erfassen und ihn soweit zu bringen,
daß er mit der Zeit die Hilfe nicht mehr nötig hat. Um das zu können,
muß der Fürsorger danach trachten, den Hilfsbedürftigen im Hinblick
auf die Ursachen seines Versagens zu erfassen und auch seine positiven
Kräfte und die seiner bisherigen Umwelt zu mobilisieren. Eltern, die in
der Erziehung versagt haben, können nicht einfach aus dem Lebenskreis
ihrer Kinder entfernt und gestrichen werden. Es gehört zu den Aufgaben
der Jugendfürsorge, dahin zu wirken, daß sie eines Tages wieder fähig

49



sind, ihre natur- und gottgewollte Funktion auszuüben. Daß dies nicht

in allen Fällen gelingt, ist klar. Die Fürsorge muß daher auch von Fall

zu Fall abwägen, ob sich der Einsatz lohnt und darf sich nicht in

uferloses Experimentieren einlassen. Da wir praktisch keine Kinder ohne

irgendwelche Angehörigen zu betreuen haben, nimmt diese <

Doppelfürsorge) einen breiten Platz unserer Tätigkeit ein.»

Eine willkommene Gelegenheit, aus der Schule austretende Mädchen vor

einer verfrühten externen Plazierung zu bewahren, bot sich, als i960 das

Lehrtöchterheim, das vorher vom gleichnamigen Verein geführt worden

war, dem Waisenhause - zunächst provisorisch - angegliedert werden

konnte. Die definitive Integration erfolgte im Jahre 1963 dem Kauf des

Lehrtöchterheimes. Gleichzeitig wurden dessen Innenräume renoviert. Damit

konnte der Fortbestand des Lehrtöchterheimes in wirtschaftlicher und

personeller Hinsicht gesichert werden.

Zu einem wertvollen Unternehmen führte in der Folge der anhaltende

Personalmangel. Aufgrund eines Beschlusses der Inspektion konnte 1962

eine erste Klasse der «Berufslehre für Heimerziehung» eröffnet werden.

Eingedenk der Tatsache, daß seit der Gründung von Ausbildungsstätten

für Heimerzieher die Arbeit in den Heimen und Anstalten differenzierter

und den Kindern angepaßter geleistet werden konnte, verfolgten die

Initianten (der Waisenvater und die drei Hausväter der kantonalen Heime)

den Zweck, mit der «Berufslehre für Heimerziehung» mitzuhelfen, die für

die Arbeit in den Heimen in und um Basel notwendige Zahl von
qualifizierten Erzieherinnen und Erziehern auszubilden. Waisenvater Schneider

schrieb damals:
«Pestalozzi und Gotthelf sind nie müde geworden zu betonen, welche Rolle

der Mutter, beziehungsweise der Gruppenmutter und welche Bedeutung

dem <warmen Nest> für das heimatlose und bindungsarme Kind
zukommen. Gotthelf schrieb in <Geld und Geist) : <Und laßt euch nicht

irren durch ödes Geschwätz unseliger Toren, es ist nicht der Staat, nicht

die Schule, nicht irgend etwas anderes des Lebens Fundament, sondern

das Haus ist es. Nicht die Regenten regieren das Land, nicht die Lehrer

bilden das Leben, sondern Hausväter und Hausmütter zunächst. Nicht
das öffentliche Leben in einem Lande ist die Hauptsache, sondern das

häusliche Leben ist die Wurzel von allem und je nachdem die Wurzel ist,

gestaltet sich das andere.)

Das Hauptziel unserer < Berufslehre > ist nicht die in Theorie überzüchtete

Erzieherin, sondern jene mütterliche Erzieherpersönlichkeit, die auf

Grund solider Kenntnisse die Theorie mit der vielgestaltigen Praxis
verarbeitet hat. Mit Gotthelf (< Zeitgeist und Bernergeist) lehnen wir ab die

50



häufiger werdenden <Ziperinli und Sekundartöchter, welche <herrjeses
schreien, wenn sie ein Werchholz von weitem sehen und Krämpfe kriegen,
wenn sie was anderes sollen, als Vyönü (Levkojen) sehen>.
Die Förderung der Persönlichkeitsentwicklung der angehenden
Erzieherinnen ist uns ein Herzensanliegen. Aus diesem Grunde haben wir
das Schwergewicht auf die praktische Arbeit im Heim (langes Praktikum
im gleichen Heim zu Beginn der dreijährigen Ausbildungszeit) und auf
die noch junge Persönlichkeit (ab 18. Altersjahr) gelegt.
Daß wir die Vermittlung des theoretischen Wissens ernst nehmen, ist aus
dem Lehrplan ersichtlich. Dazu kommt, daß der Stoff in seminarähnlichen
Übungen erarbeitet, also die Vermittlung durch reines Dozieren in den
Hintergrund gestellt wird. Die kleinen Klassen von 10-15 Kandidaten
erleichtern diese Absicht.
Der Lehrplan wurde in Anlehnung an denjenigen des theoretischen
Unterrichts an den Schweizerischen Schulen für Soziale Arbeit aufgestellt;

er umfaßt folgende Fächer:

A. Berufsethik, weltanschauliche Fragen
B. Heimerziehung, Psychologie und Pädagogik, Psychohygiene und

Psychopathologie, Gesundheitslehre, Rechtskunde
C. Sozialarbeit, Einzelfürsorge (Casework), soziale Gruppenarbeit, Spiel-

und Freizeitbeschäftigung
D. Deutsche Sprache und Literatur, Das Jugendbuch, Kunstgeschichte,

Singen und Musizieren, Rhythmik und Gymnastik, Wirtschaftskunde,
Hauswirtschaft

Dazu wird jedes Jahr im Herbst ein i4tägiges Lager mit dem Zweck
durchgeführt, wichtige Heimprobleme in umfassenden Themata zu
behandeln und Lager- und Wandertechnik als Stoffkreise zu erarbeiten.
Der Unterricht wird durch Fachleute (Ärzte, Heimleiter, Lehrer,
Sozialarbeiter) erteilt.
Die Absolventen der Berufslehre kommen jeden Mittwoch zur Theorie
im Waisenhaus zusammen; ihre praktische Arbeit leisten sie in dem
zugeteilten Heim (Gute Herberge, zur Hoffnung, Klosterfichten, Waisenhaus

usw.).
DerKurs 1962/65 umfaßte 9 reguläre Absolventen (5 Frauen und 4 Männer)
und 3 Hospitanten. Der Kurs 1963/66 wurde mit 14 Absolventen
durchgeführt (12 Frauen und 2 Männer).
Ob es uns gelingt, unsere Absolventen zu brauchbaren Erziehern
heranzubilden, wird die Zukunft zeigen. Im jetzigen Moment können die für
die < Berufslehre > Verantwortlichen nur dahin zu wirken suchen, daß
sich die Absolventen der < Berufslehre > voll einsetzen und daß sie sich

51



ernsthaft mit dem vermittelten und erarbeiteten Stoff, mit den

Erlebnissen und Erfahrungen in der praktischen Arbeit, auseinandersetzen.

Schulleiter und Dozenten hoffen, daß es gelingt, in den Absolventen jene

Reife zur Selbsterziehung und jenes Streben nach Klarheit zu fördern,

welche im Grund allein die Entwicklung zur Persönlichkeit bestimmen.»

Heute, im neunten Jahre der «Berufslehre» dürfen wir mit Dankbarkeit

und Genugtuung festhalten, daß die Ideen der Gründer verwirklicht und

ihre Bestrebungen erfolgreich weitergeführt werden konnten. In seinem

Abschiedsjahresbericht von 1965 äußert sich Waisenvater A. Schneider über

den Wandel in der Erziehungsarbeit :

« Sie alle wissen, daß die Heime und damit auch alle Erzieher oft im Brennpunkt

der Kritik stehen. Auf der einen Seite erleben sie, wie gering,
manchmal beschämend gering, das Interesse der Öffentlichkeit an den

Heimen ist. Auf der anderen Seite erfahren sie, wie unverständig, wie

hartnäckig, wie aggressiv Eltern sich ihnen gegenüber einstellen und

äußern, Eltern, deren Kinder von ihnen nicht so gefördert werden, wie

sie in den Augen der Eltern gefördert werden sollten.

Wir alle spüren, daß wir in einer Zeit des Umbruchs leben. In solchen

Zeiten kommen auch die Erziehungsziele ins Wanken, das < Unbehagen an

der Erziehung) wurzelt in derzeitgeschichtlichen soziologischen Situation.

Entwicklung und Erziehung sind durch allgemeine Strukturänderungen
komplizierter, die uns gestellten Aufgaben größer und schwieriger
geworden. Wir haben uns daran gewöhnt, strengere Maßstäbe anzulegen

und unsere Erwartungen höher zu schrauben. Die Entwicklung zum
Perfektionismus führt oft zu unrealistischen Haltungen und Forderungen
an die Erziehung, die notwendig und zwangsläufig Kritik, Enttäuschung
und Resignation nach sich ziehen.

Befindet sich die Gesellschaft im Wandel, wandelt sich auch die

Erziehung. Was gestern noch galt, wird heute in Frage gestellt. Die
Unsicherheit ist wohl der subjektiv gewichtigste Faktor der allgemeinen
Erziehungskrise. Unsicherheit des Erziehers aber - er ist an dieser
Unsicherheit nicht allein schuld - bedeutet, daß er nicht mehr leisten kann,

was das Wesen der Erziehung selbst von ihm fordert. Er stellt nicht mehr
den Garant dar für Sicherheit, Verläßlichkeit, Klarheit, Konsequenz und

vermag die Grundbedürfnisse des Kindes in der Entwicklung nicht mehr

zu befriedigen.
Es gehört zu den Binsenwahrheiten, daß die Erzieherpersönlichkeit allein
das Kind und den jungen Menschen zu begeistern und zu gewünschten
Leistungen anzuspornen vermag.
Zwei Kategorien von Erziehern bin ich in meinem Leben als Waisenvater

52



begegnet: solchen, die mit tierischem Ernst an Probleme herangetreten
sind und solchen, die heiter und humorvoll die Schwierigkeiten des

Lebens und des Kindes aufgefangen haben.
Humor aus Heiterkeit des Gemütes ist stets mit Güte gekoppelt. Echt und
wohltuend wirkt Humor nur, wenn in ihm die Liebe am Werk ist.
Mit Heiterkeit und Humor wirkt derjenige Erzieher, der um den Lauf und
den Gang des Lebens weiß, der Höhen und Tiefen des Lebens erfahren
und stets den Glauben an Sinn und Wert des erzieherischen Wirkens
hochgehalten hat. Heiterkeit, Humor und Güte führen zum befreienden
Verständnis und zur hilfreichen Einsicht.
Wie aber gewinnt und erhält der Erzieher die Heiterkeit? Das Rezept
kann ich nicht auf ein Krankenkassenformular schreiben, ihnen aber doch
ein gefährliches, leicht mißzuverstehendes Wort zurufen: Werdet
Müßiggänger! Sie erwarten ein Wort der Erklärung dazu. Im älteren
Sprachgebrauch stehen sich muoze und unmuoze gegenüber. Wir finden in
einem mittelhochdeutschen Handwörterbuch die beiden Begriffe
folgendermaßen umschrieben:
Muoze: gegebene Freizeit, Muße, Bequemlichkeit, Untätigkeit
Unmuoze: Unruhe, Mangel an Zeit, Beschäftigung, Geschäftigkeit.
Ist es nicht beschämend, daß uns der Dämon der Unmuße gänzlich in
Beschlag nehmen will.
Ich wage die ketzerische Behauptung: Wer sich für unentbehrlich hält,
wer sich keine Ferien gönnt, wer unter der Woche nie einen ganzen oder
einen halben Freitag einschaltet, wer die Sonntage nur dazu benützt, um
Beobachtungsberichte über seine Kinder zu schreiben, packt seine Aufgabe

falsch an. Die Aufgabe des Erziehers ist so vielfältig wie das Leben
selbst. Der Erzieher gleicht einer Batterie, die immer wieder Strom

abgeben muß. Wenn er nicht dafür sorgt, daß er wieder aufgeladen wird,
so brennt er aus. Wie er das Aufladen besorgt, ist seine individuelle
Angelegenheit. Gemeinsam ist uns allen, daß das Aufladen nur in der Muße

geschehen kann.
Wir haben im Waisenhaus viele vortreffliche Erzieher; nur selten droht
der eine oder andere zu resignieren. Es muß ein Hauptanliegen sein, das

Feuer der Begeisterungsfähigkeit und das Feuer der Ausstrahlungskraft
im Erzieherteam nicht ausgehen zu lassen, sondern im Gegenteil
anzufachen und am Lodern zu erhalten. Eine Aufgabe, in die sich gleichermaßen

Inspektion und Waiseneltern teilen müssen.

Die Jugend ist die Zukunft unseres Landes. Wir haben ein Interesse

daran, der Erziehung und der Schulung der heranwachsenden Generation
alle Aufmerksamkeit zu schenken.»

53



Die segensreiche Wirkung von Waisenvater A. Schneider haben wir in

unserem «Begrüßungsjahresbericht» vom Jahre 1966 kommentiert:
«Die Botschaft der <Muoze> hatten wir wohl gehört, doch fehlte uns

zunächst der Glaube; denn die vielfältigen Aufgaben beanspruchten uns
nach der Amtsübernahme stark. Wir waren damals sehr angenehm
überrascht, heitere und natürliche Kinder antreffen zu dürfen. Man spürte
nichts von einem großen Kollektiv und mußte sich zu Beginn sehr

anstrengen, einmal größere Scharen von Kindern beieinander zu sehen.

Eigentlich trat uns die Gesamtheit der Kinder erstmals am Johannisfest
unter die Augen. Stets fiel uns die familiäre Atmosphäre innerhalb der

verschiedenen Gruppen auf. Wir waren erstaunt, feststellen zu dürfen, daß

unsere Waisenkinder - wenn sie wegen Schwierigkeiten oder Versagen
eine Versetzung befürchteten — alles daran setzten, in ihrem ihnen lieb
gewordenen <Kistli>, d.h. im Waisenhaus bleiben zu dürfen. Mit Freude
erfuhren wir die große Bereitschaft der Erzieher zur Zusammenarbeit.
Wir durften bei ihnen ein selbstverständliches Pflichtbewußtsein und einen

überzeugten Einsatz für die Aufgaben unserer Institution erfahren. Das

Erzieherpersonal lebte in einer echten Verbundenheit mit den Kindern
und war nach Möglichkeit bestrebt, die Elternstelle zu vertreten. »

Im Jahre 1967 konnte die umfassende kostspielige Außenrenovation der
Kirche abgeschlossen werden. Im Hof wurden bei der Porte zwei eingefaßte
Rasenflächen angelegt, um dadurch der Unfallgefahr zu begegnen, der unsere
Kinder durch den zunehmenden Autoverkehr ausgesetzt waren. Im Jahre
1967 beschloß die Inspektion, von dem angebotenen Kauf der Liegenschaft
des Durchgangsheimes in Riehen abzusehen und diese Gruppe in die Kar-
tause zu verlegen. Daraus ergab sich die Notwendigkeit, im Waisenhaus eine
zusätzliche Gruppenwohnung zu gewinnen. Diese wurde in der
Fruchtschütte, wo bisher die Krankenzimmer waren, eingerichtet. Da bei schwereren
Infektionskrankheiten heute eine Hospitalisierung erfolgt und eine Isolierung

bei leichteren Krankheitsfällen in der Gruppenwohnung ohne weiteres
möglich ist, konnte auf besondere Krankenräume verzichtet werden. Es ist
nun hier eine neue gemischte Gruppe unter dem Namen «Basilisk»
eingerichtet worden. In einem ruhigen, sonnigen Zimmer im Westbau konnte
gegen den Garten hin ein schönes, gemütliches Aufenthaltszimmer für das

Personal angelegt werden.

Vom Wandel der Aufgabe während 300 Jahren (Zusammenfassung)

Im Jahre 1667 verfolgte der Rat mit der Gründung des Zucht- und
Waisenhauses den Zweck, dem Müßiggange Einhalt zu gebieten, die Er-

54



ziehung vieler verlassener Waisen zu ermöglichen und lasterhafte Buben

intern züchtigen zu können. Der Charakter des Hauses war deshalb bis lange

ins 18. Jahrhundert hinein der einer Arbeitserziehungsanstalt. Außerdem

diente es auch als Zuchthaus, bis im Jahre 1806 die im Waisenhaus einge-

sperrten Gefangenen in das Predigerkloster disloziert wurden.

Damit rückten endlich Pflege und Erziehung der Waisenkinder in den

Mittelpunkt. Bis weit in das vergangene Jahrhundert hinein stand die

Ausgestaltung des Schulwesens im Vordergrund. Erst nach Aufhebung des

Schulinternates im Jahre 1886 verlagerte sich das Hauptgewicht auf die

eigentliche Heimerziehung.
In den Jahren 1929-1931 erfolgte eine umfassende Reorganisation des

Internates, durch die es gelang, den berühmten «Wohnstubengedanken»
Pestalozzis weitgehend zu verwirklichen. Die Gruppenwohnungen mit
ihrem familiären Charakter ersetzten nun den großen Aufenthaltsraum, die

unpersönlichen Schlafzimmer mit ihren gegen 30 Betten und zum Teil auch

den großen Speisesaal. Ein Erzieher hatte jetzt nicht mehr bis an die

30 Kinder, sondern nur noch ungefähr 15-20 zu betreuen. In konsequenter

Weiterentwicklung der damaligen Intentionen wurde die Zahl der in einer

Gruppe lebenden Kinder weiterhin reduziert, so daß heute eine Gruppenfamilie

im Durchschnitt etwa 10 Kinder hat, womit eine individuelle und

differenzierte Behandlung jedes Kindes weitgehend sichergestellt ist.

Das Bürgerliche Waisenhaus im Jahre 1969
9

Die eingehende Beschäftigung mit den historischen Gegebenheiten

läßt es zweckmäßig erscheinen, den heutigen Strukturstatus unseres Waisenhauses

in aller Kürze darzustellen.

1. Aufgabe

Nach dem Zweckartikel der Statuten hat das Bürgerliche Waisenhaus die

Aufgabe, «alle Bürgerkinder, welche beide Eltern oder einen Elternteil

verloren haben oder deren Eltern für ihre Erziehung nicht selbst zu

sorgen im Stande sind, entweder in das Waisenhaus aufzunehmen oder

anderweitig zu versorgen, sobald sie für längere Zeit oder dauernd

fürsorgebedürftig sind».

Diese Aufgabe wird in der Praxis wie folgt gelöst:

Das Waisenhaus beherbergt bis zu 115 normal begabte Kinder im Alter

von 3-20 Jahren beiderlei Konfessionen. Die Kinder stammen zu einem

großen Teil aus geschiedenen Ehen, d.h. aus sozial schwachem, ja häufig

55



krankem Milieu. Folglich sind sie oft in ihrer Entwicklung gestört,
gehemmt, mitunter seelisch stark beeinträchtigt. Dies kann sich in einem

gestörten Verhalten äußern, das bei vielen Gelegenheiten zutage tritt.
Unsere Erziehung setzt sich zum Ziel, die Kinder trotz der zum Teil
ungünstigen Einflüsse und Einwirkungen von Seiten ihrer früheren
Umgebung in christlichem Geiste heranzubilden. Zunächst gilt es, das da und
dort fehlende ethische und soziale Fundament erst zu schaffen oder allenfalls

zu stärken. Darauf zielt unsere Erziehungsarbeit hin. Wir haben die

Pflicht, uns stets zu bemühen, die uns anvertrauten Kinder und Jugendlichen

nach sinnvollen Prinzipien mit allen zur Verfügung stehenden

Mitteln dahin zu bringen, daß sie unter Achtung ihrer Individualität als

widerstandsfähige Glieder der menschlichen Gesellschaft ihr Leben allein

bewältigen können. Soweit es möglich ist, sind wir dabei bestrebt, die
liebevolle Fürsorge gewissenhafter Eltern zu ersetzen. Die jungen
Menschen sollen ihrer Begabung entsprechend geschult und für den
Beruf vorbereitet werden.

2. Organisation

Die Kinder sind eingeteilt in 12 Gruppen zu je 8-12 Kindern. Alle Gruppen
sind altersmäßig gemischt, zum Teil auch geschlechtlich. Jede Gruppe
wird von einer Erzieherin, die Gruppe der Lehrlinge von einem Erzieher
geleitet. Der Erzieherin ist eine Praktikantin (resp. ein Praktikant)
beigegeben.

Die Gruppen sind sozusagen autark, ausgenommen natürlich Administration

und Küche, welche beide aus Gründen der Rationalität und der
Übersicht zentral geführt werden. In ihrer Gruppenwohnung leben die
Kinder, ähnlich einer Familie, in einer kleinen Gemeinschaft zusammen.
Das Appartement umfaßt folgende Räume: Wohnstuben, Schlafzimmer,
Waschräume, Toiletten. Frühstück und Nachtessen nehmen alle Gruppen
in ihrer Familienwohnung ein, während sich die Kinder von 6 Gruppen
zum Mittagessen im Speisesaal zusammenfinden. Die Tabelle auf der
nächsten Seite liefert weitere Details über die einzelnen Familiengruppen.

3. Die Aktivitäten der Kinder undJugendlichen

Die Kinder besuchen die öffentlichen Schulen. In der schulfreien Zeit
erledigen sie ihre Aufgaben in der Gruppe, wie dies unter normalen
Bedingungen in der Familie erfolgt. Daneben haben sie in der Gruppenwohnung

gewisse «Ämtli» auszuführen, d.h. Alltagsarbeiten. Der generelle

Unterhalt ist Sache der technischen Unterstützungsbetriebe wie

56



Gruppenname Alters¬
jahre der
Kinder

Geschlecht
der Kinder

Schule bzw.
Arbeitsstelle

Wohnung

Lehrtöchter16-20 Töchter Lehrstellen besonderes Haus,
heim auswärts Grenzacherstr. 109
Flamme 16-21 Burschen Lehrstellen modernes Gebäude

auswärts Baujahr 1961

Excelsior 12-15 Knaben RS, SS, modernes Gebäude
AGS-Vorlehre Baujahr 1961

Musica 4-16 Mädchen u. KG, PS, Westtrakt mod.
Knaben Rud. Steiner SS umgebaut 1965

Cantate 6-15 Mädchen u. PS Rud. Steiner, Westtrakt mod.
Knaben SS, BK umgebaut 1965

Kartause 4-14 Mädchen u. KG, HS, BK, Westtrakt ehem.
Knaben PS, RS Laienkirche,

renov. bed. Räume
Felicitas II-16 Mädchen ausw. Lehrstelle, Osttrakt, renov.

MOS, RG, SS, bed. Wohnung
BK, RS

Jubilate 8-16 Mädchen RS, SS, PS, Osttrakt, renov.
EK, FA bed. Wohnung

Basilisk 7-D Mädchen u. RG, WK, RS, ehem. Krankenzim.
Knaben SS, PS Waschhausgebäude

Sunneschyn 5-16 Knaben KG, SOWK «Kinderhaus»
ioojähriger Bau

Schwälbli 4- 9 Mädchen u. KG, BK, PS «Kinderhaus»
Knaben 100jähriger Bau

Reseda 4-12 Mädchen u. KG, HS, BK, «Kinderhaus»
Knaben PS ioojähriger Bau

Legende:
AGS Allgemeine Gewerbeschule
BFS Berufs- und Frauenfachschule
SOWK Sonderwerkklasse
RG Realgymnasium
MG Mädchengymnasium
RS Realschule
MOS Mädchenoberschule

KHS Kantonale Handelsschule
SS Sekundärschule
PS Primarschule
HS Hilfsschule
BK Beobachtungsklasse
KG Kindergarten
EK Einführungsklasse

Wäscherei, Glätterei, Reinigung, Schreinerei. Ein großer Teil des Frei-

zeitprogrammes vollzieht sich innerhalb der Gruppe durch Spielen und

Basteln, Spaziergänge usw. Darüber hinaus haben unsere Kinder und

Jugendlichen vielfältige Möglichkeiten, in freien Gruppen in unseren
Bastelwerkstätten und auf der Spielmatte ihre Freizeit sinnvoll zu ver-

57



bringen. Sie dürfen sich auch außerhalb des Hauses, z.B. in Musik, im

Trommeln oder bei den Pfadfindern betätigen. Das Haus organisiert überdies

gemeinsame Veranstaltungen, wie Feiern, Filmvorführungen, Konzerte

usw. im Kartäusersaal oder in anderen geeigneten Räumlichkeiten,

zum Teil auch Ausflüge.
Der religiösen Unterrichtung schenken wir ernste Beachtung ; so besuchen

die kleinen Kinder die Sonntagsschule im Hause, die größeren reformierten

Kinder die Kinderlehre der Theodorsgemeinde am Sonntagmorgen,

die in unserer Waisenhauskirche stattfindet. Die katholischen Kinder

gehen in die Clarakirche. Ebenso gehen die großen Kinder in den Gottesdienst

der St. Theodors- resp. Clarakirche.

Die größeren, vertrauenswürdigen Kinder bekommen von Fall zu Fall die

Erlaubnis, Konzerte, Theateraufführungen usw., meist unter Führung der

Erzieherin oder Praktikantin, zu besuchen. Lehrlinge und Lehrtöchter
haben mit Bewilligung ihrer Gruppenleitung einmal Ausgang bis

22.00 Uhr und am Samstag bis 24.00 Uhr.
Unsere Kinder und Jugendlichen können überdies jeden Sonntag ihre

Angehörigen besuchen. Dies bringt selbstverständlich viele Probleme mit
sich. Die Spannungen, unter denen die Kinder jeweils zu leiden haben, die

Unruhe, ja manchmal sogar Verwirrung, mit der sie Sonntagabend zurückkehren,

stellen für unsere Erzieher eine zusätzliche und nicht immer
einfache Aufgabe dar. Wir betrachten es aber als unsere Pflicht, den Kindern
bei den Auseinandersetzungen mit ihrem Milieu in sinnvoller Weise zu
helfen und sie auch in dieser Hinsicht vernünftig zu führen.
Die Sommerferien verbringen unsere schulpflichtigen Kinder seit jeher
bei geeigneten Familien in verschiedenen Landesgegenden. Nicht selten

entstehen auf diese Weise wertvolle Beziehungen zu den «Ferieneltern».

4. Die wirtschaftlichen Belange

Das Waisenhaus verfügt über einen relativ großen Liegenschaftsbesitz als

Vermögen, kann aber aus diesem keinen Gewinn ziehen. Es kann sich

finanziell nicht selbst tragen. Dies ist einerseits darauf zurückzuführen,
daß die altehrwürdigen Gebäude (da liegen zu unserem Leidwesen ihre

eigentlichen Schattenseiten) hohe Unterhaltskosten verursachen. Andererseits

bedingen die heute geltenden Ansprüche in bezug auf differenzierte
und individuelle Erziehung der Kinder einen qualifizierten und großen
Mitarbeiterstab. So können die Einnahmen heute etwas mehr als zur
Hälfte die ungefähr 2 Millionen Franken Ausgaben decken. Das Defizit
wird jeweils durch den Kanton Basel-Stadt ausgeglichen. In wenigen

58



Jahren kann die Christoph Meriansche Stiftung aus ihrem erhöhten
Ertrag diesen Fehlbetrag übernehmen, so daß die Bürgergemeinde mit
dem Waisenhaus nicht mehr dem Staate zur Last fallen muß. Was die
Gebäudeunterhaltskosten betrifft, ist zu bedenken, daß in unserem
weiträumigen Hause insgesamt 237 Räume und 64 Korridore und
Treppenhäuser zu unterhalten sind.

59



Zusammenstellung wichtiger Daten

1667 «Zucht- und Waisenhaus» im Maria-Magdalenenkloster in den

Steinen
Züchtigung lasterhafter Buben
Arbeitserziehung
Inhaftierung von Sträflingen zum Teil in «bequemlichen Eisen»
Als Arbeitsanstalt betrieben (Bändelfabrikation, Wollspinnerei,
Knopfmacherei, Strickerei, Tuchfabrikation)

1669 Gemäß Beschluß des Rates Verlegung des Zucht- und Waisen¬

hauses in die Kartause
1670 Erster Waisenprediger Leonhard Bartenschlag
1677 Incorporation der Domäne St. Jakob
1679 Einführung des sogenannten Admodiationssystems (Hausvater

und größtenteils auch Insassen leben von den Erträgnissen der

Arbeit)
1754 Trennung von Erwachsenen und Kindern nach fast 1 oojährigen

Streitgesprächen
Neubauten für die Erwachsenen

1776 Neugestaltung insbesondere des Schulwesens
Aufhebung der Admodiation

1806 Verlegung der Gefangenen in die Predigerkirche
1830 Einstellung der fabrikmäßigen Arbeit
1836 Reorganisation des Betriebes (Entlastung des Waisenvaters von

Verwaltungsarbeiten; Erweiterung des Schulunterrichtes)
Verkauf der Domäne St. Jakob zu Franken 300 000 an Christoph
Merian

1837 Beginn der auswärtigen Fürsorge wegen Platzmangels im Hause
1848 Einführung des Bubenturnens im Waisenhause
1850 Entstehung großer «Familienquartiere» nach dem Vorbild des

«Rauhen Hauses» in Hamburg
Gründung einer Hausbibliothek
Erwerb der «Kleinen Kartause» (Sunnehüsli) zu Franken 50 000
dank einer Spende Christoph Merians

1852 Einzug der kleinen Kinder in die Kleine Kartause
1863 Eröffnung des «Pflegehauses für 3 Familiengruppen von kleinen

Kindern»
1869 Einführung des Mädchenturnens
1869-71 Umfassende Renovation und Erweiterung der Gebäulichkeiten
1879 Abbruch der Stallungen
1886 Aufhebung des Schulinternates.

Übergang des Unterstützungswesens für Erwachsene (Eltern von
versorgten Kindern) an das Waisenhaus

1888 Einführung des Namens «Bürgerliche Waisenanstalt»
1890 Erstmalige staatliche Subvention von 20 000 Franken
1900 Bestand der Kinder im Waisenhaus : 87 Knaben und 64 Mädchen,

total 151 Kinder
Auswärts versorgte Kinder: 68 Knaben und 57 Mädchen

60



1929-31 Einführung des Gruppensystems (Familien zu 10-18 Kindern,
getrennt nach Knaben und Mädchen)
Umfassende Renovationen

1930 Wiedereinführung des Namens «Bürgerliches Waisenhaus»
Angüederung des Unterstützungswesens für Erwachsene an das

Bürgerliche Fürsorgeamt
Gesamte Versorgung bürgerlicher Kinder durch das Waisenhaus

1938 Einrichtung der Lehrlingsgruppe «Flamme»
1945 Eröffnung des Beobachtungsheimes «Sunnehüsli»
1951 Errichtung der Aufnahme- und Durchgangsstation «Kartause»

und Einführung der Koedukation
1956 Demission des letzten Waisenhauspfarrers
1957 Gründung der Außenstation Riehen
1960 Provisorische Übernahme des Lehrtöchterheimes
1961 Schließung des Beobachtungsheimes «Sunnehüsli»

Einzug der Lehrlingsgruppe und der Gruppe « Excelsior» in den
Neubau

1962 Gründung und Beginn der «Berufslehre für Heimerziehung»
Definitive Übernahme des Basler Lehrtöchterheimes
Einzug der gemischten Gruppen «Cantate» und «Musica» in den

umgebauten Nordwestflügel
1967 Aufhebung der Außenstation in Riehen
1968 Bildung und Einzug der gemischten Gruppe «Basilisk» in die

ehemalige Fruchtschütte (Krankeli)

61



Verzeichnis der Waisenväter

Amtsantritt

1. 1667 Friedrich Muser (Muoser). Lebensdaten unbekannt. Posa¬

menter. Verheiratet mit Catharina Felix. 1668 seines Amtes
enthoben.

2. 1668 Hans Heinrich Wild (1638-1709). Kamelotweber.
1681 Ratsherr zu Webern.

3. 1681 Coelius Curio (1637-?). Verheiratet 1663 mit Salome Brand.
Trat 1688 von seinem Amt zurück.

4. 1688 Johannes Dietschy. Lebensdaten und Beruf unbekannt.
Trat 1699 von seinem Amt zurück.

5. 1699 Sebastian Socin (1662-1729). Hauptmann in französischen
Diensten. Verheiratet 1686 mit Susanna Millot. 1708 «wegen
Ungebühr» seines Amtes entsetzt.

6. 1708 Marx (Markus) Plenis (?-i7i9). Beruf unbekannt. Ver¬
heiratet mit Maria Magdalena Brenner.

7- I7I9 Jakob Hagenbach (?—1737). 1690-1719 Stubenknecht der
Schlüsselzunft. Verheiratet 1690 mitAnna Catharina Schmid.

8. 1720 Abraham Bauler (1684-1742). Strumpffabrikant. Verheiratet
mit Anna Maria Keller. 1739 wegen zu harter Züchtigung
eines Kindes und anderer Vorfälle seines Amtes enthoben.

9. 1739 Robert Mitz (1697-1751). Strumpffabrikant. Verheiratet
mit Anna Barbara Wibert.

to. 1751 Heinrich Ebert (1716-1782). Strumpffabrikant. Verheiratet
mit Anna Catharina Sixt. Trat 1763 von seinem Amte
zurück.

II* *7^3 Rudolf Ilemminger (1715-1784). Vorher Gerichtsamtmann
von Klein-Basel. Verheiratet 1737 mit Anna Barbara Ritter.
Trat 1775 von seinem Amte zurück.

62



12. 1776 Andreas Faesch (173 5-1792). Sancti Ministerii Candidatus,
Organist zu St. Theodor (neben dem Amt des Waisenvaters).

Verheiratet 1761 mit Susanna David, 1775 mit
Dorothea Müller.

13. 1792 Emanuel Beck (1736-1809). 1757 Schreiber auf Schloß

Farnsburg, später auf Schloß Waldenburg. Verheiratet 1793
mit Dorothea Müller (Witwe seines Amtsvorgängers).

14. 1809 JohannesGysendörfer(i766-i8io).LizenziatbeiderRechte,
Notar, öffentlicher Ankläger. Verheiratet 1791 mit Anna
Margaretha Ottendorf, 1795 mit Sarah Dorothea Wieland,
1798 mit Sarah Heußler.

15. 1810 Theodor Falkeisen (1768-1814). Vorher Kupferstecher.
Verheiratet 1801 mit Catharina Barbara von Brunn.

16. 1814 Daniel Mitz (1771-1822). Notar. Verheiratet 1796 mit
Anna Dorothea Ziegler.

17. 1822 Samuel Riedtmann (1781-1829). Vorher Lehrer in Sissach.

Verheiratet 1800 mit Rosina Margreth Schweitzer.

18. 1830 Johann Heinrich Riedtmann (1790-1867). Posamenter

Verheiratet 1810 mit Charlotte Rebsamen. Bruder von
Nr. 17.

19. 1836 J. R. Lukas Burckhardt (1800-1862). 1824 SMC, 1827-1831

Lehrer am Missionshaus, 1831-1833 Pfarrer in Münchenstein,

1836-1855 Waisenvater, 1855-1862 Rektor der
Töchterschule. Verheiratet 1830 mit Luise Raillard.

20. 1855 Johannes Stückelberger (1816-1878). 1846-1855 Pfarrer in

Oltingen. 1855-1859 Waisenvater, 1859-1878 Helfer zu

St. Peter. Verheiratet 1846 mit Barbara Usteri.

1859 Friedrich Lichtenhahn (1806-1866). 1837-1859 Pfarrer in
Rothenfluh. Verheiratet 1839 mit Maria Elisabeth Stehelin.

63



Amtsantritt

1866 Johann Jakob Schäublin (1822-1901). 1840-1846 Schul¬

lehrer in Riehen und Organist daselbst, 1846-1866
Reallehrer in Basel, 1866 Direktor der Gesellschaft für

Wasserversorgung in Basel, im gleichen Jahr Waisenvater (bis

1898). Verheiratet 1842 mit Ernestine Vögtlin, 1882 mit
Susanna Schmidt. Großer Freund des Gesangs, Verfasser

des bekannten Werks «Lieder für Jung und Alt», das noch

zu seinen Lebzeiten 91 Auflagen erlebte. Rege gemeinnützige

Tätigkeit.

1898 Bernhard Frey (1861-1931). 1882-1893 Lehrer an der Pri¬

marschule, 1893-1898 Lehrer an der Mädchensekundar-
schule. Verheiratet 1887 mit Elise Meyer, 1922 mit Louise
Schindler.

24. 1928 Hugo Bein (1886-1958). Vorher Privatlehrer und Lehrer

an der Knabenprimarschule, verheiratet 1916 mit Luise

Vogt.

25. 1946 Arnold Schneider, geb. 1920. 1946 Mittellehrerdiplom.
Großrat 1953, Verfassungsrat i960, Präsident der Kirchensynode

1960-1963, Regierungsrat 1966, Nationalrat 1967.

Verheiratet 1946 mit Annelies Pfrunder.

26. 1966 Walter Asal, geb. 1920. 1946 Dr. iur., 1949-1952 Amts¬

vormund in Uster, 1952-1957 Amtsvormund in Basel,

r 9 5 7—1966 Vorsteher des Jugendamtes. Verheiratet 1949
mit Gertrud Strub.

64







Historischer Anhang

Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels
«Geschichte der Stadt Basel»,

zusammengestellt von
Andreas Moppert





Kleinbasel

Kleinbasel ist in verfassungsgeschichtlicher Beziehung das Widerspiel zu
Großbasel. An den Ufern des Rheins sind einander gegenüber zwei Städte
gelagert, die gleichen Namen tragen und unter derselben Herrschaft stehen,
aber verschiedene Typen der mittelalterlichen Stadt repräsentieren: die
Römerstadt und die Gründungsstadt.

Kleinbasel erwuchs aus einer Mehrzahl disparater Elemente: Fronhof,
Kirche, Dorf, Neugründung; sein Recht bildete sich aus Grundherrschaft
und Hoheitsrechten. Aber die Anfänge sind nicht mehr zu erkennen.

Von der natürlichen, alten Beschaffenheit dieses Bezirkes ist schon
gesprochen worden. An der Schwelle unserer historischen Zeit sodann
begegnet als Inhaber von Grundherrschaft und Hoheit der Bischof von Basel.
Wir wissen nicht, wann und wie er zu diesen Rechten gekommen ist. Aber
es darf vermutet werden, daß hier so gut wie anderwärts dies Gebiet wilden
Waldes durch den König geschenkt worden sei. Auch an die übrigen
rechtsrheinischen Besitzungen des Hochstifts hat man sich zu erinnern, an den
Wildbann im Mooswald und an die Silbergruben im Breisgau, an die
Kirchen Lörrach, Hauingen, Kandern. Ungewiß ist auch, ob die Kirche vom
Bischof erworben oder durch ihn als Grundherrn erst erbaut wurde. Sie

bildete dann das Zentrum der ganzen Herrschaft, zusammen mit dem
zwischen ihr und dem Rhein gelegenen Herrenhof des Bischofs und dem Dorfe
Niederbasel.

All dies Gebiet lag im Breisgau, dessen alte Grenze hier der Rhein war.
Aber es ist anzunehmen, daß die hoheitlichen, landesherrlichen Rechte, die
der Bischof später in diesem Gebiete übte, ihm schon früh, neben der

Grundherrschaft, zugefallen seien.

Das erste Ereignis, das eine große Änderung in diese Zustände brachte,
war die Vergabung an St. Alban. Zu der Ausstattung, mit der Bischof Bur-
chard dieses Kloster, seine unmittelbar aus der Not und Erschütterung einer
schweren Zeit heraus geschaffene Gründung, begabte, gehörte auch die

Kirche in Niederbasel mit Zubehör. Was die Mönche drüben bei ihrem
Kloster vollbrachten, in Rodung von Wald, Urbarmachung des Bodens,

Regulierung der Wasserläufe, Anlegung von Mühlen und Sägen, wiederholte

sich hier.
Für die Stellung des Klerus in Kleinbasel war von Bedeutung, daß dieses

Herrschaftsgebiet des Basler Bischofs außerhalb seines kirchlichen Amts-
sprengels gelegen war. Der Rhein schied die Diözesen Basel und Konstanz ;

zur letztern gehörte Kleinbasel. Die Vielheit der auf diesem engen Räume

gedrängt nebeneinander geltenden und waltenden Befugnisse wurde hie-

67



durch noch vermehrt, und in der Geschichte der sämtlichen kirchlichen
Institute Kleinbasels begegnet man immer wieder, über alle sonst bestehenden

Rechte hinweg, diesem obersten geistlichen Regimente.
Das Älteste von Kleinbasel war die Kirche St. Theodor, die als Eigenkirche

des Grundherrn, nämlich des Bischofs von Basel, in die Geschichte eintritt.
Ob dieser sie gestiftet oder als schon vorhanden mit dem Lande erworben

hatte, ist unbekannt; er schenkte sie, samt ihrem Zubehör, im elften
Jahrhundert dem Kloster St. Alban. Diese Schenkung, die den Probst von
St. Alban zum Kleinbasler Grundherrn machte, machte ihn auch zum
Kirchenpatron.

Erst das dreizehnte Jahrhundert brachte dann die große Tat des

Rheinbrückenbaus und damit dasjenige Ereignis, das für Kleinbasel schöpferisch

gewesen ist. Unmittelbare Folge dieses Baus war die Gründung einer Stadt

in der Grundherrschaft. Man wird nicht irren, wenn man den Willen dieser

Stadtgründung vor allem beim Bischof sucht. Aber natürlich entsprach sie

auch den Interessen der Mönche von St. Alban. Und jedenfalls verdient
Beachtung, daß der Gründer und Stadtherr nicht zugleich Grundherr war,
sondern die Gründung auf dem Besitz eines andern vollzog.

Die neue Stadt entstand im Anschluß an die Brücke, sollte von dieser und
ihrem Verkehre leben. Bei der Anlage konnte daher auf den gegebenen

Komplex von Kirche und Dorf keine Rücksicht genommen werden,
sondern nur auf den Ort der Brückenausmündung; die Stadt hatte zugleich
die Funktion eines Brückenkopfes zu erfüllen. Für die Aussteckung des

Stadtumfangs maßgebend waren wohl die in den Rhein sich ergießenden
Teiche.

Ein Blick auf den Plan des alten Kleinbasels zeigt, wie einheitlich und
bedacht die Stadt angelegt wurde. Die Rheinbrücke und eine große
Querstraße gaben die Hauptlinien und Richtungen, denen sich die
Nebenstraßen anschlössen. Die große Landstraße, die dem Rheine folgte, lag
wohl tiefer im Lande ; aber die Stadt brachte sie nun durch die große
Querstraße in Verbindung mit der Brücke und fesselte sie und ihren Verkehr
an diese Stelle. Die Form war ein breitgezogenes Viereck.

Dem Gedanken, der die Anlage beherrschte, entsprach auch die Befestigung,

indem die dem Rhein parallel laufende Landseite geschlossen war,
aber landauf und landab, an den beiden Enden der großen Querstraße,
welche die Landstraße aufnahm, Tore errichtet wurden. Die Befestigung
der obern Schmalseite trennte die Stadt vom alten Dorf Niederbasel. Dorf,
Fronhof und Kirche blieben außerhalb der Mauern.

Das Bemerkenswerte am Plan dieser Stadt ist das Fehlen eines eigentlichen

Marktplatzes. Sie enthält nur Straßen.

68



Im großen und ganzen hat Kleinbasel vom dreizehnten bis ins
neunzehnte Jahrhundert dieselbe Ummauerung beibehalten. Mauergürtel aus
verschiedenen Zeiten, wie in Großbasel, finden sich hier nicht; es haben
sich keine Vorstädte gebildet. Eine wesentliche Verschiedenheit zwischen
den ersten Jahrzehnten und der Folgezeit zeigt nur die stromaufwärts
gerichtete Schmalseite. Noch 1277 lag St. Theodor außerhalb der
Stadtmauern. Das alte Dorf war in den Mauerring noch nicht einbezogen.
Vielmehr ging die früheste Mauer der Stadt an dieser Stelle in der Richtung der
heutigen Riehentorstraße zum Rheine, vielleicht gedeckt durch den Teich,
der hier noch in seiner ursprünglichen Richtung lief und erst später die
Ableitung nach Norden erhielt. Es ist nicht mit Bestimmtheit zu sagen,
wann diese Mauer hinausgeschoben, St. Theodor mit Niederbasel in das

Stadtgebiet aufgenommen wurde; in Verbindung damit scheint dann auch
das Riehentor, das bis dahin wohl am Eingang der Rebgasse stand, die
Stelle erhalten zu haben, die es seitdem einnahm. Aber diese Änderung hat
offenbar schon früh stattgefunden. Im vierzehnten Jahrhundert wird die
Kirche als in Kleinbasel liegend bezeichnet, und ein Hinweis kann vielleicht
auch darin erkannt werden, daß schon in den 1290er Jahren die Lokalitäten
am Rheinufer oberhalb St. Theodors zum Stadtbanne gerechnet werden.

Das Konzil von Konstanz war im Jahre 1418 auseinander gegangen,
nachdem es der Welt in Martin V. einen neuen Papst gegeben hatte. Nach
seinen Beschlüssen sollte aber fortan alle fünf oder zehn Jahre eine

allgemeine Kirchenversammlung abgehalten werden zur Beratung kirchlicher
Dinge und insbesondere zur Durchführung einer Reform der Kirche ; dieser

Anordnung konnte auch Papst Martin V. nicht offen entgegentreten. Im
April 1423 fand sich demnach in Pavia ein Konzil zusammen, mußte aber

bald wegen Pestgefahr nach Siena übersiedeln. Hier wurde es, angeblich

wegen schwachen Besuches, schon im Mai 1424 durch den Papst wieder
aufgelöst, jedoch nicht ohne daß die Konzilspräsidenten die Abhaltung einer

neuen Synode beschlossen und als deren Ort Basel bestimmt hatten.

Welche Gründe empfahlen Basel als Konzilsstadt Hierüber erfahren wir
aus der Zeit der ersten Verhandlungen nichts. Denn was Papst Martin 1424
den Baslern selbst ins Gesicht sagte, wenn er als ihre Vorzüge die Integrität
des Glaubens, das reife Urteil, die Würde, die besondere Devotion für
Kirche und Papst pries, waren Redensarten. Bezeichnender sind spätere

Äußerungen aus der Mitte des Konzils selbst.

69



Als geeignet galt Basel zunächst vermöge seiner unvergleichlichen
Verkehrslage. Die nach Burgund und Frankreich, ins Rheinland und an die

Nordsee, nach Schwaben und Österreich führenden Straßen trafen hier mit
der Straße zum Gotthardpasse zusammen; die Straße nach dem Rhonetal
und ins mittägliche Frankreich ging nahe vorbei. Und mit diesem System

größter Verkehrswege war in unmittelbarer Weise eine mächtige Wasserstraße

kombiniert, die von Osten her und nach Norden weiter führte und

sogar, wie das Konzil bei den Verhandlungen mit den Byzantinern zu
rühmen wagte, eine Zufahrt von Süden her, vom Mittelmeer durch die
Rhone möglich machte, so daß alte Herren sozusagen im Bette liegend von
Konstantinopel bis an die Basler Schifflände fahren könnten. Nur eine in
idealerer Weise gefaßte Bezeichnung für die geographisch wichtige und
vorteilhafte Situation Basels war es, wenn die Stadt wiederholt das Zentrum
der Christenheit genannt wurde: der Ungar habe vor dem Spanier, der
Gethe vor dem Siculer nichts voraus, wenn er nach Basel gehen wolle;
nirgends so leicht wie hier könne die ganze Kirche versammelt werden.

Von nicht geringerer Bedeutung war aber, daß Basel auch an einer Grenze
lag; auf einer Stelle, die einst zu Gallien, jetzt aber zu Germanien gerechnet
wurde, daß es der welschen Kirchenprovinz Besançon angehörte und doch
zur gleichen Zeit deutsch war. Diese Konstellation ist für die ganze Kultur
Basels unerschöpflich wirksam gewesen. Sie war es auch, die jetzt, da der
Konzilsort gefunden werden mußte und die Frage deutschen oder
französischen Einflusses eine der Hauptfrage war, die Eignung Basels als eine
außergewöhnliche und einzigartige erscheinen ließ.

Endlich mögen die Einzelheiten, die z.B. 1437 in der Instruktion an die
Konzilsgesandtschaft zum Lobe Basels aufgezählt werden, auch hier
Erwähnung finden: die Stadt ist schön gebaut und besitzt zahlreiche passende
Räume für große wie kleine Versammlungen; die Bevölkerung ist ruhig
und friedlich; es wird Recht geübt; an Lebensmitteln ist Uberfluß; bei allen
Fürsten der Erde ist die Stadt beliebt.

Was in solcher Art für Basel sprach, hatte durch manchen bei Anlaß der
Konstanzer Synode wahrgenommen werden können, und die Absicht, für
die nächste Versammlung Basel zu wählen, war schon in Pavia erwogen
worden. Wir finden im Mai 1423 eine päpstliche Gesandtschaft in Basel,
die kaum von andern Dingen zu reden hatte. In Siena sodann kam es zum
Beschluß; am 10.April 1424 erging von Rom aus die förmliche Ankündigung

durch den Papst. Er teilte «den Prokonsuln und der Gemeinde»
Basels mit, daß ihre Stadt zum Ort des nächsten Konzils bestimmt worden
sei. Als ergebene Söhne der Kirche mögen sie nun ihr Bestes tun, damit sich
die Wahl als gut erweise.

7°



Als Termin für dieses nächste Konzil war in Siena das Jahr 1431

festgesetzt worden. Die Zeit begann, während deren die beiden Pole der kirchlichen

Welt Rom und Basel hießen.

Wie stellte sich Basel seinen Gästen dar

Auffallend und beschwerlich war den Südländern vor allem das Klima
der Konzilsstadt; die Kälte und die Schneemassen des Winters werden von
ihnen mit unverhülltem Abscheu erwähnt. Das Konzil konnte allerdings

gleich zu Beginn einen Basler Winter kennen lernen, als schon im November

1431 eine so furchtbare Kälte eintrat und bis Lichtmeß 1432 anhielt, daß

auf dem offenen Lande Menschen und Tiere erfroren und in der Stadt der

Rhein vom Eise geschlossen wurde. Dafür erschien der Sommer als zu

kurz; und wenn auch Wein und Getreide in Fülle wuchs, so entschädigten

unter den Früchten die überreichlich gedeihenden Äpfel nicht für den Mangel

von Feigen und Kastanien. Auch das häufige Regnen war unwillkommen.

Für das damalige Aussehen der Stadt waren in der Hauptsache zwei

Katastrophen maßgebend gewesen: das Erdbeben von 1356 und der große

Brand von 1417. Der letztere hatte die Behörde zum Erlaß strenger
Bauvorschriften, zu einer methodischen Regelung des Bauwesens veranlaßt,

die nun nicht nur den Neubauten in den vom Feuer verheerten Straßen,

sondern allen Quartieren zugute kam. Die hölzerne Stadt wurde allmählich

zu einer steinernen. So konnte es kommen, daß dem Enea Silvio Basel in
einem Zuge gebaut zu sein schien, durchweg neu, nirgends durch Alter
oder Hinfälligkeit entstellt. Womit er die ihm auffallende Wahrnehmung

verband, daß in ihr auch keinerlei Spuren oder Baureste des römischen

Altertums zu sehen waren. Ähnlich wurde sie auch durch andre gepriesen.

«La noble çibdat», «une ville puissante et plantureuse» wird sie genannt,

«königlich», «überaus schön und prächtig». Das saubere und stattliche

Aussehen, die Lage, die Größe, dann das Behagen des Lebens, die Ordnung,
der Reichtum ihrer Bewohner, - alles machte den besten Eindruck, und die

Vorstellung von ihr steigerte sich jetzt noch dadurch, daß sie viel mehr als

bisher in aller Welt bekannt wurde, daß ihr Name in jedem Munde war.

Das schöne Epitheton der Renaissance «inclyta Basilea» ist ihr in diesen

Jahren des Konzils gegeben worden; wir vernehmen es von Enea Silvio

wie Niccolo Piccinino.
Dem mächtigsten Element im Basler Stadtbilde, dem Rheine, widmen

die Schilderer die erste Erwähnung. Für Enea Silvio ist der Rhein

überhaupt der edelste der Flüsse. Wie er noch in späten Jahren davon spricht,

daß in den vom Rhein durchströmten Gegenden die Blüte Deutschlands

zu sehen sei, so macht er ihn auch jetzt, da er doch nur von Basel reden will,

zum Gegenstand der eingehendsten Betrachtung; er begleitet seinen Lauf

71



von den Quellen an, und von Schönheit erfüllt, mit merkwürdig sicherm
und freiem Gefühl für das Charakteristische der Landschaft gegeben ist das

Bild, das er vom Rheinland unterhalb Main2 entwirft. Was insbesondere

am Basler Rheine den Fremden allen, nicht nur dem an die Lagunen
gewöhnten Gatari, auffiel, war die Verbindung von Größe mit wilder
Strömung. Der Fluß war mächtig genug für einen Weltverkehr, aber so reißend,
daß keine Schiffahrt aufwärts möglich war.

Nun aber die Stadt selbst. Sie ist durch den Strom in zwei Städte zerlegt,
deren kleinere an den fruchtbaren Breisgau grenzt, völlig in der Ebene Hegt,

von vielen Bächen durchströmt und rein gehalten, auch leidüch schmuck
gebaut ist. Glänzender und großartiger stellt sich Großbasel dar, reich an
schönen Gebäuden, zu Seiten eines Wildbaches, der allen Unrat fortführt,
über zwei Höhen gelagert; mit wunderbarem Geschick sind hier die
Unterschiede von Hügel und Tiefe ausgeghchen.

Die Straßen sind auch für itahenische Begriffe nicht zu breit, dabei weder
durch die häufigen Regengüsse ausgewaschen, noch durch die Wagenräder
verdorben. Gerühmt wird ihr stattKcher Steinbelag.

Auch die Plätze werden gerühmt, die teils für die Märkte dienen, teils
mit Grasflächen und Baumschatten die herrlichste Gelegenheit zu Erholung,
Tanz, Spiel, Wettkampf, Zureiten der Pferde bieten. Turniere werden auf
dem Platze beim Münster abgehalten.

Auf diesen Plätzen stehen schöne Brunnen; derjenige des Fischmarkts
ist mit den Bildern der Madonna und zweier Heiligen geschmückt. Auch
in allen Gassen und in vielen Häusern findet man Brunnen; allenthalben
rauscht und sprudelt das klare süße Wasser; selbst das brunnenreiche Viterbo
kennt nicht solche Fülle.

Bei der Schilderung der Häuser weiß der Venezianer nur von den Kaufläden

zu reden. Enea Silvio dagegen trägt alle die Reize zusammen, die er
an den Wohnungen der Bürger entdeckt: den buntschillernden Glanz der in
farbigen Ziegeln gedeckten Dächer, die strahlendweißen, meist mit Malerei
gezierten Fassaden, die Lust der Gärten und Brunnen, im Innern sodann
die warmen Stuben, wo wunderhcherweise auch der Fußboden, neben
Decke und Wänden, mit Holz belegt ist, die Fenster mit Glas geschlossen
sind, Teppiche hängen, Singvögel lärmen. Das Ganze, bis zu den Störchen,
die auf dem First des Daches nisten, das Bild einer wenn auch kleinen und
engen, doch sicher begründeten Behaglichkeit. Das Rathaus, das Zeughaus,
das Gesellschaftshaus zur Mücke und die Zunfthäuser werden nur kurz
erwähnt. Etwas mehr Worte schenken die Schilderer den Kirchen. FreiHch
vermissen sie hier die edle HerrHchkeit des Marmors, den Schmuck der
Altäre und Priestergewänder, den Reichtum an Bildwerk, Zierraten, Ge-

72



mälden, den die Kirchen der Heimat bergen. Hier ist alles viel schlichter.
Dafür finden sich Eigentümlichkeiten wie die Totenschilde der
Adelsgeschlechter und namentlich die gleich Zellen in die Mitte der Kirche
hineingebauten Betstühle, in denen die Frauen mit ihren Mägden eingeschlossen
dem Gottesdienste beiwohnen, und die je nach der Vornehmheit der
Besitzer höher oder niedriger sind. Hervorgehoben werden der prächtige
Aufsatz des Hochaltars im Münster mit der in Stein gehauenen Darstellung
des Gekreuzigten und der Apostel, die Münsterorgel, Glocken und
Uhrwerk in den Münstertürmen. Die Augustinerkirche ist sehr schön; die
Barfüßerkirche imponiert durch ihre Größe; die Martinskirche trägt das

Ratsgeläute; in der Peterskirche sind die steinerne Altartafel und die Orgel
zu rühmen. Alle diese Kirchen sind reich an Heiltum; der vom heimatlichen
Reliquiensinn erfüllte Gatari ergeht sich bei Aufzählung dieser Schätze in
einer ungewohnten breiten Ausführlichkeit.

Auch die Befestigungen werden erwähnt. Der innere Mauerring, dessen
Graben mit alten Steinen von Judengräbern eingefaßt ist, scheint der
stärkere zu sein; die äußere Ummauerung würde einer harten Belagerung
kaum widerstehen können.

Draußen aber, rings um die Stadt zwischen Hügeln und dunkeln Wäldern,
zieht sich die Ebene, zum Teil reich bebaut mit Gärten, Rebgeländen,
Wiesen, Saatfeldern, zum Teil Weideland und Wildnis. Noch sah man hier
alle die Hecken und Gartenhäuslein sich erheben, die nach wenigen Jahren
schon, bei der Armagnakengefahr, geopfert werden mußten. Hier prangten
auch in den sonnigeren Lagen die Safranfelder, für Spanier und Italiener
eine schöne Erinnerung an die Heimat.

Diese Stadt, inmitten der Weite ein scharf abgegrenzter Häuserhaufen,
viel kleiner als heute, war nun der Ort einer seitdem nie mehr in solchem
Maße gewesenen Verkehrssteigerung. Das Zusammenströmen dieser Menschen

aus allen Teilen der Welt, ihr fremdartiges Treiben, ihre Behandlung
der höchsten Fragen, alles dies auf dem einen kleinen Punkte, gibt ein Bild
von ergreifender Art. Der Kontrast zwischen dem normalen städtischen

Leben, das diese Räume sich geschaffen hatte und erfüllte, und dem jetzt
sich hier zusammendrängenden neuen, völlig internationalen Leben ist nicht
groß genug zu denken.

Denn dieses Konzil war eine Versammlung, die ihresgleichen nicht hatte.
Sie stand unter der erhabenen Idee unmittelbarer Leitung durch den Heiligen
Geist. Und wie groß und kühn lautete nicht ihr Programm: die Häresie

auszurotten, die Sitten des kirchlichen Standes zu erneuern, dem christlichen
Volke wieder den Frieden zu geben. Ein Konzil war in der Tat dazu angetan,
«die ganze Kirche zu erschüttern».

73



Die Geschäfte und Pflichten, die nun dem Rat erwuchsen, waren meist

neuer Art, und an Hemmungen wird es wenigstens zu Beginn nicht gefehlt

haben. Das Ganze war eine Sache schwerer Verantwortung und überdies

eine außerordentliche Belastung der städtischen Finanzen. Hiezu kam das

Unzählbare, wodurch auch der Einzelne in Anspruch genommen wurde.

Aber die Stadt war seit 1424 von dem Plane des Konzils verständigt und

konnte sich vorbereiten. Sie konnte insbesondere in Konstanz alle nötige

Information holen; daß sie dies tat, zeigt die im Konzilienbuch des Rates

eingetragene Darlegung über den Betrieb jenes Konzils.

Den Obliegenheiten gegenüber standen die gewaltigen Vorteile
wirtschaftlicher Natur, die der Stadt aus der Anwesenheit des Konzils erwuchsen

und an die man in Basel natürlich sofort, und vielleicht mit Ü ber-

schätzung, dachte, sowie die zur Zeit gar nicht zu ermessenden geistigen

Einwirkungen. Abgesehen von dem einzigartigen gegenwärtigen Ruhme:

das Konzil trug den Namen Basel in alle Welt.
Dieser ganze Apparat einer ausgedehnten und eigenartigen

Geschäftsbesorgung war für die Basler Bevölkerung ein Gegenstand nicht geringen

Erstaunens, wenn sie sich des einförmigen Lebens erinnerte, das sonst in

diesen Klöstern waltete. Jetzt war hier ein unaufhörliches Kommen und

Gehen von Fremden, ein Reden und oft Schreien in allen Zungen. Die

Portale der Kirchen wurden nie leer von Anschlägen, in denen Sitzungen

angesagt wurden, sowie von Zitationen und Moratorien; bei Plakaten

letzterer Art standen oft Bewaffnete, durch die zitierende Partei zur
Bewachung des Anschlags aufgestellt.

Auch der Gang der Versammlungen selbst bot des Verwunderlichen und

Ungewohnten die Fülle. Ein einzigartiges Schauspiel schon dieses Debattieren

beinahe zwei Jahrzehnte lang, ohne Aufhören, in Kommissionen,

Deputationen, Generalkongregationen, Sessionen. Auch abgesehen von
Ungeheuerlichkeiten, wie die Reden in der Diskussion mit den Böhmen

waren - Palomars Rede dauerte drei Tage, die Replik des Johann Rokyzan
vier Tage, und Johann von Ragusa setzte seine Widerlegung durch acht

Tage hindurch fort -, war diese alle Sitzungen erfüllende Weitschweifigkeit,
diese Freude am Wort, an der Theorie etwas Erstaunliches.

Der Gegensatz hiezu dann in denselben Versammlungen der wilderregte
Streit. Die Zwietracht der Nationen vor allem trat zu Tage in den endlosen

Rang- und Sitzstreitigkeiten zwischen Engländern und Franzosen, Burgund
und Bretagne, Burgund und Deutschland. Diese Händel waren es, die das

Weihnachtsfest 1433 störten, ohne Rücksicht auf die Anwesenheit des

Kaisers, die am Palmsonntag 1435 die Prozession unmöglich machten; als

im November 1435, wieder um eines Rangstreites willen, zwei spanische

74



Bischöfe einen englischen Prälaten im Münster von seinem Stuhle warfen,
kam es zwischen den Anhängern und Dienern der Streitenden zu einer
Prügelei; der skandalöse Vorfall hatte zur Folge, daß drei Tage in allen
Kirchen Basels Interdikt war.

Die Ergänzung zu diesem Bilde, das die Versammlungen boten, waren
die zahlreichen Schauspiele und Veranstaltungen, die immerfort die
Geschäfte des Konzils begleiteten und unterbrachen, und durch die ein eigentlich

festliches Element zu dem sonst schon vorhandenen Reichtum des
Konzilslebens hinzutrat. Es waren Akte und Zeremonien aller Art, die sich
im buntesten Wechsel ablösten; ihre Begleitung, das Glockengeläute,
scheint unausgesetzt feierlichen Klanges über der Konzilsstadt zu schweben.
Das Schauspiel war schon bisher ein mächtiges gewesen, jetzt wurde es noch
umfassender. Zahlreiche neue Beziehungen und Erscheinungen traten zu
der Fülle, die schon da war. Neben der Welt der Kirche tat sich die Welt
des Reiches auf.

Das Wichtigste in dieser Beziehung war, daß Sigmund in Basel den
Reichstag um sich versammelte. Am 25.Oktober hatte er ihn auf den

30. November einberufen; da nur Wenige dem Rufe folgten, erging am
8.Dezember eine neue Ladung auf 6. Januar 1434, und zu diesem Termin
trafen Fürsten, Räte und Städteboten in großer Zahl hier ein.

Auf die Arbeiten dieses Reichstages, die hauptsächlich den Husitenange-
legenheiten und dem schwäbischen Landfrieden galten, ist hier nicht
einzugehen. Sie waren umfassend genug; aber neben ihnen nahmen noch
andere Dinge den Kaiser in Anspruch. Mit dem Konzil hatte er zu
verhandeln über die Frage der Präsidentschaft, über Rangstreitigkeiten, über
die Übergriffe des Konzils in den Bereich staatlicher Gewalt u.a.m. Fliezu
kam eine gehäufte Menge sonstiger Geschäfte aller Art, weltlicher und
geistlicher, politischer und administrativer, die Erledigung finden sollten.
Vergegenwärtigen wir uns den Umfang und den steten Wechsel dieser Verrichtungen,

dazu die alles erfüllende Persönlichkeit Sigmunds selbst, so erhalten
wir in der Tat das Bild einer erstaunlich bewegten Zeit. Im Johanniter-
hause und zu Predigern und wo sonst sich der Kaiser in Geschäften betreten
ließ, ging es unruhig zu, und dabei klagten viele, daß sie zu keinem Ziele
kämen. «Wer hie zu Basel nit sin muß und nit fast ernstlich hie zu tun hat,
der bleibe im Frieden daheim» schrieb der Frankfurter Gesandte nach Hause.

Neben die Geschäfte traten große und kleine Szenen und Zeremonien
in Fülle. Auch an diesen wird offenbar, wie sehr sich der Schauplatz
erweitert hatte.

Die Anwesenheit des Kaisers in den Konzilsdeputationen wurde freilich
außen kaum bemerklich; um so mehr sein feierliches Thronen in den all-

75



gemeinen Versammlungen im Münster, wo er Krone und kaiserliches

Gewand trug, Reichsapfel, Szepter und Schwert von seinen Fürsten neben

ihm gehalten wurde. So insbesondere in der Session vom 26. April 1434)

in der die Zulassung der päpstlichen Präsidenten verkündet und damit auch

der letzte Streit zwischen Papst und Konzil beglichen wurde. Es war dies

die glänzendste aller Sessionen; hundertfünf Mitren tragende Prälaten,

darunter elf Kardinäle und drei Patriarchen, waren neben einigen Hundert

sonstigen Konzilsvätern, Fürsten und Herren in ihr anwesend.

Jetzt sah man auch am Weihnachtstage, früh um ein Uhr, den Kaiser

vor dem Altar des Münsters stehen, das blanke Schwert in der Hand, und

den Gesang des Weihnachtsevangeliums anstimmen; ebenso eindrücklich

war der Anblick, da er am Gründonnerstag 1434 bei den Johannitern
öffentlich kommunizierte; «Gott gebe, das im und aller kristenheit nütze

sie», meinte einer der Anwesenden.
Den fröhlichen Sigmund hinwiederum, den Freund der Frauen und der

Feste, finden wir bei den Turnieren, die Ende Dezember 1433 und in der

Fastnacht 1434 auf dem Münsterplatz abgehalten wurden; an sie schloß

sich gewöhnlich Bankett und Ball im Hause zur Mücke; da sah man die

schönen Frauen Basels, die einen mit weiten goldenen Halsketten oder mit
Perlenschnüren geschmückt, die andern in goldgezierten Hauben, deren

lange Zacken bis auf die Brust herabreichten. Die Herren waren gekleidet
in Goldtuch und Seide und trugen an den Gürteln Glöcklein, die beim

Tanze so laut klangen, daß man daneben die Instrumente kaum hörte.

«Und immer war der Kaiser dabei.»
Weiterhin die Zeremonien voll kaiserlicher Würde, wie die Belehnungen

des Markgrafen von Baden und des Herzogs René von Anjou, auf einer

Estrade vor dem Münster, oder die ebenda vollzogene Investitur des

Bischofs von Bamberg. Natürlich schlug der Kaiser in Basel auch Ritter:
den Venezianer Gesandten Giovanni Francesco Capodilista am 5. Februar
unmittelbar nach der Session, in der die Adhärenz Eugens verkündet worden

war; bei andern Anlässen «den Hofmeister von Bern, den Stüssi von Zürich
und ander vil buren, das dem adel nit wol geviel».

Die Gesandtschaft Sultan Murads, die dieser, nachdem er in Ungarn
eingebrochen, zur Wiederherstellung des Friedens an Sigmund abgeordnet
hatte und die vor ihm in Basel erschien, war jedenfalls das ungewöhnlichste
dieser Schauspiele; sie überbrachten dem Kaiser als Geschenke zwölf Pferde

von schönster grauer Farbe, zwölf goldgewirkte Tücher, zwölf
Wurfmaschinen, zwölf reichgekleidete Jünglinge, zwölf silberne Krüge usw.

Für uns von Wichtigkeit ist die Wirkung aller dieser Dinge auf die Stadt.
Es handelte sich um Vorgänge, die für den einzelnen Bürger wie für die

76



Gesamtheit und die Behörden unvergeßbar sein mußten, abgesehen von
der großen Arbeit und den sehr erheblichen Kosten, die sie verursachten.

Wie das Konzil in seiner Gesamtheit denkwürdig ist, so hat die persönliche

Anwesenheit, das Zusammentreffen zahlreicher bedeutender Männer
an diesem einen Orte einzigartigen Reiz. Wir müssen darauf verzichten, die

lange Reihe dieser Namen hier zu geben, und nennen aus ihr nur den in
Basel bekanntesten, Enea Silvio Piccolomini.

Er kam am 15. April 143 2 nach Basel, im Gefolge des Kardinals Capranica.
Zum Schreiber des Konzils ernannt, begleitete er im Oktober 1432 den
Bischof Nikodemus von Freising zum Frankfurter Kurfürstentag, kehrte

von diesem bald wieder nach Basel zurück und blieb hier, bis er im
September 1433 mit dem Bischof Bartholomäus von Novara die Stadt verließ.

Abgesehen von der raschen Durchreise im Juni 1435, auf dem Wege zum
Kongreß in Arras, betrat er Basel erst wieder im Frühjahr 1436 und blieb

nun hier, mit Ausnahme einer Reise nach Wien im Sommer 1438; im
November 1442 verließ er Basel und das Konzil endgültig, um in die Dienste

König Friedrichs zu treten.
Beim Konzil arbeitete Enea als Skriptor, dann als Abbreviator; er gehörte

der deputatio fidei an und war Mitglied des Zwölferausschusses. Aeneas von
Siena ist der Name, mit dem er in den Akten genannt wird.

Dies seine amtliche Stellung. Daneben finden wir ihn mitten im muntern
und ausgelassenen Treiben des Schreibervolkes, keinen Genuß meidend,

Haupt eines Freundeskreises, der ihm Basel zu Athen machte, den er als seine

Akademie pries. Nicolaus Amidanus, Pivani, Pietro da Noceto, Julianus
Romanus waren diese Genossen, die meisten gleich ihm Sekretäre; auch

Ludovicus Pontanus trat ihm nahe ; neben diesen Italienern erscheinen auch

Deutsche, ein Johann Steinhof und ein Arnold, in der Gesellschaft. Zuerst

in diesem Zirkel glänzten Geist und Kunst des Enea, wurde seine Poesie,

seine Beredsamkeit, der elegante Reiz seines Lateins bewundert. Hier in
Basel begegnen wir den Anfängen der Wirkungen, die sich dann gewaltig

steigerten, und kraft deren er als Apostel des Humanismus in Deutschland

gilt.
Die Ergänzung hiezu war sein Studium des ihn umgebenden Landes und

Volkes. Er scheint in Basel deutsch gelernt zu haben; hier und auf den

Reisen dieser Jahre gewann er eine Vorstellung des Landes und ein Bild
der Landschaft, ging er den Stämmen, der Verschiedenheit ihrer Dialekte

nach. In diesen Studien und Beobachtungen, in der Rechenschaft, die er

sich selbst darüber ablegte, erwuchs ihm die Anschauung von Deutschland,

die dann so oft in seinen späteren Werken durchbricht. Aber nicht deutsches

Wesen allein wollte er kennen lernen. Als der Camaldulenser Hieronymus,

77



der Bekehrer der Litauer zum Christentum, in Basel sich aufhielt, suchte

ihn Enea in seiner Zelle bei den Karthäusern auf, um genauen Bericht
über jenes Land und Volk zu erhalten; die Bekanntschaft mit einigen
Franzosen, an die er beim Konzil geraten, veranlaßte ihn, sich die Geschichte
der Franken anzusehen. Mit uneingeschränktem Interesse nahm er jede

neue Erscheinung auf, und sein künstlerisches Bedürfnis Heß die Beobachtung

sofort zur Darstellung werden. In dieser Weise ist er auch dazu

gelangt, die Konzilsstadt Basel selbst zu schildern. Zu zweien Malen, 1433
und 1438, und diese beiden Beschreibungen gehören zu den schätzbarsten

Quellen unsrer Geschichte. Hier liegt ihre Bedeutung darin, daß sie die

persönlichen Beziehungen des Enea zum Konzilsort und dessen Bewohnern

vergegenwärtigen. Hinter der Schilderung so vieler Einzelheiten steht sichtbar

der Verkehr des Autors mit den Menschen, und daß einige tadelnde

Bemerkungen über Basler Eigentümlichkeiten, die Enea in der ersten
Beschreibung anbrachte, ihm in der Bürgerschaft übel vermerkt wurden, ja
seinen Weggang nötig machten, scheint aus einer Stelle des spätem Werkchens

sich zu ergeben.
Wir würden gerne mehreres von solchen persönlichen Berührungen

erfahren. Aber die Zeugnisse sind selten. So ist auf die Beziehungen des

Johann von Ragusa zu den Predigern zu verweisen. Namentlich aber kommt
die Karthause in Betracht.

Dieses abseits hegende, vom Lärm des Konzils nicht berührte Kloster
eignete sich in hohem Grade dazu, Einzelnen einen Verkehr höherer Art zu
ermöglichen. Die Karthause war zu jener Zeit das jüngste, zugleich das

innerlich vornehmste Kloster in Basel. Sein Prior, Albert Bur von Utrecht,
vertrat die Gemeinschaft in vorzüglicher Weise. Die Gebäulichkeiten waren
noch unfertig und boten die mannigfaltigste Gelegenheit zur Munifizenz.

Man hat den Eindruck, daß einzelne Konzilsherren sich wie verpflichtet
fühlten, an der gastlichen Konzilsstadt Vergeltung zu üben, und dies am
schönsten hier in der Karthause tun zu können glaubten. Wir finden eine
so eifrige Betätigung dieser Art, daß später in der Erinnerung der Mönche
die Jahre des Konzils als eine glänzende, unvergleichliche Zeit lebten.

Als Kardinal Cesarini im Februar 1435 mit der Entwerfung umfassender
Reformvorschläge beschäftigt war, suchte er für diese Arbeit die Stille der
Karthause auf. Der Kardinal Otto von Katalonien verfaßte für die
Karthäuser einen Mondkalender und erklärte seinen Gebrauch dem ganzen
Konvente. Alljährlich am Gründonnerstag fand sich Bischof Aymo von
Grenoble drüben ein und wusch den Brüdern die Füße. In so ansprechender
Weise tritt uns dieser Verkehr entgegen; seine äußern Dokumente waren
die reichen Leistunger für Bau und Ausstattung des Klosters. An der Sakri-

78



stei, den Kreuzgängen, einzelnen Zellen, an Altardecken, Bildern, Kandelabern,

Büchern haftete das Gedächtnis dieser Benefaktoren, der Kardinäle
Cervantes, von Arles, Albergati, von St.Eustach, der Bischöfe von
Worcester, von Vieh usw. Das Schönste waren die Glasgemälde in den
Kreuzgängen; durch eine Scheibe sich hier ein Denkmal zu sichern, scheint unter
den Prälaten zum guten Ton gehört zu haben, und es entstanden jene in
reichster Bilderpracht glühenden Fensterreihen, die als Schmuck der ernsten
Kirchhöfe und Wandelgänge das Andenken einer großen Zeit noch lange
festhielten. Auch als Ort der Bestattung war die Karthause bevorzugt; sie

wurde zur Hüterin der Gräber der Bischöfe von Rochester, Worcester,
Utrecht, Como, des Kardinals von St.Eustach und vieler anderer, deren
stille Anwesenheit von nun an die Welt der Mönche bereicherte.

Klerus

Weithin gelagert und in den mannigfaltigsten Formen breitet sich das

Basler Kirchenwesen vor uns aus.
Der Klerikerstand, die milicia clericalis, die große Gesellschaft der Ton-

surierten, nicht Geburts- sondern Berufsstand, ist die «Pfaffheit», von der

Gesetze und Urkunden reden. Um diese Gesamtheit handelt es sich bei

der Festsetzung der Sonderrechte und Freiheiten, bei den Verhandlungen
über Reform, bei Zusammenkünften wie derjenigen von 1409, in der die

Anerkennung Papst Alexanders ausgesprochen wurde. Adressierungen großer

kirchlicher Mandate a'n «Äbte, Prioren, Pröpste, Dekane, Archidiakone,

Kanoniker, Kirchrektoren, Altaristen, Guardiane, Lektoren, Präceptoren,

Commendatoren, Regularchorherren, Priester, curati, Vikare, Kleriker zu
Basel» nennen die Hauptvertreter der Masse.

Diese «geistlichen Personen» sind,die Verwalter des Überirdischen, sind

durch Chordienst, Altardienst und Fürbitte die Vermittler zwischen Gott
und dem Volke. Sie gelten darum als die Auserwähiten der Einwohnerschaft

und fühlen sich zugleich als Glied einer großen, weit über die Stadt

hinausreichenden Gemeinschaft. So bilden sie eine von allem ausgesonderte

Gruppe; sie wollen unberührt bleiben von Lasten und Geschäften und

sollen weltlichem Wesen gar nicht genügen können, daher sie, gleich den

Frauen, dem Schutze der frommen Ritter befohlen sind, keines der hoch-

stiftischen Ämter bekleiden können, vor dem Stadtgericht eines Vogtes

bedürfen und dergleichen mehr.
Ein großer Teil dieser geistlichen Einwohnerschaft lebt hinter Mauern

verschlossen, in den Klöstern, und wird selten sichtbar. Das sind die

Religiösen, die Ordensleute, Mönche und Nonnen.

79



Ihnen gegenüber steht und beschäftigt uns hier zunächst der eigentliche

Klerus, der sich, ohne Schaden für seinen Standescharakter, täglich überall

mitten im profanen Leben bewegt.
Zum Wesen des Klerus gehört, daß er in den wenigsten Fällen theologisch

geschult ist, überhaupt selten höhere Bildung besitzt. Der
Durchschnittskleriker hat meist nur die Lateinschule durchgemacht und im besten

Fall einen artistischen Grad erlangt.
Auch sind keineswegs alle Kleriker zugleich Priester. Manche begnügen

sich mit den niedern Weihen und sind somit nicht zum Zölibat verpflichtet.
Daher die oft uns begegnenden clerici conjugati. Sie verlangen nicht mehr,
streben überhaupt nicht nach hohen Dingen und wahren sich die Möglichkeit

der Rückkehr in den Laienstand. Erst die Priesterweihe gibt dem Kleriker

die innere unverlierbare Befähigung zur Ausübung der Kirchengewalt,
zur Darbringung des Meßopfers, zur Spendung der Sakramente.

Ziel fast aller Kleriker ist die Pfründe, weil sie ein Kirchenamt trägt und
ökonomischen Wert hat. Sie besitzt Geräte, Bücher, Zinse, Häuser usw.
Sie gibt einem Leben Halt, sie ernährt, sie bietet Versorgung. Es sind
sprechende Vorgänge, wie der Stadtschreiber Künlin auf seine alten Tage
Kleriker wird und nach den Sorgen und Anstrengungen der langen Amtsarbeit
die Stille einer Kaplanei in der Heiligkreuzkapelle aufsucht; oder wie bei
der Teilung des Eptingischen Erbes 1456 Hartmann zurücktritt und seinen

Brüdern die größeren Teile läßt, weil er wohlbepfründet ist und sein
Auskommen hat, während sie die Familie emporbringen sollen. Die Pfründe
ist die erwünschte Grundlage klerikaler Tätigkeit. Wer dem Altare dient,
soll vom Altare leben; ohne Zeitliches kann das Geistliche nicht gedeihen;
je besser und nahrhafter die Pfründe ist, um so reichlicher kann auf ihr
Gott gedient werden.

In unzähligen Fällen sehen wir aber den Kleriker sich gar nicht mit einer
Pfründe allein begnügen, sondern ehrgeizig und habsüchtig ihrer mehrere

begehren und neben einander besitzen.
Aber andrerseits sind auch nicht alle Klerikerbepfründet. Die Zeugenreihen

der Offizialatsurkunden zum Beispiel oder die langen Listen der Bewerber
um ein vom Rate zu vergebendes Benefiz zeigen uns stellenlose Kleriker
in Menge. Wie zahlreich jederzeit die Bedürftigen und Darbenden in diesem
Kreise waren, verraten auch gelegentliche Erwähnungen : die armen Priester,
die bei der reichen und gutherzigen Adelheid Bidermann an die Kost gehen
dürfen; oder diejenigen, unter welche die vom Klingentaler Kaplan Schlatter
hinterlassenen Kleider verteilt werden und dergleichen mehr. «Kein ärmer
Vieh auf Erden ist, als Priesterschaft, der Nahrung gbrist», sagt Sebastian
Brant. Allezeit gibt es Kleriker, die von der Schule weg nicht sofort zu

80



einem Benefiz gelangen, sondern in einem unsteten ambulanten Leben zu
clerici vagabundi, zu fahrenden Scholaren werden. Viele gehen dabei unter,
bringen dem Stand keine Ehre. Einzelne aber finden den Weg zum großen
kirchlichen Glücksmarkt in Rom und erlangen dort einen Posten bei einem
Prälaten oder die Provision auf eine Pfründe.

Der Kleriker ist nirgends ein Fremdling, er kann überall zu Hause sein.
So kommt es, daß neben den Eingeborenen sich unaufhörlich auch solche

herandrängen, die von draußen gekommen sind. Eine buntgemengte Masse

von Pfaffheit offenbart damit die Weite und die Einheit der kirchlichen Welt.
Die kleinste Gruppe innerhalb des städtischen Klerus bildend, können

die Pfarrer doch als seine Ersten und Wichtigsten gelten. Sie sind bleibend
angestellt. Sie sind die regelmäßig und am sichtbarsten wirkenden Vertreter
der Kirche, die durchaus Unentbehrlichen. Nicht als Diener der Gemeinden
stehen sie da, sondern als Verwalter des Kirchenamtes. Auch nicht das

Priestertum, die selige mystische Einsamkeit vor dem Altar, ist's was sie

auszeichnet, sondern die Gewalt des Parochieherrn. Ihre Wohnung ist
womöglich in unmittelbarer Nähe ihrer Kirche. In den Sprengein, bei deren

Kleinheit jeder einzelne ihnen nahe ist, können sie Hirten und Väter sein, ist
ihnen die Leitung der Seelen und damit die «Kunst der Künste» anvertraut.

Freier, selbständiger, als reine Gemeindepfarreien stehen St. Martin und
St. Theodor da ; sie gleichen sich in ihrer Entwicklung durchaus.

Der Patronat beider Kirchen stand ursprünglich, durch die Schenkung
Bischof Burchards, dem Kloster St. Alban, seit 1259 (vollständig seit 1314),

der Patronat von St. Theodor dem Domstift zu. Kraft dieses Rechtes wählten

Konvent und Kapitel die Pfarrer und präsentierten sie dem Bischof (für
St. Martin dem Bischof von Basel, für St. Theodor dem Bischof von
Konstanz) zur Investitur. Diese Pfarrer, meist vornehme Herren, versahen ihr
Amt kaum je in eigener Person. Sie behielten die Würde, den Hauptteil der

Einkünfte, die rechtliche Vertretung; für Besorgung der Geschäfte selbst

hielten sie sich untergeordnete Kleriker als Vikare oder Leutpriester, die

sie besoldeten.
Ein anderer Orden der Frühzeit, die Karthause, faßte in Basel Fuß erst

zu Beginn des 15. Jahrhunderts. Bei dieser Niederlassung wurde 1404 auch

die Frage der Parochierechte geregelt: die Karthäuser sollten gleich andern

Parochianen den Pfarrzehnten entrichten ; sie durften niemandem außerhalb

des Klosters die Sakramente geben; sie durften jedermann ein Grab bei

ihnen gewähren unter Vorbehalt der Rechte der betreffenden Gemeindekirchen

auf Präsentation und Quart.
Zu wirklichen Konflikten kam es erst seit dem Auftreten der Mendi-

kanten (Barfüßer, Dominikaner, Augustiner).

81



Das diesen Mönchen gesteckte Ziel war, in Demut und Armut das

ursprüngliche christliche Leben so vollständig als möglich zu erneuern; sie

strebten aber nach diesem Ziel nicht im Leben klösterlicher Stille, sondern

mit entschlossenem und verlangendem Hinaustreten in die bewegteste Welt.
Diese Welt betrachteten sie als ihr Gebiet. Sie wußten nichts von Gemeindegrenzen,

waren frei von jeder lokalen Kirchengewalt. Mit einer unvergleichlichen

begeisterten Kraft der Hingebung wie der Anziehung erschienen sie

allenthalben als Eroberer, stellten sich dem Papsttum als die tätigste Mannschaft

für Ausbreitung seiner Macht und Bekämpfung der Häresien zur
Verfügung.

Daß das Volk ihnen seine Gunst schenkte, ist natürlich. Ihre Aufgabe

war, nicht sich selbst zu leben, sondern der Allgemeinheit. Sie selbst waren
zumeist aus der Masse der niedern Bevölkerung hervorgegangen. Ihr Wandern,

ihr Gabenheischen führte sie überall hin, machte sie jedem bekannt
und vertraulich.

Aber auch die Opposition des Pfarrklerus ist zu begreifen. Ein Streit

begann, der nie mehr zur Ruhe kam, vielmehr mit der allgemeinen Ent-
wickelung des Lebens sich immerfort steigerte.

Klöster

Der Klerus erscheint als allgegenwärtig. Trotz seinem Anspruch auf
einen überweltlichen Wert lebte er, am Größten wie am Kleinsten beteiligt,
mitten in der Welt.

In den Klöstern dagegen barg sich eine aus der Gesellschaft ausgeschiedene

Bevölkerungsgruppe. Weil sie Masse machte und in ihrem Gegensatze
zur Welt in feste Formen gefaßt war, konnte sie als eine Hauptvertretung
kirchlichen Wesens gelten. Aber zum Klerus zählten diese Religiösen im
Grunde nicht. Sie waren kein Volk von Geweihten, hatten keine Priestergewalt.

Solche Gewalt und Weihe konnte bei einzelnen hinzutreten; das

Entscheidende waren hier die Gelübde und die Klausur.
Unter bestimmter, von der höchsten Kirchengewalt approbierter Regel,

die den ganzen Menschen sich Untertan machte, standen hinter den Mauern
des geschlossenen Klosters, von der Welt und ihren Leidenschaften
unberührt, diejenigen beisammen, die in lebenslänglicher Erfüllung jener drei
feierlichen Gelübde der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams nach
höherer christlicher Vollkommenheit strebten.

Auch der Klerus hatte seine Unabhängigkeit vom Städtischen und eine
ideale Heimat, die über den Ort seiner Anwesenheit weit hinausging. Bei

82



den Klosterleuten stand diesem Orte nicht nur die eine Größe der
allumfassenden Kirche gegenüber, sondern auch noch die mannigfaltige Kraft
einzelner, nach eigenen Gesetzen herrschender Verbände: der Orden.

Der alte ruhmreiche Benediktinerorden hatte hier im Jahre 1083 das

Kloster St. Alban geschaffen. Gegenstück dieser Gründung war diejenige
der Karthaus im Jahre 1401; auch in ihr noch baute sich einer der alten
Orden ein Haus in Basel. Dazwischen erhoben sich die Niederlassungen der
Mendikanten: der Barfüßer 1231, der Prediger 1233, der Augustiner 1276.

Organisatorisch mit diesen verbunden, aber im Wesen von ihnen unabhängig

erscheinen die Klöster der sogenannten zweiten Orden der Mendikanten,
die Weiberklöster, von denen Gnadental seit 1266, St. Klara seit 1279 dem

Barfüßerorden, Klingental seit 1274 und St. Maria Magdalena an den Steinen
seit 1304 dem Predigerorden unterstellt waren. Aus der alten Zeit stammte
auch das Kloster St. Leonhard, mit den gleich den Predigern und Augustinern

durch die sogenannte Augustinerregel beherrschten regulierten
Chorherren. Solche lebten auch in den beiden Niederlassungen der Antonier, deren

ältere, in der St.-Johanns-Vorstadt, schon zu Beginn des 14. Jahrhunderts
bestand; das zweite Haus entstand 1462 an der Rheingasse in Kleinbasel

auf dem alten Ziegelhofe der von Hiltalingen. Das am wenigsten bezeugte
in der Basler Klosterwelt waren die Ritterhäuser der Johanniter und der

Deutschherren.
Das Zusammenwirken dieser Einzelheiten mit dem Allgemeinen bildet

die Geschichte des Basler Klosterwesens.

Jedes der Klöster gehört einem großen Verwaltungsbezirke seines Ordens

an : der Kluniazenserprovinz Alamannia, der Nation Elsaß in der

Dominikanerprovinz Teutonia, der Kustodie Basel in der oberdeutschen Minoriten-

provinz, der rheinisch-schwäbischen Provinz der Augustiner, der Bailei

Elsaß der Deutschherren, dem Großpriorat Heitersheim in der deutschen

Zunge der Johanniter.
Die Korrespondenzen und Meldungen, die zwischen dem Kloster und

der Provinz- oder Ordensleitung hin- und hergehen, die Besuche der Visitatoren,

die Reisen halten das Gefühl solchen Zusammengehörens rege. Jeder

junge Johanniter hat sein Noviziat auf Rhodus durchzumachen; wiederholt

reisen die Basler Komthure, z.B. 1517 Peter von Englisperg, dorthin

zum Kampfe wider die Türken. Auch auf andere Weise macht der Orden

seine Rechte geltend. Etwa in jährlichen Kollekten, wie die Antonier zu

tun pflegten. Oder in der Erhebung regelmäßiger Beiträge der Klöster an

die Ordenskosten. Am mächtigsten in großen Versammlungen. Das Mainzer

Provinzialkapitel der Benediktiner freilich, das im Juni 1435 hier gefeiert

wurde, kam des Konzils wegen; nur die Mendikantenklöster Basels zogen

83



die Kongresse heran, in denen die Vertreter der Provinz oder des ganzen
Ordens über Verwaltung, Zucht, Studium usw. zu beraten und zu beschließen

pflegten. Solcher Provinzialkapitel haben in unserm Zeiträume bei den

Augustinern zwei, bei den Predigern zehn, bei den Barfüßern zwanzig in
Basel stattgefunden. Ihnen gegenüber standen, durch universale Beteiligung
und Wichtigkeit der Verhandlungen ausgezeichnet, die Generalkapitel;
diese großen Darstellungen der Ordensmacht haben die Augustiner im
Jahre 1350, die Barfüßer 1454 und 1472, die Prediger 1473 hier erlebt.
Wenn dabei auch die Stadt mit Beiträgen half, so war die Aufgabe doch eine

schwere, so daß die Klöster jeweilen freiwillige Gaben sammelten, in
möglichst weitem Gebiet und unter Ablaßverheißungen des Papstes, des

Ordensgenerals und der beteiligten Bischöfe. Zum Provinzialkapitel der Prediger
1508 lieh der Basler Pleinrich David sein Silbergeschirr.

Was an solchen Kapiteln zur Verhandlung kam, zeigt uns die ganz
singulare Kraft und Klarheit dieser Ordensorganisationen. Die Tätigkeit eines

Jahres wird auf einen Punkt gesammelt und erwartet Bestätigung, Weisung,
Erledigung. Ein ausgebildetes Rapport- und Kontrollsystem läßt die Obern
alles wissen, was irgendwo im Orden geschieht, und erwägen, was geschehen
soll. Mit Staunen lesen wir, wie in Cluny die Visitatoren über Bauten im
Basler Kloster, die Ausgelassenheit der Nonnen von Feldbach, die Armut
Isteins usw. berichten und die Definitoren darüber Beschlüsse fassen, und
wie zur selben Zeit an einem andern Orte der Predigergeneral gleichfalls
jedes Detail seines weiten Reiches beachtet; Vorfälle in den Konventen,
Fähigkeiten und Verhalten einzelner Brüder, Kleinigkeiten wie die
Zuweisung von Zellen im Predigerkloster zu Basel und dergleichen mehr
werden behandelt in buntem Wechsel mit den allgemeinsten und sublimsten
Angelegenheiten; die Gründungsgeschichte der Karthause zeigt aufs
lebendigste, wie ein solcher Orden in der Stadt Fuß faßt, wie zunächst alles
Ordenssache ist und das Lokale noch völlig zurücktritt.

Dabei ist uns eindrücklich der Zustand allgemeiner Heimatberechtigung
des einzelnen im ganzen Ordensgebiet.

Als das Wichtigste aber hat zu gelten, daß aus der Ordenszugehörigkeit
dem einzelnen Religiösen Aufgaben erwachsen können, die ein Konvent
niemals stellt. Auf diesem Wege wird mancher für uns bekannt, ja bedeutend,
der als Mönch uns gleichgültig bleiben würde. Schon die Verwendung
einzelner Prioren der Karthaus, der Augustiner, des Albanklosters als Visitatoren

oder Definitoren ihrer Orden hebt sie auf eine höhere Stufe; der Prior
Theobald von St. Alban wird Kämmerer von Cluny in Alamannien und
Lothringen, sein Nachfolger Ulrich von Bisel einer der zur Ordensreform
Deputierten, der Johanniter Hans zu Rhein Meister in deutschen Landen,

84



Johann von Basel 1359 Meister des Tertiarierordens der Franziskaner.
Solche Männer bringen ihrem Basler Hause Ruhm; aber sie sind nicht
Vertreter dieses Konventes, sondern individuell ausgezeichnete Träger des

Ordensgedankens und der Ordensmacht.
Im Ganzen des städtischen Lebens standen die Klöster als seltsame

Erscheinungen. Sie waren völlig ausgesonderte Teile der Einwohnerschaft,
gebildet durch solche, die auch das Gewöhnliche nicht mehr nach freiem
Belieben taten, aber dafür die Seligkeit eines höheren Lebens in Askese, in
Besitz- und Beruflosigkeit, in steter Meditation und Gebetsübung erfahren
sollten. Nicht nur in ihrer Entwicklung durch die Jahrhunderte, sondern
schon tagtäglich in ihren einzelnen Mitgliedern zeigten die Klöster
nebeneinander alle Möglichkeiten dieses Wesens vom Ideal des ursprünglichen
Klostergedankens bis zur rohen Verwilderung. Aber in jeder Form etwas
durchaus Abgeschlossenes, einen Gegensatz zum Erdenleben ihrer
Umgebung.

Vor allem forderte eine solche Existenz den Vergleich mit dem
Weltklerus heraus. Die Debatten darüber, welcher Stand der vorzüglichere sei,

hatten schon frühe begonnen, und im allgemeinen war man zunächst
versucht, die Mönche, diese «Kinder Gottes», im Rang über die Weltgeistlichen
zu stellen, den guten Mönch für den wahren und vollkommenen Christen zu
halten. Aber so überzeugt man auch sein mußte von der stärker bindenden,
das ganze Leben ergreifenden Gewalt des Klosters, von der unvergleichlich
schwereren Last dieser Gelübde - so daß zum Beispiel der Domkaplan
Fatzman sagen konnte : wo ein Weltpriester etwas gelobt gegen Gott oder
die Welt, so hat's ein Mönch zwiefältig geloben müssen -, und so unbestreitbar

die Klosterleute im Durchschnitte den Klerikern an Gelehrsamkeit

überlegen waren, so unnütz erschien doch das Leben hinter den Klostermauern.

Unnütz für das gemeine Wesen. Als Heynlin in die Karthause ging,
wurde er bitter getadelt, daß er die Kanzel verlasse und Mönch werde;
«er hätte nützer mit predigen mögen sin». So redete man, weil es sich um
einen Mann wie Heynlm und um die Karthause handelte, der man schon

bei ihrem Entstehen in Basel vorgeworfen, daß ihre Brüder niemandem

dienten als sich selbst. Andere Klosterleute mochten allerdings mit Predigen,
Beichtehören usw. eine utilitas wenigstens äußerlich erweisen, handelten

aber damit dem eigentlichen Begriffe des Klosters zuwider.

Der Mönch konnte glauben, durch das Mönchsein für das eigene und der

Seinigen Seelenheil zu sorgen. Aber der Stadt und der Welt, auch der

Kirche, ging er verloren.
Vor allem haben wir uns die Bedeutung der Exemtion dieser Klöster

von aller lokalen richterlichen Gewalt klar zu machen. Die eximierten

85



Klöster waren der Hoheit und Jurisdiktion des Basler und des Konstanzer

Bischofs entzogen; sie waren befreit von der Entrichtung der Zehnten,

Steuern, Subsidien usw. ; Delikte von Klosterleuten zu bestrafen war nicht
Sache des Bischofs sondern des Ordens, und auch dem Papste gegenüber
konnte ein Kloster, z.B. die Karthause 1513, geltend machen, daß es seiner

Macht entzogen und nur dem Orden Untertan sei, daher auch die päpstlichen
Kollekten nicht zu entrichten habe.

Dazu nun die Sonderstellung innerhalb der Stadtmauer, die den Häuptern
des Gemeinwesens und seinen Bürgern zu denken geben mochte. Dieser

Grundbesitz, diese allverbreiteten Zinsrechte, dies unaufhörliche Übergehen

von Geld und Gut in die Klostergewalt, das Verschwinden von Erbtöchtern
und das Erlöschen ganzer Familien im Kloster, wie der von Embrach im

Klingental, der zum Wind und der Tagstern im Predigerkloster, der elsässi-

schen Adelsfamilien von Sulzmatt und von Karspach im Klarakloster usw.
Die Klöster mochten Bürger heißen und waren doch unstädtische, fremde

Gemeinschaften. Dem Schutze des Rates stellten sie ihre apostolischen und
kaiserlichen Schutzbrife entgegen, der Kastvogtei des Rates Kastvogtei-
prätensionen der Herzöge von Österreich, den Aufforderungen zu tätiger
Teilnahme an Leid und Last des Gemeinwesens ihre Privilegien, ihre Zoll-
und Steuerfreiheit, ihr Asylrecht. Und bei alledem lebten sie doch mitten im
städtischen Treiben und von allen seinen Kräften; sie wirkten oft bis ins

Intimste der Familien aus ihrer immer wieder sich schließenden Klausur
heraus, trieben Weinausschank und dergleichen mehr. Es ist zu begreifen,
daß der Rat gelegentlich über diese Klöster klagte, mit denen er so «viel
bekümmert und gemühet werde».

Die zu allen Entbehrungen bereite Weltflucht des alten Anachoreten war
beim städtischen Mönch zur Befreiung von den Lasten der Welt und von
den bürgerlichen Pflichten geworden.

Wer ins Kloster ging, tat dies, um «darin Gott dem Herrn Tag und Nacht
in Reinigung und Demütigkeit zu dienen, sein und der Seinen, sie seien

lebend oder tot, Heil zu schaffen». Es war ein Ausscheiden aus der Gesellschaft,

ein Verlangen nach ungestörtem Leben in Gott, in den meisten Fällen
eine Versorgung.

Einzelne Äußerungen verraten uns allerdings, daß zu Zeiten die Orden
die Werbenden waren. Wenn die Anmeldungen ausblieben, wenn
Epidemien die Konvente dezimiert hatten, erging der Befehl an die
Provinzbehörden des Ordens, sich nach tauglichem Nachwuchs umzusehen und
diesen mit aller Klugheit cum omni diligencia, zum Eintritt zu bestimmen.

Im übrigen mochte den Beteiligten selbst oft nicht klar bewußt sein, auf
welcher Seite die stärkere Initiative war. Dem Kloster konnte der neue

86



Bruder, die neue Schwester alles Mögliche bringen : Geld und Gut und einen
weiten Verwandtenanhang. In der Regel aber wird es sich doch um Interessen

der den Eintritt Begehrenden gehandelt haben. Das Kloster bot sich
nicht an, sondern wurde gesucht. Aus Motiven, die natürlich in jedem Falle
wieder andere waren, und die durch Formel und Urkundenstil hindurch
zu erkennen oft unmöglich ist. Tiefe Empfindung und die Not einer Seele

verbergen sich gerne, und in der Überlieferung herrschen das rein Geschäftliche

oder gar das höhnisch Verzerrte. «Hat ein Edelmann ein Kind, das da
schielet oder hinkt, kröpfig oder lahm ist, so gibt es eine Nonne oder einen

guten Mönch», spottete der Barfüßer Pauli. Aber nicht nur
Fürsorgebedürftige wurden eingeklostert, nicht nur unreife, willenlose Geschöpfe
ihrer Väter oder Vormünder. Matronen, von allen Lüsten und Leiden des

Lebens mitgenommen, und müde Greise duckten sich noch unter den
Schirm des Klosters. Auch fertige Männer werden Mönche wie der Rheinfelder

Stadtschreiber Ludwig Moser. Und nicht nur Laien. Der Domkaplan
Konrad Schlatter trat ins Predigerkloster, und jener Johann Hochberg,
der 1488 die Karthaus aufsuchte, war vorher Sänger des Chorherrenstiftes
zu Nieder-Baden gewesen. Weiche Erinnerungen mochten auf der Nonne
Katharina Berner im Klarakloster lasten, einer Jüdin, die als Kind durch die
Familie Berner aus der Vertilgung ihrer Gemeinde gerettet, christlich
gemacht und ins Kloster getan worden war; und wie heftig der Kampf
zwischen einzelnen und dem Kloster sein konnte, zeigt uns Anna von Ramstein,
Tochter des Freiherrn Rudolf. Weil sie aus der Zerrüttung des Elternhauses

zu fliehen versucht hat, wird sie durch ihren Vater erst eingekerkert, dann

1451 zum Eintritt ins Steinenkloster gezwungen; nach neun Jahren
entweicht sie auch hier, da sie es «ohne Lebensgefahr» nicht länger im Kloster
aushalten kann, wird aber ergriffen und zu St. Klara untergebracht ; sie fleht
den Papst vergeblich an, sie Benediktinerin werden zu lassen; da flieht sie

1463 nochmals, wird wieder gefangen und neuerdings ins Steinenkloster

getan; hier bleibt sie nun und hier stirbt sie, nach dreiundsechzig Jahren
Klosterlebens, hochbetagt. Anmutiger ist das Bild der Anna von Randeck, die

sich am 4. Mai 1467 dem Gnadental übergibt ; in den Worten des Dichters, der

anwesend war, lebt sie heute noch, wie sie «lächelnden Antlitzes ins Kloster

eingeht, alle Süßigkeiten der Welt und die Täuschungen der Liebe hinter sich

lassend, nackt aus diesem Meer an die seligen Gestade zu Christo fliehend».

Immer aber ist eine solche Einklosterung ein ergreifender Vorgang, und
das leidenschaftliche Leben dieser Szene verrät sich oft schon in Worten,
die voll Tatsächlichkeit sind. Der Vater «stößt» sein Kind in ein Kloster;
er «ergiebt es Gott dem Allmächtigen zu einer dienstbaren Tochter»; «das

allergenehmste Opfer ist dem Herrn, daß der Mensch ihm seine Jugend

87



opfere in einem bewährten Orden». So äußern sich Gefühle der Beteiligten.
Was hinzutritt, sind bestimmte Formen und Rechtsforderungen.

Vor allem ist persönliche Freiheit Voraussetzung des Eintritts ins Kloster,
daher zum Beispiel Ulrich Stocker, der Karthäuser werden will, 1484 durch
den Grafen Hug von Montfort, oder Johann Pfister von Hailau, der
Aufnahme ins Predigerkloster begehrt, 1485 durch das Schaffhauser Heiliggeist-
spital der Leibeigenschaft entlassen werden.

Auch eheliche Geburt wird verlangt; ist der sich zur Aufnahme Meldende
unehelich, wie zu St. Leonhard Lienhard Grieb, im Klingental Walpurg von
Runs 1483, so muß er einen Dispensschein vorlegen.

Auf verschiedene Weise dagegen scheint die ökonomische Seite des

Vorgangs angefaßt worden zu sein.

Dem Wesen der Sache war Beiseitelassen jedes Geldgeschäftes gemäß.
Freier Hingabe an Gott entsprach freie Aufnahme um Gottes Willen. Was
dem Aufgenommenen zu leisten war, konnte aus den dem Kloster
zufließenden Liebesgaben bestritten werden und war nicht erheblich, solange
mit der Askese im Kloster Ernst gemacht wurde. Von einem Einkauf ins
Kloster konnte also ursprünglich keine Rede sein, und diese Auffassung
findet sich auch spät noch ausgesprochen, z.B. in Erlassen des Predigerordens

im 15. Jahrhundert; ein Zuwiderhandeln wird mit den schweren
Strafen der Simonie bedroht.

Dem entspricht, daß in manchen Fällen, namentlich bei Armut des

Petenten, die Aufnahme tatsächlich ohne Entgelt gewährt wurde. Aber
begreiflich ist auch, daß Mode, Standesgefühl, Stolz sich eine unentgeltliche
Aufnahme verbaten und daß die Klöster solcher Anschauung gerne folgten,
ja sie zur Regel werden ließen. Uns ist sie bezeugt durch zahlreiche Urkunden,

namentlich der Frauenklöster, die gleich Verträgen das ganze Geben
und Nehmen regeln. Und deutlich nennen sie auch die Motive. «Damit
diese Tochter im Kloster um so besser besorgt sei, Dach und Gemach habe
und daher Gott um so ruhiger dienen und ihn inniglicher für ihre Eltern
und Vordem bitten könne», «damit sie dem Kloster nicht lästig falle»,
«damit sie nicht das Almosen esse, das andre Leute dem Kloster gegeben
haben», zahlen die Eltern dem Kloster eine Geldsumme, und gelegentlich
wird der Eintritt geradezu als Kauf einer Pfründe bezeichnet. Zur Geld-
mitgift — die bald Kapital ist, bald Leibgedingzins — tritt eine Aussteuer an
Kleidern, Bettwäsche, ja Möbeln und Geräten; auch ihre Kleinodien bringt
die Aspirantin mit; nur die Gebetbücher hat ihr das Kloster zu liefern.

Dem Eintritt folgt zunächst die Probezeit des Noviziates und erst dieser
die professio religiosa, d.h. die Ablegung der drei feierlichen Gelübde und
die Verpflichtung auf die Ordensregel.

88



Während der Probezeit konnte der Novize wieder austreten, und mit
ihm ging auch seine Aussteuer wieder aus dem Kloster - unter Vergütung
der Kosten, die das Kloster mit ihm gehabt hatte —, sofern nicht bedungen
worden war, die Aussteuer erst bei der Profeß einzuzahlen. Auch wenn der
Novize vor der Profeß starb, sollte seine Aussteuer wieder zurückfallen,
sofern nicht der Eintretende, wie z.B. Hieronymus Zscheckabürlin 1487,
ausdrücklich hierauf verzichtet hatte. Doch war jene Regel nicht unwieder-
sprochen.

Die Möglichkeit des Eintritts in ein Kloster war natürlich nicht
unbeschränkt, die Frequenz nicht beliebig. Vermögens- und namentlich
Raumverhältnisse gaben das Maß. Am deutlichsten zeigt sich dies bei der
Karthause, wo eine festbestimmte Zahl von Einzelzellen bestand und eine

Vermehrung des Konvents nur geschehen konnte durch Vermehrung der Zellen.
Wer eine Zelle stiftete, stiftete damit einen Mönch. In andern Klöstern
konnte man sich mit Anpassen und Überfüllen helfen, namentlich dann,

wenn das Abweisen eines Aufnahmebegehrens nicht «ohne großen Schande

und Ärgerung» möglich war.
Wir nehmen somit wahr, daß nicht nur zwischen den einzelnen Klöstern

starke Unterschiede in der Frequenz bestanden, sondern auch daß die Größe
des einzelnen Konvents im Laufe der Zeit wechselte. Die Karthause besaß

zuletzt sechzehn Zellen, mit Einschluß derjenigen des Priors, wodurch die

Maximalfrequenz des Konventes gegeben war.
Aber es gab innerhalb dieser Klosterwelt wichtigere Varietäten als

diejenigen der Frequenz.
Vor allem war unwidersprechlich, daß die meisten Klöster den ursprünglichen

Klosterbegriff schon früh nicht mehr repräsentierten. Abgesehen

davon, was Entwicklung oder Entartung heißen mochte, handelte es sich

vielfach um ein Hinaustreten in die Welt mit Predigt und Seelsorge. Bei
St. Alban und St. Leonhard war dies eine Folge des Besitzes städtischer

Pfarreien, bei den Mendikanten aber geradezu Teil ihres Wesens und
Berufes. Diese Bettelmönche nahmen überhaupt in der Basler Klosterwelt,
wie allenthalben, eine von weitem erkennbare Sonderstellung ein; wie
verschieden von den übrigen Orden waren sie in ihrer Tendenz, aber auch im

Temperament und in der Auffassung mönchischen Lebens. Dazu ihre völlig
unabhängige Stellung in den allgemeinen Kämpfen der Kirche und innerhalb

der Stadt, z.B. 1317 beim Ungeldstreit, da sie dem mächtigen
Domkapitel unbekümmert entgegen und auf die Seite des Rates traten.

Dieser Lockerung klösterlichen Wesens gegenüber hielt die Karthause,
das jüngste Kloster der Stadt, die alten Zustände so rein und unverdorben

als möglich fest. Mit entschiedener, jedermann fühlbarer Isolierung des

89



Klosters, das die Brüder selbst als Einöde in der lauten städtischen Pro-
fanität bezeichneten; mit der vollkommenen Weltentsagung, der einfachen

innigen Devotion, der herben Demütigung des einzelnen, die bis zur
Versagung von Sarg und Grabschrift ging. Hier gab es keine Pfarreirechte,
keine Darreichung der Sakramente, überhaupt keine Tätigkeit außerhalb des

Klosters und für andre als Klostergenossen. Um niemanden kümmerten
sich die ewig schweigenden Mönche, niemandem dienten sie; wenn die
einen sie hierum tadelten und für unnütze Menschen hielten, priesen andre die
«hohe Niedrigkeit» dieser Religiösen, « die von aller Gemeinschaft mit
Menschen abgesondert gleich Adlern auf steiler, unzugänglicher Höhe wohnten ».

Ganz unzweifelhaft war es ein Problem für jedes Kloster, die Forderung
des Daseins außer der Welt und ohne ihre Güter mit der Notwendigkeit des

täglichen Lebens und mit der Sorge für den Lebensunterhalt zu verbinden.
Aber auch hierüber hinaus noch mußte das Kloster in der Verbindung von
Arbeit mit der vita contemplativa die Rettung seiner inneren Kraft und
Gesundheit erkennen. Durch alle Formen und Qualitäten hindurch finden
wir diese Klosterarbeit im Gange. An ihr Höchstes : die seelsorgerliche und
die wissenschaftliche Tätigkeit, die Forschung, die Spekulation, die Schrift-
stellerei, kann hier nur erinnert werden. Was einst die Regel St. Benedikts
vom Laster des Eigentums gesagt, kehrt wieder in Erlassen der Kluniazenser,
und noch spät wenden sich die Ordensbehörden der Prediger heftig wider
das detestabile et pestiferum vitium proprietatis. Es war aber ein Gebot,
dem die Macht der menschlichen Natur und die tägliche Wirkung des

Daseins entgegenstanden, so daß man zu Kompromissen griff, wie der im
Predigerkonvent regelmäßig geschehenden Inventarisierung des von jedem
Mönch besessenen, d.h. ihm zu Gebrauch überlassenen, Gutes.

Der starken Gewissenhaftigkeit alter Zeit begegnen wir allerdings hie
und da noch vereinzelt, so zu Barfüßern 1312, zu St. Leonhard 1313. Aber
nur die Karthäuser erwiesen sich dauernd als die treuen Wächter jener
Ideale. Wie einer sonst vor dem Tode, so verfügte, wer in ihr Kloster treten
wollte, letzwillig über seine Habe. Meist mit Erbeinsetzung oder doch
wesentlicher Begabung der Karthause selbst; unter allen Umständen trat er
besitzlos ein, um auch künftig nie mehr etwas zu erwerben. Seine
Vermögensperson erlosch mit dem Mönchwerden.

Klosterbauten

Die Anlage der Klöster geschah nach einem allgemeinen Schema. Die
Verbindung des Lebens in der Klausur mit einer Kirche und einem Kirchhof,

die beide auch den Laien zugänglich sein sollten, und mit Einrichtungen

90



für Haushalt, Landbesorgung, Vermögensverwaltung führte zu Formen,
die in der Hauptsache überall wiederkehrten. Doch fand dieser Typus einige
prachtvolle Steigerungen durch die Situation : bei den vom Strom bespülten
Klöstern Klingental und Karthaus und bei dem hochgelegenen burgartigen
St. Leonhard.

Die großen baugeschichtlichen Daten 1356 und 1417 waren natürlich
von Bedeutung auch für die Geschichte der Klosteranlagen. Bei beiden
Katastrophen wurde St. Alban hart mitgenommen, nach dem Brande von
1417 mußte es größtenteils neu aufgebaut werden. Vernichtung durch
Feuer hatte auch das Barfüßerkloster 1298 getroffen und traf das Klingental
1466. 13 4° wurde das Steinenkloster durch Blitzschlag und zweimaliges
Hochwasser schwer geschädigt.

Was zu diesen Nachrichten von Zerstörung an Nachrichten von Klosterbau

tritt, ist mit Ausnahme der Berichterstattung über die erste Anlage und
den allmählichen Ausbau der Karthause nicht belangreich.

Den Kern der Klosteranlage bildete in der Regel ein Komplex von
Gebäuden, die als Dormenter und als Kapitels- oder Konventshaus den
Klosterfriedhof umschlossen.

Unter Dormenter haben wir in dieser Zeit nicht mehr einen gemeinsamen
Schlafsaal, sondern eine Gesamtheit einzelner Zellen samt dem Gang oder
Saale zu verstehen, auf den diese Zellen sich öffnen; den eigentlichen Wohnraum

also, das lebenerfüllte Zentrum des Klosterwesens, wo die Ordensleute

ihre meiste Zeit verbringen.
Neben diese üblichen Dormenter stellte die Karthause das ihr eigene

Zellensystem: lauter einzelne Häuslein mit je einem zugehörigen,
ummauerten Gärtchen. Rings um den großen Kreuzgang lagen diese Zellen,
sechzehn an der Zahl, jede von einem Mönche bewohnt, jede von tiefem
Schweigen erfüllt und umgeben, der Vorstellung des auch im Kloster
möglichen Anachoretenlebens entsprechend.

Eine Spezialität war auch St. Leonhard, wo als Rest des ursprünglichen,
durch die Regel doch nicht völlig bezwungenen Kollegiatzustandes neben

eigentlichen Zellen über dem Kreuzgang auch separate Wohnungen oder
Häuser einzelner Chorherren in den mächtigen Gebäuden um den Hof
bestanden.

Ausgezeichnet durch Lage, Größe und Einrichtung war allenthalben der
Wohnraum des Klostervorstehers : in der Karthause die größte Zelle in der
südwestlichen Ecke des Kreuzgangs, im Augustinerkloster eine Stube mit
Kammer, im Predigerkloster eine aula. Die Äbtissin des Klingentals wohnte
abseits am Rheinufer in einem Hause, diejenige von St. Klara im hintern
Klostergarten. Als Freiherr Thüring von Ramstein 1417 im großen Brande

91



sein Haus verloren hatte, zog er nach St. Leonhard hinauf zum Propst
Oflater und wohnte bei diesem zwei Jahre lang, bis sein Hof wieder gebaut

war.
Im Konvents- oder Kapitelshause, das mancherorts die Auszeichnung

eines Glockentürmchens auf dem Dache hatte, lag zumeist, im Erdgeschosse
und vom Kreuzgange her direkt zugänglich, die Konventsstube (Kapitelsaal),

sofern eine solche überhaupt als eigener Raum bestand. Außer ihr
fand sich in diesem Hause das Refektorium Refental. Dieses war der größte
Innenraum des Klosters. Ohne Zweifel auch der wohnlichste und
geschmückteste und wohl immer mit einem Ofen versehen.

Vom Typus dieser örtlichen Zusammenordnung wich wiederum die
Karthaus ab, hier offenbar deswegen, weil auf den von früher her vorhandenen,

noch wohl benützbaren bischöflichen Palast an der Stadtmauer
Bedacht genommen werden mußte. In diesem Hause, unmittelbar bei

Speisesaal und Wohnung der Laienbrüder, also auf der profanen Seite der

Anlage, war auch das 15 07 erneuerte Refektorium der Mönche eingerichtet,
während Kapitelsaal, Bibliothek und Zellen auf der andern Seite der Kirche
in der Klausur lagen. Im großen Hause befanden sich auch Stube und
Schlafkammer der Gäste, erbaut 1509; die Kammer, mit Prachtbett und
reichverzierter, gewölbter Holzdecke, war ein weithin berühmtes Gemach,
dessen Lob noch bei Fischart im Gargantua tönt.

Badstuben werden mehrfach erwähnt. 1503 finden wir im Predigerkloster
einen Kerker zur Bestrafung von Brüdern, in der Karthause sogar ihrer
zweie; auch das Klingental besaß ein Haftlokal, und die der Brandstiftung
beschuldigte Nonne Amalia von Mülinen starb in ihm Hungers. Auch von
den Abtritten ist gelegentlich die Rede; jede der Karthäuserzellen hatte ihren
eigenen. 1477 bauten die Prediger, die sich früher mit einem Abtritturm
auf ihrer Liegenschaft beholfen hatten, eine Leitung durch den Stadtgraben
in den Rhein.

Charakteristisch für die Klosteranlagen war, daß dies ganze Wohnwesen
von Kirchlichkeit umgeben und allenthalben Gelegenheit zu Zeremonie
und Anbetung geboten war. Im Kapitelsaale der Karthause stand ein Altar,
auf dem Gange des Predigerdormenters ein für Kniebeugungen und Gebete
mit Ablaß begabtes Bild der heiligen Jungfrau.

Charakteristisch auch die Anwendung des Klausurgrundsatzes im
Baulichen. Da das Kloster auf Kirchenbesuch und Begräbnis von Laien nicht
verzichten wollte und auf persönlichen Verkehr der einzelnen, auf Gastlichkeit,

auf Geschäfte und Vermögensverwaltung, auf Annahme von Pfründern
usw. nicht verzichten konnte, so ergab sich ein Nebeneinander von Klausurgebiet

claustrum emunitas und äußerm, gleichsam profanem Klosterbezirk.

92



Zwischen den beiden Bereichen liefen Hofmauern oder Gebäudefronten,
die septa monasterii mit den portae conventuales, hinter denen im Klostergebiet

für Unerfahrene alle Herrlichkeiten und Heimlichkeiten lagen. Auf
dieser Grenze befanden sich in den Weiberklöstern neben dem Tore das Rad
oder die Winde, an einer andern Stelle das Redfenster, jenes für Hinaus- und
Hineingeben von Gegenständen, dieses für mündlichen Verkehr bestimmt.

Aber schon im äußern Bezirke begann für Stadt und Welt das Klostergebiet.

Es hatte seine Mauer und seine Eingänge und neben diesen die
Stube oder Wohnung des Pförtners. Beim Klingental wurden das «obere»
und das «nidere tor» unterschieden; jenes, am Teiche bei der Drachenmühle
stehend, war mit einem Gemälde der heiligen Jungfrau, der Euphrosyne und
der Ursula geschmückt; das niedere Tor stand bei der Ziegelmühle (Untere
Rheingasse 19) an der Einmündung des Klingentalgäßleins. Auch über dem

1503 erbauten Portal der Karthause war ein Gemälde mit Heiligenbildern
zu sehen, und beim Tore des Steinenklosters stand das 1410 errichtete
«gloghüslin».

In diesem äußern Bezirke war der Zugang zur Laienkirche und lag der

Laienkirchhof, befanden sich allerhand Nebengebäude, war der Wirtschaftshof.

Wer mit dem Kloster irgendwie zu tun hatte, ging hier zum Redfenster
oder zum Rade. Hier im neutralen Gebiet traf man sich, fanden Verhandlungen

und Konferenzen statt. Hier verteilte das Kloster seine Spenden,
schenkte Klingental Wein aus, tagte das Propstgericht von St. Alban.

Mit aller Mannigfaltigkeit des Lebens zeigen uns Urkunden und Inven-
tare die Lokalitäten: Speicher jeder Art, Stuben und Kammern, Ställe,

Gesindeküche, Backofen und Waschhaus; das Steinenkloster hatte hier in
früherer Zeit auch eine Mühle, und in den Höfen andrer Klöster finden wir
die Bäckerei, die Weberei, die Schusterei, die Herrenstube (für die Kapläne),
die Bauernkammer, die Keller, die Trotte, das Mehlhaus usw. Hier befand

sich auch die Scherstube und befanden sich überdies das Siechenhaus sowie

bei Weiberklöstern das Wohnhaus des Beichtvaters. Dasjenige des

Steinenklosters, aus einem Geschenke der Frau Zibol gebaut, lag am Steinenberg
und wurde später Pfarrhaus zu St. Elisabethen.

Endlich die offenen, aber immer noch im Klosterbezirk gelegenen Flächen :

die Gemüsegärten; der Rebacker am Abhänge hinter dem Steinenkloster;
aber auch Blumenbeete und schattige Gänge wie der «innere» und der

«hintere lustgarten» der Prediger an der Lottergasse, große, reichangebaute

Flächen, deren Schönheit noch Beatus Rhenanus rühmte. Wo Gelegenheit

war, leiteten die Klosterleute Wasser in diese Gärten, freuten sich an seinem

Spiel und bauten Fischteiche, die der städtische Ersatz sein mußten für die

kühlen, klaren Forellenbäche von Klöstern wie Schöntal und Beinwil.

93



Kreuzgänge bestanden nur bei Klöstern und Stiftern, nicht bei
Pfarrkirchen. Sie waren die Verbindung jener mit den zugehörigen Chören.
Nicht als einzelner, kurzer Gang, sondern als Viereck, dessen eine Seite

sich an die Kirche legte. Meist als vorgebaute Halle, seltener als überbautes

Erdgeschoß.
Die Karthause besaß die in den Häusern dieses Ordens übliche Zweizahl

von Kreuzgängen ; auch die Barfüßer und das Domstift besaßen ihrer zweie.
Der ausgedehnteste der Klosterkreuzgänge scheint der größere der Barfüßer

gewesen zu sein; er öffnete sich in achtzig Bogenfenstern.
Der Kreuzgang war der Raum, der den Klosterbewohnern die Bewegung

in freier Luft auch innerhalb der Klausur ermöglichte. Er war Wandelgang
für Kontemplation und Gespräch. Ausnahmsweise konnte er auch als Ort
von Geschäften und Gerichtsverhandlungen dienen. Er war aber auch

Begräbnisplatz. Er war ein geweihter Ort und die feierlichste Bahn für
Prozessionen.

Alle diese kirchlichen Gebäude wären auch Begräbnisorte. Sämtliche
Kirchen und Klöster, sowie einige Kapellen, hatten ihre Kirchhöfe; ebenso
das Spital. Als im Jahre 1450 der Rat das bei Beerdigungen einzuhaltende
Tiefenmaß bestimmte, war dieser Beschluß an neunzehn Kirchen und
dergleichen mitzuteilen.

Für jeden stand in erster Linie das Begrabenwerden in seiner
Kirchgemeinde, und das Wachstum der Parochiebevölkerungen führte daher zur
Überfüllung von Kirchhöfen, wenn auch das einzelne Grab nach Ablauf
einer Zeit meist wieder benützt wurde. So mußten einzelne Kirchhöfe
erweitert werden, im Pestjahre 1349 derjenige zu St. Theodor, 1423
derjenige zu St. Peter. Auch zu St. Ulrich kam es 1401, da der Bau der äußern
Stadtmauer eine dichtere und konstantere Bewohnung der Vorstädte
bewirkt hatte, zur Anlegung eines Begräbnisplatzes neben der Kirche.

Außerdem aber erschien das Begräbnis im Kloster vielen als erwünscht,
und so finden wir ein für die Bestattung von Laien bestimmtes Gräberfeld
bei allen Klöstern. Aber getrennt vom Kirchhofe der Klosterleute; der
Klausurbegriff galt auch für die Toten und umgab im Kloster der Lebenden
dasjenige der Abgeschiedenen, das claustrum defunctorum, mit dem Kreuzgange,

stellte es geradezu ins Zentrum der innern Anlage. Draußen, vor
der Klausur, lag der Laienkirchhof; ihm entsprachen die Gräber in der
Laienkirche außerhalb des Chores, unter welchem der stille Konvent schlief.

Beerdigung im Innern der Kirche war das Würdigste, Ehrenvollste, und
hier fanden sich auch die schönsten Grabmäler, die größte Mannigfaltigkeit
der Grabformen. Von der in den Fußboden gesenkten Platte zur ausgemalten

Nische und der hohen, reichverzierten, oft umgitterten tumba; von den

94



Inschriften und Wappen zu den mächtigsten Gestalten kelchtragender Priester,

schlafender Bischöfe und Edeln. Unter den zahlreichen Prachtgräbern,
die namentlich im Münster sich erhoben, war vielleicht das schönste jenes
mausoleum sumptuosum, das sich Bischof Friedrich schon bei Lebzeiten
in der Mitte der Mainzerkapeile erbaut hatte.

Nicht Grabmal, wenn auch oft in der Nähe des Grabes befindlich, sondern
Denkmal und einzig dem Verlangen nach Unvergänglichkeit des Namens
dienend waren die Memorientafel und der Totenschild. Steinerne Tafeln
jener Art, nachträglich zum Gedächtnis früherer Bischöfe angefertigt und
deren Wappen mit der Nennung ihres Todestages tragend, finden sich noch
im Münster. Zahlreicher waren die von Enea Silvio bewunderten
Totenschilde, bunte Werke der Holzschnitzerei oder Lederplastik, die an den
Mauerflächen und Pfeilern aufgehängt wurden; in der Barfüßerkirche sah

man solche Schilde der Freiherren von Ramstein, der Sevogel, der Walten-
heim, von solchen der Herren von Eptingen mehr als dreißig; in der
Karthäuserkirche die Schilde eingeborner Wohltäter wie Zibol, Sennheim, Rot,
Zscheckabürlin neben den fremdartig gezierten von Konzilsprälaten ; unter
den Arkaden des Mittelschiffes im Münster zogen sich zu beiden Seiten

lange Reihen von Totenschilden hin.
Auch die Kreuzgänge galten als erlesene Orte der Bestattung, und namentlich

die Ordens- und Stiftspersonen behielten diese freien und doch schön

beruhigten und geschirmten Hallen oder Gänge sich selbst zur Grablege

vor, nahmen nur Wohltäter und gute Freunde des Hauses auch hier auf.

In den Münsterkreuzgängen lagen die meisten Domherren und Domkapläne ;

als zu Predigern ein Laienbruder achtlos durch den Kreuzgang zum Läuten

sprang, vernahm er eine Stimme aus der Tiefe, die ihm gebot, mit mehr

Ehrerbietung zu gehen, weil jeder seiner Schritte einen Heiligen treffe.

Die offenen Gräberfelder endlich waren für die Massen bestimmt, und

nur ausnahmsweise wählten auch Vornehme sich hier ein Grab. Hans Kilch-
man z.B.; er wollte im allgemeinen Theodorsgottesacker bestattet sein,

allerdings auch da auf ansehnlichste Weise, daher er bestimmte, daß auf
diesem Grabe gesetzt werde ein starkes «fulment» von gehauenen Steinen,

darauf ein großes Kreuz mit einem «geschnittenen herrgott», ein Dächlein

darauf und ein Betstuhl davor.
Aber Basler Kirchhöfe waren ausgezeichnet, ja weitherum und über die

Jahrhunderte hin berühmt durch die Glasgemälde, die sie in der Karthaus,
und die Totentanzbilder, die sie zu Predigern und im Klingental umgaben.

Die Stimmung des Ortes war in diesen Zyklen mit der höchsten Kraft,
wenn auch in durchaus verschiedener Richtung, ausgesprochen. Dem

Glänze der bunten Fensterreihen, durch die hohe Donatoren ihr Andenken

95



in aller Pracht und Herrlichkeit festzuhalten sich vermaßen, standen die

herben, jedes Machtgefühl vernichtenden Todesbilder gegenüber; bald
wehmütig, bald mit wildem Hohne führten sie die Gestalt des Todes im Reigen
um das Gräberfeld, nichts anderes verkündend als die Gewißheit des

Unterganges.

Kultus - Caritas - Opfer

Wir suchen nunmehr das Leben zu erkennen, dem alle diese Institutionen
und Formen dienten.

Kern und tiefste Kraft des Ganzen war der geordnete Gottesdienst, der
namentlich in den Klöstern mit dem Anspruch auf unausgesetzte Dauer,
als cultus diurnus et nocturnus, auftrat.

Diesem Kultus galt alles: der Bau der Kirche, die Gründung des Stifts
und des Klosters, jedes Statut, jede Vergabung. Es war nicht der Gottesdienst

der einsamen Seele, unabhängig von Ort und Stunde, sondern der
sichtbare und hörbare, der in äußeren festen Formen, «im heiligen Bezirk
und zu heiligen Zeiten» gefeierte. Ein Gottesdienst im Angesichte der ganzen

Stadt und durch den Schall der Glocken ihr unaufhörlich kundgetan.
Ein Gottesdienst an einem geweihten Orte, den bald das Verschlossenfeierliche

des klösterlichen Oratoriums, bald die stets offene Herrlichkeit der
Volkskirche hoch über alles Irdische hob. Hinter den Kramläden an der
Kirchenwand, nach den Bettlern und Krüppeln, die das Portal umlagerten,
öffnete sich dieser geheiligte Raum.

Das normale Verhältnis des einzelnen zur Kirche, die offiziell anerkannte
Äußerung religiösen Sinnes zeigt sich uns in verschiedenen Formen.

Neben der Teilnahme am Gottesdienste, dem Anhören von Messe und
Predigt, dem Empfangen von Sakramenten und Benediktionen war es die
Anbetung der Reliquien, das Geleiten des Fronleichnams, das Mitgehen in
Prozessionen. Sodann das Bekennen von Sünden und die Übernahme der
Buße, für uns in der Überlieferung festgehalten durch die Vorschriften für
die alljährlich am Gründonnerstage vor dem Portal des Münsters
stattfindende große Zeremonie der öffentlichen Bußzucht, und durch die diskreten

Buchungen einst veruntreuten oder vorenthaltenen, nun in Folge der
Beichte nachgelieferten Gutes in den Rechnungen einzelner Kirchen und
der Stadt. Was zur Absolution hinzutrat, war das Abbüßen zeitlicher
Sündenstrafen, die Genugtuung durch verdienstliche Werke : Gebet, Enthaltung,
Opfer.

Das letzte, die Gabe an die Kirche, war die für uns sichtbarste Form des

guten Werkes. Man schenkte Geld, Zinsen oder Kapitalien, große oder

96



kleine Summen. Man schenkte Häuser, Liegenschaften, Kleider, Waffen,
Pferde, Hausgeräte. Man stiftete dauernde Einrichtungen und Zierstücke.
Ritter opferten ihre seidenen Waffenröcke, damit aus ihnen Meßgewänder,
Kaufleute ihre silbernen Schalen und Löffel, damit aus ihnen Kelche
gemacht würden. Was Kirchenbau und Kirchenausstattung hieß, kam 2u
Stande hauptsächlich durch Leistungen von Wohltätern. Andre Absichten
wieder führten zur Stiftung von Messen, von Pfründen, von Prozessionen,
von ausgezeichneter Begehung einzelner Feste. Werke großer Art waren die
Stiftungen ganzer Beginenkonvente durch die Goldschmiedin, Johann
Relin, Katharina am Wege und andere. Als das Höchste endlich durfte die
Klostergründung gelten: 1313 die Gründung der Himmelspforte durch
Otto Münch, hundert Jahre später die Gründung der Karthause durch
Jacob Zibol.

Völlig eine Sach für sich war die Gabe an die Armut, die Fürsorge für
Kranke, Verlassene, Fremde. Vor allem ist an die dauernde und tausendfältige

Wohltätigkeit der einzelnen zu denken, eine ungeheure Gesamtheit
von Leistungen, deren wenigste natürlich uns bekannt werden. Wir nennen
die Adelheid Bidermann, die täglich vor ihrer Haustür Almosen austeilt und
täglich bedürftige Kleriker an ihrem Tisch speist, oder die Witwe Walten-
heim 1479, deren einzige Tochter früh gestorben ist und die nun arme
Kinder um Gottes Willen zu sich nimmt und aufzieht. Großes taten auch
unaufhörlich die Klöster mit hospitalitas und elemosyna.

Bemerkenswert ist die enge Verbindung dieser Caritas mit der Kirche,
ihr Gebundensein an deren Vermittelung. Zum Glauben an das ewige
Verdienst des guten Werkes tritt die Auffassung von der Glorie der Armut,
von der Heiligkeit des Almosens. Vor der Kirchentüre werden die Spenden
ausgeteilt und ist der Liegeplatz der Bettler und Krüppel. Die stolzen Adelshöfe

zu St. Peter hegen in ihrer Mitte die Elendenherberge samt ihrer
Kundschaft. Arme Weiber und Männer müssen klagend um die Bahre des

Reichen sitzen, sind die würdigsten Statisten der standesgemäßen Totenfeier.

Mit aller Macht aber läßt uns die Fülle der Zeugnisse bewußt werden, daß

das gesamte Kirchengut und Armengut durch Schenkungen geschaffen
und erst nachträglich Gegenstand geschäftlicher Mehrung geworden ist.

Und wie unübersehrbar groß, den städtischen Bereich weit hinter sich

lassend, ist der Kreis dieser Schenkenden, wie mannigfaltig Art und Maß der

einzelnen Leistung, von den zahllosen kleinen, in Opferstöcken und durch
Kollekten zusammengebrachten Gaben namenloser Hilfsbereitschaft bis

hinauf zu mächtigen Stiftungen, mit denen Herrscher und Herren der

Kirche dienen.

97



Die Tendenz dieser Liberalität kann natürlich in jedem einzelnen Fall eine

andere sein. Menschenfreundliches Gefühl streitet mit dem selbstsüchtigen

Verlangen nach himmlischem Lohne. Reine Liebe zur Kirche, Freude an

Gottes Dienst bestimmten viele zur Dahingabe selbst ihres Köstlichsten.

Und hart daneben leitet eine andere Gesinnung die Oblationen an das

Kloster, in dem die Schwester wohnt, und an die Pfründe, deren Kaplan der

Sohn ist. Tausende dieser Vergabungs- und Stiftungsdokumente liegen vor
uns, und in wie vielen verbergen sich die bewegtesten Vorgänge der

Wirklichkeit, bei denen auch andere als die schon erwähnten Mächte mitwirken:
die Todesangst, die Reue, das Vertrauen, die Gedanken an Kinder und

Erben, das Beugen unter den Willen des Beichtigers u. f. f.
Was am meisten trieb, war doch immer die Hoffnung auf ewigen Lohn.

Die alte Formel vom himmlischen Ernten des auf Erden Gesäten lebte

noch immer. «Nichts ist ungewisser als der Tod, nichts ungewisser als seine

Stunde, nichts anderes folgt dem Menschen von dieser Welt in die Ewigkeit

nach als seine guten Werke», schrieben unzählige Notare vor den

Krankenbetten auf ihre Papiere. Wer der Kirche spendete, hoffte damit
seiner Seele eine Hilfe zu bereiten, eine Milderung ihrer Pein im Fegefeuer;
in ergreifender Weise sehen wir die dauernde Lobpreisung Gottes in den

Bauwerken und in der Köstlichkeit alles Gerätes begleitet durch das

notvolle Bemühen um die Ruhe der Seele, um Seligkeit und Erlösung.
Dem Seelenheile sollte zunächst die Fürbitte der Lebenden dienen. Sie

war es, die etwa der müde Schreiber am Ende seiner Arbeit für sich aufrief,
die aber vor allem von der Kanzel und im Klosterchore geschah und deren

Macht sogar auf dem Grabsteine noch durch den Toten erbeten wurde.
Aus diesem Begriff der Fürbitte erwuchs der gleichsam eine vertragliche

Sicherung des Seelenheils gewährende Jahrtag mit der gestifteten Messe.

«Erst diese gab der Fürbitte durch das Eintreten des geopferten Christus

zugunsten der Seele die Gewähr des Erfolges. »

Kirchenreform - Gründung und Entwicklung der Karthause

Die Bemühungen um Regeneration, mit der wir es nun zu tun haben,
füllte ein Jahrhundert mit wiederholten, immer neu andrängenden Impulsen.
Im Leben unsrer Basler Kirche ist der ganze gewaltige Vorgang deutlich
zu erkennen.

Es handelte sich dabei um Reformen, die nicht die Lehre und nicht die

Machtstellung der Kirche trafen. Hierin den weitergehenden Reformprogrammen

und Forderungen nicht folgend galten sie nur dem Wandelbaren,
der im einzelnen sich zeigenden Gesinnung und Aufführung.

98



Was dabei zunächst in Betracht kam, ergibt sich zum Teil aus den
Verboten der Basler Synodalstatuten von 1400 und 1434. Neben den
Vorschriften, die sich wider Unordnung beim Verwalten der Sakramente,
Anmaßung von Pfarreirechten und Jurisdiktionen, Veräußerung des

Kirchengutes, Konföderation niederer Kleriker wider die Obern und dergleichen

mehr richten, enthalten diese Statuten Sätze und Bedrohungen, die vor
allem dahin zielen, den Kleriker sich besinnen zu lassen auf die Würde und
die Pflichten seines Standes und die stolze Unterscheidung vom Laienvolke.
Er soll die Tracht des Geistlichen nicht ablegen oder verhüllen; er soll
allezeit Tonsur und Rasur haben, um sich stets ausweisen und seine

Privilegien geltend machen zu können. Aber weltliche Eitelkeiten werden auch

um ihrer selbst willen an Geistlichen nicht geduldet : die bunte Farbe von
Kleidern und Schuhen, das feine Linnenhemd, die silbernen Verzierungen
der Gürtel, das lange gekräuselte Haar, die Waffen usw. An üblere Gewohnheiten

der Kleriker erinnern die Verbote des Wirtshausbesuches, des Würfelspieles,

des Tanzes, des Betriebes unschicklicher Geschäfte. Den Laien, die
bei einem notorisch im Konkubinat lebenden Priester die Messe hören,
wird Exkommunikation angedroht. Wie sehr es sich bei geschlechtlichen

Verfehlungen des Klerus um einen verbreiteten Zustand handelte, verraten
zahlreiche Zeugnisse, von den anstandslos geschehenden Nennungen der

Pfaffenkinder an bis zur Erwähnung einzelner besonders anstößiger Exzesse.

Derselbe Hans Oflater, Chorherr und dann Prior zu St. Leonhard, den Hen-

man von Erenfels einen Mörder schilt, liegt bei der Frau des Goltze, wird
hier von diesem gefunden und «durch den Kopf» geschlagen; des Peter

Herz Weib, die der Dompropst verlassen hat, weil er einer andern hold

geworden, beschuldigt aus Rache eine ganze Reihe von Ehefrauen, daß sie

mit Pfaffen zu tun hätten; Konrad Segwar und andre junge Herren steigen
nachts ins Klingental zu den Nonnen und dergleichen mehr.

Aller Unwille und alles Verlangen nach Besserung fand sich dann

zusammengefaßt in den Predigten des Johannes Mulberg, die gewaltiger als Statuten

und Strafsentenzen die Übel der Zeit züchtigten. Unter dem größten Zu-

drange des Volkes griff Mulberg in seinen Kanzelreden die allgemeinen
Unsitten an, den Ehebruch, die Gotteslästerung, die Üppigkeit, die

Spielsucht, und namentlich die Verwilderung von Klerikern, ihren Wucher,

ihre Hurerei usw. In stürmischer Beredsamkeit forderte er eine Reformation;
wie jene erregte, auf alles horchende Zeit voll von Ahnungen und

Verheißungen war, so entrollte auch er prophetisch das Bild einer den schwersten

Nöten und Kämpfen sich entringenden schönen Zukunft.
Mitten in den allgemeinen Bewegungen wirtschaftlicher und politischer

Art begann auch diese kirchliche Regeneration mit heftigen Erschütterungen.

99



Auf merkwürdige Weise wurde sie zunächst eingeleitet durch die Gründung

der Karthause; den Versuchen der Besserung alter Institute leistete

sie, indem sie eine völlig neue Gemeinschaft schuf, an dieser den praktischen
Nachweis der Schönheit und auch der Möglichkeit reinen Mönchtums.

Eine Klostergründung in so später Zeit war freilich eine schwere Sache.

Das neue Geschöpf konnte inmitten des städtischen Kirchenwesens, das wie

ein festgefügter Organismus ohne Lücken und Leeren dastand, zunächst nur
als Störung empfunden werden. Vielleicht deswegen kam das Kloster ins

Nachbarbistum, nach Kleinbasel, und außerdem wirkte wohl die Absicht

mit, der erst vor kurzem gewonnenen Stadt etwas Großes zu gewähren;
der Konflikt mit den bestehenden Pfarreirechten freilich war auch dort zu

erledigen. Der Rat als solcher scheint keine wesentlichen Bedenken gegen
die Gründung gehabt zu haben ; wie diese dann zu Stande kam, waltete

in ihr spürbar dasselbe Machtgefühl, das diese Periode der städtischen

Geschichte überhaupt belebt. Dabei mag beachtet werden, daß die Stiftung
Absichten des Markgrafen Rudolf zu nichte machte, dem Basel damals auch

auf politischem Gebiete zuvorkam; möglicherweise war auch Katharina

von Burgund mit Rat und Antrieb beteiligt.
Jedenfalls ist bedeutsam für die Zeit und ihre tiefern Bedürfnisse, daß

gerade diese schwerste ernsteste Form des Mönchtums gewählt wurde.
Wie man wohl nur von solcher höchsten Strenge noch ein Heil erwartete
und der Gedanke daran gleichsam in der Luft lag, zeigen die in einer
Basler Beginensamnung getanen Äußerungen, zeigen die Absichten des

Markgrafen, zeigt endlich Burchard zum Haupt, der ein angenehmes Leben

in Basel dahintenlassend in die Straßburger Karthause ging, aber auch seiner

alten Heimat das Entstehen eines solchen Klosters weissagte.
Prächtig tritt nun die Gestalt des Jacob Zibol hervor. Auf einer

Gesandtschaftsreise hatte er in Nürnberg die dortige Karthause kennen gelernt, und
die Eindrücke, die er dort empfangen, brachten ihn zum Entschluß, auch

in Basel ein solches Kloster entstehen zu lassen. Er kaufte vom Rate den

Bischofshof in Kleinbasel und übergab ihn dem Karthäuserorden für eine

Niederlassung; in weitern Gaben sorgte er für die Ausstattung dieses neuen
Ordenshauses mit Geld und Gut. Das Jahr dieser Stiftung, 1401, wurde so

zum Höhepunkte seines Lebens. Er stand unter den Reichsten, er hatte die
Macht im Rate. Eine Ambition, die so wirksam sonst bei keinem Basler
dieser Zeit uns begegnet, trieb ihn; es war die Gesinnung, die fünfzig
Jahre früher der Erbauer der Florentiner Karthause ausgesprochen hatte:
«was mir Gott sonst gegeben, geht auf Nachkommen über und ich weiß
nicht an wen; nur dies Kloster mit seinem Schmucke gehört mir auf alle
Zeiten und wird meinen Namen in der Heimat grünen und dauern machen».

100



Wir haben die große Leistung eines einzelnen vor uns. Für Basel aber

war diese Klostergründung ein Ereignis, das weit über das Kirchliche hinaus
seine Bedeutung hatte. Auch tritt uns der Geist, der über den Anfangszeiten
des Klosters waltete, aus seinen nahen Beziehungen zu Dietrich von
Nieheim entgegen. Im Bereiche der Kirche war seine Auszeichnung, daß vielen,
die den Glauben an Kloster und Ordenswesen eingebüßt hatten, hier das

Bild einer von allem Gewohnten sich unterscheidenden Gemeinschaft

geboten wurde. Die Karthause war das Kloster Basels, das nie einer Reform
bedurfte. Die innere Kraft, ja Notwendigkeit dieser Neugründung erwahrte
sich allen Anfechtungen gegenüber und hielt auch Stand, als Zibol politisch
unterging. Zuerst seine Überwältigung im Stadtregiment durch Peter zum
Angen 1403, dann 1409 sein Sturz wegen der Rheinfelder Sache blieben
ohne Nachteil für die Karthause.

Neben all diesem Verfall und Unfug, der mühevollen Reformarbeit, dem

stumpfen oder leidenschaftlichen Widerstande gegen die Observanz erhebt
sich das lichte, ruhige Bilde der Karthause. Dieses Kloster stand da, wie kein
anderes der Stadt. Was seinen Vorzug hauptsächlich begründete, war seine

Jugend, die begeisterte Kraft und erste Liebe, die sein ganzes Wesen

merkwürdig bewegte und hob, im Vergleich mit den übrigen Basler Klöstern,
die alle alt und zum Teil abgelebte und überreif gewordene Institute waren.
Auch bedurfte die Karthause nie einer Reform. Sie besaß die Kraft, mitten
im städtischen, von allen Bewegungen der neuen Zeit erfüllten Leben das

anachoretische Mönchtum festzuhalten.
Aber auch hierüber hinaus gebührt der Niederlassung im Margarethental

ein eigener Ruhm. Durch ihre Geschichte geht von Anbeginn ein großer

Zug. Wir finden in ihren Zellen eine Reihe der edelsten Persönlichkeiten.

Die vertrauten Beziehungen zu Prälaten des Konzils, dann das entschiedene

Hinneigen zu den wissenschaftlichen Kreisen der Stadt, die Berührungen
mit dem Humanismus, die Freundschaft mit den großen Buchdruckern und

Verlegern heben sie über das Niveau des sonstigen Ordensklerus hoch

empor.
Dem entspricht, daß die einzigartigen Schilderungen dieses Karthäuserlebens,

die wir in den Chroniken der Mönche besitzen, uns einen seltenen

Reichtum individuellen Lebens aus nächster Nähe erkennen lassen. Was

für prächtige Priorengestalten treten uns entgegen: der Utrechter Albrecht

Bur (1432—1439), Leben und Tätigkeit für das Kloster, unter ihm

hatte dieses seine großen, glänzenden Jahre der Bauten, der Zellengründungen,

des Erwerbs zahlreicher Bücher, der Gunst der Fürsten und

Konzilsherren. Heinrich Arnolds sodann (1449—1480), der erste Prior der aus

dem Konvente selbst hervorging. Vordem ein in allen Geschäften erprobter

101



Praktiker, nun aber völlig abgeklärt, all sein Anliegen auf Gott werfend;
eine freundliche Gestalt; Friede und Ruhe die Hauptmerkmale seines

Regimentes. Er war beinahe so alt wie die Karthause selbst und hatte noch
den großen Johann Gerson von Angesicht gesehen. Ein Verehrer der Maria,
der ihre Feste mit besondern Veranstaltungen auszustatten Hebte. Das

Kloster verheß er so selten, daß seine Gestalt in den Straßen wie eine

Wundererscheinung betrachtet wurde. Um so bewegter und kräftiger stellt
sich sein Nachfolger Jacob Lauber (1480-1500) dar, der Regenerator des

Klosters, der bei seinem Amtsantritt Scheunen, Fässer und Kasse leer fand,
aber bald Gedeihen in die Geschäfte brachte. Bei allen Arbeiten, auch beim
Bauen, beim Pflegen und Ordnen der Klosterbibliothek ein nicht zu
ermüdender Mann, der so streng gegen andre war, wie er sich selbst nicht
sparte. Dabei ein Eiferer für Form und Schönheit des Kultus. Für sein

Ansehen im Orden spricht, daß ihn 1485 der Prior der Großen Karthause
mit der Visitation der Niederlassungen in Ungarn, Mähren, Österreich
betraute. Aber als Haupttugend beinah erschien seinem Biographen die

Klugheit, mit der er zwischen all den Zelebritäten, die damals in den Zellen
zu Basel nebeneinander saßen, Ordnung, Ruhe und Frieden aufrecht zu
erhalten verstand.

Ohne Zweifel war das Geltenwollen, der Gelehrtenruhm und Gelehrtenneid,

mit dem Lauber zu schaffen hatte, ein dem Geiste der Karthause
fremdes Wesen. Aber wir sehen auch sonst allerhand Kontraste voll Leben.
Wie in andern Karthausen, so schloß sich auch hier um die demütige und
innige Devotion der Mönche ein weiter Bau von zum Teil strahlender
Schönheit des Schmuckes. Es war dasselbe Herantreten von Kunst und
Macht aller Welt zu dieser tiefen Stille, das auch in der täghchen Fürbitte
für die Benefaktoren des Klosters die größten Namen ertönen Heß.

NamentHch aber brachte Hieronymus Zscheckabürlin ein neues Element
in diese Karthäuserwelt. Während Heynlin, der im gleichen Jahre wie er hier
die Zelle aufsuchte, sich zum gänzhchen Auslöschen der eignen, einst so
sichtbar und wirksam gewesenen Person verstand, kam in ZscheckabürHn
ein nicht umzubringender eigenwilHger Mensch herein. Von Anbeginn
umgab ihn ein Schimmer des Besondern. Oft schon hatte ja der Eintritt ins
Kloster ein heiteres Weltleben geendet, ohne deswegen als Wunder bestaunt
zu werden. Jetzt geschah dies, da der stadtbekannte, glänzende junge Herr
Karthäuser wurde, der seinen Eintritt am 21. Mai 1487 allerdings zu einem
öffentlichen Schauspiel zu machen verstand. Auch nachdem die Kloster-
pforte sich hinter ihm geschlossen, wurden ihm allerhand Vergünstigungen
zuteil; er stieg im Konvente rasch empor, und deutHch sehen wir, wie
namentHch seit Übernahme des Priorats, 1501, das ihm angeborne Herren-



mäßige und Wählerische manchen schlichten Klosterbruder den Kopf schütteln

ließ. Seine Freude an Prunkt und seine Baulust gaben zu denken;
ebenso seine Gastlichkeit, bei der nicht immer nur die Ernstesten geladen
waren ; mehr noch, daß er sich daran gewöhnte, den Konvent zu übergehen
und auch wichtige Entscheide selbständig zu treffen, oder daß er die Besuche
in den Zellen unterließ, weil ihm der üble Geruch des einen oder andern
Bruders zuwider war. Aber wenn ihm die erwünschte Güte fehlte, so besaß

er dafür Kraft und eine unverlierbare Feinheit des Wesens. So wurde sein

Regiment zu einer Zeit des Gedeihens, in der die stolze, einst die Anfänge
der Karthause begleitende Prophezeiung erfüllt zu sein schien. Wenigstens
in allem Äußern; das Geistliche schien einigen Gewissenhaften zu kurz zu
kommen.

Hier sind nun auch die Bibliotheken zu nennen, als mehr oder minder
organisierte Studienorte der Universität verwandt und zugleich die schönsten

Tummelplätze freien gelehrten Treibens.
Vom Buchdruck, von der Erneuerung der Studien, vom humanistischen

Sammeleifer, von der kirchlichen Regeneration her trafen die stärksten

Impulse das Gebiet des Bücherwesens. Überall sehen wir in dieser späten
Zeit systematisches Anlegen und Ausgestalten von Bibliotheken. Bücherlust
und Sammeln sind von neuemLeben ergriffen. Vor allen berühmt aber war die

Bibliothek Heynlins, gegen dreihundert Bände umfassend. Ihr Schöpfer und
Besitzer war ein Bibliophile von Bedeutung ; er brachte nicht nur Werke aus

allen Gebieten, sowohl Drucke als Manuskripte, zusammen, sondern machte
auch für die Ausstattung seiner geliebten Bücher, für ihren Einband und
für Schmuck feinster Art, mit goldenen Initialen, zierlichen Miniaturen,
reicher Rubrizierung usw. große Aufwendungen. Die Sammlung erregte
Staunen als eine der schönsten Gelehrtenbüchereien jener Zeit überhaupt.

Diese Bücher Heynlins kamen mit ihm 1487 in die Karthause, diejenigen
Arnolds zum Luft fielen 1517 an das Barfüßerkloster. Es war der
hocherwünschte Übergang vereinzelten privaten Besitzes in die umfassende und
öffentliche Sammlung.

Prachtvoll sodann war die Bibliothek der Karthäuser. Das eigenartige,

ruhig geordnete Wesen des Klosters war hiebei wirksam; aus der
Ordensvorschrift an die Mönche, andächtige Bücher abzuschreiben, entwickelte

sich auch in diesem Hause der größte Eifer für alles Bücherwesen. Zu den

innerhalb des Klosters selbst entstehenden Bänden traten die von draußen

erworbenen, wie die schon 1430 gekaufte, prachtvolle Postille des Nicolaus

von Lyra in mehreren Bänden. Zum Ruhme des Priors Albert Bur (1432—

1439) haifauch seine Sorge für die Bibliothek; noch verdienter machte sich

der Prior Lauber (1480—1500) durch Organisation der stark wachsenden

103



Sammlung; ihm erschien ein Kloster ohne Bücher wie eine Stadt ohne

Reichtum, wie eine Burg ohne Mauer, wie eine Küche ohne Geschirr, wie
ein Tisch ohne Speisen, wie ein Garten ohne Kräuter, wie eine Wiese ohne

Blumen, wie ein Baum ohne Blätter. Gleicher Gesinnung war sein

Nachfolger Zscheckabürün, der seine schon in Laien2eiten geübte Bücherfreundschaft

nun als allmächtiger Prior diesem Besitze der Klosters zuwendete.
Der Reichtum der Karthäuserbibliothek war in der Tat ungewöhnlich. Sie

Genoß die Gunst der Basler Buchdrucker, die sie mit ihren Erzeugnissen
beschenkten, und in der Büchersammlung Heynlins erwarb sie einen
unvergleichlichen Schatz. Dazu nun noch die Beflissenheit der Mönche selbst. So

wurde die Bibliothek zur bedeutendsten der Stadt. Sie griff über den Klosterbedarf

hinaus und war dazu angetan, den Beruf einer den weitesten Kreisen
dienenden Gelehrtenbibliothek zu erfüllen. An die Bibeln, die Kirchenväter,

die Scholastiker, die Predigten und Andachtsbücher, an die Mediziner
und Juristen reihten sich in vielen Bänden die antiken Autoren; auch

Petrarca, Boccaccio, Filelfo, Valla usw. waren zu finden und von deutscher
Literatur U. F. Spiegel, das Buch von den heiligen Dreikönigen, das Reisebuch

des Ritters von Mandeville, die Moserschen Übersetzungen von
Erbauungsschriften, St. Martinslegende «in niderlendischer sprach» usw.
usw. bis zu Paulis Schimpf und Ernst und dem Brantischen Narrenschiff.

104



SCHWEIZERISCHE KUNSTFÜHRER
Herausgegeben von der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

KARTAUSE
Das Bürgerliche Waisenhaus in Basel



Abb. i. Kartause aus dem Vogelschauplan von Matthäus Merian, 1615 (Ausschnitt).

Geschichtlicher Überblick. Weissagungen sollen der Gründung der Kartause vorausgegangen

sein. Auf historischem Boden aber steht die Persönlichkeit, welche «zu ewigem
Gedächtnis und der Seele Heil » das Kloster im minderen Basel gestiftet hat. Es ist der Oberstzunft-
meister Jakob £ibol, der bereits 1388 das Amt des Bürgermeisters inne hatte und zu den
angesehensten und reichsten Bürgern der Stadt zählte. Auf einer Gesandtschaftsreise nach Nürnberg
1374 lernte er bei einem Besuch des dortigen Konventes den Orden des hl. Bruno kennen,
worauf er sich entschloß, ein gleiches Kloster in Basel ins Leben zu rufen. Eindruck hatte ihm
die reine Frömmigkeit der Klosterbrüder gemacht, die im Gegensatz zu dem Nachlassen der
Zucht in vielen Klosterniederlassungen stand. Neben den 5 Männer- und 4 Frauenklöstern der
Stadt Basel wurde die Kartause die jüngste Gründung. Wesentlich war, daß sie ihre Entstehung
nicht geistlichen oder fürstlichen Herren verdankte, sondern einem Achtbürger der aufstrebenden

Stadt. Interessant ist, daß nach mehr als 300 Jahren seit der Gründung des Kartäuserordens
durch den hl. Bruno ein Kloster strengster Observanz sich halten konnte. In der Befolgung und
Erweiterung der Regel des hl. Benedikt hatte Bruno 1084 eine Gemeinschaft gegründet, deren
wichtigste Gebote die Schweigepflicht, das Gebet und das Studium, Sammeln und Abschreiben
theologischer Schriften und als Ausgleich die Handarbeit waren. Dies wollte er durch die
Verbindung des Einsiedlerdaseins mit dem klösterlichen Zusammenleben erreichen. Jeder Mönch
besaß ein eigenes zweigeschossiges Häuschen. Alle waren rund um einen großen Kreuzgang
angeordnet (vgl. Gesamtanlage). Anlaß zur Verwirklichung seines Planes waren für Jakob Zibol

Farbiges Titelbild: Hl. Dorothea, Glasgemälde aus dem Chor der Kartause, um 1416. Jetzt
im Historischen Museum.

2



die V erhandlungen des Marktgrafen Rudolf von Baden mit dem Prior der Kartause von Straßburg,

der eine gleiche Klosterstiftung in der Nähe der Stadt gründen wollte. Nachdem Zibol
diesem Unternehmen zuvorgekommen war, indem er vom Rat den Bischofshof an der
Südostecke von Kleinbasel kaufte, konnte er dem ersten Prior Wynand von Straßburg das
Gebäude als provisorische Behausung für zwei Mönche und einen Laienbruder 1401 übergeben.
Bereits 1408 ließ der Stifter den Grundstein für die Errichtung der Kirche legen und übertrug
Johannes von Ungarn, einem der besten Ordensbaumeister in Deutschland, auch die Gesamtplanung

der Klosteranlage. Vorher war noch das Einverständnis des Bischofs von Konstanz
eingeholt worden, der den Abbruch der St. Margarethenkapelle innerhalb der dortigen
Stadtmauern bewilligte, unter der Bedingung, daß die hl. Margaretha Schutzpatronin der neuen
Kirche werde. Daher der Name Margarethental. Die Weihe von drei Altären im Jahre 1416
bildete den Abschluß des Kirchenbaues. Wie sehr die Stiftung mit dem Schicksal des Gründers
verbunden war, zeigte der Zusammenbruch Zibols, als er in der Folge des Rheinfelder Verrates zu
12000 fl. verurteilt wurde. Während des Basler Konzils von 1431 bis 1448 erlebte das Kloster
durch Schenkungen mächtiger und vermögender Gönner (liber benefactorum) einen neuen
Aufschwung. Nach Aufhebung der Kirchenversammlung hatte das Kloster baulich und
gebietsmäßig einen Höchststand erreicht, doch blieben von da an die Spenden aus. Es folgte eine
Periode sparsamen Haushaltens. Erst unter dem tüchtigen Prior Jakob Louber (1480 bis 1500),
in dessen Amtszeit die Aufnahme des begüterten Hieronymus Zscheckenbürlin fiel, konnte die
Bautätigkeit wieder aufgenommen werden. Für die Basler war der Einzug des weltgewandten
jungen Zscheckenbürlin in die Klausur ein Schauspiel besonderer Art. 1501 ist er zum Prior
ernannt worden. Sein Kloster bildete während der Reformation eine der Hauptstützen des alten
Glaubens. Nach dem Bildersturm 1529 floh er nach Freiburg i.Br., um erst wieder 1532 zur
Regelung der Klosterverwaltung mit dem Rat zurückzukehren. Er starb 1532. Nach dem Tode
des letzten Kartäusers 1564 übernahm ein Schaffner als Sachverwalter das Kloster. 1669 hat
man mit der Gründung des Waisenhauses das Areal mit seinen Gebäulichkeiten einem neuen
Zweck zugeführt. Im 18. Jahrhundert sind die ohnehin dürftig gebauten Zellen mit dem Großen

Kreuzgang abgebrochen worden.Wiederherstellungsarbeiten 1929 und in den letz tenJahren.
Zum geschichtlichen Bild gehört am Schluß die Vergegenwärtigung jener Mönche in ihrer

weißen Tracht mit dem langärmeligen gegürteten Untergewand, über dem sie ein skapulier-
artiges Obergewand tragen, wie sie einzig in der Schweiz noch in Valsainte bei Cerniat wirken.
Den gelehrten und gottesfürchtigen Mönchen der ehemaligen Basler Kartause verdanken wir
die wertvolle Büchersammlung, welche in der Öffentlichen Bibliothek der Universität aufbewahrt

wird.

3



Beschreibung. Gesamtanlage. Wie die Kartause einst ausgesehen hat, vermag
uns die Meriansche Ansicht von 1615 vor Augen zu führen (Abb. 1). Sie

hält die typische Anlage eines Kartäuserklosters fest, ohne daß hier bei den

Einzelheiten Anspruch auf vollständige Zuverlässigkeit erhoben werden kann.
Für den Bau einer Kartause waren nicht nur erhebliche Geldmittel nötig, auch
ein weitläufiger Platz mußte für diesen Zweck gefunden werden. Ein solcher
bot sich innerhalb der Stadtmauern in Kleinbasel an, wo der Bezirk nach drei
Seiten hin ummauert war: gegen den Rhein, den Stadtgraben im Osten und
den Kirchhof von St. Theodor. Durch Landerwerbungen in westlicher Richtung

bis auf die Höhe des ehemaligen Lessertors, wo heute die Riehen-
torstraße gegen den Rhein zu mündet, entstand bis zumJahr 1450 ein Geviert im
Ausmaß von ca. 100 X 150 m. Johannes von Ungarn hat geschickt die Hauptbauten

im Osten um den Wirtschaftshof angeordnet. Alles, was westlich der
Linie der Kirche lag, gehörte zur Klausur. Hier konnten um den Großen

Kreuzgang (Galiläa maior) jene Zellenwohnungen entstehen, die jeweils
rechtwinklig gegen außen einen geschlossenen Lebensraum für jeden einzelnen
Mönch darstellten. Zur Blütezeit zählte man 16 Giebelhäuschen, also zwei

weniger als Merian abgebildet hat. Die Ordensregel schreibt jedoch höchstens

14 Mönchszellen vor. Genauere Auskunft über die ursprüngliche Stellung der
Giebelhäuschen und der abgebrochenen Bauten gibt der Grundrißplan (Abb.
4), wobei aus der Zeichnung zu ersehen ist, was noch steht und was gegenwärtig
nicht mehr vorhanden ist. Auch die Benennung der einzelnen Gebäudeteile
läßt sich übersichtlicher erkennen, als dies durch Beschreibung möglich ist.

Wir stellen mit Freude fest, daß das Gelände des Waisenhauses heute noch die
mittelalterlichen Ausmaße besitzt, auch wenn das Leben innerhalb der Mauern
ein offenes und der Welt zugewandtes geworden ist.

Abb. 3. Grundriß des Chors mit Sakristei und kleinem Kreuzgang. Maßstab 11400.

4



WETTSTEINSTR.ASSE ALTER STADTGRABEN)

Erhaltene Bauten [ | Verschwundene Bauten

Abb. 4. Übersichtsplan der ehemaligen und heutigen Klosteranlage. Erhaltene und verschwun¬
dene Bauten. Umzeichnung nach einem Plan von Isaac Mentzinger 1775.

1 Eingangstor - 2 Pförtnerstube - 3 Wirtschaftshof - 4 Kirche: Chor - 5 Lettner - 6 Ehemalige
Laienkirche — 7 Scheerhaus — 8 Mittlerer Waisenhausflügel - 9 Küche im Erdgeschoß — 10
Eckturm — 11 Zscheckenbürlinzimmer — 12 Ehemaliges «Großes Haus» (Refektorium), heute
Verwaltungsgebäude - 13 Ehemaliges «Langes Haus», Wohnräume der Laienbrüder -
14 Ehemalige Bäckerei-- 15 Charitas-Brunnen - 16 Kleiner Kreuzgang (Galiläa minor) -
17 Sakristei, darüber Bibliothek - 18 Kapitelstube, darüber Paramentenkammer und Bibliothek

- 19 Keller und Fruchtschütte - 20 Verbindungsgang zwischen den beiden Kreuzgängen;
Wandgemälde mit der Bruno-Legende - 21 Großer Kreuzgang (Galiläa maior), darum herum
die ehemaligen 16 Zellen der Mönche - 22 Mittlerer oder Pulverturm - 23 Wehrgang auf der
Stadtmauer - 24 Sogenannte «alte Carthause» - 25 Lessertor - 26 Rebland - 27 Trotte.

5



Der Hof, den wir durch das alte
Klostertor zwischen Pförtnerstube und Trotte

betreten, führt trichterartig in der

Richtung gegen den Rhein hinunter bis

vor das « Große Haus ». Rechts das
dominierende Gotteshaus, das seinen
gotischen Stilcharakter vor allem durch die
Strebebögen und die hohen Spitz
bogenfensterverrät ; links längs der alten
Stadtmauer die dort angebauten ehemaligen
Laienbrüderwohnungen mit dem
vorstehenden Bäckereigebäude. Aufder Höhe

des früheren Scheerhauses, i n der Ecke
zwischen diesem und der Laienkirche,
steht der vierseitige Brunnen. Die vielfach
unterteilte Rundsäule mit Masken,
Inschriftkartusche und geschupptem
Barockaufsatz wird sinngemäß von einer
plastischen Steingruppe mit der Charitas
als Personifikation der werktätigen Liebe

bekrönt (aus der Gründungszeit des

Waisenhauses 1677).
Die Kirche vereinigt unter einem

durchgehenden Dachfirst, der lediglich
einen Dachreiter trägt, zwei in ihrer
Bestimmung, ihrem Ausmaß und der

Innengestaltung verschiedene Bauteile. Der größere Mönchschor, welcher mit
seinem polygonalen Altarhaus bis weit gegen Nordosten vorstößt, ist im
Verhältnis zum Laienschiff ein Drittel länger als dieses. Die gesteigerte architektonische

Bedeutung des ausschließlich von den Mönchen benützten Chors
kommt im Innern durch das eingezogene Netzgewölbe zum Ausdruck. Bei der
Errichtung des Gotteshauses (1408 bis 1416) durch Johannes von Ungarn
waren Mönchs- und Laienkirche mit flachen Holzdecken versehen und nur
durch den Lettnereinbau voneinander getrennt. Erst unter Prior Louber hat
Remigius Faesch 1488 das steinerne Gewölbe im Mönchschor erstellt. Um den
Schub der Steinkonstruktion aufzufangen, war er gezwungen, außen Strebepfeiler

anzusetzen. Gegen die Westseite, wo ein Turm geplant war, haben die
bestehenden Mauern und der Sakristeibau diese Aufgabe erfüllt. Die drei
hohen Maßwerkfenster erhellen das Chorhaus, während das Doppelfenster
über der Piscina- und Schranknische und ein gleiches neben dem Rundturm
beim Eingang von der Ostseite Licht spenden. Ein weiteres Fenster wurde an
der Westwand nahe dem Lettner 1929 freigelegt. Die Arkadenmalereien ober-

6

Abb. 5. Brunnensäule mit Charitas im Hof
von 1677. Hintergrund das «Große

Haus», erbaut 1525.



Abb. 6. Ansicht des Hofes und der Kirche vom Eingang her in südwestlicher Richtung.

halb der Gewölbe - ein Beweis für die ursprünglich flache Decke - sind nicht
sichtbar. Dagegen wecken die schönen Profile der Rippen, welche in halber
Fensterhöhe auf Wandkonsolen aufsetzen, unser Interesse. In den Winkeln der

Rippenkreuzungen sitzen Blattknollen und im Gewölbescheitel sind die drei
größeren, mit Laubwerk versehenen Schlußsteine bemerkenswert: Muttergottes

im Strahlenkranz, hl. Margaretha mit dem Drachen und Kopf des

Salvators, dazwischen kleinere Reliefs mit den Wappen des Stifters Hieronymus
Zscheckenbürlin und seiner Mutter Margaretha von Basel (zweimal).

Der Lettner, heute Eingangshalle zur Kirche, stand als architektonische
Scheidewand gegen die Laienkirche hin offen und war gleichzeitig
Verbindungsglied zwischen ihr und dem Chor. Da er jetzt gegen Süden zugemauert ist
hat er viel von seiner Wirkung verloren. Mit drei Rippengewölben überdeckt,
wird er von schlanken Arkadenbogen getragen, deren Rippenbündel aus kurzen

Wanddiensten herauswachsen. Die drei runden Schlußsteine zeigen kräf-

7



tig modellierte Blattrosetten, auf denen folgende Wappen angebracht sind:

im östlichen Joch «von Wegstetten», in der Mitte «von Hegenheim» und

westlich ein unbekanntes Schild mit Sporenrad. Von den vier Nischen sind

die zwei vermauerten - einst Durchblicke zum Altarhaus - und asymmetrisch
eingesetzten gegen den Lettner zu ausgemalt: die beiden Bilder mit Christus am
Kreuz, Maria und Johannes, leider fast erloschen, sind beinahe identisch.
Kaum wahrnehmbar auch die dariiberliegenden Wandgemälde, vermutlich
eine Verkündigung. In den Gewölbekappen, begleitet von Blattranken,
Wappenschilde von Burgund und Portugal. Links vom Chorportal, mit seiner

ausgesprochen feingliedrigen gotischen Stabornamentik, steht ein würfelförmiger
Opferstock aus dem 17. Jahrhundert.

Die Ausstattung der Kirche konzentriert sich in der Hauptsache auf den
Mönchschor. Zum bauplastischen Schmuck gehören vor allem die 1929
entdeckten und wiederhergestellten, zum Teil ergänzten Architekturnischen
eines Priestersitzes und einer Piscina im Chorhaupt. Die letztere zweiteilige diente
für die Handwaschung und zur Aufbewahrung der Altargeräte. Die reiche

Umrahmung aus rotem Sandstein schließt oben mit einem doppelten Wimperg,
der mit Krabben und Kreuzblume besetzt ist und zwischen gleichhohen Fialen

Abb. 7. Votivtafel der Herzogin Isabella von Burgund, Stiftung 1433. Ehemals in der Laienkirche,
heute im Hist. Museum, Basel.

8



Abb. 8. Glasgemälde mit dem Bildnis des Stifters Henman Offenburg, um 1416. Hist. Mus.

Abb. 9. Maria und Verkündigungsengel, zwei Wangen-Reliefs des Chorgestühls von 1428.

steht. Hinter dem durchgebrochenen Dreipaßmaßwerk entdeckt man schlanke,

polychrome Kreuzgewölbe en miniature mit Rosetten-Schlußsteinchen.
Das Chorgestühl entspricht in seiner schlichten Form der Vorstellung des

Bruderordens. Den Längswänden entlang aufgestellt, besteht es aus Tannenholz:

drei Gruppen mit volutenartigen Gestühllehnen, flachen Kielbogen an
den Rückwänden und einem Brettdach als Bekrönung. Einzig die vier
Abschlußwangen sind mit figürlichen Reliefschnitzereien geschmückt. Gegen die

Eingangsseite Maria und der Verkündigungsengel Gabriel, durch den weichen

Schwung der Gewänder spielerisch eingepaßt in das schmale Hochformat

(Abb. 9). Die Reliefs gegen das Chorhaupt zu sind den Aposteln Petrus und

Paulus vorbehalten. Auftraggeber war Prior Heinrich Kotlo (1428).
Die Totenschilde (Abb. 10 und 11) an den Längswänden über den Chorge-

stühlen waren ursprünglich oberhalb der Grabstätten der Wappeninhaber im

Chorhaupt angebracht. Von den achtzehn hölzernen, farbig gemalten
heraldischen Tafeln sind sechzehn erhalten geblieben, alle hochrechteckig bis auf
eine runde neben der Sakristeitüre, die dem Junker Schorpp von Freudenberg

gehört (J 1521). Zwei Reliefs mit dem Wappen des Ludovicus d'Aleman gelten
als Gedenktafeln im Zusammenhang mit den Glasgemäldestiftungen des

Bischofs von Arles 1438. Die übrigen gleichen sich im Aufbau, jeweils
ausgezeichnet durch Insignien der meist während des Konzils verstorbenen Würdenträger,

welche in der Kartause begraben wurden.

9



Abb. io und 11. Zwei Totenschilde der Bischöfe von Utrecht, Sueder von Culenborg, und von
Worcester, Thomas von Polton, im Chor.

Kuristwerke der ehemaligen Ausstattung im Historischen Museum in Basel. Um
wenigstens einen Begriff vom ursprünglichen Standort der Glasgemälde der Kar-
tause, die heute als Depositum im Museum der Barfüßerkirche aufbewahrt
werden, zu gewinnen, sind die sieben figürlichen Scheiben als Kopien in die
drei Hauptfenster des Chors eingesetzt worden. Es handelt sich um die
spärlichen Reste einer prachtvollen Fensterverglasung aus der Zeit um 1416 im
Anschluß an die Vollendung des Kirchenbaus und um einen späteren
Scheibenschmuck von 1428. Eine Ausnahme bildet das Glasbild des Stifters Johann
Kupfernagel nach 1487. Zum Offenburger Fenster gehören der kniende Stifter
Henman Offenburg, die Gestalt des Evangelisten Johannes, die Fragmente der
Heiligen Barbara und Dorothea. Alle in einem frohen Kolorit von Lokalfarben,
um 1416. Aus dem Kanizsaifenster stammen König Ladislaus der Heilige aus
Ungarn und der betende Stifter Johannes III. von Kanizsai, um 1428. Dazu
kommen die beiden quadratischen Wappenscheiben der genannten Stifter.
Daß so wenig von diesen Kostbarkeiten übrig geblieben ist, geht auf zwei
Unwetter von 1449 und 1487 zurück. Die Glasgemäldestiftungen sind übrigens bis

10



Abb. 12 und 13. Grabplatten des Kardinals Alphons de Curillo (f 1434) und des Bischofs von
Como, Graf Franz von Bossio (f 1434), in der Sakristei.

1675 nie abgebrochen. So wissen wir auch aus einem Verzeichnis, das Wurstisen

1487 anlegte, daß die 41 Fenster des Großen Kreuzganges mit Wappenscheiben

ausgeschmückt waren.
Künstlerisch und historisch von großer Bedeutung ist ein Werk, das man

1735 in der Laienkirche nahe dem Lettner fand. Es handelt sich um die Votiv-

tafel der Isabelle von Burgund. Diese Bronzeplatte niederländisch-burgundischen
Ursprungs enthält oben ein graviertes Bild der Muttergottes mit dem Leichnam

Christi im Schoß (Pièta), umgeben von den Familienmitgliedern der
Stifterin in verehrender Haltung. Die Inschrift darunter nennt als Stiftungsjahr

1433, doch dürfte die Platte vermutlich erst nach 1446 entstanden sein.

Der Sakristeibau. Ursprünglich nur vom Chor aus zugänglich, steht das

dreigeschossige Gebäude im rechten Winkel zur Kirche. Es enthält zu ebener Erde
einen im Grundriß quadratischen, hohen Sakristeiraum und im Westen
anschließend die Kapitelstube. Darüber lag die Paramentenkammer, durch ein

Treppentürmchen erreichbar. Im obersten Stock war in zwei Räumen die



große Bibliothek untergebracht. Der Sakristeiraum erstreckt sich über zwei
Geschosse und verdient Beachtung. Außer beim Treppentürmchen wachsen die

Rippen des Sterngewölbes aus Eckpfeilern, die auf Konsolen ruhen. Sie schwingen

fächerartig nach oben und münden in einem Schlußstein mit den Wappen
des Stifters der Sakristei, Kardinal von Curillo. Die an den Wänden
aufgestellten Grabplatten stammen aus dem Chor und sind teilweise stark abgelaufen.

Nur wenige zeigen hgürliches Beiwerk mit Umschrift in gotischen Minuskeln,

so jene des Kardinals Alphons von Curillo und des Grafen Franz von Bos-

sio, Bischof von Como, beide 1434 gestorben (Abb. 12 und 13). Eine Inschrifttafel

an der Ostmauer erwähnt Vergabungen des Bischofs Thomas Polton von
Worcester für den Bau einer Sakristanzelle (1437)-

Im Kleinen Kreuzgang ließ Bonifacius Amerbach im Jahre 1544 Familien-
epitaphien für die Eltern, Brüder, Gattin und Tochter errichten. Die langrechteckige

Wandplatte der Eltern zeigt die Wappen Amerbach, Ortenberg, Fuchs

und Zscheckenbürlin an den vier Ecken. Zwei weitere für Bonifacius Amerbach

(f 1562) und seinen Sohn Basilius (| 1591) sind ebenfalls dort zu hnden.

Im Verbindungsgang zwischen den beiden Kreuzgängen eignete sich die

Außenmauer gut für die Ausmalung mit einem monumentalen Wandgemäldezyklus.

Hier wird das Leben des Ordensgründers Bruno erzählt. Aufeiner Fläche

von 18 m Länge sind 10 hochformatige Bilder gemalt, die ersten sechs durch
fortlaufende Bogen oben miteinander verbunden, während die letzten vier zu

je zwei längsformatigen Darstellungen zusammengefaßt sind. Von der alten
Substanz der Temperamalereien auf trockenem Verputz ist nichts mehr zu
erkennen, vor allem da Kunstmaler Paul Burckhardt 1931 die ruinösen Gemälde

vollständig übermalt hat. Wir müssen uns deshalb auf die Beschreibung der
Bildinhalte beschränken, wie sie durch Emanuel Büchel 1770 zeichnerisch

festgehalten worden sind (Originale im Kupferstichkabinett, Basel).
1. und 2. Bruno erlebt, wie sein frommer Lehrer Raymundus, sich vom

Totenlager erhebend, seine Verdammnis beklagt. - 3. Dies wiederholt sich

auch am dritten Tag, worauf Bruno beschließt, einen andern Weg zu suchen,

um dem Gottesgericht zu entgehen. — 4. Auf der Wanderschaft mit seinen
sechs Gesellen rät ihm ein Einsiedler, die Welt zu fliehen und sich in die
Einsamkeit zurückzuziehen. - 5. und 6. Bischof Hugo von Grenoble, dem der
Besuch der sieben Gottessucher im Traum verheißen worden ist, empfängt
Bruno und seine Gefährten und schenkt ihnen die « Cartusia » genannte Wildnis

bei Grenoble. - 7. Abschied von BischofHugo. - 8., 9. und 10. Mit dem Bau
der Grande Chartreuse, der Ubergabe der Schenkungsurkunde und der
Ansicht der vollendeten Klosteranlage schließt der unten von einem Text begleitete

Zyklus. Da auch andere Kartäuserklöster Monumentalgemälde mit dem
Leben des Ordensheiligen besaßen, ist anzunehmen, daß der Basler Zyklus

12



/• >• yX(T.

Abb. 14. Wandgemäldezyklus mit Szenen von der Gründung der Grande Chartreuse durch
den hl. Bruno, um 1440 entstanden. Zeichnung von Emanuel Büchel im Kupferstichkabinett

Basel.

auf einer alten Bildtradition fußt. Drei Wappen von Konzilspersönlichkeiten
(Andrea de Penegallis, Guicciardini, Rudolf Wülflinger von Wettingen) und
die Weihe des Kreuzganges ermöglichen eine Datierung um 1440.

Die übrigen Klostergebäude. In der Fortsetzung der Kirche gegen Süden und in
Verbindung mit dem ehemaligen Laienschijf, das heute in vier Geschoße unterteilt

ist, schließt der mittlere Flügel des heutigen Waisenhauses an. Außer den

Umfassungsmauern, einigen Fenstern, Tor- und Türgewänden blieb wenig
vom alten Bestand übrig. Zur einstigen Margarethenkapelle gehörte wohl ein

dreiteiliges Fenster im Erdgeschoß aus dem Ende des 13. Jahrhunderts.
Umrahmung 1519.

Das «Große Haus» entspricht im rechteckigen Grundriß dem Kernbau des

alten Bischofshofes, welcher den Eckturm umschließt. Zu unterscheiden sind

der ältere Bau im Süden, 1499 erneuert, und das Gebäude gegen den Hof mit
dem Refektorium, 1525 vollendet (heute Verwaltungsgebäude des Waisenhauses)

Im Erdgeschoß liegt, dem Rhein zugewendet, die heute noch benützte

große Küche: ein nahezu quadratischer Raum mit vier rippenlosen Kreuzgewölben.

Diese werden in der Mitte von einer achtseitigen Steinsäule getragen

!3



(1508). Eine Wendelstiege führt in den oberen Flur, wo wiederum die Türen
mit Hausteingewänden auffallen. Neben dem Eckturm, gegen den Graben zu

gelegen, wird der Besucher jenen Prunkraum vorfinden, der als Zscheckenbürlin-

Zimmer bekannt ist, und für hohe Gäste bestimmt war (Abb. 17). Über
trapezförmigem Grundriß ist die spätmittelalterliche Stube vollständig mit Holz
ausgekleidet. Ein spätgotischer Wohnraum, wie er in solcher Einheit selten ist;
gleichzeitig ein Beispiel für den festlichen Lebensstil des damaligen Priors.
Das Täfer aus Tannenholz, jeweils oben durch zwei Korbbogen abgeschlossen,

geht in ein flaches Sterngewölbe über, dessen Ornament sich auch im
Fußboden wiederholt. Die acht Spitzen des Sterngewölbes mit den feinprofilierten
Stäben münden in den Ecken und in der Mitte der Wände. Im Zentrum das

Medaillon des segnenden Heilands über den Wolken im Strahlenkranz. An
den zunächst liegenden Kreuzungspunkten kleinere Reliefmedaillons mit den

vier Kirchenvätern (Abb. 15 und 16) und den vier Evangelisten. Weiter gegen
außen an den Schnittstellen der Rippen acht Medaillons mit Halbfiguren der

Engel, die Leidenswerkzeuge halten. Die Rippenanfänge über den drei
Wandpfeilern und der Fenstersäule sind mit den Wappen der vier Stifterfamilien
versehen: von Brunn (Fenster), Zscheckenbürlin (gegenüber), Fuchs (über der

Ofennische) und Oberried (gegenüber). Zwei gekuppelte je dreiteilige Staffelfenster

erhellen den Raum, zwischen denen der spiralförmige Mittelpfeiler
steht. Außer dem schmucken Wandschränkchen an der Südseite müssen wir
uns den Raum mit zwei spätgotischen Prunkbetten vorstellen, deren
Betthimmel die Form der gewölbten Decke übernimmt. Eines davon befindet sich
heute im Historischen Museum, Basel. Als Bildschnitzer des 1509 entstandenen
Zimmers wird Hans Schicklin aus Teufen vermutet. Von den sechs
Glasgemälden mit Passionsdarstellungen gehen der Einzug in Jerusalem, das Abend-

Abb. 15 und 16. Medaillons vom hölzernen Sternengewölbe im Zscheckenbürlin-Zimmer in der
Kartause. Die Kirchenväter Augustinus und Gregorius. 1509.

H



Abb. 17. Zscheckenbürlin-Zimmer von 1509 im «Großen Haus».

mahl, der Ölberg und die Gefangennahme Christi auf Entwürfe von Urs Graf
zurück, der 1506 einen Scheibenzyklus für das Scheerhaus in Auftrag erhielt
und als Geselle des Glasmalers Hank Heinrich Wolleb in Basel tätig war.
Die zwei derberen Glasbilder stammen von 1555. Ernst Murbach

Literatur: D. A. Fechter. Das Waisenhaus in Basel, Denkschrift Basel 1871. - R. Wackernagel.

Geschichte der Stadt Basel, Basel 1916. - J. Schweizer. Aus der Geschichte der Basler

Kartause. 113. Neujahrsblatt der Ges. zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen, Basel

:935- ~ G. H. Baer. Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Band III, Basel 1941 (mit
Literaturverzeichnis und einem Beitrag von R. Riggenbach über «Die Wandmalerei der

Kartause». - Ellen J. Beer. Die Glasmalereien der Schweiz aus dem 14. und 15. Jahrhundert.
Corpus Vitrearum Medii Aevi. Schweiz III, Basel 1965.

Photos: Historisches Museum, Basel: Titelbild, Abb. 7, 8. - Kunstdenkmäler-Inventarisation

und kantonale Denkmalpflege, Basel, Abb. g, 10, 11, 12, 13, 14. - H. R. Clerc, Basel, Abb. 5,

6, 17, 18 (Titelbild Rückseite).

Pläne: Abb. 3 aus Kdm. Basel-Stadt III; Abb. 4 Zeichnung von Ernst Murbach, Basel.

Rückseite Abb. 18. Chor der Kartause, Innenansicht. Erbaut 1408 bis 1416, Einwölbung 1488.

!5



SCHWEIZERISCHE KUNSTFUHRER
Herausgegeben von der Gesellschaft für Schweizerische Kunstgeschichte

KARTAUSE
Das Bürgerliche Waisenhaus in Basel

August 196g


	Bürgerliches Waisenhaus Basel in der Kartause : 1669-1969
	...
	...
	150 Jahre Basler Neujahrsblatt
	Bürgerliches Waisenhaus Basel in der Kartause 1669-1969
	Historischer Anhang : Ausschnitte aus Rudolf Wackernagels "Geschichte der Stadt Basel", zusammengestellt von Andreas Moppert
	Schweizerischer Kunstführer : Kartause : das Bürgerliche Waisenhaus in Basel


