
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 147 (1969)

Artikel: Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im
Überblick

Autor: Murbach, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERNST MURBACH

DIE MITTELALTERLICHE WANDMALEREI
VON BASEL UND UMGEBUNG

IM ÜBERBLICK



Ernst Murbach

Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im Überblick



Die mittelalterliche
Wandmalerei

von Basel und Umgebung
im Überblick

von Ernst Murbach

147. Neujahrsblatt
Herausgegeben von der Gesellschaft zur Beförderung

des Guten und Gemeinnützigen

In Kommission bei Helbing & Lichtenhahn, Basel 1969



Copyright 1969 by Helbing & Lichtenhahn, Verlag, Basel
Druck: Boehm & Co., Basel

Clichés : Cliché Steiner & Co., Basel



Inhaltsverzeichnis

Vorwort 7

I. Einleitung
Vom Wesen der mittelalterlichen Wandmalerei 8

Über Forschung und Erhaltung ^ 9

Exkurs über die Technik 12

II. Die sakrale Wandmalerei

Innerhalb der Stadt:

Das Münster 13

Krypta 14
Die Niklauskapelle 16

Der Münstersaal 17

Barfüßerkirche - 18

Leonhardskirche 21

Kartause 24

Klingental 26

Martinskirche 26

Peterskirche 28

Predigerkirche 30

Theodorskirche 31

St. Alban 32

Weitere Kirchen und Kapellen 33

Außerhalb der Stadt:

Muttenz 36

Ormalingen 39

Kaiseraugst 4°
Rheinfelden 4°
Pratteln 41

Oltingen 42

Lausen 44

Ziefen 45

5



Vermes 46

Blansingen 46

Tüllingen 47

III. Die profane Wandmalerei

Rathaus 48

Zeughaus 49

Bürgerbauten 49

IV. Zur Ikonographie
Das Leben Christi 50

Der Schmerzensmann 52

Das Jüngstes Gericht 52

Totentanz und Todesbilder 53

Heiligenlegenden 55

V. Zur Stilgeschichte

Der Zyklus 59

Die ornamentale Dekoration 60

Das Landschaftsbild 62

Über den Stilwandel 62

Literaturverzeichnis 64

Abbildungsnachweis 66

Fachausdrücke 67

Abbildungslegenden 68

Tafeln 1-16

6



Vorwort

Wir übernehmen mit dieser Abhandlung die Rolle eines Wanderers, der

nach einem Streifzug durch eine weite Gegend von einem erhöhten

Aussichtspunkt die Landschaft überblickt.
Um konkret auszusagen, was diese Arbeit bieten will: für ein begrenztes

Gebiet der Kunstgeschichte versuchen wir, eine Übersicht über die Werke

der mittelalterlichen Wandmalerei zu gewinnen. Diese Kunstgattung,
welche in der regio basiliensis mit zahlreichen und wichtigen Werken
vertreten ist, soll dem Umfang, dem Charakter und der Entwicklung nach in
großen Linien erfaßt werden. In einem ersten Abschnitt sind einleitend

einige Bemerkungen über grundsätzliche Probleme vorausgeschickt. Der

topographische zweite Teil bringt eine knappe Aufzählung der Werke nach

ihrem Standort mit einer Beschreibung des Bestandes an Wandgemälden.
Da aber ein möglichst umfassendes Bild des ursprünglichen Reichtums

dieser Schöpfungen vermittelt werden soll, werden auch die verschwundenen

Wandbilder, soweit sie durch historische Bilddokumente erreichbar sind,

aufgenommen. In der Auswertung dieses summarischen Inventars sind am
Schluß kurze Betrachtungen über die Ikonographie und die Stilkunde

beigefügt. Die Einzelforschung kommt in den vielen Pubükationen zu Wort,
von denen vor allem die erschienenen Kunstdenkmälerbände zu erwähnen

sind. Der Status an Wandbildern ändert sich durch Funde und Freilegungen
ständig, deshalb wird jede Veröffentlichung nur eine Zwischenbilanz
darstellen; doch scheint es wichtig, sich zu einem bestimmten Zeitpunkt wieder
pinmal bewußt zu werden, was an Werken der mittelalterlichen Monumentalkunst

in und um unsere Stadt vorhanden war und heute noch erhalten

geblieben ist. Dem interessierten Kunstfreund eine Orientierung, dem

Forscher eine Anregung zur weiteren wissenschaftlichen Beschäftigung zu
bieten und allen, die sich um die Erhaltung der Wandmalerei bemühen, den

Dank abzustatten - das ist der eigentliche Zweck dieses Buches.

Um den einleitenden Gedanken wieder aufzunehmen: bei diesem

Ausblick verlieren sich die vielen Einzelheiten und genauen Umrisse, dagegen
erkennen wir die beherrschenden Höhenzüge, welche sich vom Horizont
abheben. Die durchstreifte Landschaft werden wir nie ganz erforschen

können, aber wir haben erfahren, daß sie eine schöne und fruchtbare ist.
Meinen Dank spreche ich allen aus, die mich begleitet haben, die
Wegweiser waren und am Ziel auf mich warteten.

November 1968
Ernst Murbach

7



I. Einleitung

Vom Wesen der mittelalterlichen Wandmalerei

Unsere Vorstellung vom gotischen Sakralbau als Beispiel für die
wandauflösende Architektur verträgt sich schwerlich mit dem Begriff der
Wandmalerei. Mancher wird sich deshalb fragen, wo zu dieser Zeit das Bild auf
der Mauer genügend Platz findet, um sich entfalten zu können. Da jedoch,
wenigstens für unser Gebiet, der ideale Typus der gotischen Kathedrale
kaum Geltung hat, gibt es genug Bauwerke, die große Mauerflächen für
Malereien zur Verfügung stellen können. Versucht man, die eigenen
Gesetze der Wandmalerei im 14. und 15. Jahrhundert durch wenige Ordnungsbegriffe

zu umschreiben, so lassen sich drei Eigenschaften zusammenfassend

formulieren.
1. Vom ästhetischen Standpunkt aus ist sie in jedem Fall Monumentalkunst,

auf Fernsicht geschaffen und für den Beschauer als reine Flächenkunst

leicht aufnehmbar. Im Gegensatz zur Tafelmalerei ist sie an einen
festen Ort gebunden. Dieser Zwang der Verankerung mit der Mauer macht
sie zu einem festen Bestandteil der Baukunst. Mit dem Zerfall oder der
Zerstörung dieses Malgrundes muß sie jeweils ebenfalls untergehen,
anderseits kann die materielle Beständigkeit der Mauer für sie die Rettung
bedeuten. Wenn der Tafelmalerei in bezug auf das Format Grenzen gesetzt
sind, so kann die Wandmalerei dagegen weite Flächen in der Horizontalen
und der Senkrechten ausnützen. Die Großmalerei läßt es anderseits nicht
zu, daß die Durchbildung der Details jenen Grad erreicht, der bei der
Tafelmalerei möglich ist, weil vor allem die monumentale Raumverteilung dominiert.

Dementsprechend muß auch die Farbkomposition ihrer Wirkung
nach auf Distanz angelegt werden.

2. Die zweite Eigenschaft hängt in erster Linie mit dem Bildgegenstand
und dessen künstlerischer Formulierung zusammen. Die christliche
Unterweisung, die von diesen Werken ausgeht, wird an der Kirchenmauer zu
einem öffentlichen Anliegen. In ihrem Ursprung besaßen die vorzeitlichen
Wandmalereien magischen Charakter. Dieser haftet den mittelalterlichen
Wandgemälden insofern noch an, als zum Beispiel das Betrachten des
hl. Christophorus den Menschen an diesem Tage vor einem jähen Tod
bewahrt. Viele Kirchenmalereien sind Stiftungen zum Heil der Seelen, so daß
auch von dieser Seite her der sinnbildliche Gehalt betont wird. Dennoch
geht von den Gemälden an der Wand nicht der gleiche «Bildzauber» aus,
wie dies bei den gegenständlichen Kunstwerken, den Reliquien und
Altarplastiken, der Fall ist. Ihr kultischer Wert wird durch die flächenhafte

8



Anlage der Gemälde doch weitgehend gemildert. Neben den eigentlichen
Andachtsbildern und malerischen Ausstattungen von Grabmälern
herrschen die zyklischen Darstellungen vor, da sich in ihnen die Erzählerfreude
richtig entfalten kann. Um einen modernen Vergleich zu wagen, so hat die
Monumentalmalerei des Mittelalters vieles mit der plakathaften
Schaustellung aus unserer Zeit gemeinsam, nur, daß ihr religiöser Gehalt von
allem Anfang an die äußerliche Erscheinung in einen höheren geistigen
Bereich hebt. Das inhaltliche Programm ist jeweils nicht eine Eingebung des

Künstlers, sondern dieser muß sich nach dem Auftraggeber richten, der seine

theologischen Berater hat. Es darf daran erinnert werden, daß der
mittelalterliche Laie lange Zeit des Lesens unkundig war und daß das optische
Erlebnis die schriftliche Auslegung der Heilsgeschichte ersetzen mußte.

3. Die materiellen Voraussetzungen, wie sie für die Malerei auf die Wand
bestehen, führen uns zum dritten Merkmal. Die mittelalterliche Monumentalkunst

hat ihre eigenen Gesetze, welche durch die technischen Möglichkeiten

bedingt sind. Das soll nicht heißen, daß wir einem unabhängigen
Materialstil das Wort reden wollen, vielmehr stellen wir uns vor, daß der
Maler für seine Aufgabe eine Maltechnik wählt, die seinen künstlerischen
Ideen adäquat ist. Wir werden auf die Wandbildtechnik in einem eigenen
Abschnitt noch zu sprechen kommen. Hier sei ein typisches Merkmal der
Art der Überlieferung erwähnt, das mit dem Stichwort «fragmentarisch»
bezeichnet werden kann. In den seltensten Fällen trifft man Wandgemälde
an, die vollständig erhalten sind. Die meisten sind anläßlich der Reformation
übertüncht worden, und viele sind deshalb bei der Freilegung schadhaft
zum Vorschein gekommen. Darum stellt sich das Problem, auf welche
Weise das unvollkommene Bilddokument aus dem Mittelalter konserviert
werden kann. Dazu kommt die Schwierigkeit der ikonographischen
Deutung. Wenn man von einem Kunstwerk in bezug auf die Komposition und
den Inhalt eine abgerundete Aussage erwartet, so erfüllen viele der später
entdeckten Wandbilder, die nur als Reste einer ursprünglichen Anlage
übriggeblieben sind, diese Forderung kaum. Oft spielen auch gerade aus
diesem Grunde theologische Fragen mit hinein, vor allem bei evangelischen
Kirchen, wo die Bedenken gegenüber den Heiligenbildern vielerorts immer
noch verbreitet sind.

Über Forschung und Erhaltung

Die ideale Verbindimg zwischen kunsthistorischer und denkmalpflege-
rischer Aufgabe gehört zur Tradition der Stadt Basel. Sie ergibt sich aus der
lokalen Situation: wo der Reichtum an Wandmalereien so wesentlich die

9



Kirchenausstattungen bestimmt, ist auch der Anlaß für deren Erforschung
und Erhaltung besonders gegeben. Umgekehrt besaß Basel innerhalb der

kunstgeschichtlichen Lehre Fachleute von Rang, denen daran gelegen war,
neue Kirchengemälde zu entdecken und der Nachwelt zu überliefern. Auf
diese Weise bedingen sich die historischen Untersuchungen und die

Bestrebungen zur Erhaltung mittelalterlicher Malereien. In dem Grade, als

sich auch die Restaurierungsmethoden verfeinerten und vervollkommneten,

waren auch die Aussichten für eine wissenschaftliche Erschließung der

freigelegten und konservierten Gemälde größer geworden.
Mit Jacob Burckhardt ließe sich, wenn man theoretisch-wissenschaftlich

einen zeitlichen Auftakt festlegen wollte, der Anfang einer Auseinandersetzung

mit der baslerischen Wandmalerei finden. Er hat sich erstmals 1842

mit diesem kunstgeschichtlichen Material beschäftigt. Später befaßte er sich

in einem Vortrag über die Wandgemälde in der Krypta des Basler Münsters

1872 mit diesem «merkwürdigen Altertum der Kunst». Unter Vorzeigung
von Abbildungen hat er vor einer ungewöhnlich großen Zahl von
Anwesenden im Rahmen einer Sitzung der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft

diese Werke besprochen. Die Bemerkung, daß das Original rasch

seinem Zerfall entgegen gehe, war wohl als Mahnung wie als Resignation

zu verstehen.
Was uns aber nachfolgend hauptsächlich wichtig erscheint, sind die engen

Beziehungen zwischen der denkmalpflegerischen und kunsthistorischen
Aufgabe. Sie bestehen seit dem zweiten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts in der

Schaffung einer amtlichen Stelle für Denkmalpflege, der ersten übrigens in
der ganzen Schweiz. Sie weist Persönlichkeiten auf, die sowohl
Kunsthistoriker wie Fachleute der Restaurierung waren. An erster Stelle ist
E. A. Stückelberg zu nennen (1867-1926), der die Lösung zur Rettung der

Kunstdenkmäler zuerst auf der freiwilligen Basis erblickte und vor allem

durch seine Arbeiten auf hagiographischem Gebiet wichtige Grundlagen
für die kunsthistorische Forschung geschaffen hat. Von 1919 an sind die
Resultate der denkmalpflegerischen Tätigkeit in den Jahresberichten
veröffentlicht worden, aus denen auch die wesentlichen Erkenntnisse für unser

Spezialgebiet entnommen werden können. Daß jede Amtsperiode ihre
besonderen Eigenheiten, ihre Erfolge und ihre Nöte hatte, versteht sich von
selbst. Die Tatsache aber, daß zum Beispiel unsere amtlichen Denkmalpfleger

über die Grenzen unseres Landes hinaus beigezogen wurden, spricht
für ihr Ansehen. Eine Verkörperung des ausgeprägten Denkmalpflegers
hatten wir in Rudolf Riggenbach. Sein Wirken in den Jahren 1933-1954
erschöpfte sich nicht allein in den vielen Entdeckungen und Restaurierungen,
sondern er hat außer den praktischen Resultaten ein wissenschaftliches Werk

10



in seinen Jahresberichten und in den Kunstdenkmäler-Bänden über Basel-

Stadt und ihre Kirchen hinterlassen, das nicht hoch genug eingeschätzt
werden kann. Vom Inventarwerk aus gesehen, sprengten seine Beiträge oft
den Rahmen der sachlichen Beschreibung und verrieten seine glühende
Begeisterung für die Kunst der Wandmalerei.

Wer die gewissenhafte Arbeit seines Nachfolgers, Fridtjof Zschokke, auf
diesem Gebiete während den Jahren 1954-1961 verfolgen konnte, muß auch

ihm Bewunderung zollen. Unter dem jetzigen Denkmalpfleger Fritz Lauber
sind weitere Entdeckungen und Freilegungen gelungen. In Fortsetzung der
Inventararbeit hat es François Maurer übernommen, die kunsthistorische

Forschung weiterzuführen.
Es wäre ungerecht, wenn wir hier nicht auch jener begeisterten Basler

gedenken würden, die dank ihrer zeichnerischen Fähigkeiten eine Dokumentation

über die verlorenen und geretteten Werke der Wandmalerei zusammengetragen

haben. Das geschah zu einer Zeit, da das heute selbstverständliche
Hilfsmittel der Photographie noch nicht zur Verfügung stand. Aus der

Bewunderung dieser mittelalterlichen Schöpfungen leiteten sie die

Verpflichtung ab, möglichst viele und werkgetreue Kopien herzustellen, die für
die spätere Forschung ein unersetzliches Quellenmaterial wurden. Den Grad
der originalen Wiedergabe der zahlreichen Zeichnungen, Aquarelle, Stiche

und Pausen muß man bei der kunstgeschichtlichen Auswertung mit
berücksichtigen. Er hängt von den künstlerischen Fähigkeiten des Kopisten
ab. Für die Analyse des Stils eines Gemäldes sind sie selten zu gebrauchen,

dagegen sind sie in Bezug auf das Motiv und die Komposition von hohem

Wert. Es muß uns wehmütig stimmen, wenn wir angesichts der vielen

Handzeichnungen und Malstudien aus dem 18. und 19. Jahrhundert konstatieren,

was damals an Wandbildern noch vorhanden war und seitdem

endgültig verloren ging.
Bevor wir eine Liste jener Maler und Zeichner auszugsweise anfügen,

denen wir Nachbildungen baslerischer Werke der Wandbildkunst verdanken,
sei vermerkt, daß auch E. A. Stückelberg nicht nur Wissenschaftler, sondern
auch ein ausgezeichneter Zeichner war. An erster Stelle ist Matthäus
Merian d.Ä. zu nennen, der im 17. Jahrhundert den Prediger-Totentanz in
Kupferstichen festhielt, so daß wir vom damaligen Zustand einen klaren

Begriff haben. Im 18. Jahrhundert ist es vor allem Emanuel Büchel, dessen

Lieblingsbeschäftigung im Nachzeichnen mittelalterlicher Kunstwerke
bestand, neben den vielen Landschaftsbildern und Kuriositäten, die er mit
Zeichenstift und Feder aufgenommen hat. Seine «Sammlung der
merkwürdigen Grabmäler, Bilder, Malereyen, Anschriften des großen Münsters

zu Basel», heute im Kupferstichkabinett aufbewahrt, erlaubt uns überhaupt,

11



auf die seltenen Schätze der ehemaligen Bischofskirche einzugehen. F. Baur,
A. Bernoulli, C. Guise, J. J. Neustück, A. Peter, Chr. Riggenbach, L. Schwehr
und viele andere hinterließen Aufzeichnungen, ohne welche die Geschichte
der baslerischen Wandmalerei noch lückenhafter wäre.

F.in Wort über die Möglichkeiten und die Art der Konservierung sei hier

zum Schluß erlaubt. Die beste Lösung kann darin gesehen werden, daß

selbst bei fragmentarischen Gemälden die Erhaltung an Ort und Stelle
versucht wird. Vielfach läßt sich leider nicht vermeiden, daß Wandgemälde

abgenommen werden müssen, doch ist in jedem Fall die Belassung am
ursprünglichen Entstehungsort dem musealen Aufbewahren vorzuziehen. In
Basel verteilen sich die so geretteten Reste mittelalterlicher Malerei auf die

folgenden Sammlungen: Historisches Museum, Öffentliche Kunstsammlung
und Stadt- und Münstermuseum.

Exkurs über die Technik

Wenn wir hier einen kurzen Abschnitt über die Maltechnik einschieben,

so kann dies nur im Sinne einer Andeutung geschehen, denn die handwerklichen

Kenntnisse haben sich innerhalb der Erhaltungsbestrebungen zu
einer eigenen Wissenschaft entwickelt und würden mehr Platz beanspruchen,
als er hier zur Verfügung steht. Zum Verständnis der Malerei mögen die

nachfolgenden Hinweise über die Werkstattbräuche eines mittelalterlichen
Meisters einiges beitragen. Der heutige Stand der methodischen
Untersuchungen und die praktischen Erfahrungen der Wandbildkonservierung
haben eine Höhe erreicht, wie sie nie zuvor möglich schien. Die auf
diesem Weg gewonnenen Einsichten geben uns über die Struktur eines

Wandbildes Auskunft. Ihr Ziel ist, die originale Farbschicht freizulegen.
Im Gegensatz zu der im Süden geübten Technik der echten Freskomalerei
auf nassem Verputz, verwendet der Maler im Norden in der Hauptsache
Kasein-Temperamalerei auf trockenem Mörtelverputz. Es ist deshalb nicht

ganz richtig, bei uns von Fresken zu reden, weil dieser Begriff strenggenommen

nur für den Farbauftrag auf den feuchten Malgrund gilt. Durch
diese sogenannte a fresco-Malerei (ital. fresco buono) wird eine viel
bessere Haftung der Farbpartikel erreicht, während die Farbe beim trockenen

Verfahren (a secco) eine weniger enge Verbindung mit der Grundierung
eingeht. Die Temperafarbe ist eine Emulsion aus wässerigen und fetten
Bestandteilen mit dem Farbpigment, die mit Wasser vermalbar ist, nach
dem Trocknen jedoch wasserunlöslich wird. Die Ölfarbe gehört nicht zu
den Utensilien eines mittelalterlichen Wandmalers, darum haben sich spätere

12



Übermalungen mit dieser Farbe verheerend auf die Malsubstanz ausgewirkt
(Beispiel: das von Karl Jauslin überstrichene Jüngste Gericht an der Westwand

der Kirche von Muttenz). Der Entwurf des Künstlers geschah vielfach

in großzügigen Umrissen, meist mit dem Pinsel, vor allem zur
Abgrenzung der nachher anzulegenden Grundtöne. Die Farbpalette zählte in
der Regel wenige Lokalfarben und die Modellierung der Körper erfolgte
durch zart aufgetragene Weißhöhungen und sparsam verwendete dunklere
Abstufungen innerhalb des gleichen Tones. Gold wird da gebraucht, wo
die von der gegenständlichen Aussage notwendige Steigerung bezweckt wird,
wie beim Nimbus und den Goldschmiedearbeiten (Kronen und Geschenke
der Hl. Drei Könige), jedoch weniger häufig als bei der Tafelmalerei. Der im
14. Jahrhundert eher pastose Farbauftrag geht im Laufe des 15. Jahrhunderts

immer mehr zu einem dünneren über. Eine Endphase ist zum Beispiel
im Jüngsten Gericht an der Beinhauswand in Muttenz erreicht (1513), wo
die Farbe duftig und transparent erscheint. Gleichzeitig wechselt der
Malduktus. Nun bekommt auch die Linie einen neuen Eigenwert, wie sie
in der Spätgotik als Stilelement vorherrscht. Parallel zu dieser Erscheinung
verläuft die Wandlung von der Symbolfarbe zur Gegenstandsfarbe, ein
Vorgang, der selbstverständlich durch geistesgeschichtliche Vorgänge
bedingt ist. Vergessen wir nicht, daß das handwerkliche Können der alten
Meister, gestützt auf praktische Erfahrung und sorgfältige Ausbildung, mit
ein Grund dafür ist, daß die Qualität der mittelalterlichen Gemälde sich
meist so hervorragend erweist und daß die Bilder deshalb Jahrhunderte
überdauern konnten.

II. Die sakrale Wandmalerei

Das Münster

Der bauplastische Schmuck, den die bischöfliche Marienkirche im 12. und
13. Jahrhundert erhielt, erstreckte sich vor allem auf die Kapitelle, Friese
und andere architektonische Akzente. Es waren die Bildhauer, welche in
Fortsetzung der baulichen Arbeiten diese Aufgaben erfüllten. Ihnen folgten
die Glasmaler, die die Ausstattung der Fenster mit Glasgemälden besorgten,
und erst im Laufe des 14. und 15. Jahrhunderts ist die intensivere Auskleidung

des Inneren mit Altären und Gemälden erfolgt. Nach Wandbildern
im Münster selbst zu suchen, dürfte ein wenig erfolgreiches Unternehmen
sein. Beim Bildersturm anläßlich der Reformation war die bischöfliche



Kirche, was die Zerstörung der Ausstattung von «Heiligenhelgen»
anbetrifft, das erste und wichtigste Angriffsobjekt der rücksichtslosen

Menge.
Bei der Pfalzgrabung, als man die karolingische Außenkrypta freilegte,

kamen farbige Bruchstücke eines Wandverputzes zum Vorschein. Darunter
ist ein Mauerfragment, das in mennigroter Farbe den Buchstaben A enthält.

Nehmen wir dieses bescheidene Fundstück als einen Beweis für die vorgotische

Wandmalerei. In der frühmittelalterlichen und ottonischen Zeit war
es üblich, unter den Gemälden Tituli anzubringen, welche als textliche

Beigaben die Bilderfolge begleiteten. Das berühmteste Beispiel bietet die

Georgskirche von Oberzell auf der Reichenau (um iooo).

Krypta

Faßbare und heute noch sichtbare Bemalung innerhalb der kirchlichen

Anlage des Münsters finden wir einzig unter dem heutigen Fußboden,
nämlich in der Krypta, die nach dem Erdbeben neu eingewölbt worden ist.

Auf die drei trapezförmigen Joche der östlichen Architekturabschnitte
verteilen sich Darstellungen, die in unmittelbarer Beziehung zu den dort
aufgestellten Altären stehen.

Den sphärischen Dreiecken der Kappen sich anpassend, malte der Künstler
die Bilder so, daß sie die Fläche möglichst gut ausfüllten. Für jedes

Joch hat er eine einheitliche Geschichte ausgewählt, mit Ausnahme des

nördlichen Gewölbes, wo zwei Szenen der Martinslegende mit der

Leidensgeschichte der hl. Margaretha kombiniert werden; ein letztes Feld bleibt
dort frei. Besser als es eine schriftliche Aufzählung vermag, kann der

Grundrißplan (vgl. Zeichnung) über die Anordnung der einzelnen
Lebensstationen der Erzählungen Auskunft geben. Die Vorgeschichte der Maria

füllt logischerweise das östliche Kreuzrippengewölbe, das achsiale Joch

dagegen stellt das Leben der Mutter Gottes in den Mittelpunkt. Die
apokryphe Erzählung über das Elternpaar der Maria, Joachim und Anna (1-4),
enthält sehr viele Architekturelemente, vor denen sich die handelnden

Figuren bewegen. Dennoch bleibt für den mit gelben Sternen besäten

Hintergrund genug Platz, und im übrigen heben sich die Gestalten vom
hellen Himmelszelt klar ab, so daß die Szenerie übersichtlich bleibt. Reizend,

wie im Maria-Tempelgang die Treppenstufen geschickt der Gewölberippe

entlang laufen. Selten dürfte die Darstellung sein, wo Maria im Kreise von
Frauen an einem Webrahmen sitzt und vermutlich den Tempelvorhang
herstellt. In der zugehörigen halbkreisförmigen Nische, wo einst der

Annenaltar stand, ist über dem Fenster in der Kalotte der Salvatorkopf zu

14



Münster, Krypta. Wandgemälde aus dem 3. Viertel des 14. Jahrhunderts. Verteilung in
den Gewölbekappen.

Joachim und Anna: 1 Joachims Opfer wird zurückgewiesen, 2 Begegnung unter der
Goldenen Pforte, 3 Geburt Maria, 4 Tempelgang Maria - Marienleben: 5 Geburt Christi,
6 Anbetung der Könige, 7 Flucht nach Ägypten, 8 Krönung Maria - Heiligenlegenden:
9 Das Martyrium der hl. Margaretha; 10 und 11 Szenen aus der Martinslegende.

sehen, auf der geraden Wand daneben die Verkündigung und die
Heimsuchung. Um einiges lockerer hat der Maler im Hauptjoch die wichtigsten
Ereignisse aus dem Leben der Maria in die Gewölbeabschnitte eingefügt
(5-8): von der Geburt bis zur Krönung. Hier kann sich der Beschauer auf
die einzelnen Handlungen besser konzentrieren, denn die Gruppen sitzen
jeweils einzeln in den Gewölbekappen und nicht so gedrängt wie im
vorigen Joch. Zu dieser Erzählung gehören auch die Malereien in der
Apside, dem Platz des Marienaltars. Neben dem Fenster je fünf Apostel,
Johannes und Thomas oder Matthias (mit Lanze), auf gleicher Höhe wie
Maria mit dem Christuskind. Ein ausgesprochen erzählerischer Ton wird
im nördlichen Joch angeschlagen (9-11). Das in ausführlichen Schilderungen

dargestellte Martyrium der hl. Margaretha hat geradezu dramatischen
Charakter. Es beginnt mit der Begegnung des Präfekten Olybrius mit der
schönen Tochter eines Christen; auf Grund der Weigerung, den Heidenfürsten

zu heiraten, wird sie in der Folge hängend geschunden, in den Kerker
geworfen, nochmals aufgehängt und mit heißem Wasser übergössen und
zuletzt vor den Augen des Herrschers enthauptet. Oben leitet ein Engel,
der ihre Seele in den Himmel aufnimmt, über zu den drei musizierenden
Engeln und Gottvater. Die Martinslegende spielt sich in den beiden Neben-

D



kappen ab: Als Reiter vor den Toren Amiens' teilt der hl. Martin mit einem

Bettler seinen Mantel, und gegenüber heilt er Kranke. Die stilisierten

Blumenbäume sind als Abbreviaturen für den Wald zu verstehen.

Entlang den Wänden der Krypta können auf Grund von Büchels Aquarellen

auch Reste von romanischen Malereien festgestellt werden. Im
mittleren Joch sieht man beidseits des Fensters die untere Gewandpartie eines

bischöflichen Ornates. Diese Gemälde werden von den nach dem Erdbeben

errichteten Gewölben angeschnitten und müssen deshalb älter sein als die

Deckenmalereien. Hier sei vermerkt, daß auch diese Gemälde an den

Gewölben sehr bedroht sind, denn die Farbe blättert an manchen Stellen ab,

und die Gefahr besteht, daß sie verloren gehen. Wenn man sich vorstellt,
daß die Räume ehemals die zugehörigen Altäre besaßen, so begreift man,
daß die Malereien vor allem auf der Decke untergebracht werden mußten.

Der Zusammenklang zwischen Altarplastik und Wandmalerei im Künstlerischen

wie im Thematischen muß recht eindrücklich gewesen sein. Die

Krypta wurde bald nach dem Erdbeben neu geweiht, weshalb man annehmen

darf, daß die Gemälde um 1370 geschaffen worden sind. Die
untersetzten Figuren ohne lebhafte Gebärden wirken wie ausgeschnittene Silhouetten,

und im Kolorit dominiert die Lokalfarbe.

Die Niklauskapelle

Unweit der besprochenen Krypta, zwischen Münsterchor und dem kleinen

Kreuzgang, befindet sich die dem hl. Nikolaus geweihte saalartige Kapelle.
Sie diente dem Geschlechte der Münch als Grabstätte und muß ehemals

außer den Grabplatten, die in reicher Zahl gefunden worden sind, eine

Ausstattung mit Altären und Wandbildern besessen haben. Außer einer

Bilddokumentation von Büchel wissen wir durch eine «Beschreibung der

Münsterkirche und ihrer Merkwürdigkeiten» von 1842 durch Jacob Burckhardt

über dieses Bauwerk Bescheid. Über dem Stichbogen der Eingangsmitte,

wo heute eine Orgelempore eingesetzt ist, kamen stark erloschene Heiligengestalten

zum Vorschein. Es sind überlebensgroße Figuren, die im
Zusammenhang mit einer Stiftung der Familie Störckler um 1400 gemalt worden

sind und keinen Anspruch darauf erheben, Meisterleistungen zu sein. Ihre

Bedeutung dürfte vielmehr in ikonographischer Hinsicht zu suchen sein.

An der Rückwand stehen der Reihe nach die Heiligen Johannes der Täufer,

Dorothea, Katharina und Christophorus, der letztere nur durch den

übriggebliebenen Baumstamm zu erraten. Linkerhand, an der Schmalseite der

Nische, in den Dimensionen noch gesteigert, Matthäus, über dem ein

Engel schwebt (Evangelistensymbol), daneben in voller Ritterrüstung der

16



hl. Mauritius. Die illusionistisch gemalten Balkenköpfe unter der Nischendecke

sind das einzige architektonische Beiwerk. Durch die von Büchel

1779 aufgenommenen Kopien erfahren wir von einer Kreuztragung an einer

der Wände der Kapelle, von der heute keine Spur mehr zu sehen ist.

Der Münstersaal

Zwischen dem Bischofshof und Chor des Münsters, beide verbindend,

Hegt über dem großen und kleinen Kreuzgang der sogenannte Münstersaal.

Dieser hallenartige Raum von großem Ausmaß wurde zwischen 1360 und

1380 errichtet und diente den Domherren als Refektorium, war dann während

des Basler Konzils (1431-1448) für Sitzungen benutzt worden und

beherbergte unter Bischof Johann von Venningen (1458-1478) die kostbare

Bibhothek des Domkapitels. Diese letztere Bestimmung war Anlaß zur
Ausschmückung des Saales mit Wandbildern, die in ihrer Thematik Bezug auf
die Aufstellung und Gruppierung der Bücher nahmen. Der BibHotheks-

gestelle wegen Hegen die Gemälde zwischen den Fenstern auf beiden
Längswänden entsprechend hoch. Harmonisch fügen sich die beiden (ursprüngHch

waren es wohl vier) hochrechteckigen Formate an der Südwand den

gegebenen Raumverhältnissen ein, ebenso die vier großen Medaillons an der

Nordwand. Die rein dekoradven Grisaillemalereien, welche seit 1596 die

Mauern zieren, vermögen unsere Aufmerksamkeit von den figürlichen,
leider stark verblaßten Rund- und Rechteckbildern nicht abzulenken. Bei

näherer Betrachtung erkennen wir auf der nördlichen Wand von Hnks nach

rechts im Rundbild einen Kaiser, einen Kardinal, einen Papst und einen

Mönch. Den beiden letzteren auf der Südwand gegenüber, durch
Aufschriften bezeichnet, Aristoteles und GaHenus, als allegorische DarsteHun-

gen der andken Philosophie und Medizin. Im gleichen Sinn sind die Gestalten

in den Tondi zu erklären: Es sind die Personifikationen der weltlichen

und geisdichen Macht, je begleitet von einer jurisdschen und theologischen
PersönHchkeit. Daraus lassen sich nach der klassischen BibHotheksikono-

graphie die vier Fakultäten Philosophie, Naturwissenschaft, Theologie und

Jurisprudenz für den gesamten Raum ableiten. Die BibHotheksordnung
richtete sich nach diesen Bildern, wofür die Bemalung der Büchersammlung
im ehemahgen Augustinerchorherrenstift von Böddeken in Westfalen ein

weiteres Beispiel ist. Was die Basler Gemälde besonders interessant macht,

ist, daß die Wahl der Dargestellten unter dem Einfluß der unmittelbaren

geschichtlichen Vergangenheit steht, denn die Malereien sind ungefähr zwei

Jahrzehnte nach dem Konzil, zirka um 1460, entstanden. Das Porträt des

Königs Sigismund, der während des Konzils in Basel war, hat viel AhnHch-

17



keit mit dem Antlitz des Kaisers. König David auf dem Heilspiegel-Altar
wird von Julius Baum als Bildnis von Sigismund gedeutet, und der
Kardinal wird durch eine Überschrift namentlich genau bezeichnet: es handelt
sich um Nicolaus de Tudeschi Archiepiscopus Panormitanus (Palermo) et
S.R.E. Cardinalis, den größten Gelehrten des kanonischen Rechts der damaligen

Epoche, der ebenfalls als Konzilsteilnehmer in Basel war. Wohl wohnt
diesen Wandbildern auch der Geist des Humanismus inne, aber die religiöse
Grundstimmung aus den Tagen der Universitätsgründung wird gleichermaßen

spürbar.

Barfüßerkirche

(jetzt Historisches Museum)

Bei diesem Gotteshaus aus dem 14. Jahrhundert im Stil der Bettelordensarchitektur

mit dem flachgedeckten, dreischiflfigen Langhaus und dem hohen,
gewölbten Chor können wir uns nicht damit begnügen, nur die heute noch
vorhandenen Wandgemälde zu erwähnen. Eine getuschte Zeichnung von
Constantin Guise, datiert 1843, gibt uns über die frühere malerische
Ausschmückung des sakralen Raumes Auskunft. Zeitlich unmittelbar darauf
war der Umbau des Schiffes in ein Lagerhaus erfolgt. Auf der Innenansicht
gegen den Chor sind Gemälde an der Lettnerwand und in den Zwickeln
der spitzbogigen Front zu erkennen, ein weiteres Bild mit großen Figuren
zwischen zwei Fenstern der Südwand über einem Nischengrab. Durch die
Entfernung des Lettners und die Erweiterung des südlichen Seitenschiffes,
wo Zwischengeschosse eingesetzt wurden, gingen diese Bilder verloren.
Aus einem Bericht von Adolf Sarasin erfahren wir Näheres über ein Jüngstes

Gericht, eine Kreuzigung und ein Bild mit Christus in der Vorhölle.
Außerdem sind von den beiden ersten Werken Nachbildungen erhalten.
In einem Nischengrab des Bürgermeisters Hartmann Roth (gest. 1416) ist
Christus am Kreuz zu sehen, begleitet von Maria und Johannes, umrahmt
von einem profilierten Spitzbogen mit Krabben. Die Rekonstruktion von
Christoph Riggenbach wird noch durch ein Aquarell von J. J.Neustück
ergänzt. Unterhalb der Kreuzenden sind zwei kleinere Bilder zu erkennen,
die zu einer Reihe der sieben Sakramente gehören, was aus dem Abendmahl
und der Taufe als Darstellungsmotiv geschlossen werden kann (um 1370).
Ebenso bedeutsam dürfte das durch Neustücks Aquarell belegte Jüngste
Gericht gewesen sein. Laut Urkunden in den Rechnungsbüchern stammt
dieses von Peter Malenstein aus dem Jahre 1456. Eine Jungfrau Maria, un-

18



Zwergarkadenfries mit perspektivischen Nischen entlang der flachen Holzdecke in der
Barfüßerkirche (nach E.A. Stückelberg). Ähnliche in den Kirchen St.Leonhard und
St. Klara, in Äugst und Blansingen.

fem der Haupttüre, muß ihres großen Formates wegen aufgefallen sein. Ein
derartiges Riesenbild entsprach den Vorstelltingen franziskanischer Mystik.
Im Chor sah Rudolf Rahn zwischen den Fenstern thronende Kolossalfiguren
der zwölf Apostel mit Christus und über den Fenstern Reste eines Nischenfrieses,

der unterhalb der Decke durchgezogen war, wie ihn übrigens auch

E. A. Stückelberg im Schiff feststellte und zeichnerisch aufnahm.

Der Gesamteindruck muß für eine schlichte Bettelordenskirche
außerordentlich bunt gewesen sein, denn außer der schmückenden Flolzdecke

waren wichtige Architekturteile, wie Konsolen, farbig gefaßt.
Die Wandbilder, die an der innern Westmauer das große Spitzbogenfenster

begleiten, sind heute im restaurierten Zustand wieder sichtbar. Im
Kunstdenkmälerband von 1941 werden sie anhand der Aufzeichnungen von
E. A. Stückelberg geschildert, der sie 189z während der Umgestaltung der

Barfüßerkirche in das Historische Museum vorübergehend gesehen und
zeichnerisch festgehalten hat. Bis vor einem Jahrzehnt waren sie hinter
großen Spannrahmen mit gestrichenem Segeltuch verdeckt. Der Vergleich
zwischen den Aquarellkopien von E. A. Stückelberg und den nach der

Restaurierung von i960 erstellten Photos zeigt, daß trotz der reifen denk-

malpflegerischen Arbeit nicht viel mehr hervorgeholt werden konnte, als

vor dem Dornröschenschlaf der Bilder vorhanden war. Manche Farbpartien
sind unter der Verschalung erstickt. Das Monumentalgemälde setzt sich aus
sechs Bildfeldern zu beiden Seiten des Fensters zusammen. Rechts vom
Beschauer in Gesimshöhe ein stürzender Reiter: die Bekehrung Pauli. Von
unten nach oben zu zweit, die stehenden Heiligen Stephanus und Laurentius,
Jakobus maior und ein unbekannter Heiliger, Petrus und vermutlich
Paulus, im leeren Feld Johannes und zuoberst die Verkündigung.
Auf der Gegenseite ebenfalls der Reihe nach von unten nach oben: der
hl. Martin zu Pferd (Pendant zu Paulus), Dorothea und Barbara, Margaretha
und eine weitere Heilige (erloschen), Michael und zuoberst die Krönung
Mariä. Nach den Darlegungen von Riggenbach, basierend auf Stückelberg,

*9



wären unter der Krönung Maria die Geburt des Herrn und unter der

Verkündigung die Darreichung im Tempel anzunehmen, unter dieser die

Heimsuchung. Diese Themenfolge entspricht jedoch keiner sinnfälligen Ordnung;
die inhaltlichen Lücken werden kaum je auszufüllen sein. Deshalb muß bei

einer Beurteilung von dem ausgegangen werden, was noch zu sehen ist, und
dies läßt den Schluß zu, daß es sich um großartige Schöpfungen handelte.

Auffallend ist, daß auf der rechten Seite männliche Heilige vorkommen, auf
der linken vorzugsweise weibliche. Sie stehen als Paare in den gemalten und
wechselnden Arkadennischen und zeichnen sich durch eine sichere

Strichführung in ihren Umrißlinien aus. Da das Fenster nicht in der Mitte der

Mauer steht, sind die südlichen Nischen schmäler, und dementsprechend

drängen sich die Figuren in ihren Raumkulissen, während sie sich auf der

andern Seite des Fensters freier bewegen. Die architektonische Illusionsmalerei

gleicht einer Bühne mit offenen Durchblicken. Auch die beiden

Reiter in der untern Abschlußzone sind in solche Gehäuse eingefügt, und
bei der Verkündigung oben spielt die gotische Architektur in Form der

schmalen Lanzettfenster eine entscheidende Rolle. Der Variationsreichtum
der Nischen nimmt auf die stehenden Heiligen Rücksicht. Aus diesem strengen

Aufbau der gemalten Rahmen könnte der Schluß gezogen werden, daß

die Wandgemälde in Verbindung mit der Glasmalerei der Fenster standen,

deren Aufteilung mit den sechs Bildfeldern der Mauer übereinstimmt. Wie
ein großer Flügelaltar muß das mit figuralen Glasgemälden geschmückte
Fenster zusammen mit den Wandbildern den drei Ostfenstern aufder Gegenseite

der Kirche geantwortet haben. Daß die hohen Maßwerkfenster der

Barfüßerkirche einstmals wie jene in Königsfelden bunte Glasbilder
enthielten, darf mit Sicherheit angenommen werden. Daher fällt es auch nicht
schwer, zu erraten, woher die geschilderten Tabernakelnischen kommen:
sie sind eine Übernahme der Fassadenarchitektur aus der gotischen
Glasmalerei. Auch die beobachteten kräftigen Umrißlinien der Figuren erinnern
an Bleifassungen der Glasscheiben.

Riggenbach hat die Wandgemälde mit 1370 bestimmt zu früh datiert,
richtiger scheint die zeitliche Einstufung von Reinhardt, der das erste
Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts nennt. Dabei wird man sich auch auf die

Wappenstiftungen an der dortigen Mauer um 1400 berufen können. Der Vergleich
mit den Deckenbildern in der Münsterkrypta dürfte kaum haltbar sein.

Es ist ausgeschlossen, daß beide Werke vom gleichen Meister geschaffen
worden sind, wie Riggenbach annahm, indem er Jugend- und Alterswerk
vermutete. Der Qualitätsunterschied ist derart groß, daß wir für die
Barfüßerkirche einen viel reiferen und späteren Künstler als Schöpfer bezeichnen

möchten.

20



Leonhards/drehe

Das Gotteshaus, das uns in erster Linie der malerischen Ausstattung
wegen interessiert, erlebte drei entscheidende Bauperioden, welche sich

auch in der Wandmalerei widerspiegeln. Falls die Beobachtung von Riggenbach

sich noch bestätigen läßt, dann würden die wenigen Farbspuren in
der romanischen Hallenkrypta auf einen Schmuck aus der Gründungszeit
Ende des 11. Jahrhunderts hinweisen. Ein weiteres Fundstück, das bei einer
kürzlich vorgenommenen Grabung zum Vorschein kam, ist von so geringem
Ausmaß, daß daraus keine entscheidenden Schlüsse gezogen werden können.
Immerhin zeigt das handgroße Detail einer bemalten Mauer ein kleines

rotes Teufelchen (Jüngstes Gericht?), welches aus jener Epoche stammen
dürfte, da man den polygonalen Chor erstellte (3. Viertel des 14. Jhs.).

Mehr erfahren wir, wenn wir die Marienkapelle betrachten, die südlich
des Chores Hegt. Der erste Eindruck dürfte für den Besucher ein

zwiespältiger sein, denn an Einzelheiten läßt sich nicht sehr viel erkennen. Aber
die deutheh voneinander getrennten und verschieden breiten horizontalen
Streifen ergeben eine derart schöne Aufteilung der Westwand, daß es sich

lohnt, ein Schema dieser Wandgliederung zu zeichnen (siehe Abbildung).
Der harmonische Rhythmus der Zonen, die, der inhalthchen Bedeutung
entsprechenden ihren Maßen abgestuft sind, wird durch den Passionszyklus
und den Medaillonfries (Büsten von HeiHgen oder Aposteln) betont. Sämt-
Hche Wände waren ursprüngüch in der gleichen Weise bemalt und unterteilt.

An der Ostmauer war, da es sich um eine der Maria geweihte Kapelle
handelte, die Marienlegende dargestellt, von der nichts mehr erhalten
geblieben ist. Wie der Übergang von der Geschichte der Mutter Gottes und
dem Stationenweg Jesu an der Ostwand erfolgte, wo das einzige Fenster

Licht in den Raum läßt, ist schwer zu sagen. Jedenfalls waren die
durchgehenden Längswände für den Künsder eine ideale Malfläche. Nur die
Türen schufen einen Unterbruch. Wir glauben kaum, daß wir diese Bilder
überschätzen, wenn wir sie für das 14. Jahrhundert als besonders quahtät-
voll und typisch erachten, selbst wenn auch altertümhche Motive wie das

Faltmuster oben (ZilHs) oder Medaillons auf Augenhöhe (Reichenau, Oberzell)

beibehalten wurden.
Der Chor wird auf der gegenüberliegenden Seite, auf gleicher Höhe wie

die Marienkapelle, von der Theobaldskapelle flankiert. Durch eine Stiftung
hat der in päpstiiehen Diensten stehende Chorherr HügHn von Schönegg
diese Kapelle als seine Grabstätte besdmmt. In der feierUchen Überführung
der ReHquien des hl. Theobald in die Leonhardskirche 1369 sah man einen

21



Anlaß für die malerische Ausstattung an der Südwand. Hüglin verehrte den

heiligen Einsiedler (gest. 1066) und hatte von Vicenza aus eine Reise nach
Gubbio unternommen, um das Heiltum zu erwerben. In einem durch
Säulen ausgezeichneten kirchlichen Raum kniet das Volk, andächtig in die

Betrachtung des Heiligenbildnisses versunken. Trotz des schadhaften Zu-
standes können wir die feingliedrige Architektur mit der Madonna im
Giebel und einige Charakterköpfe der Betenden studieren.

Was im Chor bisher an Malereien bekannt war, geht auf eine Entdeckung
von E.A.Stückelberg zurück: Über dem von Lebzelter eingezogenen
hölzernen Rippengewölbe konnte er eine gemalte Scheinarchitektur
feststellen, die verborgen zwischen den Spitzbogen und der Decke lag. Außer
einem Arkadenfries, ähnlich demjenigen in der Barfüsserkirche, sieht man
an der Turmseite auf einer Breite von ca. 5 Metern eine Balkendecke,
Ansätze eines Baldachins und eines Engelflügels. Inzwischen hat sich die

Vermutung bestätigt, daß dieses Gemälde einst die ganze Nordwand ausfüllte :

Bei der in diesem Jahr vollendeten Restaurierung fand man hinter einem

Epitaph den letzten Rest dieser Malerei. Zwei Frauen und zwei Männer
knieen hinter einer steinernen Empore, über die ein Damaststoff fällt. Mit
diesem Teilstück wird der Sinn des Wandgemäldes über dem Dachboden
irgendwie faßbar, denn es handelt sich um das Werk des gleichen Künstlers.
Ohne daß wir hier auf Details eingehen können, vermuten wir aus
verschiedenen Gründen die Darstellung eines Meßopfers (Gregormesse das

sich in einer Kirche vollzieht und für welches das überdimensionierte
Hochformat günstige kompositioneile Voraussetzungen schuf. In Analogie zum
Südfenster in der Jakobskirche von Rothenburg ob der Tauber hätten wir
uns in der unteren Zone den Priester mit der erhobenen Hostie (Elevation)
vorzustellen, in der Mitte die Gläubigen und unter dem Baldachin zuoberst
Gottvater oder Abraham mit den Seelen im Schoß. Für eine solche ikono-
graphische Erklärung als Hypothese sprechen auch die beiden gemalten
Statuenreste von Johannes dem Täufer und Elias, sofern die altertümliche
Schreibweise auf der Konsole richtig gedeutet werden kann. Der Prophet
Elias fährt im feurigen Wagen zum Himmel, und Johannes der Täufer gilt
als Vorläufer des Messias, deshalb läßt sich die Verbindung zwischen diesen
beiden gemalten Wandplastiken mit dem Geschehen über dem Altar in
Zusammenhang bringen (Matth. 16,14). Außerdem ist in Betracht zu ziehen,
daß das Meßopfer unmittelbar neben dem Sakramentshäuschen dargestellt
ist, welches rechts anschließend ebenfalls mit einem Gemälde versehen ist,
das die Mannalese zeigt. Beide Sinnbilder der Eucharistie sind auch in
Rothenburg miteinander verbunden. Über dem Sakramentshäuschen stehen
zwei farbig kraftvolle Figuren, Petrus und Paulus. Eine Geburtsszene rechts

22



1 11

'n-urh-f°m

111 IV V VI

M II II II 11 1

0
Leonhardskirche, Marienkapelle. Schema einer Wandbildkomposition mit verschiedenen
ornamentalen Zonen. (2. Viertel 14. Jahrhundert.)

Bildstreifen: 1 Faltbandfries, 2 Passionsbilder unter Kleeblattbögen, 3 Nischenfries mit
Stifterwappen, 4 Apostel- oder Heiligenbüsten in Medaillons, 5 Draperien.
Passionszyklus: I Kreuztragung, II Kreuzannagelung, III Christus am Kreuz, IV
Kreuzabnahme, V Grablegung, VI Auferstehung.

vom Chorhaupt, stark verblaßt, dürfte mit den vorigen Malereien weder
qualitativ noch thematisch etwas zu tun haben.

Dieses bedeutende Gemälde kann nur von einem reifen Meister
geschaffen worden sein. Wenn es nicht von Konrad Witz selbst ist, käme dann
vielleicht nicht auch Nikiaus Rusch (Lawelin) in Frage, der zu den

Werkstattgenossen von Witz gehörte und mit einer Tante des Meisters vermählt
war? Lawelin starb vermutlich 1446. Man denkt unwillkürlich an die letzte
monumentale Schöpfimg von Martin Schongauer, das Weltgericht im
Breisacher Münster, als Vergleichsbeispiel für den großen Schlußakkord
im Œuvre dieses bedeutenden Künstlers.

Halten wir noch Umschau im Schiff, das Ende des 15. und Anfang des
16. Jahrhunderts in eine Hallenkirche für Laien umgewandelt wurde, so
werden wir auf Grund der sorgfältigen Freilegung durch weitere
Wandmalereien überrascht. Nochmals erscheint an der Chorwand der
Zwergarkadenfries als Abschlußbordüre des ehemaligen weniger hohen Schiffes.
Näher Hegen die Deckengemälde im nördüchen Lettnerjoch, wo, durch die

Kreuzrippen unterteilt, die vier EvangeHstensymbole in wuchtigen Formen

23



erscheinen; ein beliebtes Programm für ein gleichmäßig unterteiltes
Gewölbe. Eine letzte vorreformatorische Malerei (um 15 20) unmittelbar neben

dem Haupteingang zeigt den Schmerzensmann, begleitet vom Apostel
Jakobus mit Pilgerstab und -tasche und Maria Magdalena mit dem
Salbgefäß. Bereits setzten sich weltliche Züge in Tracht und Gebärden durch,
während der geistige Inhalt noch den religiösen Vorstellungen verpflichtet
bleibt. Die wirkungsvolle Polychromie der Gewölbe an den Kreuzungen
und um die Schlußsteine vervollständigt den farbigen Eindruck des mächtigen

Sakralraumes.

Die Kartause in Klein-Basel

Die Klostergründung St.-Margarethen-Tal im minderen Basel verdankt
ihre Entstehung einer Stiftung der angesehenen Familie Zibol und geht auf
eine Grundsteinlegung von 1401 zurück. Nach einem Gesamtplan, den
Bruder Johannes von Ungarn entwarf, ist unter seiner Leitung die Kirche
in den Jahren 1408-16 errichtet worden. Während des Konzils kamen dem

Kloster reiche Vergabungen zustatten. Die weiträumige Anlage erfuhr Ende
des 15. Jahrhunderts ihren endgültigen Ausbau, nachdem 1487 Hieronymus
Tscheckenbürlin ins Kloster eingetreten war.

Der Besucher der Kartause war noch bis ins 18. Jahrhundert hinein am
Eingangstor von den dort über den Bogen aufgemalten Heiligen empfangen
worden, wie aus einem Aquarell von Emanuel Büchel hervorgeht. Beim
Pförtnerhaus war über dem Scheitel des Eingangsportals eine Nische
angebracht, neben der sich zu beiden Seiten je 3 Figuren vom blauen Grund
abhoben, links dicht neben der Nische die vom Strahlenkranz umgebene
und auf der Mondsichel stehende Madonna, hinter ihr eine unbekannte

Heilige mit Buch und zuletzt ein Heiliger des Kartäuserordens, vermutlich
Hugo von Lincoln. Auf der rechten Seite, der Nische am nächsten, stand

Johannes der Täufer mit dem Lamm, dann folgten Hieronymus mit dem
Löwen und nochmals ein Kartäuser, Hugo von Grenoble mit dem Schwan.
In den beiden übriggebliebenen Zwickeln zu Füßen der Heiligen erscheinen
in kleinerem Maßstab zwei Kartäusermönche in ihren weißen Kutten. Die
Jahreszahl 15 01 innerhalb des Tores läßt sich wahrscheinlich mit diesem
Wandschmuck in Verbindung bringen. Die streng hierarchische Ordnung
der Heiligen ist dadurch gewahrt, daß Maria und Johannes in der Mitte
neben der Nische Platz finden, in welcher nach Riggenbach ein Licht
aufgestellt war. Auch ließe sich dort ein geschnitztes Kruzifix denken.

Trotz der hohen Verehrung, welche der hl. Bruno als Ordensstifter im
Mittelalter genoß, erfolgte die Heiligsprechung erst 1623. Deshalb war es

24



auch nicht statthaft, ihm zu Ehren Altäre aufzustellen. Um so ausführlicher
konnten die Kartäuser den Heiligen dadurch ehren, daß sie ihm einen

großen Wandzyklus widmeten, für den derjenige im Kloster von Vauvert
bei Paris (1350) das Modell lieferte. Dem allmählichen Verblassen dieser

Malereien aus dem 15. Jahrhundert im kleinen Kreuzgang der Kartause
wollte man entgegenwirken, indem man diese erstmals 1711 mit Ölfarbe
übermalte und 1822 nochmals erneuerte. Dadurch hat man die Grundschicht

noch mehr verdorben, so daß man 1859 vorzog, die Gemälde mit
Kalk zu überstreichen. Außer Büchel, von dem Zeichnungen bestehen, haben

Neustück und Guise die Wandbilder kopiert. So sind wir wenigstens über
die Bilderfolge in Bezug auf die Darstellungsinhalte orientiert; denn als man
sie 1931 von der Tünche befreite, bot sich ein wenig erfreulicher Anblick.
Der Zerfall war so weit fortgeschritten, daß verschiedene Bilder ganz
verschwunden waren und bei andern die Farbschicht abblätterte. Die Restaurierung

durch den Maler Paul Burckhardt konnte der bestehenden Schwierigkeit

nicht Herr werden, ohne über die Konservierung hinaus den Zyklus
so zu ergänzen, daß die Gemälde wenigstens lesbar blieben. Nur ein kleines

Bruchstück vermittelte uns einen Eindruck des ursprünglichen und nicht
übermalten Duktus der Spätgotik. Die aufgefundenen Wappen sprechen
dafür, daß der Gemäldezyklus während des Konzils entstanden ist. Zudem
erfahren wir aus den Urkunden, daß der kleine Kreuzgang 1441 geweiht
worden ist, als die Wandbilder vollendet waren. In bezug auf die Autorschaft

vermutet Riggenbach den Maler Hans Stocker, im Gegensatz zu
Daniel Burckhardt, der die Gemälde Nikiaus Rusch, genannt Lawlin,
zuschreiben möchte, was weniger wahrscheinlich ist. Das inhaltliche Programm
vermittelt uns in zeichnerischen Umrissen Emanuel Büchel, und zudem
kennen wir eine freie Gestaltung des Bilderzyklus durch eine Holzschnittfolge

von Urs Graf (1510). Die Gründungsgeschichte der Grande Chartreuse

spielt sich auf abwechselnd quadratischen und breitrechteckigen Feldern ab

und zieht sich hinter gemaltenArkadenarchitekturen durch. Den viel figurigen
Bildern wohnt jedenfalls nicht die gleiche Spannung inne, wie wir sie zum
Beispiel bei Passionsdarstellungen antreffen. Ihr Wert liegt eher im
kulturgeschichtlichen Gehalt, in der detaillierten Schilderung des Mönchdaseins und
der beruhigenden Beherrschung und flächigen Ausbreitung der Landschaft.

Erstmals durch Emanuel La Roche wurde 1878 unter dem Lettner in der
Kirche ein Wandbild mit der Kreuzigung entdeckt, welches im Zuge der

Gesamtrestaurierung des Waisenhauses 1931 eine letzte Konservierung
erfuhr. Auf beiden Seiten der Türe, die durch den Lettner in den Chor führt,
befanden sich reich bemalte Nischen mit Kreuzigungsbildern. Es ergibt sich

daraus eine Parallelität des Bildmotivs, das kaum eine merkliche Abwei-

25



chung aufweist. Vor dem dunklen Grund heben sich die drei Gestalten
Christus am Kreuz, Maria und Johannes heute trotz des ruinösen Zustandes
ab und hinterlassen dennoch eine Ahnung von der einstigen Pracht und
Wirkung der Gemälde. Fraglich bleibt, ob auch hier die Zuschreibung an
Nikiaus Rusch, genannt Lawlin, sich halten läßt, selbst wenn die zeitliche
Einordnung stimmen dürfte.

Das Klingental

Die ursprünglich weitläufige Klosteranlage im Kleinbasel, als Frauenkloster

1274 gegründet, ist noch in der Klosterkirche und im kleinen
Klingental als Architektur vertreten. An erhaltenen Wandbildern blieb wenig
übrig: die Geburt Christi aus dem Ende des 15. Jahrhunderts über dem

Eingang zum vermutlichen Kapitelsaal im ersten Stock des Kasernentraktes
und ein lebensgroßes Bild des hl. Christopherus beim früheren Durchgang
zur Kirche. Wenn wir jedoch erfahren, was alles am zerstörten Kreuzgang
sich befunden hatte, müssen wir das Verlorene bedauern. Wir beschränken

uns darauf, in Stichworten jene u. a. Ambrosius Holbein zugeschriebenen
Bilder nach Inhalten zu bezeichnen: Christus und Maria als Fürbitter vor
Gott, ein Schmerzensmann, der hl. Rochus, das Pflugscharwunder (1517),
das Grab der hl. Euphrosine, ein Ölberg und Einzelgestalten von Heiligen.
In erster Linie wird der Totentanz im ehemaligen Kreuzgang Beachtung
verdienen, soweit dies unten im Zusammenhang mit dem Predigertotentanz
notwendig erscheint. Nachdem die Auseinandersetzung über den zeitlichen
und künstlerischen Vorrang zugunsten des letzteren entschieden worden ist,
kann uns der Todesreigen im Klingental einzig Auskunft über den Grad
der Wiederholung geben. Diese zweite Fassung des Basler Totentanzes ist
durch Emanuel Büchel wiederum kopiert worden und konnte deshalb vor
der Zerstörung für die Kunstgeschichte als Vergleichsbeispiel herangezogen
werden. (Vgl. Abschnitt über Totentanz und Todesbilder.)

Martinskirche

Die wohl älteste Kirche Basels auf dem Terrassensporn des hochgelegenen

Martinkirchplatzes muß durch das Erdbeben ebenfalls gelitten haben.
Der anschließend erweiterte Chor wurde 1398 geweiht und mit einem

Sterngewölbe versehen. Daß die ursprünglich fränkische Anlage im Wechsel
der Kunstepochen karolingische und nachkarolingische Wandbilder
enthielt, darf mit Sicherheit angenommen werden. Was aus gotischer Zeit
an farbiger Ausstattung der Wände auf uns gekommen ist, bleibt spärlich

26



genug. Außer der Zerstörung im Bildersturm werden die nach der Reformation

durch die Basler Geschlechter angebrachten Epitaphien den Wandgemälden

zugesetzt haben. Deshalb verringerte sich der Bestand weiterhin
erheblich.

Im Schutze einer Grabnische ist an der Nordwand ein Marientod in sehr

fragmentarischem Zustand erhalten geblieben (Freilegung 1928). Man wird
zur Ergänzung eine farbige Kopie von J. J.Neustück aus dem Jahre 1851

beiziehen müssen, um einen Gesamteindruck von der ursprünglichen Bild-
kraft dieses Gemäldes zu gewinnen, wobei man die malerische Übersetzung
durch den Kopisten mit zu berücksichtigen hat. Vor blauem, mit
Silbersternen übersätem Hintergrund gruppieren sich die elf Apostel zu zweit
und zu dritt um das Totenlager, jeder durch Gebärde, Stellung und Farbkleid

in seiner Trauer differenziert. Mehr als über die Einzelheiten erfahren

wir von der Komposition, die sich wunderbar in den geschwungenen
Nischenbogen einfügt. In großzügigen Rüschenwolken sitzend, nimmt
Christus die gekrönte Himmelskönigin in sein Reich auf. Aus der gleichen
Zeit, um 1370, stammen die stark übermalten Wandbilder über der
Grabnische des Petermann von Laufen : ein Ölberg und in größerem Format die

Himmelfahrt Christi. Der byzantinischen Tradition gemäß, mit dem Felsen

in der Mitte, den knieenden Aposteln seitlich und den in einer halben Man-
dorla verschwindenden Füßen Christi wird der alte Bildtypus übernommen.

Inhaltlich bemerkenswert ist ein untergegangenes Gnadenbild, das ebenfalls

in einer Nische vorhanden war und die Fürbitte Christi und Maria darstellte

(zweite Hälfte 15. Jh.). Am eindrücklichsten und auffallendsten präsentiert
sich für den Kirchenbesucher das am Triumphbogen aufgemalte Bild mit
dem Schnitter Tod und den Heiligen Martin und Laurentius. Die Datierung
um 1440 läßt sich nicht nur aus dem Stil, trotz der störenden Übermalung,
ableiten, sondern stützt sich auch auf ein historisches Ereignis, das Anlaß zu
dieser Schöpfung wurde. Es war das Erlebnis der Pest im Jahre 1439. Zum
Gedenken an dieses Schicksalsjahr während des Konzils erscheint hier über
dem Scheitel des Chorbogens der mähende Tod, umgeben von einem

bewegten Schriftband und den zahllosen Opfern zu seinen Füßen, die wahllos
seiner Sense ausgeliefert sind. Ein durch Hicke und Fehlstellen stark
beeinträchtigtes Gemälde an der Nordwand des Chores neben dem Bogen ist
seines formalen und biblischen Gehaltes wegen bemerkenswert. Wohl als

Schlußbild eines Christus- und Marienzyklus, der aufder gegenüberliegenden
Seite angefangen hat und dem Altarhaus entlang rundherum geführt war,
stellt es eine ikonographisch seltene Szene dar. Nach Johannes 19, 25-27
nimmt der Lieblings jünger Maria nach dem Tode ihres Sohnes Jesu in sein

Haus auf. Von einem neugierigen Judenknaben bestaunt, führt Johannes

27



die Mutter Gottes stützend nach links, wo sie im Sinne des mittelalterlichen

Synchronismus bereits hinter den Fensterstäben im Hause ihres
Gastgebers sichtbar wird.

Peterskirche

In ihrer Anlage spätromanisch (seit 1233 Pfarrkirche mit Chorherrenstift),
im Ausbau spätgotisch, ist dieses Gotteshaus das mit Wandmalereien

am reichsten dotierte von allen Kirchen der Stadt. Vielleicht ist gerade bei
ihr als einem wahren Schatzhaus der Malerei wegen der Vielfalt der Gemälde
und die Verteilung auf verschiedene Räume, eine Zusammenfassung nach
straffen Gesichtspunkten um so zwingender. Deshalb halten wir uns an eine

kurze Charakterisierung nach Epochen und Themen bei der notwendigen
Konzentration auf das Wesentliche. Wer sich für Einzelheiten interessiert,
wird mit Vorteil den 1966 erschienenen Kunstdenkmälerband V von Basel-

Stadt von François Maurer zur Hand nehmen. Das gilt übrigens für alle kirchliche

Malerei, indem wir auf das spezielle Verzeichnis am Schluß verweisen.

An der westlichen Außenwand war ehemals ein Hauptbild mit dem
Schmerzensmann und Maria mit zugehörigen Wappen der Stifter und den

Stifterheiligen Gerhardus und Margaretha zu sehen, zudem ein Ölberg und
ein Marientod, alle aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts. Die Bilder nahmen
inhaltlich bezug auf den früher umhegenden Friedhof. Im Innern wird jeder
Besucher seine Schritte zum südlichen Seitenschiff lenken, wo in einer
Grabnische das Meisterwerk der baslerischen Wandmalerei freigelegt wurde.
Auf durchgehend mit einem Netz von gleichmäßigen Blüten versehenem

rotem Grund ist in der obern Hälfte (die rechte Seite leider zerstört) die
Mißhandlung Christi vor der Kreuzannagelung dargestellt: die Brutalität des

Schergen, der Christus an den Haaren zu Boden zieht, dahinter Maria und
Johannes sind in der Komposition dem Schwung des Spitzbogens
angeglichen. Unten im Breitbild schwebt der Leichnam Christi über dem offenen

Sarkophag, von den trauernden vier Frauen, Johannes, Nikodemus und
Joseph von Arimathia umgeben. In der Abstufung der Schmerzensgebärden
klingen Komposition und Bewegung in eins zusammen wie Ton und Wort
bei einer Choralmesse. Das kleinfigurige Stifterehepaar kniet an der Front
des Steingrabes. Das am Nischenbogen aufgetragene, sich wiederholende
Wappen der Efringer, gehört einer zweiten Schicht an, was nicht ausschließt,
daß dieser Familie die Stiftung zu verdanken ist. Auf dem Wege über

Avignon gelangte die Kunst aus Siena in unsere Gegend. Als Vergleichsobjekt

wird man in erster Linie die Grablegung Christi von Simone Martini
(um 1284-1344 in Avignon), heute im Museum in Berlin, heranziehen. Dem-

28



entsprechend ist eine Datierung zwischen 135 0-60 wahrscheinlich. Einer letzten

Ausstattungsphase der Leutkirche gehört die hl. Dorothea unterdem
südlichen Lettnerjoch an, welche Hans Dig zugeschrieben wird (um 1510).

Im Chor, einst an der Ostwand über dem spätgotischen Gewölbe, jetzt im
Kunstmuseum, spannte sich über die ganze Breite des Raumes ein Verkündigungsbild

mit großen Figuren, die denjenigen von Konrad Witz gleichen,
so daß das Datum um 1440/50 naheliegt.

Auf dem engen Raum der Marien- oder Eberlerkapelle haben wir im
ganzen grosso modo drei Schichten zu unterscheiden. 1. Die Passionsbilder
an der Südwand, die oberhalb der Grabnische sich hinziehen und innerhalb
des architektonischen Rundbogens enden, beginnen links mit dem
Gethsemanebild, verbunden mit dem Ölberg auf gleicher Höhe, und schließen
thematisch in der Kreuzannagelung, eingefügt in die Rundbogennische.
Hier stand der ehemalige Kreuzaltar. Leider ist dieses letzte Hauptgemälde
an der Mauer zweigeteilt, da das Mittelstück fehlt. Deshalb sind die Pharisäer

und Herodes als linke Gruppe von jener der Frauen getrennt, beide
Hälften andeutungsweise durch das am Boden liegende Kreuz verbunden.
Auf diese Weise hat der Restaurator den Zusammenhang des Bildes
veranschaulicht. 2. An der Ostwand, wo der Marienaltar ehemals aufgestellt war,
sind wohl Spuren der Verkündigung, Heimsuchung und Geburt sichtbar,
einzig jedoch der abschließende Marientod präsentiert sich als ein einigermaßen

geschlossenes Gemälde. Darüber ein Doppelbild: Bernhardin von
Siena, das Monogramm Christi hochhaltend und die Gefangenen tröstend,
zuoberst der hl. Bonaventura vor einem Marienbild knieend (mit Wappen
des Louis Aleman), seitlich davon eine Tauf- und Wunderszene. Die
Ausmalung der Ostwand geschah zwischen 1450 und 1455. 3. Die letzte
Ausmalung, welche sich dem erweiterten baulichen Zustand mit den
Rippengewölben anpaßte, wurde im Auftrag des Junkers Mathias Eberler
durchgeführt. Auf die räumlichen Gegebenheiten der Spitzbogen hat man Rücksicht

genommen, nicht aber auf die früheren Wandbilder, die einfach übermalt

wurden. In großzügiger und festlicher Art hat Martin Koch die Ost-
und Südwand mit einem von Engeln gehaltenen TeppichVorhang
ausgekleidet, vor dem sich im Ostbogen die Verkündigung in den beiden
Hauptgestalten der Maria und des Engels Gabriel vollzieht (um 1475).

Die Martinskapelle bedarf einer Überholung. Die Befreiung von den

Grabplatten wird manches Wandbild zum Vorschein bringen. Vorläufig
lassen sich eine Passion in sechs Bildern und die Hauptszene der Alexiuslegende

deuten.
Ein letzter Raum, die Kaplänesakristei oder Treßkammer, hat vor der

Reformation eine besonders auffällige Bemalung erhalten. Zuvor jedoch

29



müssen wir jene Gemälde erwähnen, welche man über den Gewölben
entdeckte und entfernte, weil sie sonst überhaupt nicht zugänglich gewesen
wären. An der West- und Nordwand hat man Darstellungen der Anbetimg
der Könige abgenommen und im Kunstmuseum deponiert, während der
Kreuzestod in der Hauptsache verloren ging. Der herrliche Kopf eines

Königs muß von einem großen Könner geschaffen worden sein, der die

zeitgenössische hohe Malschule des weichen Stils um 1400 auf weiten Reisen

kennengelernt hatte. Anders wäre es nicht möglich, daß in diesem Werk
sowohl Broederlam wie der Meister von Wittingau spürbar werden. Kehren
wir in die gegenwärtige Treßkammer zurück, so konstatieren wir, daß der

fast quadratische Raum mit Werken im Stil des spätgotischen Ausklangs
ausgemalt ist. Die Anlehnungen an Kupferstichvorlagen (Schongauer), so
bei den vier Evangelistensymbolen an der Decke, oder an die Malerei und
Plastik der Altarkunst beim Christophorus, dem hl. Georg und bei den

vielen Einzelfiguren (Nikolaus, Anna selbdritt, Hymerius, Kaiser Heinrich,
Ulrich, Andreas und Mauritius) zeigen ein Epigonentum, wie es in der

Epoche um 1500 häufig vorkommt. Paul Ganz hat zum Beispiel beim Jüngsten

Gericht unter dem flachen Bogen an der Westwand an Michael Glaser

(1497-1 5 X 8 in Basel tätig) gedacht, einen Maler, der sich reichlich viel zu eigen
machte, was größere Künstler vor ihm geschaffen haben.

Predigerkirche

Von einem Jüngsten Gericht an der Westwand weiß eine Nachricht auf
Grund von Überresten zu berichten. Auf der Suche nach Wandbildern in
der schmucklosen Bettelordenskirche aus dem 13. Jahrhundert stoßen wir
im nördlichen Seitenschiff nahe des ehemaligen Lettners auf eine Stelle, wo
einst der Altar des Dominikanerheiligen Vincentius Ferrerius stand. Die
Heiligsprechung 1445 war wohl der Grund, weshalb man an dieser Stelle
außer einem Altar Wandbilder anbringen ließ. Es ist eine schlichte Formensprache,

in welcher uns Begebenheiten aus dem Leben des Heiligen erzählt
werden. Der bekannte Prediger steht im ersten Bild auf einer hohen Kanzel.

Daneben befinden sich zwei Breitbilder, von denen das obere die Brot-
und WeinVermehrung von Lacona veranschaulicht; eine staunende Menge
erlebt dieses Wunder. Die Malerei, stark beschädigt, ist von einem zarten
Kolorit, einer weichen Modellierung, und die Figuren sind durch wenig
Bewegung gekennzeichnet. Die Menschentypen wirken eher fremdländisch,
so daß man annehmen darf, daß es sich um einen zugewanderten Künstler
handelte (um 1458).

3°



Der Totentanz, durch den Basel berühmt geworden ist, befand sich als

Mauerzug entlang der St.-Johann-Vorstadt gegenüber der Nordseite des

Gotteshauses. Es war eine 60 Meter lange Galerie mit einem Pultdach, die
den Gottesacker abgrenzte. Als der Totentanz 1805 abgebrochen wurde,
konnten wenigstens 19 Bruchstücke von Kunstfreunden gerettet werden.
Wohl war die Malerei unter dem Einfluß der Witterung nicht mehr gut
erhalten, doch bedeutet die Zerstörung dieses monumentalen Totenreigens
einen unersetzlichen Verlust. Wir sind deshalb auf die früher hergestellten
Kopien angewiesen, wenn wir den Zyklus einigermaßen rekonstruieren
wollen. Eine solche Bilddokumentation verdanken wir Matthäus Merian
d.Ä., da er 1621 die Todesdarstellungen in einer Kupferstichfolge verewigte.
Er fand damals bereits eine übermalte Fassung vor, die in der Hauptsache
auf Hans Hug Kluber zurückgeht, der sich selbst am Schluß mit dem Tod
als Farbreiber dargestellt hat. Da wir motivgeschichtlich diesen Totentanz
mit demjenigen des Klosters Klingental im Rahmen der ikonographischen
Betrachtungen besprechen, begnügen wir uns hier mit einigen künstlerischen

Aspekten. Um den Tanz von Tod und Mensch besonders
hervorzuheben, beschränkt sich der Künstler ausschließlich auf das Figürliche und
verzichtet auf jegliche Architektur. Vom Papst bis zum Bettler bewegen
sich 39 Paare in einem unaufhaltsamen Rhythmus gegen das Beinhaus zu.
Die Differenzierung der einzelnen Stände, welche nach der mittelalterlichen
Ordnung eingeteilt sind, erfolgt nach psychologischen Gesichtspunkten,
indem der Tod seinen Partner nachahmt und ihn seiner weltlichen Würde
beraubt. Auf diese Weise hebt er die irdische Hierarchie auf. Die literarische
Seite des Totentanzes kommt in den begleitenden vierzeiligen Versen zum
Ausdruck, in denen das Zwiegespräch zwischen Tod und Mensch in
volkstümlichem Tone aufgezeichnet ist. Die Vermutung, daß der Totentanz um
die Mitte des 15. Jahrhunderts entstanden ist und mit Konrad Witz und
seiner Werkstatt in Verbindung gebracht werden kann, hat sich durch
Untersuchungen an den Fragmenten bestätigt. Die Schöpfung des Totentanzes,

welche die Hinfälligkeit des Daseins versinnbildlicht, mußte an sich
selbst das Schicksal des Vergänglichen erleben. Auf überzeugende Weise
wird hier die Wandmalerei das künstlerische Mittel, ein weitgespanntes
und religiös-monumentales Thema zu bewältigen.

Theodorskirche

Das dreischiffige Langhaus mit den flachen Holzdecken ist mit
Architekturmalerei außerordentlich reich geschmückt: Filigranartige Ranken und

31



feingliedrige Blattmuster begrenzen die wichtigsten Umrisse der

Baukonstruktion. Außer dem Fragment einer Kreuzigung an der Ostwand zwischen

Mittelschiff und nördlichem Seitenschiff und einigen Gemälden an den Pfeilern

(Eucharius, Antonius Eremita um 1460) wird das Auge von einem

riesigen Christophorus im südlichen Seitenschiff angezogen. Durch eine

Restaurierung, welche mehr Ergänzungen zur Folge hatte, als in diesem

Falle erlaubt waren, sind wir gezwungen die Aufnahme vor der

Wiederherstellung vorzunehmen, wenn wir den Originalzustand studieren wollen.

Eingespannt in eine gotische Maßwerkarchitektur reichte der Christophorus

vom Boden bis zur Decke und maß ursprünglich 8,60 m. Nur die obere

Hälfte ist erhalten und zeigt den Heiligen in frontaler Stellung, nach dem

romanischen Typus das Kind auf dem Arm tragend. Dies im Gegensatz

zu den Gewohnheiten des gotischen Riesen, wo der Knabe auf den Schultern

sitzt. Ein mit Pelz besetzter Mantel, ein reich bemustertes Gewand und ein

stilisierter Baum unterstützen die flächige Anlage des Riesen. Diese formale

Haltung erleichtert die Datierung in das zweite Viertel des 14. Jahrhunderts.

Durch Neustücks Aquarelle erfahren wir von einer Geburt Christi und einer

Verkündigung an der südlichen Lettnerwand (14. Jahrhundert). Vermerkt
seien zum Schluß ein weiterer Christophorus und eine hl. Barbara im
Erdgeschoß des Südturmes, ebenfalls aus dem 14. Jahrhundert.

St. Alban

In der Kirche des von Bischof Burchard von Fenis 1083 gegründeten
Cluniazenserklosters dürfen wir keine Wandbilder mehr erwarten. Außer

beim Bildersturm während der Reformation hat das Gotteshaus beim
Erdbeben und beim großen Stadtbrand von 1417 besonders gelitten und ist

erst nach 1435 neu errichtet worden. Dagegen hat uns Wurstisen in seiner

Chronik berichtet, daß im Refektoriumssaal des Klosters, der ebenfalls nach

dem Brand von 1417 wieder erstand, Wappen der Basler Bischöfe von 1072—

1513 an den Wänden aufgemalt waren. Als erstes Wappenschild erschien

dasjenige des Klostergründers und damaligen Bischofs, und die Reihe

schloß mit Christoph von Utenheim. Was die heraldische Zierde interessant

macht, ist, daß die Wappen von Herolden getragen wurden, deren Livreen

in den Farben der jeweiligen Bischöfe erschienen. Daß diese 3 5 Figuren dem

Saal einen farbenfrohen und festlichen Eindruck verliehen, wird uns bis ins

17. Jahrhundert hinein durch Augenzeugenberichte bestätigt, so unter
anderem durch Brieffer 1546, der dem wappenkundigen Johannes Stumpf in
Zürich darüber geschrieben hat. Die Nachzeichnungen verraten vor allem

32



im Figürlichen eine mehr oder weniger stereotype Wiederholung, wodurch
die Einheit der Wandgemäldereihe gewahrt werden konnte und das Interesse
sich um so mehr auf die wechselnde Wappenzierde konzentrieren konnte.
Die heraldische Form der Wappen entspricht den Schilden aus der Mitte
oder dem Ende des 15. Jahrhunderts.

Weitere Kirchen und Kapellen

Die Elendkreu^kapelle

Einst stand vor dem Riehentor im Kleinbasel eine Wegkapelle mit einem
zu Ehren des Heiligen Kreuzes geweihten Altar. Sie war für die Fremden zur
Andacht bestimmt und lag deshalb an einem Hauptzugang zur Stadt außerhalb

der Mauern. Nachdem der Rat 1403 einen Neubau errichten ließ,
beauftragte er den Maler Hans Tiefental (Hans von Schlettstatt) damit, das

Innere vollständig auszumalen. Selten sind wir über einen solchen Vertrag
zwischen Auftraggeber und Künstler so gut unterrichtet, wie dies hier der
Fall ist. Bis in alle Einzelheiten erfahren wir aus diesem Dokument, was die
Stadtväter von ihrem Maler wünschten. Ihnen war daran gelegen, ein
Meisterwerk der Innendekoration zu erhalten. Als Vorbild wählten sie die

Ausschmückung der Kartause von Dijon, welche im Auftrag des burgundischen

Herzogs Philipp des Kühnen von Jean de Beaumetz 1388 geschaffen
worden war. Hans von Schlettstadt kannte diese Arbeit, da er seine Lehrjahre

in Dijon verbracht hatte. Dieser höfische Prachtbau ist 1790 zerstört
worden. Es muß sich um eine kostbare Malerei gehandelt haben, um eine
höfische Pracht, für die reichlich Gold als Material aufgewendet wurde.
Den Reichtum an Wanddekorationen in der Basler Kreuzkapelle müssen wir
uns als gemalten Teppich vorstellen: die Musterung besteht in einem bunten
Laubwerk, in welchem das Figürliche zurückgedrängt ist und höchstens in
Tieren und Fabelwesen bestand. Im Vertrag mit dem Künsder wird genau
vorgeschrieben, was für Farben und Motive gewünscht werden. Das macht
die Urkunde besonders interessant, denn durch die vielen technischen
Aufschlüsse, welche wir über das Malerhandwerk erhalten, gewinnen wir
Einblick in die Werkstattgepflogenheiten eines spätgotischen Meisters.

Vermerkt sei hier, daß die Ausmalung der Kapelle 1420 vollendet war und
der Künstler gleich anschließend einen weiteren Auftrag erhielt, nämlich
das Reiterbild am Rheintor zu malen. Bei dieser Gelegenheit erfahren wir
auch, daß er sein eigenes Haus am Petersberg «zur Meerkatze» mit Malereien
versah.

33



Die Kapelle %u St.Jakob

Allgemein war man von der Annahme ausgegangen, daß die Kapelle bei
der Schlacht abgebrannt und erst nachher neu erbaut und erweitert worden
sei. Von diesem Gedanken beherrscht, beschloß man, sie 1894 abzubrechen.
Um so erstaunter war man dann, als sich herausstellte, daß der Kern des

alten Baues intakt war und sogar Gemälde im Chor und an der Westwand
enthalten hatte, die zum Teil aus der Zeit vor der Schlacht von St. Jakob
stammten. Ein Votivbild zur Erinnerung an die Schlacht und weitere
Gemälde aus der Zeit um 1485 wurden ebenfalls beim Abbruch zerstört.
Wieder einmal hat ein Zeichner (Franz Baur) die ans Tageslicht getretenen
Schichten von Malereien durch Skizzen festgehalten, so daß wir eine
Vorstellung der ehemaligen Ausstattung gewinnen können. Daß es trotz der
vielen Mahnrufe und Proteste nicht gelang, die Schlachtkapelle zu retten,
war für die Basler kein Ruhmesblatt. Somit bleiben die Handzeichnungen
und Aquarelle von Baur die einzigen und letzten Zeugen dieser sowohl
inhaltlich wie künstlerisch interessanten Wandbemalung. Die Jakobuslegende

bedeckte in zwei Bildbahnen den ganzen Chor. Erkennbar ist auf
den Zeichnungen das Galgenwunder, die Heilung des Gichtbrüchigen, die
Bekehrung des Josias, der Gang zur Richtstätte und das Begräbnis des

Heiligen, Erzählungen, die der Legenda aurea entsprechen. Der von Bild zu
Bild abwechselnde rote und blaue Hintergrund und die länglichen Formen
der Gesichter stimmen mit den Gemälden von Ziefen weitgehend überein,
so daß Riggenbach glaubt, die Entstehung in das zweite Viertel des 14.
Jahrhunderts festlegen zu können. Über den Fenstern waren die Evangelistensymbole

angebracht. In der Darstellung der drei Lebenden und der drei
Toten, aus der Zeit um 1418, wird der irdischen Herrlichkeit das vergängliche

Leben gegenübergestellt. Bei der Wiederherstellung des alten Baues
nach der Schlacht von St. Jakob erinnerte man sich der Legende der dankbaren

Toten (vgl. Abschnitt über die Todesbilder und Tafel 6). Das Aquarell
von Louis Schwehr hält diese Szene fest. Ein Ölberg und zwei Heilige
(Ottilie und Pantalus) zierten die Wandfläche zwischen den Fenstern. Eine
Geburt Christi und eine Verkündigung tragen bereits den Stempel der
Schongauerschule und müssen deshalb der letzten Malperiode angehört
haben (um 1485).

Die Johanneskapelle

Das Kirchlein auf dem Münsterplatz, gegenüber der Bischofskirche im
Nordwesten, war in der Hauptsache ein von Hanns von Thann errichteter
gotischer Bau. Der Abbruch von 1839/40 geschah so rasch, daß der Maler

34



Neustück kaum Zeit fand, um sein Skizzenbuch mit Aufzeichnungen der
zutage getretenen und freigelegten Wandbilder zu füllen. Die Farbskizze
des Jüngsten Gerichtes konnte er deshalb erst nachträglich ausführen. An
der nördlichen Längswand und nicht über dem Eingang, wie dies sonst
üblich war, befand sich dieses Weltgericht. Die Aufteilung der Gemäldezonen

entsprach dem traditionellen Typus des Mittelalters. Zuoberst Engel
mit Posaunen und Leidenswerkzeugen, in der Mitte Christus, der beidseits

von zwei Gruppen der Apostel begleitet war, wogegen Maria und
Johannes zu Füßen des Weltenrichters erschienen. Die gotische Himmelspforte

und die wilde Höllenwelt gegenüber im untersten Teil waren stark
beschädigt, ließen aber erkennen, daß der Maler kaum von den Einflüssen
eines Schongauer berührt war. Nach Riggenbach entstand das Gemälde des

Jüngsten Gerichtes um 1490 und soll Hans Dig, den Schöpfer des
Weltgerichtes an der südlichen Hochfassade des Rathauses, angeregt haben, das

gleiche Thema zu übernehmen.

Augustiner

Für die ehemalige Kirche der Augustiner zwischen Münster und Martinskirche

hat der Glasmaler und Maler Ludwig Glaser, der im Dienste des
Bischofs Johann VI. von Venningen stand, Wandbilder ausgeführt. Die
Ausmalung des Lettners mit 16 Gemälden der Leidensgeschichte übernahm 1512
Kaspar Koch, womit einmal mehr ein Themenkreis und eine Standortfrage
innerhalb eines Gotteshauses durch eine schriftliche Urkunde festgelegt
werden konnten, ohne daß wir jedoch von den Malereien selbst eine optische
Vorstellung besitzen.

Ulrichskirche

Auf der Rheinseite der Rittergasse, unweit des Münsters, befand sich
dieses bescheidene Gotteshaus, das als dreischiffige Anlage mit flacher Decke
in der Hauptsache um die Mitte des 15. Jahrhunderts errichtet worden ist.
Vor dem Abbruch 1886/87 war es E. La Roche und E.A. Stückelberg
gelungen, durch Beschreibung und durch Pausen die dortigen Wandmalereien
dokumentarisch festzuhalten. Die wenigen geretteten Fragmente von Mauerteilen

konnten im Kunstmuseum untergebracht werden, und sie vermögen
uns eine Vorstellung vom untergegangenen Wandzyklus der Passion aus der
Zeit um 1510 zu geben. Auf einer Länge von 19 Metern war die Nordwand
zu zwei Dritteln mit zwölf hochrechteckigen Feldern in zwei Bildstreifen
aufgeteilt, die in ununterbrochener Reihenfolge die Leidensgeschichte Jesu
vor Augen führten. Vom Einzug Christi in Jerusalem über das Abendmahl,

35



die Fußwaschung, den Ölberg, Gethsemane, Judaskuß und Gefangennahme
bis zur Geißelung Heß sich der obere Wandstreifen rekonstruieren, während

vom unteren nur einige Kopfdetails übriggebheben sind. Das eine Bruchstück

vom Einzug in Jerusalem und ein weiteres vom Abendmahl genügen
kaum für eine gültige Beurteilung der Meisterhand, vor allem, da nur die

Grundzeichnung vorhanden ist und die Farbe voHständig fehlt. Was an
diesen Mauerresten abgelesen werden kann, führt in die Richtung jener
Kunst, welche Ambrosius Holbein, Baidung Grien und Urs Graf vertraten.
Auffallend sind die porträtähnhchen Gesichter, ein Anflug von Renaissance,
wie er der Zeit um 1509-1510 durchaus entsprach. Der Passionsmeister
gehörte jedoch sicher nicht zu den großen KünstlerpersönHchkeiten des da-

maHgen Basel.

Mutten^

Innerhalb der hohen Ringmauern, welche die Pfarrkirche St. Arbogast und
das Beinhaus ganz umgeben, erwarten uns selten umfangreiche
Wandmalereien. Um ein Gesamtbild zu bekommen, müssen wir jedoch Sichtbares
und Verborgenes, Restauriertes und Verdorbenes auf dem Wege der
Rekonstruktion verbinden. Das Gotteshaus selbst zeigt im Grundriß und im Aufbau

spätromanische Züge, vor allem in den Kapitellen und Säulen des

Vorchores und der Chorwand. Erst in spätgotischer Zeit ist das Schiff
flachgedeckt worden (voHendet 1504), und es erhielt anschheßend jene
Wandbildzyklen, von denen das Jüngste Gericht an der Westwand und Einzelbilder

an den beiden Seitenwänden noch sichtbar sind. Glückhcherweise
steht uns eine Bildquelle zur Verfügung, die es uns ermögUcht, den ganzen
Ablauf der Marienlegende an der Südwand und der Passion an der Nordwand

zu ergänzen. 1888 hatte Karl JausHn die vorübergehend freigelegten
Wandbilder aufgenommen, indem er das noch Sichtbare durch Pausen
nachzeichnete. Seither sind die Gemälde wieder unter der Tünche verschwunden
und harren nun neuerdings der Wiedererweckung. Der aufgezeichnete Plan
der beiden Längswände erlaubt uns, die Bilderfolge zu lesen. Es handelt sich

um je 14 hochformatige Einzelbilder, die ledighch durch die Fenster
unterbrochen werden, welche jedoch ursprünghch kleiner waren als die jetzigen,
die erst im 17. Jahrhundert eingebrochen wurden. So sind die Bilder nahe
der Fenster zum Teil zerstört worden und deshalb war es auch schwierig,
das Programm zu vervollständigen. Von 1-14 wickelt sich das Marienleben
ab, das mit Joachim und Anna beginnt und mit der Taufe Christi schheßt.
Auf der Gegenseite umfaßt die Passion ebenfaHs 14 Gemälde (15-28).

36



Südwand des Schiffes. Marienlegende undJugend Christi 1-14)
Obere Reihe: 1 Joachims Opfer, 2 Joachim und Anna an der Goldenen Pforte, 3 Geburt
Maria, 4 Maria Tempelgang, 5 Vermählung, 6 Verkündigung, 7 Heimsuchung, 8 Geburt
Christi.
Untere Reihe: 9 Anbetung der Heiligen Drei Könige, 10 Beschneidung (Verkündigung
an die Hirten?), 11 Flucht nach Ägypten, 12 Kindermord, 13 Der Jesusknabe im Tempel,
14 Taufe im Jordan.

Nordwand des Schiffes. Passion 13-28)
Obere Reihe: 15 Einzug in Jerusalem, 16 Abendmahl, 17 Fußwaschung, 18 Christus am
Ölberg, 19 Judaskuß und Gefangennahme, 20 Christus vor Kaiphas,2i Geißelung,
22 Dornenkrönung.
Untere Reihe: 23 Ecce homo, 24 Christus vor Pilatus, 25 Kreuztragimg, 26 Kreuzannage-
lung, 27 Beweinung und Grablegung, 28 Christus in der Vorhölle.

Vorchor, Nordwand. St.-Arbogast-Legende 29, 40 und 31)

29 St. Arbogast wird vom König Dagobert beschenkt, 30 St. Arbogast erweckt Siegbert,
des Königs Sohn, 31 Marienkrönung.

Apostelfolge. Nordwand, Westwand und Südwand des Schiffes (32-44)

32 Paulus, 33 Judas, 34 Simon, 35 Jakobus minor, 36 Matthäus, 37 Bartholomäus,
38 Thomas, 39 Philippus, 40 Johannes, 41 Jakobus maior, 42 Andreas, 43 Petrus
(zwischen 43 und 44 Christus), 44 die Zehn Gebote.

37



Der Stil dieser Wandbilder muß in erster Linie aus den beiden erhalten
gebliebenen Darstellungen der Heimsuchung (Besuch der Maria bei Elisabeth)

und der Geburt Christi, ebenso am Einzug in Jerusalem auf der
gegenüberliegenden Seite abgelesen werden. Die Malweise ist von einer duftigen
Farbigkeit, und die Zeichnung verrät einen geübten Meister. Geht man von
diesem künstlerischen Eindruck aus, so muß man annehmen, daß die Bilder
in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts geschaffen worden sind. Eine
Bestätigung dieser Datierung erhalten wir durch die Pausen von Jauslin.
Unterhalb der erwähnten Zyklen waren die Apostel gemalt (32-43):
Einzelfiguren mit Charakterköpfen und hochfliegenden Spruchbändern, auf denen
ihr Name und das Credo aufgezeichnet waren. Auf dem Band des hl.
Matthäus stand die Jahreszahl 1507. Diese Apostelreihe bildet gleichsam die
Stütze des Jüngsten Gerichtes an der Westwand oberhalb der Empore.
Dieses Weltgericht ist leider von Jauslin mit Ölfarbe übermalt worden, so
daß wir von der ursprünglichen Qualität kaum einen Eindruck gewinnen.
An der Südwand gegen den Chor hatte Jauslin acht kleine Bilder entdeckt
(44), welche die zehn Gebote darstellen, ein Thema, das öfters in der
Graphik, zum Beispiel bei Baidung Grien, vorkommt, in der Wandmalerei
jedoch selten ist. Im sogenannten Vorchor befanden sich auf Grund der
Pausen zwei Szenen aus der St.-Arbogast-Legende, und zwar an der Nordwand,

die zum Turmgeschoß führt, wo einst das Armreliquiar des Kirchenpatrons

aufbewahrt wurde. Die Erweckung des Königssohnes Siegbert (30)
veranlaßt dessen Vater, König Dagobert I., den Bischofvon Straßburg reich
zu beschenken (29).

Beim Verlassen des Gotteshauses durch die Seitentüre gegen Süden, steht

man direkt dem Beinhaus gegenüber, das an der Außenwand einen mächtigen

Christophorus, nach einem Vorbild von Urs Graf, aufweist. Über der
Türe, in schwachen Umrissen erkennbar, steht der Seelenwäger St. Michael
und über dem breiten Rundfenster eine Schutzmantelmadonna. Betritt man
das Innere des niederen flachgedeckten Raumes, so ist man erstaunt, an der
Hauptwand wiederum ein Jüngstes Gericht zu erblicken. Dank der
sorgfältigen Restaurierung durch H. A. Fischer, Bern, gewinnen wir nun einen
originalen Einbück in die Struktur dieses Gemäldes, das die ganze Rückwand

füllt und dessen Rahmung bereits Renaissanceformen aufweist. Im
rechten oberen Winkel findet sich die Jahreszahl 1513. Die Komposition
führt einen Schritt weiter in der Tiefendarstellung, und auch die Gestalten
der Auferstehenden verraten einen Stil, der entfernt einem Signorelü
verwandt ist. Ein behäbiger St. Michael links vom Hauptbild ist wiederum ein
Hinweis auf die Bedeutung des Beinhauses. Die ganze westüche Seitenwand
bleibt einem Thema vorbehalten, das in Stil und Inhalt durchaus volks-

38



tümlich wirkt. Es ist die Legende von den dankbaren Toten, eingebettet in
eine naturnahe Landschaft: ein Dorf mit einer Festungskirche, ähnlich dem
mittelalterlichen Muttenz, eine Berg- und Seelandschaft in der Manier eines

Nikiaus Manuel und Bäume mit Flechtgehänge im Stil der Donauschule.

Ormalingen

Die Adeligen von Thierstein, welche die bedeutende Feste Farnsburg
gründeten, entfalteten im 14. Jahrhundert eine umfangreiche Bautätigkeit.
Das nahe gelegene Dorf, dessen frühmittelalterliche Kirche durch das

Erdbeben vermutlich gelitten hatte, zog Nutzen daraus. In der zweitenHälfte
dieses Jahrhunderts muß die Nikiauskapelle erweitert worden sein. Aus
dieser Epoche stammen die Wandbilder (um 1360), wohl Reste eines viel
ausgedehnteren Wandschmuckes, der inhaltlich wie formal volkstümlichbäuerliche

Elemente verrät. Ein Jüngstes Gericht über der Empore im
Westen und ein Drachenkampf des hl. Georg am Chorbogen gingen unter.
Geblieben sind ein riesiger Feiertags-Christus und weitere isolierte Szenen

und Einzelfiguren : der hl. Nikiaus rettet ein Schiffaus Seenot, Christus übergibt

Petrus den Himmelsschlüssel, er erscheint in der Vorhölle (diese sieht

aus wie ein Backofen). Neuerdings kamen Teilstücke eines vereinfachten

Jüngsten Gerichts und die Ausgießung des Heiligen Geistes an Pfingsten
zum Vorschein, alles Szenen ohne logischen Zusammenhang. Unter einem
alten Fenster der hl. Leonhard, Patron der Gefangenen, mit der Kette als

Attribut. Als Rahmenornamente werden Rosetten, Ranken und Zickzackmuster

verwendet. Die plumpen Formen sind auffallend: sie gehen auf den
ländlichen Maler oder späteren Übermaler zurück. Die Schlüsselübergabe
könnte geradesogut jene Szene mit dem ungläubigen Thomas sein, hätte
nicht der frühere Pfarrer den Schlüssel noch mit eigenen Augen gesehen.
Über das alles tröstet der monumentale Feiertags-Christus hinweg, eine

ausgesprochene Symbolgestalt der Sonntagsheiligung : alle nur erdenklichen

Werkzeuge des dörflichen und kleinhandwerklichen Lebens sind um den
Riesen gereiht, jedes den Gottessohn verletzend, wenn es am Sonntag nicht
ruht. Eine ganz einfache Formel erlaubte dem Künstler die Aufzählung
von über 40 Werkzeugen, indem er die Gestalt Christi in die Länge zog und
so Raum für die vielen Werkzeuge schuf. Einige Geräte sind undefinierbar,
andere geläufig und verbreitet, wie Sichel, Pflug und Spindel, andere seltener,
wie die Badequaste, die Broteinschieß-Schaufel und das Beerenkörblein. In
England dürfte einer der Ursprünge dieses Motives Hegen, zurückgehend
auf ein Gedicht von Wifliam Langland aus der 2. Hälfte des 14. Jahrhunderts.

39



Somit wäre die Darstellung in Ormalingen eines der frühesten Beispiele des

aus dem gangbaren Typus des Schmerzensmannes entwickelten Feiertags-
Christus, denn die nächsten schweizerischen Vergleichsstücke in Räzüns
und Schlans gehören bereits dem Ende des Jahrhunderts an. Seltsam ist, daß
Christus nicht einen Lendenschurz trägt, sondern einen einhüllenden Mantel,
gleich wie die daneben stehende, leider unvollständige Maria, welche auf
die Leiden Christi hinweist. Die volkstümliche Ausbeute in Ormalingen ist
also reicher als die kunstgeschichtliche.

Kaiseraugst

Auf aargauischem Boden an verträumter Stelle, unmittelbar über dem
Rhein gelegen, hat die christkatholische Kirche eine zeitgemäße
Auffrischung des Innenraumes erlebt. Dabei erwies sich der Chor als Teil der
mittelalterlichen Anlage, während das Schiff auf einen Umbau des 18.
Jahrhunderts mit reicher Barockausstattung zurückgeht. In mühsamer Arbeit
konnten im Chorquadrat zwei übereinanderliegende Reihen freigelegt werden,

von denen die untere das Leben des hl. Gallus, die obere die Mariengeschichte

erzählt. Die ursprünglich sattfarbig a secco-gemalten Darstellungen

bilden heute durch das Eintönen der großflächigen Fehlstellen wieder
ein Ganzes, so daß es möglich ist, das ikonographische Programm auf
Grund der Originalpartien zu erschließen. Dabei ergab sich, daß eine für
unsere Gegend seltene Legendenfolge des hl. Gallus sichtbar wurde. Es hat
Ereignisse darunter, die vor allem das Wirken des Heiligen zum Gegenstand
haben. Das Leben Mariä beginnt mit der Wurzel Jesse, dem Stammbaum
Christi, festgehalten in einer entzückenden Komposition; den Abschluß
bildet die Krönung. In diesem letzten Gemälde tritt Gottvater hervor, der
porträtmäßig ein Nachkomme des Bartholomäus von Konrad Witz sein
könnte. Damit ist auch das Stichwort für die Stilverwandschaft mit dem
berühmten Maler des Heilspiegel-Altars gegeben, so daß die Datierung um
die Mitte des 15. Jahrhunderts leicht fällt. Das Rahmenwerk oben entlang
der Decke erlaubt freie Durchblicke in der Art eines perspektivischen
Arkadenfrieses.

Rheinfelden

Nach der Zerstörung ihres Gotteshauses durch Hans von Rechberg 1448

waren die Johanniter bestrebt, der neu errichteten Kapelle einen würdigen
und zeitnahen malerischen Glanz zu verleihen. Das Weltgericht schien ihnen

40



als Zeichen einer kampfreichen Epoche die angemessenste Darstellung
zu sein. Der Maler setzte diesen Gedanken in eine dramatische Darstellung
um, indem er die Hölle als eine dunkle und tiefe Schlucht schilderte, in
welche die Verdammten gestürzt werden. Dieses monumentale Gemälde
ist am Chorbogen zwischen Wand und Chor angebracht und dehnt sich
rechts sogar auf die Seitenwand aus. Das Oltinger Bild ist gegenüber dem
dramatischen von Rheinfelden geradezu brav, denn der Künstler kann sich
beim letzteren nicht satt sehen an den Teufelsszenen, wo sich alles stößt,
drängt, wo Satansgestalten die Menschen peinigen und foltern. Als Vorbild
diente ihm hierfür das großartige Gericht im Breisacher Münster von
Martin Schongauer mit den überlebensgroßen Figuren. Das erlaubt auch
eine Datierung der Rheinfelder Fresken um die Zeit nach 1490. Gegenüber
dem Traumschrecken der Hölle ist der Eintritt in das Paradies auf der
andern Seite ohne jede Spannung geschildert. Die Engel, die zum Jüngsten
Tag blasen, sind durch Himmelsgestalten mit den Marterwerkzeugen
ergänzt. Eine mächtige Christophorusfigur an der innern rechten Chorwand
dürfte von gleicher Hand wie das Jüngste Gericht sein, bewegter als alle

bisherigen Darstellungen dieses Riesen mit einem wallenden Mantel und
einem zugehörigen Landschaftsbild, reich an naturnahen Beobachtungen.

Pratteln

Wer heute die Pfarrkirche betritt, hat einen «ausgelöschten» Raum vor
sich. Wer weiß noch, daß der Kampf für die Erhaltung der im Jahr 1959
aufgetauchten Wandmalereien derart heftig geführt wurde, daß der Gegner
durch willentliche Zerstörung der Wandbildfragmente eine Entscheidung
zuungunsten dieses kunstgeschichtlichen Dokumentes erzwang Die
Ausrechnung nach Prozenten der erhaltenen Farbschicht konnte nie gültig sein,
denn Äugst beweist, was sich durch Eintönung der Flächen an malerischer
Einheit gewinnen läßt. Anstoß erregte damals vor allem die Mutter Gottes

an der bevorzugten Stelle im Chor des protestantischen Gotteshaus.
Halten wir fest, was man damals sehen konnte, um der Kunstgeschichte
behilflich zu sein, da der ohnedies lückenhafte Bestand der Malereien aus
dem Mittelalter uns jeden Fund wertvoll macht : Vor einem Teppichvorhang,
den Engel hielten, standen zwischen den Chorhauptfenstern und an den

seitlichen Wänden die Apostel, Maria und Petrus neben dem achsialen

Ostfenster, begleitet und betont von der Verkündigung oberhalb des

Figurenteppichs. Der Stil und der Gesichtsausdruck eines prachtvollen
Engelkopfes lassen darauf schließen, daß Martin Koch, der letzte Maler

41



in der Eberlerkapelle der Peterskirche, Schöpfer des im späten ^.Jahr¬
hundert entstandenen Bilderzyklus gewesen ist.

Oltingen

Die Pfarrkirche ist ein Schmuckstück in dörflicher Landschaft und eine

Schatzkammer spätmittelalterlicher Wandmalerei. Man kann heute auf
Grund der in den Jahren 1956-58 freigelegten und fachgemäß restaurierten
Fresken eine Vorstellung von der vollständigen Bemalung des Innern
gewinnen. Inhaltlich und stilistisch lassen sich, nach Wandflächen gegliedert,
die folgenden Gemäldezyklen unterscheiden:

1. Nordwand, heute durch Emporeneinbau zerstört; vermutlich Passion

Christi.

2. Chor, oben: Marienlegende, zwischen den Fenstern Apostel und

Heilige.

3. Südwand: Legende des hl. Nikolaus von Myra, sieben deutbare Bilder.

4. Westwand: Jüngstes Gericht, darunter weitere Heilige.

Die Abfolge über das Leben Mariä beginnt oberhalb des nördlichen
Chorhauptfensters und schließt mit dem Marientod unmittelbar neben der
Kanzel. In die Fensterzwickel eingefügt, finden sich von links nach rechts

folgende Szenen: Joachims Opfer wird verweigert (zur Hälfte zerstört); ein

Engel verheißt Anna die Geburt eines Kindes; ein weiterer Engel mahnt

Joachim, der auf dem Felde weilt, zu Anna zurückzukehren; Begegnung
an der Goldenen Pforte; Geburt Mariä, Mariä Tempelgang; Vermählung
und Verkündigung. In der ganzen Breite unter den beiden letzten Bildern,
leider stark verblaßt, der Tod Mariä als Abschluß. Sämtliche Bildfelder sind
oben zwischen den Fenstern durch gekonnte Scheinarchitektur verbunden.
Die Gemälde lassen eine geschickte Raumverteilung und das Interesse am
häuslichen Stilleben erkennen, so bei der Spanschachtel zu Füßen Annas
oder der Badetonne in der Wochenstube. Humorvoll öffnet der Maler im
Verkündigungsbild die Türe des Lesepultes, damit dort der Schalltopf Platz
finden konnte. Die Fensterzone enthält im Wechsel von Aposteln und
Heiligen eine durchgehende, gemalte Statuenfolge, wobei die Stirnwände den

Aposteln, die Fensterleibungen den Heiligen vorbehalten sind. Auch das

Beiwerk wird variiert: die Apostel auf der flachen Mauer stehen in einem
Gehäuse mit Holzdecke und Plattenboden vor einem an einer Stange auf-

42



gehängten Vorhang - eine reizvolle Kulisse. Bei den Heiligen in den
Fensterleibungen genügt lediglich eine Arkade, auf deren Hintergrund eine
Blattranke hochwächst; darüber als üppiges Füllwerk Ranken mit
Phantasieblumen. Den Auftakt zu den Aposteln bildet der Schmerzensmann,
Christus, lediglich mit einem Lendenschurz bekleidet. Dann folgt im ersten
Fenster das Heiligenpaar Fridolin und Michael. Auf der Wandfläche links
vom achsialen Chorfenster Andreas mit dem großen Kreuz. Die Heiligen
Paulus und Pankratius in den Leibungen dieses Fensters. Rechts davon der
hl. Bartholomäus mit dem Messer, an den gleichen Heiligen des Heilspiegel-
Altars erinnernd. Im drittenFenster Sebastian undAntonius,derEremit. Dann
folgen rechts, als Gruppe hinter schlanken Säulen zusammengefaßt, ähnlich
einer geschnitzten Altarkomposition, Matthäus mit der Lanze, Thaddäus
mit der Keule, Simon mit der Säge und ein weiterer Apostel. Die restlichen
Sendboten Christi befanden sich an der zerstörten Nordwand. Seitlich, rechts

von der Kanzel, auf einem hochformatigen Bild, ist die Taufe Christi im
Jordan zu sehen; wahrscheinlich stand hier in der Nähe der Taufstein. Das
erste Fenster enthält außerdem einen Teil des alten Spitzbogenfensters,
dessen Leibungen die Flucht nach Ägypten zeigen (vorzüglicher Zustand).

Über dem Taufbild beginnt die Nikolauslegende: der Kirchenpatron
begibt sich als Jüngling ins Kloster. In den drei gleich hohen Bildzonen
rechts des Fensters wird die Nikolauslegende fortgesetzt: die Weihe des

Heiligen zum Bischof, Verteilung der Brote während einer Hungersnot.
Darunter befindet sich in der mittleren Reihe die Auferweckung der drei

Jünglinge, welche der unter der Türe stehende Wirt getötet hatte.
Zuunterst die Geschichte vom unehrlichen Christen. In dieser volkstümlichen
Erzählung wird berichtet, wie der Betrug an einem Juden zum Vorschein
kam, als der Christ durch ein Fuhrwerk überfahren wurde. Dabei fielen die
Goldstücke aus dem zerbrochenen Stab, den er vor dem Richter dem Juden
in die Hand gegeben hatte, um zu bezeugen, daß er ihm das geliehene Geld
zurückgegeben hatte. Isoliert seitlich des weitern Fensters eine Taufszene

(Judentaufe?). In lockerer Anordnung spannt sich in der ganzen Breite
über dem Westportal das Jüngste Gericht. Um die zentralen Hauptfiguren -
Christus, Maria und Johannes - sind sechs Engel mit den Leidens
Werkzeugen verteilt, alle auf kurzen Wolkenkissen. Seitlich je ein Posaunenengel.
Der schmale Bodenstreifen, auf dem die Toten aus ihren Gräbern steigen,
verbindet die beiden Hauptgruppen. Die Seligen als kompakte Masse betreten

unter Führung von Petrus die Himmelspforte. Die einzelnen Typen,
vom König bis zum Bauer mit dem Dreschflegel, sind deutlich charakterisiert.

Aufder Gegenseite ziehen Teufel mit Hilfe einer Kette die zum Inferno
Verurteilten in den riesigen Höllenrachen. Auch hier sind die einzelnen Per-

43



sonen nach ihrem Stand zu erkennen: der Papst, die Äbtissin, die Nonne, der

Krieger, der Bauer usw. Eine bemerkenswerte Einzelfigur: der Teufel trägt
in einer Bütte ein Liebespaar. Auf zwei breitformatigen Bildern unterhalb
des Jüngsten Gerichtes sind links das Martyrium des hl. Erasmus und rechts

drei Heilige dargestellt. Von Erasmus, der auf einem Holzschragen Hegt,

wird erzählt, daß seine Gedärme auf eine Winde gewunden wurden. Und
die drei Heüigen rechts sind die für die Gegend bezeichnenderweise
typischen Margaretha mit dem Drachen, Dorothea mit dem Kind, dem Körblein

und den Blumen und Verena mit dem Krüglein. Die Einfassungen mit
BoHenreihen und leichten Ranken gehören zur dekorativen Ornamentik.

Zwei Hauptmeister lassen sich nach Quafität und Thematik festlegen. Die
Chorausmalung (Marienleben, Apostel und Heüige) stammt vom
künstlerisch bedeutenderen, kompositionell und dekorativ herberen Künstler

(Zschokke). Beachtung verdienen die sichere FlächengHederung, die
verbindende Scheinarchitektur und die reiche Skala figürhcher Gestalten. Das

Leben des hl. Nikolaus und das Jüngste Gericht dagegen müssen einem

zweiten Meister zugeschrieben werden, der wohl duftiger in den Farben,

jedoch schwächer in der Bildstruktur ist. Beide Künstler gehen über das

hinaus, was der Meister von 1445 (Antonius- Paulusaltärchen, Kunstmuseum

Basel) malerisch zu bieten vermag, sie reichen anderseits nicht an die
Meisterschaft Schongauers heran. Der Herkunft nach müssen wir demnach die

Maler am Oberrhein suchen, am ehesten in Basel selbst. Bei einer zeitfichen

Einstufung um 1470 darf angenommen werden, daß die Chormalereien jenen
des Schiffes vorausgegangen sind.

Lausen

Im rechteckigen Chor, der älter ist als das Schiff, das 1466 erbaut wurde,
füllen zwei gleich große Gemälde die östliche Abschlußwand seitlich des

mittleren Fensters. Gleichgewichtig in ihrem Maßstab, sind sie es vom Inhalt
aus betrachtet jedoch kaum. Dem Kreuztod Christi mit Maria und Johannes
steht auf der Hnken Seite eine Szene aus dem Leben des hl. Nikolaus gegenüber.

Der Opfertod Christi nimmt somit räumfich eine gleich große Fläche

in Anspruch wie die Episode aus dem Heihgenleben und wird dadurch
diesem auch geistig gleichgesetzt. Für den hl. Nikolaus, den Kirchenpatron
des Gotteshauses, ist ein Motiv ausgewählt worden, das zu den behebtesten

der Gotik gehörte. Der Heiüge erscheint in bischöflicher Tracht und
beschenkt die drei Jungfrauen mit Goldkugeln. Von diesen ist jedoch auf der

linken Bildhälfte kaum etwas zu sehen; sichtbar ist nur der Vater, der hinter

44



der Hausmauer die Gabe in Empfang nimmt. Die leider wenig gut erhaltenen

Bilder stammen aus der Mitte des 15. Jahrhunderts, und vielleicht kann
ihre Qualität nach Vollendung der gegenwärtigen Restaurierung besser
beurteilt werden, als dies jetzt der Fall ist.

Ziefen

Die Hügelkirche von Ziefen im hinteren Frenketal gibt viele Rätsel auf,
stilistische und inhaltliche. Der überlieferte Bestand verteilt sich auf die
westliche und nördliche Schiffspartie, da der Chor und die Südseite durch
Vergrößerung des Gotteshauses im 16. Jahrhundert fallen mußten. Ein
zweireihiger Zyklus zog sich der Wand entlang, von dem nur noch drei
Bilder an der Turmseite einigermaßen lesbar sind: die Geburt Christi, das
Gastmahl des Pharisäers, die Auferweckung des Lazarus und der Einzug
in Jerusalem. Die Fortsetzung an der Nordwand bringt den weiteren Verlauf

der Leidensgeschichte, und dieses Thema wird dann an der unteren
Westwand zu Ende geführt, wo Christus als Gärtner (noli me tangere),
die Himmelfahrt und Pfingsten dargestellt gewesen waren. Die überlebensgroße

Gestalt des hl. Christopherus, nur spurweise zu erkennen, unterbricht

die beiden Reihen an der Nordwand und dürfte, wenn man die
andern Bilder um 1330/40 entstanden denkt, etwas früher sein. Ein eigenartig

stenographischer Stil, bei welchem ein breiter, konturierender Pinselstrich

die Figuren umreißt, lebt vom Wechsel eines einmal roten und einmal
blauen Hintergrundes, wie ihn die Glasmalerei kennt. Er schließt gleichzeitig

jeden gefühlsmäßigen Ausdruck in den langgezogenen Gesichtern
mit den währschaften Nasen aus. Im Räumlichen und erst recht im
Landschaftlichen übt der Künstler Zurückhaltung. Die dekorative Kraft läßt
einen Maler mit sicherer Hand erkennen. Wenn in den ottonischen
Wandfresken auf der Reichenau der missionierenden Tätigkeit der damaligen Zeit
entsprechend die Auferweckung des Lazarus als Wundertat des Heilands
auftritt, dann ist dies verständlich. Im 14. Jahrhundert ist dieses
Bildthema selten geworden, woraus zu entnehmen ist, daß in Ziefen rückwärtsweisende

Tendenzen wirksam sind, in Relation mit späten Werken der
Weltchronik. Das trennende horizontale Band mit dem winkligen
Blattkranz, in welches ein Dreiblatt eingefügt ist, konnte bisher keinen Anhaltspunkt

für die Herkunft der Malerei bieten. Dagegen sind nun artverwandte
Figurenmalereien in einem verlassenen Juradorf (Vermes) 1946 freigelegt
und restauriert worden, die als Entdeckung einer stilnahen Malerei zu Ziefen
gewertet werden müssen.

45



Vermes (Pferdmund)

In einem Nebentälchen zum Val Terbi, 12 km südöstlich von Delsberg

liegt eine wenig bekannte Kirche. An den seitlichen Wänden des Schiffes

sind mehr Wandbilder vorhanden als in Ziefen. Die beiden Bildstreifen aus

der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts mit den breitformatigen Szenen aus

der Passion an der Nordmauer erstrecken sich über vier Einzelbilder : Abendmahl,

Fußwaschung, Ölberg, Gefangennahme in der obersten Reihe, Dor-
nenkrönung, Kreuztragung, Kreuzigung und Kreuzabnahme in der untern.
Diese Folge läßt den Schluß zu, daß in der Einhaltung des geschichtlichen
Ablaufes die Chronologie gewahrt ist, im Gegensatz zur «hüpfenden» in
Ziefen. Diesmal dürfte die Buchmalerei als wegleitende Kunstgattung
näher liegen als die Glasmalerei. In der Gestik offenbart sich viel Eigenwille,
in der Kleidung der Ansatz zum Modischen (Beinlinge). Rosetten im oberen

Abschlußband und farbige Sterne auf dem Bildgrund sind locker hingestreut,

dazu kommt ein schülerhaftes senk- und waagrechtes Wellenband als

trennendes Ornament der Bilder. Um von den Köpfen zu reden, von denen

die stärkste individuelle Prägung ausgeht, so verraten sie die

Familienzugehörigkeit zu den Männern und Frauen von Ziefen. Die Südwand ist
lückenhafter: Anbetung und Flucht, Darreichung im Tempel und die

Eltern mit dem Christusknaben (wahrscheinlich ein apokryphes Ereignis)
illustrieren die Jugendgeschichte, welche in der Folge durch Mariä Tod und
ein pietà-âhnliches Vielfigurenbild zur Grablegung und Auferstehung
überleitet.

Blansingen

Hinter Istein bei Welmlingen im Badischen hegt Blansingen. Der in der

Hauptsache spätgotische Kirchenbau besitzt ein flachgedecktes Langhaus,
das vollständig mit Fresken ausgestattet ist. Von den Fensterausbrüchen

abgesehen und der Partie hinter der Orgel: ein durchgehender Farbteppich
mit ebensolchen illusionistischen Architekturrahmen unten und oben wie
in Kaiseraugst und in den verschiedenen Stadtkirchen. In den Figuren ist
die Verwandtschaft noch bestätigt, d.h. mit jener Variationsquote, die doch

annehmen läßt, daß wohl die gleiche «Witz-Schule», nicht aber der gleiche
Meister hier am Werk war. Um sich eine Vorstellung vom lückenlosen

theologischen Programm zu machen, sei die Anordnung der Wandmalereien

skizziert. Die Westwand ist dem Jüngsten Gericht vorbehalten, dem aus der

Kirche Tretenden als Mahnung vor Augen führend, daß einmal der Tag des

Gottesurteils kommen wird. Die Nordwand (Evangelistenseite) zeigt in

46



X 5 Bildern die Leidensgeschichte Christi, wobei der Maler selbst mit figurenreichen

Auftritten gut fertig wird. Die Südwand (Epistelseite) ist der Orgel
wegen auf 10 Gemälde reduziert worden und widmet sich dem Leben Petri.
Am Chorbogen nördlich ist die Himmelfahrt und Pfingsten, südlich die
Befreiung Petri, in beiden Fällen ideelle abschließende Geschehnisse am
entscheidenden Ort vor dem Altar. An der Chorleibung schauen die klugen
und törichten Jungfrauen aus dem Rundbogenfensterchen auf den
Kirchenbesucher hinab, ein Gleichnis symbolisierend, das mit dem Altaropfer
zusammenhängt. In den ursprünglichen Fenstergewänden stehen traditionsgemäß

einige Heilige, mit denen sich die Kirche verbunden fühlt (Patronate,
Stiftungen).

Tüllingen

Die schlichte Kirche gibt den Blick frei auf die Stadt Basel, deren
künstlerischer Einfluß bei den Malereien des Sakramentshäuschen, das restauriert
worden ist, naheliegt.

Der mittelalterlichen Sinngebung entfremdet, erkennen wir selten die
Übereinstimmung von Ort und Bild. Der Platz, wo man die Hostie
aufbewahrte, wird zur schmucken, plastisch verzierten Nische. Im extremsten Fall
eine steinerne Monstranz, im Ausmaß einer haushohen Architektur wie z. B.
im Chor des Domes von Chur, im schlichten Fall eine Verbindung von
bildhauerischer Verkleidung und malerischer Umschreibung. Für die letztere
Form kann kein schöneres Werk namhaft gemacht werden als dasjenige
von Tüllingen. Das zum eucharistischen Opfer dienende Brot, welches im
Sakramentshäuschen aufbewahrt wird, soll durch die alttestamentliche
Darstellung der Mannalese eine Versinnbildlichung erfahren: «Siehe, ich will
Euch Brot vom Himmel regnen lassen» (2. Mos. 16,4). So ist das darüber
angebrachte hochformatige Bild zu verstehen, in welchem Gottvater
proportional größer gehalten ist als die Figuren der brotauflesenden Juden.
Unter dem Sakramentsraum eine längliche Heiliggrabnische mit den drei
Marien als Malhintergrund (Maria Jacobi, Maria Magdalena und Maria
Salome). Die zeitliche Einordnung dürfte mit 1480 umschrieben sein.

47



III. Die profane Wandmalerei

Auf dem Altarflügel des Sierenzer Meisters, in der Nachfolge von Konrad

Witz um 1450, einer Tafel in der Öffentlichen Kunstsammlung in Basel,

mit dem hl. Martin, gewährt uns der Maler durch das Tor Einblick in eine

mittelalterliche Stadt. Die Türen und Fenster der Häuser sind deutlich mit

Kugelfriesornamenten versehen, ähnlich denjenigen in den Kirchen. Diese

einfache dekorative Verzierung stimmt mit der Wirklichkeit überein, denn

wir erfahren auch aus urkundlichen Nachrichten vom schönen Schmuck

der mittelalterlichen Wohnbauten, im Äußern wie im Innern. Sogar bei

Diebold Schilling erkennen wir an Hand der Basler Stadtansichten von 1511,

die er in seiner Luzerner Chronik bringt, daß die Häuser, Kirchen und

Türme nicht nur bemalt waren, sondern auch bunte Dächer trugen. Die

architektonischen Hauptakzente der Stadt, wie die Tore, weisen zudem

figürliche Monumentalgemälde auf. Am Riehentor klar sichtbar ist Christus

am Kreuz dargestellt, und das Rheintor trägt auf der dem Fluß zugekehrten

Seite jenes berühmte Reiterbild, das Hans Tiefental geschaffen hat. Außerdem

sind für das Steinentor ein Kruzifix neben vier andern Bildern als

Arbeiten von Lawelin belegt. Auch die Tore in der Aeschen und von
St. Alban sowie der Spalenschwibbogen besaßen Gemälde. Um diese Malereien

vor dem Wetter zu schützen, waren sie in der Regel von einem Dächlein

überdeckt. Ob die Meinung stimmt, daß es sich teilweise um

Tafelgemälde gehandelt hatte, die bei Regen oder des Nachts abgenommen

wurden, läßt sich schwer beweisen.

Eine erste Manifestation des reifen Stadtbewußtseins war der Neubau

des Rathauses, nach den Plänen von Ruman Fäsch in den Jahren 1504-1513.

Selbst wenn die Fassade mit architektonischen Mitteln gestaltet war, welche

auf den malerischen Schmuck verzichten konnte, wurde die Baustruktur

noch zusätzlich durch einen reichen Farbenschmuck betont. Basel hatte

weitherum den Ruf, das farbenfrohste «Richthus» zu besitzen. Wenig ist

von dieser mittelalterlichen Bemalung übrig geblieben, zumal diese immer

wieder erneuert worden ist, und somit die ursprüngliche Dekoration unter

den späteren Übermalungen verschwand. Wir sind durch Zeichnungen

davon unterrichtet, was vor 1902, als Maler Balmer den Innenhof neu

ausmalte, an spätgotischen Monumentalbildern vorhanden war. Dazu gehörte

vor allem ein großer Christopherus an der inneren Hoffassade, den Eintretenden

empfangend. An der Hauptfront gegen den Marktplatz konnten

1901 Spruchbänder, Goldbuchstaben und andere ornamentale Zierden

festgestellt werden. Die hochgelegenen Zinnen waren für die Wappen vor-

48



gesehen: Basilisken, Krieger, Wildmänner, Löwen, Heilige und in der Mitte
die Mutter Gottes im Strahlenkranz hielten die dort gleichmäßig aufgereihten

Wappenschilder. Diese dekorative Aufgabe brachte eine Verbindung
zwischen Figur und Heraldik. Beim Treppenaufgang im Hof befindet sich
heute noch jenes Jüngste Gericht von 1519, das Hans Dig gemalt hat,
das aber oft übermalt worden ist und dem somit die originale Aussagekraft
fehlt.

Die vorhandene Innendekoration, zum Beispiel im Vorzimmer der
Ratsstube, stammt von Hans Frank, der mit der Ausschmückung der Wände

vom Rat beauftragt worden war. Es sind renaissancehafte Laubgewinde.
Den endgültigen Schritt in die Neuzeit, das Mittelalter weit zurücklassend,
unternahm Hans Holbein d. J. Er hat den großen ehemaligen Ratsaal mit
Malereien versehen, die in einer Auswahl von antiken Stoffen das gerechte
und ungerechte Regiment zum Thema hatten. Einige Entwürfe und wenige
Bruchstücke blieben davon erhalten.

Verschwundene malerische Pracht enthielt auch das 1936 abgebrochene
Zeughaus, das ehemalige Kornhaus. Die während des Niederreißens gemachten

Entdeckungen förderten am Giebel und an den Fassaden Malereien

zutage, welche aus der Zeit von Konrad Witz stammten. Aus Rechnungen
geht hervor, daß Witz und Lawelin für Aufträge bestellt waren, die jedoch
nicht zu Ende geführt wurden. Als man 1474 neue Dekorationen anbrachte,

ging es darum, für die im Burgunderkrieg erbeuteten Geschütze Etiketten
an der Mauer anzubringen. Die Schriftbänder mit Versen und den Namen
der entsprechenden Geschütze, wie «Drachen», «Widder», «Rennerin»,
«Nagel», «Fäustlein», sind durch allegorische Figuren ins Bild übersetzt.
Sicher waren hier künstlerisch bedeutende Meister am Werk, aber einem
Maler wie Martin Schongauer, wie dies vermutet worden ist, dürfen diese

Aufschriften nicht zugeschrieben werden. Mit Hilfe eines technischen
Verfahrens konnten einige Fragmente gerettet werden.

Wie reich im Innern die Bürgerhauten mit Gemälden ausgestattet waren,
wird uns anhand von zwei Beispielen aus ganz verschiedenen Zeiten klar.
Im Zerkindenhof am Nadelberg sind, als dem frühesten Beispiel im ersten
Viertel des 14. Jahrhunderts, in einem Raum große Rosetten, Wappenschilde

und andere spielerische Motive direkt auf die Holzbalken und an die
weiße Decke gemalt worden. Die Muster erinnern an jene höfisch ritterliche
Kunst, wie sie in der Liederhandschrift der Manesse und Wandgemälden in
Zürich «zum Langen Keller» vorkommen. Im Haus zum Walpach war die
Wandfläche ganz mit einem Geschlinge von stilisierten Ranken überzogen,
deren üppiges Wuchern noch durch Phantasieblumen, einem Wildmännchen

mit Hifthorn und andern figürlichen Darstellungen belebt waren

49



Zwischen 1487-90). Das Bruchstück wird heute im Historischen Museum
aufbewahrt. Die Vorliebe für dieses vegetative Füllwerk findet in den 2eit-
genössischen Kupferstichen des Meisters ES, Martin Schongauers oder
Israel van Meckenems ihren Ausdruck. Vorhangmalereien dieser Art waren
im Grunde künstlerischer Ersät2 für gewobene Teppiche, dienten jedoch
ausschließlich einem Schmuckbedürfnis, ohne die Aufgabe der Warmhaltung
der Zimmer 2u erfüllen. Zwischen diesen beiden Möglichkeiten aus dem
frühen 14. Jahrhundert und dem spätgotischen Beispiel lassen sich die
verschiedenen Stufen einer Verkleidung mittelalterlicher Wohnräume denken.

IV. Zur Ikonographie

Das Leben Christi

Im Mittelpunkt der Themen aller mittelalterlichen Kunst steht das Leben
und Wirken Christi. Die S2enenfolge von der Geburt bis 2um Kreu2tod
und in Fortset2ung der Heilsgeschichte bis 2ur Himmelfahrt wird auf Grund
der Evangelien er2ählt. Außer der Bibel bilden die vielen literarischen
Dichtungen des Mittelalters, welche sich mit dem Leben Christi befassen,
eine weitere Grundlage für die bildende Kunst. In der Regel wird die

Leidensgeschichte als eine in sich geschlossene Bilderfolge betrachtet, vor
allem in der deutschen Kunst des 15. Jahrhunderts, wo sie das beherrschende
Thema wird. Analog 2u den Flügelaltären mit Passionsschnhzereien und
gemalten S2enen nach den Offenbarungstatsachen des Neuen Testaments

bringt die Wandmalerei jeweils eine bestimmte Auswahl der Geschehnisse.
Während äußere Bedingungen wie das Bildformat eine Gleichheit der
Darstellungen erfordern, richtet sich die inhaltliche Auslese weitgehend nach
der Zeitstimmung und dem Frömmigkeitsbewußtsein jeder ein2elnen

Epoche. Die optische Vergegenwärtigung der Leidensstationen und des

Opfertodes werden auch im Gottesdienst durch die liturgische Handlung
offenbar.

Wenn wir nachfolgend wiederum von jenen Werken ausgehen, die uns
in der Wandmalerei in und um Basel 2urVerfügung stehen, dann können wir
trot2 des redu2ierten Bestandes entwickhmgsgeschichtliche Wandlungen
verfolgen. Diese geistigen Verschiebungen und Verlagerungen volkiehen
sich im Laufe von anderthalb Jahrhunderten und lassen, summarisch
betrachtet, den Übergang vom vielschichtigen Er2ählen bis 2ur strengen Auswahl

der Lebensstationen erkennen. In Ziefen 2um Beispiel - so viel läßt

50



sich trotz des unvollständigen Erhaltungszustandes feststellen - kann das

Leben Christi von der Verkündigung bis zur Himmelfahrt durchgehend
verfolgt werden. Diese ununterbrochene Bilderreihe umfaßte die
wesentlichsten Ereignisse aus dem Leben Christi. Interessant ist jedoch, daß zum
Beispiel die Auferweckung des Lazarus in den Zyklus aufgenommen worden

ist, eine Episode die vor allem in ottonischer Zeit weit verbreitet war,
wie die Wandgemälde in der Georgskirche von Oberzell auf der Reichenau
beweisen. In dem Grade, in welchem die missionarische Aufgabe des

Christentums in den Hintergrund tritt, wird auch mehr und mehr im Laufe
des 13. und 14. Jahrhunderts auf die Darstellung der Wundertaten Christi
verzichtet. Es wird sich nämlich zeigen, daß die Passion als einheitlicher
Zyklus in der Spätgotik immer mehr zum dominierenden Bildmotiv wird.
Die sechsteilige Passionsfolge in der Keppenbachkapelle der Peterskirche
schließt mit dem Tod am Kreuz, einem Bild, das das gleiche Format besitzt
wie alle andern. Eine klare Trennung zwischen den Leidensstationen und
dem Hauptbild mit Christus am Kreuz bleibt der Altarkunst vorbehalten,
wo die symmetrische Anordnung eine thematische Steigerung gegen die
Mitte hin erreicht. Dort befindet sich in der Regel die Kreuzigungsgruppe.
Und noch eine weitere Gliederung inhaltlicher Art bringt das 15. Jahrhundert.

So werden zum Beispiel in der Kirche von Muttenz die Jugendgeschichte

mit der Marienlegende und der Leidensweg Christi genau voneinander

geschieden. Auf der Südseite hegt das Marienleben, das bis zur
Vorgeschichte mit Joachim und Anna zurückgeht, über die Jugend Jesu bis

zur Taufe führend. Ein einheitliches Bildprogramm mit deutlichen
Anfangs- und Schlußakzenten. Dementsprechend enthält die Nordwand eine

Themenfolge, die ausschließlich der Passion gewidmet ist, die mit dem

triumphalen Empfang beimEinzug in Jerusalem beginnt und mit demAbstieg
in die Vorhölle endet. Soweit sich die Bilderreihe rekonstruieren läßt, fehlt
jenes Hauptbild mit Christus am Kreuz. Durch diese Tatsache wird eine

Beobachtung bestätigt, wie man sie bei vielen Wandgemälden machen
kann. Um dem zentralen Ereignis der Kreuzigung ein besonderes Gewicht
zu geben, wird der Opfertod gleichsam aus der Bilderreihe herausgenommen

und in die Altarkunst aufgenommen, wie wir dies bei der Schilderung
eines spätgotischen Altarschreins bereits erwähnt haben. Somit ergibt sich
eine Relation zwischen Malerei und Plastik. Außer dem Kreuzaltar läßt
sich zum Beispiel denken, daß ein Kruzifix am Chorbogen dieses Hauptthema

übernimmt. Die Verselbständigung der Bildidee des Opfertodes findet
übrigens in den vielen kanonischen Gruppenbildern mit der Kreuzigungsdarstellung

ihren Ausdruck, von denen hier jene an der Lettnerwand in der
Kirche der Kartause erwähnt sei.

51



Der Schmerzensmann

Die stehende Gestalt Christi mit den vorgezeigten Wundmalen, der
Dornenkrone und den Leidenswerkzeugen (arma Christi) findet als An-
dachtsbild seit dem 14. Jahrhundert stets mehr Beachtung. Büchel berichtet
uns nicht nur in Worten von einem überlebensgroßen Schmerzensmann in
der Münstergruft «gegen Mitternacht», sondern hat uns auch eine
Nachzeichnung davon hinterlassen. Aus dieser geht hervor, daß Christus in
einem hochrechteckigen und blaugrundierten Rahmen steht und von
Leidenswerkzeugen umgeben ist. In Oltingen treffen wir ihn im Verein mit
den Aposteln im Chor an. Zu dieser Zeit hatte sich bereits die Graphik
vielfach dieses Sujets angenommen; der Leidensmann ist in der Regel nur
mit einem Lendenschurz bekleidet und tritt als Einzelfigur ohne Beiwerk
auf. An der Westfassade der Peterskirche befand sich einst eine Malerei mit
dem Schmerzensmann und der trauernden Maria. Von diesem meisterhaften
spätgotischen Werk zeugt einzig noch ein Mauerfragment, das im Historischen

Museum aufbewahrt wird und das dornengekrönte Haupt in einer
späten Fassung aus dem Beginn des 16. Jahrhunderts zeigt. Dazu gehört
das entsprechende Pendant mit dem Antlitz der Maria.

Das Jüngste Gericht

Das gewaltigste Thema der christlichen Kunst fußt auf den Bibelstellen
Johannes 5, 28 f; Lukas 21, 25 und Matthäus 24, 3of. Da, wo der richtende
Christus mit dem Schwert und Zweig im Munde dargestellt ist, wie zum
Beispiel in der ehemaligen Johanneskapelle, bezieht sich dieses Bild auf die
Bibelstelle in der Offenbarung des Johannes x, 16. Von der ottonischen
Kunst über die Romanik bis zur gotischen Kathedralplastik an den Portalen,
kann sich das Jüngste Gericht auf eine lange Tradition berufen, die auch
formgeschichtlich verbindlich bleibt. Die ikonographischen Gesichtspunkte
haben sich über Jahrhunderte hinweg kaum verändert. In und um Basel

klingt das Weltgericht in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts durch
mehr als ein Dutzend Darstellungen aus, die in der Regel aufeiner Einteilung
in drei Zonen beruhen. Die Grenzen zwischen den waagrechten Zonen werden

im späten Mittelalter aber immer mehr verwischt. Im Zentrum der
Himmelszone sitit der Weltenrichter. Neben öder über ihm schweben Engel, die
durch Posaunen den Jüngsten Tag ankündigen. Eine zweite Horizontale
läßt sich mit Hilfe der fürbittenden Gestalten der Maria und des Johannes
und der Apostel als Beisitzer festlegen. Der unterste Bereich wird von den

52



Auferstehenden eingenommen; zur Rechten des Weltenrichters führt Petrus
die Seligen ins Paradies, während zu seiner Linken die Verdammten von den
Teufeln in den Höllenschlund getrieben werden. Außer dem Gemälde im
Rathaushof und dem vereinfachten Jüngsten Gericht in der Treßkammer
der Peterskirche sind alle städtischen Weltgerichtsdarstellungen
untergegangen, so daß wir uns an jene Beispiele halten, die in der Umgebung von
Basel zu finden sind. Die zwei großartigsten Endlösungen treffen wir im
Beinhaus in Muttenz 1513 und in der Johanniterkapelle in Rheinfelden an.
Das früheste und volkstümlichste Jüngste Gericht begegnet uns in Blan-
singen.

Totentanz und Todesbilder

Wie viel ärmer ist Basel, seitdem es die Sehenswürdigkeiten der beiden
Totentänze nicht mehr besitzt. Der spärliche Nachlaß besteht einzig noch in
den 19 stark übermalten Mauerbruchstücken mit Halbfiguren des Prediger-
Totentanzes im Historischen Museum. Die zweite Überlieferung ist ebensowenig

authentisch und besteht aus Kopien, Nachbildungen und

Umformungen. Es sind Holzschnittfolgen, wie jene von Hans Holbein d. J., die

zum Beispiel nur gegenständlich etwas mit den Wandmalereien zu tun
haben, denn sie sind eigene Erfindungen des großen Meisters. Dagegen
haben die Stiche von Merian (Prediger-Totentanz) und von Büchel
(derjenige im Klingental) immerhin quellenmäßigen Wert, wenn auch beide
Künstler den veränderten Zustand festhalten, den sie damals vorgefunden
haben. Der ältere Totentanz an der ehemaligen Friedhofmauer des Predigerklosters

(um 1440) und der nach diesem kopierte im Kreuzgang des

Klingentalklosters (um 1450 von François Maurer und um 1480 von Riggenbach

datiert) haben in der Folge die Kultur- und Kunstgeschichtsforschung
beschäftigt und eine umfangreiche Literatur hervorgebracht. Die auf den

Originalzustand zurückgeführte Untersuchung, welche mit Hilfe der neuesten

Restaurierungsmethoden an einem Wandstück vorgenommen worden

ist, dürfte der Anlaß zu weiteren Forschungen sein. Den Boden für die

Todesvorstellung hat das Jüngste Gericht selbst geliefert. Es ist deshalb

nicht von ungefähr, wenn spätere Holzschnittpublikationen als Eingangsblatt

das Weltgericht dem Totentanz voranstellen. Die Verweltlichung des

Jüngsten Gerichts durch das Auftreten des Todes als schauerliche Skelettgestalt

ist durchaus eine Schöpfung des 15. Jahrhunderts. Der Gedanke des

Memento mori als Gespräch zwischen dem Dichter und dem Tod ist jedoch
älter. Wir finden die Idee in Spruchreihen einer elsässischen Handschrift
bereits im 13. Jahrhundert. In der schönsten Ausprägimg kommt das gleiche

53



Motiv beim Ackermann von Böhmen vor. Realistische Bilder der

Vergänglichkeit hat bereits Konrad von Würzburg als Klage über die rasch

enteilende Zeit verfaßt. Solange das ganze Trachten auf den Tag des

Jüngsten Gerichtes mit jenem entscheidenden Urteil zur Einkehr in das

ewige Leben oder zum Sturz in die zeidose Verdammnis gerichtet war, hat

der mittelalterliche Mensch die Schreckensgestalt des Todes in der Darstellung

verabscheut. Erst eine verbürgerlichte Welt konnte die Gestalt des

Skelettes als Sinnbild für den Tod prägen. Deshalb hat das hohe Mittelalter

lange gezögert, das Todesgerippe in die Kunst aufzunehmen.

Merian und Büchel haben dafür gesorgt, daß der Basler Totentanz nie mehr

in Vergessenheit geraten konnte. Auf diese Weise lebt er in Miniaturform
der Graphik und der Buchillustration fort. Kulturgeschichtlich betrachtet,

war es ein langer Weg, bis der mittelalterliche Künstler den körperlichen
Zerfall des Menschen bildlich festzuhalten wagte. Eine der Voraussetzungen

war die dramatische Dichtung. Als Schauspiel wurde die Gewalt des Todes

über den Menschen mit dem Reihentanz und den Wechselreden zwischen

Tod und Mensch vor den Kirchen aufgeführt. Ein solcher Danse macabre

hatte in Frankreich jeweils am Gedächtnistag der unschuldigen Kindlein

stattgefunden. Die Übertragung dieses Totentanzes auf die Kirchhofmauer

ist in Paris, Angers, Amiens, Dijon und Rouen vorgenommen worden und

geht zum Teil bis in die Zeit um 1400 zurück. Durch das paarweise

Auftreten der Figuren war es später möglich, die Ordnung nach Ständen der

Gesellschaft vorzunehmen. Angefangen beim Papst und Kaiser, holt sich der

Tod jeden einzeln, indem er sich in den Gebärden den Persönlichkeiten und

deren Rang und Gewohnheiten anpaßt. Eine andere Wurzel des Totentanzes

wird in der Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten gesehen,

(Fresko an der Mauer des Campo Santo in Pisa, nach 1350). Der Totentanz

war vor allem ein Anliegen des Prediger- und Dominikanerordens. In
Straßburg entdeckte man 1825 einen mittelalterlichen Totentanz im dortigen
Kloster der Dominikaner. Ein weiteres Beispiel stellt der Berner Totentanz

von Nikiaus Manuel dar, der 15x5/16 als spätes Beispiel entstanden ist.
Eines der berühmtesten Monumentalgemälde des Todesreigens besaß Frankreich

in La Chaise-Dieu (Haute-Loire).
Eine Abwandlung dieser Totentanzidee, welche zwischen Tanz und

Gericht die Mitte hält, kann in dem Sensenmann am Chorbogen der Martinskirche

gesehen werden. Ganz aus der zeitgeschichtlichen Situation
entstanden, wirkt hier das Erlebnis des Schwarzen Todes nach. Im Jahre 1439,
während der Konzilstagung in Basel, hat die Pestseuche einen großen Teil
der Bevölkerung hinweggerafft. Der Tod tritt deshalb nicht einem einzelnen

in tänzerischer Begegnung nahe, sondern er mäht als Schnitter unbekümmert

54



eine große Schar nieder. Der volkstümliche Einschlag ist nicht zu verkennen.
Und einen Schritt weiter ins Reich der Legende und der volkstümlichen
Literatur führt die Darstellung von den dankbaren Toten, die in der
Schlachtkapelle von St. Jakob und im Beinhaus von Muttenz gemalt wurde.
Hier zeigt sich auch, wie nun die Phantasie einen viel weiteren Spielraum
erhält, indem die Legende nach Gutdünken vom Künstler ausgeformt wird
und das Bildschema nur ganz wenige traditionelle Züge aufweist. Erzählt
wird die Geschichte jenes Ritters, der von Räubern überfallen wird. Er
flüchtet in den Friedhof, und nun steigen die Toten aus ihren Gräbern, mit
Sensen, Gabeln, Armbrust usw. bewaffnet, und vertreiben seine Feinde. Es
ist dies der Dank der Toten dafür, daß der Rittersmann jeweils ein
Paternoster für sie gebetet hatte, als er beim Gottesacker vorbeiging.

Heiligenlegenden

Mit dem seit 1471 in zahllosen Drucken erschienenen Sammelwerk über
«der Heiligen Leben, Sommer- und Winterteil» findet das vielfach
verstreute Legendenbuch des Mittelalters eine weite Verbreitung im Volk, wie
sie die um 1280 in Italien von Jacobus de Voragine verfaßte Dichtung nie
hat erreichen können. Wohl hatte die geistliche Literatur die Legende als

Stoff für die Versdichtung reichlich ausgeschöpft, aber diese Werke waren
nicht über eine bestimmte Bildungsschicht hinaus bekannt geworden. Die
in schlichter Prosa gehaltenen Erzählungen über das Leben der Heiligen
legten Zeugnis für ein aufstrebendes Bürgertum ab. Um den historischen
Kern, der in jeder Legende steckt, sind mehr und mehr zusätzliche Wundertaten

gewoben worden. Einer der letzten Erneuerer der christlichen Legen-
denschöpfung lebte in Basel und fand seine Ruhestätte im Magdalenen-
kloster zu den Steinen: es ist Konrad von Würzburg, der in höfischem Stil
drei Legenden über die Heiligen Alexius, Pantaleon und Nikolaus geschaffen

hat, die teils bis zu 4500 Verse zählten. Ein Fragment über die hl.
Dorothea wird ihm ebenfalls zugeschrieben, womit eine legendäre Gestalt,
welche in Basel durch viele Werke der bildenden Kunst bekannt ist, literarisch
belegt wird. Auch in der Wandmalerei ist sie hier häufig vertreten. Im
Zentrum der Heiligengeschichte steht der Märtyrertod, der auch für die
Wahl des Attributs maßgebend war. So hat die hl. Dorothea, als sie das

Todesurteil erwartete, den Wunsch ausgesprochen, aus dem himmlischen
Garten Rosen zu erhalten, worauf ein schönes Knäblein ihr in einem Körbchen

Blumen brachte. Aus dem bunten Kranz der legendären Persönlichkeiten

seien hier einige, die für unsere Stadt typisch sind, vorgestellt.

55



Die M/«crârlegende ist von Konrad vonWürzburg aufBestellung von zwei

bekannten und angesehenen Stadtbürgern, Johannes von Hermeswil und

Heinrich Iselin, verfaßt worden. Als Sohn eines edlen und reichen Römers

verläßt Alexius am Hochzeitstag, an dem er einer Verwandten des Kaisers

angetraut werden soll, Elternhaus und Vaterstadt. Er kehrt später
unerkannt in sein Heim zurück, wo er arm und von der Dienerschaft verhöhnt

in einem Winkel unter der Treppe haust und von Mildtätigkeit lebt. Erst
nach seinem Tode wird seine Herkunft erkannt und sein heiliges Leben

offenbar. Wie der fromme Bürger zu Ehren seines Heiligen ein Bild
bestellen konnte, so konnte er ihn auch durch eine Dichtung ehren lassen.

So geschah es auch im Falle der Alexiuslegende, die in Basel zweimal dargestellt

wird und für welche der Text des in Basel wirkenden Dichters Konrad

von Würzburg wohl die Anregung bildete. Das eine Gemälde im
Klingentalkloster ist durch eine Nachzeichnung von Emanuel Büchel belegt. Ein
weiteres Bildfragment um dieses Legendenmotiv taucht in der Keppenbach-

kapelle der Peterskirche auf und zeigt in schwachen Farbspuren die

Treppenanlage mit dem darunterliegenden Alexius.

Hl. Euphrosyne. Nach der Legende ist sie eine der u ooo Jungfrauen,
welche zu Köln den Martertod erlitten. Als Herzogstochter und Verwandte
der hl. Ursula wird sie seit 115 5 in Köln erwähnt, wo auch ihr Leib ruhte.

Seit ungefähr 1448 werden Reliquien von ihr im Klingentalkloster aufbewahrt.

Die Verehrung ist nach 1452 durch einen Ablaß des Papstes Nikolaus

V. für die Besucher des Klosters von Klingental durch zahlreiche

Angaben urkundlich bestätigt. Besonders hervorgehoben wird eine kostbare

Fassung, die für ihr Haupt geschaffen worden ist.

Nach Bedeutung und Zahl seines Vorkommens steht der hl. Christophorus

an der Spitze aller Heiligengestalten der Wandmalerei. Diese Feststellung
deckt sich auffallend mit jener ausgeprägten Tendenz zur Monumentalität.
Die Eigenschaft konnte natürlich am besten durch die Darstellung eines

Riesen erfüllt werden. Inwieweit geistige und kultische Momente hier eine

Rolle für die Bevorzugung dieses Motivs im späten Mittelalter mitspielen,
müßte einmal untersucht werden, denn mit dem Aufkommen der bürgerlichen

Stände im Kampf mit dem Adel könnte die Kunst ein solches sichtbares

Zeichen für die Auseinandersetzung zwischen den Kleinen und den

Großen gebrauchen. Was sich an formalen Wandlungen von der Wende

des 13. zum 14. Jahrhundert bis zu Beginn des 16. Jahrhunderts ablesen

läßt, ist Kennzeichen für die Entwicklung der künstlerischen Absichten.

Wir zählen auf unserem Gebiet ein gutes Dutzend dieser heiligen Riesen

während dieser Zeitspanne, die unbekannten und verlorenen Bilder nicht

miteingerechnet. Im Kern der Legende verbirgt sich ein altes Märchen-

56



motiv von der Suche nach dem Stärkeren. Die Erzählung beginnt damit,
daß der Riese Offerus einem König dient, den er als den größten Herrscher
betrachtet. Als er jedoch erkennt, daß dieser bei der Nennung des Teufels
sich bekreuzigt, will er dem Satan als dem noch größeren seine Dienste
anbieten. Nachdem er aber des Teufels Furcht vor dem Gekreuzigten
erfahren hat, will er einzig Gott dienen. Ein Einsiedler überzeugt ihn davon,
daß dies am besten dadurch geschehen kann, daß er auf seinem Rücken
Menschen über einen Fluß trägt. Eines Nachts bringt er das Christuskind
hinüber und erfährt dabei, daß er die ganze Last der Welt getragen hat.
Durch das Untertauchen im Fluß vollzieht sich an ihm die Taufe, und das

Wunder des grünenden Stabes, auf den er sich gestützt hat, ist eine

Bekräftigung dieser Taufe.
An erster Stelle einer chronologischen Reihenfolge wären jene riesigen

Köpfe im Kloster Schöntal bei Langenbruck, in der Kirche von Ziefen und
in der Theodorskirche von Basel zu nennen, die dem frühen 14. Jahrhundert
angehören. Diese ersten Darstellungen lassen vermuten, daß die Gestalt die

ganze Mauerfläche vom Boden bis zur Decke beanspruchte. Leider läßt
der unvollkommene Zustand (Kopf oder Halbfigur sind lediglich sichtbar)
keine weiteren Schlüsse über das Aussehen des Riesen zu. Zwischen diesen

frühen Fassungen und den nachfolgend späteren hegt ein kunsthistorisches

so wichtiges Werk, wie die Tafel von Konrad Witz in der öffentlichen

Kunstsammlung, wo die landschaftliche Umgebung neue realistische Formen

annimmt, die in der Folge auch bei den Wandgemälden mehr und mehr

Anklang finden. Die Zurückhaltung bei der Wahl des Naturausschnittes
und die Konzentration auf die Riesengestalt bleiben aber bis zuletzt
bestehen, selbst wenn, wie in Rheinfelden (Johanniter-Kapelle) oder in
Muttenz (Beinhaus), die Freude an der Schilderung der Gegend wach wird.
Das maßstäblich kleine Gemälde mit dem hl. Christophorus in der Treß-
kammer der Peterskirche scheint bestimmt durch die Tafelmalerei inspiriert
zu sein. Die nachweisbaren Bilder des Heiligen im Klingental, am Rathaus,

in der Niklauskapelle des Münsters und in Blansingen seien als Beispiele
der Spätgotik der Vollständigkeit halber hier aufgeführt. Trotz der großen
Verbreitung in und um Basel ist der hl. Christophorus kein Lokalheiliger,
denn er war im Norden als Alpenheiliger allgemein behebt.

Dagegen gibt es einige Gestalten, die wir für unsere Stadt besonders

namhaft machen dürfen. Wenn wir den Spuren des hl. Nikolaus nachgehen
wollen, müssen wir über Märkt (Baden-Württemberg) beim städtischen

Klingentalkloster und St. Peter vorbei nach Lausen wandern, bis wir von
Oltingen über den Schafmattweg auch nach Königsfelden gelangen, wo ein

ganzes Glasfenster (leider nur noch fragmentarisch erhalten) diesem Heiligen

57



gewidmet ist (1325-1330). Nikiaus von Myra ist der Schutzpatron der See-

und Flußfahrer, aber auch die Wallfahrer anerkennen ihn als solchen. Die
einheimische gotische Plastik besitzt zahlreiche Beispiele von Nikiausfiguren,
und diese haben auf die Wandmalerei abgefärbt. Das Wandbild in der

Treßkammer der Peterskirche ist praktisch eine Übersetzung der Skulptur
auf die Wand, denn der Heilige erscheint isoliert als Einzelfigur. An der

Ostwand in der Kirche von Lausen dagegen sehen wir die bekannteste

Szene aus der Nikiauslegende innerhalb der architektonischen Umschreibung,

indem dort der Ort der Handlung gemalt wurde. Es handelt sich um
die Errettung der drei Jungfrauen, die ihr Vater an ein Freudenhaus

verschachern wollte. Durch die Schenkung von drei Goldkugeln bewahrte

er sie vor der Schande. Ganz willkürlich ausgewählt bringt die Malerei in
der Kirche von Ormalingen jene Szene, wo der hl. Nikolaus ein Schiff aus

der Seenot rettet. Umfangreicher ist dagegen der dreireihige Zyklus an der

Südwand von Oltingen, wo neben den üblichen Stationen eher seltene

abgebildet sind, wie jene Geschichte vom Juden, der durch einen Christen

betrogen worden ist. Es kommt nicht von ungefähr, daß dieser Heilige in
Basel eine ausgesprochene Verbreitung genießt, denn wir wissen von einem

Bruchstück einer Versdichtung, die Konrad von Würzburg in Basel verfaßt

hat und welche den hl. Nikolaus zum Gegenstand hat.

Ein weiterer Heiliger dürfte für unsere Gegend besonders typisch sein,

denn er lebte im Elsaß, und ihm sind verschiedene Kirchen geweiht, unter
anderm jene von Muttenz. Der hl. Arbogast hatte sich als fränkischer
Einsiedler aus Aquitanien im Hagenauer Forst niedergelassen und wurde 550

Bischof von Straßburg. Die Vita stammt aus dem 10. Jahrhundert und ist

vor allem durch die Übertragung seiner Reliquien nach dem Kloster

Arbogast bei Straßburg und Surburg bei Hagenau angeregt worden. Auch
hier dürfte eine glaubwürdige Legende den Kern der Erzählung bilden.

Arbogast heilte den Sohn des fränkischen Königs Dagobert, der bei der

Jagd verunfallt war. Sein angebliches Haupt wird noch im 15. Jahrhundert
im Stift St. Thomas in Straßburg aufbewahrt. In Muttenz war um die Mitte
des gleichen Jahrhunderts eine Armreliquie, welche sich im Turmgeschoß
befand, Anlaß für die Wandmalerei an der entsprechenden Mauer des

Vorchors gewesen. Den ausführlichsten Legendenzyklus enthält die Pfarrkirche

von Oberwinterthur, wohl die am weitesten abgelegene Kultstätte, welche

für den hl. Arbogast namhaft gemacht werden kann.

58



V. Zur Stilgeschichte

Der Zyklus

Die Aufreihung der Christus- und Heiligenszenen in mehrere Bildstreifen

ist in diesem Ausmaß, wie sie in der Wandmalerei möglich ist, bei der

Tafelmalerei undurchführbar. Die Wandmaler haben deshalb auch die

Gelegenheit, weitgespannte Programme an den Mauern anzubringen, reichlich

ausgenützt. Die senkrechte Wand bot in dieser Hinsicht mehr

Entfaltungsmöglichkeiten als die Decke, wo zum Beispiel durch die Gewölbeeinteilung
die Flächengliederung gewisse Einschränkungen mit sich bringt. In der

Abfolge der Gemälde mußte der Künstler natürlich Rücksicht auf die

Fensteranordnung nehmen, wobei in den meisten Fällen durch das spätere

Einsetzen von Fenstern viele Bilder zerstört worden sind; deshalb ist der

Bilderrhythmus oft schwierig zu rekonstruieren. Meistens war ja wegen der

Übertünchung der Fresken die Anordnung der Lichtquellen unsichtbar. Es

bedurfte von Seiten des schaffenden Künstlers viel Einfühlung, die Gemälde

jeweils der bestehenden Fensterordnung anzupassen, und dies ist dann im

Mittelalter mit sehr viel Geschick geschehen, sogar unter Einbezug der

Fensterleibungen selbst. Als Vorbild für den inhaltlichen Aufbau einer

Wandbildausstattung kann die Arenakapelle von Padua mit den Fresken

von Giotto betrachtet werden. Dort sind alle vier Wände mit dem genau

bestimmten Programm versehen, das sich nicht zuletzt auf liturgische
Gesetze stützt. Inwieweit diese großartigen Gemälde in ihrer Aufteilung an den

vier Wänden zur Tradition wurden, müßte eine genaue Untersuchung

ergeben. Immerhin läßt sich auch für die Wandmalerei nördlich der Alpen
eine gewisse Norm für die Anordnung der Bildinhalte beobachten, die mit
dem Zyklus in Padua weitgehend übereinstimmt. Das Marienleben wird

vorzugsweise an der Südwand dargestellt, die Verkündigung steht meistens

über dem Chorbogen, und die Passion wickelt sich in der Regel an der

Nordwand ab. Die Westwand enthält seit ottonischer Zeit das Jüngste

Gericht. Dieses Ordnungsprinzip gilt zum Beispiel für die Wandmalereien

in der Pfarrkirche von Muttenz mit wenigen Abweichungen. Der Platz für
das Jüngste Gericht läßt sich dadurch erklären, daß der Kirchenbesucher

beim Verlassen des Gotteshauses nochmals den Blick gegen die Westwand

erhebt, wo ihm der Weltenrichter begegnet. Als Mahnung, ein gottes-

fürchtiges Leben zu führen, muß er jenes Urteil empfinden, das ihm anschaulich

vor Augen führt, wie die Seligen und Verdammten von Gott geschieden

werden. Ähnliche Lösungen der Wandaufteilung mit den bestimmten

Themen bieten auch die Kirchen von Oltingen und Blansingen, denn in

59



beiden Fällen erscheint an der Ausgangswand das Jüngste Gericht. In
keiner einzigen Stadtkirche ist das Weltgericht erhalten geblieben, es sei
denn in der Sakristei der Peterskirche, wo aber sowohl künstlerisch wie
ideell eine schwache und spätere Formulierung anzutreffen ist. Dem
Jüngsten Gericht als selbstständigem Zyklus zugeordnet finden wir oft die
Apostel, sofern sie nicht als Beisitzer in die Darstellung des Weltgerichts
aufgenommen worden sind.

Die ornamentale Dekoration

Der farbige Eindruck einer mittelalterlichen Kirche wird natürlich nicht
allein durch die figürliche Malerei bestimmt, vielmehr haben die
Polychromie und Ornamentik ein gewichtiges Wort mitzureden. Die farbige
Fassung der Skulpturen und Bauelemente wollen wir ebenfalls im Vorübergehen

erwähnen. Besondere Beachtung verdienen die Dekorationen
ornamentaler und abstrakter Art.

Wohl die primitivste Verzierung des sakralen Innenraumes im Mittelalter
bildet die Verwendung der Fugenmalerei. Beispiele sind in der Peters- und
Leonhardskirche in spärlichen Resten zum Vorschein gekommen. Es handelt
sich darum, die Unebenheiten der Mauer durch eine Farbschicht zu
überdecken, bei welcher in weißer oder heller Farbe die Mauerfugen der Steine
vorgetäuscht werden. Ein häufiges, weniger die Fläche betonendes als
vielmehr rahmendes Dekorationssystem sind die beliebten Bollenreihen oder
Kugelfriese, die überall anzutreffen sind. Sie begleiten die Schildbogen, die
Fensterleibungen und die Gewölberippen in der Gestalt schwarz
aufgetragener Perlenketten. Von den einfachsten Zählrahmen ohne begleitende
Linie bis zu den Ausfächerungen mit reichen, wechselnden und stilisierten
Ranken und Sträußen bietet die Kirchenkunst von Basel einen wahren
Musterkatalog dieser Ornamentik. Der Sinn dieser Muster muß einerseits
in der Betonung struktureller Formen gesehen werden, anderseits schaffen
sie einen Übergang zwischen der Fläche und plastischen Gestaltung. Es sind
zeitlose Muster, die kaum eine Datierung erlauben, und ihre Verwendung
erstreckt sich über zwei Jahrhunderte. Erst in der Spätzeit der Gotik werden
die beliebten Distelsträuße mehr und mehr naturalistisch.

Sowohl in der Barfüsser- wie der Leonhardskirche, als auch in Kaiseraugst
und Blansingen lerntenwir jene eigenartigen Zwergarkaden (vgl. Zeichnung)
mit den Durchblicken zwischen zwei Bögen kennen, die für unsere Gegend
besonders typisch sind. Sie schaffen eine Tiefenillusion, die mit der
Vorstellung zusammenhängt, daß der Kirchenraum eine symbolische
Verwirklichung der Idee der Himmelsstadt ist. Es wäre deshalb falsch, in diesem

60



Ornament nur den dekorativen Wert zu erkennen, was vor allem in Blan-
singen deutlich zum Ausdruck kommt. Dort zieht sich der Arkadenfries
nicht nur der flachen Decke entlang, sondern ein ähnliches nischenartiges
Band mit Durchblicken läuft auch in der Bodenzone rund um die Kirche.
Wir dürfen das Bestreben, durch solche Dekorationen die Tiefe zu
erschließen, nicht falsch deuten: es geht nicht um die Verwirklichung
perspektivischer Absichten, sondern um sinnbildliche Vorstellungen. Diese
Raumkästchen als Rahmenrapport gehören somit zum eisernen Bestand der

spätmittelalterlichen Innendekoration. Ihr Ursprung muß in der Übernahme

jener strengen Fassaden- und Tabernakelaufbauten gotischer Kathedralen
gesehen werden. Diese Architekturkulissen werden in vergrößerter Form
auch bei den figürlichen Wandbildern als Rahmen benützt und wachsen auf
diese Weise, wie die Gemälde an der Westwand der Barfüßerkirche
beweisen, über ihre bloße ornamentale Funktion hinaus. Ausgesprochen
illusionistische Wirkung geht von der Scheinarchitektur in Oltingen aus,
wo sich die Marienlegende in ähnlichen Nischen abspielt. Bereits aber

zeigen sich in diesem späten Beispiel Anzeichen einer Auflösung, denn an
Stelle der Steinarchitektur tritt hier die Holzkonstruktion.

Die Hintergründe der Wandbilder erfahren im Laufe eines Jahrhunderts
große Wandlungen. Während in der Münsterkrypta im Joch mit der
Annageschichte aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts der Fond mit gelben
Sternen versehen ist, kommt nach und nach der reichbemusterte Vorhang
als Hintergrund auf. In der Altarkunst verwendet man ähnliche Draperien
mit großen Mustern (Granatapfel, Blüten usw.) schon seit Beginn des

15. Jahrhunderts. Meist sind diese in den Goldgrund eingepunzt. Besonders
schöne Beispiele von aufgehängten Teppichen können wir in der Marienkapelle

der Peterskirche, gemalt von Martin Koch, und in den Kirchen von
Oltingen und Pratteln in der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts beobachten.

Im Gegensatz dazu verarmt die Ornamentik innerhalb der gleichen Zeit bei
den Einfassungen, welche die einzelnen Wandbilder voneinander trennen.
In Ziefen und Ormaüngen sind die Bordüren mit großblättrigen und
blütenreichen Dekorationen verziert, später in Muttenz sowie an andern Orten
begnügt man sich mit gemalten Holzleisten. Eine polychrome Ornamentik
eigener Prägung finden wir bei den Bemalungen der Gewölberippen: in der
Klosterkirche im Klingental (Ende 13. Jh.) laufen prächtige Blätterranken
den Rippen entlang, in der Leonhardskirche werden durch den Farbakkord
Rot-Gelb-Blau-Silber in den Sichtkanten die Manschetten (Kreuzungsstellen
der Rippen) betont. Daß in der profanen Wandmalerei die abstrakte
Dekoration überwiegt, geht aus den früher kurz besprochenen Beispielen
hervor. Es würde sich einmal lohnen, alle Ornamente der Spätgotik zu sammeln

61



und zusammenzustellen, um die Entwicklung und den Reichtum dieser
nicht unwichtigen Zierden des späten Mittelalters übersehen zu können.

Das Landschaftsbild

Gemessen an dem, was die Wandmalerei des Mittelalters auszusagen
bereit ist, bleibt das landschaftliche Bild ohne besondern Darstellungswert.
Sobald eine natürliche Umgebung zur sinnbildlichen Figur dazukommt,
besteht die Gefahr, daß die flächige Grundhaltung aufgehoben wird. Die
Gewinnung der Tiefe steht im Widerspruch zur Einschichtigkeit, d.h. zu
jener Anordnung der Gegenstände, die alle in einer Ebene stehen. Im
Verlaufe eines Jahrhunderts, angefangen beim Dreikönigsbild in der Peterskirche

bis zum Allerseelengemälde im Beinhaus von Muttenz, hat die Kunst
einen langen Weg über viele Stufen zurückgelegt. Durch das weite Hinaufrücken

des Horizontes wird in der Peterskirche beim genannten Gemälde
soviel landschaftliche Substanz gewonnen, daß Joseph, der einen Zuber
Wasser vom Brunnen herunterträgt, mitten in einer klar faßbaren Gegend
steht. Mit der Übernahme solcher Bildelemente aus der burgundischen
Malerei (Broederlam in Dijon) verrät der Maler seine Abhängigkeit von
fremden Einflüssen. Um die Mitte des Jahrhunderts vermag der Schöpfer
des Brunozyklus in der Kartause einen ununterbrochenen Landschaftsausschnitt

in der Aufsicht mit vielen Details von Bauten, Wegen, Bäumen und
Hügeln zu bewältigen. Das Unvermögen im Landschaftsbild zur gleichen
Zeit bezeugt uns dagegen der Passionsmeister von Blansingen dadurch, daß
seine Figuren von der Horizontlinie überschnitten werden. Die letzte
Lösung in der Darstellung einer Gegend vermittelt das Gemälde mit den
dankbaren Toten im Beinhaus von Muttenz: Tiefenstaffelung, Atmosphäre,
Abstufung in der Schilderung eines Berg- und Seegebietes, maßstäbüche
Verkürzungen gegen hinten durch Kleinerwerden der Bäume und Häuser,
alles das wird übernommen, wie das Auge ein begrenztes Blickfeld zu
erfassen vermag. Parallel dazu verläuft das wachsende Interesse an allem
Vegetativen, etwa im Gegensatz zu den stilisierten Bäumen von Ziefen, die wie
Pilze aussehen, oder jene in der Münsterkrypta, die flachen Blumenmustern
gleichen.

Über den Stilwandel

Durch das Aufkommen des Holzschnitts seit dem Anfang des 15.
Jahrhunderts und des Kupferstichs ungefähr eine Generation später, jener neuen

62



graphischen Vervielfältigungsverfahren der Spätgotik, änderte sich das

Verhältnis vom Entwurf zur Ausführung in der Malerei. Diese Techniken
des späten Mittelalters besitzen ihren Ursprung in der Verlagerung der
gesellschaftlichen Struktur. Für die Kunst bedeutet das, daß die Malerei aus
der Sphäre der Werkstattgeheimnisse heraustritt. Anstelle der wohlgehüteten

Musterbücher, die der Geselle auf seiner Wanderschaft bei sich trägt,
wie dies ein Jahrhundert vorher noch der Fall war, kann er sich nun an

Ort und Stelle der im Handel angebotenen Holzschnittblätter und Kupferdrucke

bedienen. Für die Wandmaler bedeutete die Übersetzung vom
Kleinformat auf maßstäblich große Flächen kaum eine Schwierigkeit. Die
handwerkliche Abhängigkeit von solchen Vorlageblättern beginnt sich aber erst
in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts auszuwirken, genauer gesagt von
jenem Moment an, als die Stiche von Martin Schongauer für die
Monumentalmalerei verwendet worden sind. Aber bereits zu Anfang des

Jahrhunderts können wir die Übernahme stilistischer Eigenheiten des

Holzschnittes in der Wandmalerei beobachten: so fällt zum Beispiel bei den

Gemälden an der inneren Wand der Barfüßerkirche die kräftige und schnittige

Konturierung der Figuren auf, die durchaus einem der frühsten Prachtdrucke

wie der hl. Dorothea aus der graphischen Sammlung von München

um 1400 nahesteht. Man wird natürlich auch jenen übergeordneten Zeitstil,
der internationalen Charakter besitzt, für die stilistische Grundhaltung
dieser Malereien geltend machen können. Noch ist die Zeit nicht
angebrochen, da die Monumentalmalerei ihre Themen und Formen der
Drucktechnik entlehnt. Malereien, bei denen man sich deutlich auf die Graphik
berufen kann, kommen erst Ende des Jahrhunderts vor, und dann besonders

zu Anfang des 16. Jahrhunderts, wo der Maler aus einem großen Vorrat
von Stichen schöpfen konnte.

63



Literaturverzeichnis

Aurenhammer, Hans. Lexikon der christlichen Ikonographie, Band I. Wien 1959f.

Baum, Julius. Meister und Werke spätmittelalterlicher Kunst in Oberdeutschland und
in der Schweiz. Konstanz 1957.

Baum, Julius. Martin Schongauer, Wien 1948.

Benz, Richard. Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Jena 1925.
Bernoulli, A. Die Deckenbilder in der Krypta des Münsters zu Basel, Mitteilungen der

Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel. Neue Folge I, Basel 1878.

Berger, E. Quellen und Technik der Fresko-, Öl- und Temperamalerei des Mittelalters.
München 1912.

Boor, Helmut de. Die deutsche Literatur im späten Mittelalter, Zerfall und Neubeginn.
I. Teil 1250-1350, 3. Band, München 1967.

Boerlin, Paul-Henry. Der Basler Prediger-Totentanz. Geschichte und erste
Restaurierungsergebnisse. Unsere Kunstdenkmäler, 3, 1966.

Buchner, Ernst. Martin Schongauer als Maler. Berlin 1941.

Burckhardt, Albert. Die Heiligen des Bistums Basel im Basler Jahrbuch 1889.

Burckhardt, Daniel. Die Schule Martin Schongauers am Oberrhein, Basel 1888.

Burckhardt, Daniel. Studien zur Geschichte der Baslerischen Malerei des späten Mittelalters.

In «Festbuch zur Eröffnung des Historischen Museums». Basel 1894.

Burger, Fritz. Die deutsche Malerei vom ausgehenden Mittelalter bis zum Ende der
Renaissance. Berlin 1917 II, 1918 I.

Bury, Benedikt. Geschichte des Bistums Basel und seiner Bischöfe. Solothurn 1927.
Escher, Konrad. Untersuchungen zur Geschichte der Wand- und Deckenmalereien in

der Schweiz. Straßburg 1906.

Felder, Peter. Die restaurierte christkatholische Pfarrkirche von Kaiseraugst. Unsere
Kunstdenkmäler 1, 1962.

Feldges-Henning, Uta. Werkstatt und Nachfolge des Konrad Witz. Basler Zeitschrift
für Geschichte und Altertumskunde 1967.

Fischer, Otto. Geschichte der deutschen Zeichnung und Graphik. München 1951.
Frenken, Goswin. Wunder und Taten der Heiligen. München 1925.
Ganz, Paul. Die Malerei der Frührenaissance in der Schweiz. 1924.
Ganz, Paul Leonhard. Meister Konrad Witz von Rottweil. Bern-Olten 1947.
Gasser, Helmi. Ein großartiger Wandgemäldefund in der Basler Peterskirche. NZZ,

10. März 1962.

Gauß, Karl. Die Heiligen der Gotteshäuser von Baselland. Basler Zeitschrift II, 1902.

Geisberg, Max. Meister der Graphik, Band II. Die Anfänge des deutschen Kupferstichs
und des Meisters E. S. Leipzig o.J.

Heidrich, Ernst. Die altdeutsche Malerei. Jena 1909.
Heyer, Hansrudolf. Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Landschaft (Ms.). Erscheint

1969.

Hieronimus, W. Konrad. Das Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter, Quellen und
Forschungen. Basel 1939.

Keller, Hiltgart L. Reclamslexikon der Heiligen und der bibl. Gestalten. Stuttgart 1968.

Kluge, Dorothea. Gotische Wandmalerei in Westfalen, 1290-1530. Münster 1959.

Künstle, J. Ikonographie der Heiligen. Freiburg i. Br. 1926.

64



Lauber, Fritz. Der restaurierte Zerkindenhof am Nadelberg in Basel. Unsere
Kunstdenkmäler 4, 1966.

Lutze, E. und Zimmermann E. Nürnberger Malerei 1350-1450. Nürnberg 1932.
Meisen, Karl. Nikiauskult und Nikiausbrauch im Abendland. Düsseldorf 1931.
Merz, Walther. Die Burgen des Sisgaus, Band 3, 1959.
Michaelis, Wilhelm. Die Apokryphen Schriften zum Neuen Testament. Bremen 1962.

Murbach, Ernst. Die spätgotischen Wandgemälde von Muttenz. Unsere Kunstdenkmäler

2, 1967.

Murbach, Emst. Die Kirche von Muttenz. (Schweizerischer Kunstführer.)
Murbach, Ernst und Weitnauer, Emil. Die Kirche von Oltingen. (Schweizerischer

Kunstführer.)

Reiners, Heribert. Das Münster unserer lieben Frau von Konstanz. Konstanz 1955.
Reinhardt, Hans. Das Bürgerhaus der Schweiz, Band Basel III. Zürich 1927.
Reinhardt, Hans. Die Malerfamilie Holbein in Basel. Katalog der Ausstellung in

Basel i960.
Reß, Anton. Stadt Rothenburg o. d. Tauber. Die Kunstdenkmäler von Mittelfranken

(Bayern). München 1959.
Riggenbach, Rudolf. Die Eberlerkapelle und ihre Wandbilder. Jahresbericht der

Freiwilligen Basler Denkmalpflege 1940 (Festschrift).
Riggenbach, Rudolf. Die Johanniterkapelle in Rheinfelden. Aarau 1950.
Riggenbach, Rudolf. Die Wandbilder des Basler Zeughauses. Jahresbericht der

Freiwilligen Basler Denkmalpflege 1937.
Riggenbach, Rudolf. Die Wandbilder der Kirchen von Ziefen und Ormalingen. Jahresbericht

der Freiwilligen Basler Denkmalpflege 1934/35.

Rott, Hans. Quellen und Forschungen zur Kunstgeschichte im 15. und 16. Jahrhundert
am Oberrhein. Stuttgart 1938.

Rotzler, Willi. Die Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten. Winterthur 1961.

Schneider, Hans. Der niederländische Einfluß in der deutschen Malerei des 15.
Jahrhunderts. Basel 1915.

Simon, Gertrud. Die Ikonographie der Grablegung. Diss. Rostock 1926.

Stammler, Wolfgang. Der Totentanz. Entstehung und Deutung. München 1948.

Stange, Alfred. Deutsche Kunst um 1400. München 1923.
Stange, Alfred. Deutsche Malerei der Gotik. Berlin 1951 und 1955. Band II, IV und VII.
Stückelberg, E.A. u.a. Basler Kirchen, bestehende und eingegangene Gotteshäuser in

Stadt und Kanton Basel. Bände I-IV, Basel 1917-1922.
Stückelberg, E.A. Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Zürich 1903.
Überwasser, Walter. Die evangelische Kirche in Blansingen (Südbaden) und ihre

Bilderzyklen. München 1959 (Kunstführer).
Waetzoldt, Wilhelm. Dürer und seine Zeit. Innsbruck 1936.

Wehlte, Kurt. Werkstoffe und Techniken der Malerei, mit einem Anhang über Farbenlehre.

Ravensburg 1967.

Wieser, Hans. Die dankbaren Toten. In Veröffendichungen des Museums in Innsbruck
27/29. Innsbruck 1949.

Worringer, Wilhelm. Die altdeutsche Buchillustration. München 1919.

Worringer, Wilhelm. Die Anfänge der Tafelmalereien. Leipzig 1928.

Wyß, Gotdieb. Der Basler Bischofshof. Basel o. J.

65



Jahresberichte, Zeitschriften, Kataloge

Anzeiger für Schweizerische Altertumskunde (ASA), Zürich 1855-1898; NF 1899-1938.

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte (ZAK), Basel 1939fr.

Jahresberichte der Freiwilligen Basler Denkmalpflege 1916fr.

Jahresberichte der öffentlichen Basler Denkmalpflege 1919fr.

Jahresberichte des Historischen Museums Basel 1891fr.

Katalog: Europäische Kunst um 1400, Ausstellung Wien 1962.

Katalog: Hans Baidung Grien, Ausstellung Staadiche Kunsthalle, Karlsruhe 1959.

Katalog: Gotik in Österreich, Ausstellung Krems an der Donau 1967.

Katalog: Meister um Albrecht Dürer, Ausstellung im Germanischen Nationalmuseum,
Nürnberg 1961.

Nachrichtenblatt der Öffentlichen Kultur- und Heimatpflege des Regierungsbezirks
Südbaden, Freiburg im Breisgau.

Oberrheinische Kunst, Vierteljahresberichte der Oberrheinischen Museen i926f. Freiburg

im Breisgau.
Unsere Kunstdenkmäler, Mitteilungsblatt der Gesellschaft für Schweizerische

Kunstgeschichte, 195 of.

Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt

Nach Autoren aufgeführte Spezialarbeiten über Wandbilder in den erschienenen Inventarbänden.

Riggenbach, Rudolf. Band I 1932: Rathaus S. 517h

Riggenbach, Rudolf. Band III 1941: St. Alban S. 97L; Augustiner S. 192h ; Barfüßer
S. 262F ; St. Clara S. 313f. ; Kapelle St. Jakob S. 403^; Johanneskapelle S. 425L;
Kartause S. 577f.

Riggenbach, Rudolf. Band IV 1961: Klingental S. 95G ; Leonhardskirche S. 275L;
Martinskirche S. 359L

Maurer, François. Band V 1966: Peterskirche S. io8f.; Prediger S. 265 und 290L;
Theodorskirche S. 376L; Ulrichskirche S. 430L

Abbildungsnachweis

Photos: Clerc, H. R., Basel: Titelbild, Taf. 5.
Heman, P., Basel: Taf. 3 oben, 4 oben links, 10, 16.
Histor. Museum, Basel: Taf. 4 unten rechts, 11, 15 unten.
Hügin, Lörrach: Taf. 13 oben.
Kupferstichkabinett, Basel: Taf. 1.
Kunstdenkmälerarchiv Basel-Landschaft, Liestal: Taf. 6 unten, Taf. 7 unten.
Seeger, H„ Egg (ZH): Taf. 2.
Schweizerisches Landesmuseum, Zürich: Taf. 6 oben.
Zimmermann, O., Rheinfelden: Taf. 7 oben.

Clichés: Kunstdenkmäler der Schweiz, Basel-Stadt (Verlag Birkhäuser, Basel) : Taf. 4
oben rechts und unten links, 8 unten und oben, 9, 14.
«Unsere Kunstdenkmäler», Mitteilungsblatt der Gesellschaft für Schweiz.
Kunstgeschichte: Taf. 3 unten, 12, 13 unten, 15 oben.

Zeichnungen im Text vom Verfasser.

66



Fachausdrücke

Apsis oder Apside :

Arkade :

Credo:
Duktus :

Elevation :

Epistelseite :

Evangelienseite :

Epitaph :

Grisaille :

Hagiographie :

Heilspiegel :

Ikonographie :

Illusionismus :

Joch:
Kappe :

Kalotte :

Kreuzrippengewölbe :

Kontur:
Lanzettfenster :

Lettner :

Mandorla :

Maßwerk :

Nimbus :

pastos :

Pigment :

Salvatorkopf :

Schalltopf :

Stichbogen :

Synchronismus :

Tabernakel:

Zwickel :

Runder odereckiger nischenartiger Abschlußraum in einer Kirche.

Bogen oder Bogenstellungen, meist zwischen zwei Säulen.

Glaubensbekenntnis.

Schriftzug, Malweise eines Künstlers.

Erhebung von Hostie und Kelch in der Messe.

Südseite der Kirche (Männerseite), wo die Epistel gelesen wird.
Nordseite der Kirche (Frauenseite), wo im Mittelalter die
Evangelien gelesen wurden.

Grabmalplatte mit Inschrift.
Malerei Grau in Grau.

Lebensbeschreibung der Heiligen.
Heilsgeschichte in Gegenüberstellung des Alten und des Neuen
Testaments.

Beschreibung der Bildinhalte.
Wirklichkeit vortäuschende Darstellungsart.
Gewölbeeinheit als architektonischer Raumteil.

Teilstück eines Gewölbes, dreiseitig begrenzt.

Kugelsegment, oberer Abschluß einer Apside.
Durch Rippen verstärktes Gewölbe.

Umriß, z.B. begrenzende Linie einer Gestalt.

Mit schlankem Spitzbogen versehenes Fenster.

Architektonische Scheidewand zwischen Chor und Schiff.

Mandelförmiger Heiligenschein, Aureole oder Mandelglorie, welche

den Auferstandenen umgibt.
Geometrisches Ornament als konstruktive Zierde und oberer
Abschluß eines gotischen Fensters.

Heiligenschein (Strahlenkranz).
Dicker körniger Farbauftrag.
Farbe oder Farbstoff in der Malerei.

Antlitz Jesu als Herr der Christenheit.

Ein in die Mauer eingelassener Tontopf, welcher der besseren
Akustik dienen soll.

Im Vergleich zum Rundbogen flacher Bogen.

Gleichzeitigkeit; wenn in einem Bild die gleiche Figur zwei oder
mehrere Male vorkommt.
Gotisches Ziergehäuse mit durchbrochener Architektur. Hostienträger.

In der Baukunst dreieckige Fläche zwischen zwei sich begegnenden

Bögen.

67



Abbildungslegenden

Umschlag Vier Evangelistensymbole im nördlichen Lettnergewölbe der Leonhardskirche
mit Wappen des Matthias Iseün-zum Luft. Um 1500.

Tafel 1 Basel, Münster, Krypta. Mitderes Joch mit Malereien. Um 1370. Aquarell
von Emanuel Büchel. Kupferstichkabinett Basel.

Tafel 2 Ziefen, Pfarrkirche. Geburt Christi. Um 1340.

Tafel Basel, Münster, Krypta. Geburt Christi. Um 1370. - Muttenz, Pfarrkirche.
Heimsuchung und Geburt. Um 1510.

Tafel 4 Basel, Peterskirche, Schiff, Grabnische mit Efringerwappen. Kopf einer der
Marien. Um 1360. - Schiff. Fragment der Maria. Um 1390. - Sakristei,
Westwand. König. Um 1400. Heute im Kunstmuseum Basel. - Westfassade.
Schmerzensmann. Anf. 16. Jh. Heute im Hist. Museum Basel.

Tafel / Basel, Leonhardskirche, Chor. Rest eines Wandbildes. Vermutlich Meßopfer.
Um 1450.

Tafel 6 Basel, Kapelle St. Jakob. Legende der dankbaren Toten. Nach 1508. Aquarell¬
kopie. - Muttenz, Beinhaus. Legende der dankbaren Toten (Ausschnitt). Um
1515.

Tafel 7 Rheinfelden, Johanniterkapelle. Jüngstes Gericht am Chorbogen mit Christo-
phorusgemälde im Hintergrund. Nach 1491. - Muttenz, Beinhaus. Jüngstes
Gericht, linke Hälfte. Datiert 1513.

Tafel 8 Basel, Theodorskirche, Schiff. Christophorus. 2. Viertel 14. Jh. - Peterskirche,
Sakristei. Christophorus. Um 1300.

Tafel p Basel, Predigerkloster. Ehemaliger Totentanz, 1805 abgebrochen. Um 1450.
Nach Kupferstichen (Ausschnitt) von M. Merian d.Ä. 1621. (Rekonstruktion
François Maurer.)

Tafel zo Ormalingen, Pfarrkirche. Feiertags-Christus und Maria, rechts unten der
hl. Leonhard. Um 1340.

Tafel 11 Basel, Barfüßerkirche. Westwand. Die Heiligen Katharina und Dorothea.
Zwischen 1400 und 1410.

Tafel 12 Muttenz, Pfarrkirche, Vorchor. Arbogastlegende. Mitte 15. Jh. Pause von
Karl Jauslin. - Pratteln, Pfarrkirche. Ehemalige, zerstörte Chormalereien.
Letztes Viertel 15. Jh.

Tafel 17 Tüllingen (Baden), Kirche. Mannalese über dem Sakramentshäuschen. 3. Vier¬
tel 15. Jh.-Blansingen, Pfarrkirche. Kreuzannagelung. Mitte 15. Jh. - Kaiser-
augst, christkatholische Kirche. Jessebaum und Marienkrönung. Mitte 15. Jh.

Tafel 14 Basel, Peterskirche, Schiff, Grabnische mit Efringerwappen. Grablegung
Christi (Ausschnitt). Um 1350-60. - Martinskirche, Chor. Johannes nimmt
Maria in sein Haus auf. Um 1398.

Tafel 14 Basel, Zerkindenhof, Nadelberg 10. Bemalte Decke. 1. Hälfte 14. Jh. - Haus
zum Walpach, Nadelberg 23. Dekoratives Wandbildfragment. 2. Hälfte 15. Jh.
Hist. Museum Basel.

Tafel 16 Oltingen, Pfarrkirche, Chor. Malereien mit Marienlegende (oben) und
Aposteln (unten). Nach 1470.

68



TAFEL I



TAFEL 2



TAFEL 3



TAFEL 4



TAFEL 5



TAFEL 6



TAFEL 7



TAFEL 8



TAFEL 9



TAFEL IO



TAFEL II



TAFEL 12



TAFEL 13



TAFEL 14



TAFEL IJ



TAFEL 16


	Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im Überblick
	...
	...
	Vorwort
	Einleitung
	Die sakrale Wandmalerei
	Die profane Wandmalerei
	Zur Ikonographie
	Zur Stilgeschichte
	Literaturverzeichnis
	Fachausdrücke
	Abbildungslegenden
	Tafeln 1-16


