Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beférderung des Guten und
Gemeinnutzigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beférderung des Guten und Gemeinnutzigen

Band: 147 (1969)

Artikel: Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im
Uberblick

Autor: Murbach, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERNST MURBACH

DIE MITTELALTERLICHE WANDMALEREI
VON BASEL UND UMGEBUNG
IM UBERBLICK

;‘3§.§§4'~



Ernst Mutbach

Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im Uberblick



Die mittelalterliche
Wandmalerei

von Basel und Umgebung
im Uberblick

von Ernst Mutbach

147. Neujahrsblatt
Herausgegeben von der Gesellschaft zur Beférderung
des Guten und Gemeinniitzigen

In Kommission bei Helbing & Lichtenhahn, Basel 1969



© Copyright 1969 by Helbing & Lichtenhahn, Verlag, Basel
Druck: Boehm & Co., Basel
Clichés: Cliché Steiner & Co., Basel



Vorwort . .

Inhaltsverzeichnis

------------------------

1. Einleitung
Vom Wesen der mittelaltetlichen Wandmalerei . . . . . .
Ubet Porschung und Bebaltang . . . .o ov via viis

Exkurs

e Toelile 200 L e e e R

11. Die sakrale Wandmalerei
ITnnerbalb der Stadt:

I MR o b L L e e e b e e SRR R e
BEVDIN & 7ciohe oy i W S R AT Wk i e
Pie Niklauskapelle ' ' 0 o0 o 52 v bn v e e ey

T T (O AR R G B RN S N P
LT LT R e U A P AR S T T
e T RO B &SR e S e PR
AT T R i ol DN Y T SN VR B T
RHBRERtRl - 2k b e vk e s T e b A R ke
Matmaiene . . - i v o oa e e e K SR
T T e BUSES SRR SR SN o
Prodigerkitabe . .. oyl v o TN Tt s il i emes
AheclobRIChe . . e e s e e R A
B R i i e Ny T e e e
Weitete Kitchen void Kapellen v "0 00 ool s oo v ais

Aufierbalb der Stadt:
R R e T o EOI G g R S

PRICERUNRE, - o o o 3 TN e et § e W Sk e
04T VT TR S Tl e Co e TR e e
BRI i T i kT e T e ke W R R

------------------------

------------------------

12

13
14
16

17
18
21
24
26
26
28
30
31
32
33

39
40
40
41
42

45



Netwes . . . . .
Blansingen . . . .
Thllingen , . . .

..................

oooooooooooooooooo

oooooooooooooooooo

IT1. Die profane Wandmalerei

Rathans- -~ - . . .
Zenphaus . . . .
Biirgerbauten . . .

IV. Zur Ikonographie
Das Leben Christi .

------------------

------------------

------------------

..................

5 5 e O T (R O ST S S Bl e s SR S

2T TR e e e SRR G R S
Tonmntaszung Todeshilder', -0 . . . o vy v e

Heiligenlegenden .

V. Zur Stilgeschichte
Der foklos . . .

------------------

------------------

Diec omamentale Dekomation’” . . . . . & v i a oe

Das Landschaftsbild
Uber den Stilwandel

Literaturverzeichnis
Abbildungsnachweis
Fachausdriicke . .

Tafeln 1—16

------------------

------------------

------------------

------------------

------------------

48
49
49

50
5
52
53
b

59
Go

62
62

64
66

68



Vorwort

Wir iibernehmen mit dieser Abhandlung die Rolle eines Wanderers, der
nach einem Streifzug durch eine weite Gegend von einem erhohten Aus-
sichtspunkt die Landschaft iiberblickt.

Um konkret auszusagen, was diese Arbeit bieten will: fiir ein begrenztes
Gebiet der Kunstgeschichte versuchen wit, eine Ubersicht iiber die Werke
der mittelalterlichen Wandmalerei zu gewinnen. Diese Kunstgattung,
welche in der regio basiliensis mit zahlreichen und wichtigen Werken ver-
treten ist, soll dem Umfang, dem Charakter und der Entwicklung nach in
groBen Linien erfaBt werden. In einem ersten Abschnitt sind einleitend
einige Bemerkungen iiber grundsitzliche Probleme vorausgeschickt. Der
topographische zweite Teil bringt eine knappe Aufzihlung der Werke nach
ihrem Standort mit einer Beschreibung des Bestandes an Wandgemilden.
Da aber ein moglichst umfassendes Bild des urspriinglichen Reichtums
dieser Schépfungen vermittelt werden soll, werden auch die verschwundenen
Wandbilder, soweit sie dutch historische Bilddokumente erreichbar sind,
aufgenommen. In der Auswertung dieses summarischen Inventars sind am
SchluB kurze Betrachtungen iiber die Tkonographie und die Stilkunde bei-
gefiigt. Die Einzelforschung kommt in den vielen Publikationen zu Wort,
von denen vor allem die erschienenen Kunstdenkmilerbinde zu erwihnen
sind. Der Status an Wandbildern dndert sich durch Funde und Freilegungen
stindig, deshalb witrd jede Verdffentlichung nur eine Zwischenbilanz dat-
stellen; doch scheint es wichtig, sich zu einem bestimmten Zeitpunkt wieder
einmal bewuBt zu werden, was an Werken der mittelalterlichen Monumen-
talkunst in und um unsere Stadt vorhanden war und heute noch erhalten
geblieben ist. Dem interessierten Kunstfreund eine Orientierung, dem
Forscher eine Anregung zur weiteren wissenschaftlichen Beschiftigung zu
bieten und allen, die sich um die Erhaltung der Wandmalerei bemiihen, den
Dank abzustatten — das ist der eigentliche Zweck dieses Buches.

Um den einleitenden Gedanken wieder aufzunehmen: bei diesem Aus-
blick verlieren sich die vielen Einzelheiten und genauen Umrisse, dagegen
erkennen wir die beherrschenden Hohenziige, welche sich vom Horizont
abheben. Die durchstreifte Landschaft werden wir nie ganz erforschen
koénnen, aber wir haben etfahren, daf3 sie eine schone und fruchtbare ist.
Meinen Dank spreche ich allen aus, die mich begleitet haben, die Weg-
weiser waren und am Ziel auf mich warteten.

November 1968
Ernst Murbach



I. Einleitung
Vom Wesen der mittelalterlichen Wandmalerei

Unsere Vorstellung vom gotischen Sakralbau als Beispiel fiir die wand-
auflésende Architektur vertrigt sich schwetlich mit dem Begriff der Wand-
malerei. Mancher wird sich deshalb fragen, wo zu dieser Zeit das Bild auf
der Mauer gentigend Platz findet, um sich entfalten zu kénnen. Da jedoch,
wenigstens fiir unser Gebiet, der ideale Typus der gotischen Kathedrale
kaum Geltung hat, gibt es genug Bauwerke, die groBe Mauerflichen fiir
Malereien zur Verfiigung stellen konnen. Versucht man, die eigenen Ge-
setze der Wandmalerei im 14. und 15. Jahrhundert durch wenige Ordnungs-
begriffe zu umschreiben, so lassen sich drei Eigenschaften zusammen-
fassend formulieren.

1. Vom idsthetischen Standpunkt aus ist sie in jedem Fall Monumental-
kunst, auf Fernsicht geschaffen und fiir den Beschauer als reine Flichen-
kunst leicht aufnehmbar. Im Gegensatz zur Tafelmalerei ist sie an einen
festen Ort gebunden. Dieser Zwang der Verankerung mit der Mauer macht
sie zu einem festen Bestandteil der Baukunst. Mit dem Zerfall oder der
Zetstorung dieses Malgrundes mufl sie jeweils ebenfalls untergehen,
anderseits kann die materielle Bestindigkeit der Mauer fiir sie die Rettung
bedeuten. Wenn der Tafelmalerei in bezug auf das Format Grenzen gesetzt
sind, so kann die Wandmalerei dagegen weite Flichen in der Horizontalen
und der Senkrechten ausniitzen. Die GroBmalerei 148t es anderseits nicht
zu, daf die Durchbildung der Details jenen Grad erreicht, der bei der Tafel-
malerei moglich ist, weil vor allem die monumentale Raumverteilung domi-
niert. Dementsprechend muBl auch die Farbkomposition ihrer Wirkung
nach auf Distanz angelegt werden.

2. Die zweite Eigenschaft hingt in erster Linie mit dem Bildgegenstand
und dessen kiinstlerischer Formulierung zusammen. Die christliche Unter-
weisung, die von diesen Werken ausgeht, wird an der Kirchenmauer zu
einem offentlichen Anliegen. In ihrem Utrsprung besaBen die vorzeitlichen
Wandmalereien magischen Charakter. Dieser haftet den mittelalterlichen
Wandgemilden insofern noch an, als zum Beispiel das Betrachten des
hl. Christophorus den Menschen an diesem Tage vor einem jihen Tod be-
wahrt. Viele Kirchenmalereien sind Stiftungen zum Heil der Seelen, so da3
auch von dieser Seite her der sinnbildliche Gehalt betont wird. Dennoch
geht von den Gemilden an der Wand nicht der gleiche «Bildzauber» aus,
wie dies bei den gegenstindlichen Kunstwerken, den Reliquien und Altar-
plastiken, der Fall ist. Ihr kultischer Wert wird durch die flichenhafte

8



Anlage der Gemilde doch weitgehend gemildert. Neben den eigentlichen
Andachtsbildern und malerischen Ausstattungen von Grabmilern herr-
schen die zyklischen Darstellungen vor, da sich in ihnen die Erzihlerfreude
richtig entfalten kann. Um einen modernen Vergleich zu wagen, so hat die
Monumentalmalerei des Mittelalters vieles mit der plakathaften Schau-
stellung aus unserer Zeit gemeinsam, nur, daB ihr religitser Gehalt von
allem Anfang an die duBerliche Erscheinung in einen hoheren geistigen
Bereich hebt. Das inhaltliche Programm ist jeweils nicht eine Eingebung des
Kiinstlers, sondern dieser muB sich nach dem Auftraggeber richten, der seine
theologischen Berater hat. Es darf daran erinnert werden, daf der mittel-
alterliche Laie lange Zeit des Lesens unkundig war und daB das optische
Erlebnis die schriftliche Auslegung der Heilsgeschichte ersetzen mubBte.

3. Die materiellen Voraussetzungen, wie sie fiir die Malerei auf die Wand
bestehen, fithren uns zum dritten Merkmal. Die mittelalterliche Monumen-
talkunst hat ihre eigenen Gesetze, welche durch die technischen Méglich-
keiten bedingt sind. Das soll nicht heiBlen, dal wir einem unabhingigen
Materialstil das Wort reden wollen, vielmehr stellen wir uns vor, da3 der
Maler fiir seine Aufgabe eine Maltechnik wihlt, die seinen kiinstlerischen
Ideen adiquat ist. Wir werden auf die Wandbildtechnik in einem eigenen
Abschnitt noch zu sprechen kommen. Hier sei ein typisches Merkmal der
Art der Ubetlieferung erwihnt, das mit dem Stichwort «fragmentarisch»
bezeichnet werden kann. In den seltensten Fillen trifft man Wandgemilde
an, die vollstindig erhalten sind. Die meisten sind anliBlich der Reformation
tibertiincht worden, und viele sind deshalb bei der Freilegung schadhaft
zum Vorschein gekommen. Darum stellt sich das Problem, auf welche
Weise das unvollkommene Bilddokument aus dem Mittelalter konserviert
werden kann. Dazu kommt die Schwierigkeit der ikonographischen Deu-
tung. Wenn man von einem Kunstwerk in bezug auf die Komposition und
den Inhalt eine abgerundete Aussage erwartet, so erfiillen viele der spiter
entdeckten Wandbilder, die nur als Reste einer urspriinglichen Anlage
tibriggeblieben sind, diese Forderung kaum. Oft spielen auch gerade aus
diesem Grunde theologische Fragen mit hinein, vor allem bei evangelischen
Kirchen, wo die Bedenken gegeniiber den Heiligenbildern vielerorts immer
noch verbreitet sind.

Uber Forschung und Erhaltung

Die ideale Verbindung zwischen kunsthistorischer und denkmalpflege-
rischer Aufgabe gehort zur Tradition der Stadt Basel. Sie ergibt sich aus der
lokalen Situation: wo der Reichtum an Wandmalereien so wesentlich die



Kirchenausstattungen bestimmt, ist auch der AnlaB fiir deren Erforschung
und Erhaltung besonders gegeben. Umgekehrt besall Basel innerhalb der
kunstgeschichtlichen Lehre Fachleute von Rang, denen daran gelegen war,
neue Kirchengemilde zu entdecken und der Nachwelt zu iiberliefern. Auf
diese Weise bedingen sich die historischen Untersuchungen und die Be-
strebungen zur Erhaltung mittelalterlicher Malereien. In dem Grade, als
sich auch die Restaurierungsmethoden verfeinerten und vervollkommneten,
waren auch die Aussichten fiir eine wissenschaftliche ErschlieBung der frei-
gelegten und konservierten Gemilde groBer geworden.

Mit Jacob Burckhardt lieBe sich, wenn man theoretisch-wissenschaftlich
einen zeitlichen Auftakt festlegen wollte, der Anfang einer Auseinander-
setzung mit der baslerischen Wandmalerei finden. Er hat sich erstmals 1842
mit diesem kunstgeschichtlichen Material beschiftigt. Spiter befaBte er sich
in einem Vortrag iiber die Wandgemiilde in der Krypta des Basler Miinsters
1872 mit diesem «merkwiirdigen Altertum der Kunst». Unter Vorzeigung
von Abbildungen hat er vor einer ungewdhnlich groBen Zahl von An-
wesenden im Rahmen einer Sitzung der Historisch-Antiquarischen Gesell-
schaft diese Werke besprochen. Die Bemerkung, daBl das Original rasch
seinem Zerfall entgegen gehe, war wohl als Mahnung wie als Resignation
zu verstehen.

Was uns aber nachfolgend hauptsichlich wichtig erscheint, sind die engen
Beziehungen zwischen der denkmalpflegerischen und kunsthistorischen Auf-
gabe. Sie bestehen seit dem zweiten Jahrzehnt unseres Jahrhunderts in der
Schaffung einer amtlichen Stelle fiit Denkmalpflege, der ersten iibrigens in
der ganzen Schweiz. Sie weist Personlichkeiten auf, die sowohl Kunst-
historiker wie Fachleute der Restaurierung waren. An erster Stelle ist
E. A. Stiickelberg zu nennen (1867-1926), der die Losung zur Rettung der
Kunstdenkmiiler zuerst auf der freiwilligen Basis erblickte und vor allem
durch seine Arbeiten auf hagiographischem Gebiet wichtige Grundlagen
fiir die kunsthistorische Forschung geschaffen hat. Von 1919 an sind die
Resultate der denkmalpflegerischen Titigkeit in den Jahresberichten ver-
dffentlicht worden, aus denen auch die wesentlichen Erkenntnisse fiir unser
Spezialgebiet entnommen werden konnen. DafB jede Amtspetiode ihre be-
sonderen Eigenheiten, ihre Erfolge und ihre Note hatte, versteht sich von
selbst. Die Tatsache aber, daB zum Beispiel unsere amtlichen Denkmal-
pfleger iiber die Grenzen unseres Landes hinaus beigezogen wurden, spricht
fiir ihr Ansehen. Eine Verkorperung des ausgeprigten Denkmalpflegers
hatten wir in Rudolf Riggenbach. Sein Wirken in den Jahren 1933-1954
erschopfte sich nicht allein in den vielen Entdeckungen und Restaurierungen,
sondern er hat auBer den praktischen Resultaten ein wissenschaftliches Werk

I0



in seinen Jahresberichten und in den Kunstdenkmiler-Binden tiber Basel-
Stadt und ihre Kirchen hinterlassen, das nicht hoch genug eingeschitzt
werden kann., Vom Inventarwerk aus gesehen, sprengten seine Beitrige oft
den Rahmen der sachlichen Beschreibung und verrieten seine glithende Be-
geisterung fiir die Kunst der Wandmalerei.

Wer die gewissenhafte Arbeit seines Nachfolgers, Fridtjof Zschokke, auf
diesem Gebiete wihrend den Jahren 1954-1961 verfolgen konnte, muf3 auch
ihm Bewunderung zollen. Unter dem jetzigen Denkmalpfleger Fritz Lauber
sind weitere Entdeckungen und Freilegungen gelungen. In Fortsetzung der
Inventararbeit hat es Francois Maurer iibernommen, die kunsthistorische
Forschung weiterzufiihren.

Es wire ungerecht, wenn wir hier nicht auch jener begeisterten Basler ge-
denken wiirden, die dank ihrer zeichnerischen Fahigkeiten eine Dokumenta-
tion iiber die verlorenen und geretteten Werke der Wandmalerei zusammen-
getragen haben. Das geschah zu einer Zeit, da das heute selbstverstindliche
Hilfsmittel der Photographie noch nicht zur Verfiigung stand. Aus der
Bewunderung dieser mittelalterlichen Schopfungen leiteten sie die Ver-
pflichtung ab, méglichst viele und werkgetreue Kopien herzustellen, die fiir
die spitere Forschung ein unersetzliches Quellenmaterial wurden. Den Grad
der originalen Wiedergabe der zahlreichen Zeichnungen, Aquarelle, Stiche
und Pausen muBl man bei der kunstgeschichtlichen Auswertung mit be-
riicksichtigen. Er hingt von den kiinstlerischen Fihigkeiten des Kopisten
ab. Fiir die Analyse des Stils eines Gemildes sind sie selten zu gebrauchen,
dagegen sind sie in Bezug auf das Motiv und die Komposition von hohem
Wett. Es muBl uns wehmiitig stimmen, wenn wir angesichts der vielen
Handzeichnungen und Malstudien aus dem 18. und 19. Jahrhundert konsta-
tieren, was damals an Wandbildern noch vorhanden war und seitdem end-
giiltig verloren ging.

Bevor wir eine Liste jener Maler und Zeichner auszugsweise anfiigen,
denen wir Nachbildungen baslerischer Werke der Wandbildkunst verdanken,
sei vermerkt, daB auch E. A. Stiickelberg nicht nur Wissenschaftler, sondern
auch ein ausgezeichneter Zeichner war. An erster Stelle ist Matthius
Merian d. A. zu nennen, der im 17. Jahrhundert den Prediger-Totentanz in
Kupferstichen festhielt, so daB wir vom damaligen Zustand einen klaren
Begriff haben. Im 18. Jahrhundert ist es vor allem Emanuel Biichel, dessen
Lieblingsbeschiftigung im Nachzeichnen mittelalterlicher Kunstwerke be-
stand, neben den vielen Landschaftsbildern und Kuriosititen, die er mit
Zeichenstift und Feder aufgenommen hat. Seine «Sammlung der merk-
wiirdigen Grabmaler, Bilder, Malereyen, Anschriften des groen Miinsters
zu Basel», heute im Kupferstichkabinett auf bewahrt, erlaubt uns tiberhaupt,

II



auf die seltenen Schitze der ehemaligen Bischofskirche einzugehen. F. Baur,
A. Bernoulli, C. Guise, J. J. Neustiick, A. Peter, Chr. Riggenbach, L. Schwehr
und viele andere hinterlieBen Aufzeichnungen, ohne welche die Geschichte
der baslerischen Wandmalerei noch liickenhafter wiire.

Ein Wort iiber die Moglichkeiten und die Art der Konservierung sei hier
zum SchluB erlaubt. Die beste Losung kann darin gesehen werden, daf3
selbst bei fragmentarischen Gemilden die Erhaltung an Ort und Stelle ver-
sucht wird. Vielfach 148t sich leider nicht vermeiden, dal Wandgemilde ab-
genommen werden miissen, doch ist in jedem Fall die Belassung am ur-
spriinglichen Entstehungsort dem musealen Aufbewahren vorzuziehen. In
Basel verteilen sich die so geretteten Reste mittelalterlicher Malerei auf die
folgenden Sammlungen: Historisches Museum, Offentliche Kunstsammlung
und Stadt- und Miinstermuseum.

Exkurs diber die Technik

Wenn wir hier einen kurzen Abschnitt iiber die Maltechnik einschieben,
so kann dies nur im Sinne einer Andeutung geschehen, denn die handwerk-
lichen Kenntnisse haben sich innerhalb der Erhaltungsbestrebungen zu
einer eigenen Wissenschaft entwickelt und wiirden mehr Platz beanspruchen,
als er hier zur Verfiigung steht. Zum Verstindnis der Malerei mogen die
nachfolgenden Hinweise iiber die Werkstattbrauche eines mittelalterlichen
Meisters einiges beitragen. Der heutige Stand der methodischen Unter-
suchungen und die praktischen Erfahrungen der Wandbildkonservierung
haben eine Hohe erreicht, wie sie nie zuvor mdoglich schien. Die auf
diesem Weg gewonnenen Einsichten geben uns iiber die Struktur eines
Wandbildes Auskunft. Thr Ziel ist, die originale Farbschicht freizulegen.
Im Gegensatz zu der im Siiden geiibten Technik der echten Freskomalerei
auf nassem Verputz, verwendet der Maler im Norden in der Hauptsache
Kasein-Temperamalerei auf trockenem Mortelverputz. Es ist deshalb nicht
ganz richtig, bei uns von Fresken zu reden, weil dieser Begriff strengge-
nommen nur fiir den Farbauftrag auf den feuchten Malgrund gilt. Durch
diese sogenannte a fresco-Malerei (ital. fresco buono) wird eine viel
bessere Haftung der Farbpartikel erreicht, wihrend die Farbe beim trocke-
nen Verfahren (a secco) eine weniger enge Verbindung mit der Grundierung
eingeht. Die Temperafarbe ist eine Emulsion aus wisserigen und fetten
Bestandteilen mit dem Farbpigment, die mit Wasser vermalbar ist, nach
dem Trocknen jedoch wasserunléslich wird. Die Olfarbe gehort nicht zu
den Utensilien eines mittelalterlichen Wandmalers, darum haben sich spitere

12



Ubermalungen mit dieser Farbe verheerend auf die Malsubstanz ausgewirkt
(Beispiel: das von Karl Jauslin iiberstrichene Jiingste Gericht an der West-
wand der Kirche von Muttenz). Der Entwurf des Kiinstlers geschah viel-
fach in groBziigigen Umrissen, meist mit dem Pinsel, vor allem zur Ab-
grenzung der nachher anzulegenden Grundténe. Die Farbpalette zihlte in
der Regel wenige Lokalfarben und die Modellierung der Kérper erfolgte
durch zart aufgetragene Weilhohungen und sparsam verwendete dunklere
Abstufungen innerhalb des gleichen Tones. Gold wird da gebraucht, wo
die von der gegenstindlichen Aussage notwendige Steigerung bezweckt wird,
wie beim Nimbus und den Goldschmiedearbeiten (Kronen und Geschenke
der HI. Drei Kénige), jedoch weniger hiufig als bei der Tafelmalerei. Der im
14. Jahrhundert eher pastose Farbauftrag geht im Laufe des 15. Jahrhun-
derts immer mehr zu einem diinneren iiber. Eine Endphase ist zum Beispiel
im Jiingsten Gericht an der Beinhauswand in Muttenz erreicht (1513), wo
die Farbe duftig und transparent erscheint. Gleichzeitig wechselt der
Malduktus. Nun bekommt auch die Linie einen neuen Eigenwert, wie sie
in der Spitgotik als Stilelement vorherrscht. Parallel zu dieser Erscheinung
verlduft die Wandlung von der Symbolfarbe zur Gegenstandsfarbe, ein
Vorgang, der selbstverstindlich durch geistesgeschichtliche Vorginge be-
dingt ist. Vergessen wir nicht, daB8 das handwerkliche Kénnen der alten
Meister, gestiitzt auf praktische Erfahrung und sorgfiltige Ausbildung, mit
ein Grund dafiir ist, daB die Qualitit der mittelalterlichen Gemilde sich
meist so hervorragend erweist und daB die Bilder deshalb Jahrhunderte
iiberdauern konnten.

II. Die sakrale Wandmalerei
Das Minster

Dert bauplastische Schmuck, den die bischéfliche Marienkirche im 12. und
13. Jahrhundert erhielt, erstreckte sich vor allem auf die Kapitelle, Friese
und andere architektonische Akzente. Es waren die Bildhauer, welche in
Fortsetzung der baulichen Arbeiten diese Aufgaben erfiillten. Ihnen folgten
die Glasmaler, die die Ausstattung der Fenster mit Glasgemilden besorgten,
und erst im Laufe des 14. und 15. Jahrhunderts ist die intensivere Ausklei-
dung des Inneren mit Altiren und Gemilden erfolgt. Nach Wandbildern
im Miinster selbst zu suchen, diirfte ein wenig erfolgreiches Unternehmen
sein. Beim Bildersturm anliBlich der Reformation war die bischofliche

13



Kirche, was die Zerstorung der Ausstattung von «Heiligenhelgen»
anbetrifft, das erste und wichtigste Angriffsobjekt der riicksichtslosen
Menge.

Bei der Pfalzgrabung, als man die karolingische AuBenkrypta freilegte,
kamen farbige Bruchstiicke eines Wandverputzes zum Vorschein. Darunter
ist ein Mauerfragment, das in mennigroter Farbe den Buchstaben A enthilt.
Nehmen wir dieses bescheidene Fundstiick als einen Beweis fiir die vorgo-
tische Wandmalerei. In der frithmittelalterlichen und ottonischen Zeit war
es tiblich, unter den Gemilden Tituli anzubringen, welche als textliche Bei-
gaben die Bilderfolge begleiteten. Das berithmteste Beispiel bietet die
Georgskirche von Oberzell auf der Reichenau (um 1000).

Krypta

FaBbare und heute noch sichtbare Bemalung innerhalb der kirchlichen
Anlage des Miinsters finden wir einzig unter dem heutigen Fullboden,
nimlich in der Krypta, die nach dem Erdbeben neu eingewolbt worden ist.
Auf die drei trapezférmigen Joche der &stlichen Architekturabschnitte ver-
teilen sich Darstellungen, die in unmittelbarer Beziehung zu den dort
aufgestellten Altiren stehen.

Den sphirischen Dreiecken der Kappen sich anpassend, malte der Kiinstler
die Bilder so, daB sie die Fliche méglichst gut ausfiillten. Fiir jedes
* Joch hat er eine einheitliche Geschichte ausgewihlt, mit Ausnahme des
nordlichen Gewdlbes, wo zwei Szenen der Martinslegende mit der Leidens-
geschichte der hl. Margaretha kombiniert werden; ein letztes Feld bleibt
dort frei. Besser als es eine schriftliche Aufzihlung vermag, kann der
GrundriBplan (vgl. Zeichnung) iiber die Anordnung der einzelnen Lebens-
stationen der Erzihlungen Auskunft geben. Die Vorgeschichte der Maria
fiillt logischerweise das dstliche Kreuzrippengewdlbe, das achsiale Joch da-
gegen stellt das Leben der Mutter Gottes in den Mittelpunkt. Die apo-
kryphe Erzihlung iiber das Elternpaar der Maria, Joachim und Anna (1-4),
enthilt sehr viele Architekturelemente, vor denen sich die handelnden
Figuren bewegen. Dennoch bleibt fiir den mit gelben Sternen besiten
Hintergrund genug Platz, und im iibrigen heben sich die Gestalten vom
hellen Himmelszelt klar ab, so daB die Szenerie iibersichtlich bleibt. Reizend,
wie im Maria-Tempelgang die Treppenstufen geschickt der Gewdlberippe
entlang laufen. Selten diirfte die Darstellung sein, wo Maria im Kreise von
Frauen an einem Webrahmen sitzt und vermutlich den Tempelvorhang
herstellt. In der zugehdrigen halbkreisformigen Nische, wo einst der
Annenaltar stand, ist iiber dem Fenster in det Kalotte der Salvatorkopf zu

14



)

i
d
XA

Miinster, Krypta. Wandgemilde aus dem 3.Viertel des 14. Jahrhunderts. Verteilung in
den Gewdlbekappen,

/ te;
™\

/NG N
I\
.

/\ . AN

Joachim und Anna: 1 Joachims Opfer wird zuriickgewiesen, 2 Begegnung unter der Gol-
denen Pforte, 3 Geburt Marii, 4 Tempelgang Marii — Marienleben: 5 Geburt Christi,
6 Anbetung der Konige, 7 Flucht nach Agypten, 8 Kronung Marid — Heiligenlegenden:
9 Das Martyrium der hl. Margaretha; 10 und 11 Szenen aus der Martinslegende.

sehen, auf der geraden Wand daneben die Verkiindigung und die Heim-
suchung. Um einiges lockerer hat der Maler im Hauptjoch die wichtigsten
Ereignisse aus dem Leben der Maria in die Gewdlbeabschnitte eingefiigt
(5-8): von der Geburt bis zur Krénung. Hier kann sich der Beschauer auf
die einzelnen Handlungen besser konzentrieren, denn die Gruppen sitzen
jeweils einzeln in den Gewdlbekappen und nicht so gedringt wie im
vorigen Joch. Zu dieser Erzihlung gehdren auch die Malereien in der
Apside, dem Platz des Marienaltars. Neben dem Fenster je finf Apostel,
Johannes und Thomas oder Matthias (mit Lanze), auf gleicher Hohe wie
Maria mit dem Christuskind. Ein ausgesprochen erzihlerischer Ton wird
im nordlichen Joch angeschlagen (9—11). Das in ausfiihtlichen Schilderun-
gen dargestellte Martyrium der hl. Margaretha hat geradezu dramatischen
Charakter. Es beginnt mit der Begegnung des Prifekten Olybrius mit der
schonen Tochter eines Christen; auf Grund der Weigerung, den Heiden-
firsten zu heiraten, wird sie in der Folge hiingend geschunden, in den Kerker
gewotfen, nochmals aufgehiingt und mit heifem Wasser iibergossen und
zuletzt vor den Augen des Herrschers enthauptet. Oben leitet ein Engel,
der ihre Seele in den Himmel aufnimmt, iiber zu den drei musizierenden
Engeln und Gottvater. Die Martinslegende spielt sich in den beiden Neben-

15



kappen ab: Als Reiter vor den Toren Amiens’ teilt der hl. Martin mit einem
Bettler seinen Mantel, und gegeniiber heilt er Kranke. Die stilisierten
Blumenbiume sind als Abbreviaturen fiir den Wald zu verstehen.

Entlang den Winden der Krypta kénnen auf Grund von Biichels Aqua-
rellen auch Reste von romanischen Malereien festgestellt werden. Im mitt-
leren Joch sieht man beidseits des Fensters die untere Gewandpartie eines
bischéflichen Ornates. Diese Gemilde werden von den nach dem Erdbeben
errichteten Gewdlben angeschnitten und miissen deshalb dlter sein als die
Deckenmalereien. Hier sei vermerkt, dal auch diese Gemilde an den Ge-
wolben sehr bedroht sind, denn die Farbe blittert an manchen Stellen ab,
und die Gefahr besteht, daB sie verloren gehen. Wenn man sich vorstellt,
daB die Riume ehemals die zugehorigen Altire besaflen, so begreift man,
daB die Malereien vor allem auf der Decke untergebracht werden muliten.
Der Zusammenklang zwischen Altarplastik und Wandmalerei im Kiinstle-
rischen wie im Thematischen muB recht eindriicklich gewesen sein. Die
Krypta wurde bald nach dem Erdbeben neu geweiht, weshalb man anneh-
men datf, daB die Gemilde um 1370 geschaffen worden sind. Die untet-
setzten Figuren ohne lebhafte Gebiirden wirken wie ausgeschnittene Silhou-
etten, und im Kolorit dominiert die Lokalfarbe.

Die Niklauskapelle

Unweit der hesprochenen Krypta, zwischen Miinsterchor und demkleinen
Kreuzgang, befindet sich die dem hl. Nikolaus geweihte saalartige Kapelle.
Sie diente dem Geschlechte der Miinch als Grabstitte und muB3 ehemals
auBer den Grabplatten, die in reicher Zahl gefunden worden sind, eine Aus-
stattung mit Altiren und Wandbildern besessen haben. AuBer einer Bild-
dokumentation von Biichel wissen wir durch eine «Beschreibung der Miin-
sterkirche und ihrer Merkwiirdigkeiten» von 1842 durch Jacob Burckhardt
iiber dieses Bauwerk Bescheid. Uber dem Stichbogen der Eingangsmitte,
wo heute eine Orgelempore eingesetzt ist, kamen stark erloschene Heiligen-
gestalten zum Vorschein. Es sind iiberlebensgrofie Figuten, die im Zusam-
menhang mit einer Stiftung der Familie Storckler um 1400 gemalt worden
sind und keinen Anspruch darauf etheben, Meisterleistungen zu sein. Thre
Bedeutung diirfte vielmehr in ikonographischer Hinsicht zu suchen sein.
An der Riickwand stehen der Reihe nach die Heiligen Johannes der Téufer,
Dorothea, Katharina und Christophorus, der letztere nur durch den iibrig-
gebliebenen Baumstamm zu erraten. Linkerhand, an der Schmalseite der
Nische, in den Dimensionen noch gesteigert, Matthius, iiber dem ein
Engel schwebt (Evangelistensymbol), daneben in voller Ritterriistung der

16



hl. Mauritius. Die illusionistisch gemalten Balkenképfe unter der Nischen-
decke sind das einzige architektonische Beiwerk. Durch die von Biichel
1779 aufgenommenen Kopien erfahren wir von einer Kreuztragung an einer
der Winde der Kapelle, von der heute keine Spur mehr zu sehen ist.

Der Minstersaal

Zwischen dem Bischofshof und Chor des Miinsters, beide verbindend,
liegt iiber dem groBen und kleinen Kreuzgang der sogenannte Miinstersaal.
Dieser hallenartige Raum von grofem AusmafBl wurde zwischen 1360 und
1380 errichtet und diente den Domherren als Refektorium, war dann wih-
rend des Basler Konzils (1431-1448) fiir Sitzungen benutzt worden und
beherbergte unter Bischof Johann von Venningen (1458-1478) die kostbare
Bibliothek des Domkapitels. Diese letztere Bestimmung war Anlaf3 zur Aus-
schmiickung des Saales mit Wandbildern, die in ihrer Thematik Bezug auf
die Aufstellung und Gruppierung der Biicher nahmen. Der Bibliotheks-
gestelle wegen liegen die Gemilde zwischen den Fenstern auf beiden Lings-
winden entsprechend hoch. Harmonisch fiigen sich die beiden (urspriinglich
waren es wohl vier) hochrechteckigen Formate an der Stidwand den gege-
benen Raumverhiltnissen ein, ebenso die vier groBen Medaillons an der
Nordwand. Die rein dekorativen Grisaillemalereien, welche seit 1596 die
Mauern zieren, vermogen unsete Aufmerksamkeit von den figiitlichen, lei-
der stark verblaBten Rund- und Rechteckbildern nicht abzulenken. Bei
niherer Betrachtung erkennen wir auf der nérdlichen Wand von links nach
rechts im Rundbild einen Kaiser, einen Kardinal, einen Papst und einen
Ménch. Den beiden letzteren auf der Siidwand gegeniiber, dutch Auf-
schriften bezeichnet, Aristoteles und Galienus, als allegorische Darstellun-
gen der antiken Philosophie und Medizin. Im gleichen Sinn sind die Gestal-
ten in den Tondi zu erkliren: Es sind die Personifikationen der weltlichen
und geistlichen Macht, je begleitet von einer juristischen und theologischen
Personlichkeit. Daraus lassen sich nach der klassischen Bibliotheksikono-
graphie die vier Fakultiten Philosophie, Naturwissenschaft, Theologie und
Jurisprudenz fiir den gesamten Raum ableiten. Die Bibliotheksordnung
richtete sich nach diesen Bildern, wofiir die Bemalung der Biichersammlung
im ehemaligen Augustinerchorherrenstift von Boddeken in Westfalen ein
weiteres Beispiel ist. Was die Basler Gemilde besonders interessant macht,
ist, daB die Wahl der Dargestellten unter dem EinfluB der unmittelbaren
geschichtlichen Vergangenheit steht, denn die Malereien sind ungefihr zwei
Jahrzehnte nach dem Konzil, zirka um 1460, entstanden. Das Portrit des
Konigs Sigismund, der wihrend des Konzils in Basel war, hat viel Ahnlich-

17



keit mit dem Antlitz des Kaisers. Konig David auf dem Heilspiegel-Altar
witd von Julius Baum als Bildnis von Sigismund gedeutet, und der Kar-
dinal wird durch eine Uberschrift namentlich genau bezeichnet: es handelt
sich um Nicolaus de Tudeschi Archiepiscopus Panormitanus (Palermo) et
S.R.E. Cardinalis, den groBten Gelehrten des kanonischen Rechts der dama-
ligen Epoche, der ebenfalls als Konzilsteilnehmer in Basel war. Wohl wohnt
diesen Wandbildern auch der Geist des Humanismus inne, aber die religitse
Grundstimmung aus den Tagen der Universititsgriindung wird gleicher-
malen spiirbar.

Barfifferkirche

(jetzt Historisches Museum)

Bei diesem Gotteshaus aus dem 14. Jahrhundert im Stil der Bettelordens-
architektur mit dem flachgedeckten, dreischiffigen Langhaus und dem hohen,
gewolbten Chor kénnen wir uns nicht damit begniigen, nur die heute noch
vorhandenen Wandgemilde zu erwihnen. Eine getuschte Zeichnung von
Constantin Guise, datiert 1843, gibt uns iiber die frithere malerische Aus-
schmiickung des sakralen Raumes Auskunft. Zeitlich unmittelbar darauf
war der Umbau des Schiffes in ein Lagerhaus erfolgt. Auf der Innenansicht
gegen den Chor sind Gemilde an der Lettnerwand und in den Zwickeln
der spitzbogigen Front zu erkennen, ein weiteres Bild mit groBen Figuren
zwischen zwei Fenstern der Stidwand iiber einem Nischengrab. Durch die
Entfernung des Lettners und die Erweiterung des siidlichen Seitenschiffes,
wo Zwischengeschosse eingesetzt wurden, gingen diese Bilder verloren.
Aus einem Bericht von Adolf Sarasin erfahren wir Niheres iiber ein Jiing-
stes Gericht, eine Kreuzigung und ein Bild mit Christus in der Vorhélle.
AuBerdem sind von den beiden ersten Werken Nachbildungen erhalten.
In einem Nischengrab des Biirgermeisters Hartmann Roth (gest. 1416) ist
Christus am Kreuz zu sehen, begleitet von Maria und Johannes, umrahmt
von einem profilierten Spitzbogen mit Krabben. Die Rekonstruktion von
Christoph Riggenbach wird noch dutrch ein Aquarell von J. J.Neustiick
erginzt. Unterhalb der Kreuzenden sind zwei kleinere Bilder zu erkennen,
die zu einer Reihe der sieben Sakramente gehéren, was aus dem Abendmahl
und der Taufe als Darstellungsmotiv geschlossen werden kann (um 1370).
Ebenso bedeutsam diirfte das durch Neustiicks Aquarell belegte Jiingste
Gericht gewesen sein. Laut Urkunden in den Rechnungsbiichern stammt
dieses von Peter Malenstein aus dem Jahre 1456. Eine Jungfrau Maria, un-

18



A
"’“-ﬂ.’.mlf '

Zwergarkadenfries mit perspektivischen Nischen entlang der flachen Holzdecke in der
BarfiiBerkirche (nach E.A. Stiickelberg). Ahnliche in den Kirchen St.Leonhard und
St.Klara, in Augst und Blansingen.

fern der Haupttiire, muf3 ihres groen Formates wegen aufgefallen sein. Ein
derartiges Riesenbild entsprach den Vorstellungen franziskanischer Mystik.
Im Chor sah Rudolf Rahn zwischen den Fenstern thronende Kolossalfiguren
der zwolf Apostel mit Christus und iiber den Fenstern Reste eines Nischen-
frieses, der unterhalb der Decke durchgezogen war, wie ihn iibrigens auch
E. A. Stiickelberg im Schiff feststellte und zeichnerisch aufnahm.

Der Gesamteindruck’ muf3 fiir eine schlichte Bettelordenskirche aufler-
ordentlich bunt gewesen sein, denn aufler der schmiickenden Holzdecke
waren wichtige Architekturteile, wie Konsolen, farbig gefal3t.

Die Wandbilder, die an der innern Westmauer das groBe Spitzbogen-
fenster begleiten, sind heute im restaurierten Zustand wieder sichtbar. Im
Kunstdenkmilerband von 1941 werden sie anhand der Aufzeichnungen von
E. A. Stiickelberg geschildert, der sie 1892 wihtend der Umgestaltung der
Barfiiferkirche in 'das Historische ‘Museum voriibergehend gesehen und
zeichnerisch festgehalten hat. Bis vor einem Jahrzehnt waren sie hinter
groBen Spannrahmen mit gestrichenem Segeltuch verdeckt. Der Vergleich
zwischen den Aquarellkopien von E. A. Stiickelberg und den nach der
Restaurierung von 1960 erstellten Photos zeigt, da3 trotz der reifen denk-
malpflegerischen Atbeit nicht viel mehr hervorgeholt werden konnte, als
vot dem Dornroschenschlaf der Bilder vorhanden war. Manche Farbpartien
sind unter der Verschalung erstickt. Das' Monumentalgemailde setzt sich aus
sechs Bildfeldern zu beiden Seiten des Fensters zusammen. Rechts vom
Beschauer in Gesimshohe ein stiirzender Reiter: die Bekehrung Pauli. Von
unten nach oben zu zweit, die stechenden Heiligen Stephanus und Laurentius,
Jakobus maior und ein unbekannter Heiliger, Petrus und vermutlich
Paulus, im leeren Feld Johannes (?) und zuoberst die Verkiindigung.
Auf der Gegenseite ebenfalls der Reihe nach von unten nach oben: der
hl: Martin zu Pferd (Pendant zu Paulus), Dorothea und Barbara, Margaretha
und eine weitere Heilige (etloschen), Michael (?) und zunoberst die Krénung
Marii. Nach den Darlegungen von Riggenbach, basierend auf Stiickelberg,

9



wiren unter der Kronung Marid die Geburt des Herrn und unter der Ver-
kiindigung die Darreichung im Tempel anzunehmen, unter dieser die Heim-
suchung. Diese Themenfolge entspricht jedoch keiner sinnfilligen Ordnung;
die inhaltlichen Liicken werden kaum je auszufiillen sein. Deshalb mul3 bei
einer Beurteilung von dem ausgegangen werden, was noch zu sehen ist, und
dies 148t den SchluB zu, daB es sich um groBartige Schopfungen handelte.
Auffallend ist, daB auf der rechten Seite minnliche Heilige vorkommen, auf
der linken vorzugsweise weibliche. Sie stehen als Paare in den gemalten und
wechselnden Arkadennischen und zeichnen sich durch eine sichere Strich-
fithrung in ihren UmriBlinien aus. Da das Fenster nicht in der Mitte der
Mauer steht, sind die siidlichen Nischen schmiler, und dementsprechend
dringen sich die Figuren in ihren Raumkulissen, wihrend sie sich auf der
andern Seite des Fensters freier bewegen. Die architektonische Illusions-
malerei gleicht einer Biithne mit offenen Durchblicken. Auch die beiden
Reiter in der untern AbschluBzone sind in solche Gehiduse eingefiigt, und
bei der Verkiindigung oben spielt die gotische Architektur in Form der
schmalen Lanzettfenster eine entscheidende Rolle. Der Variationsreichtum
der Nischen nimmt auf die stehenden Heiligen Riicksicht. Aus diesem stren-
gen Aufbau der gemalten Rahmen konnte der SchluB gezogen werden, daB3
die Wandgemilde in Verbindung mit der Glasmalerei der Fenster standen,
deren Aufteilung mit den sechs Bildfeldern der Mauer iibereinstimmt. Wie
ein groBer Fliigelaltar muf} das mit figuralen Glasgemilden geschmiickte
Fenster zusammen mit den Wandbildern den drei Ostfenstern auf der Gegen-
seite der Kirche geantwortet haben. Daf3 die hohen MaBBwerkfenster der
BarfiiBerkirche einstmals wie jene in Konigsfelden bunte Glasbilder ent-
hielten, datf mit Sicherheit angenommen werden. Daher fillt es auch nicht
schwer, zu erraten, woher die geschilderten Tabernakelnischen kommen:
sie sind eine Ubernahme der Fassadenarchitektur aus der gotischen Glas-
malerei. Auch die beobachteten kriftigen Umrillinien der Figuren erinnern
an Bleifassungen der Glasscheiben.

Riggenbach hat die Wandgemilde mit 1370 bestimmt zu frith datiert,
richtiger scheint die zeitliche Einstufung von Reinhardt, der das erste Jahr-
zehnt des 15. Jahrhunderts nennt. Dabei wird man sich auch auf die Wappen-
stiftungen an der dortigen Mauer um 1400 berufen kénnen. Der Vergleich
mit den Deckenbildern in der Miinsterkrypta diirfte kaum haltbar sein.
Es ist ausgeschlossen, daB3 beide Werke vom gleichen Meister geschaffen
worden sind, wie Riggenbach annahm, indem er Jugend- und Alterswerk
vermutete. Der Qualititsunterschied ist derart groB, dal wir fiir die Bar-
filerkirche einen viel reiferen und spiteren Kinstler als Schopfer bezeich-
nen mochten.

20



Leonhardskirche

Das Gotteshaus, das uns in erster Linie der malerischen Ausstattung
wegen interessiert, erlebte drei entscheidende Bauperioden, welche sich
auch in der Wandmalerei widerspiegeln. Falls die Beobachtung von Riggen-
bach sich noch bestitigen lit, dann wiirden die wenigen Farbspuren in
der romanischen Hallenkrypta auf einen Schmuck aus der Griindungszeit
Ende des 11. Jahrhunderts hinweisen. Ein weiteres Fundstiick, das bei einer
kiirzlich vorgenommenen Grabung zum Vorschein kam, ist von so geringem
Ausmal, dafl daraus keine entscheidenden Schliisse gezogen werden kénnen.
Immerhin zeigt das handgrofle Detail einer bemalten Mauer ein kleines
rotes Teufelchen (Jingstes Gericht?), welches aus jener Epoche stammen
diirfte, da man den polygonalen Chor erstellte (3. Viertel des 14. Jhs.).

Mehr erfahren wir, wenn wir die Marienkapelle betrachten, die siidlich
des Chores liegt. Der erste Eindruck diirfte fiir den Besucher ein zwie-
spiltiger sein, denn an Einzelheiten 1iBt sich nicht sehr viel erkennen. Aber
die deutlich voneinander getrennten und verschieden breiten horizontalen
Streifen ergeben eine derart schone Aufteilung der Westwand, daB3 es sich
lohnt, ein Schema dieser Wandgliederung zu zeichnen (sieche Abbildung).
Der harmonische Rhythmus der Zonen, die, der inhaltlichen Bedeutung
entsprechend, in ihren Maflen abgestuft sind, wird durch den Passionszyklus
und den Medaillonfries (Biisten von Heiligen oder Aposteln) betont. Simt-
liche Winde waren urspriinglich in der gleichen Weise bemalt und unter-
teilt. An der Ostmauer war, da es sich um eine der Maria geweihte Kapelle
handelte, die Marienlegende dargestellt, von der nichts mehr erhalten ge-
blieben ist. Wie der Ubergang von der Geschichte der Mutter Gottes und
dem Stationenweg Jesu an der Ostwand erfolgte, wo das einzige Fenster
Licht in den Raum l4Bt, ist schwer zu sagen. Jedenfalls waren die durch-
gehenden Lingswinde fiir den Kiinstler eine ideale Malfliche. Nur die
Tiren schufen einen Unterbruch. Wir glauben kaum, daf} wir diese Bilder
iiberschitzen, wenn wir sie fiir das 14. Jahrhundert als besonders qualitit-
voll und typisch erachten, selbst wenn auch altertiimliche Motive wie das
Faltmuster oben (Zillis) oder Medaillons auf Augenhéhe (Reichenau, Ober-
zell) beibehalten wurden.

Der Chor wird auf der gegeniiberliegenden Seite, auf gleicher Hohe wie
die Marienkapelle, von der Theobaldskapelle flankiert. Durch eine Stiftung
hat der in pipstlichen Diensten stehende Chorherr Hiiglin von Schonegg
diese Kapelle als seine Grabstitte bestimmt. In der feietlichen Ubetfiihrung
der Reliquien des hl. Theobald in die Leonhardskirche 1369 sah man einen

21



AnlaB fiir die maletische Ausstattung an der Siidwand. Hiiglin verehrte den
heiligen Einsiedler (gest. 1066) und hatte von Vicenza aus eine Reise nach
Gubbio unternommen, um das Heiltum zu erwerben. In einem durch
Sdulen ausgezeichneten kirchlichen Raum kniet das Volk, andichtig in die
Betrachtung des Heiligenbildnisses versunken. Trotz des schadhaften Zu-
standes konnen wir die feingliedrige Architektur mit der Madonna im
Giebel und einige Charakterképfe der Betenden studieren.

Was im Chor bisher an Malereien bekannt war, geht auf eine Entdeckung
von E.A.Stiickelberg 'zuriick: Uber dem wvon Lebzelter eingezogenen
holzernen Rippengewdlbe konnte er eine gemalte Scheinarchitektur fest-
stellen, die verborgen zwischen den Spitzbogen und der Decke lag. Aufler
einem Arkadenfries, dhnlich demjenigen in der Barfiisserkirche, sicht'man
an der Turmseite auf einer Breite von ca. 5 Metern eine Balkendecke, An-
sitze eines Baldachins und eines Engelfliigels. Inzwischen hat sich die Ver-
mutung bestitigt, daBl dieses Gemiilde einst die ganze Nordwand ausfiillte:
Bei der in diesem Jahr vollendeten Restaurierung fand man hinter einem
Epitaph den letzten Rest dieser Malerei. Zwei Frauen und zwei Minner
knieen hinter einer steinernen Empore, iiber die ein Damaststoff fallt. Mit
diesem Teilstiick wird der Sinn des Wandgemildes iiber dem Dachboden
irgendwie fabar, denn es handelt sich um das Werk des gleichen Kiinstlers.
Ohne daf3 wir hier auf Details eingehen konnen; vermuten wir aus ver-
schiedenen Griinden die Darstellung eines MeBopfers (Gregormesse ), das
sich in einer Kirche vollzieht und fiir welches das iiberdimensionierte Hoch-
format giinstige kompositionelle Voraussetzungen schuf. In ‘Analogie zum
Siidfenster in der Jakobskirche von Rothenburg ob der Tauber hitten wir
uns in der unteren Zone den Priester mit der erthobenen Hostie (Elevation)
vorzustellen, in der Mitte die Glaubigen und unter dem Baldachin zuoberst
Gottvater oder Abraham mit den Seelen im Schof. Fiir eine solche ikono-
graphische Erklirung als Hypothese sprechen auch die beiden gemalten
Statuenreste von Johannes dem Tdufer und Elias, sofern die altertiimliche
Schreibweise auf der Konsole richtig gedeutet werden kann. Der Prophet
Elias fihrt im feurigen Wagen zum Himmel, und Johannes der Tiufer gilt
als Vorldufer des Messias, deshalb 148t sich die Verbindung zwischen diesen
beiden ‘gemalten Wandplastiken mit dem Geschehen iiber dem Altar in
Zusammenhang bringen (Matth. 16, 14). AuBerdem ist in Betracht zu ziehen,
dal das' MeBopfer unmittelbar neben dem Sakramentshiduschen dargestellt
ist, welches rechts anschlieBend ebenfalls mit einem Gemilde versehen ist,
das die Mannalese zeigt. Beide Sinnbilder der Eucharistie sind auch in
Rothenburg miteinander verbunden. Uber dem Sakramentshiuschen stehen
zwei farbig kraftvolle Figuren, Petrus und Paulus. Eine Geburtsszene rechts

22



PRANININIRINININANININANINANINININGNANONEN SN INANANINANINININANANANANGNIN FNI NP AN N2

1 1] i v v VI 2

mlwisisinisisisisininlesinissinls ﬁnnr!‘n“vhﬁnr—l Alalnlsl Aninlsinlnlslsinsizin] B

QOO0 &

Leonhardskirche, Marienkapelle. Schema einer Wandbildkomposition mit verschiedenen
ornamentalen Zonen. (2. Viertel 14. Jahrhundert.)

Bildstreifen: 1 Faltbandfries, 2 Passionsbilder unter Kleeblattbgen, 3 Nischenfries mit
Stifterwappen, 4 Apostel- oder Heiligenbiisten in Medaillons, § Drapetien.

Passionszyklus: 1 Kreuztragung, 11 Kreuzannagelung, 11T Christus am Kreuz, IV Kreuz-
abnahme, V Grablegung, VI Auferstehung.

vom Chorhaupt, stark verblaBt, diirfte mit den vorigen Malereien weder
qualitativ noch thematisch etwas zu tun haben.

Dieses ' bedeutende Gemilde kann nur von einem reifen Meister ge-
schaffen worden sein. Wenn es nicht von Konrad Witz selbst ist, kime dann
vielleicht nicht auch Niklaus Rusch (Lawelin) in Frage, der zu den Werk-
stattgenossen von Witz gehorte und mit einer Tante des Meisters vermihlt
war ? Lawelin starb vermutlich 1446. Man denkt unwillkiirlich an die letzte
monumentale Schépfung von Martin Schongauer, das Weltgericht im
Breisacher Miinster, als Vergleichsbeispiel fiir den groBen SchluBakkord
im (BEuvre dieses bedeutenden Kiinstlers.

Halten wir noch Umschau im Schiff, das Ende des 15. und Anfang des
16. Jahrhunderts in eine Hallenkirche fiir Laien umgewandelt wurde, so
werden wir auf Grund der sorgfiltigen Freilegung durch weitere Wand-
malereien iiberrascht. Nochmals erscheint an der Chorwand der Zwerg-
arkadenfries als AbschluBbordiire des ehemaligen weniger hohen Schiffes.
Niher liegen die Deckengemilde im nérdlichen: Lettnerjoch, wo, durch die
Kreuzrippen unterteilt, die vier Evangelistensymbole in wuchtigen Formen

23



erscheinen; ein beliebtes Programm fiir ein gleichmiBig unterteiltes Ge-
wolbe. Eine letzte vorreformatorische Malerei (um 1520) unmittelbar neben
dem Haupteingang zeigt den Schmerzensmann, begleitet vom Apostel
Jakobus mit Pilgerstab und -tasche und Maria Magdalena mit dem Salb-
gefiB. Bereits setzten sich weltliche Ziige in Tracht und Gebirden durch,
wihrend der geistige Inhalt noch den religiésen Vorstellungen verpflichtet
bleibt. Die wirkungsvolle Polychromie der Gewolbe an den Kreuzungen
und um die SchluBsteine vervollstindigt den farbigen Eindruck des mich-
tigen Sakralraumes.

Die Kartause in Klein-Basel

Die Klostergriindung St.-Margarethen-Tal im minderen Basel verdankt
ihre Entstehung einer Stiftung der angesehenen Familie Zibol und geht auf
eine Grundsteinlegung von 1401 zuriick. Nach einem Gesamtplan, den
Bruder Johannes von Ungarn entwarf, ist unter seiner Leitung die Kirche
in den Jahren 1408-16 errichtet worden. Wihrend des Konzils kamen dem
Kloster reiche Vergabungen zustatten. Die weitrdumige Anlage erfuhr Ende
des 15. Jahrhunderts ihren endgiiltigen Ausbau, nachdem 1487 Hieronymus
Tscheckenbiirlin ins Kloster eingetreten war.

Der Besucher der Kartause war noch bis ins 18. Jahrhundert hinein am
Eingangstor von den dort iiber den Bogen aufgemalten Heiligen empfangen
worden, wie aus einem Aquarell von Emanuel Biichel hervorgeht. Beim
Pfortnerhaus war tiber dem Scheitel des Eingangsportals eine Nische ange-
bracht, neben der sich zu beiden Seiten je 3 Figuren vom blauen Grund
abhoben, links dicht neben der Nische die vom Strahlenkranz umgebene
und auf der Mondsichel stehende Madonna, hinter ihr eine unbekannte
Heilige mit Buch und zuletzt ein Heiliger des Kartiduserordens, vermutlich
Hugo von Lincoln. Auf der rechten Seite, der Nische am nichsten, stand
Johannes der Tdufer mit dem Lamm, dann folgten Hieronymus mit dem
Lowen und nochmals ein Kartiuser, Hugo von Grenoble mit dem Schwan.
In den beiden tibriggebliebenen Zwickeln zu Fiilen der Heiligen erscheinen
in kleinerem Mafstab zwei Kartiusermonche in ihren weilen Kutten. Die
Jahreszahl 1501 innerhalb des Tores 1i3t sich wahrscheinlich mit diesem
Wandschmuck in Verbindung bringen. Die streng hierarchische Ordnung
der Heiligen ist dadurch gewahrt, da@ Maria und Johannes in der Mitte
neben der Nische Platz finden, in welcher nach Riggenbach ein Licht auf-
gestellt war. Auch lieBe sich dort ein geschnitztes Kruzifix denken.

Trotz der hohen Verehrung, welche der hl. Bruno als Ordensstifter im
Mittelalter genoB, erfolgte die Heiligsprechung erst 1623. Deshalb war es

24



auch nicht statthaft, ihm zu Ehren Altire aufzustellen. Um so ausfiihrlicher
konnten die Kartiuser den Heiligen dadurch ehren, dafl sie ihm einen
groBen Wandzyklus widmeten, fiir den derjenige im Kloster von Vauvert
bei Paris (1350) das Modell lieferte. Dem allmihlichen Verblassen dieser
Malereien aus dem 15. Jahrhundert im kleinen Kreuzgang der Kartause
wollte man entgegenwirken, indem man diese erstmals 1711 mit Olfarbe
iibermalte und 1822 nochmals erneuerte. Dadurch hat man die Grund-
schicht noch mehr verdorben, so daB3 man 1859 vorzog, die Gemilde mit
Kalk zu iiberstreichen. AuBer Biichel, von dem Zeichnungen bestehen, haben
Neustiick und Guise die Wandbilder kopiert. So sind wir wenigstens iiber
die Bilderfolge in Bezug auf die Darstellungsinhalte orientiert; denn als man
sie 1931 von der Tiinche befreite, bot sich ein wenig erfreulicher Anblick.
Der Zerfall war so weit fortgeschritten, da3 verschiedene Bilder ganz ver-
schwunden waren und bei andern die Farbschicht abblitterte. Die Restau-
rierung durch den Maler Paul Burckhardt konnte der bestehenden Schwie-
rigkeit nicht Herr werden, ohne iiber die Konservierung hinaus den Zyklus
so zu erginzen, daf die Gemilde wenigstens lesbar blieben. Nur ein kleines
Bruchstiick vermittelte uns einen Eindruck des urspriinglichen und nicht
iibermalten Duktus der Spitgotik. Die aufgefundenen Wappen sprechen
dafiir, daBB der Gemildezyklus wihrend des Konzils entstanden ist. Zudem
erfahren wir aus den Urkunden, daB der kleine Kreuzgang 1441 geweiht
wotden ist, als die Wandbilder vollendet waren. In bezug auf die Autor-
schaft vermutet Riggenbach den Maler Hans Stocker, im Gegensatz zu
Daniel Burckhardt, der die Gemilde Niklaus Rusch, genannt Lawlin, zu-
schreiben moéchte, was weniger wahrscheinlich ist. Das inhaltliche Programm
vermittelt uns in zeichnerischen Umrissen Emanuel Biichel, und zudem
kennen wir eine freie Gestaltung des Bilderzyklus durch eine Holzschnitt-
folge von Urs Graf (1510). Die Griindungsgeschichte der Grande Chartreuse
spielt sich auf abwechselnd quadratischen und breitrechteckigen Feldern ab
und zieht sich hinter gemalten Arkadenarchitekturen durch. Den vielfigurigen
Bildern wohnt jedenfalls nicht die gleiche Spannung inne, wie wir sie zum Bei-
spiel bei Passionsdarstellungen antreffen. Thr Wert liegt eher im kulturge-
schichtlichen Gehalt, in der detaillierten Schilderung des Monchdaseins und
der beruhigenden Beherrschung und flichigen Ausbreitung der Landschaft.

Erstmals durch Emanuel La Roche wurde 1878 unter dem Lettner in der
Kirche ein Wandbild mit der Kreuzigung entdeckt, welches im Zuge der
Gesamtrestaurierung des Waisenhauses 1931 eine letzte Konservierung er-
fuhr. Auf beiden Seiten der Tiire, die durch den Lettner in den Chor fiihrt,
befanden sich reich bemalte Nischen mit Kreuzigungsbildern. Es ergibt sich
daraus eine Parallelitit des Bildmotivs, das kaum eine merkliche Abwei-

25



chung aufweist. Vor dem dunklen Grund heben sich die drei Gestalten
Christus am Kreuz, Maria und Johannes heute trotz des ruinésen Zustandes
ab und hinterlassen dennoch eine Ahnung von der einstigen Pracht und
Wirkung der Gemilde. Fraglich bleibt, ob auch hier die Zuschreibung an
Niklaus' Rusch, genannt Lawlin, sich halten liBt, selbst wenn die zeitliche
Einordnung stimmen diirfte.

Das Klingental

Die urspriinglich weitldufige Klosteranlage im Kleinbasel, als Frauen-
kloster 1274 gegriindet, ist noch in der Klosterkirche und im kleinen Klin-
gental als Architektur vertreten. ‘An erhaltenen Wandbildern blieb wenig
iibrig: die Geburt Christi aus dem Ende des 15. Jahrhunderts tiber dem
Eingang zum vermutlichen Kapitelsaal im ersten Stock des Kasernentraktes
und ein lebensgrofies Bild des hl. Christophorus beim fritheren Durchgang
zur Kirche. Wenn wir jedoch etfahren, was alles am zerstorten Kreuzgang
sich befunden hatte, miissen wir das Verlorene bedauern. Wir beschrinken
uns darauf; in Stichworten jene u. a. Ambrosius: Holbein zugeschriebenen
Bilder nach Inhalten zu bezeichnen: Christus und Maria als Fiirbitter vor
Gott, ein' Schmerzensmann, der hl. Rochus, das Pflugscharwunder (1517),
das Grab der hl. Euphrosine, ein Olberg und Einzelgestalten von Heiligen.
Inerster Linie wird der Totentanz im ehemaligen Kreuzgang Beachtung ver-
dienen, soweit dies untenim Zusammenhang mit dem Predigertotentanz not-
wendig erscheint. Nachdem die Auseinandersetzung tiber den zeitlichen
und kiinstlerischen Vorrang zugunsten des letzteren entschieden worden ist,
kann uns der Todesreigen im Klingental einzig Auskunft iiber den Grad
der Wiederholung geben. Diese zweite Fassung des Basler Totentanzes ist
durch Emanuel Biichel wiederum kopiert worden und konnte deshalb vor
der Zerstérung fiir die Kunstgeschichte als Vergleichsbeispiel herangezogen
werden. (Vgl. Abschnitt iiber Totentanz und Todesbilder.)

Martinskirche

Die wohl ilteste Kirche Basels auf dem Terrassensporn des hochgelege-
nen Martinkirchplatzes mufl durch das Erdbeben ebenfalls gelitten haben.
Der anschlieBend erweiterte Chor wurde 1398 geweiht und mit einem
Sterngewolbe versehen. Daf die urspriinglich frinkische Anlage im Wechsel
der Kunstepochen karolingische und nachkarolingische Wandbilder ent-
hielt, darf mit Sicherheit angenommen werden. Was aus gotischer Zeit
an farbiger Ausstattung der Winde auf uns gekommen ist, bleibt spitlich

26



genug. AuBer der Zerstérung im Bildersturm werden die nach der Reforma-
tion durch die Basler Geschlechter angebrachten Epitaphien den Wandge-
milden zugesetzt haben. Deshalb verringerte sich der Bestand weiterhin
erheblich.

Im Schutze einer Grabnische ist an der Nordwand ein Marientod in sehr
fragmentarischem Zustand erhalten geblieben (Freilegung 1928). Man wird
zur Erginzung eine farbige Kopie von J. J.Neustiick aus dem Jahre 1851
beiziehen miissen; um einen Gesamteindruck von der urspriinglichen Bild-
kraft dieses Gemildes zu gewinnen, wobei man die malerische Ubersetzung
durch den Kopisten mit zu beriicksichtigen hat. Vor blauem, mit Silber-
sternen iibersitem Hintergrund gruppieren sich die elf Apostel zu zweit
und zu dritt um das Totenlager, jeder durch Gebirde, Stellung und Farb-
kleid in seiner Trauer differenziert. Mehr als tiber die Einzelheiten erfahren
wir von der Komposition, die sich wunderbar in den geschwungenen
Nischenbogen einfiigt. In groBziigigen Riischenwolken ' sitzend, nimmt
Christus die gekronte Himmelskoénigin in sein Reich auf. Aus der gleichen
Zeit, um 1370, stammen die stark tibermalten Wandbilder tiber der’'Grab-
nische des Petermann von Laufen: ein Olberg und in gréBerem Format die
Himmelfahrt Christi. Der byzantinischen Tradition gemiB, mit dem Felsen
in der Mitte, den knieenden Aposteln seitlich und den'in einer halben Man-
dorla verschwindenden Fiilen Christi wird der alte Bildtypus tibernommen.
Inhaltlich bemerkenswert ist ein untergegangenes Gnadenbild, das ebenfalls
in einer Nische vorhanden war und die Fuirbitte Christi und Marié darstellte
(zweite Hilfte 15. Jh.). Am eindriicklichsten und auffallendsten prisentiert
sich fiir den Kirchenbesucher das am Triumphbogen aufgemalte Bild mit
dem Schnitter Tod und den Heiligen Martin und Laurentius. Die Datierung
um 1440 LBt sich nicht nur aus dem Stil, trotz der stérenden Ubermalung,
ableiten, sondern stiitzt sich auch auf ein historisches Ereignis, das Anlaf3 zu
dieser Schopfung wurde, Es war das Erlebnis der Pest im Jahre 1439. Zum
Gedenken an dieses Schicksalsjahr wihrend des Konzils erscheint hier tiber
dem Scheitel des Chorbogens der mihende Tod, umgeben von einem be-
wegten Schriftband und den zahllosen Opfern zu seinen Fiilen, die wahllos
seiner Sense ausgeliefert sind. Ein durch Hicke und Fehlstellen stark beein-
trachtigtes Gemilde an der Nordwand des Chores neben dem Bogen ist
seines formalen und biblischen Gehaltes wegen bemerkenswert. Wohl als
SchluBbild eines Christus-und Marienzyklus, der auf der gegeniiberliegenden
Seite angefangen hat und dem Altathaus entlang rundherum gefiihrt war,
stellt es eine ikonographisch seltene Szene dar. Nach Johannes 19, 25-27
nimmt der Lieblingsjiinger Maria nach dem Tode ihres Sohnes Jesu in sein
Haus auf. Von einem neugierigen Judenknaben bestaunt, fihrt Johannes

27



die Mutter Gottes stiitzend nach links, wo sie im Sinne des mittelalter-
lichen Synchronismus bereits hinter den Fensterstdben im Hause ihres Gast-
gebers sichtbar wird.

Peterskirche

In ihrer Anlage spitromanisch (seit 1233 Pfarrkirche mit Chorherrenstift),
" im Ausbau spitgotisch, ist dieses Gotteshaus das mit Wandmalereien
am reichsten dotierte von allen Kirchen der Stadt. Vielleicht ist gerade bei
ihr als einem wahren Schatzhaus der Malerei wegen der Vielfalt der Gemilde
und die Verteilung auf verschiedene Ridume, eine Zusammenfassung nach
straffen Gesichtspunkten um so zwingender. Deshalb halten wir uns an eine
kurze Charakterisierung nach Epochen und Themen bei der notwendigen
Konzentration auf das Wesentliche. Wer sich fiir Einzelheiten interessiert,
wird mit Vorteil den 1966 erschienenen Kunstdenkmilerband V von Basel-
Stadt von Frangois Maurer zur Hand nehmen. Das gilt iibrigens fiir alle kirch-
liche Malerei, indem wir auf das spezielle Verzeichnis am Schluf} verweisen.
An der westlichen AuBlenwand war ehemals ein Hauptbild mit dem
Schmerzensmann und Maria mit zugehorigen Wappen der Stifter und den
Stifterheiligen Gerhardus und Margaretha zu sehen, zudem ein Olberg und
ein Marientod, alle aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts. Die Bilder nahmen
inhaltlich bezug auf den frither umliegenden Friedhof. Im Innern wird jeder
Besucher seine Schritte zum stidlichen Seitenschiff lenken, wo in einer Grab-
nische das Meisterwerk der baslerischen Wandmalerei freigelegt wurde.
Auf durchgehend mit einem Netz von gleichmifigen Bliiten versehenem
rotem Grund ist in der obern Hiilfte (die rechte Seite leider zerstort) die MiB3-
handlung Christi vor der Kreuzannagelung dargestellt: die Brutalitit des
Schergen, der Christus an den Haaren zu Boden zieht, dahinter Maria und
Johannes sind in der Komposition dem Schwung des Spitzbogens ange-
glichen. Unten im Breitbild schwebt der Leichnam Christi iiber dem offenen
Sarkophag, von den trauernden vier Frauen, Johannes, Nikodemus und
Joseph von Arimathia umgeben. In der Abstufung der Schmerzensgebirden
klingen Komposition und Bewegung in eins zusammen wie Ton und Wort
bei einer Choralmesse. Das kleinfigurige Stifterehepaar kniet an der Front
des Steingrabes. Das am Nischenbogen aufgetragene, sich wiederholende
Wappen der Efringer, geh6rt einer zweiten Schicht an, was nicht ausschlief3t,
daB dieser Familie die Stiftung zu verdanken ist. Auf dem Wege iiber
Avignon gelangte die Kunst aus Siena in unsere Gegend. Als Vergleichs-
objekt wird man in erster Linie die Grablegung Christi von Simone Martini
(um 1284-1344 in Avignon), heute im Museum in Berlin, heranziehen. Dem-

28



entsprechend ist eine Datierung zwischen 13 50-6o wahrscheinlich. Einer letz-
ten Ausstattungsphase der Leutkirche gehortdie hl. Dorothea unter dem siid-
lichen Lettnerjoch an, welche Hans Dig zugeschrieben wird (um 1510).

Im Chor, einst an der Ostwand iiber dem spitgotischen Gewdlbe, jetzt im
Kunstmuseum, spannte sich tiber die ganze Breite des Raumes ein Verkiindi-
gungsbild mit grolen Figuren, die denjenigen von Konrad Witz gleichen,
so daB das Datum um 1440/50 naheliegt.

Auf dem engen Raum der Marien- oder Eberlerkapelle haben wir im
ganzen grosso modo drei Schichten zu unterscheiden. 1. Die Passionsbilder
an der Stidwand, die oberhalb der Grabnische sich hinziehen und innerhalb
des architektonischen Rundbogens enden, beginnen links mit dem Geth-
semanebild, verbunden mit dem Olberg auf gleicher Hohe, und schlieBen
thematisch in der Kreuzannagelung, eingefiigt in die Rundbogennische.
Hier stand der ehemalige Kreuzaltar. Leider ist dieses letzte Hauptgemiilde
an der Mauer zweigeteilt, da das Mittelstiick fehlt. Deshalb sind die Phari-
sder und Herodes als linke Gruppe von jener der Frauen getrennt, beide
Hilften andeutungsweise durch das am Boden liegende Kreuz verbunden.
Auf diese Weise hat der Restaurator den Zusammenhang des Bildes veran-
schaulicht. 2. An der Ostwand, wo der Marienaltar ehemals aufgestellt war,
sind wohl Spuren der Verkiindigung, Heimsuchung und Geburt sichtbar,
einzig jedoch der abschlieBende Marientod prisentiert sich als ein einiger-
maflen geschlossenes Gemilde. Dariiber ein Doppelbild: Bernhardin von
Siena, das Monogramm Christi hochhaltend und die Gefangenen tréstend,
zuoberst der hl. Bonaventura vor einem Marienbild knieend (mit Wappen
des Louis Aleman), seitlich davon eine Tauf- und Wunderszene. Die Aus-
malung der Ostwand geschah zwischen 1450 und 1455. 3. Die letzte Aus-
malung, welche sich dem erweiterten baulichen Zustand mit den Rippen-
gewolben anpalite, wurde im Auftrag des Junkers Mathias Eberler durch-
gefiihrt. Auf die riumlichen Gegebenheiten der Spitzbogen hat man Riick-
sicht genommen, nicht aber auf die fritheren Wandbilder, die einfach iiber-
malt wurden. In groBziigiger und festlicher Art hat Martin Koch die Ost-
und Siidwand mit einem von Engeln gehaltenen Teppichvorhang aus-
gekleidet, vor dem sichim Ostbogen die Verkiindigung in den beiden Haupt-
gestalten der Maria und des Engels Gabriel vollzieht (um 1475).

Die Martinskapelle bedarf einer Uberholung. Die Befreiung von den
Grabplatten wird manches Wandbild zum Vorschein bringen. Vorliufig
lassen sich eine Passion in sechs Bildern und die Hauptszene der Alexius-
legende deuten.

Ein letzter Raum, die Kaplinesakristei oder Trefkammer, hat vor der
Reformation eine besonders auffillige Bemalung erhalten. Zuvor jedoch

oy



miissen wir jene Gemilde erwihnen, welche man iiber den Gewdlben ent-
deckte und entfernte, weil sie sonst iiberhaupt nicht zuginglich gewesen
wiren. An der West- und Nordwand hat man Darstellungen der Anbetung
der Konige abgenommen und im Kunstmuseum deponiert, wihrend der
Kreuzestod in der Hauptsache verloren ging. Der herrliche Kopf eines
Konigs muBl von einem grofen Konner geschaffen worden sein, der die
zeitgenossische hohe Malschule des weichen Stils um 1400 auf weiten Reisen
kennengelernt hatte. Anders wire es nicht moglich, daB in diesem Werk
sowohl Broederlam wie der Meister von Wittingau spiirbar werden. Kehren
wir in die gegenwirtige TreBkammer zuriick; so konstatieren wir, dal} der
fast quadratische Raum mit Werken im Stil des spitgotischen Ausklangs
ausgemalt ist. Die Anlehnungen an Kupferstichvorlagen (Schongauer), so
bei den vier Evangelistensymbolen an der Decke, oder an die Malerei und
Plastik der Altarkunst beim Chtistophorus, dem hl. Georg und bei den
vielen Einzelfiguren (Nikolaus, Anna selbdritt, Hymerius, Kaiser Heinrich,
Ulrich, Andreas und Mauritius) zeigen ein Epigonentum, wie es in der
Epoche um 1500 hiufig vorkommt. Paul Ganz hat zum Beispiel beim Jiing-
sten Gericht unter dem flachen Bogen an der Westwand an Michael Glaser
(1497-1518 in Basel titig) gedacht, einen Maler, der sich reichlich viel zu eigen
machte, was groBere Kiinstler vor ihm geschaflen haben.

Predigerkirche

Von einem Jiingsten Gericht an der Westwand weif3 eine Nachricht auf
Grund von Uberresten zu berichten. Auf der Suche nach Wandbildern in
der schmucklosen Bettelordenskirche aus dem 13. Jahrhundert stoBen wir
im nordlichen Seitenschiff nahe des ehemaligen Lettners auf eine Stelle, wo
einst der Altar des Dominikanerheiligen Vincentius Ferrerius stand. Die
Heiligsprechung 1445 war wohl der Grund, weshalb man an dieser Stelle
auBer einem Altar Wandbilder anbringen lieB. Es ist eine schlichte Formen-
sprache, in welcher uns Begebenheiten aus dem Leben des Heiligen erzihlt
werden. Der bekannte Prediger steht im ersten Bild auf einer hohen Kan-
zel. Daneben befinden sich zwei Breitbilder, von denen das obere die Brot-
und Weinvermehrung von Lacona veranschaulicht; eine staunende Menge
erlebt dieses, Wunder. Die Malerei, stark beschidigt, ist von einem zarten
Kolorit, einer weichen Modellierung, und die Figuren sind durch wenig
Bewegung gekennzeichnet. Die Menschentypen wirken eher fremdlindisch,
so dal man annehmen darf, daf} es sich um einen zugewanderten Kinstler
handelte (um 1458).

30



Der Totentanz, durch den Basel berithmt geworden ist, befand sich als
Mauerzug entlang der St.-Johann-Vorstadt gegeniiber der Nordseite des
Gotteshauses. Es war eine 60 Meter lange Galerie mit einem Pultdach, die
den Gottesacker abgrenzte. Als der Totentanz 1805 abgebrochen wurde,
konnten wenigstens 19 Bruchstiicke von Kunstfreunden gerettet werden.
Wohl war die Malerei unter dem Einfluf der Witterung nicht mehr gut
erhalten, doch bedeutet die Zerstérung dieses monumentalen Totenreigens
einen unersetzlichen Verlust. Wir sind deshalb auf die friither hergestellten
Kopien angewiesen, wenn wir den Zyklus einigermallen rekonstruieren
wollen. Eine solche Bilddokumentation verdanken wir Matthidus Merian
d.A., daer 1621 die Todesdarstellungen in einer Kupferstichfolge verewigte.
Er fand damals bereits eine iibermalte Fassung vor, die in der Hauptsache
auf Hans Hug Kluber zuriickgeht, der sich selbst am SchluB3 mit dem Tod
als Farbreiber dargestellt hat. Da wir motivgeschichtlich diesen Totentanz
mit demjenigen des Klosters Klingental im Rahmen der ikonographischen
Betrachtungen besprechen, begniigen wir uns hier mit einigen: kiinstleri-
schen Aspekten. Um den Tanz von Tod und Mensch besonders hervor-
zuheben, beschrinkt sich der Kiinstler ausschlieBlich auf das Figiirliche und
verzichtet -auf jegliche Architektur.- Vom Papst bis zum Bettler bewegen
sich 39 Paare in einem unaufhaltsamen Rhythmus gegen das Beinhaus zu.
Die Differenzierung der einzelnen Stinde, welche nach der mittelalterlichen
Ordnung eingeteilt sind, erfolgt nach psychologischen Gesichtspunkten,
indem der Tod seinen Partner nachahmt und ihn seiner weltlichen Wiirde
beraubt. Auf diese Weise hebt er die irdische Hierarchie auf. Die literarische
Seite des Totentanzes kommt in den begleitenden vierzeiligen Versen zum
Ausdruck, in denen das Zwiegesptich zwischen Tod und Mensch in volks-
tiimlichem Tone aufgezeichnet ist. Die Vermutung, dafl der Totentanz um
die ‘Mitte des 15. Jahrhunderts entstanden ist und mit Konrad Witz und
seiner Werkstatt in Verbindung gebracht werden kann, hat sich durch
Untersuchungen an den Fragmenten bestitigt. Die Schopfung des Toten-
tanzes, welche die Hinfilligkeit des Daseins versinnbildlicht, mufite an sich
selbst das Schicksal des Verginglichen erleben. Auf iiberzeugende Weise
wird hier die Wandmalerei das kiinstlerische Mittel, ein weitgespanntes
und religiés-monumentales Thema zu bewiltigen.

T heodorskirche

Das dreischiffige Langhaus mit den flachen Holzdecken ist mit Architek-
turmalerei auBerordentlich reich geschmiickt: Filigranartige Ranken und

3I



feingliedrige Blattmuster begrenzen die wichtigsten Umrisse der Baukon-
struktion. AuBer dem Fragment einer Kreuzigung an der Ostwand zwischen
Mittelschiff und nérdlichem Seitenschiff und einigen Gemilden an den Pfei-
lern (Bucharius, Antonius Eremita um 1460) wird das Auge von einem
riesigen Christophorus im siidlichen Seitenschiff angezogen. Durch eine
Restaurierung, welche mehr Erginzungen zur Folge hatte, als in diesem
Falle erlaubt waren, sind wir gezwungen die Aufnahme vor der Wieder-
herstellung vorzunehmen, wenn wir den Originalzustand studieren wollen.
Eingespannt in eine gotische MaBwerkarchitektur reichte der Christophorus
vom Boden bis zur Decke und maB urspriinglich 8,60 m. Nur die obere
Hilfte ist erhalten und zeigt den Heiligen in frontaler Stellung, nach dem
romanischen Typus das Kind auf dem Arm tragend. Dies im Gegensatz
zu den Gewohnbheiten des gotischen Riesen, wo der Knabe auf den Schultern
sitzt. Ein mit Pelz besetzter Mantel, ein reich bemustertes Gewand und ein
stilisierter Baum unterstiitzen die flichige Anlage des Riesen. Diese formale
Haltung erleichtert die Datierung in das zweite Viertel des 14. Jahrhunderts.
Durch Neustiicks Aquarelle erfahren wir von einer Geburt Christi und einer
Verkiindigung an der siidlichen Lettnerwand (14. Jahrhundert). Vermerkt
seien zum SchluB ein weiterer Christophorus und eine hl. Barbara im Erd-
geschoB des Siidturmes, ebenfalls aus dem 14. Jahrhundert.

St. Alban

In der Kirche des von Bischof Burchard von Fenis 1083 gegriindeten
Cluniazenserklosters diirfen wir keine Wandbilder mehr erwarten. AuBer
beim Bildersturm wiihrend der Reformation hat das Gotteshaus beim Erd-
beben und beim groBen Stadtbrand von 1417 besonders gelitten und ist
erst nach 1435 neu errichtet worden. Dagegen hat uns Wurstisen in seiner
Chronik berichtet, da im Refektoriumssaal des Klosters, der ebenfalls nach
dem Brand von 1417 wieder erstand, Wappen der Basler Bischéfe von 1072~
1513 an den Winden aufgemalt waren. Als erstes Wappenschild erschien
dasjenige des Klostergriinders und damaligen Bischofs, und die Reihe
schloB mit Christoph von Utenheim. Was die heraldische Zierde interessant
macht, ist, daBl die Wappen von Herolden getragen wurden, deren Livreen
in den Farben der jeweiligen Bischofe erschienen. DaB diese 35 Figuren dem
Saal einen farbenfrohen und festlichen Eindruck vetrlichen, wird uns bis ins
17. Jahrhundert hinein durch Augenzeugenberichte bestitigt, so unter an-
derem durch Brieffer 1546, der dem wappenkundigen Johannes Stumpf in
Ziirich dariiber geschrieben hat. Die Nachzeichnungen verraten vor allem

32



im Figiirlichen eine mehr oder weniger stereotype Wiederholung, wodurch
die Einheit der Wandgemildereihe gewahrt werden konnte und das Interesse
sich um so mehr auf die wechselnde Wappenzierde konzentrieren konnte.
Die heraldische Form der Wappen entspricht den Schilden aus der Mitte
oder dem Ende des 15. Jahrhunderts.

Weitere Kirchen und Kapellen

Die Elendkrenzkapelle

Einst stand vor dem Riehentor im Kleinbasel eine Wegkapelle mit einem
zu Ehren des Heiligen Kreuzes geweihten Altar. Sie war fiir die Fremden zur
Andacht bestimmt und lag deshalb an einem Hauptzugang zur Stadt aufler-
halb der Mauern. Nachdem der Rat 1403 einen Neubau errichten lieB3, be-
auftragte er den Maler Hans Tiefental (Hans von Schlettstatt) damit, das
Innere vollstindig auszumalen. Selten sind wir iiber einen solchen Vertrag
zwischen Auftraggeber und Kiinstler so gut unterrichtet, wie dies hier der
Fall ist. Bis in alle Einzelheiten erfahren wir aus diesem Dokument, was die
Stadtviter von ihrem Maler wiinschten. Thnen war daran gelegen, ein
Meisterwerk der Innendekoration zu erhalten. Als Vorbild wihlten sie die
Ausschmiickung der Kartause von Dijon, welche im Auftrag des burgun-
dischen Herzogs Philipp des Kiihnen von Jean de Beaumetz 1388 geschaffen
worden war. Hans von Schlettstadt kannte diese Arbeit, da er seine Leht-
jahre in Dijon verbracht hatte. Dieser hofische Prachtbau ist 1790 zerstort
worden. Es muB3 sich um eine kostbare Malerei gehandelt haben, um eine
hofische Pracht, fiir die reichlich Gold als Material aufgewendet wurde.
Den Reichtum an Wanddekorationen in der Basler Kreuzkapelle miissen wir
uns als gemalten Teppich vorstellen: die Musterung besteht in einem bunten
Laubwerk, in welchem das Figiirliche zuriickgedringt ist und hochstens in
Tieren und Fabelwesen bestand. Im Vertrag mit dem Kiinstler wird genau
vorgeschrieben, was fiir Farben und Motive gewiinscht werden. Das macht
die Urkunde besonders interessant, denn durch die vielen technischen Auf-
schliisse, welche wir tiber das Malerhandwerk erhalten, gewinnen wir Ein-
blick in die Werkstattgepflogenheiten eines spitgotischen Meisters.

Vermerkt sei hier, dal die Ausmalung der Kapelle 1420 vollendet war und
der Kiinstler gleich anschlieBend einen weiteren Auftrag erhielt, nimlich
das Reiterbild am Rheintor zu malen. Bei dieser Gelegenheit erfahren wir
auch, daf3 er sein eigenes Haus am Petersberg «zur Meerkatze» mit Malereien
versah.,

33



Die Kapelle u St. Jakob

Allgemein war man von der Annahme ausgegangen, daf} die Kapelle bei
der Schlacht abgebrannt und erst nachher neu erbaut und erweitert worden
sei. Von diesem Gedanken beherrscht, beschlo3 man, sie 1894 abzubrechen.
Um so erstaunter war man dann, als sich herausstellte, dal der Kern des
alten Baues intakt war und sogar Gemilde im Chor und an der Westwand
enthalten hatte, die zum Teil aus der Zeit vor der Schlacht von St. Jakob
stammten. Ein Votivbild zur Erinnerung an die Schlacht und weitere Ge-
milde aus der Zeit um 1485 wurden ebenfalls beim Abbruch zerstort.
Wieder einmal hat ein Zeichner (Franz Baur) die ans Tageslicht getretenen
Schichten von Malereien durch Skizzen festgehalten, so dal wir eine Vor-
stellung der ehemaligen Ausstattung gewinnen kénnen. DaB3 es trotz der
vielen Mahnrufe und Proteste nicht gelang, die Schlachtkapelle zu retten,
war fiir die Basler kein Ruhmesblatt. Somit bleiben die Handzeichnungen
und Aquarelle von Baur die einzigen und letzten Zeugen dieser sowohl
inhaltlich wie kiinstlerisch interessanten Wandbemalung. Die Jakobus-
legende bedeckte in zwei Bildbahnen den ganzen Chor. Erkennbar ist auf
den Zeichnungen das Galgenwunder, die Heilung des Gichtbriichigen, die
Bekehrung des Josias, der Gang zur Richtstitte und das Begribnis des
Heiligen, Erzihlungen, die der Legenda aurea entsprechen. Der von Bild zu
Bild abwechselnde rote und blaue Hintergrund und die linglichen Formen
der Gesichter stimmen mit den Gemilden von Ziefen weitgehend iiberein,
so daf3 Riggenbach glaubt, die Entstehung in das zweite Viertel des 14. Jaht-
hunderts festlegen zu kénnen. Uber den Fenstern waren die Evangelisten-
symbole angebracht. In der Darstellung der drei Lebenden und der drei
Toten, aus der Zeit um 1418, wird der irdischen Herrlichkeit das verging-
liche Leben gegeniibergestellt. Bei der Wiederherstellung des alten Baues
nach der Schlacht von St. Jakob erinnerte man sich der Legende der dank-
baren Toten (vgl. Abschnitt iiber die Todesbilder und Tafel 6). Das Aquatrell
von Louis Schwehr hilt diese Szene fest. Ein Olberg und zwei Heilige
(Ottilie und Pantalus) zierten die Wandfliche zwischen den Fenstern. Eine
Geburt Christi und eine Verkiindigung tragen bereits den Stempel der
Schongauerschule und miissen deshalb der letzten Malperiode angehort
haben (um 1485).

Die Johanneskapelle

Das Kirchlein auf dem Miinsterplatz, gegeniiber der Bischofskirche im
Nordwesten, war in der Hauptsache ein von Hanns von Thann errichteter
gotischer Bau. Der Abbruch von 1839/40 geschah so rasch, daBl der Maler

34



Neustiick kaum Zeit fand, um sein Skizzenbuch mit Aufzeichnungen der
zutage getretenen und freigelegten Wandbilder zu fiillen. Die Farbskizze
des Jungsten Gerichtes konnte er deshalb erst nachtriglich ausfithren. An
der nordlichen Lingswand und nicht iiber dem Eingang, wie dies sonst
tiblich war, befand sich dieses Weltgericht. Die Aufteilung der Gemiilde-
zonen entsprach dem traditionellen Typus des Mittelalters. Zuoberst Engel
mit Posaunen und Leidenswerkzeugen, in der Mitte Christus, der beid-
seits von zwei Gruppen der Apostel begleitet war, wogegen Maria und
Johannes zu FiBlen des Weltenrichters erschienen. Die gotische Himmels-
pforte und die wilde Hollenwelt gegeniiber im untersten Teil waren stark
beschidigt, lielen aber erkennen, daB der Maler kaum von den Einfliissen
eines Schongauer beriihrt war. Nach Riggenbach entstand das Gemiilde des
Jingsten Gerichtes um 1490 und soll Hans Dig, den Schopfer des Welt-
gerichtes an der siidlichen Hochfassade des Rathauses, angeregt haben, das
gleiche Thema zu iibernehmen.

Aungustiner

. Fiir die ehemalige Kirche der Augustiner zwischen Miinster und Martins-
kirche hat der Glasmaler und Maler Ludwig Glaser, der im Dienste des
Bischofs Johann VI. von Venningen stand, Wandbilder ausgefiihrt. Die Aus-
malung des Lettners mit 16 Gemilden der Leidensgeschichte iibernahm 1512
Kaspar Koch, womit einmal mehr ein Themenkreis und eine Standortfrage
innerhalb eines Gotteshauses durch eine schriftliche Urkunde festgelegt
werden konnten, ohne daB wir jedoch von den Malereien selbst eine optische
Vorstellung besitzen.

Ulrichskirche

Auf der Rheinseite der Rittergasse, unweit des Miinsters, befand sich
dieses bescheidene Gotteshaus, das als dreischiffige Anlage mit flacher Decke
in der Hauptsache um die Mitte des 15. Jahrhunderts errichtet worden ist.
Vor dem Abbruch 1886/87 war es E. La Roche und E. A. Stiickelberg ge-
lungen, durch Beschreibung und durch Pausen die dortigen Wandmalereien
dokumentarisch festzuhalten. Die wenigen geretteten Fragmente von Mauer-
teilen konnten im Kunstmuseum untergebracht werden, und sie vermdgen
uns eine Vorstellung vom untergegangenen Wandzyklus der Passion aus der
Zeit um 1510 Zu geben. Auf einer Linge von 19 Metern war die Nordwand
zu zwei Dritteln mit zwolf hochrechteckigen Feldern in zwei Bildstreifen
aufgeteilt, die in ununterbrochener Reihenfolge die Leidensgeschichte Jesu
vor Augen fiihrten. Vom Einzug Christi in Jerusalem iiber das Abendmahl,

35



die FuBwaschung, den Olberg, Gethsemane, JudaskuB und Gefangennahme
bis zur GeiBlelung lieB sich der obere Wandstreifen rekonstruieren, wihrend
vom unteren nur einige Kopfdetails tibriggeblieben sind. Das eine Bruch-
stiick vom Einzug in Jerusalem und ein weiteres vom Abendmahl geniigen
kaum fiir eine giiltige Beurteilung der Meisterhand, vor allem, da nur die
Grundzeichnung vorhanden ist und die Farbe vollstindig fehlt. Was an
diesen Mauerresten abgelesen werden kann, fihrt in die Richtung jener
Kunst, welche Ambrosius Holbein, Baldung Grien und Urs Graf vertraten.
Auffallend sind die portritihnlichen Gesichter, ein Anflug von Renaissance,
wie er der Zeit um 1509-1510 durchaus entsprach. Der Passionsmeister ge-
horte jedoch sicher nicht zu den groBen Kiinstlerpersonlichkeiten des da-
maligen Basel.

Mutteng

Innerhalb der hohen Ringmauern, welche die Pfarrkirche St. Arbogast und
das Beinhaus ganz umgeben, erwarten uns selten umfangreiche Wand-
malereien. Um ein Gesamtbild zu bekommen, miissen wir jedoch Sichtbares
und Verborgenes, Restauriertes und Verdorbenes auf dem Wege der Rekon-
struktion verbinden. Das Gotteshaus selbst zeigt im Grundri} und im Auf-
bau spitromanische Ziige, vor allem in den Kapitellen und Siulen des Vor-
chores und der Chorwand. Erst in spitgotischer Zeit ist das Schiff flach-
gedeckt worden (vollendet 1504), und es erhielt anschlieBend jene Wand-
bildzyklen, von denen das Jiingste Gericht an der Westwand und Einzel-
bilder an den beiden Seitenwinden noch sichtbar sind. Gliicklicherweise
steht uns eine Bildquelle zur Verfiigung, die es uns ermoglicht, den ganzen
Ablauf der Marienlegende an der Siidwand und der Passion an der Nord-
wand zu erginzen. 1888 hatte Karl Jauslin die voriibergehend freigelegten
Wandbilder aufgenommen, indem er das noch Sichtbare durch Pausen nach-
zeichnete. Seither sind die Gemilde wieder unter der Tiinche verschwunden
und harren nun neuerdings der Wiedererweckung. Der aufgezeichnete Plan
der beiden Lingswiinde erlaubt uns, die Bilderfolge zu lesen. Es handelt sich
um je 14 hochformatige Finzelbilder, die lediglich durch die Fenster unter-
brochen werden, welche jedoch urspriinglich kleiner waren als die jetzigen,
die erst im 17. Jahrhundert eingebrochen wurden. So sind die Bilder nahe
der Fenster zum Teil zerstort worden und deshalb war es auch schwierig,
das Programm zu vervollstindigen. Von 1-14 wickelt sich das Marienleben
ab, das mit Joachim und Anna beginnt und mit der Taufe Christi schlieft.
Auf der Gegenseite umfal3t die Passion ebenfalls 14 Gemilde (15-28).

36



] 3
2]l
G o A
3

)
Rty

Siidwand des Schiffes. Marienlegende und Jugend Christi (1-14)
Obere Reibe: 1 Joachims Opfer, 2 Joachim und Anna an der Goldenen Pforte, 3 Geburt
Marii, 4 Marii Tempelgang, 5 Vermihlung, 6 Verkiindigung, 7 Heimsuchung, 8 Geburt
Christi.
Untere Reibe: 9 Anbetung der Heiligen Drei Kénige, 10 Beschneidung (Verkiindigung
an die Hirten?), 11 Flucht nach Agypten, 12 Kindermord, 13 Der Jesusknabe im Tempel,
14 Taufe im Jordan.

Nordwand des Schiffes. Passion (15-28)

Obere Reibe: 15 Einzug in Jerusalem, 16 Abendmahl, 17 FuBwaschung, 18 Christus am
Olberg, 19 JudaskuB und Gefangennahme, 20 Christus vor Kaiphas,21 Geilelung,
22 Dornenkronung.

Untere Reibe: 23 Ecce homo, 24 Christus vor Pilatus, 25 Kreuztragung, 26 Kreuzannage-
lung, 27 Beweinung und Grablegung, 28 Christus in der Vorhélle.

Vorchor, Nordwand. St.-Arbogast-Legende (29, 30 und 31)

29 St. Arbogast wird vom Kénig Dagobert beschenkt, 30 St. Arbogast erweckt Siegbert,
des Konigs Sohn, 31 Marienkronung.

Apostelfolge. Nordwand, Westwand und Sidwand des Schiffes (32—44)

32 Paulus, 33 Judas, 34 Simon, 35 Jakobus minor, 36 Matthius, 37 Bartholomius,
38 Thomas, 39 Philippus, 40 Johannes, 41 Jakobus maior, 42 Andreas, 43 Petrus (zwi-
schen 43 und 44 Christus), 44 die Zehn Gebote.

37



Der Stil dieser Wandbilder muB} in erster Linie aus den beiden ethalten
gebliebenen Darstellungen der Heimsuchung (Besuch der Maria bei Elisa-
beth) und der Geburt Christi, ebenso am Einzug in Jerusalem auf der gegen-
iiberliegenden Seite abgelesen werden. Die Malweise ist von einer duftigen
Farbigkeit, und die Zeichnung verrit einen geiibten Meister. Geht man von
diesem kiinstlerischen Eindruck aus, so mufl man annehmen, daB3 die Bilder
in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts geschaffen worden sind. Eine
Bestitigung dieser Datierung erhalten wir durch die Pausen von Jauslin.
Unterhalb der erwihnten Zyklen waren die Apostel gemalt (32—43): Einzel-
figuren mit Charakterkopfen und hochfliegenden Spruchbindern, auf denen
ihr Name und das Credo aufgezeichnet waren. Auf dem Band des hl. Mat-
thius stand die Jahreszahl 1507. Diese Apostelreihe bildet gleichsam die
Stiitze des Jiingsten Gerichtes an der Westwand oberhalb der Empore.
Dieses Weltgericht ist leider von Jauslin mit Olfarbe iibermalt worden, so
daB wir von der urspriinglichen Qualitit kaum einen Eindruck gewinnen.
An der Stidwand gegen den Chor hatte Jauslin acht kleine Bilder entdeckt
(44), welche die zehn Gebote darstellen, ein Thema, das ofters in der Gra-
phik, zum Beispiel bei Baldung Grien, vorkommt, in der Wandmalerei
jedoch selten ist. Im sogenannten Vorchor befanden sich auf Grund der
Pausen zwei Szenen aus der St.-Arbogast-Legende, und zwar an der Nord-
wand, die zum TurmgeschoB fiihrt, wo einst das Armreliquiar des Kirchen-
patrons auf bewahrt wurde. Die Erweckung des Konigssohnes Siegbett (30)
veranlaBt dessen Vater, Konig Dagobert I., den Bischof von StraBburg reich
zu beschenken (29).

Beim Verlassen des Gotteshauses durch die Seitentiire gegen Siiden, steht
man direkt dem Beinhaus gegeniiber, das an der AuBenwand einen mich-
tigen Christophorus, nach einem Vorbild von Urs Graf, aufweist. Uber der
Tiire, in schwachen Umrissen erkennbar, steht der Seelenwiger St. Michael
und iiber dem breiten Rundfenster eine Schutzmantelmadonna. Betritt man
das Innere des niederen flachgedeckten Raumes, so ist man erstaunt, an der
Hauptwand wiederum ein Jiingstes Gericht zu erblicken. Dank der sorg-
filtigen Restaurierung durch H. A. Fischer, Bern, gewinnen wir nun einen
originalen Einblick in die Struktur dieses Gemildes, das die ganze Riick-
wand fiillt und dessen Rahmung bereits Renaissanceformen aufweist. Im
rechten oberen Winkel findet sich die Jahreszahl 1513. Die Komposition
fithrt einen Schritt weiter in der Tiefendarstellung, und auch die Gestalten
der Auferstehenden verraten einen Stil, der entfernt einem Signorelli ver-
wandt ist. Ein behibiger St. Michael links vom Hauptbild ist wiederum ein
Hinweis auf die Bedeutung des Beinhauses. Die ganze westliche Seitenwand

bleibt einem Thema vorbehalten, das in Stil und Inhalt durchaus volks-

38



timlich wirkt. Es ist die Legende von den dankbaren Toten, eingebettet in
eine naturnahe Landschaft: ein Dorf mit einer Festungskirche, Zhnlich dem
mittelalterlichen Muttenz, eine Berg- und Seelandschaft in der Manier eines
Niklaus Manuel und Bidume mit Flechtgehinge im Stil der Donauschule.

Ormalingen

Die Adeligen von Thierstein, welche die bedeutende Feste Farnsburg
griindeten, entfalteten im 14. Jahrhundert eine umfangreiche Bautitigkeit.
Das nahe gelegene Dotf, dessen frithmittelalterliche Kirche durch das Erd-
beben vermutlich gelitten hatte, zog Nutzen daraus. In der zweitenHiilfte
dieses Jahrhunderts mul3 die Niklauskapelle erweitert worden sein. Aus
dieser Epoche stammen die Wandbilder (um 1360), wohl Reste eines viel
ausgedehnteren Wandschmuckes, der inhaltlich wie formal volkstiimlich-
biuerliche Elemente verrit. Ein Jiingstes Gericht Gber der Empore im
Westen und ein Drachenkampf des hl. Georg am Chorbogen gingen unter.
Geblieben sind ein riesiger Feiertags-Christus und weitere isolierte Szenen
und Einzelfiguren: der hl. Niklaus rettet ein Schiff aus Seenot, Christus iiber-
gibt Petrus den Himmelsschliissel, er erscheint in der Vorholle (diese sieht
aus wie ein Backofen). Neuerdings kamen Teilstiicke eines vereinfachten
Jungsten Gerichts und die AusgieBung des Heiligen Geistes an Pfingsten
zum Vorschein, alles Szenen ohne logischen Zusammenhang. Unter einem
alten Fenster der hl. Leonhard, Patron der Gefangenen, mit der Kette als
Attribut. Als Rahmenornamente werden Rosetten, Ranken und Zickzack-
muster verwendet. Die plumpen Formen sind auffallend: sie gehen auf den
lindlichen Maler oder spiteren Ubermaler zuriick. Die Schliisseliibergabe
konnte geradesogut jene Szene mit dem ungliubigen Thomas sein, hitte
nicht der frithere Pfarrer den Schliissel noch mit eigenen Augen gesehen.
Uber das alles trostet der monumentale Feiertags-Christus hinweg, eine
ausgesprochene Symbolgestalt der Sonntagsheiligung: alle nur erdenklichen
Werkzeuge des dorflichen und kleinhandwerklichen Lebens sind um den
Riesen gereiht, jedes den Gottessohn verletzend, wenn es am Sonntag nicht
ruht. Eine ganz einfache Formel erlaubte dem Kiinstler die Aufzihlung
von iiber 40 Werkzeugen, indem er die Gestalt Christi in die Linge zog und
so Raum fiir die vielen Werkzeuge schuf. Einige Gerite sind undefinierbar,
andere geliufig und verbreitet, wie Sichel, Pflug und Spindel, andere seltener,
wie die Badequaste, die BroteinschieB3-Schaufel und das Beerenkorblein. In
England diirfte einer der Urspriinge dieses Motives liegen, zuriickgehend
auf ein Gedicht von William Langland aus der 2. Hilfte des 14. Jahrhunderts.

39



Somit wire die Darstellung in Ormalingen eines der frithesten Beispiele des
aus dem gangbaren Typus des Schmerzensmannes entwickelten Feiertags-
Christus, denn die nichsten schweizerischen Vergleichsstiicke in Riziins
und Schlans gehoéren bereits dem Ende des Jahrhunderts an. Seltsam ist, da
Christus nicht einen Lendenschurz trigt, sondern einen einhiillenden Mantel,
gleich wie die daneben stehende, leider unvollstindige Maria, welche auf
die Leiden Christi hinweist. Die volkstiimliche Ausbeute in Ormalingen ist
also reicher als die kunstgeschichtliche.

Kaiserangst

Auf aargauischem Boden an vertrdumter Stelle, unmittelbar iiber dem
Rhein gelegen, hat die christkatholische Kirche eine zeitgemiBe Auffri-
schung des Innenraumes erlebt. Dabei erwies sich der Chor als Teil der
mittelalterlichen Anlage, wihrend das Schiff auf einen Umbau des 18. Jaht-
hunderts mit reicher Barockausstattung zuriickgeht. In mithsamer Arbeit
konnten im Chorquadrat zwei tibereinanderliegende Reihen freigelegt wert-
den, von denen die untere das Leben des hl. Gallus, die obere die Marienge-
schichte erzihlt. Die urspriinglich sattfarbig a secco-gemalten Darstellun-
gen bilden heute durch das Eintonen der groBflichigen Fehlstellen wieder
ein Ganzes, so daB3 es moglich ist, das ikonographische Programm auf
Grund der Originalpartien zu erschlieBen. Dabei ergab sich, daf3 eine fiir
unsere Gegend seltene Legendenfolge des hl. Gallus sichtbar wurde. Es hat
Ereignisse darunter, die vor allem das Wirken des Heiligen zum Gegenstand
haben. Das Leben Marii beginnt mit der Wurzel Jesse, dem Stammbaum
Christi, festgehalten in einer entziickenden Komposition; den Abschluf3
bildet die Krénung. In diesem letzten Gemilde tritt Gottvater hervor, der
portritmifBig ein Nachkomme des Bartholomius von Konrad Witz sein
konnte. Damit ist auch das Stichwort fiir die Stilverwandschaft mit dem
beriihmten Maler des Heilspiegel-Altars gegeben, so daB3 die Datierung um
die Mitte des 15. Jahrhunderts leicht fillt. Das Rahmenwerk oben entlang
der Decke erlaubt freie Durchblicke in der Art eines perspektivischen
Arkadenfrieses.

Rbeinfelden
Nach der Zerstérung ihres Gotteshauses durch Hans von Rechberg 1448
waren die Johanniter bestrebt, der neu errichteten Kapelle einen wiirdigen

und zeitnahen malerischen Glanz zu verleihen. Das Weltgericht schien ihnen

40



als Zeichen einer kampfreichen Epoche die angemessenste Darstellung
zu sein. Der Maler setzte diesen Gedanken in eine dramatische Darstellung
um, indem er die Holle als eine dunkle und tiefe Schlucht schilderte, in
welche die Verdammten gestiirzt werden. Dieses monumentale Gemailde
ist am Chorbogen zwischen Wand und Chor angebracht und dehnt sich
rechts sogar auf die Seitenwand aus. Das Oltinger Bild ist gegeniiber dem
dramatischen von Rheinfelden geradezu brav, denn der Kiinstler kann sich
beim letzteren nicht satt sehen an den Teufelsszenen, wo sich alles stoft,
dringt, wo Satansgestalten die Menschen peinigen und foltern. Als Vorbild
diente ihm hierfiir das groBartige Gericht im Breisacher Miinster von
Martin Schongauer mit den iiberlebensgroBen Figuren. Das erlaubt auch
eine Datierung der Rheinfelder Fresken um die Zeit nach 1490. Gegeniiber
dem Traumschrecken der Holle ist der Eintritt in das Paradies auf der
andern Seite ohne jede Spannung geschildert. Die Engel, die zum Jiingsten
Tag blasen, sind durch Himmelsgestalten mit den Marterwerkzeugen er-
ginzt. Eine michtige Christophorusfigur an der innern rechten Chorwand
diirfte von gleicher Hand wie das Jiingste Gericht sein, bewegter als alle
bisherigen Darstellungen dieses Riesen mit einem wallenden Mantel und
einem zugehorigen Landschaftsbild, reich an naturnahen Beobachtungen.

Pratteln

Wer heute die Pfarrkirche betritt, hat einen «ausgeléschten» Raum vor
sich. Wer weil noch, da3 der Kampf fiir die Erhaltung der im Jahr 1959
aufgetauchten Wandmalereien derart heftig gefiihrt wurde, dal3 der Gegner
durch willentliche Zerstérung der Wandbildfragmente eine Entscheidung
zuungunsten dieses kunstgeschichtlichen Dokumentes erzwang ? Die Aus-
rechnung nach Prozenten der erhaltenen Farbschicht konnte nie giiltig sein,
denn Augst beweist, was sich durch Einténung der Flichen an malerischer
Einheit gewinnen 1d8t. Anstof3 erregte damals vor allem die Mutter Got-
tes an der bevorzugten Stelle im Chor des protestantischen Gotteshaus.
Halten wir fest, was man damals sehen konnte, um der Kunstgeschichte
behilflich zu sein, da der ohnedies liickenhafte Bestand der Malereien aus
dem Mittelalter uns jeden Fund wertvoll macht: Vor einem Teppichvorhang,
den Engel hielten, standen zwischen den Chorhauptfenstern und an den
seitlichen Winden die Apostel, Maria und Petrus neben dem achsialen
Ostfenster, begleitet und betont von der Verkiindigung oberhalb des
Figurenteppichs. Der Stil und der Gesichtsausdruck eines prachtvollen
Engelkopfes lassen darauf schliefen, da3 Martin Koch, der letzte Maler

41



in der Eberlerkapelle der Peterskirche, Schopfer des im spiten 15. Jaht-
hundert entstandenen Bilderzyklus gewesen ist.

Oltingen

Die Pfarrkirche ist ein Schmuckstiick in dorflicher Landschaft und eine
Schatzkammer spitmittelalterlicher Wandmalerei. Man kann heute auf
Grund der in den Jahren 1956—58 freigelegten und fachgemil restaurierten
Fresken eine Vorstellung von der vollstindigen Bemalung des Innern ge-
winnen. Inhaltlich und stilistisch lassen sich, nach Wandflichen gegliedert,
die folgenden Gemildezyklen unterscheiden:

1. Nordwand, heute durch Emporeneinbau zerstort; vermutlich Passion
Christi.

2. Chot, oben: Marienlegende, zwischen den Fenstern Apostel und
Heilige.

3. Stidwand: Legende des hl. Nikolaus von Myra, sieben deutbare Bilder.

4. Westwand: Jiingstes Gericht, darunter weitere Heilige.

Die Abfolge iiber das Leben Marid beginnt oberhalb des nérdlichen Chot-
hauptfensters und schlieBt mit dem Marientod unmittelbar neben der
Kanzel. In die Fensterzwickel eingefiigt, finden sich von links nach rechts
folgende Szenen: Joachims Opfer wird verweigert (zur Hilfte zerstort); ein
Engel verheiBt Anna die Geburt eines Kindes; ein weiterer Engel mahnt
Joachim, der auf dem Felde weilt, zu Anna zuriickzukehren; Begegnung
an der Goldenen Pforte; Geburt Marid, Marid Tempelgang; Vermihlung
und Verkiindigung. In der ganzen Breite unter den beiden letzten Bildern,
leider stark verblaBt, der Tod Marii als Abschluf3. Simtliche Bildfelder sind
oben zwischen den Fenstern durch gekonnte Scheinarchitektur verbunden.
Die Gemilde lassen eine geschickte Raumverteilung und das Interesse am
hiuslichen Stilleben erkennen, so bei der Spanschachtel zu Fiillen Annas
oder der Badetonne in der Wochenstube. Humorvoll 6ffnet der Maler im
Verkiindigungsbild die Tiire des Lesepultes, damit dort der Schalltopf Platz
finden konnte. Die Fensterzone enthilt im Wechsel von Aposteln und Hei-
ligen eine durchgehende, gemalte Statuenfolge, wobei die Stirnwinde den
Aposteln, die Fensterleibungen den Heiligen vorbehalten sind. Auch das
Beiwerk wird variiert: die Apostel auf der flachen Mauer stehen in einem
Gehiduse mit Holzdecke und Plattenboden vor einem an einer Stange auf-

42



gehingten Vorhang — eine reizvolle Kulisse. Bei den Heiligen in den Fen-
sterleibungen geniigt lediglich eine Arkade, auf deren Hintergrund eine
Blattranke hochwichst; dariiber als {ippiges Fiillwerk Ranken mit Phanta-
siecblumen. Den Auftakt zu den Aposteln bildet der Schmerzensmann,
Christus, lediglich mit einem Lendenschurz bekleidet. Dann folgt im ersten
Fenster das Heiligenpaar Fridolin und Michael. Auf der Wandfliche links
vom achsialen Chotfenster Andreas mit dem groBen Kreuz. Die Heiligen
Paulus und Pankratius in den Leibungen dieses Fensters. Rechts davon der
hl. Bartholomius mit dem Messer, an den gleichen Heiligen des Heilspiegel-
Altars erinnernd. Im dritten Fenster Sebastian und Antonius,der Eremit. Dann
folgen rechts, als Gruppe hinter schlanken Siulen zusammengefal3t, Zhnlich
einer geschnitzten Altarkomposition, Matthius mit der Lanze, Thaddius
mit der Keule, Simon mit der Sige und ein weiterer Apostel. Die restlichen
Sendboten Christi befanden sich an der zerstérten Nordwand. Seitlich, rechts
von der Kanzel, auf einem hochformatigen Bild, ist die Taufe Christi im
Jordan zu sehen; wahrscheinlich stand hier in der Nihe der Taufstein. Das
erste Fenster enthilt auBerdem einen Teil des alten Spitzbogenfensters,
dessen Leibungen die Flucht nach Agypten zeigen (vorziiglicher Zustand).

Uber dem Taufbild beginnt die Nikolauslegende: der Kirchenpatron
begibt sich als Jingling ins Kloster. In den drei gleich hohen Bildzonen
rechts des Fensters wird die Nikolauslegende fortgesetzt: die Weihe des
Heiligen zum Bischof, Verteilung der Brote wihrend einer Hungersnot.
Darunter befindet sich in der mittleren Reihe die Auferweckung der drei
Junglinge, welche der unter der Tiire stehende Wirt getttet hatte. Zu-
unterst die Geschichte vom unehrlichen Christen. In dieser volkstiimlichen
Erzihlung wird berichtet, wie der Betrug an einem Juden zum Vorschein
kam, als der Christ durch ein Fuhrwerk iiberfahren wurde. Dabei fielen die
Goldstiicke aus dem zerbrochenen Stab, den er vor dem Richter dem Juden
in die Hand gegeben hatte, um zu bezeugen, daB3 er ihm das geliehene Geld
zuriickgegeben hatte. Isoliert seitlich des weitern Fensters eine Taufszene
(Judentaufe?). In lockerer Anordnung spannt sich in der ganzen Breite
iiber dem Westportal das Jiingste Gericht. Um die zentralen Hauptfiguren —
Christus, Maria und Johannes — sind sechs Engel mit den Leidenswerk-
zeugen verteilt, alle auf kurzen Wolkenkissen. Seitlich je ein Posaunenengel.
Der schmale Bodenstreifen, auf dem die Toten aus ihren Gribern steigen,
verbindet die beiden Hauptgruppen. Die Seligen als kompakte Masse betre-
ten unter Fihrung von Petrus die Himmelspforte. Die einzelnen Typen,
vom Konig bis zum Bauer mit dem Dreschflegel, sind deutlich charakteri-
siert. Auf der Gegenseite zichen Teufel mit Hilfe einer Kette die zum Inferno
Verurteilten in den riesigen Hollenrachen. Auch hier sind die einzelnen Per-

43



sonen nach ihrem Stand zu erkennen: der Papst, die Abtissin, die Nonne, der
Krieger, der Bauer usw. Eine bemerkenswerte Einzelfigur: der Teufel trigt
in einer Biitte ein Liebespaar. Auf zwei breitformatigen Bildern unterhalb
des Jiingsten Gerichtes sind links das Martyrium des hl. Erasmus und rechts
drei Heilige dargestellt. Von Erasmus, der auf einem Holzschragen liegt,
wird erzihlt, daB seine Gedirme auf eine Winde gewunden wurden. Und
die drei Heiligen rechts sind die fiir die Gegend bezeichnenderweise typi-
schen Margaretha mit dem Drachen, Dorothea mit dem Kind, dem K6rb-
lein und den Blumen und Verena mit dem Kriiglein. Die Einfassungen mit
Bollenreihen und leichten Ranken gehoren zur dekorativen Ornamentik.

Zwei Hauptmeister lassen sich nach Qualitit und Thematik festlegen. Die
Chorausmalung (Marienleben, Apostel und Heilige) stammt vom kiinst-
lerisch bedeutenderen, kompositionell und dekorativ herberen Kiinstler
(Zschokke). Beachtung verdienen die sichere Flichengliederung, die ver-
bindende Scheinarchitektur und die reiche Skala figiirlicher Gestalten. Das
Leben des hl. Nikolaus und das Jiingste Gericht dagegen miissen einem
zweiten Meister zugeschrieben werden, der wohl duftiger in den Farben,
jedoch schwicher in der Bildstruktur ist. Beide Kiinstler gehen iiber das
hinaus, was der Meister von 1445 (Antonius- Paulusaltirchen, Kunstmuseum
Basel) malerisch zu bieten vermag, sie reichen anderseits nicht an die Mei-
sterschaft Schongauers heran. Der Herkunft nach miissen wir demnach die
Maler am Oberrhein suchen, am ehesten in Basel selbst. Bei einer zeitlichen
Einstufung um 1470 darf angenommen werden, daf3 die Chormalereien jenen
des Schiffes vorausgegangen sind.

Lausen

Im rechteckigen Chor, der ilter ist als das Schiff, das 1466 erbaut wurde,
fiilllen zwei gleich groBe Gemilde die dstliche AbschluBwand seitlich des
mittleren Fensters. Gleichgewichtig in ihrem MaBstab, sind sie es vom Inhalt
aus betrachtet jedoch kaum. Dem Kreuztod Christi mit Maria und Johannes
steht auf der linken Seite eine Szene aus dem Leben des hl. Nikolaus gegen-
iibet. Der Opfertod Christi nimmt somit rdumlich eine gleich groBe Fliche
in Anspruch wie die Episode aus dem Heiligenleben und wird dadurch
diesem auch geistig gleichgesetzt. Fiir den hl. Nikolaus, den Kirchenpatron
des Gotteshauses, ist ein Motiv ausgewihlt worden, das zu den beliebtesten
der Gotik gehérte. Der Heilige erscheint in bischoflicher Tracht und be-
schenkt die drei Jungfrauen mit Goldkugeln. Von diesen ist jedoch auf der
linken Bildhilfte kaum etwas zu sehen; sichtbar ist nur der Vater, der hinter

44



der Hausmauer die Gabe in Empfang nimmt. Die leider wenig gut erhal-
tenen Bilder stammen aus der Mitte des 15. Jahrhunderts, und vielleicht kann
ihre Qualitit nach Vollendung der gegenwiirtigen Restaurierung besser be-
urteilt werden, als dies jetzt der Fall ist.

Ziefen

Die Hiigelkirche von Ziefen im hinteren Frenketal gibt viele Ritsel auf,
stilistische und inhaltliche. Der iiberlieferte Bestand verteilt sich auf die
westliche und nordliche Schiffspartie, da der Chor und die Siidseite durch
VergroBerung des Gotteshauses im 16. Jahrhundert fallen muBten. Ein
zweireihiger Zyklus zog sich der Wand entlang, von dem nur noch drei
Bilder an der Turmseite einigermafBen lesbar sind: die Geburt Christi, das
Gastmahl des Pharisiers, die Auferweckung des Lazarus und der Einzug
in Jerusalem. Die Fortsetzung an der Nordwand bringt den weiteren Ver-
lauf der Leidensgeschichte, und dieses Thema wird dann an der unteren
Westwand zu Ende gefiihrt, wo Christus als Girtner (noli me tangere),
die Himmelfahrt und Pfingsten dargestellt gewesen waren. Die {iberlebens-
groBBe Gestalt des hl. Christophorus, nur spurweise zu erkennen, unter-
bricht die beiden Reihen an der Nordwand und diirfte, wenn man die
andern Bilder um 1330/40 entstanden denkt, etwas frither sein. Ein eigen-
artig stenographischer Stil, bei welchem ein breiter, kontutierender Pinsel-
strich die Figuren umreiBt, lebt vom Wechsel eines einmal roten und einmal
blauen Hintergrundes, wie ihn die Glasmalerei kennt. Er schlieBt gleich-
zeitig jeden gefiihlsmiBigen Ausdruck in den langgezogenen Gesichtern
mit den wihrschaften Nasen aus. Im Riumlichen und erst recht im Land-
schaftlichen iibt der Kiinstler Zuriickhaltung. Die dekorative Kraft 1403t
einen Maler mit sicherer Hand erkennen. Wenn in den ottonischen Wand-
fresken auf der Reichenau der missionierenden Titigkeit der damaligen Zeit
entsprechend die Auferweckung des Lazarus als Wundertat des Heilands
auftritt, dann ist dies verstindlich. Im 14. Jahrhundert ist dieses Bild-
thema selten geworden, woraus zu entnehmen ist, daB in Ziefen riickwirts-
weisende Tendenzen wirksam sind, in Relation mit spiten Werken der
Weltchronik. Das trennende horizontale Band mit dem winkligen Blatt-
kranz, in welches ein Dreiblatt eingefiigt ist, konnte bisher keinen Anhalts-
punkt fiir die Herkunft der Malerei bieten. Dagegen sind nun artverwandte
Figurenmalereien in einem verlassenen Juradorf (Vermes) 1946 freigelegt
und restauriert worden, die als Entdeckung einer stilnahen Malerei zu Ziefen
gewertet werden miissen.

45



Vermes (Pferdmund)

In einem Nebentilchen zum Val Terbi, 12 km stidostlich von Delsberg
liegt eine wenig bekannte Kirche. An den seitlichen Winden des Schiffes
sind mehr Wandbilder vorhanden als in Ziefen. Die beiden Bildstreifen aus
der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts mit den breitformatigen Szenen aus
der Passion an der Nordmauer erstrecken sich iiber vier Einzelbilder: Abend-
mahl, FuBwaschung, Olberg, Gefangennahme in der obersten Reihe, Dot-
nenkronung, Kreuztragung, Kreuzigung und Kreuzabnahme in der untern.
Diese Folge 148t den SchluB zu, daB in der Einhaltung des geschichtlichen
Ablaufes die Chronologie gewahrt ist, im Gegensatz zur «hiipfenden» in
Ziefen. Diesmal diirfte die Buchmalerei als wegleitende Kunstgattung
niher liegen als die Glasmalerei. In der Gestik offenbart sich viel Eigenwille,
in der Kleidung der Ansatz zum Modischen (Beinlinge). Rosetten im oberen
AbschluBBband und farbige Sterne auf dem Bildgrund sind locker hinge-
streut, dazu kommt ein schiilerhaftes senk- und waagrechtes Wellenband als
trennendes Ornament der Bilder. Um von den Képfen zu reden, von denen
die stirkste individuelle Prigung ausgeht, so verraten sie die Familien-
zugehorigkeit zu den Minnern und Frauen von Ziefen. Die Siidwand ist
lickenhafter: Anbetung und Flucht, Darreichung im Tempel und die
Eltern mit dem Christusknaben (wahrscheinlich ein apokryphes Ereignis)
illustrieren die Jugendgeschichte, welche in der Folge durch Marid Tod und
ein pietd-dhnliches Vielfigurenbild zur Grablegung und Auferstehung tiber-
leitet.

Blansingen

Hinter Istein bei Welmlingen im Badischen liegt Blansingen. Der in der
Hauptsache spitgotische Kirchenbau besitzt ein flachgedecktes Langhaus,
das vollstindig mit Fresken ausgestattet ist. Von den Fensterausbriichen
abgesehen und der Partie hinter der Orgel: ein durchgehender Farbteppich
mit ebensolchen illusionistischen Architekturrahmen unten und oben wie
in Kaiseraugst und in den verschiedenen Stadtkirchen. In den Figuten ist
die Verwandtschaft noch bestitigt, d.h. mit jener Variationsquote, die doch
annehmen liBt, daB wohl die gleiche « Witz-Schule», nicht aber der gleiche
Meister hier am Werk wat. Um sich eine Vorstellung vom lickenlosen
theologischen Programm zu machen, sei die Anordnung der Wandmalereien
skizziert. Die Westwand ist dem Jiingsten Gericht vorbehalten, dem aus der
Kirche Tretenden als Mahnung vor Augen fiihrend, dal einmal der Tag des
Gottesurteils kommen wird. Die Nordwand (Evangelistenseite) zeigt in

46



15 Bildern die Leidensgeschichte Christi, wobei der Maler selbst mit figuren-
reichen Auftritten gut fertig wird. Die Siidwand (Epistelseite) ist der Orgel
wegen auf 10 Gemilde reduziert worden und widmet sich dem Leben Petri.
Am Chorbogen nérdlich ist die Himmelfahrt und Pfingsten, siidlich die
Befreiung Petri, in beiden Fillen ideelle abschlieBende Geschehnisse am
entscheidenden Ort vor dem Altar. An der Chorleibung schauen die klugen
und tdrichten Jungfrauen aus dem Rundbogenfensterchen auf den Kirchen-
besucher hinab, ein Gleichnis symbolisierend, das mit dem Altaropfer
zusammenhingt. In den urspriinglichen Fenstergewinden stehen traditions-
gemilB einige Heilige, mit denen sich die Kirche verbunden fiihlt (Patronate,
Stiftungen).

Tiillingen

Die schlichte Kirche gibt den Blick frei auf die Stadt Basel, deten kiinst-
lerischer EinfluB} bei den Malereien des Sakramentshiuschen, das restauriert
worden ist, naheliegt.

Der mittelalterlichen Sinngebung entfremdet, erkennen wir selten die
Ubereinstimmung von Ort und Bild. Der Platz, wo man die Hostie aufbe-
wahtte, wird zur schmucken, plastisch verzierten Nische. Im extremsten Fall
eine steinerne Monstranz, im Ausmaf einer haushohen Architektur wie z. B.
im Chot des Domes von Chur, im schlichten Fall eine Verbindung von bild-
hauerischer Verkleidung und malerischer Umschreibung. Fiir die letztere
Form kann kein schoneres Werk namhaft gemacht werden als dasjenige
von Tiillingen. Das zum eucharistischen Opfer dienende Brot, welches im
Sakramentshduschen aufbewahrt wird, soll durch die alttestamentliche Dar-
stellung der Mannalese eine Versinnbildlichung erfahren: «Siehe, ich will
Euch Brot vom Himmel regnen lassen» (2. Mos. 16, 4). So ist das dariiber
angebrachte hochformatige Bild zu verstehen, in welchem Gottvater pro-
portional gréBer gehalten ist als die Figuren der brotauflesenden Juden.
Unter dem Sakramentsraum eine lingliche Heiliggrabnische mit den drei
Marien als Malhintergrund (Maria Jacobi, Maria Magdalena und Maria
Salome). Die zeitliche Einordnung diirfte mit 1480 umschrieben sein.

47



I11. Die profane Wandmalerei

Auf dem Altarfliigel des Sierenzer Meisters, in der Nachfolge von Konrad
Witz um 1450, einer Tafel in der Offentlichen Kunstsammlung in Basel,
mit dem hl. Martin, gewihrt uns der Maler durch das Tor Einblick in eine
mittelalterliche Stadt. Die Tiiren und Fenster der Hiuser sind deutlich mit
Kugelfriesornamenten versehen, dhnlich denjenigen in den Kirchen. Diese
einfache dekorative Verzierung stimmt mit der Wirklichkeit iiberein, denn
wir erfahren auch aus urkundlichen Nachrichten vom schénen Schmuck
der mittelalterlichen Wohnbauten, im AuBern wie im Innern. Sogar bei
Diebold Schilling erkennen wir an Hand der Basler Stadtansichten von 1511,
die er in seiner Luzerner Chronik bringt, daB die Hiuser, Kirchen und
Tiirme nicht nur bemalt waren, sondern auch bunte Dicher trugen. Die
architektonischen Hauptakzente der Stadt, wie die Tore, weisen zudem
figiirliche Monumentalgemiilde auf. Am Richentor klar sichtbar ist Christus
am Kreuz dargestellt, und das Rheintor trigt auf der dem FluB zugekehrten
Seite jenes beriihmte Reiterbild, das Hans Tiefental geschaffen hat. Aulet-
dem sind fiir das Steinentor ein Kruzifix neben vier andern Bildern als
Arbeiten von Lawelin belegt. Auch die Tore in der Aeschen und von
St. Alban sowie der Spalenschwibbogen besalen Gemilde. Um diese Male-
reien vor dem Wetter zu schiitzen, waren sie in der Regel von einem Dich-
lein iiberdeckt. Ob die Meinung stimmt, daf3 es sich teilweise um Tafel-
gemilde gehandelt hatte, die bei Regen oder des Nachts abgenommen
wurden, 1iBt sich schwer beweisen.

Eine erste Manifestation des reifen StadtbewuBtseins war der Neubau
des Rathauses, nach den Plinen von Ruman Fisch in den Jahren 1504-1513.
Selbst wenn die Fassade mit architektonischen Mitteln gestaltet war, welche
auf den malerischen Schmuck verzichten konnte, wurde die Baustruktur
noch zusitzlich durch einen reichen Farbenschmuck betont. Basel hatte
weitherum den Ruf, das farbenfrohste «Richthus» zu besitzen. Wenig ist
von dieser mittelalterlichen Bemalung iibrig geblieben, zumal diese immer
wieder erneuert worden ist, und somit die urspriingliche Dekoration unter
den spiteren Ubermalungen verschwand. Wir sind durch Zeichnungen
davon unterrichtet, was vor 190z, als Maler Balmer den Innenhof neu aus-
malte, an spitgotischen Monumentalbildern vorhanden war. Dazu gehorte
vor allem ein groBer Christophorus an der inneren Hoffassade, den Eintre-
tenden empfangend. An der Hauptfront gegen den Marktplatz konnten
1901 Spruchbinder, Goldbuchstaben und andere ornamentale Zierden fest-
gestellt werden. Die hochgelegenen Zinnen waren fir die Wappen vor-

48



gesehen: Basilisken, Krieger, Wildmianner, Lowen, Heilige und in der Mitte
die Mutter Gottes im Strahlenkranz hielten die dort gleichmiBig aufgereih-
ten Wappenschilder. Diese dekorative Aufgabe brachte eine Verbindung
zwischen Figur und Heraldik. Beim Treppenaufgang im Hof befindet sich
heute noch jenes Jingste Gericht von 1519, das Hans Dig gemalt hat,
das aber oft iibermalt worden ist und dem somit die originale Aussagekraft
fehlt.

Die vorhandene Innendekoration, zum Beispiel im Vorzimmer der Rats-
stube, stammt von Hans Frank, der mit der Ausschmiickung der Winde
vom Rat beauftragt worden war. Es sind renaissancehafte Laubgewinde.
Den endgiiltigen Schritt in die Neuzeit, das Mittelalter weit zuriicklassend,
unternahm Hans Holbein d. J. Er hat den gro8en ehemaligen Ratsaal mit
Malereien versehen, die in einer Auswahl von antiken Stoffen das gerechte
und ungerechte Regiment zum Thema hatten. Einige Entwiirfe und wenige
Bruchstiicke blicben davon erhalten.

Verschwundene malerische Pracht enthielt auch das 1936 abgebrochene
Zenghaus, das ehemalige Kornhaus. Die wihrend des NiederreiBens gemach-
ten Entdeckungen férderten am Giebel und an den Fassaden Malereien zu-
tage, welche aus der Zeit von Konrad Witz stammten. Aus Rechnungen
geht hervor, daBB Witz und Lawelin fiir Auftrige bestellt waren, die jedoch
nicht zu Ende gefiihrt wurden. Als man 1474 neue Dekorationen anbrachte,
ging es darum, fiir die im Burgunderkrieg erbeuteten Geschiitze Etiketten
an der Mauer anzubringen. Die Schriftbinder mit Versen und den Namen
der entsprechenden Geschiitze, wie «Drachen», «Widder», «Renneriny,
«Nagel», «Faustlein», sind durch allegorische Figuren ins Bild iibersetzt.
Sicher waren hier kiinstlerisch bedeutende Meister am Werk, aber einem
Maler wie Martin Schongauer, wie dies vermutet worden ist, diirfen diese
Aufschriften nicht zugeschrieben werden. Mit Hilfe eines technischen Ver-
fahrens konnten einige Fragmente gerettet werden.

Wie reich im Innern die Biirgerbaunten mit Gemilden ausgestattet waren,
wird uns anhand von zwei Beispielen aus ganz verschiedenen Zeiten klar.
Im Zerkindenhof am Nadelberg sind, als dem friihesten Beispiel im ersten
Viertel des 14. Jahrhunderts, in einem Raum groBe Rosetten, Wappen-
schilde und andere spielerische Motive direkt auf die Holzbalken und an die
weile Decke gemalt worden. Die Muster erinnern an jene hofisch ritterliche
Kunst, wie sie in der Liederhandschrift der Manesse und Wandgemilden in
Ziirich «zum Langen Keller» vorkommen. Im Haus zum Walpach war die
Wandfliche ganz mit einem Geschlinge von stilisierten Ranken iiberzogen,
deren iippiges Wuchern noch durch Phantasieblumen, einem Wildminn-
chen mit Hifthorn und andern figiirlichen Darstellungen belebt waren

49



(zwischen 1487-90). Das Bruchstiick wird heute im Historischen Museum
aufbewahrt. Die Vorliebe fiir dieses vegetative Fiilllwerk findet in den zeit-
gendssischen Kupferstichen des Meisters ES, Martin Schongauers oder
Israel van Meckenems ihren Ausdruck. Vorhangmalereien dieser Art waren
im Grunde kinstlerischer Ersatz fiir gewobene Teppiche, dienten jedoch
ausschlieBlich einem Schmuckbediirfnis, ohne die Aufgabe der Warmhaltung
der Zimmer zu erfillen. Zwischen diesen beiden Moglichkeiten aus dem
frithen 14. Jahrhundert und dem spitgotischen Beispiel lassen sich die ver-
schiedenen Stufen einer Verkleidung mittelalterlicher Wohnriume denken.

IV. Zur Tkonographie
Das Leben Christi

Im Mittelpunkt der Themen aller mittelalterlichen Kunst steht das Leben
und Wirken Christi. Die Szenenfolge von der Geburt bis zum Kreuztod
und in Fortsetzung der Heilsgeschichte bis zur Himmelfahrt wird auf Grund
der Evangelien erzihlt. AuBer der Bibel bilden die vielen literarischen
Dichtungen des Mittelalters, welche sich mit dem Leben Christi befassen,
eine weitere Grundlage fiir die bildende Kunst. In der Regel wird die
Leidensgeschichte als eine in sich geschlossene Bilderfolge betrachtet, vor
allem in der deutschen Kunst des 15. Jahrhunderts, wo sie das beherrschende
Thema wird. Analog zu den Flugelaltiren mit Passionsschnitzereien und
gemalten Szenen nach den Offenbarungstatsachen des Neuen Testaments
bringt die Wandmalerei jeweils eine bestimmte Auswahl der Geschehnisse.
Wihrend duBlere Bedingungen wie das Bildformat eine Gleichheit der Dar-
stellungen erfordern, richtet sich die inhaltliche Auslese weitgehend nach
der Zeitstimmung und dem FrommigkeitsbewuBltsein jeder einzelnen
Epoche. Die optische Vergegenwirtigung der Leidensstationen und des
Opfertodes werden auch im Gottesdienst durch die liturgische Handlung
offenbar.

Wenn wir nachfolgend wiederum von jenen Werken ausgehen, die uns
in der Wandmalerei in und um Basel zur Verfiigung stehen, dann kénnen wir
trotz des reduzierten Bestandes entwicklungsgeschichtliche Wandlungen
verfolgen. Diese geistigen Verschiebungen und Verlagerungen vollzichen
sich im Laufe von anderthalb Jahrhunderten und lassen, summarisch be-
trachtet, den Ubergang vom vielschichtigen Erzihlen bis zur strengen Aus-
wahl der Lebensstationen erkennen. In Ziefen zum Beispiel - so viel 148t

50



sich trotz des unvollstindigen Erhaltungszustandes feststellen — kann das
Leben Christi von der Verkiindigung bis zur Himmelfahrt durchgehend
verfolgt werden. Diese ununterbrochene Bilderreihe umfaBte die wesent-
lichsten Ereignisse aus dem Leben Christi. Interessant ist jedoch, daB3 zum
Beispiel die Auferweckung des Lazarus in den Zyklus aufgenommen wor-
den ist, eine Episode die vor allem in ottonischer Zeit weit verbreitet war,
wie die Wandgemailde in der Georgskirche von Oberzell auf der Reichenau
beweisen. In dem Grade, in welchem die missionarische Aufgabe des
Christentums in den Hintergrund tritt, wird auch mehr und mehr im Laufe
des 13. und 14. Jahrhunderts auf die Darstellung der Wundertaten Christi
verzichtet. Es wird sich nidmlich zeigen, daB3 die Passion als einheitlicher
Zyklus in der Spitgotik immer mehr zum dominierenden Bildmotiv wird.
Die sechsteilige Passionsfolge in der Keppenbachkapelle der Peterskirche
schlieBt mit dem Tod am Kreuz, einem Bild, das das gleiche Format besitzt
wie alle andern. Eine klare Trennung zwischen den Leidensstationen und
dem Hauptbild mit Christus am Kreuz bleibt der Altarkunst vorbehalten,
wo die symmetrische Anordnung eine thematische Steigerung gegen die
Mitte hin erreicht. Dort befindet sich in der Regel die Kreuzigungsgruppe.
Und noch eine weitere Gliederung inhaltlicher Art bringt das 15. Jahrhun-
dert. So werden zum Beispiel in der Kirche von Muttenz die Jugendge-
schichte mit der Marienlegende und der Leidensweg Christi genau vonein-
ander geschieden. Auf der Siidseite liegt das Marienleben, das bis zur Vor-
geschichte mit Joachim und Anna zuriickgeht, tiber die Jugend Jesu bis
zur Taufe fithrend. Ein einheitliches Bildprogramm mit deutlichen An-
fangs- und SchluBakzenten. Dementsprechend enthilt die Nordwand eine
Themenfolge, die ausschlieBlich der Passion gewidmet ist, die mit dem
triumphalen Empfang beim Einzug in Jerusalem beginnt und mitdem Abstieg
in die Vorholle endet. Soweit sich die Bilderreihe rekonstruieren 1iB3t, fehlt
jenes Hauptbild mit Christus am Kreuz. Durch diese Tatsache wird eine
Beobachtung bestitigt, wie man sie bei vielen Wandgemilden machen
kann. Um dem zentralen Ereignis der Kreuzigung ein besonderes Gewicht
zu geben, wird der Opfertod gleichsam aus der Bilderreihe herausgenom-
men und in die Altarkunst aufgenommen, wie wir dies bei der Schilderung
eines spitgotischen Altarschreins bereits erwihnt haben. Somit ergibt sich
eine Relation zwischen Malerei und Plastik. AuBler dem Kreuzaltar 1iBt
sich zum Beispiel denken, daBl ein Kruzifix am Chorbogen dieses Haupt-
thema tibernimmt. Die Verselbstindigung der Bildidee des Opfertodes findet
iibrigens in den vielen kanonischen Gruppenbildern mit der Kreuzigungs-
darstellung ihren Ausdruck, von denen hier jene an der Lettnerwand in der
Kirche der Kartause erwihnt sei.

51



Der Schmergensmann

Die stehende Gestalt Christi mit den vorgezeigten Wundmalen, der
Dornenkrone und den Leidenswerkzeugen (arma Christi) findet als An-
dachtsbild seit dem 14. Jahrhundert stets mehr Beachtung. Biichel berichtet
uns nicht nur in Worten von einem iiberlebensgroBen Schmerzensmann in
der Miinstergruft «gegen Mitternacht», sondern hat uns auch eine Nach-
zeichnung davon hinterlassen. Aus dieser geht hervor, daB Christus in
einem hochrechteckigen und blaugrundierten Rahmen steht und von
- Leidenswerkzeugen umgeben ist. In Oltingen treffen wir ihn im Verein mit
den Aposteln im Chor an. Zu dieser Zeit hatte sich bereits die Graphik
vielfach dieses Sujets angenommen; der Leidensmann ist in der Regel nur
mit einem Lendenschurz bekleidet und tritt als Einzelfigur ohne Beiwerk
auf. An der Westfassade der Peterskirche befand sich einst eine Malerei mit
dem Schmerzensmann und der trauernden Maria. Von diesem meisterhaften
spatgotischen Werk zeugt einzig noch ein Mauerfragment, das im Histori-
schen Museum aufbewahrt wird und das dornengekrénte Haupt in einer
spiaten Fassung aus dem Beginn des 16. Jahrhunderts zeigt. Dazu gehort
das entsprechende Pendant mit dem Antlitz der Maria.

Das Jiingste Gericht

Das gewaltigste Thema der christlichen Kunst fut auf den Bibelstellen
Johannes s, 28f; Lukas 21, 25 und Matthius 24, 30f. Da, wo der richtende
Christus mit dem Schwert und Zweig im Munde dargestellt ist, wie zum
Beispiel in der ehemaligen Johanneskapelle, bezieht sich dieses Bild auf die
Bibelstelle in der Offenbarung des Johannes 1, 16. Von der ottonischen
Kunst iiber die Romanik bis zur gotischen Kathedralplastik an den Portalen,
kann sich das Jungste Gericht auf eine lange Tradition berufen, die auch
formgeschichtlich verbindlich bleibt. Die ikonographischen Gesichtspunkte
haben sich iiber Jahrhunderte hinweg kaum verdndert. In und um Basel
klingt das Weltgericht in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts durch
mehr als ein Dutzend Darstellungen aus, die in der Regel auf einer Einteilung
in drei Zonen beruhen. Die Grenzen zwischen den waagrechten Zonen wer-
den im spiten Mittelalter aber immer mehr verwischt. Im Zentrum der Him-
melszone sitzt der Weltentichter. Nében oder iiber ihm schwebeén Engel, die
durch Posaunen den Jiingsten Tag ankiindigen. Eine zweite Horizontale
148t sich mit Hilfe der fiirbittenden Gestalten der Maria und des Johannes
und der Apostel als Beisitzer festlegen. Der unterste Bereich wird von den

52




Auferstehenden eingenommen; zur Rechten des Weltenrichters fiihrt Petrus
die Seligen ins Paradies, wihrend zu seiner Linken die Verdammten von den
Teufeln in den Hollenschlund getrieben werden. AuBler dem Gemilde im
Rathaushof und dem vereinfachten Jiingsten Gericht in der TreBkammer
der Peterskirche sind alle stidtischen Weltgerichtsdarstellungen unter-
gegangen, so dal wir uns an jene Beispiele halten, die in der Umgebung von
Basel zu finden sind. Die zwei groBartigsten Endlésungen treffen wir im
Beinhaus in Muttenz 1513 und in der Johanniterkapelle in Rheinfelden an.
Das friiheste und volkstiimlichste Jiingste Gericht begegnet uns in Blan-
singen.

Totentany und Todesbilder

Wie viel drmer ist Basel, seitdem es die Sehenswiirdigkeiten der beiden
Totentinze nicht mehr besitzt. Der spirliche NachlaB3 besteht einzig noch in
den 19 stark iibermalten Mauerbruchstiicken mit Halbfiguren des Prediger-
Totentanzes im Historischen Museum. Die zweite Ubetlieferung ist ebenso-
wenig authentisch und besteht aus Kopien, Nachbildungen und Umfor-
mungen. Es sind Holzschnittfolgen, wie jene von Hans Holbein d. J., die
zum Beispiel nur gegenstindlich etwas mit den Wandmalereien zu tun
haben, denn sie sind eigene Erfindungen des grofSen Meisters. Dagegen
haben die Stiche von Merian (Prediger-Totentanz) und von Biichel (der-
jenige im Klingental) immerhin quellenmiBigen Wert, wenn auch beide
Kiinstler den verinderten Zustand festhalten, den sie damals vorgefunden
haben. Der iltere Totentanz an der ehemaligen Friedhofmauer des Prediger-
klosters (um 1440) und der nach diesem kopierte im Kreuzgang des Klingen-
talklosters (um 1450 von Frangois Maurer und um 1480 von Riggenbach
datiert) haben in der Folge die Kultur- und Kunstgeschichtsforschung be-
schiftigt und eine umfangreiche Literatur hervorgebracht. Die auf den
Originalzustand zuriickgefiihrte Untersuchung, welche mit Hilfe der neue-
sten Restaurierungsmethoden an einem Wandstiick vorgenommen worden
ist, diirfte der Anlall zu weiteren Forschungen sein. Den Boden fiir die
Todesvorstellung hat das Jiingste Gericht selbst geliefert. Es ist deshalb
nicht von ungefihr, wenn spitere Holzschnittpublikationen als Eingangs-
blatt das Weltgericht dem Totentanz voranstellen. Die Verweltlichung des
Jungsten Gerichts durch das Auftreten des Todes als schauerliche Skelett-
gestalt ist durchaus eine Schopfung des 15. Jahrhunderts. Der Gedanke des
Memento mori als Gesprich zwischen dem Dichter und dem Tod ist jedoch
ilter. Wir finden die Idee in Spruchreihen einer elsissischen Handschrift
bereits im 13. Jahrhundert. In der schonsten Ausprigung kommt das gleiche

33



Motiv beim Ackermann von Béhmen vor. Realistische Bilder der Ver-
ginglichkeit hat bereits Konrad von Wiirzburg als Klage tiber die rasch
enteilende Zeit verfaBt. Solange das ganze Trachten auf den Tag des
Jiingsten Gerichtes mit jenem entscheidenden Urteil zur Einkehr in das
ewige Leben oder zum Sturz in die zeitlose Verdammnis gerichtet war, hat
der mittelalterliche Mensch die Schreckensgestalt des Todes in der Darstel-
lung verabscheut. Erst eine verbiirgerlichte Welt konnte die Gestalt des
Skelettes als Sinnbild fiir den Tod prigen. Deshalb hat das hohe Mittelalter
lange gezdgert, das Todesgerippe in die Kunst aufzunehmen.

Merian und Biichel haben dafiir gesorgt, daf3 der Basler Totentanz nie mehr
in Vergessenheit geraten konnte. Auf diese Weise lebt er in Miniaturform
der Graphik und der Buchillustration fort. Kulturgeschichtlich betrachtet,
war es ein langer Weg, bis der mittelalterliche Kiinstler den korpetlichen
Zerfall des Menschen bildlich festzuhalten wagte. Eine der Voraussetzungen
war die dramatische Dichtung. Als Schauspiel wurde die Gewalt des Todes
iiber den Menschen mit dem Reihentanz und den Wechselreden zwischen
Tod und Mensch vor den Kirchen aufgefiihrt. Ein solcher Danse macabre
hatte in Frankreich jeweils am Gedichtnistag der unschuldigen Kindlein
stattgefunden. Die Ubertragung dieses Totentanzes auf die Kirchhofmauer
ist in Paris, Angers, Amiens, Dijon und Rouen vorgenommen worden und
geht zum Teil bis in die Zeit um 1400 zuriick. Durch das paarweise Auf-
treten der Figuren wat es spiter moglich, die Ordnung nach Stinden der
Gesellschaft vorzunehmen. Angefangen beim Papst und Kaiser, holt sich der
Tod jeden einzeln, indem et sich in den Gebirden den Personlichkeiten und
deren Rang und Gewohnheiten anpafit. Eine andere Wurzel des Totentanzes
wird in der Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten gesehen,
(Fresko an der Mauer des Campo Santo in Pisa, nach 1350). Der Totentanz
war vor allem ein Anliegen des Prediger- und Dominikanerordens. In
StraBburg entdeckte man 1825 einen mittelalterlichen Totentanz im dortigen
Kloster der Dominikaner. Ein weiteres Beispiel stellt der Berner Totentanz
von Niklaus Manuel dar, der 1515/16 als spites Beispiel entstanden ist.
Eines der berithmtesten Monumentalgemiilde des Todesreigens besal3 Frank-
reich in La Chaise-Dieu (Haute-Loire).

Eine Abwandlung dieser Totentanzidee, welche zwischen Tanz und Ge-
richt die Mitte hilt, kann in dem Sensenmann am Chorbogen der Martins-
kirche gesehen werden. Ganz aus der zeitgeschichtlichen Situation ent-
standen, wirkt hier das Erlebnis des Schwarzen Todes nach. Im Jahre 1439,
wihrend der Konzilstagung in Basel, hat die Pestseuche einen groBen Teil
der Bevolkerung hinweggerafft. Der Tod tritt deshalb nicht einem einzelnen
in tinzerischer Begegnung nahe, sondern er mihtals Schnitter unbekiimmert

i4



eine groBe Schar nieder. Der volkstiimliche Einschlag ist nicht zu verkennen.
Und einen Schritt weiter ins Reich der Legende und der volkstiimlichen
Literatur fithrt die Darstellung von den dankbaren Toten, die in der
Schlachtkapelle von St. Jakob und im Beinhaus von Muttenz gemalt wurde.
Hier zeigt sich auch, wie nun die Phantasie einen viel weiteren Spielraum
erhilt, indem die Legende nach Gutdiinken vom Kiinstler ausgeformt wird
und das Bildschema nur ganz wenige traditionelle Ziige aufweist. Erzihlt
wird die Geschichte jenes Ritters, der von Riubern iiberfallen wird. Er
flichtet in den Friedhof, und nun steigen die Toten aus ihren Gribern, mit
Sensen, Gabeln, Armbrust usw. bewaffnet, und vertreiben seine Feinde. Es
ist dies der Dank der Toten dafiir, daBB der Rittersmann jeweils ein Pater-
noster fiir sie gebetet hatte, als er beim Gottesacker vorbeiging.

Heiligenlegenden

Mit dem seit 1471 in zahllosen Drucken erschienenen Sammelwerk iiber
«der Heiligen Leben, Sommer- und Winterteil» findet das vielfach ver-
streute Legendenbuch des Mittelalters eine weite Verbreitung im Volk, wie
sie die um 1280 in Italien von Jacobus de Voragine verfaf3te Dichtung nie
hat erreichen kénnen. Wohl hatte die geistliche Literatur die Legende als
Stoff fiir die Versdichtung reichlich ausgeschopft, aber diese Werke waren
nicht iiber eine bestimmte Bildungsschicht hinaus bekannt geworden. Die
in schlichter Prosa gehaltenen Erzihlungen {iber das Leben der Heiligen
legten Zeugnis fiir ein aufstrebendes Biirgertum ab. Um den histotischen
Kern, der in jeder Legende steckt, sind mehr und mehr zusitzliche Wunder-
taten gewoben worden. Einer der letzten Erneuerer der christlichen Legen-
denschoépfung lebte in Basel und fand seine Ruhestitte im Magdalenen-
kloster zu den Steinen: es ist Konrad von Wiirzburg, der in hofischem Stil
drei Legenden iiber die Heiligen Alexius, Pantaleon und Nikolaus geschaf-
fen hat, die teils bis zu 4500 Verse zihlten. Ein Fragment iiber die hl.
Dorothea wird ihm ebenfalls zugeschrieben, womit eine legendire Gestalt,
welche in Basel durch viele Werke der bildenden Kunst bekannt ist, literarisch
belegt wird. Auch in der Wandmalerei ist sie hier hiufig vertreten. Im
Zentrum der Heiligengeschichte steht der Mirtyrertod, der auch fiir die
Wahl des Attributs maBgebend war. So hat die hl. Dorothea, als sie das
Todesurteil erwartete, den Wunsch ausgesprochen, aus dem himmlischen
Garten Rosen zu erhalten, worauf ein schones Kniblein ihr in einem Korb-
chen Blumen brachte. Aus dem bunten Kranz der legendiren Personlich-
keiten seien hier einige, die fiir unsere Stadt typisch sind, vorgestellt.

55



Die Alexiuslegende ist von Konrad von Wiirzburg auf Bestellung von zwei
bekannten und angesehenen Stadtbiirgern, Johannes von Hermeswil und
Heinrich Iselin, verfaBt worden. Als Sohn eines edlen und reichen Rémers
verliBt Alexius am Hochzeitstag, an dem er einer Verwandten des Kaisers
angetraut werden soll, Elternhaus und Vaterstadt. Er kehrt spiter uner-
kannt in sein Heim zuriick, wo er arm und von der Dienerschaft verhohnt
in einem Winkel unter der Treppe haust und von Mildtitigkeit lebt. Erst
nach seinem Tode wird seine Herkunft erkannt und sein heiliges Leben
offenbar. Wie der fromme Biirger zu Ehren seines Heiligen ein Bild be-
stellen konnte, so konnte er ihn auch durch eine Dichtung ehren lassen.
So geschah es auch im Falle der Alexiuslegende, die in Basel zweimal darge-
stellt wird und fiir welche der Text des in Basel wirkenden Dichters Konrad
von Wiirzburg wohl die Anregung bildete. Das eine Gemilde im Klingen-
talkloster ist durch eine Nachzeichnung von Emanuel Biichel belegt. Ein
weiteres Bildfragment um dieses Legendenmotiv taucht in der Keppenbach-
kapelle der Peterskirche auf und zeigt in schwachen Farbspuren die Trep-
penanlage mit dem darunterliegenden Alexius.

HI. Euphrosyne. Nach der Legende ist sie eine der 11 coo Jungfrauen,
welche zu Koln den Martertod erlitten. Als Herzogstochter und Verwandte
der hl. Ursula wird sie seit 1155 in Koln erwihnt, wo auch ihr Leib ruhte.
Seit ungefihr 1448 werden Reliquien von ihr im Klingentalkloster aufbe-
wahrt. Die Verehrung ist nach 1452 durch einen AblaB des Papstes Niko-
laus V. fiir die Besucher des Klosters von Klingental durch zahlreiche
Angaben urkundlich bestitigt. Besonders hervorgehoben wird eine kost-
bare Fassung, die fiir ihr Haupt geschaffen worden ist.

Nach Bedeutung und Zahl seines Vorkommens steht der 4/, Christophorus
an der Spitze aller Heiligengestalten der Wandmalerei. Diese Feststellung
deckt sich auffallend mit jener ausgeprigten Tendenz zur Monumentalitit.
Die Eigenschaft konnte natiitlich am besten durch die Darstellung eines
Riesen erfiillt werden. Inwieweit geistige und kultische Momente hier eine
Rolle fiir die Bevorzugung dieses Motivs im spiten Mittelalter mitspielen,
miilte einmal untersucht werden, denn mit dem Aufkommen der biirger-
lichen Stinde im Kampf mit dem Adel kénnte die Kunst ein solches sicht-
bares Zeichen fiir die Auseinandersetzung zwischen den Kleinen und den
GroBen gebrauchen. Was sich an formalen Wandlungen von der Wende
des 13. zum 14. Jahrhundert bis zu Beginn des 16. Jahrhunderts ablesen
148t ist Kennzeichen fiir die Entwicklung der kiinstlerischen Absichten.
Wit zihlen auf unserem Gebiet ein gutes Dutzend dieser heiligen Riesen
wihrend dieser Zeitspanne, die unbekannten und verlorenen Bilder nicht
miteingerechnet. Im Kern der Legende verbirgt sich ein altes Mirchen-

56



motiv von der Suche nach dem Stirkeren. Die Erzihlung beginnt damit,
dafB der Riese Offerus einem Konig dient, den er als den groBten Herrscher
betrachtet. Als er jedoch erkennt, daf3 dieser bei der Nennung des Teufels
sich bekreuzigt, will er dem Satan als dem noch gréBeren seine Dienste
anbieten. Nachdem er aber des Teufels Furcht vor dem Gekreuzigten er-
fahren hat, will er einzig Gott dienen. Ein Einsiedler iiberzeugt ihn davon,
daB dies am besten dadurch geschehen kann, daB3 er auf seinem Riicken
Menschen iiber einen FluB trigt. Eines Nachts bringt er das Christuskind
hiniiber und erfihrt dabei, daB3 er die ganze Last der Welt getragen hat.
Dutrch das Untertauchen im FluB vollzieht sich an ihm die Taufe, und das
Waunder des griinenden Stabes, auf den er sich gestiitzt hat, ist eine Be-
kraftigung dieser Taufe.

. An erster Stelle einer chronologischen Reihenfolge wiren jene riesigen
Kopfe im Kloster Schontal bei Langenbruck, in der Kirche von Ziefen und
in der Theodorskirche von Basel zu nennen, die dem frithen 14. Jahrhundert
angehoren. Diese ersten Darstellungen lassen vermuten, daB die Gestalt die
ganze Mauerfliche vom Boden bis zur Decke beanspruchte. Leider ldGt
der unvollkommene Zustand (Kopf oder Halbfigur sind lediglich sichtbar)
keine weiteren Schliisse iiber das Aussehen des Riesen zu. Zwischen diesen
frithen Fassungen und den nachfolgend spiteren liegt ein kunsthistorisches
so wichtiges Werk, wie die Tafel von Konrad Witz in der 6ffentlichen
Kunstsammlung, wo die landschaftliche Umgebung neue realistische For-
men annimmt, die in der Folge auch bei den Wandgemilden mehr und mehr
Anklang finden. Die Zuriickhaltung bei der Wahl des Naturausschnittes
und die Konzentration auf die Riesengestalt bleiben aber bis zuletzt be-
stehen, selbst wenn, wie in Rheinfelden (Johanniter-Kapelle) oder in
Muttenz (Beinhaus), die Freude an der Schilderung der Gegend wach wird.
Das maBstiblich kleine Gemilde mit dem hl. Christophorus in der TreB3-
kammer der Peterskirche scheint bestimmt durch die Tafelmalerei inspiriert
zu sein. Die nachweisbaren Bilder des Heiligen im Klingental, am Rathaus,
in der Niklauskapelle des Miinsters und in Blansingen seien als Beispiele
der Spitgotik der Vollstindigkeit halber hier aufgefiihrt. Trotz der groBen
Verbreitung in und um Basel ist der hl. Christophorus kein Lokalheiliger,
denn er war im Norden als Alpenheiliger allgemein beliebt.

Dagegen gibt es einige Gestalten, die wir fiir unsere Stadt besonders
namhaft machen diirfen. Wenn wir den Spuren des 4. Nikolaus nachgehen
wollen, miissen wir iiber Mirkt (Baden-Wiirttemberg) beim stidtischen
Klingentalkloster und St.Peter vorbei nach Lausen wandern, bis wir von
Oltingen iiber den Schafmattweg auch nach Konigsfelden gelangen, wo ein
ganzes Glasfenster (leider nur noch fragmentarisch erhalten) diesem Heiligen

57



gewidmet ist (1325-1330). Niklaus von Myra ist der Schutzpatron der See-
und FluBfahrer, aber auch die Wallfahrer anerkennen ihn als solchen. Die
einheimische gotische Plastik besitzt zahlreiche Beispiele von Niklausfiguren,
und diese haben auf die Wandmalerei abgefirbt. Das Wandbild in der
TreBkammer der Peterskirche ist praktisch eine Ubersetzung der Skulptur
auf die Wand, denn der Heilige erscheint isoliert als Einzelfigur. An der
Ostwand in der Kirche von Lausen dagegen sehen wir die bekannteste
Szene aus der Niklauslegende innerhalb der architektonischen Umschrei-
bung, indem dort der Ozt der Handlung gemalt wurde. Es handelt sich um
die Errettung der drei Jungfrauen, die ihr Vater an ein Freudenhaus
verschachern wollte. Durch die Schenkung von drei Goldkugeln bewahrte
er sie vor der Schande. Ganz willkiirlich ausgewihlt bringt die Malerei in
der Kirche von Ormalingen jene Szene, wo der hl. Nikolaus ein Schiff aus
der Seenot rettet. Umfangreicher ist dagegen der dreireihige Zyklus an der
Siidwand von Oltingen, wo neben den iiblichen Stationen eher seltene ab-
gebildet sind, wie jene Geschichte vom Juden, der durch einen Christen
betrogen worden ist. Es kommt nicht von ungefihr, daB dieser Heilige in
Basel eine ausgesprochene Verbreitung genieft, denn wir wissen von einem
Bruchstiick einer Versdichtung, die Konrad von Wiirzburg in Basel ver-
faBt hat und welche den hl. Nikolaus zum Gegenstand hat.

Fin weiterer Heiliger diirfte fiir unsere Gegend besonders typisch sein,
denn er lebte im ElsaB, und ihm sind verschiedene Kirchen geweiht, unter
anderm jene von Muttenz. Der hl. Arbogast hatte sich als frinkischer Ein-
siedler aus Aquitanien im Hagenauer Forst niedergelassen und wurde 550
Bischof von StraBburg. Die Vita stammt aus dem ro. Jahrhundert und ist
vor allem durch die Ubertragung seiner Reliquien nach dem Kloster
Arbogast bei StraBburg und Surburg bei Hagenau angeregt worden. Auch
hier diirfte eine glaubwiirdige Legende den Kern der Erzihlung bilden.
Arbogast heilte den Sohn des frinkischen Konigs Dagobert, der bei der
Jagd verunfallt war. Sein angebliches Haupt wird noch im 15. Jahthundert
im Stift St. Thomas in StraBburg aufbewahrt. In Muttenz war um die Mitte
des gleichen Jahrhunderts eine Armreliquie, welche sich im Turmgeschof3
befand, AnlaB fiir die Wandmalerei an der entsprechenden Mauer des Vor-
chors gewesen. Den ausfiihrlichsten Legendenzyklus enthilt die Pfartkirche
von Oberwinterthur, wohl die am weitesten abgelegene Kultstitte, welche
fiir den hl. Arbogast namhaft gemacht werden kann.



V. Zur Stilgeschichte
Der Zyklus

Die Aufreihung der Christus- und Heiligenszenen in mehrere Bildstreifen
ist in diesem AusmaB, wie sie in der Wandmalerei moglich ist, bei der
Tafelmalerei undurchfiihrbar. Die Wandmaler haben deshalb auch die Ge-
legenheit, weitgespannte Programme an den Mauern anzubringen, reichlich
ausgeniitzt. Die senkrechte Wand bot in dieser Hinsicht mehr Entfaltungs-
moglichkeiten als die Decke, wo zum Beispiel durch die Gewdlbeeinteilung
die Flichengliederung gewisse Einschrinkungen mit sich bringt. In der
Abfolge der Gemilde muBte der Kiinstler natiirlich Riicksicht auf die
Fensteranordnung nehmen, wobei in den meisten Fillen durch das spitere
Einsetzen von Fenstern viele Bilder zerstort worden sind; deshalb ist der
Bilderrhythmus oft schwierig zu rekonstruieren. Meistens war ja wegen der
Ubertiinchung der Fresken die Anordnung der Lichtquellen unsichtbar. Es
bedurfte von seiten des schaffenden Kiinstlers viel Einfiihlung, die Gemilde
jeweils der bestehenden Fensterordnung anzupassen, und dies ist dann im
Mittelalter mit sehr viel Geschick geschehen, sogar unter Einbezug der
Fenstetleibungen selbst. Als Vorbild fiir den inhaltlichen Aufbau einer
Wandbildausstattung kann die Arenakapelle von Padua mit den Fresken
von Giotto betrachtet werden. Dort sind alle vier Winde mit dem genau
bestimmten Programm versehen, das sich nicht zuletzt auf liturgische Ge-
setze stiitzt. Inwieweit diese groBartigen Gemilde in ihrer Aufteilung an den
vier Winden zur Tradition wurden, miiite eine genaue Untersuchung er-
geben. Immerhin 1iBt sich auch fiir die Wandmalerei n6rdlich der Alpen
eine gewisse Norm fiir die Anordnung der Bildinhalte beobachten, die mit
dem Zyklus in Padua weitgehend ibereinstimmt. Das Marienleben wird
vorzugsweise an der Stidwand dargestellt, die Verkiindigung steht meistens
iiber dem Chorbogen, und die Passion wickelt sich in der Regel an der
Nordwand ab. Die Westwand enthilt seit ottonischer Zeit das Jiingste
Gericht. Dieses Ordnungsprinzip gilt zum Beispiel fiir die Wandmalereien
in der Pfarrkirche von Muttenz mit wenigen Abweichungen. Der Platz fiir
das Jiingste Gericht liBt sich dadurch erkliren, daB der Kirchenbesucher
beim Verlassen des Gotteshauses nochmals den Blick gegen die Westwand
erhebt, wo ihm der Weltenrichter begegnet. Als Mahnung, ein gottes-
fiirchtiges Leben zu fithren, muB et jenes Urteil empfinden, das ihm anschau-
lich vor Augen fiihrt, wie die Seligen und Verdammten von Gott geschieden
werden. Ahnliche Losungen der Wandaufteilung mit den bestimmten
Themen bieten auch die Kirchen von Oltingen und Blansingen, denn in

39



beiden Fillen erscheint an der Ausgangswand das Jiingste Gericht. In
keiner einzigen Stadtkirche ist das Weltgericht erhalten geblieben, es sei
denn in der Sakristei der Peterskirche, wo aber sowohl kiinstlerisch wie
ideell eine schwache und spitere Formulierung anzutreffen ist. Dem
Jingsten Gericht als selbststindigem Zyklus zugeordnet finden wir oft die
Apostel, sofern sie nicht als Beisitzer in die Darstellung des Weltgerichts
aufgenommen worden sind.

Die ornamentale Dekoration

Der farbige Eindruck einer mittelalterlichen Kirche witd natiirlich nicht
allein dutch die figiirliche Malerei bestimmt, vielmehr haben die Poly-
chromie und Ornamentik ein gewichtiges Wort mitzureden. Die farbige
Fassung der Skulpturen und Bauelemente wollen wir ebenfalls im Voriiber-
gehen erwihnen. Besondere Beachtung verdienen die Dekorationen orna-
mentaler und abstrakter Art.

Wohl die primitivste Verzierung des sakralen Innenraumes im Mittelalter
bildet die Verwendung der Fugenmalerei. Beispiele sind in der Peters- und
Leonhardskirche in spirlichen Resten zum Vorschein gekommen. Es handelt
sich darum, die Unebenheiten der Mauer durch eine Farbschicht zu iiber-
decken, bei welcher in weiler oder heller Farbe die Mauerfugen der Steine
vorgetiuscht werden. Ein hiufiges, weniger die Fliche betonendes als viel-
mehr rahmendes Dekorationssystem sind die beliebten Bollenreihen oder
Kugelfriese, die {iberall anzutreffen sind. Sie begleiten die Schildbogen, die
Fensterleibungen und die Gewdlberippen in der Gestalt schwarz aufge-
tragener Perlenketten. Von den einfachsten Zihlrahmen ohne begleitende
Linie bis zu den Ausficherungen mit reichen, wechselnden und stilisierten
Ranken und StriuBen bietet die Kirchenkunst von Basel einen wahren
Musterkatalog dieser Ornamentik. Der Sinn dieser Muster muf3 einerseits
in der Betonung struktureller Formen gesehen werden, anderseits schaffen
sie einen Ubergang zwischen der Fliche und plastischen Gestaltung. Es sind
zeitlose Muster, die kaum eine Datierung etlauben, und ihre Verwendung
erstreckt sich tiber zwei Jahrhunderte. Erst in der Spitzeit der Gotik werden
die beliebten Distelstriufle mehr und mehr naturalistisch.

Sowohl in der Barfiisser- wie der Leonhardskirche, als auch in Kaiseraugst
und Blansingen lernten wir jene eigenartigen Zwergarkaden (vgl. Zeichnung)
mit den Durchblicken zwischen zwei Bégen kennen, die fiir unsere Gegend
besonders typisch sind. Sie schaffen eine Tiefenillusion, die mit der Vor-
stellung zusammenhingt, daB der Kirchenraum eine symbolische Ver-
wirklichung der Idee der Himmelsstadt ist. Es wire deshalb falsch, in diesem

6o



Otrnament nur den dekorativen Wert zu etkennen, was vor allem in Blan-
singen deutlich zum Ausdruck kommt. Dort zieht sich der Arkadenfries
nicht nur der flachen Decke entlang, sondern ein Zhnliches nischenartiges
Band mit Durchblicken lduft auch in der Bodenzone rund um die Kirche.
Wir diirfen das Bestreben, durch solche Dekorationen die Tiefe zu er-
schlieBen, nicht falsch deuten: es geht nicht um die Verwirklichung per-
spektivischer Absichten, sondern um sinnbildliche Vorstellungen. Diese
Raumkistchen als Rahmenrapport gehoren somit zum eisernen Bestand der
spitmittelalterlichen Innendekoration. Ihr Ursprung muB in der Ubernahme
jener strengen Fassaden- und Tabernakelaufbauten gotischer Kathedralen
gesehen werden. Diese Architekturkulissen werden in vergroferter Form
auch bei den figiitlichen Wandbildern als Rahmen beniitzt und wachsen auf
diese Weise, wie die Gemilde an der Westwand der BarfiiBerkirche be-
weisen, iiber ihre bloBe ornamentale Funktion hinaus. Ausgesprochen
illusionistische Wirkung geht von der Scheinarchitektur in Oltingen aus,
wo sich die Marienlegende in #Zhnlichen Nischen abspielt. Bereits aber
zeigen sich in diesem spiten Beispiel Anzeichen einer Auflésung, denn an
Stelle der Steinarchitektur tritt hier die Holzkonstruktion.

Die Hintergriinde der Wandbilder erfahren im Laufe eines Jahrhunderts
groBle Wandlungen. Wihrend in der Miinsterkrypta im Joch mit der Anna-
geschichte aus der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts der Fond mit gelben
Sternen versehen ist, kommt nach und nach der reichbemusterte Vorhang
als Hintergrund auf. In der Altarkunst verwendet man #hnliche Draperien
mit grofen Mustern (Granatapfel, Bliiten usw.) schon seit Beginn des
15. Jahrhunderts. Meist sind diese in den Goldgrund eingepunzt. Besonders
schone Beispiele von aufgehidngten Teppichen kénnen wir in der Marien-
kapelle der Peterskirche, gemalt von Martin Koch, und in den Kirchen von
Oltingen und Pratteln in der 2. Hilfte des 15. Jahrhunderts beobachten.
Im Gegensatz dazu verarmt die Ornamentik innerhalb der gleichen Zeit bei
den Einfassungen, welche die einzelnen Wandbilder voneinander trennen.
In Ziefen und Ormalingen sind die Bordiiren mit groBblittrigen und bliiten-
reichen Dekorationen verziert, spiter in Muttenz sowie an andern Orten
begniigt man sich mit gemalten Holzleisten. Eine polychrome Ornamentik
eigener Prigung finden wir bei den Bemalungen der Gewdlberippen: in der
Klosterkirche im Klingental (Ende 13. Jh.) laufen prichtige Blitterranken
den Rippen entlang, in der Leonhardskirche werden durch den Farbakkord
Rot-Gelb-Blau-Silber in den Sichtkanten die Manschetten (Kreuzungsstellen
der Rippen) betont. Daf} in der profanen Wandmalerei die abstrakte De-
koration iiberwiegt, geht aus den frither kurz besprochenen Beispielen her-
vor. Es wiitde sich einmal lohnen, alle Ornamente der Spitgotik zu sammeln

61



und zusammenzustellen, um die Entwicklung und den Reichtum dieser
nicht unwichtigen Zierden des spiten Mittelalters iibersehen zu koénnen.

Das Landschaftsbild

Gemessen an dem, was die Wandmalerei des Mittelalters auszusagen
bereit ist, bleibt das landschaftliche Bild ohne besondern Darstellungswert.
Sobald eine natiirliche Umgebung zur sinnbildlichen Figur dazukommt,
besteht die Gefahr, daB die flichige Grundhaltung aufgehoben wird. Die
Gewinnung der Tiefe steht im Widerspruch zur Einschichtigkeit, d.h. zu
jener Anordnung der Gegenstinde, die alle in einer Ebene stehen. Im
Vetlaufe eines Jahrhunderts, angefangen beim Dreikénigsbild in der Peters-
kirche bis zum Allerseelengemilde im Beinhaus von Muttenz, hat die Kunst
einen langen Weg iiber viele Stufen zuriickgelegt. Durch das weite Hinauf-
riicken des Horizontes wird in der Peterskirche beim genannten Gemilde
soviel landschaftliche Substanz gewonnen, daB8 Joseph, der einen Zuber
Wasser vom Brunnen heruntertrigt, mitten in einer klar faBbaren Gegend
steht. Mit der Ubernahme solcher Bildelemente aus der burgundischen
Malerei (Broederlam in Dijon) verrit der Maler seine Abhingigkeit von
fremden Einflissen. Um die Mitte des Jahrhunderts vermag der Schopfer
des Brunozyklus in der Kartause einen ununterbrochenen Landschaftsaus-
schnitt in der Aufsicht mit vielen Details von Bauten, Wegen, Biumen und
Hiigeln zu bewiltigen. Das Unvermégen im Landschaftsbild zur gleichen
Zeit bezeugt uns dagegen der Passionsmeister von Blansingen dadurch, daf3
seine Figuren von der Horizontlinie iibetschnitten werden. Die letzte
Losung in der Darstellung einer Gegend vermittelt das Gemilde mit den
dankbaren Toten im Beinhaus von Muttenz: Tiefenstaffelung, Atmosphire,
Abstufung in der Schilderung eines Berg- und Seegebietes, maBstibliche
Verkiirzungen gegen hinten durch Kleinerwerden der Biume und Hiuser,
alles das wird iibernommen, wie das Auge ein begrenztes Blickfeld zu er-
fassen vermag. Parallel dazu verliuft das wachsende Interesse an allem Vege-
tativen, etwa im Gegensatz zu den stilisierten Biumen von Ziefen, die wie
Pilze aussehen, oder jene in der Miinsterkrypta, die flachen Blumenmustern
gleichen.

Uber den Stilwandel

Durch das Aufkommen des Holzschnitts seit dem Anfang des 15. Jaht-
hunderts und des Kupferstichs ungefihr eine Generation spiter, jener neuen

62



graphischen Vervielfiltigungsverfahren der Spitgotik, 4nderte sich das
Verhiltnis vom Entwurf zur Ausfithrung in der Malerei. Diese Techniken
des spiten Mittelalters besitzen ihren Ursprung in der Verlagerung der ge-
sellschaftlichen Struktur. Fiir die Kunst bedeutet das, daB die Malerei aus
der Sphiire der Werkstattgeheimnisse heraustritt. Anstelle der wohlgehiite-
ten Mustetbiicher, die der Geselle auf seiner Wanderschaft bei sich trigt,
wie dies ein Jahrhundert vorher noch der Fall war, kann er sich nun an
Ort und Stelle der im Handel angebotenen Holzschnittblitter und Kupfer-
drucke bedienen. Fiir die Wandmaler bedeutete die Ubersetzung vom Klein-
format auf maBstiblich grofie Flichen kaum eine Schwierigkeit. Die hand-
werkliche Abhingigkeit von solchen Vorlageblittern beginnt sich aber erst
in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts auszuwirken, genauer gesagt von
jenem Moment an, als die Stiche von Martin Schongauer fiir die Monu-
mentalmalerei verwendet worden sind. Aber bereits zu Anfang des Jahr-
hunderts kénnen wir die Ubernahme stilistischer Eigenheiten des Holz-
schnittes in der Wandmalerei beobachten: so fillt zum Beispiel bei den
Gemiilden an der inneren Wand der BarfiiBerkirche die kriftige und schnitti-
ge Konturierung der Figuren auf, die durchaus einem der frithsten Pracht-
drucke wie der hl. Dorothea aus der graphischen Sammlung von Miinchen
um 1400 nahesteht. Man wird natiirlich auch jenen iibergeordneten Zeitstil,
der internationalen Charakter besitzt, fiir die stilistische Grundhaltung
dieser Malereien geltend machen konnen. Noch ist die Zeit nicht ange-
brochen, da die Monumentalmalerei ihre Themen und Formen der Druck-
technik entlehnt. Malereien, bei denen man sich deutlich auf die Graphik
berufen kann, kommen erst Ende des Jahrhunderts vor, und dann besonders
zu Anfang des 16. Jahrhunderts, wo der Maler aus einem groflen Vorrat
von Stichen schopfen konnte.



Literaturverseichnis

Aurenhammer, Hans. Lexikon der christlichen Ikonographie, Band 1. Wien 1959f.

Baum, Julius. Meister und Werke spitmittelalterlicher Kunst in Oberdeutschland und
in der Schweiz. Konstanz 1957.

Baum, Julius. Martin Schongauer, Wien 1948.
Benz, Richard. Legenda aurea des Jacobus de Voragine. Jena 1925.

Bernoulli, A. Die Deckenbilder in der Krypta des Miinsters zu Basel, Mitteilungen der
Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel. Neue Folge I, Basel 1878.

Berger, E. Quellen und Technik der Fresko-, Ol- und Temperamalerei des Mittelalters.
Miinchen 1912.

Boor, Helmut de. Die deutsche Literatur im spaten Mittelalter, Zerfall und Neubeginn.
1. Teil 1250-1350, 3. Band, Miinchen 1967.

Boerlin, Paul-Henry. Der Basler Prediger-Totentanz. Geschichte und erste Restaurie-
rungsergebnisse. Unsere Kunstdenkmiler, 3, 1966.

Buchner, Ernst. Martin Schongauer als Maler. Berlin 1941.
Burckhardt, Albert. Die Heiligen des Bistums Basel im Basler Jahrbuch 1889.
Burckhardt, Daniel, Die Schule Martin Schongauers am Oberrhein, Basel 1888.

Burckhardt, Daniel. Studien zutr Geschichte der Baslerischen Malerei des spiten Mittel-
alters. In «Festbuch zur Erofinung des Historischen Museums». Basel 1894.

Burger, Fritz. Die deutsche Malerei vom ausgehenden Mittelalter bis zum Ende der
Renaissance. Berlin 1917 II, 1918 L

Bury, Benedikt. Geschichte des Bistums Basel und seiner Bischofe. Solothurn 1927.

Escher, Konrad. Untersuchungen zur Geschichte der Wand- und Deckenmalereien in
der Schweiz. Straburg 1906.

Felder, Peter. Die restaurierte christkatholische Pfarrkirche von Kaiseraugst. Unsere
Kunstdenkmiler 1, 1962.

Feldges-Henning, Uta. Werkstatt und Nachfolge des Konrad Witz. Basler Zeitschrift
fir Geschichte und Altertumskunde 1967.

Fischer, Otto. Geschichte der deutschen Zeichnung und Graphik. Miinchen 1951.
Frenken, Goswin. Wunder und Taten der Heiligen. Miinchen 1925.

Ganz, Paul. Die Malerei der Friihrenaissance in der Schweiz. 1924.

Ganz, Paul Leonhard. Meister Konrad Witz von Rottweil. Bern—-Olten 1947.

Gasser, Helmi. Ein groBartiger Wandgemaildefund in der Basler Peterskirche. NZZ,
10. Mirz 1962.

GauB, Karl. Die Heiligen der Gotteshduser von Baselland, Basler Zeitschrift II, 1902,

Geisberg, Max. Meister der Graphik, Band II. Die Anfinge des deutschen Kupferstichs
und des Meisters E. S. Leipzig o.].

Heidrich, Ernst. Die altdeutsche Malerei. Jena 1909.

Heyer, Hansrudolf. Die Kunstdenkmiler des Kantons Basel-Landschaft (Ms.). Erscheint
1969.

Hieronimus, W. Konrad. Das Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter, Quellen und
Forschungen. Basel 1939.

Keller, Hiltgart L. Reclamslexikon der Heiligen und der bibl. Gestalten. Stuttgart 1968.
Kluge, Dorothea. Gotische Wandmalerei in Westfalen, 1290-1530. Miinster 1959.

Kinstle, J. Ikonographie der Heiligen. Freiburg i. Bt. 1926.

64



Lauber, Fritz. Der restaurierte Zerkindenhof am Nadelberg in Basel. Unsere Kunst-
denkmiler 4, 1966.

Lutze, E. und Zimmermann E. Niirnberger Malerei 1350-1450. Niirnberg 1932.
Meisen, Karl. Niklauskult und Niklausbrauch im Abendland. Diisseldorf 1931.

Merz, Walther. Die Burgen des Sisgaus, Band 3, 1959.

Michaelis, Wilhelm. Die Apokryphen Schriften zum Neuen Testament. Bremen 1962.

Murbach, Ernst. Die spitgotischen Wandgemailde von Muttenz. Unsere Kunstdenk-
maler 2, 1967.
Murbach, Ernst. Die Kirche von Muttenz. (Schweizerischer Kunstfiihrer.)

Murbach, Ernst und Weitnauer, Emil. Die Kirche von Oltingen. (Schweizerischer Kunst-
fihrer, )

Reiners, Heribert. Das Miinster unserer lieben Frau von Konstanz. Konstanz 1955.
Reinhardt, Hans. Das Biirgerhaus der Schweiz, Band Basel III. Ziirich 1927.

Reinhardt, Hans. Die Malerfamilie Holbein in Basel. Katalog der Ausstellung in
Basel 1960

ReB, Anton. Stadt Rothenburg o. d. Tauber. Die Kunstdenkmiler von Mittelfranken
(Bayern) Miinchen 1959.

Riggenbach, Rudolf. Die Ebetlerkapelle und ihre Wandbllder Jahresbericht der Frei-
willigen Basler Denkmalpflege 1940 (Festschrift).

Riggenbach, Rudolf. Die Johanniterkapelle in Rheinfelden. Aarau 1950.

Riggenbach, Rudolf. Die Wandbilder des Basler Zeughauses. Jahresbericht der Frei-
willigen Basler Denkmalpflege 1937.

Riggenbach, Rudolf. Die Wandbilder der Kirchen von Ziefen und Ormalingen. Jahtes-
bericht der Freiwilligen Basler Denkmalpflege 1934/35.

Rott, Hans. Quellen und Forschungen zur Kunstgesch1chtc im 15. und 16. Jahrhundert
am Oberrhein. Stuttgart 1938.

Rotzler, Willi. Die Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten. Winterthur 1961.

Schneider, Hans. Der niedetlindische EinfluB in der deutschen Malerei des 15. Jaht-
hunderts. Basel 1915.

Simon, Gertrud. Die Ikonographie der Grablegung. Diss. Rostock 1926.

Stammler, Wolfgang. Der Totentanz. Entstehung und Deutung. Miinchen 1948.
Stange, Alfred. Deutsche Kunst um 1400. Miinchen 1923.

Stange, Alfred. Deutsche Malerei der Gotik. Berlin 1951 und 1955. Band II, IV und VII.

Stiickelberg, E.A. u.a. Basler Kirchen, bestehende und eingegangene Gotteshduser in
Stadt und Kanton Basel. Binde I-IV, Basel 1917-1922.

Stiickelberg, E. A. Die Schweizerischen Heiligen des Mittelalters. Ziirich 1903.

Uberwasser, Walter. Die evangelische Kirche in Blansingen (Siidbaden) und ihre Bilder-
“zyklen. Miinchen 1959 (Kunstfiihrer).

Waetzoldt, Wilhelm. Diirer und seine Zeit. Innsbruck 1936.

Wehlte, Kurt. Werkstoffe und Techniken der Malerei, mit einem Anhang iiber Farben-
lehre. Ravensbutg 1967.

Wieser, Hans. Die dankbaren Toten. In Veroffentlichungen des Museums in Innsbruck
27/29. Innsbruck 1949.

Wortringer, Wilhelm. Die altdeutsche Buchillustration. Miinchen 1919.
Worringer, Wilhelm. Die Anfinge der Tafelmalereien. Leipzig 1928.
WyB, Gottlieb. Der Basler Bischofshof. Basel o. J.



Jabresberichte, Zeitschriften, Kataloge

Anzeiger fiir Schweizerische Altertumskunde (ASA), Ziirich 1855-1898; NF 1899-1938.
Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte (ZAK), Basel 1939ff.
Jahresberichte der Freiwilligen Basler Denkmalpflege 1916fF.

Jahresberichte der Offentlichen Basler Denkmalpflege 1919ff.

Jahresberichte des Historischen Museums Basel 1891ff.

Katalog: Europiische Kunst um 1400, Ausstellung Wien 1962.

Katalog: Hans Baldung Grien, Ausstellung Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe 1959.
Katalog: Gotik in Osterreich, Ausstellung Krems an der Donau 1967.

Katalog: Meister um Albrecht Diirer, Ausstellung im Germanischen Nationalmuseum,
Niirnberg 1961.

Nachrichtenblatt der Offentlichen Kultur- und Heimatpflege des Regierungsbezirks
Stidbaden, Freiburg im Breisgau.

Oberrheinische Kunst, Vierteljahresberichte der Oberrheinischen Museen 1926f. Frei-
burg im Breisgau.

Unsere Kunstdenkmiler, Mitteilungsblatt der Gesellschaft fiir Schweizerische Kunst-
geschichte, 1950f.

Die Kunstdenkmiiler des Kantons Basel-Stadt

Nach Autoren aufgefiihrte Spezialarbeiten iiber Wandbilder in den erschienenen Inventar-
bianden.

Riggenbach, Rudolf. Band I 1932: Rathaus S. s17f.

nggenbach Rudolf. Band IIT 1941: St.Alban S. 97f.; Augustiner S. 192f.; Barfiiler
S. 262f.; St.Clara S. 313f.; Kapelle St. Jakob S. 403f.; Johanneskapelle S. 425f.;
Kartause S. 577f.

Riggenbach, Rudolf. Band IV 1961: Klingental S. 9s5f.; Leonhardskirche S. 275f.;
Martinskirche S. 359f.

Maurer, Frangois. Band V 1966: Peterskirche S. 108f.; Prediger S. 265 und 290of.;
Theodorskirche S. 376f.; Ulrichskirche S. 430f.

Abbildungsnachweis

Photos: Clerc, H. R., Basel: Titelbild, Taf. 5.
Heman, P., Basel: Taf. 3 oben, 4 oben links, 10, 16.
Histor. Museum, Basel: Taf. 4 unten rechts, 11, 15 unten.
Hiigin, Lorrach: Taf. 13 oben.
Kupferstichkabinett, Basel Tati1,
Kunstdenkmilerarchiv Basel-Landschaft, Liestal: Taf, 6 unten, Taf. 7 unten.
Seeger, H., Egg (ZH): Taf. 2.
Schweizerisches Landesmuseum, Ziirich: Taf. 6 oben.
Zimmermann, O., Rheinfelden: "Taf. 7 oben.

Clichés: Kunstdenkmiler der Schweiz, Basel-Stadt (Verlag Birkhiuser, Basel): Taf. 4
oben rechts und unten links, 8 unten und oben, 9, 14.
«Unsere Kunstdenkmaler», Mlttcdungsblatt der Gesellschaft fiir Schweiz. Kunst-
geschichte: Taf. 3 unten, 12, 13 unten, 15 oben.

Zeichnungen im Text vom Verfasser.

66



Apsis oder Apside:
Arkade:

Credo:

Duktus:

Elevation:
Epistelseite:
Evangelienseite:

Epitaph:
Grisaille:
Hagiographie:
Heilspiegel:

Ikonographie:
Ilusionismus:
Joch:

Kappe:
Kalotte:

Kreuzrippengewdlbe:

Kontur:
Lanzettfenster:
Lettner:
Mandorla:

MaBwerk:

Nimbus:
pastos:
Pigment:
Salvatorkopf:
Schalltopf:

Stichbogen:
Synchronismus:

Tabernakel :

Zwickel:

Fachausdriicke

Runder oder eckiger nischenartiger Abschlufiraum in einer Kirche.
Bogen oder Bogenstellungen, meist zwischen zwei Siulen.
Glaubensbekenntnis.

Schriftzug, Malweise eines Kiinstlers.

Erhebung von Hostie und Kelch in der Messe.

Siidseite der Kirche (Minnerseite), wo die Epistel gelesen wird.

Nordseite der Kirche (Frauenseite), wo im Mittelalter die Evan-
gelien gelesen wurden.

Grabmalplatte mit Inschrift.
Malerei Grau in Grau.
Lebensbeschreibung der Heiligen.

Heilsgeschichte in Gegeniiberstellung des Alten und des Neuen
Testaments.

Beschreibung der Bildinhalte.

Wirklichkeit vortiuschende Darstellungsart.
Gewblbeeinheit als architektonischer Raumteil.

Teilstiick eines Gewolbes, dreiseitig begrenzt.
Kugelsegment, oberer Abschlufl einer Apside.

Durch Rippen verstirktes Gewolbe.

UmriB, z.B. begrenzende Linie einer Gestalt.

Mit schlankem Spitzbogen versehenes Fenster.
Architektonische Scheidewand zwischen Chor und Schiff.

Mandelformiger Heiligenschein, Aureole oder Mandelglorie, wel-
che den Auferstandenen umgibt.

Geometrisches Ornament als konstruktive Zierde und oberer
AbschluB3 eines gotischen Fensters.

Heiligenschein (Strahlenkranz).
Dicker korniger Farbauftrag.

Farbe oder Farbstoff in der Malerei.
Antlitz Jesu als Herr der Christenheit.

Ein in die Mauer eingelassener Tontopf, welcher der besseren
Akustik dienen soll.

Im Vergleich zum Rundbogen flacher Bogen.
Gleichzeitigkeit; wenn in einem Bild die gleiche Figur zwei oder
mehrere Male vorkommt.

Gotisches Ziergehiuse mit durchbrochener Architektur. Hostien-
triger.

In der Baukunst dreieckige Fliche zwischen zwei sich begegnen-
den Bogen.



Abbildungslegenden

Umschlag Vier Evangelistensymbole im nérdlichen Lettnergewolbe der Leonhardskirche

Tafel 1

Tafel 2
Tafel 3

Tafel 4

Tafel 5

Tafel 6

Tafel 7

Tafel §

Tafel 9

Tafel 10

Tafel 11

Tafel 12

Tafel 13

Tafel 14

Tafel 15

Tafel 16

68

mit Wappen des Matthias Iselin—zum Luft. Um 1500.

Basel, Miinster, Krypta. Mittleres Joch mit Malereien. Um 1370. Aquarell
von Emanuel Biichel. Kupferstichkabinett Basel.

Ziefen, Pfarrkirche. Geburt Christi. Um 1340.

Basel, Miinster, Krypta. Geburt Christi. Um 1370. — Muttenz, Pfarrkirche.
Heimsuchung und Geburt. Um 1510.

Basel, Peterskirche, Schiff, Grabnische mit Efringerwappen. Kopf einer der
Marien. Um 1360. — Schiff. Fragment der Maria. Um 1390. — Sakristei,
Westwand. Konig. Um 1400. Heute im Kunstmuseum Basel. - Westfassade.
Schmerzensmann. Anf. 16. Jh. Heute im Hist. Museum Basel.

Basel, Leonhardskirche, Chor. Rest eines Wandbildes. Vermutlich MeBopfer.
Um 1450.

Basel, Kapelle St. Jakob. Legende der dankbaren Toten. Nach 1508. Aquarell-
kopie. — Muttenz, Beinhaus. Legende der dankbaren Toten (Ausschnitt). Um

1515.

Rheinfelden, Johanniterkapelle. Jiingstes Gericht am Chorbogen mit Christo-
phorusgemilde im Hintergrund. Nach 1491. — Muttenz, Beinhaus. Jingstes
Gericht, linke Hilfte, Datiert 1513.

Basel, Theodorskirche, Schiff. Christophorus. 2. Viertel 14. Jh. — Peterskirche,
Sakristei. Christophorus. Um 1500.

Basel, Predigerkloster. Ehemaliger Totentanz, 1805 abgebrochen. Um 1450.
Nach Kupferstichen (Ausschnitt) von M. Merian d. A. 1621. (Rekonstruktion
Frangois Maurer.)

Ormalingen, Pfarrkirche. Feiertags-Christus und Maria, rechts unten der
hl. Leonhard. Um 1340.

Basel, BarfiiBerkirche. Westwand. Die Heiligen Katharina und Dorothea.
Zwischen 1400 und 1410.

Muttenz, Pfarrkirche, Vorchor. Arbogastlegende. Mitte 15.Jh. Pause von
Karl Jauslin. — Pratteln, Pfarrkirche. Ehemalige, zerstorte Chormalereien.
Letztes Viertel 15. Jh.

Tiillingen (Baden), Kirche, Mannalese iiber dem Sakramentshéiuschen. 3. Vier-
tel 15. Jh. —Blansingen, Pfarrkirche. Kreuzannagelung. Mitte 15. Jh. — Kaiser-
augst, christkatholische Kitche. Jessebaum und Marienkrénung. Mitte 15. Jh.

Basel, Peterskirche, Schiff, Grabnische mit Efringerwappen. Grablegung
Christi (Ausschnitt), Um 1350-60. — Martinskirche, Chor. Johannes nimmt
Maria in sein Haus auf. Um 1398.

Basel, Zerkindenhof, Nadelberg 10. Bemalte Decke. 1. Hilfte 14. Jh. — Haus
zum Walpach, Nadelberg 23. Dekoratives Wandbildfragment. 2. Halfte 15. Jh.
Hist. Museum Basel.

Oltingen, Pfarrkirche, Chor. Malereien mit Marienlegende (oben) und
Aposteln (unten). Nach 1470.



TAFEL 1

A

g
|




TAFETL 2







TAFEL 4




TAFEL 3§




TAFEL 6

4t




TAFEL 7




TAFEL 8

e ———e—




TAFEL 9




TAFEL 10O

L[

8.t vty




TAFEL 11




TAFEL 12

e g




TAFEL 13




TAFEL 14




TAFEL 1§




TAFEL 16

RGN

Ay

PR

fL.




	Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im Überblick
	...
	...
	Vorwort
	Einleitung
	Die sakrale Wandmalerei
	Die profane Wandmalerei
	Zur Ikonographie
	Zur Stilgeschichte
	Literaturverzeichnis
	Fachausdrücke
	Abbildungslegenden
	Tafeln 1-16


