
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 147 (1969)

Artikel: Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im
Überblick

Autor: Murbach, Ernst

Kapitel: V.: Zur Stilgeschichte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V. Zur Stilgeschichte

Der Zyklus

Die Aufreihung der Christus- und Heiligenszenen in mehrere Bildstreifen

ist in diesem Ausmaß, wie sie in der Wandmalerei möglich ist, bei der

Tafelmalerei undurchführbar. Die Wandmaler haben deshalb auch die

Gelegenheit, weitgespannte Programme an den Mauern anzubringen, reichlich

ausgenützt. Die senkrechte Wand bot in dieser Hinsicht mehr

Entfaltungsmöglichkeiten als die Decke, wo zum Beispiel durch die Gewölbeeinteilung
die Flächengliederung gewisse Einschränkungen mit sich bringt. In der

Abfolge der Gemälde mußte der Künstler natürlich Rücksicht auf die

Fensteranordnung nehmen, wobei in den meisten Fällen durch das spätere

Einsetzen von Fenstern viele Bilder zerstört worden sind; deshalb ist der

Bilderrhythmus oft schwierig zu rekonstruieren. Meistens war ja wegen der

Übertünchung der Fresken die Anordnung der Lichtquellen unsichtbar. Es

bedurfte von Seiten des schaffenden Künstlers viel Einfühlung, die Gemälde

jeweils der bestehenden Fensterordnung anzupassen, und dies ist dann im

Mittelalter mit sehr viel Geschick geschehen, sogar unter Einbezug der

Fensterleibungen selbst. Als Vorbild für den inhaltlichen Aufbau einer

Wandbildausstattung kann die Arenakapelle von Padua mit den Fresken

von Giotto betrachtet werden. Dort sind alle vier Wände mit dem genau

bestimmten Programm versehen, das sich nicht zuletzt auf liturgische
Gesetze stützt. Inwieweit diese großartigen Gemälde in ihrer Aufteilung an den

vier Wänden zur Tradition wurden, müßte eine genaue Untersuchung

ergeben. Immerhin läßt sich auch für die Wandmalerei nördlich der Alpen
eine gewisse Norm für die Anordnung der Bildinhalte beobachten, die mit
dem Zyklus in Padua weitgehend übereinstimmt. Das Marienleben wird

vorzugsweise an der Südwand dargestellt, die Verkündigung steht meistens

über dem Chorbogen, und die Passion wickelt sich in der Regel an der

Nordwand ab. Die Westwand enthält seit ottonischer Zeit das Jüngste

Gericht. Dieses Ordnungsprinzip gilt zum Beispiel für die Wandmalereien

in der Pfarrkirche von Muttenz mit wenigen Abweichungen. Der Platz für
das Jüngste Gericht läßt sich dadurch erklären, daß der Kirchenbesucher

beim Verlassen des Gotteshauses nochmals den Blick gegen die Westwand

erhebt, wo ihm der Weltenrichter begegnet. Als Mahnung, ein gottes-

fürchtiges Leben zu führen, muß er jenes Urteil empfinden, das ihm anschaulich

vor Augen führt, wie die Seligen und Verdammten von Gott geschieden

werden. Ähnliche Lösungen der Wandaufteilung mit den bestimmten

Themen bieten auch die Kirchen von Oltingen und Blansingen, denn in

59



beiden Fällen erscheint an der Ausgangswand das Jüngste Gericht. In
keiner einzigen Stadtkirche ist das Weltgericht erhalten geblieben, es sei
denn in der Sakristei der Peterskirche, wo aber sowohl künstlerisch wie
ideell eine schwache und spätere Formulierung anzutreffen ist. Dem
Jüngsten Gericht als selbstständigem Zyklus zugeordnet finden wir oft die
Apostel, sofern sie nicht als Beisitzer in die Darstellung des Weltgerichts
aufgenommen worden sind.

Die ornamentale Dekoration

Der farbige Eindruck einer mittelalterlichen Kirche wird natürlich nicht
allein durch die figürliche Malerei bestimmt, vielmehr haben die
Polychromie und Ornamentik ein gewichtiges Wort mitzureden. Die farbige
Fassung der Skulpturen und Bauelemente wollen wir ebenfalls im Vorübergehen

erwähnen. Besondere Beachtung verdienen die Dekorationen
ornamentaler und abstrakter Art.

Wohl die primitivste Verzierung des sakralen Innenraumes im Mittelalter
bildet die Verwendung der Fugenmalerei. Beispiele sind in der Peters- und
Leonhardskirche in spärlichen Resten zum Vorschein gekommen. Es handelt
sich darum, die Unebenheiten der Mauer durch eine Farbschicht zu
überdecken, bei welcher in weißer oder heller Farbe die Mauerfugen der Steine
vorgetäuscht werden. Ein häufiges, weniger die Fläche betonendes als
vielmehr rahmendes Dekorationssystem sind die beliebten Bollenreihen oder
Kugelfriese, die überall anzutreffen sind. Sie begleiten die Schildbogen, die
Fensterleibungen und die Gewölberippen in der Gestalt schwarz
aufgetragener Perlenketten. Von den einfachsten Zählrahmen ohne begleitende
Linie bis zu den Ausfächerungen mit reichen, wechselnden und stilisierten
Ranken und Sträußen bietet die Kirchenkunst von Basel einen wahren
Musterkatalog dieser Ornamentik. Der Sinn dieser Muster muß einerseits
in der Betonung struktureller Formen gesehen werden, anderseits schaffen
sie einen Übergang zwischen der Fläche und plastischen Gestaltung. Es sind
zeitlose Muster, die kaum eine Datierung erlauben, und ihre Verwendung
erstreckt sich über zwei Jahrhunderte. Erst in der Spätzeit der Gotik werden
die beliebten Distelsträuße mehr und mehr naturalistisch.

Sowohl in der Barfüsser- wie der Leonhardskirche, als auch in Kaiseraugst
und Blansingen lerntenwir jene eigenartigen Zwergarkaden (vgl. Zeichnung)
mit den Durchblicken zwischen zwei Bögen kennen, die für unsere Gegend
besonders typisch sind. Sie schaffen eine Tiefenillusion, die mit der
Vorstellung zusammenhängt, daß der Kirchenraum eine symbolische
Verwirklichung der Idee der Himmelsstadt ist. Es wäre deshalb falsch, in diesem

60



Ornament nur den dekorativen Wert zu erkennen, was vor allem in Blan-
singen deutlich zum Ausdruck kommt. Dort zieht sich der Arkadenfries
nicht nur der flachen Decke entlang, sondern ein ähnliches nischenartiges
Band mit Durchblicken läuft auch in der Bodenzone rund um die Kirche.
Wir dürfen das Bestreben, durch solche Dekorationen die Tiefe zu
erschließen, nicht falsch deuten: es geht nicht um die Verwirklichung
perspektivischer Absichten, sondern um sinnbildliche Vorstellungen. Diese
Raumkästchen als Rahmenrapport gehören somit zum eisernen Bestand der

spätmittelalterlichen Innendekoration. Ihr Ursprung muß in der Übernahme

jener strengen Fassaden- und Tabernakelaufbauten gotischer Kathedralen
gesehen werden. Diese Architekturkulissen werden in vergrößerter Form
auch bei den figürlichen Wandbildern als Rahmen benützt und wachsen auf
diese Weise, wie die Gemälde an der Westwand der Barfüßerkirche
beweisen, über ihre bloße ornamentale Funktion hinaus. Ausgesprochen
illusionistische Wirkung geht von der Scheinarchitektur in Oltingen aus,
wo sich die Marienlegende in ähnlichen Nischen abspielt. Bereits aber

zeigen sich in diesem späten Beispiel Anzeichen einer Auflösung, denn an
Stelle der Steinarchitektur tritt hier die Holzkonstruktion.

Die Hintergründe der Wandbilder erfahren im Laufe eines Jahrhunderts
große Wandlungen. Während in der Münsterkrypta im Joch mit der
Annageschichte aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts der Fond mit gelben
Sternen versehen ist, kommt nach und nach der reichbemusterte Vorhang
als Hintergrund auf. In der Altarkunst verwendet man ähnliche Draperien
mit großen Mustern (Granatapfel, Blüten usw.) schon seit Beginn des

15. Jahrhunderts. Meist sind diese in den Goldgrund eingepunzt. Besonders
schöne Beispiele von aufgehängten Teppichen können wir in der Marienkapelle

der Peterskirche, gemalt von Martin Koch, und in den Kirchen von
Oltingen und Pratteln in der 2. Hälfte des 15. Jahrhunderts beobachten.

Im Gegensatz dazu verarmt die Ornamentik innerhalb der gleichen Zeit bei
den Einfassungen, welche die einzelnen Wandbilder voneinander trennen.
In Ziefen und Ormaüngen sind die Bordüren mit großblättrigen und
blütenreichen Dekorationen verziert, später in Muttenz sowie an andern Orten
begnügt man sich mit gemalten Holzleisten. Eine polychrome Ornamentik
eigener Prägung finden wir bei den Bemalungen der Gewölberippen: in der
Klosterkirche im Klingental (Ende 13. Jh.) laufen prächtige Blätterranken
den Rippen entlang, in der Leonhardskirche werden durch den Farbakkord
Rot-Gelb-Blau-Silber in den Sichtkanten die Manschetten (Kreuzungsstellen
der Rippen) betont. Daß in der profanen Wandmalerei die abstrakte
Dekoration überwiegt, geht aus den früher kurz besprochenen Beispielen
hervor. Es würde sich einmal lohnen, alle Ornamente der Spätgotik zu sammeln

61



und zusammenzustellen, um die Entwicklung und den Reichtum dieser
nicht unwichtigen Zierden des späten Mittelalters übersehen zu können.

Das Landschaftsbild

Gemessen an dem, was die Wandmalerei des Mittelalters auszusagen
bereit ist, bleibt das landschaftliche Bild ohne besondern Darstellungswert.
Sobald eine natürliche Umgebung zur sinnbildlichen Figur dazukommt,
besteht die Gefahr, daß die flächige Grundhaltung aufgehoben wird. Die
Gewinnung der Tiefe steht im Widerspruch zur Einschichtigkeit, d.h. zu
jener Anordnung der Gegenstände, die alle in einer Ebene stehen. Im
Verlaufe eines Jahrhunderts, angefangen beim Dreikönigsbild in der Peterskirche

bis zum Allerseelengemälde im Beinhaus von Muttenz, hat die Kunst
einen langen Weg über viele Stufen zurückgelegt. Durch das weite Hinaufrücken

des Horizontes wird in der Peterskirche beim genannten Gemälde
soviel landschaftliche Substanz gewonnen, daß Joseph, der einen Zuber
Wasser vom Brunnen herunterträgt, mitten in einer klar faßbaren Gegend
steht. Mit der Übernahme solcher Bildelemente aus der burgundischen
Malerei (Broederlam in Dijon) verrät der Maler seine Abhängigkeit von
fremden Einflüssen. Um die Mitte des Jahrhunderts vermag der Schöpfer
des Brunozyklus in der Kartause einen ununterbrochenen Landschaftsausschnitt

in der Aufsicht mit vielen Details von Bauten, Wegen, Bäumen und
Hügeln zu bewältigen. Das Unvermögen im Landschaftsbild zur gleichen
Zeit bezeugt uns dagegen der Passionsmeister von Blansingen dadurch, daß
seine Figuren von der Horizontlinie überschnitten werden. Die letzte
Lösung in der Darstellung einer Gegend vermittelt das Gemälde mit den
dankbaren Toten im Beinhaus von Muttenz: Tiefenstaffelung, Atmosphäre,
Abstufung in der Schilderung eines Berg- und Seegebietes, maßstäbüche
Verkürzungen gegen hinten durch Kleinerwerden der Bäume und Häuser,
alles das wird übernommen, wie das Auge ein begrenztes Blickfeld zu
erfassen vermag. Parallel dazu verläuft das wachsende Interesse an allem
Vegetativen, etwa im Gegensatz zu den stilisierten Bäumen von Ziefen, die wie
Pilze aussehen, oder jene in der Münsterkrypta, die flachen Blumenmustern
gleichen.

Über den Stilwandel

Durch das Aufkommen des Holzschnitts seit dem Anfang des 15.
Jahrhunderts und des Kupferstichs ungefähr eine Generation später, jener neuen

62



graphischen Vervielfältigungsverfahren der Spätgotik, änderte sich das

Verhältnis vom Entwurf zur Ausführung in der Malerei. Diese Techniken
des späten Mittelalters besitzen ihren Ursprung in der Verlagerung der
gesellschaftlichen Struktur. Für die Kunst bedeutet das, daß die Malerei aus
der Sphäre der Werkstattgeheimnisse heraustritt. Anstelle der wohlgehüteten

Musterbücher, die der Geselle auf seiner Wanderschaft bei sich trägt,
wie dies ein Jahrhundert vorher noch der Fall war, kann er sich nun an

Ort und Stelle der im Handel angebotenen Holzschnittblätter und Kupferdrucke

bedienen. Für die Wandmaler bedeutete die Übersetzung vom
Kleinformat auf maßstäblich große Flächen kaum eine Schwierigkeit. Die
handwerkliche Abhängigkeit von solchen Vorlageblättern beginnt sich aber erst
in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts auszuwirken, genauer gesagt von
jenem Moment an, als die Stiche von Martin Schongauer für die
Monumentalmalerei verwendet worden sind. Aber bereits zu Anfang des

Jahrhunderts können wir die Übernahme stilistischer Eigenheiten des

Holzschnittes in der Wandmalerei beobachten: so fällt zum Beispiel bei den

Gemälden an der inneren Wand der Barfüßerkirche die kräftige und schnittige

Konturierung der Figuren auf, die durchaus einem der frühsten Prachtdrucke

wie der hl. Dorothea aus der graphischen Sammlung von München

um 1400 nahesteht. Man wird natürlich auch jenen übergeordneten Zeitstil,
der internationalen Charakter besitzt, für die stilistische Grundhaltung
dieser Malereien geltend machen können. Noch ist die Zeit nicht
angebrochen, da die Monumentalmalerei ihre Themen und Formen der
Drucktechnik entlehnt. Malereien, bei denen man sich deutlich auf die Graphik
berufen kann, kommen erst Ende des Jahrhunderts vor, und dann besonders

zu Anfang des 16. Jahrhunderts, wo der Maler aus einem großen Vorrat
von Stichen schöpfen konnte.

63


	Zur Stilgeschichte

