Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beférderung des Guten und
Gemeinnutzigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beférderung des Guten und Gemeinnutzigen

Band: 147 (1969)

Artikel: Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im
Uberblick

Autor: Murbach, Ernst

Kapitel: IV.: Zur Ikonographie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(zwischen 1487-90). Das Bruchstiick wird heute im Historischen Museum
aufbewahrt. Die Vorliebe fiir dieses vegetative Fiilllwerk findet in den zeit-
gendssischen Kupferstichen des Meisters ES, Martin Schongauers oder
Israel van Meckenems ihren Ausdruck. Vorhangmalereien dieser Art waren
im Grunde kinstlerischer Ersatz fiir gewobene Teppiche, dienten jedoch
ausschlieBlich einem Schmuckbediirfnis, ohne die Aufgabe der Warmhaltung
der Zimmer zu erfillen. Zwischen diesen beiden Moglichkeiten aus dem
frithen 14. Jahrhundert und dem spitgotischen Beispiel lassen sich die ver-
schiedenen Stufen einer Verkleidung mittelalterlicher Wohnriume denken.

IV. Zur Tkonographie
Das Leben Christi

Im Mittelpunkt der Themen aller mittelalterlichen Kunst steht das Leben
und Wirken Christi. Die Szenenfolge von der Geburt bis zum Kreuztod
und in Fortsetzung der Heilsgeschichte bis zur Himmelfahrt wird auf Grund
der Evangelien erzihlt. AuBer der Bibel bilden die vielen literarischen
Dichtungen des Mittelalters, welche sich mit dem Leben Christi befassen,
eine weitere Grundlage fiir die bildende Kunst. In der Regel wird die
Leidensgeschichte als eine in sich geschlossene Bilderfolge betrachtet, vor
allem in der deutschen Kunst des 15. Jahrhunderts, wo sie das beherrschende
Thema wird. Analog zu den Flugelaltiren mit Passionsschnitzereien und
gemalten Szenen nach den Offenbarungstatsachen des Neuen Testaments
bringt die Wandmalerei jeweils eine bestimmte Auswahl der Geschehnisse.
Wihrend duBlere Bedingungen wie das Bildformat eine Gleichheit der Dar-
stellungen erfordern, richtet sich die inhaltliche Auslese weitgehend nach
der Zeitstimmung und dem FrommigkeitsbewuBltsein jeder einzelnen
Epoche. Die optische Vergegenwirtigung der Leidensstationen und des
Opfertodes werden auch im Gottesdienst durch die liturgische Handlung
offenbar.

Wenn wir nachfolgend wiederum von jenen Werken ausgehen, die uns
in der Wandmalerei in und um Basel zur Verfiigung stehen, dann kénnen wir
trotz des reduzierten Bestandes entwicklungsgeschichtliche Wandlungen
verfolgen. Diese geistigen Verschiebungen und Verlagerungen vollzichen
sich im Laufe von anderthalb Jahrhunderten und lassen, summarisch be-
trachtet, den Ubergang vom vielschichtigen Erzihlen bis zur strengen Aus-
wahl der Lebensstationen erkennen. In Ziefen zum Beispiel - so viel 148t

50



sich trotz des unvollstindigen Erhaltungszustandes feststellen — kann das
Leben Christi von der Verkiindigung bis zur Himmelfahrt durchgehend
verfolgt werden. Diese ununterbrochene Bilderreihe umfaBte die wesent-
lichsten Ereignisse aus dem Leben Christi. Interessant ist jedoch, daB3 zum
Beispiel die Auferweckung des Lazarus in den Zyklus aufgenommen wor-
den ist, eine Episode die vor allem in ottonischer Zeit weit verbreitet war,
wie die Wandgemailde in der Georgskirche von Oberzell auf der Reichenau
beweisen. In dem Grade, in welchem die missionarische Aufgabe des
Christentums in den Hintergrund tritt, wird auch mehr und mehr im Laufe
des 13. und 14. Jahrhunderts auf die Darstellung der Wundertaten Christi
verzichtet. Es wird sich nidmlich zeigen, daB3 die Passion als einheitlicher
Zyklus in der Spitgotik immer mehr zum dominierenden Bildmotiv wird.
Die sechsteilige Passionsfolge in der Keppenbachkapelle der Peterskirche
schlieBt mit dem Tod am Kreuz, einem Bild, das das gleiche Format besitzt
wie alle andern. Eine klare Trennung zwischen den Leidensstationen und
dem Hauptbild mit Christus am Kreuz bleibt der Altarkunst vorbehalten,
wo die symmetrische Anordnung eine thematische Steigerung gegen die
Mitte hin erreicht. Dort befindet sich in der Regel die Kreuzigungsgruppe.
Und noch eine weitere Gliederung inhaltlicher Art bringt das 15. Jahrhun-
dert. So werden zum Beispiel in der Kirche von Muttenz die Jugendge-
schichte mit der Marienlegende und der Leidensweg Christi genau vonein-
ander geschieden. Auf der Siidseite liegt das Marienleben, das bis zur Vor-
geschichte mit Joachim und Anna zuriickgeht, tiber die Jugend Jesu bis
zur Taufe fithrend. Ein einheitliches Bildprogramm mit deutlichen An-
fangs- und SchluBakzenten. Dementsprechend enthilt die Nordwand eine
Themenfolge, die ausschlieBlich der Passion gewidmet ist, die mit dem
triumphalen Empfang beim Einzug in Jerusalem beginnt und mitdem Abstieg
in die Vorholle endet. Soweit sich die Bilderreihe rekonstruieren 1iB3t, fehlt
jenes Hauptbild mit Christus am Kreuz. Durch diese Tatsache wird eine
Beobachtung bestitigt, wie man sie bei vielen Wandgemilden machen
kann. Um dem zentralen Ereignis der Kreuzigung ein besonderes Gewicht
zu geben, wird der Opfertod gleichsam aus der Bilderreihe herausgenom-
men und in die Altarkunst aufgenommen, wie wir dies bei der Schilderung
eines spitgotischen Altarschreins bereits erwihnt haben. Somit ergibt sich
eine Relation zwischen Malerei und Plastik. AuBler dem Kreuzaltar 1iBt
sich zum Beispiel denken, daBl ein Kruzifix am Chorbogen dieses Haupt-
thema tibernimmt. Die Verselbstindigung der Bildidee des Opfertodes findet
iibrigens in den vielen kanonischen Gruppenbildern mit der Kreuzigungs-
darstellung ihren Ausdruck, von denen hier jene an der Lettnerwand in der
Kirche der Kartause erwihnt sei.

51



Der Schmergensmann

Die stehende Gestalt Christi mit den vorgezeigten Wundmalen, der
Dornenkrone und den Leidenswerkzeugen (arma Christi) findet als An-
dachtsbild seit dem 14. Jahrhundert stets mehr Beachtung. Biichel berichtet
uns nicht nur in Worten von einem iiberlebensgroBen Schmerzensmann in
der Miinstergruft «gegen Mitternacht», sondern hat uns auch eine Nach-
zeichnung davon hinterlassen. Aus dieser geht hervor, daB Christus in
einem hochrechteckigen und blaugrundierten Rahmen steht und von
- Leidenswerkzeugen umgeben ist. In Oltingen treffen wir ihn im Verein mit
den Aposteln im Chor an. Zu dieser Zeit hatte sich bereits die Graphik
vielfach dieses Sujets angenommen; der Leidensmann ist in der Regel nur
mit einem Lendenschurz bekleidet und tritt als Einzelfigur ohne Beiwerk
auf. An der Westfassade der Peterskirche befand sich einst eine Malerei mit
dem Schmerzensmann und der trauernden Maria. Von diesem meisterhaften
spatgotischen Werk zeugt einzig noch ein Mauerfragment, das im Histori-
schen Museum aufbewahrt wird und das dornengekrénte Haupt in einer
spiaten Fassung aus dem Beginn des 16. Jahrhunderts zeigt. Dazu gehort
das entsprechende Pendant mit dem Antlitz der Maria.

Das Jiingste Gericht

Das gewaltigste Thema der christlichen Kunst fut auf den Bibelstellen
Johannes s, 28f; Lukas 21, 25 und Matthius 24, 30f. Da, wo der richtende
Christus mit dem Schwert und Zweig im Munde dargestellt ist, wie zum
Beispiel in der ehemaligen Johanneskapelle, bezieht sich dieses Bild auf die
Bibelstelle in der Offenbarung des Johannes 1, 16. Von der ottonischen
Kunst iiber die Romanik bis zur gotischen Kathedralplastik an den Portalen,
kann sich das Jungste Gericht auf eine lange Tradition berufen, die auch
formgeschichtlich verbindlich bleibt. Die ikonographischen Gesichtspunkte
haben sich iiber Jahrhunderte hinweg kaum verdndert. In und um Basel
klingt das Weltgericht in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts durch
mehr als ein Dutzend Darstellungen aus, die in der Regel auf einer Einteilung
in drei Zonen beruhen. Die Grenzen zwischen den waagrechten Zonen wer-
den im spiten Mittelalter aber immer mehr verwischt. Im Zentrum der Him-
melszone sitzt der Weltentichter. Nében oder iiber ihm schwebeén Engel, die
durch Posaunen den Jiingsten Tag ankiindigen. Eine zweite Horizontale
148t sich mit Hilfe der fiirbittenden Gestalten der Maria und des Johannes
und der Apostel als Beisitzer festlegen. Der unterste Bereich wird von den

52




Auferstehenden eingenommen; zur Rechten des Weltenrichters fiihrt Petrus
die Seligen ins Paradies, wihrend zu seiner Linken die Verdammten von den
Teufeln in den Hollenschlund getrieben werden. AuBler dem Gemilde im
Rathaushof und dem vereinfachten Jiingsten Gericht in der TreBkammer
der Peterskirche sind alle stidtischen Weltgerichtsdarstellungen unter-
gegangen, so dal wir uns an jene Beispiele halten, die in der Umgebung von
Basel zu finden sind. Die zwei groBartigsten Endlésungen treffen wir im
Beinhaus in Muttenz 1513 und in der Johanniterkapelle in Rheinfelden an.
Das friiheste und volkstiimlichste Jiingste Gericht begegnet uns in Blan-
singen.

Totentany und Todesbilder

Wie viel drmer ist Basel, seitdem es die Sehenswiirdigkeiten der beiden
Totentinze nicht mehr besitzt. Der spirliche NachlaB3 besteht einzig noch in
den 19 stark iibermalten Mauerbruchstiicken mit Halbfiguren des Prediger-
Totentanzes im Historischen Museum. Die zweite Ubetlieferung ist ebenso-
wenig authentisch und besteht aus Kopien, Nachbildungen und Umfor-
mungen. Es sind Holzschnittfolgen, wie jene von Hans Holbein d. J., die
zum Beispiel nur gegenstindlich etwas mit den Wandmalereien zu tun
haben, denn sie sind eigene Erfindungen des grofSen Meisters. Dagegen
haben die Stiche von Merian (Prediger-Totentanz) und von Biichel (der-
jenige im Klingental) immerhin quellenmiBigen Wert, wenn auch beide
Kiinstler den verinderten Zustand festhalten, den sie damals vorgefunden
haben. Der iltere Totentanz an der ehemaligen Friedhofmauer des Prediger-
klosters (um 1440) und der nach diesem kopierte im Kreuzgang des Klingen-
talklosters (um 1450 von Frangois Maurer und um 1480 von Riggenbach
datiert) haben in der Folge die Kultur- und Kunstgeschichtsforschung be-
schiftigt und eine umfangreiche Literatur hervorgebracht. Die auf den
Originalzustand zuriickgefiihrte Untersuchung, welche mit Hilfe der neue-
sten Restaurierungsmethoden an einem Wandstiick vorgenommen worden
ist, diirfte der Anlall zu weiteren Forschungen sein. Den Boden fiir die
Todesvorstellung hat das Jiingste Gericht selbst geliefert. Es ist deshalb
nicht von ungefihr, wenn spitere Holzschnittpublikationen als Eingangs-
blatt das Weltgericht dem Totentanz voranstellen. Die Verweltlichung des
Jungsten Gerichts durch das Auftreten des Todes als schauerliche Skelett-
gestalt ist durchaus eine Schopfung des 15. Jahrhunderts. Der Gedanke des
Memento mori als Gesprich zwischen dem Dichter und dem Tod ist jedoch
ilter. Wir finden die Idee in Spruchreihen einer elsissischen Handschrift
bereits im 13. Jahrhundert. In der schonsten Ausprigung kommt das gleiche

33



Motiv beim Ackermann von Béhmen vor. Realistische Bilder der Ver-
ginglichkeit hat bereits Konrad von Wiirzburg als Klage tiber die rasch
enteilende Zeit verfaBt. Solange das ganze Trachten auf den Tag des
Jiingsten Gerichtes mit jenem entscheidenden Urteil zur Einkehr in das
ewige Leben oder zum Sturz in die zeitlose Verdammnis gerichtet war, hat
der mittelalterliche Mensch die Schreckensgestalt des Todes in der Darstel-
lung verabscheut. Erst eine verbiirgerlichte Welt konnte die Gestalt des
Skelettes als Sinnbild fiir den Tod prigen. Deshalb hat das hohe Mittelalter
lange gezdgert, das Todesgerippe in die Kunst aufzunehmen.

Merian und Biichel haben dafiir gesorgt, daf3 der Basler Totentanz nie mehr
in Vergessenheit geraten konnte. Auf diese Weise lebt er in Miniaturform
der Graphik und der Buchillustration fort. Kulturgeschichtlich betrachtet,
war es ein langer Weg, bis der mittelalterliche Kiinstler den korpetlichen
Zerfall des Menschen bildlich festzuhalten wagte. Eine der Voraussetzungen
war die dramatische Dichtung. Als Schauspiel wurde die Gewalt des Todes
iiber den Menschen mit dem Reihentanz und den Wechselreden zwischen
Tod und Mensch vor den Kirchen aufgefiihrt. Ein solcher Danse macabre
hatte in Frankreich jeweils am Gedichtnistag der unschuldigen Kindlein
stattgefunden. Die Ubertragung dieses Totentanzes auf die Kirchhofmauer
ist in Paris, Angers, Amiens, Dijon und Rouen vorgenommen worden und
geht zum Teil bis in die Zeit um 1400 zuriick. Durch das paarweise Auf-
treten der Figuren wat es spiter moglich, die Ordnung nach Stinden der
Gesellschaft vorzunehmen. Angefangen beim Papst und Kaiser, holt sich der
Tod jeden einzeln, indem et sich in den Gebirden den Personlichkeiten und
deren Rang und Gewohnheiten anpafit. Eine andere Wurzel des Totentanzes
wird in der Begegnung der drei Lebenden und der drei Toten gesehen,
(Fresko an der Mauer des Campo Santo in Pisa, nach 1350). Der Totentanz
war vor allem ein Anliegen des Prediger- und Dominikanerordens. In
StraBburg entdeckte man 1825 einen mittelalterlichen Totentanz im dortigen
Kloster der Dominikaner. Ein weiteres Beispiel stellt der Berner Totentanz
von Niklaus Manuel dar, der 1515/16 als spites Beispiel entstanden ist.
Eines der berithmtesten Monumentalgemiilde des Todesreigens besal3 Frank-
reich in La Chaise-Dieu (Haute-Loire).

Eine Abwandlung dieser Totentanzidee, welche zwischen Tanz und Ge-
richt die Mitte hilt, kann in dem Sensenmann am Chorbogen der Martins-
kirche gesehen werden. Ganz aus der zeitgeschichtlichen Situation ent-
standen, wirkt hier das Erlebnis des Schwarzen Todes nach. Im Jahre 1439,
wihrend der Konzilstagung in Basel, hat die Pestseuche einen groBen Teil
der Bevolkerung hinweggerafft. Der Tod tritt deshalb nicht einem einzelnen
in tinzerischer Begegnung nahe, sondern er mihtals Schnitter unbekiimmert

i4



eine groBe Schar nieder. Der volkstiimliche Einschlag ist nicht zu verkennen.
Und einen Schritt weiter ins Reich der Legende und der volkstiimlichen
Literatur fithrt die Darstellung von den dankbaren Toten, die in der
Schlachtkapelle von St. Jakob und im Beinhaus von Muttenz gemalt wurde.
Hier zeigt sich auch, wie nun die Phantasie einen viel weiteren Spielraum
erhilt, indem die Legende nach Gutdiinken vom Kiinstler ausgeformt wird
und das Bildschema nur ganz wenige traditionelle Ziige aufweist. Erzihlt
wird die Geschichte jenes Ritters, der von Riubern iiberfallen wird. Er
flichtet in den Friedhof, und nun steigen die Toten aus ihren Gribern, mit
Sensen, Gabeln, Armbrust usw. bewaffnet, und vertreiben seine Feinde. Es
ist dies der Dank der Toten dafiir, daBB der Rittersmann jeweils ein Pater-
noster fiir sie gebetet hatte, als er beim Gottesacker vorbeiging.

Heiligenlegenden

Mit dem seit 1471 in zahllosen Drucken erschienenen Sammelwerk iiber
«der Heiligen Leben, Sommer- und Winterteil» findet das vielfach ver-
streute Legendenbuch des Mittelalters eine weite Verbreitung im Volk, wie
sie die um 1280 in Italien von Jacobus de Voragine verfaf3te Dichtung nie
hat erreichen kénnen. Wohl hatte die geistliche Literatur die Legende als
Stoff fiir die Versdichtung reichlich ausgeschopft, aber diese Werke waren
nicht iiber eine bestimmte Bildungsschicht hinaus bekannt geworden. Die
in schlichter Prosa gehaltenen Erzihlungen {iber das Leben der Heiligen
legten Zeugnis fiir ein aufstrebendes Biirgertum ab. Um den histotischen
Kern, der in jeder Legende steckt, sind mehr und mehr zusitzliche Wunder-
taten gewoben worden. Einer der letzten Erneuerer der christlichen Legen-
denschoépfung lebte in Basel und fand seine Ruhestitte im Magdalenen-
kloster zu den Steinen: es ist Konrad von Wiirzburg, der in hofischem Stil
drei Legenden iiber die Heiligen Alexius, Pantaleon und Nikolaus geschaf-
fen hat, die teils bis zu 4500 Verse zihlten. Ein Fragment iiber die hl.
Dorothea wird ihm ebenfalls zugeschrieben, womit eine legendire Gestalt,
welche in Basel durch viele Werke der bildenden Kunst bekannt ist, literarisch
belegt wird. Auch in der Wandmalerei ist sie hier hiufig vertreten. Im
Zentrum der Heiligengeschichte steht der Mirtyrertod, der auch fiir die
Wahl des Attributs maBgebend war. So hat die hl. Dorothea, als sie das
Todesurteil erwartete, den Wunsch ausgesprochen, aus dem himmlischen
Garten Rosen zu erhalten, worauf ein schones Kniblein ihr in einem Korb-
chen Blumen brachte. Aus dem bunten Kranz der legendiren Personlich-
keiten seien hier einige, die fiir unsere Stadt typisch sind, vorgestellt.

55



Die Alexiuslegende ist von Konrad von Wiirzburg auf Bestellung von zwei
bekannten und angesehenen Stadtbiirgern, Johannes von Hermeswil und
Heinrich Iselin, verfaBt worden. Als Sohn eines edlen und reichen Rémers
verliBt Alexius am Hochzeitstag, an dem er einer Verwandten des Kaisers
angetraut werden soll, Elternhaus und Vaterstadt. Er kehrt spiter uner-
kannt in sein Heim zuriick, wo er arm und von der Dienerschaft verhohnt
in einem Winkel unter der Treppe haust und von Mildtitigkeit lebt. Erst
nach seinem Tode wird seine Herkunft erkannt und sein heiliges Leben
offenbar. Wie der fromme Biirger zu Ehren seines Heiligen ein Bild be-
stellen konnte, so konnte er ihn auch durch eine Dichtung ehren lassen.
So geschah es auch im Falle der Alexiuslegende, die in Basel zweimal darge-
stellt wird und fiir welche der Text des in Basel wirkenden Dichters Konrad
von Wiirzburg wohl die Anregung bildete. Das eine Gemilde im Klingen-
talkloster ist durch eine Nachzeichnung von Emanuel Biichel belegt. Ein
weiteres Bildfragment um dieses Legendenmotiv taucht in der Keppenbach-
kapelle der Peterskirche auf und zeigt in schwachen Farbspuren die Trep-
penanlage mit dem darunterliegenden Alexius.

HI. Euphrosyne. Nach der Legende ist sie eine der 11 coo Jungfrauen,
welche zu Koln den Martertod erlitten. Als Herzogstochter und Verwandte
der hl. Ursula wird sie seit 1155 in Koln erwihnt, wo auch ihr Leib ruhte.
Seit ungefihr 1448 werden Reliquien von ihr im Klingentalkloster aufbe-
wahrt. Die Verehrung ist nach 1452 durch einen AblaB des Papstes Niko-
laus V. fiir die Besucher des Klosters von Klingental durch zahlreiche
Angaben urkundlich bestitigt. Besonders hervorgehoben wird eine kost-
bare Fassung, die fiir ihr Haupt geschaffen worden ist.

Nach Bedeutung und Zahl seines Vorkommens steht der 4/, Christophorus
an der Spitze aller Heiligengestalten der Wandmalerei. Diese Feststellung
deckt sich auffallend mit jener ausgeprigten Tendenz zur Monumentalitit.
Die Eigenschaft konnte natiitlich am besten durch die Darstellung eines
Riesen erfiillt werden. Inwieweit geistige und kultische Momente hier eine
Rolle fiir die Bevorzugung dieses Motivs im spiten Mittelalter mitspielen,
miilte einmal untersucht werden, denn mit dem Aufkommen der biirger-
lichen Stinde im Kampf mit dem Adel kénnte die Kunst ein solches sicht-
bares Zeichen fiir die Auseinandersetzung zwischen den Kleinen und den
GroBen gebrauchen. Was sich an formalen Wandlungen von der Wende
des 13. zum 14. Jahrhundert bis zu Beginn des 16. Jahrhunderts ablesen
148t ist Kennzeichen fiir die Entwicklung der kiinstlerischen Absichten.
Wit zihlen auf unserem Gebiet ein gutes Dutzend dieser heiligen Riesen
wihrend dieser Zeitspanne, die unbekannten und verlorenen Bilder nicht
miteingerechnet. Im Kern der Legende verbirgt sich ein altes Mirchen-

56



motiv von der Suche nach dem Stirkeren. Die Erzihlung beginnt damit,
dafB der Riese Offerus einem Konig dient, den er als den groBten Herrscher
betrachtet. Als er jedoch erkennt, daf3 dieser bei der Nennung des Teufels
sich bekreuzigt, will er dem Satan als dem noch gréBeren seine Dienste
anbieten. Nachdem er aber des Teufels Furcht vor dem Gekreuzigten er-
fahren hat, will er einzig Gott dienen. Ein Einsiedler iiberzeugt ihn davon,
daB dies am besten dadurch geschehen kann, daB3 er auf seinem Riicken
Menschen iiber einen FluB trigt. Eines Nachts bringt er das Christuskind
hiniiber und erfihrt dabei, daB3 er die ganze Last der Welt getragen hat.
Dutrch das Untertauchen im FluB vollzieht sich an ihm die Taufe, und das
Waunder des griinenden Stabes, auf den er sich gestiitzt hat, ist eine Be-
kraftigung dieser Taufe.

. An erster Stelle einer chronologischen Reihenfolge wiren jene riesigen
Kopfe im Kloster Schontal bei Langenbruck, in der Kirche von Ziefen und
in der Theodorskirche von Basel zu nennen, die dem frithen 14. Jahrhundert
angehoren. Diese ersten Darstellungen lassen vermuten, daB die Gestalt die
ganze Mauerfliche vom Boden bis zur Decke beanspruchte. Leider ldGt
der unvollkommene Zustand (Kopf oder Halbfigur sind lediglich sichtbar)
keine weiteren Schliisse iiber das Aussehen des Riesen zu. Zwischen diesen
frithen Fassungen und den nachfolgend spiteren liegt ein kunsthistorisches
so wichtiges Werk, wie die Tafel von Konrad Witz in der 6ffentlichen
Kunstsammlung, wo die landschaftliche Umgebung neue realistische For-
men annimmt, die in der Folge auch bei den Wandgemilden mehr und mehr
Anklang finden. Die Zuriickhaltung bei der Wahl des Naturausschnittes
und die Konzentration auf die Riesengestalt bleiben aber bis zuletzt be-
stehen, selbst wenn, wie in Rheinfelden (Johanniter-Kapelle) oder in
Muttenz (Beinhaus), die Freude an der Schilderung der Gegend wach wird.
Das maBstiblich kleine Gemilde mit dem hl. Christophorus in der TreB3-
kammer der Peterskirche scheint bestimmt durch die Tafelmalerei inspiriert
zu sein. Die nachweisbaren Bilder des Heiligen im Klingental, am Rathaus,
in der Niklauskapelle des Miinsters und in Blansingen seien als Beispiele
der Spitgotik der Vollstindigkeit halber hier aufgefiihrt. Trotz der groBen
Verbreitung in und um Basel ist der hl. Christophorus kein Lokalheiliger,
denn er war im Norden als Alpenheiliger allgemein beliebt.

Dagegen gibt es einige Gestalten, die wir fiir unsere Stadt besonders
namhaft machen diirfen. Wenn wir den Spuren des 4. Nikolaus nachgehen
wollen, miissen wir iiber Mirkt (Baden-Wiirttemberg) beim stidtischen
Klingentalkloster und St.Peter vorbei nach Lausen wandern, bis wir von
Oltingen iiber den Schafmattweg auch nach Konigsfelden gelangen, wo ein
ganzes Glasfenster (leider nur noch fragmentarisch erhalten) diesem Heiligen

57



gewidmet ist (1325-1330). Niklaus von Myra ist der Schutzpatron der See-
und FluBfahrer, aber auch die Wallfahrer anerkennen ihn als solchen. Die
einheimische gotische Plastik besitzt zahlreiche Beispiele von Niklausfiguren,
und diese haben auf die Wandmalerei abgefirbt. Das Wandbild in der
TreBkammer der Peterskirche ist praktisch eine Ubersetzung der Skulptur
auf die Wand, denn der Heilige erscheint isoliert als Einzelfigur. An der
Ostwand in der Kirche von Lausen dagegen sehen wir die bekannteste
Szene aus der Niklauslegende innerhalb der architektonischen Umschrei-
bung, indem dort der Ozt der Handlung gemalt wurde. Es handelt sich um
die Errettung der drei Jungfrauen, die ihr Vater an ein Freudenhaus
verschachern wollte. Durch die Schenkung von drei Goldkugeln bewahrte
er sie vor der Schande. Ganz willkiirlich ausgewihlt bringt die Malerei in
der Kirche von Ormalingen jene Szene, wo der hl. Nikolaus ein Schiff aus
der Seenot rettet. Umfangreicher ist dagegen der dreireihige Zyklus an der
Siidwand von Oltingen, wo neben den iiblichen Stationen eher seltene ab-
gebildet sind, wie jene Geschichte vom Juden, der durch einen Christen
betrogen worden ist. Es kommt nicht von ungefihr, daB dieser Heilige in
Basel eine ausgesprochene Verbreitung genieft, denn wir wissen von einem
Bruchstiick einer Versdichtung, die Konrad von Wiirzburg in Basel ver-
faBt hat und welche den hl. Nikolaus zum Gegenstand hat.

Fin weiterer Heiliger diirfte fiir unsere Gegend besonders typisch sein,
denn er lebte im ElsaB, und ihm sind verschiedene Kirchen geweiht, unter
anderm jene von Muttenz. Der hl. Arbogast hatte sich als frinkischer Ein-
siedler aus Aquitanien im Hagenauer Forst niedergelassen und wurde 550
Bischof von StraBburg. Die Vita stammt aus dem ro. Jahrhundert und ist
vor allem durch die Ubertragung seiner Reliquien nach dem Kloster
Arbogast bei StraBburg und Surburg bei Hagenau angeregt worden. Auch
hier diirfte eine glaubwiirdige Legende den Kern der Erzihlung bilden.
Arbogast heilte den Sohn des frinkischen Konigs Dagobert, der bei der
Jagd verunfallt war. Sein angebliches Haupt wird noch im 15. Jahthundert
im Stift St. Thomas in StraBburg aufbewahrt. In Muttenz war um die Mitte
des gleichen Jahrhunderts eine Armreliquie, welche sich im Turmgeschof3
befand, AnlaB fiir die Wandmalerei an der entsprechenden Mauer des Vor-
chors gewesen. Den ausfiihrlichsten Legendenzyklus enthilt die Pfartkirche
von Oberwinterthur, wohl die am weitesten abgelegene Kultstitte, welche
fiir den hl. Arbogast namhaft gemacht werden kann.



	Zur Ikonographie

