Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beférderung des Guten und
Gemeinnutzigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beférderung des Guten und Gemeinnutzigen

Band: 147 (1969)

Artikel: Die mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im
Uberblick

Autor: Murbach, Ernst

Kapitel: IIl.: Die sakrale Wandmalerei

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ubermalungen mit dieser Farbe verheerend auf die Malsubstanz ausgewirkt
(Beispiel: das von Karl Jauslin iiberstrichene Jiingste Gericht an der West-
wand der Kirche von Muttenz). Der Entwurf des Kiinstlers geschah viel-
fach in groBziigigen Umrissen, meist mit dem Pinsel, vor allem zur Ab-
grenzung der nachher anzulegenden Grundténe. Die Farbpalette zihlte in
der Regel wenige Lokalfarben und die Modellierung der Kérper erfolgte
durch zart aufgetragene Weilhohungen und sparsam verwendete dunklere
Abstufungen innerhalb des gleichen Tones. Gold wird da gebraucht, wo
die von der gegenstindlichen Aussage notwendige Steigerung bezweckt wird,
wie beim Nimbus und den Goldschmiedearbeiten (Kronen und Geschenke
der HI. Drei Kénige), jedoch weniger hiufig als bei der Tafelmalerei. Der im
14. Jahrhundert eher pastose Farbauftrag geht im Laufe des 15. Jahrhun-
derts immer mehr zu einem diinneren iiber. Eine Endphase ist zum Beispiel
im Jiingsten Gericht an der Beinhauswand in Muttenz erreicht (1513), wo
die Farbe duftig und transparent erscheint. Gleichzeitig wechselt der
Malduktus. Nun bekommt auch die Linie einen neuen Eigenwert, wie sie
in der Spitgotik als Stilelement vorherrscht. Parallel zu dieser Erscheinung
verlduft die Wandlung von der Symbolfarbe zur Gegenstandsfarbe, ein
Vorgang, der selbstverstindlich durch geistesgeschichtliche Vorginge be-
dingt ist. Vergessen wir nicht, daB8 das handwerkliche Kénnen der alten
Meister, gestiitzt auf praktische Erfahrung und sorgfiltige Ausbildung, mit
ein Grund dafiir ist, daB die Qualitit der mittelalterlichen Gemilde sich
meist so hervorragend erweist und daB die Bilder deshalb Jahrhunderte
iiberdauern konnten.

II. Die sakrale Wandmalerei
Das Minster

Dert bauplastische Schmuck, den die bischéfliche Marienkirche im 12. und
13. Jahrhundert erhielt, erstreckte sich vor allem auf die Kapitelle, Friese
und andere architektonische Akzente. Es waren die Bildhauer, welche in
Fortsetzung der baulichen Arbeiten diese Aufgaben erfiillten. Ihnen folgten
die Glasmaler, die die Ausstattung der Fenster mit Glasgemilden besorgten,
und erst im Laufe des 14. und 15. Jahrhunderts ist die intensivere Ausklei-
dung des Inneren mit Altiren und Gemilden erfolgt. Nach Wandbildern
im Miinster selbst zu suchen, diirfte ein wenig erfolgreiches Unternehmen
sein. Beim Bildersturm anliBlich der Reformation war die bischofliche

13



Kirche, was die Zerstorung der Ausstattung von «Heiligenhelgen»
anbetrifft, das erste und wichtigste Angriffsobjekt der riicksichtslosen
Menge.

Bei der Pfalzgrabung, als man die karolingische AuBenkrypta freilegte,
kamen farbige Bruchstiicke eines Wandverputzes zum Vorschein. Darunter
ist ein Mauerfragment, das in mennigroter Farbe den Buchstaben A enthilt.
Nehmen wir dieses bescheidene Fundstiick als einen Beweis fiir die vorgo-
tische Wandmalerei. In der frithmittelalterlichen und ottonischen Zeit war
es tiblich, unter den Gemilden Tituli anzubringen, welche als textliche Bei-
gaben die Bilderfolge begleiteten. Das berithmteste Beispiel bietet die
Georgskirche von Oberzell auf der Reichenau (um 1000).

Krypta

FaBbare und heute noch sichtbare Bemalung innerhalb der kirchlichen
Anlage des Miinsters finden wir einzig unter dem heutigen Fullboden,
nimlich in der Krypta, die nach dem Erdbeben neu eingewolbt worden ist.
Auf die drei trapezférmigen Joche der &stlichen Architekturabschnitte ver-
teilen sich Darstellungen, die in unmittelbarer Beziehung zu den dort
aufgestellten Altiren stehen.

Den sphirischen Dreiecken der Kappen sich anpassend, malte der Kiinstler
die Bilder so, daB sie die Fliche méglichst gut ausfiillten. Fiir jedes
* Joch hat er eine einheitliche Geschichte ausgewihlt, mit Ausnahme des
nordlichen Gewdlbes, wo zwei Szenen der Martinslegende mit der Leidens-
geschichte der hl. Margaretha kombiniert werden; ein letztes Feld bleibt
dort frei. Besser als es eine schriftliche Aufzihlung vermag, kann der
GrundriBplan (vgl. Zeichnung) iiber die Anordnung der einzelnen Lebens-
stationen der Erzihlungen Auskunft geben. Die Vorgeschichte der Maria
fiillt logischerweise das dstliche Kreuzrippengewdlbe, das achsiale Joch da-
gegen stellt das Leben der Mutter Gottes in den Mittelpunkt. Die apo-
kryphe Erzihlung iiber das Elternpaar der Maria, Joachim und Anna (1-4),
enthilt sehr viele Architekturelemente, vor denen sich die handelnden
Figuren bewegen. Dennoch bleibt fiir den mit gelben Sternen besiten
Hintergrund genug Platz, und im iibrigen heben sich die Gestalten vom
hellen Himmelszelt klar ab, so daB die Szenerie iibersichtlich bleibt. Reizend,
wie im Maria-Tempelgang die Treppenstufen geschickt der Gewdlberippe
entlang laufen. Selten diirfte die Darstellung sein, wo Maria im Kreise von
Frauen an einem Webrahmen sitzt und vermutlich den Tempelvorhang
herstellt. In der zugehdrigen halbkreisformigen Nische, wo einst der
Annenaltar stand, ist iiber dem Fenster in det Kalotte der Salvatorkopf zu

14



)

i
d
XA

Miinster, Krypta. Wandgemilde aus dem 3.Viertel des 14. Jahrhunderts. Verteilung in
den Gewdlbekappen,

/ te;
™\

/NG N
I\
.

/\ . AN

Joachim und Anna: 1 Joachims Opfer wird zuriickgewiesen, 2 Begegnung unter der Gol-
denen Pforte, 3 Geburt Marii, 4 Tempelgang Marii — Marienleben: 5 Geburt Christi,
6 Anbetung der Konige, 7 Flucht nach Agypten, 8 Kronung Marid — Heiligenlegenden:
9 Das Martyrium der hl. Margaretha; 10 und 11 Szenen aus der Martinslegende.

sehen, auf der geraden Wand daneben die Verkiindigung und die Heim-
suchung. Um einiges lockerer hat der Maler im Hauptjoch die wichtigsten
Ereignisse aus dem Leben der Maria in die Gewdlbeabschnitte eingefiigt
(5-8): von der Geburt bis zur Krénung. Hier kann sich der Beschauer auf
die einzelnen Handlungen besser konzentrieren, denn die Gruppen sitzen
jeweils einzeln in den Gewdlbekappen und nicht so gedringt wie im
vorigen Joch. Zu dieser Erzihlung gehdren auch die Malereien in der
Apside, dem Platz des Marienaltars. Neben dem Fenster je finf Apostel,
Johannes und Thomas oder Matthias (mit Lanze), auf gleicher Hohe wie
Maria mit dem Christuskind. Ein ausgesprochen erzihlerischer Ton wird
im nordlichen Joch angeschlagen (9—11). Das in ausfiihtlichen Schilderun-
gen dargestellte Martyrium der hl. Margaretha hat geradezu dramatischen
Charakter. Es beginnt mit der Begegnung des Prifekten Olybrius mit der
schonen Tochter eines Christen; auf Grund der Weigerung, den Heiden-
firsten zu heiraten, wird sie in der Folge hiingend geschunden, in den Kerker
gewotfen, nochmals aufgehiingt und mit heifem Wasser iibergossen und
zuletzt vor den Augen des Herrschers enthauptet. Oben leitet ein Engel,
der ihre Seele in den Himmel aufnimmt, iiber zu den drei musizierenden
Engeln und Gottvater. Die Martinslegende spielt sich in den beiden Neben-

15



kappen ab: Als Reiter vor den Toren Amiens’ teilt der hl. Martin mit einem
Bettler seinen Mantel, und gegeniiber heilt er Kranke. Die stilisierten
Blumenbiume sind als Abbreviaturen fiir den Wald zu verstehen.

Entlang den Winden der Krypta kénnen auf Grund von Biichels Aqua-
rellen auch Reste von romanischen Malereien festgestellt werden. Im mitt-
leren Joch sieht man beidseits des Fensters die untere Gewandpartie eines
bischéflichen Ornates. Diese Gemilde werden von den nach dem Erdbeben
errichteten Gewdlben angeschnitten und miissen deshalb dlter sein als die
Deckenmalereien. Hier sei vermerkt, dal auch diese Gemilde an den Ge-
wolben sehr bedroht sind, denn die Farbe blittert an manchen Stellen ab,
und die Gefahr besteht, daB sie verloren gehen. Wenn man sich vorstellt,
daB die Riume ehemals die zugehorigen Altire besaflen, so begreift man,
daB die Malereien vor allem auf der Decke untergebracht werden muliten.
Der Zusammenklang zwischen Altarplastik und Wandmalerei im Kiinstle-
rischen wie im Thematischen muB recht eindriicklich gewesen sein. Die
Krypta wurde bald nach dem Erdbeben neu geweiht, weshalb man anneh-
men datf, daB die Gemilde um 1370 geschaffen worden sind. Die untet-
setzten Figuren ohne lebhafte Gebiirden wirken wie ausgeschnittene Silhou-
etten, und im Kolorit dominiert die Lokalfarbe.

Die Niklauskapelle

Unweit der hesprochenen Krypta, zwischen Miinsterchor und demkleinen
Kreuzgang, befindet sich die dem hl. Nikolaus geweihte saalartige Kapelle.
Sie diente dem Geschlechte der Miinch als Grabstitte und muB3 ehemals
auBer den Grabplatten, die in reicher Zahl gefunden worden sind, eine Aus-
stattung mit Altiren und Wandbildern besessen haben. AuBer einer Bild-
dokumentation von Biichel wissen wir durch eine «Beschreibung der Miin-
sterkirche und ihrer Merkwiirdigkeiten» von 1842 durch Jacob Burckhardt
iiber dieses Bauwerk Bescheid. Uber dem Stichbogen der Eingangsmitte,
wo heute eine Orgelempore eingesetzt ist, kamen stark erloschene Heiligen-
gestalten zum Vorschein. Es sind iiberlebensgrofie Figuten, die im Zusam-
menhang mit einer Stiftung der Familie Storckler um 1400 gemalt worden
sind und keinen Anspruch darauf etheben, Meisterleistungen zu sein. Thre
Bedeutung diirfte vielmehr in ikonographischer Hinsicht zu suchen sein.
An der Riickwand stehen der Reihe nach die Heiligen Johannes der Téufer,
Dorothea, Katharina und Christophorus, der letztere nur durch den iibrig-
gebliebenen Baumstamm zu erraten. Linkerhand, an der Schmalseite der
Nische, in den Dimensionen noch gesteigert, Matthius, iiber dem ein
Engel schwebt (Evangelistensymbol), daneben in voller Ritterriistung der

16



hl. Mauritius. Die illusionistisch gemalten Balkenképfe unter der Nischen-
decke sind das einzige architektonische Beiwerk. Durch die von Biichel
1779 aufgenommenen Kopien erfahren wir von einer Kreuztragung an einer
der Winde der Kapelle, von der heute keine Spur mehr zu sehen ist.

Der Minstersaal

Zwischen dem Bischofshof und Chor des Miinsters, beide verbindend,
liegt iiber dem groBen und kleinen Kreuzgang der sogenannte Miinstersaal.
Dieser hallenartige Raum von grofem AusmafBl wurde zwischen 1360 und
1380 errichtet und diente den Domherren als Refektorium, war dann wih-
rend des Basler Konzils (1431-1448) fiir Sitzungen benutzt worden und
beherbergte unter Bischof Johann von Venningen (1458-1478) die kostbare
Bibliothek des Domkapitels. Diese letztere Bestimmung war Anlaf3 zur Aus-
schmiickung des Saales mit Wandbildern, die in ihrer Thematik Bezug auf
die Aufstellung und Gruppierung der Biicher nahmen. Der Bibliotheks-
gestelle wegen liegen die Gemilde zwischen den Fenstern auf beiden Lings-
winden entsprechend hoch. Harmonisch fiigen sich die beiden (urspriinglich
waren es wohl vier) hochrechteckigen Formate an der Stidwand den gege-
benen Raumverhiltnissen ein, ebenso die vier groBen Medaillons an der
Nordwand. Die rein dekorativen Grisaillemalereien, welche seit 1596 die
Mauern zieren, vermogen unsete Aufmerksamkeit von den figiitlichen, lei-
der stark verblaBten Rund- und Rechteckbildern nicht abzulenken. Bei
niherer Betrachtung erkennen wir auf der nérdlichen Wand von links nach
rechts im Rundbild einen Kaiser, einen Kardinal, einen Papst und einen
Ménch. Den beiden letzteren auf der Siidwand gegeniiber, dutch Auf-
schriften bezeichnet, Aristoteles und Galienus, als allegorische Darstellun-
gen der antiken Philosophie und Medizin. Im gleichen Sinn sind die Gestal-
ten in den Tondi zu erkliren: Es sind die Personifikationen der weltlichen
und geistlichen Macht, je begleitet von einer juristischen und theologischen
Personlichkeit. Daraus lassen sich nach der klassischen Bibliotheksikono-
graphie die vier Fakultiten Philosophie, Naturwissenschaft, Theologie und
Jurisprudenz fiir den gesamten Raum ableiten. Die Bibliotheksordnung
richtete sich nach diesen Bildern, wofiir die Bemalung der Biichersammlung
im ehemaligen Augustinerchorherrenstift von Boddeken in Westfalen ein
weiteres Beispiel ist. Was die Basler Gemilde besonders interessant macht,
ist, daB die Wahl der Dargestellten unter dem EinfluB der unmittelbaren
geschichtlichen Vergangenheit steht, denn die Malereien sind ungefihr zwei
Jahrzehnte nach dem Konzil, zirka um 1460, entstanden. Das Portrit des
Konigs Sigismund, der wihrend des Konzils in Basel war, hat viel Ahnlich-

17



keit mit dem Antlitz des Kaisers. Konig David auf dem Heilspiegel-Altar
witd von Julius Baum als Bildnis von Sigismund gedeutet, und der Kar-
dinal wird durch eine Uberschrift namentlich genau bezeichnet: es handelt
sich um Nicolaus de Tudeschi Archiepiscopus Panormitanus (Palermo) et
S.R.E. Cardinalis, den groBten Gelehrten des kanonischen Rechts der dama-
ligen Epoche, der ebenfalls als Konzilsteilnehmer in Basel war. Wohl wohnt
diesen Wandbildern auch der Geist des Humanismus inne, aber die religitse
Grundstimmung aus den Tagen der Universititsgriindung wird gleicher-
malen spiirbar.

Barfifferkirche

(jetzt Historisches Museum)

Bei diesem Gotteshaus aus dem 14. Jahrhundert im Stil der Bettelordens-
architektur mit dem flachgedeckten, dreischiffigen Langhaus und dem hohen,
gewolbten Chor kénnen wir uns nicht damit begniigen, nur die heute noch
vorhandenen Wandgemilde zu erwihnen. Eine getuschte Zeichnung von
Constantin Guise, datiert 1843, gibt uns iiber die frithere malerische Aus-
schmiickung des sakralen Raumes Auskunft. Zeitlich unmittelbar darauf
war der Umbau des Schiffes in ein Lagerhaus erfolgt. Auf der Innenansicht
gegen den Chor sind Gemilde an der Lettnerwand und in den Zwickeln
der spitzbogigen Front zu erkennen, ein weiteres Bild mit groBen Figuren
zwischen zwei Fenstern der Stidwand iiber einem Nischengrab. Durch die
Entfernung des Lettners und die Erweiterung des siidlichen Seitenschiffes,
wo Zwischengeschosse eingesetzt wurden, gingen diese Bilder verloren.
Aus einem Bericht von Adolf Sarasin erfahren wir Niheres iiber ein Jiing-
stes Gericht, eine Kreuzigung und ein Bild mit Christus in der Vorhélle.
AuBerdem sind von den beiden ersten Werken Nachbildungen erhalten.
In einem Nischengrab des Biirgermeisters Hartmann Roth (gest. 1416) ist
Christus am Kreuz zu sehen, begleitet von Maria und Johannes, umrahmt
von einem profilierten Spitzbogen mit Krabben. Die Rekonstruktion von
Christoph Riggenbach wird noch dutrch ein Aquarell von J. J.Neustiick
erginzt. Unterhalb der Kreuzenden sind zwei kleinere Bilder zu erkennen,
die zu einer Reihe der sieben Sakramente gehéren, was aus dem Abendmahl
und der Taufe als Darstellungsmotiv geschlossen werden kann (um 1370).
Ebenso bedeutsam diirfte das durch Neustiicks Aquarell belegte Jiingste
Gericht gewesen sein. Laut Urkunden in den Rechnungsbiichern stammt
dieses von Peter Malenstein aus dem Jahre 1456. Eine Jungfrau Maria, un-

18



A
"’“-ﬂ.’.mlf '

Zwergarkadenfries mit perspektivischen Nischen entlang der flachen Holzdecke in der
BarfiiBerkirche (nach E.A. Stiickelberg). Ahnliche in den Kirchen St.Leonhard und
St.Klara, in Augst und Blansingen.

fern der Haupttiire, muf3 ihres groen Formates wegen aufgefallen sein. Ein
derartiges Riesenbild entsprach den Vorstellungen franziskanischer Mystik.
Im Chor sah Rudolf Rahn zwischen den Fenstern thronende Kolossalfiguren
der zwolf Apostel mit Christus und iiber den Fenstern Reste eines Nischen-
frieses, der unterhalb der Decke durchgezogen war, wie ihn iibrigens auch
E. A. Stiickelberg im Schiff feststellte und zeichnerisch aufnahm.

Der Gesamteindruck’ muf3 fiir eine schlichte Bettelordenskirche aufler-
ordentlich bunt gewesen sein, denn aufler der schmiickenden Holzdecke
waren wichtige Architekturteile, wie Konsolen, farbig gefal3t.

Die Wandbilder, die an der innern Westmauer das groBe Spitzbogen-
fenster begleiten, sind heute im restaurierten Zustand wieder sichtbar. Im
Kunstdenkmilerband von 1941 werden sie anhand der Aufzeichnungen von
E. A. Stiickelberg geschildert, der sie 1892 wihtend der Umgestaltung der
Barfiiferkirche in 'das Historische ‘Museum voriibergehend gesehen und
zeichnerisch festgehalten hat. Bis vor einem Jahrzehnt waren sie hinter
groBen Spannrahmen mit gestrichenem Segeltuch verdeckt. Der Vergleich
zwischen den Aquarellkopien von E. A. Stiickelberg und den nach der
Restaurierung von 1960 erstellten Photos zeigt, da3 trotz der reifen denk-
malpflegerischen Atbeit nicht viel mehr hervorgeholt werden konnte, als
vot dem Dornroschenschlaf der Bilder vorhanden war. Manche Farbpartien
sind unter der Verschalung erstickt. Das' Monumentalgemailde setzt sich aus
sechs Bildfeldern zu beiden Seiten des Fensters zusammen. Rechts vom
Beschauer in Gesimshohe ein stiirzender Reiter: die Bekehrung Pauli. Von
unten nach oben zu zweit, die stechenden Heiligen Stephanus und Laurentius,
Jakobus maior und ein unbekannter Heiliger, Petrus und vermutlich
Paulus, im leeren Feld Johannes (?) und zuoberst die Verkiindigung.
Auf der Gegenseite ebenfalls der Reihe nach von unten nach oben: der
hl: Martin zu Pferd (Pendant zu Paulus), Dorothea und Barbara, Margaretha
und eine weitere Heilige (etloschen), Michael (?) und zunoberst die Krénung
Marii. Nach den Darlegungen von Riggenbach, basierend auf Stiickelberg,

9



wiren unter der Kronung Marid die Geburt des Herrn und unter der Ver-
kiindigung die Darreichung im Tempel anzunehmen, unter dieser die Heim-
suchung. Diese Themenfolge entspricht jedoch keiner sinnfilligen Ordnung;
die inhaltlichen Liicken werden kaum je auszufiillen sein. Deshalb mul3 bei
einer Beurteilung von dem ausgegangen werden, was noch zu sehen ist, und
dies 148t den SchluB zu, daB es sich um groBartige Schopfungen handelte.
Auffallend ist, daB auf der rechten Seite minnliche Heilige vorkommen, auf
der linken vorzugsweise weibliche. Sie stehen als Paare in den gemalten und
wechselnden Arkadennischen und zeichnen sich durch eine sichere Strich-
fithrung in ihren UmriBlinien aus. Da das Fenster nicht in der Mitte der
Mauer steht, sind die siidlichen Nischen schmiler, und dementsprechend
dringen sich die Figuren in ihren Raumkulissen, wihrend sie sich auf der
andern Seite des Fensters freier bewegen. Die architektonische Illusions-
malerei gleicht einer Biithne mit offenen Durchblicken. Auch die beiden
Reiter in der untern AbschluBzone sind in solche Gehiduse eingefiigt, und
bei der Verkiindigung oben spielt die gotische Architektur in Form der
schmalen Lanzettfenster eine entscheidende Rolle. Der Variationsreichtum
der Nischen nimmt auf die stehenden Heiligen Riicksicht. Aus diesem stren-
gen Aufbau der gemalten Rahmen konnte der SchluB gezogen werden, daB3
die Wandgemilde in Verbindung mit der Glasmalerei der Fenster standen,
deren Aufteilung mit den sechs Bildfeldern der Mauer iibereinstimmt. Wie
ein groBer Fliigelaltar muf} das mit figuralen Glasgemilden geschmiickte
Fenster zusammen mit den Wandbildern den drei Ostfenstern auf der Gegen-
seite der Kirche geantwortet haben. Daf3 die hohen MaBBwerkfenster der
BarfiiBerkirche einstmals wie jene in Konigsfelden bunte Glasbilder ent-
hielten, datf mit Sicherheit angenommen werden. Daher fillt es auch nicht
schwer, zu erraten, woher die geschilderten Tabernakelnischen kommen:
sie sind eine Ubernahme der Fassadenarchitektur aus der gotischen Glas-
malerei. Auch die beobachteten kriftigen Umrillinien der Figuren erinnern
an Bleifassungen der Glasscheiben.

Riggenbach hat die Wandgemilde mit 1370 bestimmt zu frith datiert,
richtiger scheint die zeitliche Einstufung von Reinhardt, der das erste Jahr-
zehnt des 15. Jahrhunderts nennt. Dabei wird man sich auch auf die Wappen-
stiftungen an der dortigen Mauer um 1400 berufen kénnen. Der Vergleich
mit den Deckenbildern in der Miinsterkrypta diirfte kaum haltbar sein.
Es ist ausgeschlossen, daB3 beide Werke vom gleichen Meister geschaffen
worden sind, wie Riggenbach annahm, indem er Jugend- und Alterswerk
vermutete. Der Qualititsunterschied ist derart groB, dal wir fiir die Bar-
filerkirche einen viel reiferen und spiteren Kinstler als Schopfer bezeich-
nen mochten.

20



Leonhardskirche

Das Gotteshaus, das uns in erster Linie der malerischen Ausstattung
wegen interessiert, erlebte drei entscheidende Bauperioden, welche sich
auch in der Wandmalerei widerspiegeln. Falls die Beobachtung von Riggen-
bach sich noch bestitigen lit, dann wiirden die wenigen Farbspuren in
der romanischen Hallenkrypta auf einen Schmuck aus der Griindungszeit
Ende des 11. Jahrhunderts hinweisen. Ein weiteres Fundstiick, das bei einer
kiirzlich vorgenommenen Grabung zum Vorschein kam, ist von so geringem
Ausmal, dafl daraus keine entscheidenden Schliisse gezogen werden kénnen.
Immerhin zeigt das handgrofle Detail einer bemalten Mauer ein kleines
rotes Teufelchen (Jingstes Gericht?), welches aus jener Epoche stammen
diirfte, da man den polygonalen Chor erstellte (3. Viertel des 14. Jhs.).

Mehr erfahren wir, wenn wir die Marienkapelle betrachten, die siidlich
des Chores liegt. Der erste Eindruck diirfte fiir den Besucher ein zwie-
spiltiger sein, denn an Einzelheiten 1iBt sich nicht sehr viel erkennen. Aber
die deutlich voneinander getrennten und verschieden breiten horizontalen
Streifen ergeben eine derart schone Aufteilung der Westwand, daB3 es sich
lohnt, ein Schema dieser Wandgliederung zu zeichnen (sieche Abbildung).
Der harmonische Rhythmus der Zonen, die, der inhaltlichen Bedeutung
entsprechend, in ihren Maflen abgestuft sind, wird durch den Passionszyklus
und den Medaillonfries (Biisten von Heiligen oder Aposteln) betont. Simt-
liche Winde waren urspriinglich in der gleichen Weise bemalt und unter-
teilt. An der Ostmauer war, da es sich um eine der Maria geweihte Kapelle
handelte, die Marienlegende dargestellt, von der nichts mehr erhalten ge-
blieben ist. Wie der Ubergang von der Geschichte der Mutter Gottes und
dem Stationenweg Jesu an der Ostwand erfolgte, wo das einzige Fenster
Licht in den Raum l4Bt, ist schwer zu sagen. Jedenfalls waren die durch-
gehenden Lingswinde fiir den Kiinstler eine ideale Malfliche. Nur die
Tiren schufen einen Unterbruch. Wir glauben kaum, daf} wir diese Bilder
iiberschitzen, wenn wir sie fiir das 14. Jahrhundert als besonders qualitit-
voll und typisch erachten, selbst wenn auch altertiimliche Motive wie das
Faltmuster oben (Zillis) oder Medaillons auf Augenhéhe (Reichenau, Ober-
zell) beibehalten wurden.

Der Chor wird auf der gegeniiberliegenden Seite, auf gleicher Hohe wie
die Marienkapelle, von der Theobaldskapelle flankiert. Durch eine Stiftung
hat der in pipstlichen Diensten stehende Chorherr Hiiglin von Schonegg
diese Kapelle als seine Grabstitte bestimmt. In der feietlichen Ubetfiihrung
der Reliquien des hl. Theobald in die Leonhardskirche 1369 sah man einen

21



AnlaB fiir die maletische Ausstattung an der Siidwand. Hiiglin verehrte den
heiligen Einsiedler (gest. 1066) und hatte von Vicenza aus eine Reise nach
Gubbio unternommen, um das Heiltum zu erwerben. In einem durch
Sdulen ausgezeichneten kirchlichen Raum kniet das Volk, andichtig in die
Betrachtung des Heiligenbildnisses versunken. Trotz des schadhaften Zu-
standes konnen wir die feingliedrige Architektur mit der Madonna im
Giebel und einige Charakterképfe der Betenden studieren.

Was im Chor bisher an Malereien bekannt war, geht auf eine Entdeckung
von E.A.Stiickelberg 'zuriick: Uber dem wvon Lebzelter eingezogenen
holzernen Rippengewdlbe konnte er eine gemalte Scheinarchitektur fest-
stellen, die verborgen zwischen den Spitzbogen und der Decke lag. Aufler
einem Arkadenfries, dhnlich demjenigen in der Barfiisserkirche, sicht'man
an der Turmseite auf einer Breite von ca. 5 Metern eine Balkendecke, An-
sitze eines Baldachins und eines Engelfliigels. Inzwischen hat sich die Ver-
mutung bestitigt, daBl dieses Gemiilde einst die ganze Nordwand ausfiillte:
Bei der in diesem Jahr vollendeten Restaurierung fand man hinter einem
Epitaph den letzten Rest dieser Malerei. Zwei Frauen und zwei Minner
knieen hinter einer steinernen Empore, iiber die ein Damaststoff fallt. Mit
diesem Teilstiick wird der Sinn des Wandgemildes iiber dem Dachboden
irgendwie fabar, denn es handelt sich um das Werk des gleichen Kiinstlers.
Ohne daf3 wir hier auf Details eingehen konnen; vermuten wir aus ver-
schiedenen Griinden die Darstellung eines MeBopfers (Gregormesse ), das
sich in einer Kirche vollzieht und fiir welches das iiberdimensionierte Hoch-
format giinstige kompositionelle Voraussetzungen schuf. In ‘Analogie zum
Siidfenster in der Jakobskirche von Rothenburg ob der Tauber hitten wir
uns in der unteren Zone den Priester mit der erthobenen Hostie (Elevation)
vorzustellen, in der Mitte die Glaubigen und unter dem Baldachin zuoberst
Gottvater oder Abraham mit den Seelen im Schof. Fiir eine solche ikono-
graphische Erklirung als Hypothese sprechen auch die beiden gemalten
Statuenreste von Johannes dem Tdufer und Elias, sofern die altertiimliche
Schreibweise auf der Konsole richtig gedeutet werden kann. Der Prophet
Elias fihrt im feurigen Wagen zum Himmel, und Johannes der Tiufer gilt
als Vorldufer des Messias, deshalb 148t sich die Verbindung zwischen diesen
beiden ‘gemalten Wandplastiken mit dem Geschehen iiber dem Altar in
Zusammenhang bringen (Matth. 16, 14). AuBerdem ist in Betracht zu ziehen,
dal das' MeBopfer unmittelbar neben dem Sakramentshiduschen dargestellt
ist, welches rechts anschlieBend ebenfalls mit einem Gemilde versehen ist,
das die Mannalese zeigt. Beide Sinnbilder der Eucharistie sind auch in
Rothenburg miteinander verbunden. Uber dem Sakramentshiuschen stehen
zwei farbig kraftvolle Figuren, Petrus und Paulus. Eine Geburtsszene rechts

22



PRANININIRINININANININANINANINININGNANONEN SN INANANINANINININANANANANGNIN FNI NP AN N2

1 1] i v v VI 2

mlwisisinisisisisininlesinissinls ﬁnnr!‘n“vhﬁnr—l Alalnlsl Aninlsinlnlslsinsizin] B

QOO0 &

Leonhardskirche, Marienkapelle. Schema einer Wandbildkomposition mit verschiedenen
ornamentalen Zonen. (2. Viertel 14. Jahrhundert.)

Bildstreifen: 1 Faltbandfries, 2 Passionsbilder unter Kleeblattbgen, 3 Nischenfries mit
Stifterwappen, 4 Apostel- oder Heiligenbiisten in Medaillons, § Drapetien.

Passionszyklus: 1 Kreuztragung, 11 Kreuzannagelung, 11T Christus am Kreuz, IV Kreuz-
abnahme, V Grablegung, VI Auferstehung.

vom Chorhaupt, stark verblaBt, diirfte mit den vorigen Malereien weder
qualitativ noch thematisch etwas zu tun haben.

Dieses ' bedeutende Gemilde kann nur von einem reifen Meister ge-
schaffen worden sein. Wenn es nicht von Konrad Witz selbst ist, kime dann
vielleicht nicht auch Niklaus Rusch (Lawelin) in Frage, der zu den Werk-
stattgenossen von Witz gehorte und mit einer Tante des Meisters vermihlt
war ? Lawelin starb vermutlich 1446. Man denkt unwillkiirlich an die letzte
monumentale Schépfung von Martin Schongauer, das Weltgericht im
Breisacher Miinster, als Vergleichsbeispiel fiir den groBen SchluBakkord
im (BEuvre dieses bedeutenden Kiinstlers.

Halten wir noch Umschau im Schiff, das Ende des 15. und Anfang des
16. Jahrhunderts in eine Hallenkirche fiir Laien umgewandelt wurde, so
werden wir auf Grund der sorgfiltigen Freilegung durch weitere Wand-
malereien iiberrascht. Nochmals erscheint an der Chorwand der Zwerg-
arkadenfries als AbschluBbordiire des ehemaligen weniger hohen Schiffes.
Niher liegen die Deckengemilde im nérdlichen: Lettnerjoch, wo, durch die
Kreuzrippen unterteilt, die vier Evangelistensymbole in wuchtigen Formen

23



erscheinen; ein beliebtes Programm fiir ein gleichmiBig unterteiltes Ge-
wolbe. Eine letzte vorreformatorische Malerei (um 1520) unmittelbar neben
dem Haupteingang zeigt den Schmerzensmann, begleitet vom Apostel
Jakobus mit Pilgerstab und -tasche und Maria Magdalena mit dem Salb-
gefiB. Bereits setzten sich weltliche Ziige in Tracht und Gebirden durch,
wihrend der geistige Inhalt noch den religiésen Vorstellungen verpflichtet
bleibt. Die wirkungsvolle Polychromie der Gewolbe an den Kreuzungen
und um die SchluBsteine vervollstindigt den farbigen Eindruck des mich-
tigen Sakralraumes.

Die Kartause in Klein-Basel

Die Klostergriindung St.-Margarethen-Tal im minderen Basel verdankt
ihre Entstehung einer Stiftung der angesehenen Familie Zibol und geht auf
eine Grundsteinlegung von 1401 zuriick. Nach einem Gesamtplan, den
Bruder Johannes von Ungarn entwarf, ist unter seiner Leitung die Kirche
in den Jahren 1408-16 errichtet worden. Wihrend des Konzils kamen dem
Kloster reiche Vergabungen zustatten. Die weitrdumige Anlage erfuhr Ende
des 15. Jahrhunderts ihren endgiiltigen Ausbau, nachdem 1487 Hieronymus
Tscheckenbiirlin ins Kloster eingetreten war.

Der Besucher der Kartause war noch bis ins 18. Jahrhundert hinein am
Eingangstor von den dort iiber den Bogen aufgemalten Heiligen empfangen
worden, wie aus einem Aquarell von Emanuel Biichel hervorgeht. Beim
Pfortnerhaus war tiber dem Scheitel des Eingangsportals eine Nische ange-
bracht, neben der sich zu beiden Seiten je 3 Figuren vom blauen Grund
abhoben, links dicht neben der Nische die vom Strahlenkranz umgebene
und auf der Mondsichel stehende Madonna, hinter ihr eine unbekannte
Heilige mit Buch und zuletzt ein Heiliger des Kartiduserordens, vermutlich
Hugo von Lincoln. Auf der rechten Seite, der Nische am nichsten, stand
Johannes der Tdufer mit dem Lamm, dann folgten Hieronymus mit dem
Lowen und nochmals ein Kartiuser, Hugo von Grenoble mit dem Schwan.
In den beiden tibriggebliebenen Zwickeln zu Fiilen der Heiligen erscheinen
in kleinerem Mafstab zwei Kartiusermonche in ihren weilen Kutten. Die
Jahreszahl 1501 innerhalb des Tores 1i3t sich wahrscheinlich mit diesem
Wandschmuck in Verbindung bringen. Die streng hierarchische Ordnung
der Heiligen ist dadurch gewahrt, da@ Maria und Johannes in der Mitte
neben der Nische Platz finden, in welcher nach Riggenbach ein Licht auf-
gestellt war. Auch lieBe sich dort ein geschnitztes Kruzifix denken.

Trotz der hohen Verehrung, welche der hl. Bruno als Ordensstifter im
Mittelalter genoB, erfolgte die Heiligsprechung erst 1623. Deshalb war es

24



auch nicht statthaft, ihm zu Ehren Altire aufzustellen. Um so ausfiihrlicher
konnten die Kartiuser den Heiligen dadurch ehren, dafl sie ihm einen
groBen Wandzyklus widmeten, fiir den derjenige im Kloster von Vauvert
bei Paris (1350) das Modell lieferte. Dem allmihlichen Verblassen dieser
Malereien aus dem 15. Jahrhundert im kleinen Kreuzgang der Kartause
wollte man entgegenwirken, indem man diese erstmals 1711 mit Olfarbe
iibermalte und 1822 nochmals erneuerte. Dadurch hat man die Grund-
schicht noch mehr verdorben, so daB3 man 1859 vorzog, die Gemilde mit
Kalk zu iiberstreichen. AuBer Biichel, von dem Zeichnungen bestehen, haben
Neustiick und Guise die Wandbilder kopiert. So sind wir wenigstens iiber
die Bilderfolge in Bezug auf die Darstellungsinhalte orientiert; denn als man
sie 1931 von der Tiinche befreite, bot sich ein wenig erfreulicher Anblick.
Der Zerfall war so weit fortgeschritten, da3 verschiedene Bilder ganz ver-
schwunden waren und bei andern die Farbschicht abblitterte. Die Restau-
rierung durch den Maler Paul Burckhardt konnte der bestehenden Schwie-
rigkeit nicht Herr werden, ohne iiber die Konservierung hinaus den Zyklus
so zu erginzen, daf die Gemilde wenigstens lesbar blieben. Nur ein kleines
Bruchstiick vermittelte uns einen Eindruck des urspriinglichen und nicht
iibermalten Duktus der Spitgotik. Die aufgefundenen Wappen sprechen
dafiir, daBB der Gemildezyklus wihrend des Konzils entstanden ist. Zudem
erfahren wir aus den Urkunden, daB der kleine Kreuzgang 1441 geweiht
wotden ist, als die Wandbilder vollendet waren. In bezug auf die Autor-
schaft vermutet Riggenbach den Maler Hans Stocker, im Gegensatz zu
Daniel Burckhardt, der die Gemilde Niklaus Rusch, genannt Lawlin, zu-
schreiben moéchte, was weniger wahrscheinlich ist. Das inhaltliche Programm
vermittelt uns in zeichnerischen Umrissen Emanuel Biichel, und zudem
kennen wir eine freie Gestaltung des Bilderzyklus durch eine Holzschnitt-
folge von Urs Graf (1510). Die Griindungsgeschichte der Grande Chartreuse
spielt sich auf abwechselnd quadratischen und breitrechteckigen Feldern ab
und zieht sich hinter gemalten Arkadenarchitekturen durch. Den vielfigurigen
Bildern wohnt jedenfalls nicht die gleiche Spannung inne, wie wir sie zum Bei-
spiel bei Passionsdarstellungen antreffen. Thr Wert liegt eher im kulturge-
schichtlichen Gehalt, in der detaillierten Schilderung des Monchdaseins und
der beruhigenden Beherrschung und flichigen Ausbreitung der Landschaft.

Erstmals durch Emanuel La Roche wurde 1878 unter dem Lettner in der
Kirche ein Wandbild mit der Kreuzigung entdeckt, welches im Zuge der
Gesamtrestaurierung des Waisenhauses 1931 eine letzte Konservierung er-
fuhr. Auf beiden Seiten der Tiire, die durch den Lettner in den Chor fiihrt,
befanden sich reich bemalte Nischen mit Kreuzigungsbildern. Es ergibt sich
daraus eine Parallelitit des Bildmotivs, das kaum eine merkliche Abwei-

25



chung aufweist. Vor dem dunklen Grund heben sich die drei Gestalten
Christus am Kreuz, Maria und Johannes heute trotz des ruinésen Zustandes
ab und hinterlassen dennoch eine Ahnung von der einstigen Pracht und
Wirkung der Gemilde. Fraglich bleibt, ob auch hier die Zuschreibung an
Niklaus' Rusch, genannt Lawlin, sich halten liBt, selbst wenn die zeitliche
Einordnung stimmen diirfte.

Das Klingental

Die urspriinglich weitldufige Klosteranlage im Kleinbasel, als Frauen-
kloster 1274 gegriindet, ist noch in der Klosterkirche und im kleinen Klin-
gental als Architektur vertreten. ‘An erhaltenen Wandbildern blieb wenig
iibrig: die Geburt Christi aus dem Ende des 15. Jahrhunderts tiber dem
Eingang zum vermutlichen Kapitelsaal im ersten Stock des Kasernentraktes
und ein lebensgrofies Bild des hl. Christophorus beim fritheren Durchgang
zur Kirche. Wenn wir jedoch etfahren, was alles am zerstorten Kreuzgang
sich befunden hatte, miissen wir das Verlorene bedauern. Wir beschrinken
uns darauf; in Stichworten jene u. a. Ambrosius: Holbein zugeschriebenen
Bilder nach Inhalten zu bezeichnen: Christus und Maria als Fiirbitter vor
Gott, ein' Schmerzensmann, der hl. Rochus, das Pflugscharwunder (1517),
das Grab der hl. Euphrosine, ein Olberg und Einzelgestalten von Heiligen.
Inerster Linie wird der Totentanz im ehemaligen Kreuzgang Beachtung ver-
dienen, soweit dies untenim Zusammenhang mit dem Predigertotentanz not-
wendig erscheint. Nachdem die Auseinandersetzung tiber den zeitlichen
und kiinstlerischen Vorrang zugunsten des letzteren entschieden worden ist,
kann uns der Todesreigen im Klingental einzig Auskunft iiber den Grad
der Wiederholung geben. Diese zweite Fassung des Basler Totentanzes ist
durch Emanuel Biichel wiederum kopiert worden und konnte deshalb vor
der Zerstérung fiir die Kunstgeschichte als Vergleichsbeispiel herangezogen
werden. (Vgl. Abschnitt iiber Totentanz und Todesbilder.)

Martinskirche

Die wohl ilteste Kirche Basels auf dem Terrassensporn des hochgelege-
nen Martinkirchplatzes mufl durch das Erdbeben ebenfalls gelitten haben.
Der anschlieBend erweiterte Chor wurde 1398 geweiht und mit einem
Sterngewolbe versehen. Daf die urspriinglich frinkische Anlage im Wechsel
der Kunstepochen karolingische und nachkarolingische Wandbilder ent-
hielt, darf mit Sicherheit angenommen werden. Was aus gotischer Zeit
an farbiger Ausstattung der Winde auf uns gekommen ist, bleibt spitlich

26



genug. AuBer der Zerstérung im Bildersturm werden die nach der Reforma-
tion durch die Basler Geschlechter angebrachten Epitaphien den Wandge-
milden zugesetzt haben. Deshalb verringerte sich der Bestand weiterhin
erheblich.

Im Schutze einer Grabnische ist an der Nordwand ein Marientod in sehr
fragmentarischem Zustand erhalten geblieben (Freilegung 1928). Man wird
zur Erginzung eine farbige Kopie von J. J.Neustiick aus dem Jahre 1851
beiziehen miissen; um einen Gesamteindruck von der urspriinglichen Bild-
kraft dieses Gemildes zu gewinnen, wobei man die malerische Ubersetzung
durch den Kopisten mit zu beriicksichtigen hat. Vor blauem, mit Silber-
sternen iibersitem Hintergrund gruppieren sich die elf Apostel zu zweit
und zu dritt um das Totenlager, jeder durch Gebirde, Stellung und Farb-
kleid in seiner Trauer differenziert. Mehr als tiber die Einzelheiten erfahren
wir von der Komposition, die sich wunderbar in den geschwungenen
Nischenbogen einfiigt. In groBziigigen Riischenwolken ' sitzend, nimmt
Christus die gekronte Himmelskoénigin in sein Reich auf. Aus der gleichen
Zeit, um 1370, stammen die stark tibermalten Wandbilder tiber der’'Grab-
nische des Petermann von Laufen: ein Olberg und in gréBerem Format die
Himmelfahrt Christi. Der byzantinischen Tradition gemiB, mit dem Felsen
in der Mitte, den knieenden Aposteln seitlich und den'in einer halben Man-
dorla verschwindenden Fiilen Christi wird der alte Bildtypus tibernommen.
Inhaltlich bemerkenswert ist ein untergegangenes Gnadenbild, das ebenfalls
in einer Nische vorhanden war und die Fuirbitte Christi und Marié darstellte
(zweite Hilfte 15. Jh.). Am eindriicklichsten und auffallendsten prisentiert
sich fiir den Kirchenbesucher das am Triumphbogen aufgemalte Bild mit
dem Schnitter Tod und den Heiligen Martin und Laurentius. Die Datierung
um 1440 LBt sich nicht nur aus dem Stil, trotz der stérenden Ubermalung,
ableiten, sondern stiitzt sich auch auf ein historisches Ereignis, das Anlaf3 zu
dieser Schopfung wurde, Es war das Erlebnis der Pest im Jahre 1439. Zum
Gedenken an dieses Schicksalsjahr wihrend des Konzils erscheint hier tiber
dem Scheitel des Chorbogens der mihende Tod, umgeben von einem be-
wegten Schriftband und den zahllosen Opfern zu seinen Fiilen, die wahllos
seiner Sense ausgeliefert sind. Ein durch Hicke und Fehlstellen stark beein-
trachtigtes Gemilde an der Nordwand des Chores neben dem Bogen ist
seines formalen und biblischen Gehaltes wegen bemerkenswert. Wohl als
SchluBbild eines Christus-und Marienzyklus, der auf der gegeniiberliegenden
Seite angefangen hat und dem Altathaus entlang rundherum gefiihrt war,
stellt es eine ikonographisch seltene Szene dar. Nach Johannes 19, 25-27
nimmt der Lieblingsjiinger Maria nach dem Tode ihres Sohnes Jesu in sein
Haus auf. Von einem neugierigen Judenknaben bestaunt, fihrt Johannes

27



die Mutter Gottes stiitzend nach links, wo sie im Sinne des mittelalter-
lichen Synchronismus bereits hinter den Fensterstdben im Hause ihres Gast-
gebers sichtbar wird.

Peterskirche

In ihrer Anlage spitromanisch (seit 1233 Pfarrkirche mit Chorherrenstift),
" im Ausbau spitgotisch, ist dieses Gotteshaus das mit Wandmalereien
am reichsten dotierte von allen Kirchen der Stadt. Vielleicht ist gerade bei
ihr als einem wahren Schatzhaus der Malerei wegen der Vielfalt der Gemilde
und die Verteilung auf verschiedene Ridume, eine Zusammenfassung nach
straffen Gesichtspunkten um so zwingender. Deshalb halten wir uns an eine
kurze Charakterisierung nach Epochen und Themen bei der notwendigen
Konzentration auf das Wesentliche. Wer sich fiir Einzelheiten interessiert,
wird mit Vorteil den 1966 erschienenen Kunstdenkmilerband V von Basel-
Stadt von Frangois Maurer zur Hand nehmen. Das gilt iibrigens fiir alle kirch-
liche Malerei, indem wir auf das spezielle Verzeichnis am Schluf} verweisen.
An der westlichen AuBlenwand war ehemals ein Hauptbild mit dem
Schmerzensmann und Maria mit zugehorigen Wappen der Stifter und den
Stifterheiligen Gerhardus und Margaretha zu sehen, zudem ein Olberg und
ein Marientod, alle aus dem Anfang des 16. Jahrhunderts. Die Bilder nahmen
inhaltlich bezug auf den frither umliegenden Friedhof. Im Innern wird jeder
Besucher seine Schritte zum stidlichen Seitenschiff lenken, wo in einer Grab-
nische das Meisterwerk der baslerischen Wandmalerei freigelegt wurde.
Auf durchgehend mit einem Netz von gleichmifigen Bliiten versehenem
rotem Grund ist in der obern Hiilfte (die rechte Seite leider zerstort) die MiB3-
handlung Christi vor der Kreuzannagelung dargestellt: die Brutalitit des
Schergen, der Christus an den Haaren zu Boden zieht, dahinter Maria und
Johannes sind in der Komposition dem Schwung des Spitzbogens ange-
glichen. Unten im Breitbild schwebt der Leichnam Christi iiber dem offenen
Sarkophag, von den trauernden vier Frauen, Johannes, Nikodemus und
Joseph von Arimathia umgeben. In der Abstufung der Schmerzensgebirden
klingen Komposition und Bewegung in eins zusammen wie Ton und Wort
bei einer Choralmesse. Das kleinfigurige Stifterehepaar kniet an der Front
des Steingrabes. Das am Nischenbogen aufgetragene, sich wiederholende
Wappen der Efringer, geh6rt einer zweiten Schicht an, was nicht ausschlief3t,
daB dieser Familie die Stiftung zu verdanken ist. Auf dem Wege iiber
Avignon gelangte die Kunst aus Siena in unsere Gegend. Als Vergleichs-
objekt wird man in erster Linie die Grablegung Christi von Simone Martini
(um 1284-1344 in Avignon), heute im Museum in Berlin, heranziehen. Dem-

28



entsprechend ist eine Datierung zwischen 13 50-6o wahrscheinlich. Einer letz-
ten Ausstattungsphase der Leutkirche gehortdie hl. Dorothea unter dem siid-
lichen Lettnerjoch an, welche Hans Dig zugeschrieben wird (um 1510).

Im Chor, einst an der Ostwand iiber dem spitgotischen Gewdlbe, jetzt im
Kunstmuseum, spannte sich tiber die ganze Breite des Raumes ein Verkiindi-
gungsbild mit grolen Figuren, die denjenigen von Konrad Witz gleichen,
so daB das Datum um 1440/50 naheliegt.

Auf dem engen Raum der Marien- oder Eberlerkapelle haben wir im
ganzen grosso modo drei Schichten zu unterscheiden. 1. Die Passionsbilder
an der Stidwand, die oberhalb der Grabnische sich hinziehen und innerhalb
des architektonischen Rundbogens enden, beginnen links mit dem Geth-
semanebild, verbunden mit dem Olberg auf gleicher Hohe, und schlieBen
thematisch in der Kreuzannagelung, eingefiigt in die Rundbogennische.
Hier stand der ehemalige Kreuzaltar. Leider ist dieses letzte Hauptgemiilde
an der Mauer zweigeteilt, da das Mittelstiick fehlt. Deshalb sind die Phari-
sder und Herodes als linke Gruppe von jener der Frauen getrennt, beide
Hilften andeutungsweise durch das am Boden liegende Kreuz verbunden.
Auf diese Weise hat der Restaurator den Zusammenhang des Bildes veran-
schaulicht. 2. An der Ostwand, wo der Marienaltar ehemals aufgestellt war,
sind wohl Spuren der Verkiindigung, Heimsuchung und Geburt sichtbar,
einzig jedoch der abschlieBende Marientod prisentiert sich als ein einiger-
maflen geschlossenes Gemilde. Dariiber ein Doppelbild: Bernhardin von
Siena, das Monogramm Christi hochhaltend und die Gefangenen tréstend,
zuoberst der hl. Bonaventura vor einem Marienbild knieend (mit Wappen
des Louis Aleman), seitlich davon eine Tauf- und Wunderszene. Die Aus-
malung der Ostwand geschah zwischen 1450 und 1455. 3. Die letzte Aus-
malung, welche sich dem erweiterten baulichen Zustand mit den Rippen-
gewolben anpalite, wurde im Auftrag des Junkers Mathias Eberler durch-
gefiihrt. Auf die riumlichen Gegebenheiten der Spitzbogen hat man Riick-
sicht genommen, nicht aber auf die fritheren Wandbilder, die einfach iiber-
malt wurden. In groBziigiger und festlicher Art hat Martin Koch die Ost-
und Siidwand mit einem von Engeln gehaltenen Teppichvorhang aus-
gekleidet, vor dem sichim Ostbogen die Verkiindigung in den beiden Haupt-
gestalten der Maria und des Engels Gabriel vollzieht (um 1475).

Die Martinskapelle bedarf einer Uberholung. Die Befreiung von den
Grabplatten wird manches Wandbild zum Vorschein bringen. Vorliufig
lassen sich eine Passion in sechs Bildern und die Hauptszene der Alexius-
legende deuten.

Ein letzter Raum, die Kaplinesakristei oder Trefkammer, hat vor der
Reformation eine besonders auffillige Bemalung erhalten. Zuvor jedoch

oy



miissen wir jene Gemilde erwihnen, welche man iiber den Gewdlben ent-
deckte und entfernte, weil sie sonst iiberhaupt nicht zuginglich gewesen
wiren. An der West- und Nordwand hat man Darstellungen der Anbetung
der Konige abgenommen und im Kunstmuseum deponiert, wihrend der
Kreuzestod in der Hauptsache verloren ging. Der herrliche Kopf eines
Konigs muBl von einem grofen Konner geschaffen worden sein, der die
zeitgenossische hohe Malschule des weichen Stils um 1400 auf weiten Reisen
kennengelernt hatte. Anders wire es nicht moglich, daB in diesem Werk
sowohl Broederlam wie der Meister von Wittingau spiirbar werden. Kehren
wir in die gegenwirtige TreBkammer zuriick; so konstatieren wir, dal} der
fast quadratische Raum mit Werken im Stil des spitgotischen Ausklangs
ausgemalt ist. Die Anlehnungen an Kupferstichvorlagen (Schongauer), so
bei den vier Evangelistensymbolen an der Decke, oder an die Malerei und
Plastik der Altarkunst beim Chtistophorus, dem hl. Georg und bei den
vielen Einzelfiguren (Nikolaus, Anna selbdritt, Hymerius, Kaiser Heinrich,
Ulrich, Andreas und Mauritius) zeigen ein Epigonentum, wie es in der
Epoche um 1500 hiufig vorkommt. Paul Ganz hat zum Beispiel beim Jiing-
sten Gericht unter dem flachen Bogen an der Westwand an Michael Glaser
(1497-1518 in Basel titig) gedacht, einen Maler, der sich reichlich viel zu eigen
machte, was groBere Kiinstler vor ihm geschaflen haben.

Predigerkirche

Von einem Jiingsten Gericht an der Westwand weif3 eine Nachricht auf
Grund von Uberresten zu berichten. Auf der Suche nach Wandbildern in
der schmucklosen Bettelordenskirche aus dem 13. Jahrhundert stoBen wir
im nordlichen Seitenschiff nahe des ehemaligen Lettners auf eine Stelle, wo
einst der Altar des Dominikanerheiligen Vincentius Ferrerius stand. Die
Heiligsprechung 1445 war wohl der Grund, weshalb man an dieser Stelle
auBer einem Altar Wandbilder anbringen lieB. Es ist eine schlichte Formen-
sprache, in welcher uns Begebenheiten aus dem Leben des Heiligen erzihlt
werden. Der bekannte Prediger steht im ersten Bild auf einer hohen Kan-
zel. Daneben befinden sich zwei Breitbilder, von denen das obere die Brot-
und Weinvermehrung von Lacona veranschaulicht; eine staunende Menge
erlebt dieses, Wunder. Die Malerei, stark beschidigt, ist von einem zarten
Kolorit, einer weichen Modellierung, und die Figuren sind durch wenig
Bewegung gekennzeichnet. Die Menschentypen wirken eher fremdlindisch,
so dal man annehmen darf, daf} es sich um einen zugewanderten Kinstler
handelte (um 1458).

30



Der Totentanz, durch den Basel berithmt geworden ist, befand sich als
Mauerzug entlang der St.-Johann-Vorstadt gegeniiber der Nordseite des
Gotteshauses. Es war eine 60 Meter lange Galerie mit einem Pultdach, die
den Gottesacker abgrenzte. Als der Totentanz 1805 abgebrochen wurde,
konnten wenigstens 19 Bruchstiicke von Kunstfreunden gerettet werden.
Wohl war die Malerei unter dem Einfluf der Witterung nicht mehr gut
erhalten, doch bedeutet die Zerstérung dieses monumentalen Totenreigens
einen unersetzlichen Verlust. Wir sind deshalb auf die friither hergestellten
Kopien angewiesen, wenn wir den Zyklus einigermallen rekonstruieren
wollen. Eine solche Bilddokumentation verdanken wir Matthidus Merian
d.A., daer 1621 die Todesdarstellungen in einer Kupferstichfolge verewigte.
Er fand damals bereits eine iibermalte Fassung vor, die in der Hauptsache
auf Hans Hug Kluber zuriickgeht, der sich selbst am SchluB3 mit dem Tod
als Farbreiber dargestellt hat. Da wir motivgeschichtlich diesen Totentanz
mit demjenigen des Klosters Klingental im Rahmen der ikonographischen
Betrachtungen besprechen, begniigen wir uns hier mit einigen: kiinstleri-
schen Aspekten. Um den Tanz von Tod und Mensch besonders hervor-
zuheben, beschrinkt sich der Kiinstler ausschlieBlich auf das Figiirliche und
verzichtet -auf jegliche Architektur.- Vom Papst bis zum Bettler bewegen
sich 39 Paare in einem unaufhaltsamen Rhythmus gegen das Beinhaus zu.
Die Differenzierung der einzelnen Stinde, welche nach der mittelalterlichen
Ordnung eingeteilt sind, erfolgt nach psychologischen Gesichtspunkten,
indem der Tod seinen Partner nachahmt und ihn seiner weltlichen Wiirde
beraubt. Auf diese Weise hebt er die irdische Hierarchie auf. Die literarische
Seite des Totentanzes kommt in den begleitenden vierzeiligen Versen zum
Ausdruck, in denen das Zwiegesptich zwischen Tod und Mensch in volks-
tiimlichem Tone aufgezeichnet ist. Die Vermutung, dafl der Totentanz um
die ‘Mitte des 15. Jahrhunderts entstanden ist und mit Konrad Witz und
seiner Werkstatt in Verbindung gebracht werden kann, hat sich durch
Untersuchungen an den Fragmenten bestitigt. Die Schopfung des Toten-
tanzes, welche die Hinfilligkeit des Daseins versinnbildlicht, mufite an sich
selbst das Schicksal des Verginglichen erleben. Auf iiberzeugende Weise
wird hier die Wandmalerei das kiinstlerische Mittel, ein weitgespanntes
und religiés-monumentales Thema zu bewiltigen.

T heodorskirche

Das dreischiffige Langhaus mit den flachen Holzdecken ist mit Architek-
turmalerei auBerordentlich reich geschmiickt: Filigranartige Ranken und

3I



feingliedrige Blattmuster begrenzen die wichtigsten Umrisse der Baukon-
struktion. AuBer dem Fragment einer Kreuzigung an der Ostwand zwischen
Mittelschiff und nérdlichem Seitenschiff und einigen Gemilden an den Pfei-
lern (Bucharius, Antonius Eremita um 1460) wird das Auge von einem
riesigen Christophorus im siidlichen Seitenschiff angezogen. Durch eine
Restaurierung, welche mehr Erginzungen zur Folge hatte, als in diesem
Falle erlaubt waren, sind wir gezwungen die Aufnahme vor der Wieder-
herstellung vorzunehmen, wenn wir den Originalzustand studieren wollen.
Eingespannt in eine gotische MaBwerkarchitektur reichte der Christophorus
vom Boden bis zur Decke und maB urspriinglich 8,60 m. Nur die obere
Hilfte ist erhalten und zeigt den Heiligen in frontaler Stellung, nach dem
romanischen Typus das Kind auf dem Arm tragend. Dies im Gegensatz
zu den Gewohnbheiten des gotischen Riesen, wo der Knabe auf den Schultern
sitzt. Ein mit Pelz besetzter Mantel, ein reich bemustertes Gewand und ein
stilisierter Baum unterstiitzen die flichige Anlage des Riesen. Diese formale
Haltung erleichtert die Datierung in das zweite Viertel des 14. Jahrhunderts.
Durch Neustiicks Aquarelle erfahren wir von einer Geburt Christi und einer
Verkiindigung an der siidlichen Lettnerwand (14. Jahrhundert). Vermerkt
seien zum SchluB ein weiterer Christophorus und eine hl. Barbara im Erd-
geschoB des Siidturmes, ebenfalls aus dem 14. Jahrhundert.

St. Alban

In der Kirche des von Bischof Burchard von Fenis 1083 gegriindeten
Cluniazenserklosters diirfen wir keine Wandbilder mehr erwarten. AuBer
beim Bildersturm wiihrend der Reformation hat das Gotteshaus beim Erd-
beben und beim groBen Stadtbrand von 1417 besonders gelitten und ist
erst nach 1435 neu errichtet worden. Dagegen hat uns Wurstisen in seiner
Chronik berichtet, da im Refektoriumssaal des Klosters, der ebenfalls nach
dem Brand von 1417 wieder erstand, Wappen der Basler Bischéfe von 1072~
1513 an den Winden aufgemalt waren. Als erstes Wappenschild erschien
dasjenige des Klostergriinders und damaligen Bischofs, und die Reihe
schloB mit Christoph von Utenheim. Was die heraldische Zierde interessant
macht, ist, daBl die Wappen von Herolden getragen wurden, deren Livreen
in den Farben der jeweiligen Bischofe erschienen. DaB diese 35 Figuren dem
Saal einen farbenfrohen und festlichen Eindruck vetrlichen, wird uns bis ins
17. Jahrhundert hinein durch Augenzeugenberichte bestitigt, so unter an-
derem durch Brieffer 1546, der dem wappenkundigen Johannes Stumpf in
Ziirich dariiber geschrieben hat. Die Nachzeichnungen verraten vor allem

32



im Figiirlichen eine mehr oder weniger stereotype Wiederholung, wodurch
die Einheit der Wandgemildereihe gewahrt werden konnte und das Interesse
sich um so mehr auf die wechselnde Wappenzierde konzentrieren konnte.
Die heraldische Form der Wappen entspricht den Schilden aus der Mitte
oder dem Ende des 15. Jahrhunderts.

Weitere Kirchen und Kapellen

Die Elendkrenzkapelle

Einst stand vor dem Riehentor im Kleinbasel eine Wegkapelle mit einem
zu Ehren des Heiligen Kreuzes geweihten Altar. Sie war fiir die Fremden zur
Andacht bestimmt und lag deshalb an einem Hauptzugang zur Stadt aufler-
halb der Mauern. Nachdem der Rat 1403 einen Neubau errichten lieB3, be-
auftragte er den Maler Hans Tiefental (Hans von Schlettstatt) damit, das
Innere vollstindig auszumalen. Selten sind wir iiber einen solchen Vertrag
zwischen Auftraggeber und Kiinstler so gut unterrichtet, wie dies hier der
Fall ist. Bis in alle Einzelheiten erfahren wir aus diesem Dokument, was die
Stadtviter von ihrem Maler wiinschten. Thnen war daran gelegen, ein
Meisterwerk der Innendekoration zu erhalten. Als Vorbild wihlten sie die
Ausschmiickung der Kartause von Dijon, welche im Auftrag des burgun-
dischen Herzogs Philipp des Kiihnen von Jean de Beaumetz 1388 geschaffen
worden war. Hans von Schlettstadt kannte diese Arbeit, da er seine Leht-
jahre in Dijon verbracht hatte. Dieser hofische Prachtbau ist 1790 zerstort
worden. Es muB3 sich um eine kostbare Malerei gehandelt haben, um eine
hofische Pracht, fiir die reichlich Gold als Material aufgewendet wurde.
Den Reichtum an Wanddekorationen in der Basler Kreuzkapelle miissen wir
uns als gemalten Teppich vorstellen: die Musterung besteht in einem bunten
Laubwerk, in welchem das Figiirliche zuriickgedringt ist und hochstens in
Tieren und Fabelwesen bestand. Im Vertrag mit dem Kiinstler wird genau
vorgeschrieben, was fiir Farben und Motive gewiinscht werden. Das macht
die Urkunde besonders interessant, denn durch die vielen technischen Auf-
schliisse, welche wir tiber das Malerhandwerk erhalten, gewinnen wir Ein-
blick in die Werkstattgepflogenheiten eines spitgotischen Meisters.

Vermerkt sei hier, dal die Ausmalung der Kapelle 1420 vollendet war und
der Kiinstler gleich anschlieBend einen weiteren Auftrag erhielt, nimlich
das Reiterbild am Rheintor zu malen. Bei dieser Gelegenheit erfahren wir
auch, daf3 er sein eigenes Haus am Petersberg «zur Meerkatze» mit Malereien
versah.,

33



Die Kapelle u St. Jakob

Allgemein war man von der Annahme ausgegangen, daf} die Kapelle bei
der Schlacht abgebrannt und erst nachher neu erbaut und erweitert worden
sei. Von diesem Gedanken beherrscht, beschlo3 man, sie 1894 abzubrechen.
Um so erstaunter war man dann, als sich herausstellte, dal der Kern des
alten Baues intakt war und sogar Gemilde im Chor und an der Westwand
enthalten hatte, die zum Teil aus der Zeit vor der Schlacht von St. Jakob
stammten. Ein Votivbild zur Erinnerung an die Schlacht und weitere Ge-
milde aus der Zeit um 1485 wurden ebenfalls beim Abbruch zerstort.
Wieder einmal hat ein Zeichner (Franz Baur) die ans Tageslicht getretenen
Schichten von Malereien durch Skizzen festgehalten, so dal wir eine Vor-
stellung der ehemaligen Ausstattung gewinnen kénnen. DaB3 es trotz der
vielen Mahnrufe und Proteste nicht gelang, die Schlachtkapelle zu retten,
war fiir die Basler kein Ruhmesblatt. Somit bleiben die Handzeichnungen
und Aquarelle von Baur die einzigen und letzten Zeugen dieser sowohl
inhaltlich wie kiinstlerisch interessanten Wandbemalung. Die Jakobus-
legende bedeckte in zwei Bildbahnen den ganzen Chor. Erkennbar ist auf
den Zeichnungen das Galgenwunder, die Heilung des Gichtbriichigen, die
Bekehrung des Josias, der Gang zur Richtstitte und das Begribnis des
Heiligen, Erzihlungen, die der Legenda aurea entsprechen. Der von Bild zu
Bild abwechselnde rote und blaue Hintergrund und die linglichen Formen
der Gesichter stimmen mit den Gemilden von Ziefen weitgehend iiberein,
so daf3 Riggenbach glaubt, die Entstehung in das zweite Viertel des 14. Jaht-
hunderts festlegen zu kénnen. Uber den Fenstern waren die Evangelisten-
symbole angebracht. In der Darstellung der drei Lebenden und der drei
Toten, aus der Zeit um 1418, wird der irdischen Herrlichkeit das verging-
liche Leben gegeniibergestellt. Bei der Wiederherstellung des alten Baues
nach der Schlacht von St. Jakob erinnerte man sich der Legende der dank-
baren Toten (vgl. Abschnitt iiber die Todesbilder und Tafel 6). Das Aquatrell
von Louis Schwehr hilt diese Szene fest. Ein Olberg und zwei Heilige
(Ottilie und Pantalus) zierten die Wandfliche zwischen den Fenstern. Eine
Geburt Christi und eine Verkiindigung tragen bereits den Stempel der
Schongauerschule und miissen deshalb der letzten Malperiode angehort
haben (um 1485).

Die Johanneskapelle

Das Kirchlein auf dem Miinsterplatz, gegeniiber der Bischofskirche im
Nordwesten, war in der Hauptsache ein von Hanns von Thann errichteter
gotischer Bau. Der Abbruch von 1839/40 geschah so rasch, daBl der Maler

34



Neustiick kaum Zeit fand, um sein Skizzenbuch mit Aufzeichnungen der
zutage getretenen und freigelegten Wandbilder zu fiillen. Die Farbskizze
des Jungsten Gerichtes konnte er deshalb erst nachtriglich ausfithren. An
der nordlichen Lingswand und nicht iiber dem Eingang, wie dies sonst
tiblich war, befand sich dieses Weltgericht. Die Aufteilung der Gemiilde-
zonen entsprach dem traditionellen Typus des Mittelalters. Zuoberst Engel
mit Posaunen und Leidenswerkzeugen, in der Mitte Christus, der beid-
seits von zwei Gruppen der Apostel begleitet war, wogegen Maria und
Johannes zu FiBlen des Weltenrichters erschienen. Die gotische Himmels-
pforte und die wilde Hollenwelt gegeniiber im untersten Teil waren stark
beschidigt, lielen aber erkennen, daB der Maler kaum von den Einfliissen
eines Schongauer beriihrt war. Nach Riggenbach entstand das Gemiilde des
Jingsten Gerichtes um 1490 und soll Hans Dig, den Schopfer des Welt-
gerichtes an der siidlichen Hochfassade des Rathauses, angeregt haben, das
gleiche Thema zu iibernehmen.

Aungustiner

. Fiir die ehemalige Kirche der Augustiner zwischen Miinster und Martins-
kirche hat der Glasmaler und Maler Ludwig Glaser, der im Dienste des
Bischofs Johann VI. von Venningen stand, Wandbilder ausgefiihrt. Die Aus-
malung des Lettners mit 16 Gemilden der Leidensgeschichte iibernahm 1512
Kaspar Koch, womit einmal mehr ein Themenkreis und eine Standortfrage
innerhalb eines Gotteshauses durch eine schriftliche Urkunde festgelegt
werden konnten, ohne daB wir jedoch von den Malereien selbst eine optische
Vorstellung besitzen.

Ulrichskirche

Auf der Rheinseite der Rittergasse, unweit des Miinsters, befand sich
dieses bescheidene Gotteshaus, das als dreischiffige Anlage mit flacher Decke
in der Hauptsache um die Mitte des 15. Jahrhunderts errichtet worden ist.
Vor dem Abbruch 1886/87 war es E. La Roche und E. A. Stiickelberg ge-
lungen, durch Beschreibung und durch Pausen die dortigen Wandmalereien
dokumentarisch festzuhalten. Die wenigen geretteten Fragmente von Mauer-
teilen konnten im Kunstmuseum untergebracht werden, und sie vermdgen
uns eine Vorstellung vom untergegangenen Wandzyklus der Passion aus der
Zeit um 1510 Zu geben. Auf einer Linge von 19 Metern war die Nordwand
zu zwei Dritteln mit zwolf hochrechteckigen Feldern in zwei Bildstreifen
aufgeteilt, die in ununterbrochener Reihenfolge die Leidensgeschichte Jesu
vor Augen fiihrten. Vom Einzug Christi in Jerusalem iiber das Abendmahl,

35



die FuBwaschung, den Olberg, Gethsemane, JudaskuB und Gefangennahme
bis zur GeiBlelung lieB sich der obere Wandstreifen rekonstruieren, wihrend
vom unteren nur einige Kopfdetails tibriggeblieben sind. Das eine Bruch-
stiick vom Einzug in Jerusalem und ein weiteres vom Abendmahl geniigen
kaum fiir eine giiltige Beurteilung der Meisterhand, vor allem, da nur die
Grundzeichnung vorhanden ist und die Farbe vollstindig fehlt. Was an
diesen Mauerresten abgelesen werden kann, fihrt in die Richtung jener
Kunst, welche Ambrosius Holbein, Baldung Grien und Urs Graf vertraten.
Auffallend sind die portritihnlichen Gesichter, ein Anflug von Renaissance,
wie er der Zeit um 1509-1510 durchaus entsprach. Der Passionsmeister ge-
horte jedoch sicher nicht zu den groBen Kiinstlerpersonlichkeiten des da-
maligen Basel.

Mutteng

Innerhalb der hohen Ringmauern, welche die Pfarrkirche St. Arbogast und
das Beinhaus ganz umgeben, erwarten uns selten umfangreiche Wand-
malereien. Um ein Gesamtbild zu bekommen, miissen wir jedoch Sichtbares
und Verborgenes, Restauriertes und Verdorbenes auf dem Wege der Rekon-
struktion verbinden. Das Gotteshaus selbst zeigt im Grundri} und im Auf-
bau spitromanische Ziige, vor allem in den Kapitellen und Siulen des Vor-
chores und der Chorwand. Erst in spitgotischer Zeit ist das Schiff flach-
gedeckt worden (vollendet 1504), und es erhielt anschlieBend jene Wand-
bildzyklen, von denen das Jiingste Gericht an der Westwand und Einzel-
bilder an den beiden Seitenwinden noch sichtbar sind. Gliicklicherweise
steht uns eine Bildquelle zur Verfiigung, die es uns ermoglicht, den ganzen
Ablauf der Marienlegende an der Siidwand und der Passion an der Nord-
wand zu erginzen. 1888 hatte Karl Jauslin die voriibergehend freigelegten
Wandbilder aufgenommen, indem er das noch Sichtbare durch Pausen nach-
zeichnete. Seither sind die Gemilde wieder unter der Tiinche verschwunden
und harren nun neuerdings der Wiedererweckung. Der aufgezeichnete Plan
der beiden Lingswiinde erlaubt uns, die Bilderfolge zu lesen. Es handelt sich
um je 14 hochformatige Finzelbilder, die lediglich durch die Fenster unter-
brochen werden, welche jedoch urspriinglich kleiner waren als die jetzigen,
die erst im 17. Jahrhundert eingebrochen wurden. So sind die Bilder nahe
der Fenster zum Teil zerstort worden und deshalb war es auch schwierig,
das Programm zu vervollstindigen. Von 1-14 wickelt sich das Marienleben
ab, das mit Joachim und Anna beginnt und mit der Taufe Christi schlieft.
Auf der Gegenseite umfal3t die Passion ebenfalls 14 Gemilde (15-28).

36



] 3
2]l
G o A
3

)
Rty

Siidwand des Schiffes. Marienlegende und Jugend Christi (1-14)
Obere Reibe: 1 Joachims Opfer, 2 Joachim und Anna an der Goldenen Pforte, 3 Geburt
Marii, 4 Marii Tempelgang, 5 Vermihlung, 6 Verkiindigung, 7 Heimsuchung, 8 Geburt
Christi.
Untere Reibe: 9 Anbetung der Heiligen Drei Kénige, 10 Beschneidung (Verkiindigung
an die Hirten?), 11 Flucht nach Agypten, 12 Kindermord, 13 Der Jesusknabe im Tempel,
14 Taufe im Jordan.

Nordwand des Schiffes. Passion (15-28)

Obere Reibe: 15 Einzug in Jerusalem, 16 Abendmahl, 17 FuBwaschung, 18 Christus am
Olberg, 19 JudaskuB und Gefangennahme, 20 Christus vor Kaiphas,21 Geilelung,
22 Dornenkronung.

Untere Reibe: 23 Ecce homo, 24 Christus vor Pilatus, 25 Kreuztragung, 26 Kreuzannage-
lung, 27 Beweinung und Grablegung, 28 Christus in der Vorhélle.

Vorchor, Nordwand. St.-Arbogast-Legende (29, 30 und 31)

29 St. Arbogast wird vom Kénig Dagobert beschenkt, 30 St. Arbogast erweckt Siegbert,
des Konigs Sohn, 31 Marienkronung.

Apostelfolge. Nordwand, Westwand und Sidwand des Schiffes (32—44)

32 Paulus, 33 Judas, 34 Simon, 35 Jakobus minor, 36 Matthius, 37 Bartholomius,
38 Thomas, 39 Philippus, 40 Johannes, 41 Jakobus maior, 42 Andreas, 43 Petrus (zwi-
schen 43 und 44 Christus), 44 die Zehn Gebote.

37



Der Stil dieser Wandbilder muB} in erster Linie aus den beiden ethalten
gebliebenen Darstellungen der Heimsuchung (Besuch der Maria bei Elisa-
beth) und der Geburt Christi, ebenso am Einzug in Jerusalem auf der gegen-
iiberliegenden Seite abgelesen werden. Die Malweise ist von einer duftigen
Farbigkeit, und die Zeichnung verrit einen geiibten Meister. Geht man von
diesem kiinstlerischen Eindruck aus, so mufl man annehmen, daB3 die Bilder
in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts geschaffen worden sind. Eine
Bestitigung dieser Datierung erhalten wir durch die Pausen von Jauslin.
Unterhalb der erwihnten Zyklen waren die Apostel gemalt (32—43): Einzel-
figuren mit Charakterkopfen und hochfliegenden Spruchbindern, auf denen
ihr Name und das Credo aufgezeichnet waren. Auf dem Band des hl. Mat-
thius stand die Jahreszahl 1507. Diese Apostelreihe bildet gleichsam die
Stiitze des Jiingsten Gerichtes an der Westwand oberhalb der Empore.
Dieses Weltgericht ist leider von Jauslin mit Olfarbe iibermalt worden, so
daB wir von der urspriinglichen Qualitit kaum einen Eindruck gewinnen.
An der Stidwand gegen den Chor hatte Jauslin acht kleine Bilder entdeckt
(44), welche die zehn Gebote darstellen, ein Thema, das ofters in der Gra-
phik, zum Beispiel bei Baldung Grien, vorkommt, in der Wandmalerei
jedoch selten ist. Im sogenannten Vorchor befanden sich auf Grund der
Pausen zwei Szenen aus der St.-Arbogast-Legende, und zwar an der Nord-
wand, die zum TurmgeschoB fiihrt, wo einst das Armreliquiar des Kirchen-
patrons auf bewahrt wurde. Die Erweckung des Konigssohnes Siegbett (30)
veranlaBt dessen Vater, Konig Dagobert I., den Bischof von StraBburg reich
zu beschenken (29).

Beim Verlassen des Gotteshauses durch die Seitentiire gegen Siiden, steht
man direkt dem Beinhaus gegeniiber, das an der AuBenwand einen mich-
tigen Christophorus, nach einem Vorbild von Urs Graf, aufweist. Uber der
Tiire, in schwachen Umrissen erkennbar, steht der Seelenwiger St. Michael
und iiber dem breiten Rundfenster eine Schutzmantelmadonna. Betritt man
das Innere des niederen flachgedeckten Raumes, so ist man erstaunt, an der
Hauptwand wiederum ein Jiingstes Gericht zu erblicken. Dank der sorg-
filtigen Restaurierung durch H. A. Fischer, Bern, gewinnen wir nun einen
originalen Einblick in die Struktur dieses Gemildes, das die ganze Riick-
wand fiillt und dessen Rahmung bereits Renaissanceformen aufweist. Im
rechten oberen Winkel findet sich die Jahreszahl 1513. Die Komposition
fithrt einen Schritt weiter in der Tiefendarstellung, und auch die Gestalten
der Auferstehenden verraten einen Stil, der entfernt einem Signorelli ver-
wandt ist. Ein behibiger St. Michael links vom Hauptbild ist wiederum ein
Hinweis auf die Bedeutung des Beinhauses. Die ganze westliche Seitenwand

bleibt einem Thema vorbehalten, das in Stil und Inhalt durchaus volks-

38



timlich wirkt. Es ist die Legende von den dankbaren Toten, eingebettet in
eine naturnahe Landschaft: ein Dorf mit einer Festungskirche, Zhnlich dem
mittelalterlichen Muttenz, eine Berg- und Seelandschaft in der Manier eines
Niklaus Manuel und Bidume mit Flechtgehinge im Stil der Donauschule.

Ormalingen

Die Adeligen von Thierstein, welche die bedeutende Feste Farnsburg
griindeten, entfalteten im 14. Jahrhundert eine umfangreiche Bautitigkeit.
Das nahe gelegene Dotf, dessen frithmittelalterliche Kirche durch das Erd-
beben vermutlich gelitten hatte, zog Nutzen daraus. In der zweitenHiilfte
dieses Jahrhunderts mul3 die Niklauskapelle erweitert worden sein. Aus
dieser Epoche stammen die Wandbilder (um 1360), wohl Reste eines viel
ausgedehnteren Wandschmuckes, der inhaltlich wie formal volkstiimlich-
biuerliche Elemente verrit. Ein Jiingstes Gericht Gber der Empore im
Westen und ein Drachenkampf des hl. Georg am Chorbogen gingen unter.
Geblieben sind ein riesiger Feiertags-Christus und weitere isolierte Szenen
und Einzelfiguren: der hl. Niklaus rettet ein Schiff aus Seenot, Christus iiber-
gibt Petrus den Himmelsschliissel, er erscheint in der Vorholle (diese sieht
aus wie ein Backofen). Neuerdings kamen Teilstiicke eines vereinfachten
Jungsten Gerichts und die AusgieBung des Heiligen Geistes an Pfingsten
zum Vorschein, alles Szenen ohne logischen Zusammenhang. Unter einem
alten Fenster der hl. Leonhard, Patron der Gefangenen, mit der Kette als
Attribut. Als Rahmenornamente werden Rosetten, Ranken und Zickzack-
muster verwendet. Die plumpen Formen sind auffallend: sie gehen auf den
lindlichen Maler oder spiteren Ubermaler zuriick. Die Schliisseliibergabe
konnte geradesogut jene Szene mit dem ungliubigen Thomas sein, hitte
nicht der frithere Pfarrer den Schliissel noch mit eigenen Augen gesehen.
Uber das alles trostet der monumentale Feiertags-Christus hinweg, eine
ausgesprochene Symbolgestalt der Sonntagsheiligung: alle nur erdenklichen
Werkzeuge des dorflichen und kleinhandwerklichen Lebens sind um den
Riesen gereiht, jedes den Gottessohn verletzend, wenn es am Sonntag nicht
ruht. Eine ganz einfache Formel erlaubte dem Kiinstler die Aufzihlung
von iiber 40 Werkzeugen, indem er die Gestalt Christi in die Linge zog und
so Raum fiir die vielen Werkzeuge schuf. Einige Gerite sind undefinierbar,
andere geliufig und verbreitet, wie Sichel, Pflug und Spindel, andere seltener,
wie die Badequaste, die BroteinschieB3-Schaufel und das Beerenkorblein. In
England diirfte einer der Urspriinge dieses Motives liegen, zuriickgehend
auf ein Gedicht von William Langland aus der 2. Hilfte des 14. Jahrhunderts.

39



Somit wire die Darstellung in Ormalingen eines der frithesten Beispiele des
aus dem gangbaren Typus des Schmerzensmannes entwickelten Feiertags-
Christus, denn die nichsten schweizerischen Vergleichsstiicke in Riziins
und Schlans gehoéren bereits dem Ende des Jahrhunderts an. Seltsam ist, da
Christus nicht einen Lendenschurz trigt, sondern einen einhiillenden Mantel,
gleich wie die daneben stehende, leider unvollstindige Maria, welche auf
die Leiden Christi hinweist. Die volkstiimliche Ausbeute in Ormalingen ist
also reicher als die kunstgeschichtliche.

Kaiserangst

Auf aargauischem Boden an vertrdumter Stelle, unmittelbar iiber dem
Rhein gelegen, hat die christkatholische Kirche eine zeitgemiBe Auffri-
schung des Innenraumes erlebt. Dabei erwies sich der Chor als Teil der
mittelalterlichen Anlage, wihrend das Schiff auf einen Umbau des 18. Jaht-
hunderts mit reicher Barockausstattung zuriickgeht. In mithsamer Arbeit
konnten im Chorquadrat zwei tibereinanderliegende Reihen freigelegt wert-
den, von denen die untere das Leben des hl. Gallus, die obere die Marienge-
schichte erzihlt. Die urspriinglich sattfarbig a secco-gemalten Darstellun-
gen bilden heute durch das Eintonen der groBflichigen Fehlstellen wieder
ein Ganzes, so daB3 es moglich ist, das ikonographische Programm auf
Grund der Originalpartien zu erschlieBen. Dabei ergab sich, daf3 eine fiir
unsere Gegend seltene Legendenfolge des hl. Gallus sichtbar wurde. Es hat
Ereignisse darunter, die vor allem das Wirken des Heiligen zum Gegenstand
haben. Das Leben Marii beginnt mit der Wurzel Jesse, dem Stammbaum
Christi, festgehalten in einer entziickenden Komposition; den Abschluf3
bildet die Krénung. In diesem letzten Gemilde tritt Gottvater hervor, der
portritmifBig ein Nachkomme des Bartholomius von Konrad Witz sein
konnte. Damit ist auch das Stichwort fiir die Stilverwandschaft mit dem
beriihmten Maler des Heilspiegel-Altars gegeben, so daB3 die Datierung um
die Mitte des 15. Jahrhunderts leicht fillt. Das Rahmenwerk oben entlang
der Decke erlaubt freie Durchblicke in der Art eines perspektivischen
Arkadenfrieses.

Rbeinfelden
Nach der Zerstérung ihres Gotteshauses durch Hans von Rechberg 1448
waren die Johanniter bestrebt, der neu errichteten Kapelle einen wiirdigen

und zeitnahen malerischen Glanz zu verleihen. Das Weltgericht schien ihnen

40



als Zeichen einer kampfreichen Epoche die angemessenste Darstellung
zu sein. Der Maler setzte diesen Gedanken in eine dramatische Darstellung
um, indem er die Holle als eine dunkle und tiefe Schlucht schilderte, in
welche die Verdammten gestiirzt werden. Dieses monumentale Gemailde
ist am Chorbogen zwischen Wand und Chor angebracht und dehnt sich
rechts sogar auf die Seitenwand aus. Das Oltinger Bild ist gegeniiber dem
dramatischen von Rheinfelden geradezu brav, denn der Kiinstler kann sich
beim letzteren nicht satt sehen an den Teufelsszenen, wo sich alles stoft,
dringt, wo Satansgestalten die Menschen peinigen und foltern. Als Vorbild
diente ihm hierfiir das groBartige Gericht im Breisacher Miinster von
Martin Schongauer mit den iiberlebensgroBen Figuren. Das erlaubt auch
eine Datierung der Rheinfelder Fresken um die Zeit nach 1490. Gegeniiber
dem Traumschrecken der Holle ist der Eintritt in das Paradies auf der
andern Seite ohne jede Spannung geschildert. Die Engel, die zum Jiingsten
Tag blasen, sind durch Himmelsgestalten mit den Marterwerkzeugen er-
ginzt. Eine michtige Christophorusfigur an der innern rechten Chorwand
diirfte von gleicher Hand wie das Jiingste Gericht sein, bewegter als alle
bisherigen Darstellungen dieses Riesen mit einem wallenden Mantel und
einem zugehorigen Landschaftsbild, reich an naturnahen Beobachtungen.

Pratteln

Wer heute die Pfarrkirche betritt, hat einen «ausgeléschten» Raum vor
sich. Wer weil noch, da3 der Kampf fiir die Erhaltung der im Jahr 1959
aufgetauchten Wandmalereien derart heftig gefiihrt wurde, dal3 der Gegner
durch willentliche Zerstérung der Wandbildfragmente eine Entscheidung
zuungunsten dieses kunstgeschichtlichen Dokumentes erzwang ? Die Aus-
rechnung nach Prozenten der erhaltenen Farbschicht konnte nie giiltig sein,
denn Augst beweist, was sich durch Einténung der Flichen an malerischer
Einheit gewinnen 1d8t. Anstof3 erregte damals vor allem die Mutter Got-
tes an der bevorzugten Stelle im Chor des protestantischen Gotteshaus.
Halten wir fest, was man damals sehen konnte, um der Kunstgeschichte
behilflich zu sein, da der ohnedies liickenhafte Bestand der Malereien aus
dem Mittelalter uns jeden Fund wertvoll macht: Vor einem Teppichvorhang,
den Engel hielten, standen zwischen den Chorhauptfenstern und an den
seitlichen Winden die Apostel, Maria und Petrus neben dem achsialen
Ostfenster, begleitet und betont von der Verkiindigung oberhalb des
Figurenteppichs. Der Stil und der Gesichtsausdruck eines prachtvollen
Engelkopfes lassen darauf schliefen, da3 Martin Koch, der letzte Maler

41



in der Eberlerkapelle der Peterskirche, Schopfer des im spiten 15. Jaht-
hundert entstandenen Bilderzyklus gewesen ist.

Oltingen

Die Pfarrkirche ist ein Schmuckstiick in dorflicher Landschaft und eine
Schatzkammer spitmittelalterlicher Wandmalerei. Man kann heute auf
Grund der in den Jahren 1956—58 freigelegten und fachgemil restaurierten
Fresken eine Vorstellung von der vollstindigen Bemalung des Innern ge-
winnen. Inhaltlich und stilistisch lassen sich, nach Wandflichen gegliedert,
die folgenden Gemildezyklen unterscheiden:

1. Nordwand, heute durch Emporeneinbau zerstort; vermutlich Passion
Christi.

2. Chot, oben: Marienlegende, zwischen den Fenstern Apostel und
Heilige.

3. Stidwand: Legende des hl. Nikolaus von Myra, sieben deutbare Bilder.

4. Westwand: Jiingstes Gericht, darunter weitere Heilige.

Die Abfolge iiber das Leben Marid beginnt oberhalb des nérdlichen Chot-
hauptfensters und schlieBt mit dem Marientod unmittelbar neben der
Kanzel. In die Fensterzwickel eingefiigt, finden sich von links nach rechts
folgende Szenen: Joachims Opfer wird verweigert (zur Hilfte zerstort); ein
Engel verheiBt Anna die Geburt eines Kindes; ein weiterer Engel mahnt
Joachim, der auf dem Felde weilt, zu Anna zuriickzukehren; Begegnung
an der Goldenen Pforte; Geburt Marid, Marid Tempelgang; Vermihlung
und Verkiindigung. In der ganzen Breite unter den beiden letzten Bildern,
leider stark verblaBt, der Tod Marii als Abschluf3. Simtliche Bildfelder sind
oben zwischen den Fenstern durch gekonnte Scheinarchitektur verbunden.
Die Gemilde lassen eine geschickte Raumverteilung und das Interesse am
hiuslichen Stilleben erkennen, so bei der Spanschachtel zu Fiillen Annas
oder der Badetonne in der Wochenstube. Humorvoll 6ffnet der Maler im
Verkiindigungsbild die Tiire des Lesepultes, damit dort der Schalltopf Platz
finden konnte. Die Fensterzone enthilt im Wechsel von Aposteln und Hei-
ligen eine durchgehende, gemalte Statuenfolge, wobei die Stirnwinde den
Aposteln, die Fensterleibungen den Heiligen vorbehalten sind. Auch das
Beiwerk wird variiert: die Apostel auf der flachen Mauer stehen in einem
Gehiduse mit Holzdecke und Plattenboden vor einem an einer Stange auf-

42



gehingten Vorhang — eine reizvolle Kulisse. Bei den Heiligen in den Fen-
sterleibungen geniigt lediglich eine Arkade, auf deren Hintergrund eine
Blattranke hochwichst; dariiber als {ippiges Fiillwerk Ranken mit Phanta-
siecblumen. Den Auftakt zu den Aposteln bildet der Schmerzensmann,
Christus, lediglich mit einem Lendenschurz bekleidet. Dann folgt im ersten
Fenster das Heiligenpaar Fridolin und Michael. Auf der Wandfliche links
vom achsialen Chotfenster Andreas mit dem groBen Kreuz. Die Heiligen
Paulus und Pankratius in den Leibungen dieses Fensters. Rechts davon der
hl. Bartholomius mit dem Messer, an den gleichen Heiligen des Heilspiegel-
Altars erinnernd. Im dritten Fenster Sebastian und Antonius,der Eremit. Dann
folgen rechts, als Gruppe hinter schlanken Siulen zusammengefal3t, Zhnlich
einer geschnitzten Altarkomposition, Matthius mit der Lanze, Thaddius
mit der Keule, Simon mit der Sige und ein weiterer Apostel. Die restlichen
Sendboten Christi befanden sich an der zerstérten Nordwand. Seitlich, rechts
von der Kanzel, auf einem hochformatigen Bild, ist die Taufe Christi im
Jordan zu sehen; wahrscheinlich stand hier in der Nihe der Taufstein. Das
erste Fenster enthilt auBerdem einen Teil des alten Spitzbogenfensters,
dessen Leibungen die Flucht nach Agypten zeigen (vorziiglicher Zustand).

Uber dem Taufbild beginnt die Nikolauslegende: der Kirchenpatron
begibt sich als Jingling ins Kloster. In den drei gleich hohen Bildzonen
rechts des Fensters wird die Nikolauslegende fortgesetzt: die Weihe des
Heiligen zum Bischof, Verteilung der Brote wihrend einer Hungersnot.
Darunter befindet sich in der mittleren Reihe die Auferweckung der drei
Junglinge, welche der unter der Tiire stehende Wirt getttet hatte. Zu-
unterst die Geschichte vom unehrlichen Christen. In dieser volkstiimlichen
Erzihlung wird berichtet, wie der Betrug an einem Juden zum Vorschein
kam, als der Christ durch ein Fuhrwerk iiberfahren wurde. Dabei fielen die
Goldstiicke aus dem zerbrochenen Stab, den er vor dem Richter dem Juden
in die Hand gegeben hatte, um zu bezeugen, daB3 er ihm das geliehene Geld
zuriickgegeben hatte. Isoliert seitlich des weitern Fensters eine Taufszene
(Judentaufe?). In lockerer Anordnung spannt sich in der ganzen Breite
iiber dem Westportal das Jiingste Gericht. Um die zentralen Hauptfiguren —
Christus, Maria und Johannes — sind sechs Engel mit den Leidenswerk-
zeugen verteilt, alle auf kurzen Wolkenkissen. Seitlich je ein Posaunenengel.
Der schmale Bodenstreifen, auf dem die Toten aus ihren Gribern steigen,
verbindet die beiden Hauptgruppen. Die Seligen als kompakte Masse betre-
ten unter Fihrung von Petrus die Himmelspforte. Die einzelnen Typen,
vom Konig bis zum Bauer mit dem Dreschflegel, sind deutlich charakteri-
siert. Auf der Gegenseite zichen Teufel mit Hilfe einer Kette die zum Inferno
Verurteilten in den riesigen Hollenrachen. Auch hier sind die einzelnen Per-

43



sonen nach ihrem Stand zu erkennen: der Papst, die Abtissin, die Nonne, der
Krieger, der Bauer usw. Eine bemerkenswerte Einzelfigur: der Teufel trigt
in einer Biitte ein Liebespaar. Auf zwei breitformatigen Bildern unterhalb
des Jiingsten Gerichtes sind links das Martyrium des hl. Erasmus und rechts
drei Heilige dargestellt. Von Erasmus, der auf einem Holzschragen liegt,
wird erzihlt, daB seine Gedirme auf eine Winde gewunden wurden. Und
die drei Heiligen rechts sind die fiir die Gegend bezeichnenderweise typi-
schen Margaretha mit dem Drachen, Dorothea mit dem Kind, dem K6rb-
lein und den Blumen und Verena mit dem Kriiglein. Die Einfassungen mit
Bollenreihen und leichten Ranken gehoren zur dekorativen Ornamentik.

Zwei Hauptmeister lassen sich nach Qualitit und Thematik festlegen. Die
Chorausmalung (Marienleben, Apostel und Heilige) stammt vom kiinst-
lerisch bedeutenderen, kompositionell und dekorativ herberen Kiinstler
(Zschokke). Beachtung verdienen die sichere Flichengliederung, die ver-
bindende Scheinarchitektur und die reiche Skala figiirlicher Gestalten. Das
Leben des hl. Nikolaus und das Jiingste Gericht dagegen miissen einem
zweiten Meister zugeschrieben werden, der wohl duftiger in den Farben,
jedoch schwicher in der Bildstruktur ist. Beide Kiinstler gehen iiber das
hinaus, was der Meister von 1445 (Antonius- Paulusaltirchen, Kunstmuseum
Basel) malerisch zu bieten vermag, sie reichen anderseits nicht an die Mei-
sterschaft Schongauers heran. Der Herkunft nach miissen wir demnach die
Maler am Oberrhein suchen, am ehesten in Basel selbst. Bei einer zeitlichen
Einstufung um 1470 darf angenommen werden, daf3 die Chormalereien jenen
des Schiffes vorausgegangen sind.

Lausen

Im rechteckigen Chor, der ilter ist als das Schiff, das 1466 erbaut wurde,
fiilllen zwei gleich groBe Gemilde die dstliche AbschluBwand seitlich des
mittleren Fensters. Gleichgewichtig in ihrem MaBstab, sind sie es vom Inhalt
aus betrachtet jedoch kaum. Dem Kreuztod Christi mit Maria und Johannes
steht auf der linken Seite eine Szene aus dem Leben des hl. Nikolaus gegen-
iibet. Der Opfertod Christi nimmt somit rdumlich eine gleich groBe Fliche
in Anspruch wie die Episode aus dem Heiligenleben und wird dadurch
diesem auch geistig gleichgesetzt. Fiir den hl. Nikolaus, den Kirchenpatron
des Gotteshauses, ist ein Motiv ausgewihlt worden, das zu den beliebtesten
der Gotik gehérte. Der Heilige erscheint in bischoflicher Tracht und be-
schenkt die drei Jungfrauen mit Goldkugeln. Von diesen ist jedoch auf der
linken Bildhilfte kaum etwas zu sehen; sichtbar ist nur der Vater, der hinter

44



der Hausmauer die Gabe in Empfang nimmt. Die leider wenig gut erhal-
tenen Bilder stammen aus der Mitte des 15. Jahrhunderts, und vielleicht kann
ihre Qualitit nach Vollendung der gegenwiirtigen Restaurierung besser be-
urteilt werden, als dies jetzt der Fall ist.

Ziefen

Die Hiigelkirche von Ziefen im hinteren Frenketal gibt viele Ritsel auf,
stilistische und inhaltliche. Der iiberlieferte Bestand verteilt sich auf die
westliche und nordliche Schiffspartie, da der Chor und die Siidseite durch
VergroBerung des Gotteshauses im 16. Jahrhundert fallen muBten. Ein
zweireihiger Zyklus zog sich der Wand entlang, von dem nur noch drei
Bilder an der Turmseite einigermafBen lesbar sind: die Geburt Christi, das
Gastmahl des Pharisiers, die Auferweckung des Lazarus und der Einzug
in Jerusalem. Die Fortsetzung an der Nordwand bringt den weiteren Ver-
lauf der Leidensgeschichte, und dieses Thema wird dann an der unteren
Westwand zu Ende gefiihrt, wo Christus als Girtner (noli me tangere),
die Himmelfahrt und Pfingsten dargestellt gewesen waren. Die {iberlebens-
groBBe Gestalt des hl. Christophorus, nur spurweise zu erkennen, unter-
bricht die beiden Reihen an der Nordwand und diirfte, wenn man die
andern Bilder um 1330/40 entstanden denkt, etwas frither sein. Ein eigen-
artig stenographischer Stil, bei welchem ein breiter, kontutierender Pinsel-
strich die Figuren umreiBt, lebt vom Wechsel eines einmal roten und einmal
blauen Hintergrundes, wie ihn die Glasmalerei kennt. Er schlieBt gleich-
zeitig jeden gefiihlsmiBigen Ausdruck in den langgezogenen Gesichtern
mit den wihrschaften Nasen aus. Im Riumlichen und erst recht im Land-
schaftlichen iibt der Kiinstler Zuriickhaltung. Die dekorative Kraft 1403t
einen Maler mit sicherer Hand erkennen. Wenn in den ottonischen Wand-
fresken auf der Reichenau der missionierenden Titigkeit der damaligen Zeit
entsprechend die Auferweckung des Lazarus als Wundertat des Heilands
auftritt, dann ist dies verstindlich. Im 14. Jahrhundert ist dieses Bild-
thema selten geworden, woraus zu entnehmen ist, daB in Ziefen riickwirts-
weisende Tendenzen wirksam sind, in Relation mit spiten Werken der
Weltchronik. Das trennende horizontale Band mit dem winkligen Blatt-
kranz, in welches ein Dreiblatt eingefiigt ist, konnte bisher keinen Anhalts-
punkt fiir die Herkunft der Malerei bieten. Dagegen sind nun artverwandte
Figurenmalereien in einem verlassenen Juradorf (Vermes) 1946 freigelegt
und restauriert worden, die als Entdeckung einer stilnahen Malerei zu Ziefen
gewertet werden miissen.

45



Vermes (Pferdmund)

In einem Nebentilchen zum Val Terbi, 12 km stidostlich von Delsberg
liegt eine wenig bekannte Kirche. An den seitlichen Winden des Schiffes
sind mehr Wandbilder vorhanden als in Ziefen. Die beiden Bildstreifen aus
der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts mit den breitformatigen Szenen aus
der Passion an der Nordmauer erstrecken sich iiber vier Einzelbilder: Abend-
mahl, FuBwaschung, Olberg, Gefangennahme in der obersten Reihe, Dot-
nenkronung, Kreuztragung, Kreuzigung und Kreuzabnahme in der untern.
Diese Folge 148t den SchluB zu, daB in der Einhaltung des geschichtlichen
Ablaufes die Chronologie gewahrt ist, im Gegensatz zur «hiipfenden» in
Ziefen. Diesmal diirfte die Buchmalerei als wegleitende Kunstgattung
niher liegen als die Glasmalerei. In der Gestik offenbart sich viel Eigenwille,
in der Kleidung der Ansatz zum Modischen (Beinlinge). Rosetten im oberen
AbschluBBband und farbige Sterne auf dem Bildgrund sind locker hinge-
streut, dazu kommt ein schiilerhaftes senk- und waagrechtes Wellenband als
trennendes Ornament der Bilder. Um von den Képfen zu reden, von denen
die stirkste individuelle Prigung ausgeht, so verraten sie die Familien-
zugehorigkeit zu den Minnern und Frauen von Ziefen. Die Siidwand ist
lickenhafter: Anbetung und Flucht, Darreichung im Tempel und die
Eltern mit dem Christusknaben (wahrscheinlich ein apokryphes Ereignis)
illustrieren die Jugendgeschichte, welche in der Folge durch Marid Tod und
ein pietd-dhnliches Vielfigurenbild zur Grablegung und Auferstehung tiber-
leitet.

Blansingen

Hinter Istein bei Welmlingen im Badischen liegt Blansingen. Der in der
Hauptsache spitgotische Kirchenbau besitzt ein flachgedecktes Langhaus,
das vollstindig mit Fresken ausgestattet ist. Von den Fensterausbriichen
abgesehen und der Partie hinter der Orgel: ein durchgehender Farbteppich
mit ebensolchen illusionistischen Architekturrahmen unten und oben wie
in Kaiseraugst und in den verschiedenen Stadtkirchen. In den Figuten ist
die Verwandtschaft noch bestitigt, d.h. mit jener Variationsquote, die doch
annehmen liBt, daB wohl die gleiche « Witz-Schule», nicht aber der gleiche
Meister hier am Werk wat. Um sich eine Vorstellung vom lickenlosen
theologischen Programm zu machen, sei die Anordnung der Wandmalereien
skizziert. Die Westwand ist dem Jiingsten Gericht vorbehalten, dem aus der
Kirche Tretenden als Mahnung vor Augen fiihrend, dal einmal der Tag des
Gottesurteils kommen wird. Die Nordwand (Evangelistenseite) zeigt in

46



15 Bildern die Leidensgeschichte Christi, wobei der Maler selbst mit figuren-
reichen Auftritten gut fertig wird. Die Siidwand (Epistelseite) ist der Orgel
wegen auf 10 Gemilde reduziert worden und widmet sich dem Leben Petri.
Am Chorbogen nérdlich ist die Himmelfahrt und Pfingsten, siidlich die
Befreiung Petri, in beiden Fillen ideelle abschlieBende Geschehnisse am
entscheidenden Ort vor dem Altar. An der Chorleibung schauen die klugen
und tdrichten Jungfrauen aus dem Rundbogenfensterchen auf den Kirchen-
besucher hinab, ein Gleichnis symbolisierend, das mit dem Altaropfer
zusammenhingt. In den urspriinglichen Fenstergewinden stehen traditions-
gemilB einige Heilige, mit denen sich die Kirche verbunden fiihlt (Patronate,
Stiftungen).

Tiillingen

Die schlichte Kirche gibt den Blick frei auf die Stadt Basel, deten kiinst-
lerischer EinfluB} bei den Malereien des Sakramentshiuschen, das restauriert
worden ist, naheliegt.

Der mittelalterlichen Sinngebung entfremdet, erkennen wir selten die
Ubereinstimmung von Ort und Bild. Der Platz, wo man die Hostie aufbe-
wahtte, wird zur schmucken, plastisch verzierten Nische. Im extremsten Fall
eine steinerne Monstranz, im Ausmaf einer haushohen Architektur wie z. B.
im Chot des Domes von Chur, im schlichten Fall eine Verbindung von bild-
hauerischer Verkleidung und malerischer Umschreibung. Fiir die letztere
Form kann kein schoneres Werk namhaft gemacht werden als dasjenige
von Tiillingen. Das zum eucharistischen Opfer dienende Brot, welches im
Sakramentshduschen aufbewahrt wird, soll durch die alttestamentliche Dar-
stellung der Mannalese eine Versinnbildlichung erfahren: «Siehe, ich will
Euch Brot vom Himmel regnen lassen» (2. Mos. 16, 4). So ist das dariiber
angebrachte hochformatige Bild zu verstehen, in welchem Gottvater pro-
portional gréBer gehalten ist als die Figuren der brotauflesenden Juden.
Unter dem Sakramentsraum eine lingliche Heiliggrabnische mit den drei
Marien als Malhintergrund (Maria Jacobi, Maria Magdalena und Maria
Salome). Die zeitliche Einordnung diirfte mit 1480 umschrieben sein.

47



	Die sakrale Wandmalerei

