
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 140 (1962)

Artikel: Der mittelalterliche Adel und seine Burgen im ehemaligen Fürstbistum
Basel

Autor: Meyer, Werner

Kapitel: B.: Das feudale Lebensbild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B. Das feudale Lebensbild

i. Die ständische undgenealogische Gliederung; Bemerkungen %um Turnier

Im Mittelalter gehörte zum Adel, wer durch seine Abkunft oder durch

ein fürstliches Privileg ritterbürtig war. Als Ritter (Miles) wurde niemand

geboren; denn dieser Titel mußte durch den Ritterschlag oder die Schwertleite

erworben werden. Es handelte sich um eine Zeremonie, in welcher der

junge Adlige durch den Empfang von Sporen und Schwert zum waffen- 4

fähigen Mann erklärt wurde, zum vollwertigen Krieger. Aus der Tatsache,

daß der Ritterschlag ursprünglich beim Eintritt ins Erwachsenenalter

verabreicht wurde, ergibt sich, daß es sich offenbar um einen Initiationsritus

handelte. Deshalb mußten sich ihm wohl alle Adligen unterziehen. Seit dem

13. Jahrhundert jedoch ging der alte Initiationsgedanke der Schwertleite

verloren. Mit dem Ritterschlag wurde nur noch ein Ehrentitel erworben,

was für manchen Adligen keinen Reiz mehr hatte, so daß sich viele Herren

der Spätzeit mit ihren durch die Geburt erworbenen Adelstiteln zufrieden

gaben; die Zahl der Edelknechte, das heißt der Herren aus dem niederen

Adel, die den Ritterschlag nicht erhalten hatten, nahm seit dem 14.

Jahrhundert immer mehr zu.
Innerhalb des Adels ragte eine Zahl von Familien besonders hervor;

diese bildeten eine Art Oberschicht. Sie zeichneten sich durch Großgrundbesitz,

durch Besetzung der Grafen- und Bischofsämter und durch die

Ausübung besonderer Hoheitsrechte aus, zu welchen etwa die hohe

Gerichtsbarkeit gehörte. Diese Familien, deren Angehörige als Dynasten
bezeichnet werden, stellten den sogenannten hohen Adel dar, während

die übrigen Familien den niederen Adel, das heißt den eigentlichen Ritterstand

ausmachten. Dynastenfamilien aus unserer Gegend waren etwa die

Grafen von Pfirt, von Froburg, von Tierstein und von Saugern, ferner

die Freiherren von Bechburg, von Rötteln und von Asuel-Hasenburg.
Bereits zu Beginn des Hochmittelalters begannen die einzelnen Adelsschichten

in den europäischen Ländern, sich verschieden zu entwickeln, worauf
wir hier allerdings nicht einzugehen brauchen.

Diese verschiedenen Adelsschichten waren miteinander durch das Lehnswesen,

eine für die heutige Zeit schwer zu verstehende Form der staatlichen

Gemeinschaft, verbunden. Die Wurzeln des Lehnswesens, denen wir nicht

32



näher nachgehen wollen, liegen in der keltischen und germanischen Vorzeit.

Die Vasallität verpflichtete den Mann (Vassus) und den Herrn (Dominus,

Senior) zu gegenseitiger Treue. Für geleistete Dienste erhielt der Vasall
ein Benefizium, das heißt ein Grundstück zur freien Nutzung; diese als
«Lehen» bezeichneten Güter waren anfänglich nicht erblich; aber bereits
vor dem Beginn des Hochmittelalters gingen die Lehen vom Vater auf den
Sohn über, seit dem 13. Jahrhundert auch auf die Tochter. So kam es, daß
der Vasall nicht mehr ein Lehen erhielt, weil er gedient hatte, sondern daß

er dem Lehnsherrn diente, weil er ein Lehen besaß. Um ein Lehen empfangen
zu können, bedurfte es der Ritterbürtigkeit oder eines Privilegiums; so
waren etwa die Patrizier Basels durch königlichen Erlaß berechtigt, Lehen
zu tragen. Der Vasall mußte dem Herrn dienen, indem er für ihn in den

Krieg zog oder ihn an Hoffahrten begleitete. Diese Verpflichtungen konnten
durch Geld abgelöst werden, und im Laufe des Spätmittelalters war die
Inhaberschaft von Lehen häufig mit Geldzahlungen an den Lehnsherrn
verbunden. Der Herr behielt sich auf seinen ausgegebenen Lehen noch manche
Rechte vor, vor allem das Öffnungsrecht der Burgen und die Ausübung der
hohen Gerichtsbarkeit.

Bereits zu Beginn des Hochmittelalters war der Adel vom Lehnswesen

völlig durchdrungen, was zur Bildung einer umfassenden Hierarchie geführt
hatte. Oberster Lehnsherr war der Inhaber der Krone, in unserer Gegend
also der römisch-deutsche König. Von diesem empfingen die Kronvasallen,
die Fürsten und Angehörigen des hohen Adels, aber auch zahlreiche niedere

Adlige, sogenannte Reichsritter, ihre Lehen. Große Gebiete wurden stückweise

an Unter- oder Afterlehnsträger weiter verliehen. Dadurch gewannen
die einzelnen Dynastenfamilien ihre eigenen Vasallen. Da manche Herren
aus dem Hochadel ihr Gebiet anderen Dynasten als Lehen auftrugen und
damit deren Vasallen wurden, ergab sich eine Vielschichtigkeit in der
Lehenspyramide, die im einzelnen nur vom Lokalforscher überblickt werden
kann; denn durch Vererbungen, Veräußerungen und durch Doppelvasal-
lität, die entstand, wenn ein Adliger von verschiedenen Herren Lehen empfing,

nahm sich der Besitz eines einzelnen Feudalherren oder einer Familie
auf der Landkarte nicht selten sehr zerstückelt aus. So waren in der kleinen
Gemeinde Hofstetten die Herren von Bärenfels, von Rotberg, von Andlau,
von Hofstetten, von Biedertal, die Münch von Landskron, die Vitztum und
die Eptinger begütert.

Aus Gründen, die wir hier nicht zu erörtern haben, führte das Lehnswesen

in Frankreich und England zu einer ausgesprochenen Stärkung der
Krone, während es im römisch-deutschen Reich die Macht der Krone untergrub

und die einzelnen, vor allem die großen Dynastenfamilien stärkte. Die

33



Zersplitterung des Besitztums darf nicht als gleichbedeutend mit einer

Zersplitterung der Macht angesehen werden. Die gegenseitige Treue, zu welcher

Lehensherr und Vasall verpflichtet waren, bildete das eigentliche Rückgrat
des mittelalterlichen Staatsgedankens. Eine strenge, fein abgestufte Flier-

archie von Treuebeziehungen diente in der Lehnspyramide der verschiedenen

mittelalterlichen Königtümer gewissermaßen als Bindemittel,
wodurch das Ganze zusammengehalten wurde. Der Treuebruch, die Felonie,

galt als schwerstes Verbrechen. Diese Treuebeziehungen wurden im Ho-

magium, dem Lehnseid, geschaffen, in welchem der Vasall mit dem Lehen

ausgestattet wurde.
Das aus Frankreich stammende Wort «nulle terre sans seigneur» (kein

Stück Land ohne Lehnsherr) hatte in unserer Gegend keine volle Geltung.
Denn viele Adelsfamilien verfügten über umfangreiche Eigengüter,
sogenannte Allodien, die man von niemandem zu Lehen hatte. Derartiger Besitz

befand sich vor allem in den Händen der kleinen Dynasten; aber auch der

niedere Adel verfügte über umfangreiche Allodien, auf welchen er mit Vor-
liebe seine Burgen baute. So standen Münchsberg, Schalberg, Sternenberg,

Rinegg, Löwenberg, Rocourt und Ramstein auf derartigen Allodien.
Das Lehnswesen, dessen letzte Verästelungen höchstens noch der

Lokalhistoriker übersehen kann, schufsomit eine bunte und unabsehbare Fülle von
gegenseitigen Verpflichtungen, Abhängigkeiten und Beziehungen. Der auf
dieses altertümliche, irgendwie schwerfällige Treueverhältnis aufgebaute
mittelalterliche «Personenverbandsstaat» mußte in der Auseinandersetzung
mit den «anstaltsstaatlich» und überpersönlich organisierten neuen
Gewalten der Städte und der Fürsten notwendigerweise den kürzeren ziehen.

Schon mehrfach mußten wir auf die Bedeutung der verwandtschaftlichen

Beziehungen hinweisen, und wir haben nun diese im folgenden etwas näher

zu betrachten.
Für den mittelalterlichen Adligen spielte die Familie oder besser die Sippe

eine wesentliche Rolle, bildete sie doch nicht nur eine blutsmäßige,
verwandtschaftliche, sondern auch eine politische und häufig auch kriegerische
Einheit. In der Öffentlichkeit trug der Adlige die Abzeichen seiner Familie,
so im Krieg, im Turnier und an anderen Anlässen. Es entspricht ganz dem

mittelalterlichen Denken, daß neben den lebenden Familienmitgliedern auch
die verstorbenen, die Vorfahren, als fest zur Sippe gehörig betrachtet
wurden. Die Ahnen waren für den mittelalterlichen Menschen nicht tot, sie

lebten im Jenseits weiter und konnten von dort aus auf das Diesseits
einwirken. Durch Stiftungen von Seelenmessen für sich, seine lebenden Verwandten

und für seine verstorbenen Ahnen suchte man das Los der Familie im
Jenseits möglichst günstig zu gestalten. Auf diese Seelenmessen oder Jahr-

34



Zeiten, wie sie meist genannt wurden, kommen wir in einem späteren
Abschnitt zu sprechen.

Von großer Bedeutung waren die Verschwägerungen. Heirats- und Erbgut

konnten zusammen zur Entstehung der zufälligsten und weder
geographisch noch wirtschaftlich oder gar militärisch zu erklärenden
Güterkomplexen führen. So gehörten im 15. Jahrhundert Epüngen, Pratteln,
Wildenstein, Bubendorf, Ziefen und Blochmont der gleichen Familie, nämlich

den Herren von Eptingen. Um 1400 besaßen die Münch von Münchenstein

zahlreiche, zum Teil sehr zersplitterte sundgauische Streugüter, ferner
die Herrschaft Löwenberg, das Dorf Soulce, Muttenz, Münchenstein,
Rädersdorf und Rothenfluh. Die Heirat eines Grafen von Alt-Tierstein mit der
einen Erbtochter des Hauses Saugern hatte zur Folge, daß sich gegen 1200
das Schwergewicht des tiersteinischen Besitzes vom Fricktal und oberen
Baselbiet in das Birstal und in die Paßwanggegend verlagerte. Es fehlte nie
an Versuchen, derartig weitzerstreute Güter miteinander zu verbinden, doch
war solchen Anstrengungen selten mehr als ein Teilerfolg beschieden.

Bei Erbteilungen fandhäufig keine endgültigeGütertrennung statt, sondern
man teilte gerne das Erbe unter der Nachkommenschaft zur persönlichen
Nutznießung auf, so daß die Güter in der nächsten Generation wieder
zusammengelegt und neu verteilt werden konnten. Dies läßt sich besonders
deutlich bei den Münch von Münchenstein beobachten, wo der Besitz von
Löwenberg, Muttenz und Münchenstein beständig an ein anderes Familienmitglied

überging. Bei Vergabungen an die Kirche, Veräußerungen,
Schenkungen oder Versetzungen wurde regelmäßig die Genehmigung der übrigen
Familienmitglieder eingeholt.

Seit etwa 1100 nahm die Gewohnheit, einen Familiennamen zu tragen,
beim Adel in unserer Gegend immer mehr zu. Ferner sind manche
Vornamen für ganz bestimmte Familien typisch. So führten viele Grafen von
Tierstein den Vornamen Walraf, die Münch von Münchenstein hießen

häufig Konrad, die Münch von Landskron dagegen Burkart. Bei den Herren
von Ramstein findet sich immer wieder der Vorname Thüring, bei den Rotberg

und den Bärenfels Arnold, bei den Eptingern Gottfried und bei den
Herren von Löwenberg Heinrich.

Das Gentilbewußtsein des Adels fand einen sichtbaren Ausdruck im
Wappenwesen, in der Fleraldik. Diese erfuhr zwar frühestens im Laufe des

12. Jahrhunderts ihre Blütezeit, scheint aber nach den Forschungen Höflers
bis in die Vorzeit zurückzureichen. Die Möglichkeit von Einflüssen aus dem
Osten, etwa durch die Kreuzzüge, ist nicht von der Hand zu weisen. Jede
Familie führte ein eigenes Abzeichen, und zwar vor allem auf dem Schild
und auf dem Helm, weshalb im Mittelalter für Familienabzeichen und

35



Kriegsgerät das gleiche Wort gebraucht wurde: Waffen oder niederdeutsch

Wapen; im Laufe des Spätmittelalters dehnte sich diese niederdeutsche form
in der Bedeutung für ein Stammesabzeichen über den ganzen deutschen

Sprachbereich aus, woraus unser heutiges «Wappen » entstanden ist. Obwohl

die Heraldik in der Bewaffnung eine wesentliche Rolle gespielt hat, wäre es

doch falsch, sie auf das Bedürfnis nach Erkennungsmerkmalen im Kriege

zurückzuführen; denn als Familienembleme bedeuteten die Wappen weit

mehr. Man könnte sie in der Sprache der Ethnologen vielleicht als Sippen-

toteme von möglicherweise magischer Bedeutung bezeichnen. Der
mittelalterliche adlige Krieger und sein Pferd waren mit den Wappen gewissermaßen

maskiert. Seine Persönlichkeit verschwand hinter dem das ganze
Gesicht verdeckenden Helm, der als phantastischen Aufbau das Familienemblem

trug, hinter einem die Körperformen nur verschwommen zeigenden

hemdartigen Überwurf, der mit dem Familienwappen geschmückt war. Man

zog nicht als GrafWalraf von Tierstein oder als Wernher von Homberg ins

Feld, sondern als Tiersteiner oder als Homberger. Diese schwerfällige,

maskenartige Ausstattung Heß keine sehr gewandten Bewegungen zu. Deshalb

wurde seit dem 14. Jahrhundert, als der Adel die Gefährlichkeit der

wendigen, schwach gepanzerten Fußtruppen zu spüren bekam, diese

unvernünftige Bewaffnung im Krieg immer mehr in den Hintergrund gedrängt.
Nur im Turnier blieb sie weiterhin bestehen und hielt sich dort noch bis ins
16. Jahrhundert hinein.

An dieser Stelle seien ein paar Bemerkungen über das Turnier gestattet.
Ein spanischer Ritter beschrieb ein solches in anschaulicher Weise. Es fand

im Jahre 1436 in Schaffhausen statt und wurde von zahlreichen Adligen aus

unserer Gegend besucht.
Das mehrtägige Fest begann mit einem großen Schmaus, gefolgt von

einem Tanz. Die Damen waren reich geschmückt; nur Adlige reinen
Geblütes, das heißt mit zwei adeligen Eltern und vier ebensolchen Großeltern
durften am Tanze teilnehmen. Am folgenden Tag fand ein Tjost statt, das

heißt ein Lanzenstechen, bei welchem immer je zwei Herren versuchten,
sich gegenseitig aus dem Sattel zu werfen; der Unterliegende schied aus, der

Sieger kam in die nächste Runde, bis in einem Final der Gesamtsieger
ermittelt werden konnte. Während dieses Tjostes beschauten sich die Damen
die ausgestellten Helme der Teilnehmer; erblickte eine den Helm eines

Adligen, der sich irgendwie vergangen oder bloßgestellt hatte, meldete sie

dies den Turniermeistern, welche daraufhin den betreffenden Helm auf die
Straße warfen und in den Kot traten. Am Abend fand wieder ein großes
Mahl statt, bei welchem tüchtig gezecht wurde. Auch die Damen beteiligten
sich wacker am Trinkgelage.

3<>



Den Höhepunkt des Turniers brachte der Buhurt vom dritten Tag. Alle
Teilnehmer teilten sich in zwei Hälften und stellten sich in einem fest
gezimmerten Pferch bereit. Aufein gegebenes Zeichen hin stürmten die beiden
Haufen aufeinander los, und nun begann eine wilde Schlägerei aller gegen
alle, wobei man besonders diejenigen, die sich etwas zuschulden hatten
kommen lassen, aufs Korn nahm. An diesem Turnier von 1436 wurden
besonders Adlige aus der Basler Gegend übel verprügelt, so Henmann Se-

vogel, ein Markgraf von Baden und ein Edelknecht von Ramstein. Letzterem

zerbrach man sogar den Helm auf dem Kopf.
Abends erfolgte das Schlußbankett, an welchem Preise in Form von

Fingerringen verteilt wurden, vor allem an diejenigen, welche sich im Buhurt
wacker geschlagen hatten. Am nächsten Morgen setzte sich der ganze Adelshaufe

in Bewegung, um an einem anderen Turnier teilzunehmen, das in
Konstanz stattfand.

Aus dieser Schilderung des spanischen Ritters und aus vielen anderen
Berichten ergibt sich, daß wir das Turnier in das Brauchtum des Maskenwesens

einzureihen haben. Dafür sprechen neben der bereits erwähnten
mummenhaften Ausrüstung vor allem auch die Termine, fanden doch die
Turniere in der Regel zur Neujahrszeit und während der Fastnacht statt, also

an Zeitpunkten, an welchen das Maskenwesen eine ganz besonders wichtige
Rolle spielte. Ferner wäre zu erwähnen, daß an den Turnieren häufig Narren
und andere vermummte Gestalten ihre Possen trieben. Der Buhurt endlich
ist in seinem Wesen nichts anderes als ein wildes und derbes Maskentreiben.
Die Adligen, welche Prügel bezogen, hatten sich auf irgendeine Weise
unmöglich gemacht, sei es durch eine unstandesgemäße Heirat, durch unsittlichen

Lebenswandel, durch Beleidigung hoher Personen oder durch sonst
einen Skandal. Die Prügel am Buhurt stellten die ausgesprochen derbe Form
der typischen Maskenrüge dar. Die Verkleidung des Adligen war gewissermaßen

eine Familienmaske. Dies führte vermutlich im Kampf und im Turnier

zur Identifikation mit dem Wesen, das die Maske darstellte, also mit
einem Raubtier oder auch einem bedeutenden Vorfahren, dem man nachzueifern

bestrebt war. Daß man sich der Taten der Ahnen durchaus bewußt

war, zeigt sich etwa im Familienbuch der Herren von Eptingen, das
zahlreiche halb biographische, halb sagenhafte Angaben über das Leben der
Vorfahren enthält.

Der Tjost, das heißt der Zweikampf zu Pferde, stellte etwas grundsätzlich
anderes dar als der Buhurt. Er gehörte offensichtlich in das große Gebiet der

Agonisdk. Schon früh, seit dem 12. Jahrhundert, gab es eigentliche Spezialisten,

welche in der Welt umherzogen und sich mit jedem schlugen, der es

wagte, sich mit ihnen zu messen. Diese fahrenden Ritter kommen etwa als

37



Helden in der Epik der Stauferzeit vor, doch gab es sie auch in Wirklichkeit.
Nach den ColmarerAnnalen waren sie im 13. Jahrhundert im Elsaß häufig und,

im 15. Jahrhundert gelangte ein berühmter spanischer Turnierheld nach Basel

und fand hier in einem Edelknecht von Ramstein einen ebenbürtigen Gegner.

Halten wir also fest, daß beim mittelalterlichen Adligen das Sippenbewußtsein

eine wesentliche Rolle spielte; die verstorbenen Familienmitglieder
schieden nicht einfach hin, sondern lebten in der Vorstellung der

Nachkommen weiter. Die Familie wurde durch das Gefühl der gemeinsamen

Abstammung, der gemeinsamen Ahnen, deren Andenken häufig ins Heroisch-

Sagenhafte gesteigert wurde, zusammengehalten. Im Kampfe identifizierte

man sich oft mit seinen Ahnen, trug man doch deren Ausrüstung und

Wappen; doch glaubte man auch an die direkte Hilfe der Verstorbenen.
Einen besonders deutlichen Beleg dafür finden wir in der sogenannten
Beinhauskapelle der Wehrkirche von Muttenz. Auf einem Fresko aus der Zeit

um 1500 ist dargestellt, wie ein Ritter, der sich vor einer feindlichen
Übermacht auf einen Friedhof geflüchtet hat, kniend um Hilfe betet, worauf sich

die Gräber öffnen und ganze Scharen von Toten die Feinde des Ritters
vertreiben, welche bereits den Kirchhof umstellt haben.

Leider sind die Fragen des Gentilbewußtseins beim mittelalterlichen Adel
noch sehr wenig erforscht, so daß wir uns mit diesen fragmentarischen
Andeutungen begnügen müssen.

2. Das Fehdewesen

Wohl kein Begriff aus dem mittelalterlichen Feudalismus ist durch die

Geschichtsschreibung so sehr verfälscht worden wie derjenige der Fehde.

In der Fachliteratur und in Schulbüchern findet sich immer wieder die

landläufige Meinung, das Fehdewesen, das Raubrittertum, beruhe auf moralischer

Minderwertigkeit und stelle eine ausgesprochene Zerfallserscheinung dar.

So lesen wir in einem Aufsatz über Burgen aus der Gegend um Basel: «Raubritter

bildeten doch stets die Ausnahme von der Regel und traten erst
beim Niedergang des Adels in Erscheinung, als schlechtgeratene Herrensöhne

im Raub die letzte Rettung vor wirtschaftlichem Ruin erblickten. »

Diese Auffassung muß, obwohl sie weit verbreitet ist, als gänzlich unrichtig
und unbrauchbar bezeichnet werden. Es seien hier ein paar grundsätzliche
Bemerkungen über das Fehdewesen gestattet, die sich vor allem auf das

rechts- und verfassungshistorische Werk von Otto Brunner, «Land und
Herrschaft», stützen.

Die mittelalterliche Fehde beruhte auf dem alten und weitverbreiteten
Rechtsgrundsatz der Blutrache, der Selbsthilfe. Diese trat nicht nur bei Tot-

38



schlag, sondern überhaupt bei jeder Rechtsverletzung in Funktion. Wer ein
Unrecht erlitt, war in seiner Ehre gekränkt und mußte diese durch persönliche

Rache wiederherstellen. Durch ein Schiedsgerichtsverfahren konnte
freilich eine Schuld auch durch die Entrichtung einer Buße getilgt werden,
doch galt, vor allem beim Adel, die Privatrache als höherstehend, da sie
nicht nur den Fehlbaren bestrafte, sondern dem Geschädigten auch die Ehre
zurückgab. So stempelte die Eröffnung eines privaten Rachekrieges, einer
Fehde, einen Mann keineswegs zum Kriminellen, sofern seine Beweggründe
gerechtfertigt waren, und dies war in der Regel der Fall.

Es entsprach dem Gentilbewußtsein des Adels, daß sich bei der Schädigung

eines Familienmitgliedes immer die ganze Sippe zur Rache verpflichtet
fühlte, stand doch die Ehre der Familie auf dem Spiel. Ein Geschlecht, dem
Unrecht geschehen war, mußte die Fehde auf alle Fälle eröffnen, auch wenn
der Gegner militärisch weit überlegen war. Deshalb schlössen sich viele
kleine Adelsfamilien zu Verbänden zusammen, den gefürchteten Adelsgesellschaften,

um einander in Fehden gegen die Städte oder gegen starke
Dynasten beizustehen. Fehden dauerten oft mehrere Generationen lang;
einzelne Familien waren einander seit Menschengedenken feind; dies wurde als
feste Tatsache hingenommen. In der Regel ging man sich einfach aus dem
Weg, beim geringsten Anlaß aber konnte der offene Krieg ausbrechen. Die
Herren von Neuenstein, von Butenheim, von Ratsamhausen und von
Blauenstein waren fast immer in kriegerische Händel mit anderen Familien
verwickelt.

Anlaß zur Fehde boten meistens kleinere materielle Streitigkeiten um Erbgut,

um Rechtsansprüche, um Schuldforderungen. Wegen des weitgehenden
Fehlens einer öffentlichen Polizeigewalt konnten derartige Rechtsforderungen

im Mittelalter gar nicht durchgesetzt werden; auch wenn ein Adliger
vor Gericht siegte, so lag es dennoch an ihm selbst, dem Spruch des Gerichts
Achtung zu verschaffen. Die Fehde bildete deshalb häufig das einzig mögliche

Mittel, um begründete Rechtsforderungen überhaupt durchzusetzen.
Das Prinzip der Selbsthilfe entsprach dem innersten Wesen des

mittelalterlichen Feudalismus, war doch damals jeder Adlige kriegsgewohnt und
kriegsbereit. Begreiflicherweise mußten sich die auf öffentliche Ruhe und
Ordnung angewiesenen Kreise der Kirche, der Städte und der Landesherren,
das heißt die für eine Gemeinschaft verantwortlichen Obrigkeiten, gegen die
Privatkriege stellen, schufen diese doch eine dauernde Unsicherheit. Die
Bereitschaft des mittelalterlichen Adligen zum Krieg, zur persönlichen
Auseinandersetzung mit Waffengewalt ist nun aber keineswegs etwas Spätes oder
gar Dekadentes, sondern im Gegenteil etwas Ursprüngliches, ja Wesenhaftes.

Schon die feudalen Kreise der Kelten und Germanen zeichneten sich

39



durch eine große Kriegsbereitschaft aus, und seit den merowingischen

Schriftstellern finden sich immer Belege für Privatkriege des Adels.

Die Treuga Dei, die seit ungefähr der Jahrtausendwende von der Klunia-

zenserreform getragene Landfriedensbewegung, richtete sich zunächst bloß

gegen unrechtmäßige Fehden ; doch konnte man schon damals über einen

Kriegsgrund in guten Treuen verschiedener Meinung sein, zumal

kodifiziertes Recht keine Bedeutung besaß. Als aber die Städte, deren

genossenschaftlicher Geist den Privatkrieg nicht anerkennen konnte, die Ideen der

Treuga Dei zu den ihrigen machten, entstand, gestützt auf römisches

Rechtsdenken, eine neue, heute noch geläufige Rechtsform, die den Privatkrieg als

juristische Selbsthilfe gänzlich ablehnte.

Die Fehden spielten sich häufig - entsprechend ihrer altertümlichen
Herkunft - in festen Formen des Brauchtums ab. So besaßen etwa die Termine

eine große Bedeutung. An den für das Maskenwesen wichtigen Daten der

Fastnachtszeit und der Zwölf Nächte wurden die Fehden mit Vorliebe
eröffnet. Manche Burgen wurden von den Feinden in einer kalten Neujahrsnacht

erstiegen (Pfeffingen). Auch Zusammenhänge mit dem Turnier
können nicht bezweifelt werden ; der Übergang von der derben, aber

fastnächtlichen harmlosen Prügelrüge des Turniers zum blutigen Racheakt war
fließend. Diese ritterlichen Feste dienten nicht selten als Anlaß, alte Streitigkeiten

beizulegen, noch häufiger aber bildeten sie den Ausgangspunkt von

neuen Händeln und Auseinandersetzungen. Es sei in diesem Zusammenhang

an die böse Fasnacht von 1376 erinnert, an welcher die habsburgische Adelspartei

in Basel während eines Turniers von ihren Gegnern überfallen und

zur Stadt hinausgejagt wurde. Auch an anderen Familienfesten des Adels

nahmen nicht selten Fehden ihren Anfang; im späten 13. Jahrhundert wurde

ein adliger Hochzeitszug überfallen, und die Beteiligten wurden wegen
gewisser Schuldforderungen, denen sie nicht hatten nachkommen wollen, in
die Gefangenschaft geschleppt. Dieses Ereignis, an dem mehrere Basler

Adlige beteiligt waren, wie zum Beispiel ein Münch von Münchenstein, ist

unter dem Namen der Heitersheimer Fehde in die Geschichte eingegangen.
Wie wir bereits erwähnt haben, schlössen sich häufig manche

Adelsfamilien zu Verbänden zusammen, um sich in den Privatkriegen gegenseitig

zu unterstützen. Diese Zusammenschlüsse waren oft nur loser Natur,
gewissermaßen für den Einzelfall geschaffen. Ein derart lockerer Verband von
Feudalherren fiel den Baslern im Safrankrieg bei der Eroberung der Feste

Neu-Falkenstein im Jahre 1374 in die Hände. Sehr häufig bestanden diese

Adelsrotten aus zwölf, vierzig oder dreihundert Mann. So führte Graf
Oswald von Tierstein seine Fehden mit vierzig jungen adligen Reitern durch.
Bei größeren Unternehmungen - etwa einer mißglückten Basler Mord-

40



Abb. 8 Jagd mit Falken und Hunden Abb. 9 Ofenkachel mit der Darstellung eines Ritters



«

e

Abb. io Fünf Siegel
a) Siegel Peters II. von Eptingen-Blochmont, 1285

b) Siegel Rudolf Schalers, 1330
c) Rcitcrsicgel Rudolfs IV. von Habsburg, des späteren Königs, 1256/57

d) Siegel Johanns von Sennheim, um 1370
e) Siegel Konrads 1. von Bärenfels, 1365



nacht — umgab er sich mit zweihundert Gesellen. Peter von Mörsberg erstieg
in einer Neujahrsnacht die Mauern der Burg Pfeffingen mit zwölf Leuten.
Im Spätmittelalter traten zahlreiche Adelsverbände in Erscheinung, die als
Turniergesellschaften bezeichnet wurden und über eine feste Organisation
verfügten. Dazu gehörten die Gesellschaften vom Georgen- und Wilhelmsschild,

zum Esel, zum Leitbracken oder zum Falken und Fisch. Diese
Verbände besaßen Satzungen; an ihrer Spitze stand ein König. Sie spielten an
den Turnieren eine wichtige Rolle, doch kam ihnen auch an den Fehden eine
beträchtliche Bedeutung zu; denn ihre Mitglieder bildeten eigentliche
Interessengemeinschaften und waren meistens miteinander verschwägert.
Vermutlich dürfte es sich bei den im späten 13. Jahrhundert wichtigen Basler
Adelsgesellschaften der Psitticher und der Sterner um ähnliche Organisationen

gehandelt haben.
Die obenerwähnten Zahlen der Beteiligten zeigen, daß wir uns unter den

Fehden im allgemeinen keine großen Heerfahrten vorzustellen haben. Sie
brauchten auch durchaus nicht immer auf ein Blutvergießen hinauszulaufen.
Tötung als Rache, als Strafvollzug kam zwar nicht allzu selten vor, wurde
aber als reines Kampfmittel häufig gemieden. Brand, Raub und Gefangennahme

wurden viel mehr geübt.
Das Niederbrennen von Höfen, Dörfern oder reifen Saaten konnte den

Gegner empfindlich treffen. Unter den Brandstiftungen litt wohl die
Bauernbevölkerung am meisten, wurden doch ihre leichten Behausungen viel eher
ein Raub der Flammen als die festen Burgen der Herren. Das grausige
Sprichwort «Es ziert der Brand den Krieg wie das Magnifikat die Vesper»
zeigt die Häufigkeit der Brandstiftung bei Fehden. In der großen
Auseinandersetzung zwischen dem Bischof von Basel und Rudolf von Habsburg
wurde von der habsburgischen Partei die St.-Johanns-Vorstadt in Basel
eingeäschert. Wollte man die Dörfer in der Gegend um Basel aufzählen, die
während des Mittelalters im Laufe einer Fehde verbrannt worden sind,
würde man eine unendlich lange Liste erhalten. Auch die Burgen wurden
gerne angezündet, sofern man sie einzunehmen vermochte. Im Laufe des

13. Jahrhunderts wurde Binningen verbrannt; zu Beginn des 15.
Jahrhunderts zündeten die Basler Neuenstein an; 1303 wurde die Feste Ramstein
nach ihrer Eroberung angezündet. Allerdings brauchen die bei Ausgrabungen

nachzuweisenden Brandkatastrophen nicht immer auf eine kriegerische
Handlung zurückzugehen, sondern können auch aus anderen Ursachen
eingetreten sein. So kennen wir den Grund des Brandes nicht, der die Feste

SternenbergzuBeginndes 15. JahrhundertsinSchuttundTrümmergelegthat.
Zerstörungen von Gebäuden waren nicht selten von Wüstungen

begleitet, das heisst, man begnügte sich nicht bloß damit, eine Burg oder sonst

41



einen Bau unbrauchbar zu machen, sondern man legte den Platz wüst,

erklärte ihn für unbebaubar. In Colmar befindet sich die Gedenktafel einer

derartigen Wüstung aus dem 14. Jahrhundert, die wegen eines Aufruhrs

vorgenommen worden war. Im 13. Jahrhundert wüsteten die Grafen von

Froburg die Feste Kienberg östlich des gleichnamigen Dorfes, so daß deren

Besitzer eine neue Burg westlich des Dorfes bauen mußten. "Vielleicht war

auch die Zerstörung der Burg Ramstein im Jahre 1303 durch die Basler mit

einer derartigen VMstung verbunden, denn im Anschluß an diese 1 ehde

erbauten sich die Freiherren von Ramstein die Burg Gilgenberg bei

Nünningen. In der Fehde aus der Neujahrszeit von 1411/12 zwischen Basel und

den Herren Rudolf von Neuenstein und Heinrich zu Rhein wurden die von
der Stadt eroberten Festen Blauenstein und Fürstenstein so lange abgetragen,

bis ihre Mauern auf der Innenseite die Felskante nicht mehr überragten.

Ferner wurde auf Blauenstein der Brunnen zerstört und vermutlich der Ofen

zerschlagen.
Eine mildere Form der Hauszerstörung bildete das Dachabdecken; davon

hat sich zwar aus der Feudalzeit keine Kunde erhalten, doch steht der

Annahme nichts im Wege, es sei bisweilen geübt worden.

Ein sehr beliebtes Mittel der Fehde bildete die Gefangennahme zu

Erpressungszwecken. Ein Gefangener wurde so lange zurückbehalten,
vielleicht sogar gefoltert oder mißhandelt, bis seine Angehörigen ein Lösegeld

entrichtet hatten. Derartiges kam besonders häufig bei Schuldforderungen

vor; der Gläubiger hatte kaum eine Möglichkeit, einen widerspenstigen

Schuldner anders als durch Gewalt zur Zahlung zu zwingen. Es blieb ihm

nichts anderes übrig, als den Schuldner oder irgendeinen Menschen aus

dessen Umgebung, einen Untertanen, einen Verwandten oder einen Bürger
der gleichen Stadt, gefangenzunehmen und die Schuldsumme in Form eines

Lösegeldes einzutreiben. Landzwinger wurde genannt, wer sich berufsmäßig

auf die Gefangennahme von Menschen zu Erpressungszwecken
spezialisiert hatte und im Bedarfsfalle von Gläubigern angefordert werden

konnte. Derartige Erpressungen galten als durchaus legal. So überließen etwa

die Gebrüder Hans und Konrad Münch von Löwenberg im 15. Jahrhundert
ihren Streit um die Teilung eines Lösegeldes, das sie von gefangenen Burgundern

erpreßt hatten, einem Schiedsgericht, das vorwiegend aus Basler
Ratsherren bestand. Allerdings mußte der Erpresser gewärtigen, daß der Gegner
Rache nehmen wollte, weshalb man den Erpreßten vor der Freilassung häufig

schwören ließ, sich für die erlittene Gefangennahme nicht zu rächen.

Das häufigste Mittel der Fehde bildete der Raub, und zwar im weitesten
Sinne des Wortes. Ein Krieg ohne Plünderungen und Räubereien war im
Mittelalter gänzlich undenkbar. Man konnte die Kaufleute verfehdeter

42



Städte berauben, man konnte vielleicht auch Kirchen plündern, man
entwendete die Ernte, das Vieh, Waffen, Schmuck und Wertgegenstände. Dies
alles galt als legale Kriegshandlung.

Entsprechend der Bedeutung, welche das Vieh für den mittelalterlichen
Adligen besaß, spielte es auch in den Fehden eine bedeutende Rolle. Die
unerträglich lange Auseinandersetzung des 15. Jahrhunderts zwischen Basel
und dem österreichisch gesinnten Adel der Umgebung bestand im wesentlichen

aus kleinen Handstreichen, Brandstiftungen und nächtlichen
Raubzügen. So brachten die Basler im Juli 1445 aus einem Zug ins Markgräfler-
land die hübsche Beute von 1100 Stück Vieh ein. Zuvor hatten die Feinde
dem Basler Kloster St. Alban bei den Gundeldinger Schlössern das Vieh
gestohlen. Ein anderes Mal zogen die Basler nach Zell, nahmen vierzig Leute
gefangen und stahlen rund vierhundert Tiere nebst zahlreichem Hausrat.
Drei Tage später führten die Feinde, die sich auf Pfeffingen verschanzt
hatten, das Vieh aus Gempen fort, was einen sofortigen Zug der Basler nach
Altkirch zur Folge hatte; hier fielen ihnen sechshundert Haupt Vieh in die
Hände, auch erstachen sie vier Mann und nahmen den Grafen Hans von
Tierstein beinahe gefangen.

Bezeichnend war auch die Fehde des Grafen Oswald von Tierstein gegen
Österreich. Da seine für Habsburg geleisteten Dienste nicht bezahlt wurden,
griff er den österreichischen Vasallen Konrad Münch von Münchenstein an.
Er wüstete dessen neu erbaute Mühle bei Brüglingen, stahl seine Vogelgarne
und vernichtete die Laichplätze in den Fischgründen. Auch das Vorgehen
der beiden Adligen Heinrich zu Rhein und Rudolf von Neuenstein ist
bemerkenswert: Diese beiden waren im Friedensschluß von 1410 zwischen
Basel und Katharina von Burgund nicht berücksichtigt worden, obwohl sie

in der vorausgegangenen Auseinandersetzung verschiedene Schädigungen
erlitten hatten. Sie beschlossen deshalb, sich zu rächen. Während der zwölf
Nächte zu Ende des Jahres 1411 besetzten sie die einem Vasallen Katharinas
gehörige Burg Fürstenstein und fielen in den Sundgau ein, wo sie zahlreiche
Gewalttaten verübten. Führten Adlige mit Städtern eine Fehde, so kam das

Überfallen von Kaufmannszügen sehr häufig vor. Denn diese stellten immer
einen beträchtlichen Wert dar und waren in der Regel nur von wenigen
Soldknechten begleitet, waren also gegenüber den kriegsgewohnten Adligen
wehrlos. Solche Überfälle auf Kaufleute schädigten die Handel treibenden
Städte schwer. Deshalb rächten sie sich in der Regel heftig für derartiges
Vorgehen. Um sie von vornherein zu verhindern, schlössen sie mit anderen
Mächten Bündnisse und waren bestrebt, durch Gewalt oder durch
friedlichen Vertrag die Anerkennung von sicherem Geleit durchzusetzen. Außerdem

geriet bei den Städten durch das Aufkommen neuer Rechtsideen oder

43



besser gesagt durch das Wiederaufleben römischen Rechtsdenkens das

altertümliche Prinzip der Selbsthilfe, des Privatkrieges in Verruf und machte der

Idee des Ordnungsstaates Platz, die das Fehdewesen ablehnen mußte. Die

Städte griffen daher bei Überfällen auf ihre Leute meistens scharf durch. Im

14. und 15. Jahrhundert zogen die Basler mehrmals vor Burgen, deren

Inhaber Überfälle auf Mitbürger oder Verbündete verübt hatten; so wurden

Ramstein, Blauenstein, Istein, Pfeffingen, Wildenstein, Neu-Falkenstein,

Rheinfelden und Neuenstein belagert und zum Teil zerstört.

Durch die städtische Rechtsauffassung wurden die fehdelustigen Adligen,
die überzeugt waren, ihre Privatkriege als Bella iusta, als gerechte Sache, zu

führen, moraüsch diffamiert und zu Raubrittern gestempelt. Dies ist vom

Standpunkt des damaligen Städters aus verständlich, der das Prinzip der

Selbsthilfe, des Privatkrieges, als veraltet ablehnen mußte. Des heutigen

Historikers Aufgabe aber ist es, den mittelalterlichen Adel in seinem Wesen

zu erfassen ; und da das Fehdewesen eine typische Eigenschaft des in
andersartigen, altertümhchen Rechtskategorien denkenden mittelalterlichen Adligen

gewesen ist, wäre es objektiv unrichtig, es als Degenerationserscheinung
oder als kriminelle Verirrung zu bezeichnen.

ß. Diefeudale Wirtschaftsform

Da bei den Burgen die Wehranlagen in der Regel die architektonisch
bedeutendsten Teile gebildet und deshalb dem Zerfall am längsten
widerstanden hatten, betrachtete die Forschung die Burgen häufig als rein forti-
fikatorische Werke. Für die mittelalterlichen Bewohner aber besaßen die

Wirtschafts- und Wohnbauten die gleichgroße Bedeutung wie die

Verteidigungsanlagen, doch haben sie sich wegen ihrer leichteren Bauweise meist

nur in wenigen Resten erhalten.
Wirtschaftlich gesehen könnte man die Burgen als landwirtschaftliche

Gutsbetriebe bezeichnen. Auf Löwenburg, Blochmont, Landskron, Ramstein

oder Gilgenberg waren die Wirtschaftsgebäude von der eigentlichen

Burg architektonisch getrennt. Sie lagen als geschlossene Gebäudekomplexe
in unmittelbarer Nähe der Feste. Auf Waldenburg, Neu-Falkenstein und

Tierstein dagegen befanden sich die Ökonomiebauten innerhalb des

Burgbezirkes und waren in einen äußeren Verteidigungsring einbezogen. Auf
Schönenberg, Neu-Homberg, Pfeffingen oder Pleujouse bildeten die

Wirtschaftsgebäude mit den übrigen Burgteilen eine geschlossene Einheit.
Welcher Art war nun die auf den Feudalburgen des Mittelalters betriebene

Landwirtschaft Dies wird uns etwa bei der - heute leider unsachgemäß

44



wiederaufgebauten - Feste Rotberg am Blauen deutlich. Das zum Gutshof
dieser Burg gehörende Land war aus dem Dreizelgensystem des benachbarten
Dorfes Metzerlen herausgelöst und von diesem durch einen Lebhag
abgetrennt, denn der Gutshof der Burg war ein Schwaighof, das heißt ein Hof,
auf welchem vorwiegend Viehzucht betrieben wurde. Rotberg freilich stellt
keinen Einzelfall, sondern ein Schulbeispiel für die im Jura typische
Wirtschaftsform auf den Burgen dar. Wir können das Vorherrschen der Viehzucht

auf den Festen nachweisen, die in den Weidegebieten des Hochjuras
lagen, also etwa auf Froburg, Waldenburg, Ramstein, Gilgenberg, Grenchen
und Vorburg. Aber auch in Gegenden, in welchen im allgemeinen vorwiegend

Ackerbau betrieben wurde, spielte die Viehzucht auf den Burgen eine

hervorragende Rolle; Rotberg als Beispiel wurde bereits genannt; ferner
könnten hier Löwenburg, Pfeffingen, Neu-Bechburg, Bottmingen, Bloch-
mont und Neuenstein erwähnt werden. Aus der Anzahl der gehaltenen Tiere
geht hervor, daß die Viehbestände auf den Burgen die Ausmaße eines

Senntums besessen haben müssen. Mehrere Dutzend Stück Vieh sind auf
Pfeffingen, Löwenburg, Schauenburg bei Pratteln und Blochmont
nachzuweisen.

Immer wieder finden sich Zeugnisse, daß auf den Burgen selbst Vieh
gehalten worden sei ; erwähnen wir hier die Akten über Löwenburg im Berner

Jura oder über Pfeffingen. Kuhställe auf Burgen sind vielfach belegt, so auf
Liebenstein und Landskron. Der älteste Teil von Neu-Bechburg enthält

sogar eine Sennenküche. Der Burggraben diente bisweilen als Viehpferch.
Dies war auf Löwenburg und wahrscheinlich auf Burg Biedertal und Alt-
Bechburg der Fall. Schließlich gab es zahlreiche Adelssitze, die wegen des

Fehlens von Wehranlagen gar nicht als Burgen zu bezeichnen sind, jedoch
ihrer Lage nach eigentliche Sennberge darstellten. Dazu gehörten vor allem

Bilstein bei Langenbruck und Steinegg bei Himmelried, ebenso vermutlich
Ifental und einzelne Höfe im Beinwiler Tal.

Obwohl die Viehzucht für den mittelalterlichen Adel also eine hervor-

ragende Bedeutung besaß, stand sie doch auf einer ausgesprochen niederen

Stufe. Leider ist gerade in dieser Frage die Forschung noch sehr wenig weit
gediehen. Doch haben die Ausgrabungsergebnisse auf den Burgen von
Grenchen gezeigt, daß auf diesen beiden Festen vom 10. bis zum 13.

Jahrhundert prähistorisch anmutende, sehr kleinwüchsige Kümmerformen von
Rindern, Ziegen, Schafen und Schweinen gehalten worden sein müssen.

Unter dem auf den Burgen lebenden Vieh nahm das Pferd eine

Sonderstellung ein. Es lieferte weder Fleisch noch Milch noch sonstige Produkte,
sondern diente lediglich als Reittier. Es begleitete den Adligen ans Turnier,
auf seine Fahrten, auf die Jagd, auf die Kriegszüge; kein Wunder, daß sich

45



zwischen dem Adligen und seinem Pferd ein sehr inniges Verhältnis bilden
konnte, daß es in der ritterlichen Gedankenwelt eine zentrale Stellung
einnahm. Nicht selten wurde auf den Burgen auch Pferdezucht betrieben, so
lieferten im 15. Jahrhundert die Münch von Löwenburg der Stadt Basel
zahlreiche Tiere für die städtische Kavallerie. Auch die Pferde waren lange Zeit
sehr kleinwüchsig; dies läßt sich besonders deutlich auf Siegelbildern
erkennen. Die auf den Burgen zutage geförderten Hufeisen weisen ebenfalls
auf die Kleinheit der mittelalterlichen Pferde hin. Erst im 14. Jahrhundert
kamen größere Rassen auf. Einen sehr frühen Beleg für das Vorhandensein
von großen Tieren bilden die Reiterstandbilder von St. Georg und St. Martin
an der Westfassade des Basler Münsters.

Wir müssen uns nun fragen, ob der Adlige bei der Besorgung des Viehs,
das in unmittelbarer Nähe der Burg gehalten wurde, selber Hand angelegt
hat. Manche Familien, wie die Herren von Sennheim, führten ein Käskessi
im Wappen, also das Gerät, dem bei der Verarbeitung der Milch zentrale
Bedeutung zukam. Ein derartiges Kessi wurde vor einigen Jahrzehnten auf
der Burg Waldeck ausgegraben. ImWeistum von Kembs wurde ausdrücklich
festgehalten, daß der Meier, dessen adlige Stellung als sicher gelten kann,
unter bestimmten Umständen Vieh hüten mußte. Es mag vielleicht
befremden, daß sich der mittelalterliche Adel mit Hirtenarbeit befaßt haben

soll, doch müssen wir daraufhinweisen, daß damals Vieh als etwas ausgesprochen

Vornehmes galt. So blieben nach dem sächsischen und dem schwäbischen

Landrecht Kühe und Pferde als Morgengabe ausschließlich dem Adel
vorbehalten. In diesem Zusammenhang können wir auch an den im Adel
nicht allzu seltenen Familiennamen Senn erinnern, der wohl nur so zu
erklären ist, daß seine Träger offenbar Hirtenarbeit geleistet haben. Schließlich
berichtet Stumpff in seiner Chronik aus dem 16. Jahrhundert, daß es früher
zahlreiche Adelsfamilien gegeben habe, die sich von der Nutzung ihrer Güter,
und zwar vorwiegend von Viehzucht, ernährt hätten.

Die Annahme, die mittelalterlichen Adligen aus unserer Gegend hätten
ein hirtenmäßiges Dasein geführt, mag unglaubwürdig erscheinen, liegt aber
im Grunde genommen gar nicht so fern. Denn was die Wesenszüge des
mittelalterlichen Feudalherrn ausgemacht hat, seine Bereitschaft zum Kriege,
sein starkes gentiles Bewußtsein, verbunden mit einem ausgeprägten Ahnenkult

und einer deutlich faßbaren Agonistik, ferner sein stolzes
Überlegenheitsgefühl, aber auch seine an Faulheit grenzende Lässigkeit, dies alles
stimmt genau mit denjenigen Eigenschaften überein, die man als typisch für
die Hirten und Hirtenvölker der Alten Welt bezeichnen kann. Wir finden
diese Merkmale beim alteidgenössischen Hirtentum der Voralpenzone, bei
den spätmittelalterlichen Schäfern Deutschlands, bei den asiatischen Hirten-

46



Stämmen. Wenn man noch bedenkt, daß die germanische adlige Oberschicht
der Völkerwanderungszeit, von welcher der hochmittelalterüche Adel
möglicherweise abstammt, eine Kaste von ausgesprochenen Viehzüchtern,
Jägern und Kriegern gebildet hat, welche die Bestellung der Felder den
Untertanen überlassen hat, so erscheint die Vermutung, die mittelalterliche
Adelskultur sei pastoralen Ursprungs, zum mindesten als diskutabel. Es wird
Aufgabe der künftigen Forschung sein, diesen Fragenkomplex weiterzu
untersuchen. Auf den Zusammenhang zwischen dem mittelalterlichen
Feudalismus und dem Hirtentum hat erstmals H. G. Wackernagel in einem
hochwichtigen Aufsatz hingewiesen.

Neben der Viehzucht spielte für den Adligen des Mittelalters die Jagd
und der Fischfang eine äußerst wichtige Rolle. An Hand der auf den Burgen
gefundenen Tierknochen Heß sich ermitteln, daß die erlegten Wildtiere rund
einen Drittel des gesamten Fleischbedarfes gedeckt hatten. Wenn wir noch
die Fische mitberechnen, von denen die Knochen nicht erhalten geblieben
sind, so erkennen wir, daß auf der Jagd ein erheblicher Teil der Nahrung
beschafft worden sein muß. Sie dürfte also unter keinen Umständen bloß zur
Unterhaltung betrieben worden sein.

Eine allgemeingültige Liste der Jagdtiere läßt sich einstweilen noch nicht
anlegen. Dem Reh scheint man besonders häufig nachgestellt zu haben,
daneben wurden auch Hirsche, Wildschweine, Hasen und Kaninchen nicht
selten erlegt. Jagd auf Bären wurde ebenfalls gemacht; von ihnen war nicht
nur das Fleisch, sondern auch der Pelz willkommen; dies traf auch für viele
andere Raubtiere, vor allem Füchse, Wölfe und Marder zu. Auch den Vögeln
wurde gerne nachgestellt, zum Teil wegen ihres schmackhaften Fleisches,

zum Teil aber auch wegen ihrer für mannigfache Zwecke notwendigen
Federn. Größere Arten wie Wildgänse oder Enten dürften mit Pfeilen
geschossen worden sein, kleinere dagegen fing man in Garnen.

Eine typische, ausschließliche Jagdwaffe war die sogenannte Saufeder,
ein kurzer Spieß mit langer, schwerer Eisenspitze. Auf Bischofstein wurde
ein sehr schönes Exemplar gefunden. Manche Familien führten eine
Saufeder im Wappen, so die Vitztum, die Macerel und die Reich. Mit diesem

Spieß erlegte man im Nahkampf große Tiere wie Bären oder Wildschweine.
Es liegt auf der Hand, daß derartige Auseinandersetzungen eine große
körperliche Gewandtheit erforderten und nicht selten sehr gefährlich werden
konnten. Kleinere, raschfliehende Jagdtiere wurden mit dem Bogen und
seit dem 12. Jahrhundert mit der Armbrust geschossen. Letztere war eine

ausgezeichnete Jagdwaffe, erlaubte sie doch auf eine Distanz von über

hundert Metern einen präzisen Einzelschuß. Eiserne Pfeilspitzen und
Armbrustbolzeneisen werden sozusagen bei jeder Burgenausgrabung gefunden.

47



Unentbehrliche Helfer auf der Jagd waren die Hunde, und an diesen

fehlte es auf den Burgen nie. Auf Neu-Bechburg zum Beispiel gab es eine

Magd, deren einzige Aufgabe darin bestand, den Hunden auf der Feste das

Fressen zuzubereiten. Diese treuen Vierbeiner dienten wohl auch als

aufmerksame Wächter, besonders nachts, da sie beim Herannahen eines Fremden

sofort Laut gegeben haben dürften. Außer den Hunden verwendete man
auch abgerichtete Raubvögel als Helfer. Diese Art des Jagens, Beize

genannt, wurde vorwiegend mit Falken und Sperbern betrieben; sie entwik-
kelte sich in der mittelalterlichen Feudalkultur bis zu sehr verfeinerten

Formen. Im Gefolge eines vornehmen Herrn befand sich häufig ein Diener,
der beständig den Jagdfalken zu tragen hatte. Die auf der Löwenburg
gefundenen kleinen, zum Teil vergoldeten Schellen schmückten entweder die

Festtagskleider der Burgbewohner oder waren an den Füßen von Falken

bzw. Sperbern befestigt.
Eine besondere Abart der Jagd war der Fischfang. Bäche und Flüsse

waren damals noch ebenso fischreich wie die Wälder reich an Wild. Die
Fische bildeten wegen der vielen Fasttage ein sehr wichtiges Nahrungsmittel.

Nicht selten dienten die Weiher der Wasserburgen als Fischteiche;
im Sundgauer Lied sangen etwa die plündernden Eidgenossen: «Do kamen

wir zum Wigerhus, do namen wir die gueten Karpfen us »

In der Birs stellte man mit großer Vorhebe den Nasen nach, die zu
gewissen Zeiten in ungeheuren Schwärmen aufgetreten sein müssen, und im
Rhein gab es so viele Lachse, daß man sie mit einem Speer oder einem Dreizack

stechen konnte. Diese für einen Fischer geradezu paradiesischen
Zustände sind in unserer Gegend wohl für immer verlorengegangen. Am
häufigsten fing man die Fische in Netzen.

Jagen und Fischen galt als ausdrückliches Privileg des Adels. Der bäuerlichen

Landbevölkerung war es nicht einmal gestattet, Wildtiere zu töten,
die in die Felder eingedrungen waren; höchstens durfte man sie durch
Lärmen davonjagen. An gewissen Orten, etwa in Münchenstein, durfte die

Bevölkerung auf Fischfang ausgehen, mußte aber einen Teil der Beute auf
der Burg abgeben. Die Jagd- und Fischrechte waren so wichtig, daß sie wie
die Gerichtsbarkeit oder die Steuerhoheit zu den eigentlichen feudalen
Herrschaftsrechten zählten und als solche in den Akten aufgeführt wurden. So

wurde der Ausdruck «Wildbann und Fischenz », das heißt das Recht zu jagen
und zu fischen, zu einer formelhaften Wendung bei der urkundlichen
Aufzählung von Herrschaftsrechten. Bedeutendere Familien scheinen eigentliche
umhegte Jagdparke besessen zu haben. Derartige umfriedete Tiergärten
bestanden beispielsweise in der Nähe der Burg Schauenburg bei Pratteln und
als Eigentum der Grafen von Tierstein in der Gegend von Breitenbach. Ge-

48







wisse Burgen scheinen ähnlich den Behausungen der merowingischen
Könige (Palatia) zur Hauptsache Jagdsitze gewesen zu sein. Dies läßt sich in
unserer Gegend mit guten Gründen vom Vorderen Wartenberg vermuten,
bildete doch die Hard, das heißt der ausgedehnte Wald längs des Rheins, mit
den Jagdrechten den einzigen Zubehör dieser bedeutenden dynastischen
Burganlage.

Während also der mittelalterliche Adlige gewissermaßen das Leben eines

kriegerischen Hirten und Jägers führte, waren die bäuerlichen Dorfbewohner

vorwiegend mit der Feldbestellung beschäftigt. Die Ackerfläche jeder
Gemarkung bestand aus drei Teilen, den sogenannten Zeigen. Der Besitz
jedes Hofes erstreckte sich in gleichmäßiger Verteilung über diese drei
Zeigen. In jährlich wechselndem Turnus wurde auf der einen Zeige Sommerfrucht,

auf der zweiten Winterfrucht angesät, und die dritte lag brach. Dieser
regelmäßige Wechsel von drei Jahren war für jeden einzelnen bindend. Die
Schranken des Flurzwanges dieser sogenannten Dreifelderwirtschaft
begannen erst im Laufe des 18. Jahrhunderts zu fallen. Obstbäume fehlten im
Landschaftsbild. Lediglich in unmittelbarer Dorfnähe waren sie anzutreffen.
Außerhalb der drei Zeigen lag die Allmende, welche als gemeinschaftliche
Weide diente. Hier wurden vor allem Schweine gehütet, welche unter den
damals häufigen Eichen reichlich Nahrung fanden. Das Schaf diente als

Wollelieferant. Ferner wurden zahlreiche Hühner gehalten. Rinderwareneher
selten und wurden vor allem als Zugtiere gebraucht, weshalb sie weder als

Fleisch- noch als Milchlieferanten groß in Frage kamen.

Die Bauern waren den Feudalherren zu Abgaben verpflichtet; diese waren
allerdings alles andere als drückend. Sie lassen sich auch nicht im entferntesten

etwa mit unseren heutigen Mietzinsen vergleichen. Sie bestanden meist

aus Naturalien, vorwiegend Getreide und Hühnern, seit dem 13. Jahrhundert
auch immer häufiger aus Geld.

Die durch die aufblühende Geldwirtschaft immer stärker überhand

nehmende Geldentwertung ließ diese Feudalzinse zu ganz unbedeutenden

Beträgen werden, da sie nie erhöht wurden. Das Los der Bauern war dennoch

nicht leicht, hatten sie doch unter den zahlreichen Fehden zu leiden, in
welchen weder ihre Äcker, noch ihre Häuser, noch ihre Angehörigen
verschont wurden. Dies besserte erst, als die Städte im 16. Jahrhundert das

Regiment in den Feudalherrschaften übernommen und eine staatliche

Ordnung geschaffen hatten. Der Preis, den die Bauern für diesen Frieden zu
bezahlen hatten, bestand in einem stetigen Anwachsen der Steuerlast.

Die Bauern unserer Gegend waren nicht frei, sondern hörig oder

leibeigen. Über die Leibeigenen besaß der Feudalherr sehr weitgehende Befugnisse;

er konnte sie züchtigen, verkaufen oder eintauschen. Zur Heirat be-

49



durften sie der Erlaubnis des Herrn; dennoch war ihre Lage nicht etwa
trostlos. Durch ihre Arbeitsleistung durften sie sich Privateigentum
erwerben, mit dem sie sich loskaufen konnten. Sie stiegen damit in die große
Klasse der Hörigen auf. Diese konnten zwar bewegliches Eigentum, aber

keinen Grundbesitz erwerben, und sie waren an die Scholle gebunden, das

heißt, sie durften ihr Domizil ohne Erlaubnis des Herrn nicht wechseln.

Die Frondienste, zu welchen die Hörigen und Leibeigenen verpflichtet
waren, bildeten eine besondere Art der Steuer, indem die Untergebenen
jedes Jahr ein paar Tage unentgeltlich für den Herrn arbeiten mußten. Diese

Frontage waren entgegen der landläufigen Meinung von heute nicht sehr

zahlreich und konnten mit Geld abgelöst werden. Überhaupt muß das

Einvernehmen zwischen Bauern und Adel grundsätzlich gut gewesen sein;
vermutlich herrschte der Feudalherr mit patriarchalischem Wohlwollen über
seine Untergebenen.

Die feudale Wirtschaftsform des archaischen Hirten- und Jägerdaseins,
verbunden mit einem wenig produktionsstarken dörflichen Ackerbau, war
grundsätzlich lebensfähig, mußte aber die Auseinandersetzung mit der auf
dem Prinzip des Konkurrenzkampfes aufgebauten städtischen Wirtschaftsform

verlieren.

4. Die Beziehungen des Adels %ur Kirche

Wir versuchen im folgenden, den Beziehungen des Adels zur Kirche ein

wenig nachzugehen, beschränken uns aber auf wenige Andeutungen.
Das Gentilbewußtsein des mittelalterlichen Feudalherrn, sein Gefühl der

tiefen Verbundenheit mit den lebenden und den abgeschiedenen
Familienmitgliedern bildete den Anstoß zu den sogenannten Jahrzeitstiftungen, das

heißt zu Vergabungen an ein Kloster oder eine Kirche, aus deren Erlös eine

jährliche Seelenmesse für den Stifter, seine Frau, seine Kinder und seine

Vorfahren gelesen werden mußte. Die Zahl dieser Stiftungen muß unabsehbar

gewesen sein. Zu Ausgang des Mittelalters besaßen die Klöster Basels

einen ausgedehnten Grundbesitz rund um die Stadt, der vorwiegend auf
derartige Jahrzeitstiftungen zurückging. Die Größe der Vergabungen war
schwankend; entsprechend der agrarischen Wirtschaftsform der Feudalherrschaften

handelte es sich in der Regel um Grundstücke, die irgendeinen
Ertrag abzuwerfen hatten. Die Vergabung konnte einige Äcker, aber auch
ein ganzes Dorf oder einen ganzen Ländereikomplex umfassen. Reiche
Familien gründeten sogar einzelne Klöster. So wurden die Klöster Schöntal

und Engental von den Grafen Froburg gestiftet, das Kloster Himmelspforte

verdankte den Münch seine Entstehung, und Beinwil stellte eine

50

>sl



Gründung von mehreren Adligen zusammen dar. Lützel wurde vom Hause
Montfaucon gestiftet, Kleinlützel von den Grafen von Saugern.

Auch am Bau von Laienkirchen war der Adel beteiligt; denn abgesehen
von den Verdiensten um das Seelenheil der Familie, die man sich dadurch
erwarb, erhielt man auch den Kirchensatz, das heißt das Recht, den Pfarrer
zu bestimmen, was mit nicht unbedeutenden Einnahmen verbunden war.
Als Beispiel mögen hier die Münch von Münchenstein genannt werden, die
im 14. und 15. Jahrhundert bedeutende Bauarbeiten an der Kirche von
Muttenz ausführen ließen. Das Eigenkirchenrecht beruhte vermutlich auf
derartigen Stiftungen und Schenkungen. Kraft ihrer sachenrechtlichen
Herrschaft über den Kirchengrund übten die Feudalherren auch das Recht
aus, die Geistlichen zu ernennen. Der wirtschaftliche Ertrag der Kirche fiel
ihnen ebenfalls zu. Im Laufe des 13. Jahrhunderts wurden diese sehr
weitgehenden Rechte des Adels auf die Eigenkirchen stark gemildert. Groß war
die Beteiligung der Adelsfamilien beim Bau der Kirchen in der Stadt. Gerne
ließen sie ihre Wappen an den von ihnen gestifteten Bauelementen anbringen.
Dies wird besonders im Kreuzgang des Basler Münsters deutlich, wo an den
Schlußsteinen der Gewölbe die Wappen der Münch, der Eptinger, der
Rotberg, der zu Rhein und vieler anderer Familien heute noch zu sehen sind.

Es wäre falsch, wollte man die Klostergründungen und die anderen
frommen Stiftungen des Adels bloß aufmaterialistische, realpolitische
Erwägungen zurückführen. Diese waren sicher vorhanden, aber ausschlaggebend
dürfte doch wohl ein echt religiöses Streben gewesen sein. Freilich fehlte das

realpolitische Motiv bei Vergabungen und Stiftungen nicht vollständig. Da
die Klöster auch weltlichen Besitz und weltliche Rechte innehatten, bildeten
sie politische Faktoren, mit denen man rechnen mußte. Zur Erschließung
und Urbarisierung von Ödland wurden von Adligen gerne Klöster
gegründet. So wurde um 1130 im äußerst dünn besiedelten Lützeltal von den
Herrn von Montfaucon das Zisterzienserkloster Lützel gestiftet. Wer die
Kastvogtei, die Schirmherrschaft, über ein Kloster innehatte, war praktisch
im Genüsse von dessen herrschaftlichen Rechten, und obwohl es sich um weltliche

Güter handelte, war es doch geistlicher Besitz, was sich bis zu einem
gewissen Grad als Schutz vor kriegerischen Übergriffen auswirken konnte.

Nicht ungern bedienten sich die Dynasten auch der Klostergründungen,
um den Bau von Burgen zu verhindern. So schenkten die Grafen von Fro-
burg dem Kloster Schöntal die ganze Paßhöhe des Oberen Hauensteins mit
der aus drücklichen Bestimmung, daß in diesem Gebiet keine Befestigungen
angelegt werden dürften.

Die Klöster, besonders die vornehmen wie Klingental in Kleinbasel,
hatten zahlreiche adlige Insassen. Dies hat in der Geschichtsschreibung dazu

51



geführt, daß man in den Klöstern nur noch Versorgungsstätten für die

überschüssige adlige Jugend sehen wollte. Etwas Wahres liegt zwar schon daran;
denn eine unbeschränkte Teilung der Erbgüter hätte zu einer allzu großen

Zersplitterung des Familienbesitzes geführt, weshalb manche Söhne in ein

Kloster abgeschoben werden mußten; und in der Tat behagte vielen Klosterinsassen

das geistliche Leben gar nicht. Da viele Mönche das weltliche Leben

nicht missen wollten, beteiligten sie sich an Jagden und Fehden und hielten

sich Konkubinen. Doch dürfen diese Fälle nicht verallgemeinert werden,
und es ist zu bemerken, daß für einen an geistiger Bildung interessierten

Adligen nur die Laufbahn eines Geistlichen in Frage kam. Nur im Kloster
lernte man lesen und schreiben. Nur hier genoß man Unterricht in Latein
und den anderen höheren Bildungsfächern. Zahlreiche Adlige stiegen im
Schöße der Kirche zu Rang und Würden empor; erwähnen wir hier ein paar
Basler Bischöfe aus dem Adel der Umgebung : Hugo von Hasenburg-Asuel,
Walter und Lütold von Rötteln, Peter Reich, Härtung Münch von Lands-

kron, Werner Schaler, Imer von Ramstein, Friedrich zu Rhein und Arnold
von Rotberg. Im Spätmittelalter traten neben die Klöster auch die
Kathedralschulen und Universitäten, wo der Anteil des Adels erheblich war. Der
erste Rektor der Universität Basel stammte aus dem Hause Andlau.

Aus der engen persönlichen und besitzmäßigen Verflechtung des Adels
mit der Kirche mußten sich häufig Reibereien ergeben. Immer wieder kam es

vor, daß einzelne Edelleute Schenkungen oder Vergabungen anderer

Familienmitglieder nicht anerkennen wollten oder daß adlige Geistliche
Familienbesitz für ihr Gotteshaus beanspruchten. 1296 mußte beispielsweise
Otto von Hofstetten gezwungen werden, die Ansprüche auf die Güter
fahren zu lassen, welche sein Verwandter Ulrich von Ratolsdorf dem Kloster
Lützel vermacht hatte. Besonders häufig entstanden Streitigkeiten um die

Immunität; das Kloster genoß durch päpstliches oder königliches Privileg
eine bevorzugte rechtliche Sonderstellung auf seinem Gebiet, und wenn es

versuchte, diese auch auf Neuerwerbungen oder gar auf Güter auszudehnen,
welche keine Allodien, sondern bloß Lehen waren, führte das leicht zu den

heftigsten Auseinandersetzungen mit dem Laienadel, der sich in seinen

Rechten betroffen fühlte. Dieser schreckte in solchen Fällen auch vor
Gewalttaten nicht zurück, zumal die Geistlichkeit ihrerseits durchaus nicht
immer friedfertig gesinnt war. So mußte das Kloster Hohenburg oder

Odilienberg seine entlegenen Besitzungen bei Arlesheim durch mehrere

refugiale Befestigungsanlagen schützen; aus diesen sind später die Burgen
Rcichenstein und Birseck hervorgegangen. Auch die Klöster selbst waren
nicht selten mit Wehrmauern umgeben. Treffliche Beispiele dafür sind
Lützel, Bellelay oder Moutier-Grandval. Das Bistum selbst war lange Zeit in

52



seiner Existenz gefährdet. Erst im 12. Jahrhundert war sein Territorium
durch Schenkungen, Erwerbungen und Eroberungen so angewachsen, daß
es im 13. Jahrhundert auch einen Krieg mit Habsburg wagen konnte.

Weitere enge Beziehungen zwischen Adel und Kirche ergaben sich am
bischöflichen Hof. Dieser bildete das Zentrum einer Diözese und bestand
deshalb aus zahlreichen Geistlichen der verschiedensten Rangstufen, welche
die vielen Ämter zu versehen hatten. Da aber der Bischof auch ein
weltlicher, reichsunmittelbarer Fürst war, gab es an seinem Hof viele Adlige,
Ministerialen und Laienbeamte; in nächster Umgebung des Bischofs lebten

die Marschalk, die Truchseß, die Kämmerer und die Vitztum. Diese
Familien führten ihren Namen nach den weltlichen Hofämtern, die sie
zu versehen hatten. In bischöflichen Diensten stiegen zahlreiche Basler
Bürgersippen in den Adelsstand empor, so in früher Zeit schon die Schaler und
die Münch.

In die großen Auseinandersetzungen zwischen Kaiser und Papst wurde
auch die Gegend von Basel gerissen, und zwar zeichnete sich der Bischof
durchaus nicht immer durch eine ausgesprochene Papsttreue aus. Die
Absage der deutschen Bischöfe an Gregor VII. vom Jahre 1076 enthielt auch
den Namen des Basler Bischofs Burkart von Fenis, und noch im späten
13. Jahrhundert hatte Bischof Heinrich von Neuenburg die Stirne, den
Papst, der ihn zur Verantwortung ziehen wollte, auf seine Feste Birseck zu
zitieren. Die adlige Oberschicht war mehrheitlich kaiserlich gesinnt, und die
Bischöfe mußten nicht selten auf diese Gesinnung Rücksicht nehmen.

Noch ein Wort zu den Kreuzzügen. Obwohl die Quellen nicht eben
reichlich fließen, kann es doch keinem Zweifel unterliegen, daß in der
Gegend um Basel der Kreuzzugsgedanke außerordentlich stark verbreitet
war. Von vielen Adligen wissen wir, daß sie die Reise ins Heilige Land
unternommen haben, und manche dürften dabei umgekommen sein. Die
Grafen von Pfirt, von Froburg und von Neuenburg scheinen mit zahlreichen
Ministerialen den schweren Gang angetreten zu haben. Es war also kaum ein
Zufall, daß Bernhard von Clairvaux im damals noch unvollendeten Basler
Münster eine seiner Kreuzzugspredigten hielt.

Der Kreuzzugsgedanke lebte in der Gegend von Basel noch zu einer Zeit
fort, in welcher er schon längst keine Möglichkeit der realen Verwirklichung
mehr besaß. Denken wir an gewisse Dichtungen Konrads von Würzburg.
Immer wieder machten sich einzelne wagemutige Adlige auf, um das Heilige
Land zu besuchen. Noch lange hingen die Wappentafeln der Münch und der
Schaler in der Grabeskirche zu Jerusalem. In der Hauschronik der Eptinger
von Pratteln nimmt die Beschreibung einer Jerusalemreise, die im 15.
Jahrhundert von einem Angehörigen dieser Familie unternommen worden ist,

53



neben Turnierberichten, JagdanWeisungen und genealogischen Aufzeichnungen

den breitesten Raum ein. Es ist nicht ausgeschlossen, daß die in
Basel noch lange Zeit lebendige Kreuzzugsidee durch die Beziehungen zum

Burgundischen, die im 15. Jahrhundert für manche Adelsfamilien belegt
sind, neuen Auftrieb erhielt.

Gegenüber diesem noch im 15. Jahrhundert vorhandenen, nicht ganz
utopischen Kreuzzugsgedanken beim Basler Adel spielten die Ritterorden,
die den Kreuzzügen ja ihre Entstehung verdankten, in unserer nächsten

Umgebung eine eher bescheidene Rolle, obwohl sie über Niederlassungen in der
Stadt und einigen Grundbesitz in der Gegend verfügten. Von viel größerer
Bedeutung waren die bereits etwas weiter entfernten Komtureien Heiters-
heim und Beuggen.

/. Das höfische Rittertum

In der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts erfaßte die sogenannte höfische

Ritterkultur, von Frankreich herkommend, die deutschen Lande. Wie der
Name sagt, war dieseBewegung an die Höfe, das heißtan die Sitze derDynasten
gebunden. Als eigentliche Heimat der höfischen Kultur kann das südliche
Frankreich angesehen werden ; führende Gestalten wie Eleonore von Poitou,
die um 1150 lebte und Königin von Frankreich und später von England
wurde, verhalfen dem Ideengut zum Durchbruch, was dadurch erleichtert
wurde, daß seit dem 11. Jahrhundert die Adligen wegen der Wallfahrten und
der Kreuzzüge auch über größere Distanzen hinweg in persönlichen
Beziehungen miteinander standen. So gelangten die Ideen in der zweiten Hälfte
des 12. Jahrhunderts auch ins Römisch-Deutsche Reich.

Das höfische Rittertum als geistige Bewegung wurde durch seine strenge
Morallehre gekennzeichnet. Durch Zucht sollte der Adlige zur «Höve-
scheit», das heißt zu Bildung, Anstand und Standesbewußtsein erzogen
werden. Anzustreben war die «Tugend», ein komplexer Begriff, welcher
Tapferkeit, Bildung, Ehre und feines Benehmen umfaßte. Dazu war die

«Mäze», das Maßhalten und die Mäßigung und Selbstbeherrschung
erforderlich. Heldentum als besonnene Tapferkeit zeichnete den Ritter aus;
die Ehre war des Adels höchstes Gut. Sie erforderte nicht allein Macht,
Reichtum oder Einfluß, sondern auch Reinheit des Charakters, Ehrenhaftigkeit

und eine einwandfreie Persönlichkeit.
Einen eigenartigen, wesentlichen Zug des höfischen Rittertums bildete

der Frauenkult, die Minne. Ihr Ursprung ist zum Teil offenbar in der proven-
zalischen Liebeslyrik zu suchen, wobei möglicherweise alte mutterrechtliche
Traditionen mitgespielt haben. Entscheidende Bedeutung kam auch dem

54



Aufblühen des Marienkultes im 12. Jahrhundert zu; psychologische
Voraussetzungen wurden durch die besondere Art der höfischen Erziehung
geschaffen. So wurde ein junger Adliger im Pubertätsalter an einen fremden
Hof geschickt, wo er der Herrin aufzuwarten hatte, wobei sich leicht eine
halb kindliche, halb erotische Zuneigung zu der betreffenden Dame ergeben
konnte. Es war eine Eigenschaft der Minne, daß die Frau höhergestellt, ja
unerreichbar sein mußte. Dieses heute nicht mehr recht verständliche
Verhältnis zwischen den Geschlechtern fand seinen Ausdruck im Minnesang,
einer aus immer wiederkehrenden Bildern und Motiven bestehenden Liebeslyrik.

Im deutschen Sprachgebiet erlebte der Minnesang seine künstlerische
Blütezeit um 1200. Damals entstanden auch die Hauptwerke der umfangreichen

höfischen Epik, in welcher das ideale ritterliche Leben auf oft
beispielhafte Weise dargestellt wurde. Gesamthaft gesehen ist die höfische
Kultur des Mittelalters fast nur in der Kunst faßbar, vor allem in der
Literatur, dann aber auch in der Plastik und in vielen Miniaturen.

Wir haben hier weder die Aufgabe, die mittelalterliche Dichtkunst zu
würdigen, noch den Ursprung des höfischen Rittertums zu ergründen.
Dagegen wollen wir untersuchen, wie diese geistige Bewegung auf den Adel
unserer Gegend gewirkt hat. Wie bereits erwähnt, fiel der Höhepunkt der
höfischen Kultur mit der Blütezeit des staufischen Hauses zusammen; und
aus dieser Zeit besitzen wir für unsere Gegend nur wenige Nachrichten. Was

wir aber bis jetzt über den Adel im Gebiet von Basel mitgeteilt haben, weist
doch eigentlich kaum auf eine große Wirkung des höfischen Ideengutes hin.
Freilich gab es in unserer Gegend Minnesänger, wie beispielsweise Rudolf
von Fenis, Wachsmut von Mühlhausen, Brunwart von Augheim, der von
Gliers, GrafWernher von (Neu-)Homberg, Walter von Klingen, Göli und
Pfeffel. Literarisch waren die wenigsten sehr bedeutend; ihr Vorhandensein

zeigt aber immerhin, daß die Begriffe des höfischen Rittertums in unserer

Gegend zum mindesten bekannt gewesen sein müssen; Konrad von Würzburg,

der lange Zeit in Basel wirkte, schuf für den Adel der Rheinstadt
bedeutende Werke, Epen und kürzere Dichtungen, die auf ein vorhandenes
Interesse an höfischen Stoffen schließen lassen. Eine bisher wenig beachtete

Stelle in den Annalen von Colmar endlich berichtet, daß sich der Adel früher
(das heißt um 1200) vorwiegend mit Kampfspielen und Minnedienst
abgegeben habe; er scheint also damals dem höfischen Ideal nachgeeifert zu
haben. Nachgewiesenermaßen wurden zahlreiche Adelssöhne bei auswärtigen

Dynasten erzogen, vor allem am Hofe der Markgrafen von Hochberg
und von Baden, und im 15. Jahrhundert bestanden, wie bereits erwähnt,
intensive Beziehungen zum Burgunder Hof, einem späten Refugium der

höfisch-ritterlichen Kultur. In der Familienchronik der Herren von Eptingen

55



zu Pratteln, die aus dem 15. Jahrhundert stammt, lassen sich zahlreiche

Spuren höfischen Gedankengutes nachweisen.
Trotz all dieser Zeugnisse, die mit Sicherheit auf das frühere Vorhandensein

von höfischer Sitte hinweisen, dürfen wir die Breitenwirkung dieser
Ideen nicht überschätzen. Der Minnesang bildete im Grunde genommen
bloß eine zur literarischen Form gewordene besondere Art gesellschaftlicher
Galanterie, und das höfische Rittertum blieb zur Hauptsache eine rein geistige
Bewegung. Diese wird freilich bei besonderen Gelegenheiten, etwa in Form
von Darbietungen an den Festen bedeutender Dynasten, sichtbare Gestalt

angenommen haben. Gerade das Turnierwesen bot mannigfache Gelegenheiten,

den höfischen Minnedienst zu pflegen; und es ist nicht
unwahrscheinlich, daß neben geistlichen und schwankhaften Erzählungen auch
höfische Romane bekannt gewesen sind. Es wäre aber verfehlt, zu glauben,
die Burgen hätten von Minnesang widerhallt, die vornehmen Damen seien
diesen Tönen lauschend tagelang am Fenster gestanden, und die Adligen
hätten es durch höfische Zucht zur Vollkommenheit gebracht. Dies war nur
an der Tafelrunde des Königs Artus oder am Hofe Karls des Großen in der
Sage der Fall; aber diese beiden Orte waren Utopien, Wunschbilder, denen

in der Blütezeit des höfischen Rittertums zwar viele nacheiferten, die aber
doch unerreichbar blieben. Im Zerfall der Minne und der « Hövescheit »,
über den seit dem 13. Jahrhundert viele Dichter klagen und der tatsächlich

eingetreten ist, darf unter keinen Umständen der Niedergang des Adels

überhaupt gesehen werden. In der Gegend um Basel erlebte die Feudalwelt
ihre größte Blüte um 1300, also in einer Zeit, da der Höhepunkt der
höfischen Kultur schon längst vorbei war. Die Lieder des Grafen Wernher von
(Neu-)Homberg bedeuten nicht mehr als den standesgemäßen Zeitvertreib
eines durch Kriege und Politik schwer beschäftigten Dynasten.

Das höfische Rittertum spielte in der Kulturgeschichte des Mittelalters
eine wichtige Rolle. Für den Adel unserer Gegend aber bedeutete es kaum je
mehr als einen Firnis : es war von einer geistigen Oberschicht getragen und
darf auf keinen Fall mit dem Wesen des mittelalterlichen Feudalismus
schlechthin verwechselt werden. Das Fehdewesen, der Ahnenkult und die
archaische Wirtschaftsform hatten mit der «Hövescheit» nichts zu tun und
standen beim damaligen Adel im Vordergrund. Neben diesen mächtigen
Triebfedern wirkten sich die Ideen der höfischen Zucht nur als schwache
Komponente aus. Damit dürfte es sich in anderen Gegenden, etwa in Frankreich

oder an großen Fürstenhöfen, allerdings anders verhalten haben.

56



Abb. 14 Großes Haus in Oltingen



Abb. 16 Ramstein


	Das feudale Lebensbild

