
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 124 (1946)

Artikel: Basel in den ersten Jahren nach der Reformation

Autor: Burckhardt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006928

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BASEL IN DEN ERSTEN JAHREN

NACH DER REFORMATION

VON PAUL BURCKHARDT

124. NEUJAHRSBLATT
Herausgegeben von der

Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

1946

In Kommission bei Helbing & Lichtenhahn, Basel



Inhaltsverzeichnis der früheren Neujahrshlätter.

I. Erzählungen aus der Basler Geschichte in zwangloser Reihenfolge.

1. 1821. (Bernoulli, Dan.) Isaac Iselin.
2. 1822. (Burckhardt, Jac., Obersthelfer, später Antistes.) Der Auszug der Rauracher.
3. 1823. (Hanhart, Rudolf.) Basel wird eidgenössisch. 1501.
4. 1824. (Hagenbach, K. R.) Die Schlacht bei St. Jakob. 1444.
5. 1825. (Hagenbach, K. R.) Die Kirchenversammlung zu Basel. 1431—1448.
6. 1826. (Hagenbach, K. R.) Die Stiftung der Basler Hochschule. 1460.
7. 1827. (Hagenbach, K. R.) Erasmus von Rotterdam in Basel. 1516—1536.
8. 1828. (Hagenbach, K. R.) Scheik Ibrahim, Johann Ludwig Burckhardt aus Basel.
'9. 1829. (Hagenbach, K. R.) Rudolf von Habsburg vor Basel. 1273.
10. 1830. (Hagenbach, K. R.) Bürgermeister Wettstein auf dem westphälischen Frieden.
II. 1831. (Hagenbach, K. R.) Das Jahr 1830, ein wichtiges Jahr zur Chronik Basels.
12. 1832. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die Schlacht bei Dornach am 22. Juli des

Jahres 1499.
13. 1835. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Landvogt Peter von Hagenbach.
14. 1836. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Leben Thomas Platters.
15. 1837. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das große Sterben in den Jahren 1348

und 1349.
16. 1838. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Karthäuser-Kloster in Basel.
17. 1839. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Der Rappenkrieg im Jahre 1594.
18. 1840. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die ersten Buchdrucker in Basel.
19. 1841. (Heusler, Abr.) Die Zeiten des großen Erdbebens.
20. 1842. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Hans Holbein der Jüngere von BascL
21. 1843. (Wackernagel, W.) Das Siechenhaus zu St. Jakob.
22. 1844. (Reber, B.) Die Schlacht von St. Jakob an der Birs.

2. Die Geschichte Basels von den ältesten Zeiten bis zur Einführung
der Reformation, in zusammenhängenden Erzählungen dargestellt.

23. 1845. (Fechter, D. A.) Die Rauraker und die Römer, Augusta Rauracoruin und
Basilea.

24. 1846. (Burckhardt, Jacob, Professor.) Die Alemannen und ihre Bekehrung zum
Christentum.

25. 1847. (Streuber, W. Th.) Bischof Hatto, oder Basel unter der fränkischen Herrschaft.
26. 1848. (Burckhardt-Piguet, Theophil.) Das Königreich Burgund. 888—1032.
27. 1849. (Burckhardt-Piguet, Theophil.) Bürgermeister Wettstein auf dem westphä¬

lischen Frieden.
28. 1850. (Fechter, D. A.) Das Münster zu Basel.
29. 1851. (Fechter, D. A.) Bischof Burchard von Hasenburg und das Kloster St. Alban.
30. 1852. (Fechter, D. A.) Das alte Basel in einer allmählichen Erweiterung bis 1356.
31. 1853. (Burckhardt-Piguet, Theophil.) Die Bischöfe Adelbero und Ortlieb von Froburg.32. 1854. (Burckhardt, L. A.) Bischof Heinrich von Thun.
33. 1855. (Hagenbach, K. R.) Die Bettelorden in Basel.
34. 1856. (Burckhardt, L. A.) Die Zünfte und der rheinische Städtebund.
35. 1857. (Arnold, W., Professor.) Rudolf von Habsburg und die Basler.
36. 1858. (Wackernagel, W.) Ritter- und Dichterleben Basels im Mittelalter.
37. 1859. (Vischer, W.) Basel vom Tode König Rudolfs bis zum Regierungsantritte

Karl IV.
38. 1860. (Heusler, Andr.) Basel vom großen Sterben bis zur Erwerbung der Land¬

schaft 1340—1400.

II"} (®urckhardt"Piguet> Theophil.) Basel im Kampfe mit Österreich und dem Adel.
40. 1862. (Hagenbach, K. R.) Das Basler Konzil. 1431—1448.

JVühere Jahrgänge der Neujahrsblätter sind, soweit sie noch vorhanden, zu beziehen
bel H e 1 b i n g und Lichten h ahn, Buchhandlung, Freiestraße 40.





BASEL IN DEN ERSTEN JAHREN

NACH DER REFORMATION

VON PAUL BURCKHARDT

124. NEUJAHRSBLATT
Herausgegeben von der

Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

1946

In Kommission bei Helbing & Lichtenhahn, Basel

Katalog





DAS NEUE GEMEINWESEN

Die starke Mehrheit der zünftigen Bürger und Hintersaßen der Stadt Basel hatte in den
stürmischen Tagen des Februars 1529 den Sieg der reformatorischen Lehre und des

evangelischen Gottesdienstes gewaltsam erzwungen. Die Städter wie die ländlichen Untertanen, die
übrigens nicht wie die Landgemeinden von Zürich und Bern vorher um eine Zustimmung
angefragt worden waren, unterstanden nun dem neuen Grundgesetz, der Reformationsordnung
vom 1. April 1529. Diese Ordnung war der umfassende und kraftvolle Ausdruck des Willens
einer evangelischen Obrigkeit, ihr Amt zur Ehre Gottes zu führen und das kirchliche wie das

ganze sittliche und gesellige Leben des Volkes nach dem Wort Gottes zu ordnen und zu
überwachen.

Immer wieder stellt sich uns die Frage: Was hatte beim Volk den Ausschlag gegeben, als

die Reformation der Kirche erkämpft wurde? Waren die religiösen oder die politischen und
sozialen Beweggründe stärker? War der Eifer um die Ehre Gottes und die Erkenntnis, daß

der Mensch nicht durch fromme Werke, sondern allein durch den Glauben an Gottes freie
Gnade zur Seligkeit gelange, zur innersten Überzeugung der Bürger und Bauern oder doch
ihrer großen Mehrheit geworden? Oder war es vor allem ein unbändiger Emancipationsdrang,
eine Empörung gegen die Bindungen, Gebote und Verbote der alten Kirche, gegen die
entartete Geistlichkeit, die den Weg der Gnade mit Leistungen und Lasten zu ihren Gunsten
erschwerte?

Die Antwort ist nicht ganz einfach. Aber es ist doch gewiß, daß der bloße Protest gegen
Mißbräuche in der alten Kirche den Sieg der Reformation nicht erklärt. Die reformatorische

Predigt hatte die Gewissen mächtig geweckt. Im Rathaus, in den Zunft- und Wirtsstuben

war mit Leidenschaft und Ernst um den rechten Weg zum ewigen Heil gestritten worden,
und wenn Bürger und Bauern die altererbten frommen Bräuche, durch die das Leben des

Einzelnen und der Genossenschaften geheiligt gewesen war, nun als gottwidrig verwarfen,
die Bilder und die Messe als einen Greuel vor Gott abtun wollten, so geschah das doch in
erster Linie deshalb, weil die neue Verkündigung des Evangeliums die Menschen ergriffen
und davon überzeugt hatte, daß Messe, Bilder und Kirchensatzungen der höchsten Autorität,
der heiligen Schrift, zuwider waren.

Oekolampad wollte mit der Verkündigung der reinen Lehre in Basel das Reich Christi
und ein wahrhaft frommes Leben in der ganzen evangelisch gewordenen Volksgemeinschaft
bauen helfen ; die Obrigkeit bekannte sich offiziell zu diesem Ziel. Aber zugleich war im

3



Volk noch eine ungebrochene oder mühsam gebändigte Lebensgier und Rohheit vorhanden.
Die Verkündigung von der Freiheit des Christenmenschen machte daher bei manchen die
äußere und innere Zuchtlosigkeit frei, zu der sie von Natur neigten. Gewisse wüste Szenen
beim Basler Bildersturm und die überlieferten unflätigen Äußerungen von Bürgern und
Bauern über Priester, Meßopfer oder Heilige zeugen davon. Dazu trug die Volksbewegung,
die zum Sieg der reformatorischen Sache führte, auch einen sozialen Charakter. Das Volk
hatte eine Erleichterung von materieller Belastung erwartet und sah sich darin getäuscht.
Das zeigte sich in den zahlreichen Äußerungen bitter enttäuschter Bürger und Bauern, die
vergebens gehofft hatten, daß mit der Abschaffung der Messe auch die drückenden Lasten
der Zinsen und Zehnten dahinfielen. „Die Zeit ist hie, daß Gott die Seinen aus allerlei
Beschwerden und Drang erlösen wird", so und ähnlich hatten evangelische Predigten schon im
Revolutionsjahr 1525 geklungen. Wohl hatte der damals noch altgläubige Rat den Untertanen
gewisse Zugeständnisse für jedes Amt ausgestellt; aber manche Forderungen waren doch
unerfüllt geblieben. Und nun, nach der Revolution von 1529, hieß es wieder in der Stadt bei
enttäuschten Gewerbetreibenden: „Die Pfaffen haben wir reich gemacht und unsere Herren,
aber uns armen Bürgern haben wir nichts erfochten". Diese Leute hatten sich nämlich
unklare Hoffnungen auf Verteilung des Kirchengutes gemacht. Und in Liestal sagte einer im
Rat des Städtchens: „Wann ist es genug? Wann hat man uns genug geschunden und
geschahen?" Es war nämlich eben der strikte obrigkeitliche Befehl wiederholt worden, die
Gefälle müßten wie von altersher eingezogen werden.

Und ebenso waren nicht alle politischen Postulate der Bürger im Verlauf der Revolution
von 1529 erfüllt worden. Wohl waren 12 vornehme Herren von der hohen Stube oder aus
den Handelszünften vom Volk zum Austritt aus dem Rat genötigt worden, weil sie die
Hauptstützen der alten Kirche waren; aber das Wahlrecht aller Zunftgenossen war zwar im Augenblick

der Not vom bedrängten Rat zugestanden, doch bald von der neuen gesetzgebenden
Versammlung wieder eingeschränkt worden. Wir sehen deutlich, daß die Tendenz des
evangelischen Rates dahin ging, das autoritäre Regiment einer christlichen Obrigkeit zu festigen.

Die Verwaltung der Kirchengüter wie den Gerichtsstand wollte der Rat mit Ausschaltung
aller kirchlichen Sonderrechte in seiner Hand behalten. Im Neujahrsblatt von 1943 hat Paul
Roth die Schwierigkeiten dargestellt, die für Basel daraus erwuchsen, daß viele Zinsen und
Zehnten aus fremdem Gebiet, besonders aus dem oesterreichischen Sundgau und Breisgau,
bezogen werden mußten. Auf diesen Einkünften der baslerischen Gotteshäuser beruhte
aber größtenteils der Unterhalt der reformierten Kirche, der hohen Schule und der
Wohltätigkeitsanstalten. Diese lebenswichtigen Einkünfte, vom Rat als Kirchen- und Schulgut
besonders verwaltet — denn Basel schlug das geistliche Gut nicht einfach zum Staatsgut, wie
das anderswo geschah— waren in den ersten Jahren nach dem Durchbruch der Reformation
noch nicht überall gesichert; die auswärtigen Zinsen und Zehnten des Domstiftes wurden nach
Freiburg i. Br. abgeliefert, wo die feindlich gesinnten Domherren und zahlreiche altgläubige
Emigranten saßen und auf die Rückkehr in das wieder katholisch werdende Basel hofften;
die Einkünfte der andern Gotteshäuser waren zwar schließlich durch einen vom Kaiser
genehmigten Vertrag gesichert; aber praktisch gingen die Zehnten und Zinsen noch nicht
regelmäßig ein; oft verweigerten die auswärtigen Bauern die Bezahlung. Umsomehr mußte
der Rat unnachsichtlich die Gefälle auf dem eigenen Boden einziehen lassen.

4



STADT UND BISCHOF

Eine ständige Gefahr drohte dem evangelischen Basel vom Bischof, dem nominellen

Stadtherrn, der in Pruntrut residierte. Er hatte die Basler bei Erzherzog Ferdinand, der seit

Januar 1531 römischer König war, und vor dem Reichstag verklagt, nicht nur wegen der

Religionsänderung, sondern wegen der ihm seit 1521 entrissenen politischen Rechte. Und

wenn auch zunächst kein gewaltsames Eingreifen des Königs oder des Kaisers zugunsten des

Bischofs und der Domherren zu befürchten war, so blieb doch die Rechtslage der freien

Stadt Basel ungeklärt. Denn die wichtigsten Rechte, auf denen die Stadtfreiheit und der

Besitz der Landschaft beruhte: das Schultheißengericht, Zoll und Münze, die Landgrafschaft

im Sisgau, der Besitz von Liestal, Waldenburg und Homburg, waren an Basel nur verpfändet,

der Martinszins, die Rechte des Bischofs bei der Bestellung des Stadtregiments waren seit

einem Jahrzehnt einseitig von der Bürgerschaft aufgehoben worden; der Bischof aber

anerkannte die Veränderung nicht.
Der Rat seinerseits betrachtete sich als Kastvogt und Beschirmer des damals armen und

finanziell schwer bedrängten Bistums ; das Bistum, erklärte er einmal den Zürchern und

Bernern, habe ja seinen Namen von der Stadt und nicht die Stadt vom Bistum! Die erstarkte

und reiche Stadtrepublik, nun evangelisch geworden, war für den reichsfürstlichen Herrn

ein recht gefährlicher Beschützer; er wußte wohl, was das alte Ziel Basels war: das ganze

Bistum oder doch die wichtigsten Juratäler in seinen Besitz zu bringen; mit fünf nahen

bischöflichen Gemeinden und mit der Stadt und dem Amt Laufen hatte der Rat bereits 1525

einen Burgrechtsver trag geschlossen und diese meist evangelisch gesinnten bischöflichen

Untertanen eidlich an sich gebunden. Dabei hatte die sehr berechtigte Besorgnis mitgespielt,

das kräftig zugreifende Solothurn könnte Basel zuvorkommen. Aber auch dieses Burgrecht
anerkannt der Bischof nicht und fand für seine Beschwerde wenigstens eine diplomatische,

wenn auch nicht wirksame Unterstützung bei den altgläubigen Orten der Eidgenossenschaft.

Es ist nun für die Basler Politik überhaupt und besonders für die klugen und besonnenen

Männer der neuen evangelischen Regierung bezeichnend, daß sie nicht den Weg der offenen

Gewalt gingen, um das Bistum an sich zu reißen. Zweimal, 1529 und 1530, war von der

Bürgerschaft und sogar von einzelnen Ratsherren dieser Plan erwogen worden; die Mehrheit der

bischöflichen Untertanen hätte ihn vielleicht mit derselben Freude begrüßt, mit der gegen

Ende des Bauernkriegs im Sommer 1525 die bedrängten Sundgauer Bauern ihr Land den

Baslern in ihren Schutz und in ihre Hand angeboten hatten. Aber der Rat unterdrückte mit

Strenge den Versuch einiger Bürger im Herbst 1530, inVerbindung mit den Bauern des Laufen-

tales einen neuen „Götzenkrieg" im Bistum zu entfachen und die bischöflichen Schlösser zu

überrumpeln. Einem mitschuldigen Stadtknecht kostete es das Leben, zwei Ratsherren ihre

Ehrenämter. Einer von diesen war ein typischer Vertreter der leidenschaftlichen evangelischen

Aktionspartei; ein gelehrter Pfarrer nennt ihn später Oekolampads „Abdias" (Abdias

war ein legendärer Apostelschüler). Das war Urban Schwartz, Weinhändler und Wirt zum

Roten Haus am heutigen Marktplatz; die Weinleutenzunft hatte ihn 1522 in den Rat gewählt;

er scheint dann, vielleicht weil er einmal ein Crucifix zertrümmert hatte, nicht mehr gewählt

worden zu sein, bis ihm die Revolution von 1529 wieder zum Meisteramt verhalf. Jetzt aber,

im Jahre 1530, verlor er infolge seiner Neigung zu gewalttätigen Aktionen sein Amt als Rats-

5



lierr und Eherichter endgültig, obschon sich keine aktive Beteiligung von Urban Schwartz
an dem geplanten Überfall nachweisen ließ. Erst seine beiden Söhne wurden wieder
Ratsherren und Zunftmeister zu Weinleuten. Urbans Absetzung war nicht die Machenschaft einer
„papistischen Hefe" im Rat, wie Pfarrer Johannes Gast in seinem Tagebuch schreibt; vielmehr
wollte die evangelische Obrigkeit keine Putsch- und Revolutionspolitik mehr aufkommen
lassen, die die innere und äußere Festigkeit des neuen Regiments hätte gefährden können.
Man wollte keinen Konflikt mit Oesterreich oder mit den altgläubigen Orten, und es
entsprach der baslerischen Politik, wünschenswerte Gebietserweiterungen lieber langsam und
auf rechtlichem Weg, durch Vertrag, Kauf oder Gelddarleihen, als durch Waffengewalt zu
suchen. Religiös begründet wurde diese Politik jetzt durch die Erklärung, Gewalt und
Rechtsverletzung sei wider Gottes Wort und könne Gottes Zorn auf die Stadt laden, Worte,
die wenigstens im Mund so aufrichtig frommer Staatsmänner wie des Bürgermeisters Jakob
Meyer zum Hirzen sicher aufrichtig gemeint waren.

EVANGELISCHE B Ü N D N IS PO L IT1 K

Aber an das strenge Recht band sich die neue evangelische Regierung nicht durchwegs;
schon am 3. März 1529 war Basel dem sogenannten Christlichen Burgrecht, dem Defensivbund

der evangelischen Städte Zürich und Bern, beigetreten, und nicht zum wenigsten dank
den eifrigen Bemühungen Basels war auch das altbefreundete Straßburg gewonnen worden;
bereits waren auch Konstanz, St. Gallen, Biel, Mülhausen durch besondere christliche Burg-
reclxtsverträge mit Zürich und Bern verbunden ; Schaffbausen schloß sich im Oktober 1529 an.
Und doch widersprach es dem Wortlaut der Bundesbriefe, wenn Basel und Schaffhausen ohne
Einwilligung der andern Eidgenossen ein Bündnis mit einer auswärtigen Stadt schlössen ;
es widersprach auch dem Bundesbrief, wenn Basel im Sommer 1529 beim Ausbruch des ersten
Kappelerkrieges Zürich Truppen und Geschütz zu Hilfe wider die fünf Orte Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwaiden und Zug schickte; denn bei Streit innerhalb der Eidgenossenschaft war
Basel bekanntlich zum „Stillesitzen" und Vermitteln verpflichtet. Jetzt aber, wo es um den
Schutz des höchsten neugewonnenen Gutes, des Evangeliums, ging, war die Verpflichtung
des Christlichen Burgrechtes ein stärkeres Band als die Artikel des Bundesbriefes von 1501.
Zudem gewann Basel jetzt wieder seinen Platz als unentbehrliches Glied der Verbindung
zwischen den eidgenössischen Städten, freilich nur den reformierten, und der wichtigen
Reichsstadt Straßburg.

Aber auch mit einem protestantischen Reichsfürsten, dem energischen jungen Landgrafen
Philipp von Hessen, trat Basel im November 1530 in ein besonderes Bundesverhältnis: der
„hessische Verstand", ebenfalls ein evangelischer Schutzvertrag, verband Zürich, Basel und
Straßburg mit dem Landgrafen. Das mächtige Bern freilich machte nicht mit; sein Rat
begründete dies mit dem Widerwillen seiner Bürger und Untertanen gegen einen Bund mit
einem entfernten Fürsten; doch spielte dabei auch Berns Mißtrauen mit gegen die gewalttätigen

Maßnahmen Zürichs zur Ausbreitung des Evangeliums und seines eigenen Einflusses
in der Ostschweiz. Berns realpolitische Ziele richteten sich nach Südwesten. Die Brüchigkeit

6



der ganzen christlich-evangelischen Allianzpolitik zeigte sich schon früh. Zwingli aber, der
leitende geistliche und weltliche Regent Zürichs, hegte noch viel kühnere und weitgreifen-
dere Pläne, je mehr das Evangelium von Kaiser Karl V. bedroht schien. Ein evangelischer
Schutzbund, der die reformierte Eidgenossenschaft, deutsche Fürsten und Städte, ja
womöglich die Könige von Dänemark und Frankreich und die Republik Venedig zu „einer
Sache, einer Hilfe, einem Willen vom Meer bis unser Land" gegen des Kaisers Tyrannei
vereinigen sollte, schwebte ihm als Ziel vor.

Zwingli entwarf aber außerdem, wahrscheinlich 1531, im letzten Sommer seines Lebens,
einen geheimen, höchst gewalttätigen Ratschlag zur Umgestaltung der Eidgenossenschaft ;
interessant ist, was für eine Rolle er Basel darin zudachte: während Bern und Zürich die
zwei Ochsen sein sollten, die an einem Joch den Wagen zu ziehen hätten, müßten Basel und
Konstanz zwar von den beiden mächtigsten Kantonen vor den andern Orten herangezogen
werden, ,,doch daß sie des hofes syen, aber nit der herr, daß sie an der hand gefüert und nit
selbs gangind". Freilich als Zwingli diesen Plan entwarf, von dem natürlich die Basler Regenten

nie etwas erfuhren, bestand schon die erste Voraussetzung dazu nicht mehr, nämlich daß
Zürich und Bern in Einigkeit zusammenwirkten.

Die internationalen, phantastisch anmutenden Bündnisprojekte Zwingiis erwiesen sich
ebenfalls als Unmöglichkeiten; doch muß daraufhingewiesen werden, daß in späteren Zeiten
manches davon Wirklichkeit wurde. Nur eine wirksame politische Verbindung der
schweizerischen Reformierten mit den Evangelischen im Reich sollte nie gelingen; eine Hauptur-
sache war der Zwiespalt in der Auffassung vom Abendmahl. Denn die politischen Fragen
der Zeit waren aufs engste mit denen des Glaubens verknüpft. Nun war es schon im Herbst
1529 dem Landgrafen Philipp von Hessen nicht gelungen, eine theologische Verständigung
zwischen den Schweizern und Strafiburgern einerseits und den Sachsen anderseits in diesem
Punkte zu erreichen. Aber sollte nicht doch ein allgemeines evangelisches Schutzbündnis
möglich sein, das Zwinglianer, Lutheraner und Vermittler umschloß, ohne dabei eine
Unität in der Abendmahlsfrage zu erzwingen? Der „hessische Verstand" enthielt keine
solche Klausel.

Zur Weihnachtszeit 1530 traten in der Tat die Gesandten mehrerer evangelischer Fürsten
und Städtevertreter in Schmalkalden zur ersten Beratung über ein solches Bündnis zusammen.

Auch die lutherischen Sachsen waren, angesichts der drohenden Lage, einer Verbindung

mit den Schweizern nicht abgeneigt; aber diese sollten sich wenigstens zu dem
Bekenntnis verstehen, das der Straßburger Reformator Martin Butzer, der unermüdliche
Vermittler und Verwischer von Gegensätzen, verfaßt und das vier süddeutsche Städte, darunter
Straßburg, unterschrieben hatten. Darin hieß es, im Abendmahl sei der wahre Leib und das

wahre Blut Christi wahrhaft zugegen; doch verrichte der evangelische Diener — im Gegensatz

zum römischen Priester — nur einen äußerlichen Dienst am Wort und Zeichen. Sogar
Oekolampad hielt diese Formel für annehmbar, wenn auch dunkel, und bat Zwingli dringend,
seine Zustimmung um der Einigung aller Evangelischen willen nicht zu versagen. Dazu
versicherte Butzer dem Basler Bürgermeister Jakob Meyer, es sei kein „Gefengnuß des

Glaubens" bei dem Bündnis zu befürchten. Er verschwieg allerdings, daß Luther selbst, von
dem zuletzt alles abhing, mißtrauisch blieb, wenn die Schweizer nicht klar bekennen wollten,
daß Christi Leib und Blut wirklich im Brot und im Wein vorhanden sei und auch von den

7



Ungläubigen gegessen und getrunken werde. Das aber konnte Zwingli nie zugeben; es blieb seine
tiefste Überzeugung, daß die Teilnahme an Leib und Blut Christi nur geistig zu verstehen sei.
So hatte er seine Gemeinde gelehrt, so glaubten die schweizerischen und auch die süddeutschen

Anhänger seiner Verkündigung. Eine „jämmerlich erfochtene" Einigung lehnte er ab.

Nun kam in den ersten Wochen des Jahres 1531 aus Straßburg Bericht, es liege jetzt wirklich

ein Bündnisentwurf vor, ähnlich dem „hessischen Verstand", worauf Zwingli und der
Zürcher Rat „mit Frohlocken" ihre Bereitwilligkeit zum Beitritt erklärten; hatten doch die
Schweizer für sich kein Bedenken, mit den Lutheranern trotz der Glaubensdifferenz ein
Bündnis zu schließen. Am 13. Februar 1531 begann eine wichtige Tagung der Burgrechtsgesandten

in Basel. Es entsprach der damals noch ungebrochenen Auffassung vom Wesen
einer evangelischen Republik, daß die Diener am Wort, die Praedikanten, zur Beratung
zugezogen wurden. Zwingli selbst war freilich nicht anwesend, wohl aber die Straßburger Butzer
und Capito. Und nun mußten diese mit dem fatalen Geständnis, das sie bisher verschwiegen
hatten, doch herausrücken: die Aufnahme der Schweizer in den Schmalkaldischen Bund sei
nach wie vor an die Zustimmung zum Vierstädtebekenntnis geknüpft. Und so wurde trotz
Butzers Beredsamkeit in Basel nichts entschieden; die unerwartete Bedingung machte stutzig;
einige Gesandte hatten keine Vollmachten zum Abschluß; von Zürich, das heißt von Zwingli,
kam ein glattes Nein. „Spare in dieser Sache Papier und Mühe", schrieb er an Butzer. Bern
und Zürich beauftragten Basel als die Vermittlungsstelle, den Sclimalkaldern mitteilen zu
lassen, daß sie den Bund ablehnen müßten, wenn man an der Bekenntuisforderung festhalte.
Sie wollten das Vierstädtebündnis gelten lassen, aber nicht selbst dazu verpflichtet und
„zwischen Roß und Wänd" gedrängt werden.

Wie stellte sich nun Basel zu dieser folgenschweren Entscheidung? Eine Ergänzung und
Verstärkung der Schutzallianzen wäre dem Rat hochwillkommen gewesen; nicht nur die
Staatsmänner, sondern auch Oekolampad waren bemüht, den angesponnenen Faden noch
nicht abreißen zu lassen. Je nachdem die Basler Regenten innerlich vom Evangelium
ergriffen waren, stand in ihren Erwägungen die ernste Sorge um die reformatorischen Kirchen
in der Eidgenossenschaft und im Reich voran ; andere mochten mehr an die politische Sicherung

denken und sich über die scheinbare theologische Steckköpfigkeit Zwingiis und seiner
Anhänger ärgern, weil sie nicht verstanden, daß er um der Wahrhaftigkeit seiner Verkündigung

willen auch eine höchst wertvolle politische Konjunktur verwerfen mußte. Von allen
schweizerischen Städten stand Basel den Straßburgern am nächsten ; aber ohne Zürich und
Bern konnte es sich keinem neuen Bund anschließen. Trotzdem gab der Rat nocb nicht alles

verloren; er behielt die ihm zugesandten ablehnenden Antworten Berns undZürichs vorläufig
zurück und machte noch einen letzten Versuch: er legte den beiden Städten in einem
außerordentlichlangen Schreiben den Wunsch einer Wiedererwägung vor. Der Brief war im Namen

von Bürgermeister und Rat geschrieben, aber wohl in der Hauptsache von Oekolampad
verfaßt. Es hieß darin, wohl seien die Ausdrücke im Butzerschen Bekenntnis „etwas dunkel",
aber man brauche in heiligen Dingen nicht alles zu scheuen, was Einfältigen dunkel erscheine.
Im Schmalkaldischen Bund sei der Artikel vom Sakrament nicht schriftlich fixiert; aber die

Zustimmung zum Vierstädtebekenntnis verbessere den Ruf der Schweizerkirchen bei den

Evangelischen im Reich; sie bedeute nur, daß wir uns das Bekenntnis der Straßburger, mit
denen wir ja gar nicht zwiespältig seien, gefallen ließen.

8



Aber auf diese gewundene Empfehlung zur Nachgiebigkeit, die Oekolampad im Auftrag
des Rats auch an Zwingli persönlich und die Berner Praedikanten richtete, kam von Zürich
ein bestimmtes Nein. Es war Zwingiis persönliche, aber maßgebende Antwort: Wir machen
gern ein Bündnis mit den evangelischen Städten und Fürsten, wenn sie nicht verlangen, daß
wir die „verdüncklete, uff beyd weg verständige" (d. h. aufzufassende) Formel von Butzer
annehmen. Dabei stellt Zwingli so klar und scharf wie kaum anderswo einen Grundunterschied

zwischen seiner und Luthers Theologie heraus: Das Nachtmahl ist ein sakramentali-
sches Zeichen ; nicht C hristus gibt sich „substanzlich" in Brod und Wein, sondern die Gläubigen
bringen Christus selbst mit ihnen ins Abendmahl durch den Glauben. Der Gegensatz war
nicht zu überbrücken: derWittenberger legte eben das ganze Gewicht auf die objektive, vom
Menschen unabhängige, reale Gabe Gottes, der Zürcher dagegen auf die subjektive Frömmigkeit

des Glaubenden, der nur im Geist Christi teilhaftig wird.
Da die Berner in ihrer knappen Antwort nur erklärten, man bleibe beim frühern Bescheid,

Basel solle es den Straßburgern zu Händen der Schmalkaldner mitteilen, war die Sache
entschieden. Auch der sächsische Kurfürst wollte nichts mehr vom Beitritt der Schweizer
wissen. Nur die Freundschaft mit Straßburg und dem Hessenfürsten blieb vorläufig bestehen.
Spätere Versuche Philipps und einiger oberdeutscher Städte, die Schweizer doch noch in den
Bund zu ziehen, auch gegen den Willen der streng lutherischen Fürsten, blieben ohne
Erfolg. Allerdings belebten sich die Freundschaftsverbindungen Basels mit Ulm dadurch, daß

die Uimer im Frühling 1531 Oekolampad einluden, zusammen mit Butzer eine reformatorische

Kirchenordnung in Ulm zu schaffen. Der Diakon des Basler Reformators, Johannes
Gast, pries damals begeistert die wahrhaftig evangelische Gemeindeordnung der Reichsstadt.
Aber zu einer politischen Verbindung der schweizerischen und der oberdeutschen Städte

mit Ausnahme von Straßburg kam es nicht.

DIE VERSCHÄRFUNG
DER INNERSCHWEIZERISCHEN GEGENSÄTZE

An dem erwähnten Burgrechtstag im Februar 1531 brachte Basel auch seine bittern
Beschwerden vor wegen der nicht erhältlichen Zinsen, Zehnten und Renten des Domstiftes und
auch wegen des Bischofs, der das Burgrecht der Stadt mit seinen Untertanen im Laufental
und fünf stadtnahen Gemeinden anfocht; Basel wolle zwar keinen Krieg provozieren, aber

wissen, ob es sich „in diesen untreuen, geschwinden Läufen" auf Bern und Zürich verlassen

könne, wenn etwas geschehe, was dem Rat ehrenhalb untragbar erscheine. Eine weitere
Beschwerde Basels betraf den schon lange dauernden Streit mit Solothurn, der eben eine

Verschärfung erfahren hatte. Dabei handelte es sich nicht nur um die Regulierung der Grenzen,

sondern hauptsächlich um die Frage, ob in den von Solothurn erworbenen sisgauischen
Gemeinden Gempen, Dornach, Hochwald und Büren Basel als der Inhaberin der pfandweise

vom Bischof erworbenen Landgrafschaft Sisgau die hohe Gerichtsbarkeit zustehe, was

Solothurn strikt ablehnte. Es wollte die von Basel vorgelegten Rechtstitel nicht einmal lesen.

9



Kompliziert wurde die Frage durch eine bischöfliche Urkunde, wonach die genannten Dörfer
und andere, teils solotliurnische, teils baslerische Gemeinden „in die landtgraffschaft nit
gehorsamen"; anderseits hatte Basel tatsächlich die Grafschaltsrechte in jenen Dörfern
ausgeübt. Diese Spezialangelegenheiten Basels mochten den Ziirchern bei der gespannten
allgemeinen Lage im Reich und in der Eidgenossenschaft kleinlich erscheinen ; die Berner
übernahmen zwar die Vermittlung zwischen Basel und Solothurn; aber die Verhandlungen,
die sich vom März bis Juni 1531 hinzogen, führten zu keinem Resultat. Bern legte, wie das

in solchen Fällen leicht geschieht, den Baslern nahe, dem hartnäckigeren Teil, d. h. also

Solothurn, gütlich entgegenzukommen. Gleichzeitig mahnte Zürich, ja nichts Tätliches in
der Streitsache mit dem Bischof und dem Domstift zu unternehmen. In Basel aber nahm man
diese Haltung der Burgrechtstädte übel auf, besonders da sie soeben in der viel größeren
Sache des Anschlusses an die deutschen Protestanten Basel gegen seinen Wunsch zum
Verzicht genötigt hatten. Der Zürcher Rat schrieb daher den gekränkten Baslern einen besonders

liebenswürdigen Beschwichtigungsbrief, damit es ja nicht in ihr Gemüt komme, am treuen
Beistand Zürichs zu zweifeln.

Die Zürcher hatten um so mehr Grund dazu, als auch sie gerade jetzt laut und dringend
ihre eigenen Beschwerden den Burgrechtstädten vorlegten. Sie klagten vor allem über die

ständigen Schand- und Schmachworte, mit denen sie von den Fünförtigen entgegen dem
Landfrieden von 1529 beschimpft würden, auch über die sich mehrenden Tätlichkeiten an
der Grenze. Zürich stellte einen eigentlichen Katalog dieser Beleidigungen zusammen. Nun
war es Basel, das beschwichtigte. Zusammen mit Bern suchte der Rat alles zu tun, um Zürich
von einem Krieg zurückzuhalten; dabei wies es besonders auf die herrschende Teuerung als

Hemmnis für einen Feldzug hin; man befürchtete im Fall eines eidgenössischen
Bruderkrieges, daß die Zufuhren aus dem Elsaß von Oesterreich abgeschnitten würden. Es scheint,
daß sich im Basler Rat besonders der alte Pannerherr Hans ßratteler von der Metzgernzunft

jedem gewalttätigen Vorgehen gegen die fünf Orte widersetzte. Bern schlug einen
Gesandtenritt vor, den Basel, Bern und Schaffhausen in die Länderkantone unternehmen sollten.
Im Basler Rat meinte man zwar, bei den Ratsherren der fünf Orte richte man nichts aus;
die Landsgemeinden aber könnten jetzt, anfangs März, wegen des Schnees noch nicht
zusammentreten; wenn die Gesandtschaft doch von der Mehrheit der Burgrechtstädte be-
schlössen werden sollte,— sie kam freilich nicht zu stände — so solle Bratteler reiten und zu
den Gemeinden sprechen; er galt offenbar als populäre und den Ländlern sympathische
Persönlichkeit, vielleicht weil er in geschäftlicherVerbindung mit ihnen stand undweiler mit
den Altgläubigen sympathisierte; der gewandte und vornehme Bernhard Meyer zum Pfeil, der
Bruder Bürgermeisters Adelbergs, der spätere Pannerherr und Nachfolger seines Bruders,
sollte dafür andere diplomatische Aufgaben übernehmen.

Nun war schon im Oktober 1530 bei der Beratung der Burgrechtstädte als Strafmaßregel
gegen die fünf Orte, die die Lästerer gewähren ließen und die Schulden vom ersten Kappelerkrieg

nicht abzahlten, eine Lehensmittelsperre vorgeschlagen worden; Basel aber war von
Anfang an Gegnerin dieses verhängnisvollen Zwangsmittels. Auch jetzt, im März 1531, wollte
es nichts davon wissen. Eher, meinte der Rat, könnten die beleidigten Orte, wenn die Schmachreden

nicht aufhörten und ungestraft blieben, als Druckmittel von den Ländlern die Herausgabe

der Bundesbriefe fordern ; das müßte vor die Landsgemeinden kommen, und da fänden



sich gewiß noch Leute, die für die Bestrafung der Schmähungen eintreten würden. Unter
keinen Umständen aber wollte es Basel wieder wie 1529 zu einem Feldzug kommen lassen.
Vorläufig wurde freilich noch nichts entschieden.

DER MÜSSERKRIEG

Auf der Frühjahrstagsatzung: in Baden war Basel durch den Salzherrn Jakob Götz und
Bernhard Meyer vertreten; plötzlich, am 30. März 1531, traf der letztere nach scharfem Nachtritt

von Baden her in Basel ein mit alarmierender Kunde. Der Burgherr zu Musso am Comer-
see, Giangiacomo di Medici, der unbotmäßige Statthalter des Herzogs von Mailand, ein
verwegener Abenteurer, hatte mit seinen bösen „Kriegsgurgeln" das bündnerische Morbegno
im Veltlin überfallen und Gesandte der drei Bünde, mit denen er schon lange im Streit lebte,
ermorden lassen. Der Kastellan verfolgte ein rein persönliches Machtziel; Zürich aber,
das von den Bündnern sofort um Hilfe angerufen wurde, war überzeugt, daß es sich um
einen Teilangriff der vom Kaiser geleiteten großen Aktion gegen die Evangelischen handle.
Als vollends die fünf Orte jede Hilfeleistung an die Bündner ablehnten, schien der
konfessionelle Charakter des Krieges erwiesen.

In Basel freilich beurteilte man die Sache vorsichtiger und richtiger. Der Stadtschreiber
Schaller schrieb seinem Straßburger Kollegen und Schwager, man wisse noch nicht, ob es

wirklich der Anfang eines gemeinen Landkrieges oder nur ein „machmendlin" sei. Meldungen

von oesterreichischen Rüstungen erwiesen sich bald als falsche Gerüchte. Der Abenteurer

wurde vom Kaiser und von Ferdinand durchaus nicht in seiner Unternehmung unterstützt.
Der „Müsserkrieg" kam Basel sehr ungelegen; aber obschon es in keinem direkten

Bündnisverhältnis mit den drei Bünden stand, wollte und konnte es seine Hilfe nicht versagen,
als es Zürich am 4. April 1531 auf Grund des christlichen Burgrechtes zum Zuzug aufforderte.
Zuerst hatte zwar der Rat sich geäußert, den Bündnern sei vielleicht mehr mit Pulver und
Steinen (das heißt mit Geschützmunition) und Proviant als mit Mannschaft gedient; aber am
8. April rückte doch ein Fähnlein von gegen 500 Mann ins Feld. Hauptmann war der Salzherr

Götz, Ratsherr der Weinleutenzunft; er war einer der bedeutenden Vertreter der
Bürgerschaft in den Kämpfen um die Durchführung der neuen Lehre gewesen und wurde seither

oft mit Ratsbotschaften beauftragt. Simon Albrecht war „Lütinant", Hans Lüthard, der
Praedikant zu Barfüßern, Feldprediger. Das Geschütz bestand nur aus zwei Feldschlangen,
die schließlich in Chur zurückgelassen wurden. Die Mannschaft setzte sich mehrheitlich aus

Leuten der Landschaft und der verburgrechteten bischöflichen Gemeinden zusammen. Aus
der Stadt zählte der Rodel vom 9. April etwa 190 Mann; die Mehrzahl trug den Langspieß;
dann folgten der Zahl nach die Hellebarden träger; 34 Bürger und 45 Mannen aus den Ämtern
führten Büchsen mit sich, die sich freilich nachher meist schlecht bewährten.

Die Mannschaft zog am 15. April „mit aufgerichtetem Zeichen" in Chur ein ; dann gings
über den Vogelberg (San Bernardino) ins Tessin und weiter bis vor das hochgelegene, stark

befestigte Raubschloß Musso, wo die Basler mit den Bernern zusammen ihr Lager aufschlugen.

Götz schickte regelmäßig anschauliche Berichte über das Ergehen der Mannschaft und

11



den Fortgang der Belagerung; aber seine Briefe enthielten bald mehr peinliche als erfreuliche

Tatsachen: das Wetter war schlecht; die Leute litten unter dem Maugel an Lebensmitteln;
die Disziplin lockerte sich. Saufen, Kaufen, Spielen und Plündern riß bei den militärisch

wenig beschäftigten Knechten der evangelischen Stände und des bündnerischen Aufgebots

ein; denn gegen das feste Schloß waren auch die gut ausgerüsteten Fußknechte machtlos; es

fehlte an schwerem Geschütz und an Schiffen. Götz schrieb, es brauche eine besondere

Gottesgnade, um die drei Festungen der Müssers zu gewinnen. Da griff der Herzog von
Mailand ein; er schloß mit den Eidgenossen und Bündnern einen Vertrag, wonach die Leitung
des Krieges an ihn überging. Er schickte bald starkes Geschütz und Kriegsschiffe, und so

konnte der größere Teil des eidgenössischen Hilfsheeres entlassen werden. Die Besoldung

der noch im Feld bleibenden eidgenössischen Knechte übernahm größtenteils Mailand;
dafür wurde dem Herzog der Besitz der Ortschaften, die die Bündner und Eidgenossen bereits

besetzt hatten, garantiert.
Am 17. Mai zogen die Basler heim, bis auf 41) Mann, die unter dem Lieutnant Albrecht

Roth und dem Liestaler Rottmeister Heinimann zur weitern Belagerung des Schlosses

zurückblieben; am 24. Mai kamen sie in Basel an. Nicht ganz sieben Wochen hatte der wenig rühmliche

Feldzug gedauert. Die Basler scheinen ohne Verlust heimgekehrt zu sein; der Rat

schenkte jedem Mann die gemachte Beute, dazu eine Krone und ein warmes Bad in einem

Badhaus auf seine Kosten. Zwei Bürger aber, ein Rebmann und ein Schulimacher, die ohne

Paß eigenmächtig heimgezogen waren, kamen in den Turm.
Die 40 Mann unter Roth und Heinimann mußten noch lang vor Musso bleiben; sie

wurden zwar nicht, wie das Gerücht wissen wollte, von dem Ausfall des Müssers am 31. Mai

1531 betroffen, der den Belagerern blutige Verluste zufügte; aber sie litten unter Teuerung
und klagten, daß ihnen der Sold verspätet zukam. Dem Rat war der Müsserkrieg, der sich

bis in den Winter 1531/32 hinzog, gründlich verleidet; daher war er froh, als endlich nach

zehn Monaten der Friede die Festung in die Hand des Herzogs brachte und die Bündner

Genugtuung bekamen. Der Krieg hatte die Basler viel Geld gekostet. In der Jahresrechnung

von 1531/32 heißt es: „erfundt sich, daß der Muszerkrieg in allem kostet 10000 Pfund, zwölf

Schillinge, vier Pfennige, ohne Büchsen, Pulver und anderes".

VOR DEM AUSBRUCH
DES ZWEITEN K A P P E LE R KR I E G E S

Die Müsserfehde hatte die Spannung zwischen den evangelischen Städten und den fünf

altgläubigen Orten noch bedeutend verschärft. Zürich drängte immer mehr, daß endlich

gegen die unerträglichen Beschimpfungen der Gegner eingeschritten werde und appellierte
an die Hilfsverpflichtungen der Burgrechtstädte. Basel beteuerte, daß diese Schmähungen
nicht nur Zürich, sondern auch es selbst träfen; aber rundweg erklärte es, man wolle keinen

Krieg, so lange die Müsserfehde nicht abgeschlossen sei. Beunruhigtwar man auch, daß jetzt
der Kaiser Basel, Straßburg, Schaffhausen und St. Gallen im April 1531 Mandate zugeschickt
hatte, in denen er Hilfe gegen die Türken verlangte; Basel sollte 360 Mann zu Fuß und 20

12



Pferde stellen. Der Stadtschreiber Sdialler bemerkte dazu: „Was gott uns der Turck an?
Dan unser wand ist noch kalt. Darzu sagen ettlich unser predikanten, sy wollen lieber den
Diircken zum Herrn haben dan den Keyser oder Konnig." So leidenschaftlich scheinen die
Herren vom Rat allerdings nicht geurteilt zu haben; sie glaubten: „Dwyl es gmein Christenheit

beriire," schon etwas schuldig zu sein. Allein, wie üblich in solchen Fällen, wartete
man mit der Antwort und brachte die Sache einstweilen vor die Burgrechtstädte. Von Straßburg

vernahm der Rat, die Schmalkaldner machten eine allfällige Hilfe gegen den Türken
von der kaiserlichen Garantie ihrer Religionsfreiheit abhängig; zudem sei jetzt kein Türkeneinfall

zu befürchten. Natürlich wurde aus dem Basler Zuzug schließlich nichts. Dagegen
wurde damals ein Gesandter der Stadt Wien, „ein cleins mendli", freundlich empfangen; er
befand sich auf einer Kollektereise bei verschiedenen Reichsstädten und sollte eine „christliche

Geldhilfe" an die Kosten der Befestigung Wiens erbitten. Der Rat hielt die Gesandtschaft

frei und streckte ihr 30 Gulden für die Weiterreise vor; die Ryffsche Chronik will auch
von „einer ehrlichen Schenkung" wissen; doch verzeichnen die Akten eine solche nicht.

Am 3. Mai traten nun zwei Zürcher Gesandte vor den Basler Rat, und am folgenden Tag
erschienen sie vor den zu außerordentlicher Beratung zusammenberufenen „Sechsern", dem
Großen Rat. Es waren Magister Johannes Wegmann und Wilhelm Toni, der Wirt zum Roten
Haus, der fünf Monate später als Schützenhauptmann bei Kappel fiel. Sie erklärten, Zürich
müsse nun losschlagen, und sie mahnten kraft des Burgrechtes um Zuzug. Beide Räte sagten
weder Ja noch Nein, sondern baten dringend, die Zürcher sollten noch nicht aufbrechen,
sondern den „eilenden" Burgrechtstag besuchen, den die Berner auf Basels Bitten nach Aarau
ausschrieben. Und Zürich musste sich in der Tat darein fügen. Während die fünf Ortesich
enger zu gemeinsamem Handeln zusammenschlössen, traten die Risse im lockeren Gefüge des

christlichen Burgrechts immer deutlicher zu Tage. Auf dem Aarauer Tag wurde nun am 15.

Mai, hauptsächlich auf Berns Veranlassung, jene Maßregel durchgedrückt, die ebenso von
Zwingli, dem geistigen Führer der evangelischen Kriegspartei, wie von dem friedliebenden
Basel als verhängnisvolle und gehässige Maßregel mißbilligt wurde : die „Proviantsperre", das

heißt eine Blokade, die den innern Orten die Zufuhr von Lebensmitteln, besonders von
Getreide, Salz, Wein, aus dem zürcherischen und bernischen Gebiet unterbinden sollte, weil sie

den Landfrieden von 1529 nicht hielten.
Was Basel jetzt und später gegen diese Blockade einwandte, war ebenso politisch einleuchtend

wie menschlich und gerecht: die Folge werde sein, daß auch das Elsaß gegen uns

gesperrt werde, und da in Wahrheit Hunger nie lang zu dulden sei, müsse ein tödlicher Krieg
daraus entstehen. Auch als Basel überstimmt wurde und sich fügen mußte, „Böserm
zuvorzukommen", blieb der Rat dabei, daß die Maßregel weder gut noch christlich sei; „denn es

werden damit am allerhöchsten und meesten die armen wittwen, weyssen, das kind im müter-

lyb und die unschuldigsten und gar nit die schmecher und dether gestrafft, wellich unbarmherzig

werch christenlicher liebe gantz zuwider und one zwivell gott unnserem schopfer gar
nit gefellig". Daß die Proviantsperre die Spannung bis zur Unerträglichlceit steigern mußte,

trat bald deutlich hervor. Die Zürcher ließen eine Rechtfertigung der Proviantsperre im Druck
ausgehen; die fünf Orte aber schickten ihrerseits eine Gesandtschaft in der Eidgenossenschaft

herum, die über Zürichs Gewalttätigkeit Klage führen sollte. Am 29, Mai standen diese Boten

vor dem Basler Großen Rat.

13



Wie die Gegenklage der Ländler auf die Basler Großräte gewirkt hat, wissen wir nicht

bestimmt; der Diakon Gast, der ganz vom leidenschaftlichen Kampfgeist der Zwinglischen

Politik erfüllt war, behauptet in seinem Tagebuch, die offenkundigen Lügen der Gesandten

hätten auch päpstlich gesinnte Basler so empört, daß sie sagten, solche Lügner seien nicht
für Eidgenossen zu halten. Dieses Zeugnis ist aber zum mindesten eine verallgemeinernde,
Subjekte Behauptung. Eine praktische Folge hatte jedenfalls die fiinförlige Gesandtschaft nicht;
die Blockade blieb bestehen; wie sie aber die Basler praktisch durchführten, soll später
erwähnt werden.

DER GALGENKRIEG

Plötzlich flammte in der geladenen innereidgenössischen Atmosphäre das immer noch

glimmende Feuer des Zwistes zwischen Solothurn und Basel grell empor. Die Solothurner
errichteten nämlich am 27. Juni als weithin sichtbares Zeichen ihres Anspruchs auf die hohe

Herrlichkeit einen Galgen beim Dorf Gempcn, das allerdings in solothurnischem Besitz war,
aber innerhalb der alten Landgrafschaft lag. Am andern Tag beschloß der Basler Rat voll Empörung

über diese Schande und lästerliche Schmach, den Galgen sofort entfernen zu lassen. Am
29. Juni zog also auf Befehl U. Gn. H. der Liestaler Schultheiß Burkhard Hug mit 48 Knechten
und Liestaler Bürgern aufs Gempenplateau und ließ den Galgen umhauen. Mit naiver
Anschaulichkeit beschrieb er dem Rat, wie der feierliche Zerstörungsakt vor sich gegangen sei:

„Als ich anfieng reeden und seyt: Nun wait sy gott, ob ich das wort vols uszgeredt, lag der

galgen uff dem erdtrich." Drei Schützen mußten ihre Büchsen abschießen, damit jedermann
wisse, die Tat sei nicht heimlich, sondern am heitern Tag vollbracht worden.

Die Kunde davon wirkte in Solothurn wie ein Blitz ins Pulverfaß: das sei die höchste
Schmach und Unehre, hieß es, die uns oder unsern Altvordern je begegnet! Sofort bot die
Solothurner Regierung eine bedeutende Kriegsmacht auf, die die Wiederaufrichtung des

Galgens gegen einen allfälligen Widerstand Basels schützen sollte. Der Absagebrief an Basel

war bereits entworfen, wurde aber noch nicht abgeschickt.
Die ganze Affäre, die in der Geschichte Basels unter dem Namen des Galgenkrieges

bekannt ist, war an sich ein kleinlicher Rechtshandel; Solothurn hatte ja Gempen und die

umliegenden Dörfer sowie Dornach längst in seinem Besitz; dabei hatte der frühere Herr,
Imer von Gilgenberg, seine Herrschaft, zu der Gempen gehörte, samt hohen und niedern
Gerichten an Solothurn verkauft, wärend allerdings Basel nachweisen konnte, daß der
Edelmann gar nicht das Recht gehabt hätte, das Hochgericht mitzuverkaufen. Aber praktisch war
eben doch Solothurn die wirkliche Besitzerin der Gegend; es handelte sich für beide Städte

um eine Frage der Rivalität: Basel war die große, reiche Handelsstadt am Rand der elsässischen

Ebene; die gröblichen Solothurner sprachen damals, wie wir von Gast hören, von den
Baslern als den „sundgauischen Pfeffersäcken"; Solothurn war eine kleine Stadt, aber politisch
rührig, kriegserprobt, und hatte sich, zum Teil mit Basler Kapital, einen weitverzweigten
Gebietsbesitz zusammenzuraffen verstanden, größer als Basels Untertanenland. Nicht
vergessen hatte Solothurn auch, daß Basel vor 30 Jahren als neunter Ort im Rang vor ihm und
Freiburg in den Eidgenossenbund aufgenommen worden war.

14



In Basel machte man sich nach der Zerstörung des Galgens offenbar auf eine Reaktion
der Nachbarstadt sogleich gefaßt; der Große Rat war auf den 29. Juni einberufen und die
Vorbereitungen zu einem allfälligen Auszug des Panners waren bereits getroffen worden.
Als nun am 30. Juni abends die unrichtige Nachricht eintraf, die Solothurner seien bereits
aufgebrochen — in Wirklichkeit hatten sie erst Geschütz nach Baisthal transportiert — da

hängte man am 1. Juli auf dem Rathaus Panner und Schützenfähnlein aus, und das halbe
Aufgebot der zum Panner ausgemusterten Bürger trat unter Trommelschlag auf dem Marktplatz

an; die Vögte bekamen Befehl, die Schlösser zu besetzen und die Mannschaft der Ämter
aufzubieten.

Es war die Zeit der Heuernte, und die aufgebotenen bäuerlichen Untertanen waren wohl
auf beiden Seiten wenig kriegslustig; von den solothurnischen erfahren wir, sie seien sehr

unwillig gewesen, daß sie wegen des Galgens ins Feld ziehen sollten; man solle lieber die

Bezüger der Pensionen strafen, meinten sie, dann falle auch der Grund zum Krieg dahin.
Inzwischen aber griffen bereits die eidgenössischen Orte als Vermittler in den Streit ein;

denn der leidige Zwischenfall konnte bei der gespannten Lage in der Eidgenossenschaft
rasch zum allgemeinen Bürgerkrieg führen, besonders wenn etwa die fünf Orte Solothurn zu
Hilfe kommen sollten. Der Kampf zwischen altem und neuem Glauben war nämlich dort
noch nicht eindeutig zu Gunsten der katholischen Kirche entschieden. Berner Gesandte ritten
zuerst nach Solothurn und warnten vor Gewalttaten; aber nur mit Mühe gelang es, die

Erregten davon abzubringen, „eilends in einem Sturm aufzubrechen".
Darauf ritten die Berner nach Basel, wo bereits Zürcher Boten zum Frieden und zur

Annahme einer gütlichen Vermittlung oder eines eidgenössischen Rechtsentscheides gemahnt
hatten. Einem solchen als letzter Instanz sich zu fügen, waren Basel wie Solothurn durch
die Bundesbriefe verpflichtet. Schließlich versammelten sich am 2. und 3. Juli an die dreißig
Gesandte im Basler Ratssaal ; sie alle waren bemüht, die Ratsherren und die Sechser zum
Stillstehen zu bewegen ; es waren Boten von neun Orten, dazu von Mülhausen, St. Gallen, Bielund
Konstanz. Ihr Vorschlag ging dahin : vorläufig und ohne Praejudiz soll der Galgen wieder

aufgerichtet werden, aber im Namen und mit den Ehrenwappen dereidgenössischenVermittler ;

dann sollen alle Streitfragen zwischen den beiden Städten einerKommission zur gütlichen oder

rechtlichen Entscheidung übergeben werden. Der Geheimrat, die Dreizehnerherren, wären

schließlich bereit gewesen, wenn es nicht anders sein könne, darauf einzugehen ; aber als

Kunde kam, die Solothurner hätten ihre schweren Büchsen bereits über den Beinwilerberg
ins Thiersteineramt geführt, da verflog die nachgiebige Stimmung und beide Räte erklärten,
sie wollten „glatt" kein Hochgericht in Gempen, bis ein Rechtsentscheid gefallen sei; lieber

wolle man darüber Leib, Leben, Hab und Gut verlieren! Und da die Solothurner jetzt im

Felde ständen, werde auch Basel mit dem Panner ausziehen und Gewalt mit Gewalt

vertreiben; das Äußerste, was die Basler zugestanden, war: sie wollten damit zuwarten, wenn

die Vermittler den Vormarsch der Solothurner stoppen könnten.

Am Abend des 4. Juli hatten die Berner wirklich nach stundenlangem, zähem Ringen mit
den Solothurnern zu Balsthal durchgesetzt, daß diese die oben erwähnten Vorschläge

anzunehmen und aus dem Feld zu ziehen versprachen. Nun galt es noch, die Zustimmung der

Basler zu erringen. Deren erste Antwort auf das dringliche Ansuchen der Vermittler war
wiederum ein einhelliges Nein; Basel wolle schlechthin kein Hochgericht in Gempen. Aber nun

15



hatten die Eidgenossen den Solothurnern bereits einen versiegelten Abschied gegeben und

diese waren abgezogen; so sab sich Basel vor eine vollendete latsache gestellt und wurde

bei seinen beschworenen eidgenössischen und burgrechtlichen Verpflichtungen gemahnt

nachzugeben.
Schon vor dem letzten Redekampf im Großen Rat hatten die Gesandten den Baslern „als

den Verständigen" nahegelegt, den Schaden zu bedenken, der aus einem nicht beigelegten

Zwist entstehen müßte. Im bittern Gefühl, Basel müsse „dem gwah sinen fürschritt lassen",

erklärten schließlich die Räte ihr Einverständnis und gaben den Vögten und Untertanen die

Weisung, die Wiederaufrichtung des Galgens durch die Eidgenossen nicht zu hindern. Aber

es scheinen dabei im Rat und noch mehr in der Bürgerschaft leidenschaftliche Worte
gefallen zu sein, die der Enttäuschung und Entrüstung Ausdruck gaben. Man sprach sogar

davon, Basel wolle lieber den Bund aufgeben und zum Reich zurückkehren als sich von
bundesbrüchigen Eid- und Burgrechtsgenossen so behandeln zu lassen. Das bezog sich auf die

Zürcher und Berner, die bei den hartnäckigen Verhandlungen das Wort geführt hatten. Sie

scheinen, nach einer Notiz von Johannes Gast, vertraulich darauf hingewiesen zu haben,
daß ein schroffes Verhalten Basels die noch unentschiedene Stellung der Solothurner zum

evangelischen Glauben ungünstig beeinflussen könnte. Bekanntlich ist dann freilich die

völlige Unterdrückung der Evangelischen in Solothurn eine Folge des zweiten Kappelerkrieges

gewesen, an dessen Ursache und katastrophalem Ausgang und Nachwirkung
wahrhaftig Basel keine Schuld getragen hat. Indes hörte Gast auch andere Stimmen in Basel: das

Recht im Galgenstreit sei nicht so eindeutig auf Basler Seite und es sei die beiderseitige
voreilige Erhitzung zu bedauern. Jedenfalls aber blieb eine tiefe Verstimmung zurück, und der
Rat beschloß, keine Gesandten an die Tagsatzung zu schicken, bevor der Handel erledigt sei.

Das Schiedsgerichtsverfahren sollte nun den endgültigen Entscheid bringen. Drei Berner
Ratsherren, Vertreter der Basler und Solothurner Regierung, und auch je zwei bäuerliche
Untertanen beider Städte saßen in Ölten und Aarau zusammen. Am 15. August fällten
sie ihren Spruch, der dann durch die Zustimmung beider Städte Rechtskraft gewinnen
sollte.

In den nebensächlichen Grenzfragen erhielt Basel einige Genugtuung; aber in der Hauptfrage

unterlag es. Der Aarauer Vertrag sagte nämlich, Basel solle den Frieden gemeiner
Eidgenossenschaft und die alte Freundschaft mit Solothurn zu Herzen fassen und auf die freundliche

Bitte der Vermittler die hohe Gerichtsbarkeit in den strittigen solothurnischen Dörfern
für immer fallen und fahren lassen; dafür müsse der Galgen, doch ohne Beeinträchtigung
der Rechte Solothurns, wieder abgetan werden. Basel nahm den Spruch an ; Solothurn
aber wollte nicht auf den lieben Galgen verzichten ; so zog sich der leidige Zank bis zum Dezember

1532 hin. Jetzt endlich wurde die geniale Lösung gefunden,mit der sich beide Städte
einverstanden erklärten: Solothurn durfte künftighin in Gempen nur mit dem Schwert, aber nicht
mit Strick, Feuer oder Rad richten. Der Galgen verschwand also, aber der Verzicht Basels auf
die hohe Gerichtsbarkeit blieb bestätigt.

Das Resultat dieses Galgenkrieges war die Kosten, die sich für Basel auf fast 1800 Pfund
beliefen, nicht wert. Aber der Verlauf des Streites war doch für Basels Stellung im Bund von
tieferer Bedeutung. Je mehr die reformatorische Sache in Solothurn zurückging, desto schärfer

wurde der Gegensatz zwischen der Aare- und der Rheinstadt. Und dazu stieg in vielen

J6



Baslern zum ersten Mal das Gefühl auf, das im vorliegenden Fall kaum berechtigt war, die
Stadt werde von den mächtigeren Bundesgenossen um des allgemeinen Friedens willen zum
Verzicht auf die eigenen Interessen genötigt.

DER ZWEITE KAPPELEEKRIEG

Die Feindschaft zwischen Zürich und den fünf Orten hatte sich inzwischen noch
verschärft; aber nach wie vor wollten Bern und Basel nichts vom Krieg wissen. Der Blockade
hatte sich zwar Basel widerwillig angeschlossen, wünschte aber, daß man „Mittelwege" suche,

um die Sperre bald wieder aufzuheben und Frieden zu schaffen. Im ersten Schreiben, das

der Rat nach Abschluß der Kriegsereignisse wieder an die fünf Orte richtete (am 21. Nov.

1531), behauptete er, Basel habe ihnen Proviant und feilen Kauf überhaupt nie abgeschlagen,

ja, man habe die Leute aus den fünf Orten jederzeit frei im Gebiet Basels kaufen und verkaufen
und ihnen sogar „in hangenden spenen" etliche Güter durch Basler Bürger zuführen lassen.

Wie weit diese Behauptung richtig war, ist nicht zu entscheiden; wir wissen jedenfalls, daß

der Rat einmal einen Weinfuhrmann, der Wein nach Luzern brachte, den Bernern zulieb

gefangen setzte. Meine Herren, heißt es in der Urfehde des Schuldigen, hätten es getan als

die, die in solchen Dingen Zürich und Bern beiständig seien. Wenn aber anderseits die Basler

Gesandten an der letzten eidgenössischen Tagung vor dem Krieg (10.—14. August),
Bürgermeister Jakob Meyer zum Hirzen und Ratsherr Bernhard Meyer zum Pfeil, von den Zürchern
als „zween scharfe Knaben" bezeichnet wurden, so bezog sich das auf ihre scharfe prinzipielle

Gegnerschaft der Sperre.
Ohne Erfolg wurde eine eidgenössische Tagsatzuug nach der andern in Bremgarten

abgehalten; ohne Erfolg suchten die neutralen Orte Solothurn, Glarus, Freiburg und Appenzell

zu vermitteln; die Gegensätze waren zu tief. Der Zürcher Reformator fühlte sich als von
Gott berufener „Hirte" dafür verantwortlich, daß das Evangelium freie Bahn gewinne in der

ganzen Eidgenossenschaft, und das weltliche Schwert war verpflichtet, die freie Predigt

erzwingen zu helfen, in den fünf Orten selbst wie in den gemeinen Herrschaften; dabei ging

göttliches Recht über beschworenes Bundesrecht. Die Sache des Glaubens war für den

Reformator allerdings das Zentrale; aber sie fiel auch zusammen mit dem politischen Interesse

Zürichs, das seine Vormacht in der ganzen Ostschweiz zu verstärken suchte. Die Fünf Orte

waren jetzt in die Defensive gedrängt; sie mußten ihren Herzenswunsch, die Ausrottung der

Ketzerei in der ganzen Eidgenossenschaft, zur Zeit als unerfüllbar ansehen; aber sie wehrten

sich mit allen Kräften gegen das Eindringen der evangelischen Predigt in ihr eigenes Gebiet

und gegen die weitere Ausbreitung der Ketzerei in den gemeinen Vogteien, zugleich wehrten

sie sich für die alten verbrieften Regierungsrechte in diesen Landen, die ihnen die zürcherische

Gewaltpolitik zu schmälern oder zu entreißen drohte.

Der Zürcher Reformator war in verhängnisvoller Täuschung befangen. Er überschätzte

die Möglichkeiten eines großen internationalen Schutzbundes gegen Habsburg, der der

Ausbreitung der evangelischen Predigt hätte dienen können, und was Zwingiis geheime Pläne

und Hoffnungen für eine Umgestaltung der Eidgenossenschaft betraf, so fehlte die Grund-

17



läge. Das mächtige Bern entzog sich fast feindselig den Wünschen und Hoffnungen Zwing-
lis; Berns Sorgen und Ziele gingen nach Westen; Zürichs Machterweiterung sah man an
der Aare nicht ohne Mißtrauen. Dazu täuschte sich Zwingli, wie er selbst zuletzt mit
Schmerzen erkannte, darin, daß er lange geglaubt hatte, in den fünf Orten wäre das Volk
bereit, das Evangelium anzunehmen, wenn nichtdie mächtigen Pensionenbezüger, die „Kronenfresser",

Wahrheit und Freiheit unterdrückten. Die heimlich evangelisch Gesinnten, die in
Luzern und Zug vorhanden waren und eben jetzt harte Verfolgung erlitten, waren eine kleine
Minderheit.

In Zürich selbst aber begann der Boden unter seinen Füßen zu wanken. Er spürte die
Unzufriedenheit weiter Kreise mit dem strengen und autoritären Regiment des Heimlichen
Rates und seines geistlichen Beraters; viele Bauern grollten über die unchristliche und
schädliche Blockade. Überall war unter dem Landvolk, im Bern-, im Basel- und im Zürichbiet,

ein starker Widerwille gegen einen Krieg zu spüren, der zum eidgenössischen Bruderkrieg

werden mußte, während in den Fünf Orten das eidgenössische Bewußtsein jetzt, da sich
die Sperre bereits empfindlich geltend machte, von Haßgefühlen zurückgedrängt wurde.
Zwingli wollte, in klarer Erkenntnis der Anfeindungen seiner Person und seiner Politik, Ende
Juli 1531 Amt und Stellung in Zürich aufgeben; aber der Große Rat, in dem seine Anhänger
vorherrschten, konnte ihn zum Bleiben und zur weitern Wirksamkeit überreden. Die
einmal beschlossene Sperre sollte bleiben; für die Fünf Orte aber war ihre sofortige Aufhebung
die erste Bedingung, wenn sie auf die Friedensvorschläge der Vermittler eingehen sollten.
Da Bern und Zürich an der Blockade festhielten, erschienen die Boten der innern Orte
überhaupt nicht mehr zu den letzten Tagungen des Spätsommers und Herbstes in Bremgarten.

Vergeblich waren auch die Versuche der Vermittler, eine Formel zu linden, um die
Forderung Zürichs, daß das Evangelium frei verkündigt werden solle, mit der hartnäckigen
Abwehr der innern Orte in Einklang zu bringen: die Fünförtigen wollten nichts davon wissen,
daß sie in ihrem Gebiet das Lesen der Bibel und die schriftgemäße Predigt ordnungsgemäß
bestellten Praedikanten zulassen sollten, auch nicht mit dem Zusatz: wenn jemand anders
rede oder lehre, als der Buchstahe des Alten und des Neuen Testamentes ausweise, den sollten
die Obern strafen. Diesen verzwickten, gegen willkürliche Auslegung nicht geschützten
Zusatz verwarfen auch Zürich und Bern.

Der Basler Rat dagegen beschwor am 18. August nochmals die Zürcher, den Zusatz doch
gelten zu lassen, um des Friedens willen und im Vertrauen, daß Gott sein Wort im Land der
Fünf Orte wirksam werden lasse. Oekolampad suchte in gleichem Sinn auf Zwingli
einzuwirken, doch zurückhaltend; ihm war besonders wichtig, daß es nicht heisse, die Pfarrer
seien schuld an der Ablehnung des Artikels; denn er mußte selber in Basel etwa den
Vorwurf hören, er hetze zum Krieg. Nun nahm allerdings Oekolampad in der Predigt Zwingli
unter Nennung seines Namens gegen diese Beschuldigung in Schutz; „wer das red, der red
wie ein lugenliafft man". Persönlich aber hatte er ernste Bedenken gegen Zwingiis Politik ;

in den Predigten jedoch betonte er, man müsse tapfer und bereit sein, Leben und Gut daran zu
setzen, daß das Gotteswort erhalten bleibe.

Noch in den letzten Wochen vor dem plötzlichen Kriegsausbruch wehrte sich der Basler
Rat energisch gegen eine Burgrechtspolitik, die zum Waffengang führte; es sei unerträglich,
daß eines oder zwei Orte (gemeint war nur Zürich) jederzeit Krieg oder Unruhe erweckten,

18



worauf die übrigen folgen müßten. Statt der Sperre schlug Basel andere Sanktionen gegen die
Fünf Orte vor, zum Beispiel keine Tagung mehr mit ihnen zu besuchen oder die Lästerer
selber zu bestrafen, wenn sie im Gebiet der Städte betroffen würden.

Aber alle Vorschläge waren nichts als verzweifelte, unzureichende Mittel zur Erhaltung
des Friedens. Auch die Straßburger suchten einzugreifen und betrieben die Ausschreibung
eines Burgertags auf Mitte September nach Basel. Es ist möglich, daß diese Demarche Straß-

burgs von einzelnen Geheimräten in Basel veranlaßt worden war. Gast wenigstens will wissen,
daß sich die Herren des Rats in einer Vollsitzung erstaunt angesehen hätten, als die
Straßburger Boten sich auf einen Brief ans Basel beriefen. Jedenfalls führten auch diese letzten
Verhandlungen der Burgrechtstädte unter sich, die in Aarau fortgesetzt wurden, schließlich
zu nichts. Die Fünf Orte, bereits arg bedrängt, aber unter sich einig und zum Krieg
entschlossen, schlugen los. Am 9. Oktober kam eine Berner Botschaft an den Basler Rat, die
Luzerner hätten sich „krieglich erhept"; Bern mahnte die Basler kraft des eidgenössischen
Bundes und des christlichen B urgrechts zu Hilfe und zum Zuzug. Tags darauf kam die gleiche,
doch noch unbestimmt lautende Mahnung Zürichs; die Fünf Orte hatten einen Scheinangriff
gegen Hitzkirch im Freien Amt unternommen, während sich die Hauptmacht bei Baar
sammelte. Bezeichnend ist, daß Berns Mahnung sachlich und knapp, das Zürcher Schreiben
aber wortreich und erbaulich abgefaßt war. Dem Großen Rat wurde am Vormittag des

10. Oktobers die offizielle Mahnung Berns vorgelegt, und abends erging der Befehl in alle

Ämter, die ausgemusterte Mannschaft des ersten Fähnleins, nominell 500 Mann stark, habe

sich mit Wehr und Harnisch zu versehen ; auf Freitag, den 13. Oktober wolle Basel „mit gottes
willen uff sin". Aber Zürichs Hilfsgesuche an seine Bundesgenossen kamen alle zu spät; erst

am Mittwoch früh, am 11. Oktober, am Tag der Kappelerschlacht, ging das offizielle zürcherische

Mahnschreiben an Basel ab („ilenntz, ilenntz, ilenntz").
Den Fünf Orten schickte Basel keinen Absagebrief zu, wie es das im ersten Kappelerkrieg

getan hatte; während damals, im Juni 1529, die Basler auf eine rechtzeitige Mahnung Zürichs

ausgezogen waren und sich unter zürcherisches Kommando gestellt hatten, trat jetzt im Oktober

1531 das erste Basler Fähnlein nominell als bernische Hilfstruppe den Marsch an, und zwar

in Erfüllung der vom Rat als schmerzlich, aber unerläßlich empfundenen Pflicht, das

beschworene christliche Burgrecht zu halten. Jedoch die Fünf Orte waren bereits zuvorgekommen.

Als das offizielle Mahnschreiben Zürichs in Basel eintraf, lagen Zwingli und mit ihm

gegen 500 Zürcher erschlagen oder erstochen auf der Walstatt bei Kappel. Auch die Berner

zogen erst nach dem unglücklichen Treffen ins Feld, gegen Bremgarten zu.

Die Niederlage bei Kappel, in der die hastig und unvollständig aufgebotene und schlecht

geführte Zürcher Mannschaft von einer vierfachen Ubermacht vernichtet oder zersprengt

worden war, bedeutete freilich noch keine militärische Entscheidung; aber die moralische

Wirkung war gewaltig. Sie wurde, nicht nur von den Katholiken, sondern auch von manchen

Freunden Zürichs und Zwingiis, so von Vadian, als Gottesgericht empfunden, besonders da

der geistige Leiter der evangelischen Kampfespolitik und mit ihm über 20 Praedikanten ihr
Leben eingebüßt hatten. Auch in Basel muß der Eindruck furchtbar gewesen sein; der Rat

sah in der Niederlage die Folge der verhängnisvollen drängerischen Kriegspolitik Zürichs,

das sich dann doch im entscheidenden Moment von dem entschlossenen und erbitterten Feind

überraschen ließ; die Pfarrer und die unbedingten Anhänger Zwingiis erkannten darin

19



s,

Gottes Strafe an den Lauen und Schwankenden und im Tod so vieler Diener am Wort die

Bestätigung, daß das Gericht besonders und zuerst das Haus des Herrn treffe.
Zunächst wollte der Rat Genaueres über das Geschehene vernehmen ; denn vom Sundgau

und Breisgau vernahm man alsbald in Basel „ein großes Geschrei" über die Niederlage
Zürichs; er glaubte annehmen zu sollen, die Zürcher seien bei einem allzu hitzig geführten
Olfensivvorstoß geschlagen worden. Aber die drei ersten offiziellen Berichte, die von Zürich
kamen, geschrieben in der Nacht nach dem Unglücksabend, und dann am 12. und 13. Oktober,

waren Muster beschönigender amtlicher Verlautbarungen: man habe „etwas schadenns

leyder empfangen; zu gott hoffen wir, vilicht nit groß." Auch als der Basler Rat einen „satten
Bericht" verlangte, antwortete Zürich den Baslern und Bernern immer noch beschönigend:
die Zahl der Umgekommenen sei nicht ermittelt ; Zwingiis Tod wurde überhaupt verschwiegen.

In Basel zirkulierten daher allerlei falsche, übertreibende Gerüchte; Amerbach hörte,
außer Zwingli seien auch der gelehrte Pellikan, Karlstadt und Rud. Collin gefallen;
Greuelberichte von Leichenschändung und abscheulicher Grausamkeit der Fiinförtigen gegen Frauen
und Kinder wurden sogar auf der Kanzel zu St. Theodor verkündet; umgekehrt verzeichnet
Bonifacius Amerbach, der damals noch der alten Kirche näher stand als der neuen, mit
Genugtuung die erbauliche Kunde von der ostentativen Frömmigkeit der Urschweizer, auch von
einem Mirakel, da sich beim Auszug der Schwyzer eine weiße Taube auf das Banner gesetzt
habe. Laut äußerte sich die Freude mancher Altgläubigen über die Wendung der Dinge;
die frechen Bäckerbuben sangen bei der Brodlaube Spottlieder auf Zwingiis Tod; wir hören
von Frauen, die allen evangelischen Pfaffen das gleiche Schicksal wünschten; zwei von ihnen
wurden wegen ihres „unbehutsamen" Maules gefangen gesetzt, eine von ihnen verbannt;
das war die Lebküchlerin Margret Groß, die extra nach Zürich gewandert war, um zu
erfahren, wer bei Kappel umgekommen sei. Ganz offen rühmte der Ühexreiter Bernhard
Silberberg, der schon friiherwegen Auflehnung gegen die Reformationsordnungbestraft worden
war, den Sieg der Fünf Orte und suchte dem gemeinen Mann Schrecken einzujagen. Seine
wahre Gesinnung äußerte dieser Kerl erst zwei Monate später, beim Trunk auf dem
Gesellschaftshaus zur Hären am Weihnachtstag; jetzt, nach der für die Fünf Orte siegreichen
Beendigung des ganzen Krieges, redete er frei heraus: „Das Schiff ist doch gehrochen; der
Boden ist ihm aus; die Fünf Orte haben große Ehre eingelegt!" Und als praktische Folgerung:
„Jetzt kann man wieder einander minnen wie die Hunde, spielen, faslcn, prassen, saufen,
schwören Die Reformationsordnung ist nur ein „Baselböttli" gewesen". Trotz dieser Schmachworte

kam er noch mit milder Strafe weg.
bür Oekolampad war der Tod des großen Freundes auf dem Schlachtfeld ein Schlag, den

er nicht mehr verwand. Auf der Kanzel aber fühlte er sich jetzt verpflichtet, sein Andenken
zu schützen und das Recht und die Pflicht der christlichen Obrigkeit zu verteidigen, die das
Schwert zum Schutz des bedrohten Evangeliums führen muß. Er betonte dabei den
Defensivcharakter des Krieges, den jetzt die Evangelischen auszufechten hätten.

Wir verdanken es den Aufzeichnungen Amerbachs, daß wir wissen, wie eifrige Praedi-
kanten, ein Marx Bertschi, Pfarrer zu St. Leonhard, oder Oekolampads Diakon Gast zu St.
Martin, und der Basler Reformator selbst auf der Münsterkanzel über die TagesereignisseD c5

des Oktobers 1531 gepredigt haben. Sie wußten, daß nicht nur die Altgläubigen, sondern
auch die täuferisch Gesinnten und die Friedensfreunde den Pfaffen, d. h. den evangelischen

20



Praedikanten, die Schuld am Krieg zuschrieben. Der temperamentvolle Pfarrer Bertschi rief
aus: er wisse wohl, die Pfarrer seien jetzt so verachtet, daß fast kein Ehrenmann mit ihnen
reden dürfe, und doch seien sie das Instrument, durch das Gottes Wort verkündet werde;

ja, er verstieg sich zur Behauptung, wer ihnen die Schuld am Unglück zuschiebe, begehe die

Sünde wider den Heiligen Geist. Oekolampad legte damals die Leidensgeschichte nach dem

Markusevangelium aus ; in leidenschaftlicher Erregung predigte er gegen die Leute, die von
den Dingen, so beschehen, lachten, auch ihre Paternoster (das heißt die Rosenkränze) wieder

hervorholten. Denen aber, die fragten: Wo steht in der Schrift, daß man kriegen soll?

antwortete er: Wißt ihr nicht, daß die Obrigkeit Witwen und Waisen schützen soll? Wenn Jesus

zu den Häschern gesagt habe: Ihr seid ausgezogen mit Schwertern und Stangen wie gegen
einen Mörder, so wollte er sagen : Gegen einen Mörder soll man die Waffen brauchen, und da

sei kein Unterschied, ob es ein einzelner sei oder ein ganzes feindliches Heer, wie das der

Fünf Orte, das die Gerechtigkeit unterdrücken wolle.
Unterdessen war das erste Fähnlein der Basler ins Feld gezogen und zwar Freitag, den

13. Oktober, morgens früh ; das Geschütz, das schon vorher bereit gestellt und ausprobiert
worden war, hatte am Abend vorher die Stadt verlassen. Gasts Tagebuchnotiz, wonach

das Fähnlein erst Freitag abends 8 Uhr, von kaum 20 Mann begleitet, ausgezogen sei, worauf

dann noch weitere ohne Ordnung, einer nach dem andern, nachgezottelt seien, ist sicher eine

aus erbitterter Stimmung entstandene und geglaubte Falschmeldung. Wurstisen hat die

Notiz zuerst im Chronikmanuskript vermerkt, aber dann doch nicht in die Chronik

aufgenommen. Nach dem Musterrodel vom 28. Oktober 1531 waren es 438 Mann, die mit dem

ersten Fähnlein auszogen ; für die Hohe Stube, die Zünfte und Gesellschaften der kleinen

Stadt galt noch der Rodel aus dem Müsserkrieg. Nur war diesmal der Schlüsselzunftmeister

Hans Rudolf Frey Hauptmann; Sebastian Krug von der Schmiedenzunft, später Lohnherr und

Deputat, war Lieutnant; Claus Zaeslin, der Metzger, Fähnrich, und Hieronymus Bothan,

Diakon zu St. Alban, Feldprediger. Das Basler Fähnlein, zu dem auch eine kleine Schar

Mülhauser stieß, marschierte nach Aarau, dann nach Lenzburg und auf Berns Weisung

nach Bremgarten. Bald darauf wurden die Basler dem neu geordneten Zürcher Heer zugeteilt

und zogen durch das Knonaueramt in die Gegend von Baar.

Der Hauptmann Frey unterrichtete den Rat regelmäßig über die militärischen Ereignisse.

Nicht unbedenklich war eine Meuterei der Knechte, als sie beim Aufbruch gegen Baar zur

Vorhut beordert wurden. Die Offiziere mußten sie bei ihrem Eid zum Gehorsam mahnen,

worauf sie sich fügten und baten, dem Rat nichts vom Geschehenen zu berichten. Inzwischen

besorgte man in Basel ein plötzliches Eingreifen Oesterreichs zu Gunsten der Fünf Orte; der

Rat mahnte deshalb Zürich und Bern, die wichtigen eidgenössischen Plätze am Rhein gut

zu besetzen ; denn der Farnsburger Landvogt, Junker Henmann Offenburg, (später der letzte

Bürgermeister von der Hohen Stube), schickte einen Bericht nach dem andern über angebliche

oder wirkliche Truppenansammlungen in den oesterreichischen Waldstädten am Rhein.

Es sei ja jetzt Gewohnheit geworden, bemerkte derRat, die Kriegserklärung erst abzuschicken,

wenn man bereits vor den Toren des Gegners stehe. Für die Stadt wurde am 19. Oktober eine

umständliche Alarmordnung erlassen im Fall von Feuer- und Feindsgefahr, „davor uns Gott

behüte". Indes erwies sich die Besorgnis wegen Oesterreich als unbegründet. Denn die Fünf-

Orte bekamen im zweiten Kappelerkrieg überhaupt keine direkte Unterstützung von König

21



Ferdinand und dem Kaiser; die vom Papst besoldeten welschen Büchsenschützen waren eine
zweifelhafte Hilfstruppe; die innern Ortewaren auf die eigene konzentrierte militärische Kraft
angewiesen. In Basel aber war schon am 13. Oktober ein zweites Fähnlein in gleicher Stärke
wie das erste ausgemustert worden; ins Feld rückte es allerdings erst 14 Tage später. Hauptmann

war Bernhard Meyer zum Pfeil, Lieutnant war Rudolf Supper; Fähnrich der Klein-
basler Schultheiß, der Küfermeister Konrad Dolter, Feldprediger Wolfgang Wissenburg,
damals Pfarrer zu St. Theodor. Diesem Fähnlein waren auch Mannen aus den verburgrechte-
ten bischöflichen Ortschaften beigegeben.

Vor Baar lag ein starker Haufe evangelischen Kriegsvolks, meist Ostschweizer, dabei auch
das erste Basler Fähnlein; 38 Stück Büchsen auf Rädern zählte das Heer. Mit den Fünf-
örtigen gab es nur kleine Scharmützel; schlimm aber stand es mit der Disziplin der Knechte
im reformierten Heer, und vollends mit großem Mißfallen vernahm der Basler Rat, daß eine
Teilung des Haufens beschlossen und das Fähnlein samt andern Contingenten auf den Zugerberg

detachiert worden sei. Als der Rat um die Mittagszeit des 24. Oktobers ein Schreiben
abgehen ließ, in dem er seine Besorgnis aussprach, die Feinde möchten die Situation zu einem
nächtlichen Überfall ausnützen und den Baslern und ihren Verbündeten „eine Schmach
zufügen", da war das Befürchtete bereits eingetreten. Denn am frühen Morgen dieses Tages,
zwei Stunden nach Mitternacht, hatten 600 entschlossene, ortskundige Ländler, meist Zuger,
die sorglos auf dem Gubel kampierenden Reformierten überfallen und zersprengt. Es war
eine schmachvolle Niederlage, in erster Linie verursacht durch den Mangel an Wachsamkeit;
die Evangelischen es waren Zürcher, Schaffhauser, St. Galler, Thurgauer, Miilhauser und
Basler verloren über 800 Tote; viele waren verwundet, eine Anzahl auch gefangen.

Die Unglücksbotschaft kam erst am 25.Oktober nachts nach Basel; am folgenden Morgen
versammelte sich der Große Rat, um die ersten noch unsicheren Berichte über den Umfang
der Verluste entgegenzunehmen. Gefallen waren, wie festzustehen scheint, 140^150 Basler,
das heißt ein ganzes Drittel des Fähnleins, doch nur 14 aus der Stadt, wenn Bullinger in
diesem Punkt recht unterrichtet ist. Verloren waren die vier Falkonette, die vom Feind nach
Luzern gebracht wurden, sowie die Feldkasse. Unter den Toten der Stadt befand sich der
Feldprediger Botlian, der humanistisch gebildete Kaufmann Damian Irmy und der Herr auf
Wildenstein, Marx Russinger, ehemaliger Schultheiß von Rapperswil. Die Verwundeten kennen

wir meist mit Namen, da Abrechnungen für die Kosten ihrer Pflege vorhanden sind: es
sind etwa 50 an der Zahl. Die Mehrzahl stammte aus den Ämtern, doch waren auch
zahlreiche Bürger verwundet; wenn Gasts Bericht stimmt, sogar Hauptmann und Lieutnant,
ebenso Junker Christoph Stouffer, einer der evangelischen Edelleute, die sich bewußt in
die neue bürgerliche Ordnung einfügten. Schwerverletzt lag der Vorfähnrich Balthasar Gürtler

in Liestal, während sonst die Verwundeten meist in den Aarauer Herhergen oder in Zürich
untergebracht waren.

Gefangen waren 24 oder 26 Mann nach den amtlichen Verzeichnissen, so daß der Gesamtverlust

der Basler an Loten, Gefangenen und Verwundeten in dem nächtlichen Treffen
ungefähr die Hälfte des ganzen ersten Fähnleins betrug. Zwei angeblich gefallene Basler Bürger,
von deren Heldentod Gast berichtet, Pauli Keiser, der Küfer zum blauen Mann an der Freien
Straße, und der bekannte Buchhändler Rudolf Deck, der seinen Laden im Schlüssel hatte,
waien wohlbehalten in Gefangenschaft geraten. Ein erster Bericht der Offiziere lautete,

22



sie hätten nicht mehr als 210 Knechte beisammen; in einem zweiten vom 26. Oktober nachts
heißt es: „do haben wir uff hüttigen tag nit über anderthalb hundert"; etliche seien heimgezogen,

die übrigen lägen müde, nackend und elend im flachen Feld. Bitter beschwerten sie
sich über die Zürcher und Berner, die das Basler Contingent mit andern Verbündeten auf
ein so gefährliches Terrain gewiesen hätten, wo ihnen weder Weg noch Steg bekannt gewesen

sei; die offenbar völlig demoralisierten und kriegsmüden Knechte sagten geradezu, die
Zürcher hätten sie „auf die Fleischbank gegeben". Sie waren schon drauf und dran heimzuziehen,

wenn ihnen nicht der Rat sofort bei ihrem Eid geboten hätte, im Feld zu bleiben;
ein Abzug der Basler würde Spott und Schande über Basel bringen und den Feinden „ein
großes Herz" geben. Eine Ratsbotschaft wurde mit reichlichem Soldgeld zu dem Rest des

ersten Aufgebots abgesandt. Zugleich rückte jetzt das zweite Fähnlein unter Bernhard Meyer
aus, zunächst nach Zofingen, wohin sie ein Eilbrief des Berner Rates aufgeboten hatte. Die
Berner sprachen den Baslern ihre Teilnahme am Unfall aus und suchten den Vorwurf, das

Basler Ehrenzeichen sei „verschupft" worden, mit einer Ordre der gemeinen Heeresleitung
zu entkräften, die den Marsch auf den Berg befohlen habe. Das erste Fähnlein, vielmehr sein
kümmerlicher Rest, zog zu den Bernern nach Bremgarten und später nach Aarau. Zu einem
weiteren Gefecht mit den Fünförtigen kam weder das erste noch das zweite Basler Aufgebot.

Es scheint, daß die gefangenen Basler gut behandelt wurden. Ja, ein paar von ihnen wurden
freigelassen, nachdem die Sieger sie gefragt hatten, wieviel Kinder sie daheim hätten. Allerdings

mußten sie schwören, nicht mehr gegen die Fünf Orte zu kämpfen und die Kosten ihrer
Verpflegung später zu bezahlen. Dabei eröffnete ihnen ein Schwyzer Hauptmann folgendes:
sie sollten daheim erklären, die Fünf Orte führten nur Krieg, um ihr Vaterland, ihre Freiheit

und ihren Glauben zu verteidigen; sie wollten keine Eroberungen machen und niemanden

von seinem Glauben abdrängen. Das hätten sie aber nie erwartet, daß Basel, das doch

allezeit Vermittlerin gewesen sei, wider die Länder ausziehe; hätte man die Sperre nicht
verhängt und jedermann hei seinem Glauben gelassen, so wäre kein Blut vergossen worden.
Es lag den Leuten aus den innern Orten auch viel daran, daß die Greuelberichte über ihre
Haltung im Krieg widerlegt würden.

Nun machte diesen Freigelassenen allerdings der Zwiespalt zwischen ihrem Fahneneid

und dem eidlichen Versprechen, dem sie die Freiheit verdankten, etwas zu schaffen. Sie

begaben sich nach Zürich aufs Rathaus und wollten sich vom Bürgermeister Rat holen. Der
erklärte kurzweg : „Zwungen eyd ist Gott leyd." Darauf stellten sich ihrer drei wieder beim

Fähnlein ein; der vierte, ein gewisser Heini Thorer, zog es vor, heimzugehen.

DIE FRIEDENSVERHANDLUNGEN

Die militärische Macht der Burgrechtstädte und ihrer Zuzüger war auch durch diezweite

Niederlage keineswegs gebrochen; der Berner wie der Basler Rat erklärten, lieber weiter

Krieg führen als einen schändlichen Frieden annehmen zu wollen. Aber der kluge Bernhard

Meyer mißtraute mit Recht der Entschlossenheit der Berner und Zürcher, die „unser Leid"

nicht, wie es billig wäre, zu Herzen faßten und etwas Tapferes handeln wollten. Das tief ent-

23



mutigte Zürich wünschte einen raschen Frieden, und die Berner, die sich von Savoyen
bedroht glaubten, hatten keine Lust, die zürcherische Kriegspolitik des Sommers wieder

aufzunehmen; ihre Hauptleute erklärten, die Knechte seien ganz unwillig, denen von Zürich

weiter zu helfen. Bereits waren die verschiedensten Vermittler aufgetreten, nicht nur die

Gesandten der neutralen eidgenössischen Orte, sondern auch die des französischen Königs,
des Herzogs von Savoyen, des Markgrafen Ernst von Baden und verschiedener schwäbischer

Städte. Auf den letzten Oktobertag hatte Zürich einen Burgrechtstag einberufen. Die

Instruktion der Basler Boten Jakob Goetz und Simon Albrecht enthielt zunächst eine scharfe

Kritik der bisherigen Burgrechtspolitik: der Rat erinnerte Bern und Zürich daran, daß eine

fromme Stadt Basel an diesem Krieg keine Schuld trage und jetzt leider übel im Dienst ihrer

Bundesgenossen habe leiden müssen. Nun spüre man aber, daß Basels Leid, Schaden und

Schande niemand zu Herzen gehe und daß Bern und Zürich den frieden suchten. Hätten

sie das früher getan und die Sperre nicht erzwungen, so wäre Leid und Schaden vermieden

worden. Jetzt aber wolle Basel nur zu einem „gettlichen und eerliehen" Frieden die Hand

bieten. Vorläufig schickte der Rat neue Handbüchsen, Pulver, Schwerter und Hellebarden an

die Mannen des ersten Fähnleins, die jetzt wieder bei den Zürchern bei Blickensdorf standen.

Das ziellose Hin- und Hergeschobenwerden trug jedenialls wenig zur Kampfbereitschaft

der Basler bei.
Aber ein „göttlicher, ehrlicher" Friede war beim gegenwärtigen Hochgefühl der siegreichen

Fünf Orte nicht zu erreichen. Sie ließen durch die Vermittler ihre ersten Bedingungen den

Bernern und Zürchern kundtun: die evangelischen Truppen sollten sofort von ihrem
Erdreich wegziehen, die Sperre sei aufzuheben, die Gegner müßten versprechen, sie bei ihrem

Glauben und bei allen ihren alten Herrschaftsrechten nach den Bundesbriefeu bleiben zu

lassen, und endlich solle in den gemeinen Vogteien überall der alte Glaube wieder ganz

hergestellt werden, wo sich eine Mehrheit dafür linde; katholische Minderheiten sollten

ihren alten Gottesdienst wieder halten dürfen. Daher verlangten die Fünf Orte auch in den

evangelisch gewordenen Gemeinden neue Abstimmungen. Ein Schutz der evangelischen
Minderheiten aber war dabei nicht vorgesehen.

Dies war die genaue Umkehrung der konfessionellen Verhältnisse in den gemeinen
Herrschaften, wie sie nach dem Landfrieden von 1529 das damals siegreiche Zürich durchgesetzt
hatte. Begreiflich, daß der Zürcher Rat am 2. November erklärte, die Forderung der Fünf
Orte könne er vor Gott und Welt nicht verantworten. Der Basler Rat war zwar nicht selbst

zuständig in dieser Frage, da ja Basel keinen Anteil an der Regierung deutschschweizerischer

Vogteien besaß; aber er wollte unter allen Umständen die Untertanen, die sich bis

jetzt zum Evangelium bekannten, bei ihrem Glauben schützen und daher keine neue
Abstimmung in diesen Gemeinden vornehmen lassen.

Krieg und Friede lagen in der Schwebe; denn Bern, auf dessen Haltung jetzt alles

ankam, schien abzuwarten. Seine Truppen blieben untätig bei Bremgarten stehen, ohne den

von Zürich gewünschten Vormarsch ins Luzernische als wirksames Druckmittel vorzunehmen.
Das erste Basler Fähnlein war wieder zu den Bernern gezogen; die Knechte waren nachdem
Bericht der Hauptleute übel erfroren, die halben krank und die übrigen „nütsellent", d. h.

nichts wert. Daher versprach der Rat, 50 — 60 gesunde Ersatzleute zu schicken; das zweite
Fähnlein lag still zu Zofingen. Lang aber konnten die Truppen der Burgrechtstädte bei

24



dem naßkalten Wetler nicht mehr im Feld bleiben; man besprach die Möglichkeit eines
festen Winterlagers, zu dessen Besatzung auch Basel 100 Mann stellen sollte.

Da erzwang wiederum die entschlossene Initiative der inneren Orte eine Entscheidung.
Sie machten am 7. November einen plötzlichen Einfall ins Zürcher Seegebiet und drangen
bis Horgen vor. Der Schreck in Zürich war groß; Bernhard Meyer hörte sogar die falsche
Kunde, 10000 Mann ständen bereits eine halbe Meile vor Zürich, und schrieb an den Rat,
wenn man jetzt nicht helfe, sei Stadt und Land verloren. Aber trotz vier Mahnungen rückten
die Berner nicht gegen den Feind vor; im Hauptquartier der Evangelischen kam es — nach
einem brieflichen Bericht Bullingers, der gut unterrichtet war — zu peinlichen Szenen:

Bürgermeister Röist flehte die Berner Hauptleute um Gottes und Christi, um des Glaubens,
der Bünde, um der Frauen und Kinder willen um Hilfe an ; sonst falle das Seeufer von Zürich
ab und man müsse einen ungöttlichen Frieden schließen. Aber die Berner sollen geantwortet

haben: die Zürcher hätten die Sache angefangen und könnten sie jetzt wohl auch selbst
ausmachen.

„Lieben Herren, wasz eilenden Handell ist dasz!" schrieb damals Bernhard Meyer an seine

Ratskollegen. Die Zürcher und Berner wollten bei diesen Besprechungen in Bremgarten
unbedingt seine und Basels Meinung hören, besonders was den Artikel über den Glauben

in den gemeinen Herrschaften betraf. Da erklärte Bernhard Meyer: die Entscheidung liege
bei Bern und Zürich; könnten sich die Städte bei einer Fortsetzung des Krieges nicht auf
ihre Untertanen und Truppen verlassen und beständen die Fünf Orte auf ihren Forderungen,
so sei es besser, „aus der Notdurft eine Tugend zu machen" und nachzugeben, trotz großen

Bedenken, da man den biderben Leuten in den gemeinen Herrschaften viel zugesagt habe

und nur wenig erstatten könne. Die Zürcher, besonders Bürgermeister Röist, wünschten von
den Basler Hauptleuten und Ratsherren „mit weinenden Augen" eine eigentliche
Rechtfertigung seitens der christlichen Burgrechtsgenossen zu vernehmen für den Fall, daß Zürich
in seiner Zwangslage, besonders auch unter dem Druck des eigenen Landvolkes, jetzt Frieden

schließen müsse. Denn nach dem drastischen Ausdruck eines Ratschreibens lag denZürchern

jetzt die „Hand unterm Faß". Die Basler blieben aber dabei, keine Vollmacht zu solcher

offizieller Erklärung zu haben, auch die Berner schoben den Zürchern die Entscheidung zu.

„Gnädige Herren", so schließt ein Bericht Bernhard Meyers an den Rat vom 14. November,

„kein elender und kläglicher Ding ist je gesehen oder gehört, daß es mit einer löblichen

Stadt Zürich dahin gekommen!"

DER ZWEITE LANDFRIEDE

Am 16. November 1531 begrüßten sich in Deinikon bei Baar der Schultheiß Golder von

Luzern und der bevollmächtigte Zürcher Hauptmann Hans Escher, der sogenannte Klotze-

scher, ein alter Gegner Zwingiis, wieder als getreue Eidgenossen und einigten sich über die

wichtigsten Friedensartikel; vier Tage später wurde die Urkunde dieses Separatfriedens

Zürichs mit den Fünf Orten besiegelt. Zwar hatten die Fünf Orte in kluger Weise ihre

Forderungen nicht überspannt, da auch sie das baldige Zustandekommen des Friedens wünschen

25



mußten, aber sie nützten die Uneinigkeit der bernischen und zürcherischen Staatsmänner
und die Kriegsverdrossenheit beim Landvolk beider Orte geschickt aus, um die Gegner einzeln

zum Friedensschluß zu nötigen. Vor allem mußten die Zürcher in die Aufhebung aller
Burgrechte, das heißt des christlichen Burgrechts mit den verschiedenen evangelischen Städten
und des hessischen Verstandes, einwilligen. Dazu versprach Zürich Ersatz aller
Kriegsschäden und die Rückgabe der nach dem ersten Landfrieden von 1529 bezahlten Gelder an
die Fünf Orte.

Das hatte man in Basel offenbar doch nicht erwartet; mit bittern Worten klagte der Rat
den Straßburgern und Schaffhausern, daß die von Zürich „hinter uns und ohne unsere Ver-
willigung" die Burgrechtbriefe an die Fünf Orte hinausgegeben, die Briefe zerstechen, die
Siegel abschneiden und kassieren lassen. Ja noch mehr, die Zürcher hätten sogar den Fünf-
örtigen Lebensmittel und Munition zugeschickt, ihnen wider Bern und Basel zu helfen; dazu
seien die Berner wegen des Ungehorsams ihrer Untertanen so gehemmt, daß von ihnen
derselbe Friedensschluß zu befürchten sei. Das falsche Gerücht, Zürich stehe jetzt auf Seite
der Fünf Orte, scheint weit verbreitet gewesen zu sein und Schrecken oder Schadenfreude
bei Freund und Feind ausgelöst zu haben. Trotzdem versicherte der Basler Rat den
Straßburgern, Basel wolle mit Hilfe des Allmächtigen das Burgrecht aufrecht erhalten, aber die
Lage der Stadt sei so, daß sie, zu dieser Zeit von aller Welt verlassen, allein Gott zu Hilfe
nehmen müsse. Die Straßburger berichteten darauf von einem zweifelhaften Hilfsplan des

Landgrafen Philipp, der mit Hilfe des reichen Ulm 12000 Gulden aufzubringen hoffe, um
damit 3000 Landsknechte für einen Monat anzuwerben; diese Hilfstruppen, eigentlich für
Zürich bestimmt, könnten jetzt vielleicht Basel zu gut kommen; Straßburg hoffe übrigens
doch noch, Bern bleibe fest.

Aber nach den Berichten der Basler Hauptleute war von einem Widerstand der Berner
wenig mehr zu erwarten. Es fehlte an Geld zur Bezahlung des rückständigen Soldes; Basel
streckte zunächst 1000 Gulden vor, und dem besonderen Vertrauensmann der Berner, Bern hard
Meyer, scheint es gelungen zu sein, noch mehr Geld bei Privaten in Basel aufzutreiben,
nachdem der Versuch, in Straßburg 12000 Kronen aufzunehmen, gescheitert war.

Aber auch reichliches Geld hätte die Fortsetzung des Krieges doch nicht ermöglicht, weil
die Berner Knechte haufenweise heimliefen; der Rest der einst stattlichen Heeresmacht lag
jetzt, Mitte November, in Aarau, wo sich nun auch die beiden Basler Fähnlein einfanden;
„wir ligend also zu Arow und brucht uns niemands", schreibt Bernhard Meyer. Sie machten
sich zur Heimkehr bereit. Die Berner stellten ihnen unter „allerhöchster" Verdankung des
getreuen Zuzugs frei, nach Hause zu marschieren.

Jetzt hielten es die Regenten der Fünf Orte für zweckmäßig, ein weiteres Mittel
anzuwenden, um das bereits wankende Bern ganz friedensreif zu machen. Am 14. November
überbrachte ein reitender Bote einen offenen Brief an Bern, Basel, Schaffhausen, Mülhausen und
alle, die noch im Feld standen, ins Lager vor Aarau: der Brief enthielt die strikte Forderung,
alle alten Bundesbriefe müßten den Fünf Orten herausgegeben werden, wie auch sie ihrerseits

die Bundesbriefe zurückgeben würden; zugleich zogen sich beim Vormarsch der Fünf-
örtigen die bernischen Besatzungen aus Mellingen und Bremgarten zurück und jene besetzten
beide Orte. Ja, sie drohten, wie die Berner Hauptleute in ihrem dringenden Hilfsgesuch au
Basel schrieben, „unser Stadt und Land bis gan Bern zu sleypfen, verbergen und gantz und

26



gar verderben, zu blutt und für richten und mit namen den bären gar uszemachen".
Aber bereits waren ja die Basler Knechte von den Berner Hauptleuten beurlaubt worden;
die Reste des ersten und zweiten Fähnleins zogen über die Schafmatt nach Liestal, wo sie
übernachteten, und kamen am 19.November, nach der Predigt, in Basel an; zwei Ratsherren
blieben in Aarau, um den weitern Verlauf der Dinge abzuwarten. Es war aber klar, daß Bern
gar nicht in der Lage war, weiter Krieg zu führen; seine Untertanen waren, nach dem
bitteren Eingeständnis des Rates, „unlustig und ungehorsam und gaben nichts weder um Eid
noch Ehre". Der Feind sei 14000 Mann stark, berichteten die Basler Herren aus Aarau, von
den Bernern ständen jetzt nicht mehr als 200 unter dem Panner. Wiederum kam der beliebte
Spruch zur Anwendung, man müsse eben aus der Not eine Tugend machen.

Natürlich hatte unter diesen Umständen das Hilfegesuch Berns an Basel keinen Sinn;
trotzdem beschloß der Große Rat am 20. November, das dritte Fähnlein mit einem Bestand
von 600 Mann solle sich marschbereit halten. Vom Berner Rat aber verlangte Basel, wenn er
Frieden schließe, solle er die Basler nicht, wie Zürich getan, „neben sich stellen" und also
zuletzt die Last auf sie legen, sondern sie in den Frieden miteinschließen und auch der
frommen Schaffhauser und Mülhauser eingedenk sein.

Bern, durch ein knapp bemessenes Ultimatum der Fünf Orte gedrängt, nahm, wie zu
erwarten war, die von den Fünf Orten gestellten Bedingungen an und besiegelte am 24.
November den Frieden, der inhaltlich dem Zürcher Frieden entsprach. Die Berner erklärten
sich zwar bereit, brüderlicher und treuer als die Zürcher an ihren Kriegsverwandten von
Basel, Schaffhausen, Mülhausen und Biel zu handeln; aber die Fünf Orte bestanden darauf,
separat mit den einzelnen Burgrechtstädten zu verhandeln. Basel erfuhr von Bern, die Sieger

verlangten ein schriftliches oder mündliches Begehren der Basler und Schaffhauser, in den

Frieden eingeschlossen zu werden; dazu riet der Berner Rat, Basel möge ihm die Burgrechtsbriefe

zur Annullierung zuschicken; es müsse sie ja später doch den Fünf Orten ausliefern.
Nun wandte sich Basel in einem Brief vom 21. November zum ersten Mal seit langem

wieder direkt an die Fünf Orte, „unsere insonders guten Freunde und treue, liebe Eidgenos-
Das Schreiben enthielt eine umständliche Rechtfertigung der Basler Politik im Kon-sen.

flikt zwischen Zürich und den Fünf Orten; nie habe Basel an der Sperre teilgenommen, was

nicht ganz wahr war, und sei nur wider Willen, durch Mehrheitsbeschluß der Burgrechtstädte

gezwungen, auf ihr, der Fünf Orte Erdreich gezogen. Es habe die Bundespflichten nicht
verletzt und sei daher auch nicht verpflichtet, den Bundesbrief herauszugeben. Eine Ratsbotschaft

wurde zu mündlicher Besprechung in Aussicht gestellt.
Am 23. November, als die Berner und die Vertreter der Fünf Orte zum Abschluß des

Friedens in Bremgarten zusammentraten, kamen auch Götz und Brand von Aarau angeritten.
Hier muß es gewesen sein, daß die Basler, wie Bullinger berichtet, von den Hauptleuten der

Fünf Orte „ruch angefahren" wurden, als sie der Meinung Ausdruck gaben, sie würden ohne

weiteres in den Berner Frieden miteingeschlossen. In der Tat vergingen noch vier Wochen,
bis Basel zum Abschluß des Friedens kam. Inzwischen versuchten die Domherren, die Situation

auszunützen. Sie wandten sich zwar nicht direkt an die Fünf Orte, sondern an den in
der Eidgenossenschaft wohlbekannten ehemaligen Generalvikar von Konstanz und jetzigen
Wiener Bischof Johannes Faber, er möge sich persönlich oder durch königliche Räte bei

den Boten der christlichen Fünf Orte dafür einsetzen, daß sie, die Domherren, wieder in ihre

27



Rechte und Besitzungen in Basel eingesetzt würden. Nun mochte freilich die Wiederherstellung

des katholischen Gottesdienstes in Basel den fünf Orten wichtig sein, aber sicher

nicht das, was die Domherren in ihrem Schreiben vor allem betonten: nämlich daß eine große

Zahl vom Adel auf diesem jetzt so armen Stift von Basel verpfründet — ja, daß das Stift

bisher „des gemeinen Adels Spital und Aufenthalt" gewesen sei. Ob diese Klagen überhaupt

rechtzeitig an die fünförtigen Regenten gelangten,ist fraglich; beim Friedensabschluß kamen

sie jedenfalls nicht zur Sprache.
Die Verzögerung des Basler Friedens rührte hauptsächlich daher, daß Basel den

allerdings aussichtslosenVersuch machte, für sich das Bündnis mit Straßburg und dem Landgrafen

zu retten. Die wertlos gewordenen Burgrechtsbriefe, die Zürich und Bern betrafen, lieferten

die Basler zwar am 30. November in Zug ab, aber noch nicht die Urkunden des „hessischen

Verstandes". Und doch wußten die Basler wohl, daß ein solches konfessionelles
Separatbündnis mit ausländischen Bundesgenossen rechtlich nach dem Bundesbrief von 1501

unhaltbar war ; nach Straßburg reisten Altbürgermeister Jakob Meyer, der Stadtschreiber Schaller

und Meister Anton Schmid, um den Freunden nochmals den Verlauf des Kriegs und der

Friedensverhandlungen und die Zwangslage Basels darzulegen; entweder müsse Basel ohne

Zürich und Bern die ganze Kriegslast auf sich nehmen, was ebenso wenig möglich sei, als

wenn Basel Straßburg zu Hilfe kommen sollte, oder Basel müsse „unsere liebsten Freunde

von Straßburg" um die Auslieferung der versiegelten Urkunden bitten. Dabei versicherte

Jakob Meyer trotzdem die Straßburger der unwandelbaren Treue und Freundschaft Basels.

Ebenso mußte das Bündnis mit Hessen aufgegeben werden. Zwar wiederholte der

optimistische Landgraf, der erst spät und ungenügend über die Verhältnisseder Schweiz orientiert
wurde, noch am 30. November sein Versprechen, mit Hilfe von Ulm Landsknechte anzuwerben;

aber bevor sein Gesandter Peter Baidel in Basel ankam, hatte die Stadt kurz vor
Weihnachten endlich den Frieden mit den Fünf Orten schließen können. Mit aufrichtigem
Bedauern teilte Basel auch dem Landgrafen Philipp die erzwungene Auflösung des

Bundesverhältnisses mit, während Zürich vorgezogen hatte, dem fürstlichen Freund seines

Reformators gegenüber überhaupt zu schweigen.
Das Friedensdokument wurde schließlich auf der eidgenössischen Tagsatzung am 22.

Dezember 1531 unterzeichnet. Die Briefe mit Hessen und Straßburg hatten die Basler den Fünf
Orten abliefern müssen ; sie hatten aber vorher selber die Siegel abgeschnitten und dem
Landgrafen und den Straßburgern zurückgeschickt. Zähe und schließlich mit Erfolg hatte Basel

darum gekämpft, daß, wenn es nicht einfach in den Berner Frieden aufgenommen werden

sollte, wenigstens sein „Friedbrief" formell dem Berner und nicht dem Zürcher entspreche.
Ein erster Entwurf des Basler „Friedbriefs", den die Fünf Orte den Basler Gesandten Brand
und Götz in Baden übergaben, wurde vom Rat als untragbar zurückgewiesen. Die Instruktion

der neuen Gesandten Bernhard Meyer und Oberstzunftmeister Balthasar Hiltprand gibt
darüber interessanten Aufschluß. In höflichem, ja herzlichem Ton wird an die alte Liebe
und Treue erinnert, die Basel und die Innern Orte einander früher erwiesen hätten; aber

unter nochmaligem Hinweis auf Basels Stellung vor dem Krieg wird die Behauptung
zurückgewiesen, die Stadt habe den Bund nicht gehalten, da der Auszug der Basler durch die

Bestimmungen des ersten Landfriedens und des Burgrechts erzwungen worden sei; daher

glaube Basel auch zu keiner Bezahlung von Kriegskosten verpflichtet zu sein, ebenso wenig

28



dazu, die Gefangenen zu „rantzionen", das heißt freizukaufen; übrigens seien die Gefangenen

bereits nach Bezahlung der Verpflegungskosten ledig gelassen worden. Vor allem wollten

die Basler nicht, wie das die Zürcher hatten tun müssen, ausdrücklich für sich selber den
Glauben der Fünf Orte „blümen", das heißt: sie lehnten es ab, ihn selber als den „alten,
wahren, ungezweifelten Glauben" rühmen zu müssen, sondern wollten, wie im Berner Brief,
diese Bezeichnung nur als das Wort der Schiedsleute stehen lassen. Es ist vermutlich das
Verdienst Bernhard Meyers gewesen, daß Basel seinen Willen, abgesehen von der
Kriegsentschädigung, durchsetzen konnte. Bullingers Notiz, er sei den Fünf Orten als früherer
Gesandter wohl bekannt gewesen und es sei ihm zugelassen worden, die Friedensartikel zu stellen,

bezieht sich wohl auf diese letzte Phase der Verhandlungen.
Gegen die Zahlung einer Kriegsentschädigung wehrte sich Basel freilich vergeblich; Bern

und Zürich, darin einig, drängten, „um des Friedens und der Pflanzung alter Treue und
Liebe willen", die Basler dazu, sich ihnen hierin anzuschließen und die Festsetzung der Summe

dem gütlichen Vorschlag der Vermittler zu überlassen. „Bern und Zürich stehen beieinander

und wir andern armen Mithaften sind hintangesetzt", so klagte im Februar 1532 der
Basler Gesandte. Schließlich wurden von den Schiedsleuten, denen beide Teile Vollmachten
dazu gegeben hatten, für Basel 1200, für Schaffhausen 1000, für St. Gallen 600, für Mülhausen
400 Kronen als Entschädigung an die Fünf Orte festgesetzt. In den Jahresrechnungsbüchern für
die Jahre 1533/34 ist nur die Auszahlung von 600 Kronen an die Reisekosten der Fünf Orte
verzeichnet, offenbar die zweite Hälfte der ganzen Summe. Die Gesamtkosten des „Bergkriegs",
umfassend Sold und Unterhalt der Knechte, Arzt- und Verpflegungskosten der Kranken,
Verwundeten und Gefangenen und die Ausstellung des Friedbriefs, berechnet dasselbe Buch
auf 7981 Pfund und 10 Schillinge, ohne Verlust von Büchsen, Pulver und anderm. Dabei
scheint die Kriegsentschädigung von 1200 Kronen 2100 Pfund nach damaliger Währung
nicht inbegriffen zu sein. Die Gesamtkosten der kriegerischen Ereignisse von 1531: Müsserkrieg,

Galgenkrieg und 2. Kappelerkrieg, beliefen sich auf nicht weniger als 22000 Pfund.
Dafür hießen die Basler wieder die getreuen Eidgenossen der Fünf Orte, und alle Feindschaft,

Zwietracht, Haß und Unwille sollte tot und ab sein und beide Teile sollten hinfüro,
ob Gott will, einander in ewigen Zeiten für gute Freunde und Eidgenossen'halten.

Der zweite Kappeler Landfriede von 1531 blieb für 180 Jahre, bis zum zweiten Villmerger-
krieg, die Grundlage für die konfessionellen und politischen Verhältnisse der Eidgenossenschaft.

Zwar war es eine bedeutungsvolle Tatsache, daß beide Gruppen einander ihren

entgegengesetzten Glauben garantierten, was im Reich bekanntlich erst 1555 und dann wieder

1648 geschah. Aber der Sieg der an Machtmitteln schwächern altgläubigen Orte zeigte sich

bald deutlich genug, nicht nur in Solothurn, sondern auch in den zahlreichen Einzelgemeinden

und Landgebieten unter gemeiner Herrschaft, die wieder zum alten Glauben

zurückgebracht wurden. Die evangelischen Stände waren an der Tagsatzung in Minderheit und

gelähmt durch die tiefgehenden Differenzen der bernischen und zürcherischen Politik. Ein

eigentlicher Groll zwischen beiden Städten, die direkte Wirkung des Kappelerkrieges, dauerte

noch jahrelang fort.
Und Basel Die Ryffsche Chronik sagt vom zweiten Landfrieden, daß er „billich ein

jedes christen herz bekümmeren soit, dan in disem friden begriffen wart me des tüffels regiment
dan gottes err." Es ist der kräftige Ausdruck eines tief enttäuschten Anhängers der unter-

29



legenen evangelischen Kampfespolitik. Oekolainpad selbst ist sechs W ochen naeli Kappel,

gerade an dem Tag, da die Berner sich anschickten, den Frieden mit den fünf Orten zu

schließen, aus der Welt geschieden, nachdem er noch seine Amtsbrüder am Sterbebett

versammelt und ihnen die Verantwortung für die evangelische Predigt in Basel in ergreifenden

Worten ans Herz gelegt hatte.
Erschüttert wurde der Bestand des evangelischen Gemeinwesens allerdings nicht; aber

es fragt sich, ob und wie der Ausgang des Krieges die Stellung Basels innerhalb der

Eidgenossenschaft beeinflußt hat.
Das eine ist unbestreitbar: die politische Trennung der schweizerischen Protestanten und

der deutschen Glaubensgenossen war nun durchgehend und bleibend geworden. Daß gerade

Basel bis zuletzt an der Verbindung wenigstens mit Straßburg festhalten wollte, entsprach

seiner natürlichen Lage und seiner Tradition. Es muß darauf hingewiesen werden, daß zur
Zeit des Schmalkaldischen Krieges, als die Evangelischen im Reich wie in der Eidgenossenschaft

die gemeinsame Bedrohung von Seite des Kaisers empfanden, wiederum Basel besonders

die Freundschaft mit Straßburg zu pflegen suchte; aber zu einer wirksamen Hilfeleistung
kam es nicht. Nur die kirchlichen Verbindungen der reformierten Schweizerstädte mit Straßburg

und andern Glaubensverwandten im Reich blieben, freilich wechselnd, erhalten. Beim

Schutzbündnis Straßburgs mit Zürich und Bern im Jahr 1588 war Basel nicht mehr unter
den Kontrahenten; die Klausel des Bundesbriefes von 1501 war jetzt maßgehend und verbot

die Teilnahme der Stadt am Bund mit einer auswärtigen Reichsstadt. Freilich erwies sich

auch der politische Wert dieses mit Begeisterung begrüßten Bundes in der Folge als recht

gering. Die Stadt Basel, von 1529 bis 1531 ein wichtiges Glied des Burgrechtsverbandes, wurde

wieder in ihre ehrenvolle, aber doch eng umgrenzte Stellung im Eidgenossenbund verwiesen.

Die speziellen Aufgaben aber und Schwierigkeiten Basels, vor allem der noch nicht beigelegte
Streit mit dem frühem Stadtherrn, dem Bischof, und dem Domkapitel mußte durch den Sieg

der katholischen Sache in der innern Eidgenossenschaft erschwert werden. Und dazu wußte

nun Basel auch, daß seinetwegen die mächtigeren evangelischen Schwesterstädte bei gespannter
Lage schwerlich ein Risiko übernehmen, sondern die Rheinstadt lieber im Interesse der
eidgenössischen Wohlfahrt auf die schöne Aufgabe des friedlichen Nachgebens verweisen würden.

DIE AUSWÄRTIGE POLITIK BASELS NACH DEM KRIEG

Die Ziele der Ratspolitik, soweit überhaupt eine selbständige Politik Basels im Bund möglich

war, blieben die gleichen wie vor dem Krieg: die Abrundung des Basler Territoriums und — als

Fernziel — die allmähliche Besitznahme der bischöflichen Lande im Jura, doch ohne Krieg
und Gewalt, vielmehr vermittelst Pfanderwerbungen und Bündnissen mit den Untertanen.
Dabei galt es, die zu erwartenden Proteste des Bischofs bei der Tagsatzung möglichst wirkungslos

zu machen ; man konnte ebenso auf das finanzielle Unvermögen des Bischofs wie auf
den Willen der Laufentaler und anderer bischöflicher Untertanen hinweisen, die bereit waren,
in Basels Schutz zu treten und die Predigt des Evangeliums beizubehalten. Landerwerbuugen
gelangen Basel nur noch in bescheidenem Umfang: 1532 kaufte der Rat Arisdorf von den

30



Bärenfels; zwei Jahre darauf erwarb er pfandweise Binningen und Bottmingen vom Bischof;
im gleichen Jahr kam Äugst „an der Brücke", das heutige Baselaugst, völlig in den Besitz
der Stadt; gleichzeitig trat Oesterreich die hohe Herrlichkeit in verschiedenen Baselbieter
Dörfern, die bisher von der Landgrafschaft Sisgau ausgenommen waren, an Basel ab. Es
handelte sich eigentlich nur um endgültige Bereinigung schon bestehender Besitzverhältnisse.
Die Sieger von 1531 durften nicht unnötig gereizt werden, auch nicht durch konfessionelle
Eiferer; daher erließ der Rat schon 1532 ein Verbot aller Schmachreden, Spott- und Schandlieder

gegen die katholischen Eidgenossen. Ohne Zweifel bestanden auch persönliche
Beziehungen zwischen einzelnen jetzt maßgebenden Basler Staatsmännern und Männern aus
den Fünf Orten, besonders aus Luzern. Das gilt nicht nur von Bernhard Meyer, sondern
auch von Theodor Brand, dem spätem Bürgermeister. Basler Söldnerhauptleute, so der Kleinbasier

Haudegen Bartie Hartmann, genannt Bur, oder Wolfgang und Hans Jakob Hütschi,
verkehrten kameradschaftlich mit Offizieren aus den innern Orten.

So gelangte Basel bald zu einem leidlichen Verhältnis mit den Gegnern aus dem Kappelerkrieg.

Anders freilich stand es mit Zürich und Bern. Es sah in den Dreißiger Jahren mehrmals

so aus, als ob zwischen den beiden Städten und den Fünf Orten der Krieg von neuem
ausbrechen werde; daß Basel in diesem Fall neutral bleiben wollte, war sicher. Übrigens war
das gegenseitige Mißtrauen größer als der Kriegswille; jedenfalls für einen Angriffskrieg war
die Bauernschaft der beiden großen reformierten Kantone nicht zu haben. Dazu wollte der
Riß zwischen Zürich und Bern nicht heilen. Daraus ergab sich nun ganz natürlich die
Aufgabe Basels, als Vermittlerin auf die Versöhnung der Städte hinzuarbeiten.

Der Briefwechsel zwischen den beiden neuen Vorstehern der Basler und der Zürcher Kirche,

zwischen Oswald Myconius, der im August 1532 Oekolampads Nachfolger wurde, und
dem fast 20 Jahre jüngeren Heinrich Bullinger, zeigt uns, wie stark Groll, Bitterkeit und Sorgen

seit Zwingiis Tod die Zürcher beherrschten. Allerdings haben die Praedikanten die Lage
viel düsterer und leidenschaftlicher beurteilt als die Staatsmänner; denn den Pfarrern brannte

die Sorge um das Wort Gottes in der Seele; die Regenten wollten vor allem den Frieden
erhalten. Ein lärmender Empfang innerschweizerischer Gesandter in Zürich rief bereits den
scharfen Protest der Praedikanten hervor, so daß der spätere Bürgermeister Johannes Haab,
sonst gut evangelisch gesinnt, erklärte: Wir werden der Pfaffen wegen noch hintereinander
kommen.

Bullinger, der später so überlegene und weitblickende Kirchenleiter, konnte damals in
gelegentlicher Verzweiflung an Myconius schreiben, es sei alles verloren. Der fromme, aber

hitzige und zu Übertreibungen geneigte Basler Antistes sah die Rettung nur im Wiederaufleben

der großen Zwinglischen Politik. Bürgermeister Jakob Meyer dagegen beurteilte die Lage
nüchterner und ruhiger als die Praedikanten; sein dringendes Anliegen war die Aussöhnung
beider Städte. Eine Basler Gesandtschaft reiste im Dezember 1533 nach Bern, und gemäß der mit
dem Berner Rat getroffenen Abrede ritt im Januar 1534 Jakob Meyer mit einer „namhaften"
Ratsbotschaft nach Zürich, um Mittel und Wege zu finden, wie man den zwischen Bern und
Zürich noch waltenden Unwillen beseitigen und „das Geschehene Gott empfehlen könne".

Bullinger schrieb damals an Myconius: „Was ihr Basler nicht zuweg bringt, das bringt
niemand zuweg." Basel und Zürich seien durch gemeinsames Leid verbunden; denn beide Städte

hätten im Krieg geblutet, während die Zürcher immer noch über die Berner erbittert waren,

31



die kein Opfer hatten bringen wollen. Bullinger nannte dem Basler Bürgermeister die Männer,

mit denen er verhandeln solle; die meisten ihm von früher vertrauten Zürcher waren hei

Kappel gefallen; andere trauerten noch um erschlagene Väter, Brüder, Söhne. In der Instruktion

der Basler Gesandten auf die Badener Tagsatzung heißt es etwas zu optimistisch, die

Basler hätten in Bern und Zürich zu ihrer größten Freude freundliche Antwort und die

Versicherung erhalten, es sei kein Unwille vorhanden; in Wirklichkeit war der Gegensatz noch

keineswegs überwunden.
Dem Kaiser gegenüber, der offiziell „unser allergnädigster Herr hieß, betrachtete sich

auch das eidgenössische Basel noch als „freie Stadt des Reiches"; man nahm aber keine

Vorladungen zu Reichstagen oder vor das Kammergericht an und zahlte keine Reichssteuern ; wenn

doch solche Forderungen kamen, und zwar unter Androhung der Acht, so ließ der Rat sie

zuerst liegen und wandte sich wohl an die Tagsatzung um Rat und Ililfe. Fine Frklärung der

kaiserlichen Kanzlei im Juli 1547 lautete beschwichtigend: die Aufforderungen an Basel und

Schaffhausen seien wohl auf Grund alter Registraturen ausgefertigt worden; die eidgenössischen

Städte wüßten ja ohne Zweifel, daß sie nicht mehr zum Besuch der Reichstage gezwungen

würden.
Da weder Karl V noch sein Bruder Ferdinand, seit 1531 römischer König, die Fünf Orte

im zweiten Kappelerkrieg offen unterstützt hatten, so war auch für die folgende Zeit keine

offene Feindseligkeit des Hauses Oesterreich gegen die evangelischen Schweizerstädte zu

befürchten. Alle Orte standen ja mit ihm in der mehrfach erneuerten „Erbeinung", auch Basel ;

ebenso war Basel mit Frankreich seit 1521 im Bund, doch vor 1549 nicht in einem Soldvertrag.

Auf diesen beiden einander scheinbar ausschließenden Bündnissen beruhte die Neutralität

der Eidgenossenschaft und Basels in den Kriegen zwischen Karl V und Franz I. Auch

das Verhältnis Basels zur vorderoesterreichischen Regierung, die in Ensisheim residierte, war

zwar nicht feindselig, aber doch von gegenseitigem Mißtrauen erfüllt; immer wieder bekam

die Stadt zu spüren, daß sie für die Lebensmittelversorgung und die Einkünfte des Kirchen-

und Schulgutes großenteils vom oesterreichischen Sundgau und Breisgau abhängig war. Wurde

jedoch das Elsaß von einem Feind bedroht, wie das im Frühling 1552 im Krieg Heinrichs II
von Frankreich gegen den Kaiser der Fall war, so erbaten die erschrockenen Herren von
Ensisheim unter feierlicher Betonung der guten alten Freundschaft die Fürsprache Basels und

der Eidgenossen bei deren königlichem Bundesgenossen.
Ein interessantes Zeugnis für die Stimmung der bäuerlichen Bevölkerung des Elsasses ist

ein Vorfall, den Myconius in einem Brief an Bullinger erzählt: Als der Oberstzunftmeister
Bläsi Schölli im Sommer 1546, — es war die Zeit, da der Schmalkaldische Krieg in Deutschland

ausbrach — einen Ritt in den nahen Sundgau machte, umringten ihn die Bauern und

fragten, ob es wahr sei, daß in Basel 20000 Schweizer konzentriert seien, um das Elsaß zu

annektieren, und als Schölli erwidern mußte, es sei nichts daran, riefen sie aus: „Das muß

Gott erbarmen Wir meinten, wir würden einmal erlöst!" Das klang gerade so wie im Bauernkrieg

von 1525.

Mit dem nördlichen Nachbarn, dem Markgrafen Ernst von Baden (1182 —1553), stand

Basel in einem freundschaftlicheren Verhältnis als mit Oesterreich. Ernst, der vom Vater die

Herrschaften Röteln, Sausenburg, Badenweiler und Hochberg und später noch von seinem

Bruder Philipp Durlach geerbt hatte, trat zwar nicht selber zur evangelischen Kirche über,

32



ließ aber die lutherischen Prediger gewähren; der Konstanzer Jakob Truckenbrot, seit 1541

Hauptpfarrer zu St. Theodor, war vorher einige Zeit Hofprediger bei Markgraf Ernst gewesen.

Jedoch zeigte er sich empfindlich, als Basel im Jahr 1540 seinen Sohn Bernhard ohne
Wissen des Vaters in ein förmliches Burgrecht auf 20 Jahre aufnahm; der Rat entschuldigte

sich auf die Reklamation Emsts, des Pfalzgrafen und des Kaisers hin damit, daß er den

armen und hilflosen jungen Fürsten, niemandem zuwider oder ungut, als ausländischen Bürger

in seinen Schutz genommen habe, damit er nicht an andern, unerträglichen Orten Schirm
und Rücken suche; Basel habe dabei die alte Freundschaft und gute Nachbarschaft mit Baden
wohl bedacht.

Konflikte Basels mit den Nachbarn konnten aber auch dadurch entstehen, daß der Rat
Schwerverbrecher unbedenklich auf fremdem Boden verfolgte und festnehmen ließ, wenn
an Basler Bürgern gefrevelt worden war. Am bekanntesten ist der Arsenthandel im Jahre
1537. Dabei ging es um die Ehre und den Schutz der erneuerten Universität. Der Freiburger
Wilhelm Arsent, der mit dem französischen König wegen Schuldforderungen in Fehde lag,
hatte drei vornehme französische Studenten nach dem damals noch baslerischen Hüningen
gelockt und nach einem Schloß im Elsaß schleppen lassen ; einer von ihnen war dabei auf
der Flucht ermordet worden. Die Basler rüsteten bereits einen Pannerauszug, der durch
oesterreichisches Gebiet vor das Schloß Schwarzenburg und die Burgen derjenigen oesterreichischen

Edelieute marschieren sollte, die mit Arsent im Complott gewesen waren. Ein
Bürgeraufgebot holte den mitschuldigen Schultheißen von Bellingen am Rhein nach der

Stadt, wo er nach vier Monaten geköpft wurde. Dabei berief sich der Rat auf sein Reichsrecht,

seine „Beschädiger" allenthalben, wo er sie im heiligen römischen Reich treffe,
festzunehmen. Der ganze Handel, der schließlich das Verhältnis der Eidgenossenschaft zu Oesterreich

anging, mußte von der Tagsatzung geschlichtet werden.

Zwei andere Anstände ähnlicher Art mit der badischen und der oesterreichischen Regierung

erfolgten im Jahr 1545. Im Wirtshaus zu Grenzach war der Basler Metzgermeister Lützelmann

von einem rabiaten Einwohner nachts ermordet worden. Der Täter hatte sich nach

Säckingen in die Freistatt des Stiftes geflüchtet, wurde aber auf Betreiben Basels dort
herausgerissen und in Säckingen hingerichtet. Den Folterer und Nachrichter stellte Basel. Da

die Fürstäbtissin bei der Ensisheimer Regierung über den Eingriff in die Freiheit des

Klosters Klage führte, kam es zu einem unerquicklichen diplomatischen Nachspiel zwischen

Basel und den Ensisheimern. Im Spätsommer des gleichen Jahres war im friedlichen Dörflein

Bettingen ein greulicher Raubmord verübt worden; die baslerischen Dorfwächter
verhafteten auf badischem Boden den vermutlichen Täter. Daran schloß sich ein langwieriger
Streit zwischen dem Rat und dem Landvogt von Röteln, der den Schwerverdächtigten

gefangen hielt, ohne ihm „den verdienten Lohn zu geben". Der entrüstete Rat weigerte sich,

seine Untertanen zur Rechenschaft zu ziehen, weil die Verhaftung auf fremdem Boden

erfolgt war, und klagte über die hochmütigen Trotz- und Schmachworte, die die Basler im
Amtsbezirk Röteln erfahren mußten. Der Ausgang dieses Handels ist nicht bekannt. Soviel

über Basels Beziehungen zu seinen Nachbarn in dieser Zeit.

33



DAS REGIMENT DER STADT

Wie sich Staatsgewalt und Kirche im evangelischen Basel zueinander stellten, soll weiter
unten dargestellt werden; wir sehen jedenfalls, daß nach dem Kappelerkrieg die Obrigkeit
gegenüber allen Bürgern und Untertanen ihre Autorität zu festigen verstand. Im Jahr 1533 vollzog

sich, ohne sichtbare Opposition, eine Verfassungsänderung, die die Macht des Rates
verstärken und die Wahlrechte der Zunftbürger weiter einschränken sollte. Wohl war der Rat
fast ausschließlich zünftisch; aber die Zunftmeister wurden künftig nur noch vom Zunftvorstand

gewählt, und die Häupter, d.h. Bürgermeister und Oberstzunftmeister, nur noch vom
Kleinen, nicht mehr vom Großen Rat oder dessen Ausschüssen. Damit waren die demokratischen

Errungenschaften der stürmischen Februartage anno 1529 wieder gänzlich abgetan.
Bis zur Revolution von 1691 hatten die meisten der Zunftgenossen keinen direkten Einfluß
auf die Wahlen mehr; die Zunftvorstände setzten sich aus den Meistern, den Ratsherren,
und den „Sechsern", d.h. den Großräten jeder Zunft, zusammen. Sie waren in doppelter Zahl
bestellt; „alte" und „neue" Ratsherren, Meister und Sechser wechselten jährlich ab und blieben

faktisch meist lebenslänglich im Amt. Von allgemeiner freier Wahl konnte keine Rede
sein; denn im Fall von Rücktritt oder Tod traf der Zunftvorstand die Ergänzungswahlen.

Die wichtigste Behörde war das Dreizehnerkollegium, die Geheimen Räte, zu denen die
vier Häupter gehörten. Wenn einmal im Jahr 1546 die Bezeichnung „Bürgermeister und
geheimste Räte der Stadt Basel" auftaucht, so weist das auf ein noch engeres Kollegium von
Regenten hin. Während in Zürich das Volk die Aufhebung des Geheimrates durchgesetzt
hatte, weil es ihm die Schuld am Zusammenbruch der Kriegspolitik zuschrieb, blieb diese
Behörde in Basel, wie auch in Straßburg, bestehen. Allerdings wurde der Große Rat bis über
die Mitte des Jahrhunderts noch häufig bei wichtigen Entscheidungen einberufen; aber es
wurde ihm nur vorgelegt, was der Kleine Rat vorbehandelt und beschlossen hatte, und der
Große Rat gab seine Bestätigung dazu.

Von einer Familienaristokratie aber konnte im damaligen Basel nicht die Rede sein; auch
die „Hohe Stube das Patriziat der „Achtburger", besaß keine Vorrechte mehr, außer daß in
amtlichen Verzeichnissen ihr Name vor den Namen der Zünfte stand. Nur zwei Junker
erscheinen nach 1529 noch unter den Häuptern: der Oberstzunftmeister Balthasar Hiltprand
und als letzter Bürgermeister aus der Hohen Stube Henman Olfenburg, der aber dieses Amt
nur zwei Jahre bekleidete, 1542 und 1543, und darauf wieder als Landvogt die Farnsburg
bezog, wo er als Landjunker amten und jagen konnte. Auch aus dem Rat verschwanden nun
die Patrizier; 1545 wurde der letzte Vertreter der Hohen Stube, der Junker Christoph Offen-
bürg, wegen Schwänzens der Sitzungen und Liederlichkeit abgesetzt. Adelberg und Bernhard
Meyer zum Pfeil führten den von ihren Vorfahren ererbten Junkertitel nicht mehr, als sie
hohe Staatsämter bekleideten. Dagegen findet man noch einzelne Achtburger als Landvögte,
bis seit der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts die Vogteien vorzugsweise Zünftigen
übertragen wurden. Andere Junker aus altbaslerischen Achtburgerfamilien machten als
Raufbolde, Säufer, Ehebrecher, Schuldenmacher und Reisläufer der christlichen Obrigkeit zu
schaffen, so Junker Lorenz Sürlin, der 1540 auf der Kellertreppe zu Tode fiel, und sein Sohn
Jakob, von dem es hieß, daß er „glich wie sin vatter liuset". Der letzte aus dem Geschlecht
der Rot erwarb sich beim Volk den Namen „Der große Unflat".

34



Doch nur aus dem Regiment, nicht aus dem gesellschaftlichen Leben der Stadt war der
Adel ganz verschwunden. Zahlreiche Edelleute wohnten weiterhin in Basel auf ihren Höfen
oder auf Schlössern der Landschaft, nur mußten sie sich zur evangelischen Kirche bekennen;
auch auswärtige Adelige erhielten entweder als Vollbürger oder „Ausbürger", die den Schutz
Basels genossen, ohne dauernd in der Stadt wohnen zu müssen, das Bürgerrecht. Dieser
grundbesitzende Adel war damals noch meist wohlhabend. Er stand mit der neuen Kaufherrenaristokratie,

zum Teil auch mit den Gelehrten, in gesellschaftlichen Beziehungen; Junker
Christoph Stouffer zum Beispiel erwarb die Weinleutenzunft und zog als Büchsenschütze
im Oktober 1531 mit; Heinrich von Ostheim, vom Domkapitel als Rädelsführer beim Bildersturm

bezeichnet, wurde einer der Hauptleute der Stadtbewachung.
Immer noch scheint der Adel, sofern er nicht verarmt oder sittlich verkommen war, in

Basel ein gewisses Ansehen genossen zu haben; eine prunkvolle öffentliche Hochzeit wie
die von Junker Philipp Offenburg mit Küngold Hiltprand war ein eindrucksvolles Stadtereignis.

Daß der Taugenichts Stoffel Hagenbach, der Kürschner, seine Bekanntschaft mit Edel-

leuten mißbrauchte, um ihnen beimGelageim Storchen unverschämt zuzutrinken und sie zu
duzen, „glich als hettens der schwynen mit ihm gehüetet",vermerkt der Urfehdenschreiber nicht
ohne große Entrüstung. Nur vom politischen Leben blieb Patriziat und Adel ausgeschlossen.

Dem Wortlaut der Verfassung nach war Basel also eine Zunftrepublik ; aber j e mehr der
Geheimrat der Dreizehn die'Staatsgeschäfte leitete, desto stärker wurde der Einfluß einer

bevorzugten Gruppe von Bürgern, nämlich von Großkaufleuten, die meist zum Schlüssel, zu

Weinleuten, zum Bären und zu Safran zünftig waren. Es war für diese derRangfolge nach ersten

der 15 Zünfte der Name „Herrenzünfte" aufgekommen. Ihre Vertreter im Rat wurden meist

als „Herren" bezeichnet, wie übrigens auch die Akademiker, die Pfarrer und angesehene

Buchdrucker; diese Bezeichnung als „Herren" war dagegen für die Glieder der Handwerkerzünfte,

auch wenn sie im Rat saßen, nicht üblich, auch nicht für reiche Neubürger wie die

Elsässer Hans Bockstecher oder Marquard Doebelin, genannt der „Bargeltlin".
Die Gewerbereform von 1526 und in gewissem Maß sogar die Revolution von 1529 war

allerdings ein Sieg des Handwerks über den Handel gewesen; wir sehen auch, wie noch bis

über die Mitte des Jahrhunderts Männer aus den Handwerkerzünften, Leute von
ausgesprochen evangelischer Gesinnung, im Rat, meist auch im Dreizehnerrat, eine bedeutende

Rolle spielen. Zu ihnen gehörten zum Beispiel ßatt Sommer, der Bäckermeister, oft als

Gesandter Basels tätig, Mitglied vieler Regierungskommissionen und Landvogt in Riehen, oder

der Glasmaler Balthasar Han von der Zunft zum Himmel, der im Spiel von Pauli Bekehrung

die Person Christi darstellte, und Konrad Schnitt, der Maler und Chronist, einer der ersten

Deputaten, das heißt der Vorsteher des Schul- und Kirchenwesens. Das gleiche Amt bekleidete

auch der Wirt und Meister zu Gärtnern, Mathis Bomhard ; der Schneider Adam Huckele,

dessen Namensform den schwäbischen Neubürger verrät, saß bis ins hohe Alter als Vertreter

seiner Zunft im Rat; der Kleinbasier Küfermeister Conrad Dolter von der Spinnwettern-

zunft, wegen seiner evangelischen Gesinnung vor 1529 aus dem Großen Rat ausgeschlossen,

wurde nachher Schultheiß, Lohnherr und Meister seiner Zunft. Bastian Krug, der Vater des

spätem Bürgermeisters, von der Schmiedenzunft, wurde offenbar als vielseitiger Verwaltungsmann

wie als Offizier hochgeschätzt; er war Offizier bei den Auszügen von 1529 und 1531,

wurde Pfleger geistlicher Stifter, Lohnherr und ebenfalls Deputat.

35



Aber von den „Häuptern", das heißt den Bürgermeistern und Oberstzunftmeistern, sind
im 16. Jahrhundert nur vier aus den Handwerkerzünften hervorgegangen, und auch diese

waren keine Handwerker im eigentlichen Sinn, zwei von ihnen sogar Großkaufleute: Marx
Heydelin, der Schürlitzweber, und Kaspar Krug, der Eisenhändler. Alle andern Häupter
waren zum Schlüssel, zu Hausgenossen oder zu Safran zünftig. Der Weinleutenzunft gehörten
die seit der Reformation zu Ansehen und Würden gelangten Familien Götz und Schwartz an.

Übrigens war die Mehrzünftigkeit, die die Gewerbereform von 1526 verboten hatte, doch

wieder durchgedrungen, wie überhaupt im alten Basel grundsätzliche Beschlüsse praktisch
meist durchlöchert wurden. Als Beispiel mögen die Brüder Eucharius und Onophrio Holzach

angeführt werden, Söhne des Kleinbasler Schultheißen und Ratsherrn Eucharius, der den

großen Hof an der Rheingasse besaß, welcher damals Holzach-, später Hatstätterhof genannt
worden ist. Beide Herren, der reiche und angesehene Dr. med. Eucharius und desgleichen
sein Bruder Onophrio, der als Ratsherr, Tagsatzungsgesandter, Landvogt im Tessin und Salzherr

das Vertrauen der Regierung genoß, besaßen Zunftrecht in allen vier Herren- und dazu

noch in zwei Handwerkerzünften.
Es seien nun einzelne Basler Staatsmänner der hier dargestellten Zeit charakterisiert, so

weit wir ein Bild von ihrer Person gewinnen können, zuerst die drei unter sich sehr
verschiedenen Bürgermeister mit dem gleichen Geschlechtsnamen Meyer. Jakob Meyer zum
Hirzen, der älteste unter ihnen, (1473—1541), dessen Name auf der sogenannten Reforina-
torentafel im Kreuzgang steht, ist der bedeutendste Vorkämpfer weltlichen Standes für die
Sache der Reformation in Basel gewesen; er war der persönliche Freund Oekolampads, Ca-

pitos, Pellikans, Bullingers; Martin Bucer preist ihn einmal überschwenglich als herrliches
Werkzeug Gottes. Er war nicht nur ein gewissenhafter und tüchtiger Geschäftsmann, sondern
auch der Stadt unentbehrlich hei ungezählten diplomatischen Verhandlungen und
Verwaltungsfragen; er besaß ein gewisses Maß humanistischer Bildung und ein brennendes Interesse

an den Glaubensfragen; er ist eigentlich der einzige Basler Staatsmann aus der Reformationszeit,

über dessen persönlichesVerhältnis zum neu verkündeten Evangelium wir bestimmte

Äußerungen kennen. Dogmatisch war er kein Fanatiker ; im Gegenteil lag ihm die Einigung
im Abendmahlsstreit besonders am Herzen ; deshalb stand er auch bei den Straßburger
Vermittlungsmännern in hoher Achtung und kam als einziger schweizerischer Staatsmann mit
Luther selbst in Korrespondenz. Wie stark er die schwere Verantwortung fühlte, als

Bürgermeister ein Gemeinwesen nach der Richtschnur des Evangeliums zu regieren, das kommt
in seinem Brief an Luther vom 7. Oktober 1536 zum Ausdruck. Es war die Zeit, da noch
einmal, freilich erfolglos, um eine Einigung des lutherischen und des reformierten schweizerischen

Bekenntnisses gekämpft wurde. An Jakob Meyer lag es nicht, daß dieser Ausgleich
nicht zu stände kam. „Meine gar fleißige Bitte an Euer Ehrwürden", schreibt der
Bürgermeister, „ist, für mich als Euer Kind zu beten, auf daß ich in meinem schweren Amt meinem
Herrn Christo treu erfunden werde. Dann wahrlich ich getrost mich, Eures Gebets gegen dem

Allmächtigen zu genießen, daß er, wie er mir und andern die Erkenntnis seines Sohnes durch
Euch mitgeteilt, daß er also uns werde durch Eure tägliche Fürbitte erhalten und fortführen."

Adalberg Meyer zum Pfeil (1474—1548), aus der Junkerfamilie, die im Steinenkloster
ihr Erbbegräbnis hatte, Tuchmann, zu Safran zünftig, Bürgermeister seit 1521, gilt als der
Reformationsbürgermeister, da sein Name am Eingang der Ordnung von 1529 und der Basler

36



Konfession von 1534 stellt. Trotzdem ist er mit seiner evangelischen Gesinnung weder in der
Kampfzeit noch nachher so klar hervorgetreten wie Jakob Meyer. Er war eher eine vermittelnde

Natur, und wenn er einmal an einer Synode den Pfarrern eine eigentliche Buhpredigt

gehalten hat, so geschah es wohl vor allem, weil er den Hader unter den Praedikanten
rügen wollte. Doch als er 74 jährig am 8. Juni 1548 starb, rühmt ihn auch der strenge Kritiker

Gast als leutseligen Herrn und hervorragenden Staatsmann. „Eine große Leuchte der
Stadt ist mit seinem Tod erloschen". Sein Begräbnis war wie das Jakob Meyers eine große
Staatsfeier.

Wenn bis 1529 Adalberg an den Tagsatzungen der Hauptvertreter Basels gewesen war, so

löste ihn später meist sein jüngerer Bruder Bernhard ab, zuerst als Ratsherr zum Schlüssel,
dann als Pannerherr ; und ohne vorher die Oberstzunftmeisterwürde bekleidet zu haben, rückte
Bernhard sofort nach dem Tod Adalbergs als Bürgermeister an seine Stelle. Dieser Bernhard
Meyer zum Pfeil (1488—1558), von Beruf Bankier, ein reicher Herr, Besitzer des Hauses

zum Panthier in der Rittergasse, war der bedeutendste Basler Politiker im 5. und 6.

Jahrzehnt des Jahrhunderts. Er war der Vertrauensmann Berns und Straßburgs, stand aber auch

mit Herren aus den innern Orten gut; auf zahllosen Tagungen war der Pannerherr und

Bürgermeister zu finden. Seine Gewandtheit im Vermitteln erschien dem Eiferer Gast, der

Bernhards evangelischer Gesinnung mißtraute, etwas verdächtig; in der Tat arbeitete Bernhard

Meyer als Realpolitiker im Schmalkaldischen Krieg darauf hin, eine eidgenössische
interkonfessionelle Front gegen die Bedrohung vom Haus Oesterreich zustande zu bringen, freilich

ohne Erfolg. In der Korrespondenz mit seinem vertrauten Freund, dem Straßburger
Ammeister Claus Kniebis, fällt der nüchterne, religiös zurückhaltende Ton in Bernhard

Meyers Briefen auf gegenüber den oft ergreifenden Bekenntnissen des frommen Straßburgers.

Gleichaltrig wie Bernhard Meyer war Bürgermeister Theodor Brand von der Zunft zum
Goldenen Stern (1488—1558); er stammte aus der alten Kleinbasler Familie, hatte in jungen
Jahren bei Novara und Marignano mitgekämpft und war als Vertrauensmann der Zunft von
Amt zu Amt gekommen; der lange, starke Mann zeigte in den zahllosen Geschäften, die ihm
daheim oder auf Gesandtschaftsreisen übertragen wurden, viel gesunden Menschenverstand

und Gerechtigkeitssinn. Seine natürliche Leutseligkeit und liebenswürdige Art bewies er im
Verkehr mit Leuten jeden Standes und Berufs. Er besaß auch ein gewisses Maß lateinischer

Schulbildung; als langjähriger Deputat für das Kirchen- und Schulwesen wirkte er bei der

Reorganisation der Universität mit. Das besondere paedagogische Talent Thomas Platters

hat Theodor Brand richtig eingeschätzt; seinen Bemühungen ist es hauptsächlich zu

verdanken, daß im Jahr 1544 dem eigenwilligen und hartköpfigen Neubürger aus dem Wallis,

der nicht einmal den Magistertitel trug, gegen alle Widerstände im Rat und an der Universität

die Leitung der Schule auf Burg definitiv übertragen wurde und daß Platter schließlich

nachgab und seine Schüler von den Professoren prüfen ließ. Seine strenge Rechtlichkeit

bewies er in einem für die Familie Brand peinlichen Fall: ein Vetter des Bürgermeisters

hatte einen Totschlag begangen, und so lange Joder Brand lebte, mußte der Übeltäter — im

Gegensatz zur gnädigen Praxis in andern Fällen — die Stadt meiden. Daß er der populärste

Bürgermeister seiner Zeit war, darauf weist schon die Notiz Wurstisens hin, an der

Bestattung Theodor Brands habe die ganze Stadt teilgenommen, was vorher noch nie geschehen

sei.

37



Viel weniger wissen wir über die Persönlichkeit der von Anfang an reformatorisch
gesinnten beiden Oberstzunftmeister Marx Heydelin und Bläsi Scbölli.Heydelin verkehrte
persönlich viel mit den Praedikanten; er nahm auch einmal an einer theologischen Disputation
mit den Täufern teil und wurde dabei, da er sich einen plumpen Witz erlaubte, von dem

leidenschaftlichen Jakob Treyer zur Buße gemahnt, weil er kein Christ sei. Bläsi Schölli, der
Sattler und Gewandmann, Meister und Ratsherr der Schlüsselzunft, wurde erst 1545

Oberstzunftmeister; Gast rühmt ihn als einen klugen Mann, der unentwegt dem Evangelium ergeben

gewesen sei. Zehn Jahre später verlor er allerdings wegen Unterschlagung von
Staatsgeldern („wegen verübter Untreue am Brett") seine Stelle und begab sich nach Mülhausen;
er scheint aber später wieder nach Basel zurückgekehrt zu sein; in seinem Testament
vermachte er 1000 Gulden, deren Zinsen die Praedikanten jährlich für die Armen verwenden
sollten.

Von großem Einfluß auf die Staatsgeschäfte waren die Vorsteher der Kanzlei, der
Ratschreiber und der über ihm stehende Stadtschreiber. Sie waren in alle politischen Fragen

eingeweiht, formulierten und notierten die Ratsbeschlüsse, besorgten die Korrespondenz
und begleiteten sehr oft eine Ratsbotschaft auf Tagungen. Zur Zeit der Durchführung
der Reformation war der aus Straßburg stammende Kaspar Schaller Stadtschreiber, ein eifrig

evangelisch gesinnter Mann ; 1534, als Schaller wegen eines diplomatischen Konflikts mit
dem Herzog von Württemberg seine Stellung verlor, rückte der bisherige Ratschreiber
nach, Heinrich Ryhiner aus Brugg, „unser Heinrich, vielleicht der lauterste unserer
Glaubensbrüder hier und der gewandteste Verfechter des Evangeliums Christi", so rühmt ihn
einmal Oekolampad. Schon 1518 hatte der Rat dem tüchtigen, akademisch gebildeten Beamten

um seiner Verdienste willen das Bürgerrecht geschenkt; der Sieg der Reformation brachte

Ryhiner neue Aufgaben und Würden; er wurde Deputat, half die Statuten der Universität
ausarbeiten und bemühte sich jahrelang um die Ausbildung der jungen Schüler und Studenten,
die im Alumneum auf Kosten der evangelischen Obrigkeit für den künftigen Schul- und
Kirchendienst erzogen und ausgebildet werden sollten. Ryhiiriers persönliche Art ist uns freilich

nicht sehr deutlich erkennbar; nur sehen wir ihn als ernste, autoritäre Amtsperson, die
die Sache der christlichen Obrigkeit mit Würde und Nachdruck vertritt.

BÜRGERSCHAFT UND HINTERSASSEN

Über die Zahl und die Zusammensetzung der Gesamtbevölkerung der Stadt vor und nach
dem Durchbruch der Reformation unterrichtet uns keine Volkszählung und Statistik. Wir
können annehmen, daß Basel etwa 15—16000 Einwohner gezählt haben mag, jedenfalls viel
mehr als Zürich oder Bern. Wir kennen aber das Zahlenverbältnis zwischen den zünftigen
Bürgern und den nichtzünftigen Niedergelassenen und bloßen Aufenthaltern nicht. Nur
einige wichtige uns bekannte Tatsachen seien hier näher betrachtet. Wir beschränken uns
auf die Zeit von 1529, dem Jahr des Durchbruchs der Reformation, bis zum Jahr 1546, in
dem — vor Beginn des Schmalkaldischen Krieges — wichtige Ratsbeschlüsse in Bezug auf
Bürgeraufnahmen gefaßt wurden.

38



Seit langem war es dieTendenz des Basler Rates, die Zahl der Hintersassen einzuschränken
und die Erwerbung des Bürgerrechts zu erleichtern ; doch war bis 1541 der Grundsatz noch
nicht durchgeführt, daß nur Bürger, nicht auch Hintersassen bei einer Zunft Aufnahme
finden konnten. Freilich musste das Bürgerrecht im 16. Jahrhundert, im Gegensatz zum frühern
Brauch unentgeltlicher Massenaufnahmen, meist erkauft werden ; geschenkt wurde es nur
für besondere Verdienste. Die Aufnahmegebühr von vier Gulden, für arme Handwerker eine
beträchtliche Summe, durfte ratenweise bezahlt werden. Nun aber hatten sich offenbar in
letzter Zeit, besonders seit dem Ausgang des Bauernkrieges von 1525, eine Menge flüchtiger
und mittelloser Menschen im Landgebiet wie innerhalb der Mauern niedergelassen ; die Zahl
der unkontrollierbaren Hintersassen war wieder groß, und doch erstrebte ja das neue
evangelische Regiment ein in Glauben, Sitte und politischer Gesinnung einheitliches Volk zu
Stadt und Land. Im April 1531 beschloß daher der Rat, die Feuerschauer und in den
Vorstädten die Vorstadtmeister sollten von Haus zu Haus gehen und eine genaue Zählung der
Hausbesitzer und der Hausbewohner vornehmen ; bei Strafe von fünfPfund sollte kein
Hausbesitzer Fremde, die weder Bürger noch zünftig noch „alte Hintersassen" wären, länger bei
sich behalten.

Trotzdem müssen auch in den folgenden Jahren noch zahlreiche arme Hintersassen
deutscher und französischer Sprache in Basel gewohnt haben. Ein Ratsbeschluß vom 11. März
1534 stellt fest, daß der Hintersassen eine gute Zahl hier seien und daß ihrer täglich noch
mehr hereinkämen. Da sie in Bezug auf die Hilfe der Obrigkeit, Spital und Almosen gleich
wie die Bürger geachtet und gehalten würden und der Rat deshalb dafür sorgen müsse, daß

man „dem Almosen und Spital zu lieb nit also insässe", wurde eine neue strenge Kontrolle
durchgeführt. Alle Hintersassen wurden nach ihrem „Mannrecht und Abschied", das heißt
den Ausweispapieren ihrer frühern Obrigkeit, gefragt, und besonders auch nach ihrem Glauben

; die Bürgerschaft war soeben auf die neu verfaßte Basler Konfession vereidigt worden.
Andersgläubige und übelbeleumdete Leute, „Hudelmanns gesind", wurden ausgewiesen. Auch
mußte sich jeder Wehrfähige über eigene Wehr und Waffen ausweisen. Mit Ausnahme derer,
die schon vor 1525 in Basel wohnten, hatten die Hintersassen von nun an eine regelmäßige
Steuer von einem Schilling alle Fronfasten zu zahlen; neue Hintersassen mußten eine

Einsitzgebühr von zehn Schillingen entrichten und wurden erst nach fünf Jahren
almosenberechtigt.

Die nächste Folge dieser Verfügung war eine gewaltige Zunahme der Bürgeraufnahmen ;

noch schloß sich Basel nicht engherzig gegen die Fremden ab; nur wollte der Rat die

Zahl unsicherer Elemente unter den Hintersassen zurückdämmen. Anderseits war man doch

auch wieder auf Niedergelassene angewiesen, die als Taglöhner und Dienstboten in der Stadt

arbeiteten, ohne Bürger werden zu können. Im Oktober 1534 wurde festgesetzt, daß die

Bürgerrechtsgebühr von vier Gulden auf einmal bezahlt werden müsse; trotzdem blieb die

Zahl der neu aufgenommenen Bürger noch relativ hoch. In dem genannten Zeitabschnitt von
1529—1546 fanden zirka 940 Einbürgerungen statt; das heißt, es wurden durchschnittlich 52

neue Bürger mit ihren Familien aufgenommen; bei einigen handelte es sich um eine

Erneuerung des Bürgerrechts. Die höchste Zahl brachte das Jahr 1534 mit 139 Neubürgern, die

zweithöchste das Jahr 1529 mit 80. Das waren sicher ausnahmslos evangelisch Gesinnte; sie

ersetzten die Altgläubigen, die grollend ihr Bürgerrecht aufgaben und fortzogen, deren Zahl

39



nicht bekannt ist. Wir wissen aber, daß viele, vielleicht die Mehrzahl von ihnen, alten Basler

Familien aus dem Patriziat und den sogenannten Herrenzünften entstammten; dazu kamen

noch manche Universitätsangehörige.
Eine neue Verfügung vom Februar 1541 erschwerte zugleich die Niederlassung von

Hintersassen und die Aufnahme von Neubürgern. Für die Hintersassen wurde jetzt der Nachweis

eines kleinen Vermögens von zehn bis fünfzehn Gulden verlangt; für Bürger ein Vermögen

von vierzig bis fünfzig Gulden oder doch so viel Geld, als sie zur Ausübung ihres Handwerks
brauchten. Diese harte Forderung wurde aber weitgehend durch Vergünstigungen für jung
verheiratete Handwerker von gutem Leumund gemildert; zugleich wurde freilich beschlossen,
daß die Heiraten der Fremden unter sich, besonders soweit es sich um Dienstboten und Tag-
löhner handelte, im voraus geprüft, bewilligt oder versagt werden müßten ; Heiraten von
Baslerinnen bedurften der Einwilligung von Eltern und Vögten.

Übrigens stieg die Zahl der Bürgeraufnahmen trotzdem schon im Jahr 1542 wieder über
den Durchschnitt; der Rat wollte keine zünftig gewordenen Handwerker mehr, die nicht
Bürger waren. Gewiß spielten hei diesen Beschlüssen auch materielle Erwägungen und

Bürgeregoismus mit, denn immer wieder heißt es, daß arme Welsche oder Leute anderer
Nationen in Basel Spital und Almosen in Anspruch nähmen; aber daneben lag es eben doch

der Obrigkeit daran, die konfessionelle Einheit und auch die deutschschweizerische Eigenart

der Stadt zu wahren; die damaligen Regenten konnten noch nicht ahnen, was für ein
unmeßbarer Gewinn und Segen Basel dem später einsetzenden Strom französischer und
italienischer Glaubensflüchtlinge verdanken würde.

Bis jetzt bildeten die Welschen, die Zunft- und Bürgerrecht erwarben, noch ein kleines
Häuflein; darunter waren eine Anzahl Barettlimacher. Von den rund 944) Neubürgern der
Jahre 1529—1546 stammten kaum 5 Prozent aus der jetzigen französischen Schweiz, aus Frankreich

oder Savoyen; dazu kamen vereinzelte Italiener und eine Anzahl Niederländer. Zu den

letztern gehörte bekanntlich die Gruppe jener vornehmen Herren um den geheimnisvollen
Johann von Bruck (Brügge), die bald Häuser und Landsitze erwarben und als wohltätige
Leute bei Pfarrern und Volk in hohem Ansehen standen; daß der alte Herr im Spießhof und
im Binninger Schlößchen kein anderer war als der berüchtigte Erzketzer David Joris, kam
erst 15 Jahre nach der Einbürgerung und drei Jahre nach dem Tod des Hauptes dieser
niederländischen Gemeinde zum Ungeheuern Skandal offen an den Tag. Der Arzt und
Naturforscher Johannes Bauhin, der Stammvater der berühmten Gelehrtenfamilie, stand der
heimlichen Ketzergemeinde nahe; das „welsch Doktorli zu St. Alban" war seit 1541 in Basel

niedergelassen, aber noch nicht Bürger. Offenbar war die Zahl der welschen Niedergelassenen
in den Dreißiger undVierziger Jahren recht beträchtlich; es waren meist Taglöhner oder
Handwerker aus Savoyen, der Freigrafschaft und Lothringen. Schwerlich waren diese Leute als

verfolgte Evangelische hierher gezogen; der Rat betrachtete sie als fremde Elemente, die er
in den Ämtern und in der Stadt nicht dulden oder deren Zahl er doch einschränken wollte.
Ein merkwürdiges Schreiben des Rates an die Vögte vom 30. November 1545 klagt darüber,
mit Berufung auf frühere Mandate, daß sich immer wieder welsche Personen „einschieben"
und mit unsern Töchtern und Witwen verheiraten. Ja, an etlichen Orten habe sich „der
Welschen und andern frömden Volks so viel eingesetzt", daß man schier mit unsern
Landleuten Gericht und Recht nicht besetzen könne! Daher solle der Vogt keine Welschen mehr



als Untertanen annehmen und alle Baselbieterinnen warnen, da ihnen sonst samt ihren
welschen Männern die Wegweisung drohe und zwar nach vorher bezahlter Ungenossamesteuer.

Am 22. Februar 1546 erließ sodann der Rat jene vielzitierte, berüchtigte Verordnung des
Inhalts: der Stadt sei wegen der Welschen, die man bisher als Hintersassen oder Bürger
angenommen habe und die hier ansäßig seien, eine vielfach beschwerliche Last begegnet; daher
solle man sie fortan glatt abweisen ; den städtischen Mädchen und Witwen wurde für den Fall
ihrer Heirat mit Welschen die gleiche scharfe Verfügung angedroht wie denen auf der
Landschaft. Allerdings behielt sich derRatAusnahmen vor, wenn es sich um wohlhabendeund
kunstreiche Welsche handle, von welchen die Stadt Nutzen, Ehre und Ruhm zu erwarten hätte.

Dieser Beschluß ist bekanntlich nie streng durchgeführt, ja zu Zeiten wieder aufgehoben
worden. Er hat es zum Glück nicht verhindert, daß zur Zeit der Gegenreformation zahllose
Refugianten, und nicht so ausschließlich nur die Reichen und Kunstfertigen, in Basel eine
Heimat fanden und das geistige und wirtschaftliche Leben der Stadt auf Jahrhunderte hinaus

maßgebend gestalteten.
Zu der Zeit, die hier geschildert wird, waren aber die Neubürger in überwältigender Mehrheit

keine Welsche, sondern sie kamen aus eidgenössischen und deutschen, besonders
süddeutschen Landen zu uns. Zwar ist die Herkunft der Neubürger oft nicht verzeichnet;
manchmal nennt das Öffnungsbuch nur den Ort, aus dem sie zuletzt kamen; aber wir können
doch feststellen, daß von jenen zirka 940 Neubürgern die beiden Gruppen, die
Deutschschweizer und die „Schwaben", sich mit je 300 bis 330 die Wage hielten. Viele kamen aus
dem Elsaß oder aus dem heutigen Baden und Württemberg nach Basel, vereinzelte auch aus
Mittel-und Norddeutschland. Unter den Schweizern dominierten die reformierten Ostschweizer;

doch auch aus dem Bern- und Solothurnerbiet, sowie aus den nahen bischöflichen
Dörfern wurden neue Bürger aufgenommen, weniger aus den Untertanen der Ämter, keine
begreiflicherweise aus den Fünf Orten. Diese Neubürger aus der evangelischen Eidgenossenschaft

und aus Deutschland haben in den ersten Zeiten des reformierten Basels ohne Zweifel

den konfessionellen Charakter des Gemeinwesens gestärkt.
Mit der großen Zahl neuer Basler Bürger begründete einmal Bernhard Meyer auf einer

Tagsatzung des Jahres 1545 seine Forderung, daß der seit 20 Jahren nicht mehr beschworene
Bundeseid erneuert werden sollte; denn kaum der zehnte Mann in Basel wisse jetzt noch,
was der eidgenössische Bund enthalte. Leider scheiterte dieser Wunsch an der strikten
Forderung der altgläubigen Orte, daß in der alten Form bei den Heiligen geschworen werden
müsse. Auch Johannes Gast weiß zu berichten, daß eine Musterung im Jahr 1548 mit Rücksicht

auf die Neubürger, deren Zahl groß sei, angeordnet werde.

Interessant ist eine von Gast mit Empörung notierte Äußerung, die auf den Widerstand

gewisser Kreise gegen die Aufnahme solcher evangelischer Neubürger aus der deutschen

Schweiz hinweist. Der vornehme und einflußreiche Ratsherr der Safranzunft, Johann Ulrich
Iselin, heimlich immer noch altgläubig, erklärte einem Pfarrersohn, der Bürger und
safranzünftig wurde, die Aufnahme in die Zunft könne er ihm nicht verweigern; er werde sich

aber dagegen wehren, daß er je zu einer Ehrenstelle gelange. Es hatten eben damals,im Jahr
1548, zwei Söhne von Praedikanten Bürgerrecht und Zunftrecht zu Safran erlangt, Zacharias

Spengler, der Sohn eines Lenzburger Pfarrers, und Balthasar Stucki, dessen Vater in Rothenfluh

Praedikant war.

41



DIE UNTERTANEN IN DEN ÄMTERN

Nach der Katastrophe von Kappel mußte die zürcherische und hernische Obrigkeit den

bäuerlichen Untertanen ihre Freiheiten in besondern Briefen garantieren, und Volksanfragen

in den Gemeinden des Landes mußten dazu dienen, das Vertrauen der Bauernschaft zur
christlichen Obrigkeit zu festigen.

Anders in Basel. Schon rein zahlenmäßig stand die stark bevölkerte Stadt in einem ganz
andern Verhältnis zu den Bewohnern der Ämter Liestal, Waldenburg, Farnsburg, Homburg,
Ramstein, Riehen, Münchenstein und Hüningen als etwa die Räte von Bern und Zürich zur

großen Masse ihrer selbstbewußten bäuerlichen LIntertanen,aufderenguteGesinnungsie eben

damals mehr denn je angewiesen waren. Die Basler Obrigkeit verstand es nun, ihre Autorität
beim Landvolk mit weltlichen und geistlichen Mitteln aufrecht zu erhalten. Die Landvögte

waren die Zwangsvollstrecker der obrigkeitlichen Glaubens- und Sittengebote; sie ließen

durch die Pfarrer die zahlreichen Mandate mit ihren Strafandrohungen von den Kanzeln

verlesen; sie ernannten die Bannherren in jeder Gemeinde, die in Verbindung mit den Prae-

dikanten sittlich Fehlbare aus der Kirchengemeinschaft ausschließen und dem Vogt zur
weltlichen Bestrafung anzeigen sollten (siehe Seite 49).

Zwar fehlte es im Baselbiet nicht an Widerstreben gegen die neuen Ordnungen der

Regierung; es ist schon im Neujahrsblatt von 1943 davon erzählt worden, wie zuerst die Pfarrer
diesen Widerstand zu spüren bekamen, indem einige von ihnen in roher Weise beschimpft
wurden. Der Unwille über die evangelische Obrigkeit, die die alten Abgaben streng
einfordern ließ, stieg im Jahr 1531 noch höher, als die vielen Täufer im obern Baselbiet aus

ihren Häusern geholt und gefangen abgeführt oder an Ort und Stelle gestraft wurden (Siehe

unten Seite 51 ff.). Aber es blieb bei trotzigen und zornigen Reden. Die 1531 aufgebotenen
Auszüger leisteten fast ausnahmslos dem Befehl der Obrigkeit Folge; es muß den Untertanen

übrigens bekannt gewesen sein, daß Basel den Krieg gegen die Fünf Orte nur gezwungen
mitmachte.

So wurde wohl in den Ämtern über Pfarrer und Obrigkeit, über Mandate und Bannordnung

und über die Abgaben gemurrt oder geschimpft; aber von organisiertem Widerstand
oder von der Aufstellung gemeinsamer Beschwerden und Forderungen war bei den
Baselbietern seit 1525 nicht mehr die Rede. Die Landvögte, die sichtbaren Vertreter der
christlichen Obrigkeit, saßen auf den festen Schlössern und hatten ihre bewaffneten Knechte zur
Verfügung; sie zu beschimpfen wie die wehrlosen Dorfpfarrer, ging nicht an; der Landvogt
der größten Vogtei, der alte Junker Henman Offenburg, scheint sogar eine populäre Person

zu Stadt und Land gewesen zu sein. Jedenfalls zeigte sich in Basels Untertanengebiet, im
Gegensatz zu Zürich und Bern, keine geschlossene Opposition gegen die Regierung. Die
Mannschaftsverluste in der Schlacht auf dem Gubel und die drückende Teuerung der Jahre
1530 und 1531 wirkten deprimierend; das Landvolk mußte froh sein, daß der Rat für
Korneinfuhr aus dem Elsaß besorgt war.

Wir wissen leider nichts darüber, was der denkwürdigen Tatsache vorausgegangen ist, daß

zu Anfang des Jahres 1532 die Untertanen der verschiedenen Ämter nacheinander vor den

Rat kamen und die ihnen im Bauernkrieg von 1525 ausgestellten Freiheitsbriefe zurückgaben.

Die Münchensteiner waren die ersten; sie baten um Verzeihung für die „us dorechter

42



Meynung beschechene" Auflehnung jenes Jahres; dann brachten die vom Amt Farnsburg
ihren Brief zurück; es folgten die Waldenburger, die Liestaler und Homburger; nur in Mut-
tenz hatte sich zuerst eine Minderheit gegen den Verzicht auf den Freiheitsbrief des Amtes
gesperrt; die zirka zwanzig Widerspenstigen wurden daher vor Rat geladen und ihre Namen
notiert. Allen Urkunden schnitt man zum Zeichen ihrer Ungiltigkeit die Siegel ab. Doch
blieben gewisse Erleichterungen, die 1525 gewährt worden waren, in Kraft; nur wurde jetzt
ausdrücklich das, was 1525 ertrotzt worden war, als freies Entgegenkommen der gnädigen
Herren gewährt. Aufgehoben blieb der Kleine Zehnten, der früher vom Vieh, Obst, Gemüse
erhoben worden war; Heiraten von Untertanen innerhalb von Basels Hoheitsgebiet blieben
von der Steuer der „Ungenossame" befreit; dazu setzte der Rat zum Dank für die gute
Gesinnung der Ämter den Salzpreis herab. Dagegen wurden die Untertanen wieder als
Leibeigene der gnädigen Herren betrachtet, wenn auch von dem ursprünglich drückenden
Verhältnis wenig mehr als der gehässige Name übrig blieb. Die Freiwilligkeit des Verzichts auf
die Freiheitsbriefe ist allerdings recht fragwürdig; Wortführer der Bauerndelegationen waren
die Vögte jedes Amtes; ein ernsthafter Widerstand zeigte sich nicht.

Zu diesem Akt der Demütigung von 1532 steht nun in erfreulichem Gegensatz die
berühmte Verbrüderungsfeier zwischen Bürgern und Bauern im Mai 1540. Sie war von der
Obrigkeit angeordnet. Ein „Froidzug" von 1000 bewaffneten Bürgern, die nach Liestal
marschierten, eröffnete die „lustige und bürgerliche Kilby". Hier stießen über 1300 wohlbeklei-
dete und hübsche Knechte aus der Landschaft mit ihren Fähnlein zu den Städtern, und die

ganze Schar zog darauf von Liestal nach Basel. Nun wurden die Landleute auf allen Zünften
und Gesellschaftshäusern einquartiert und zweimal üppig bewirtet; ein ehrsamer Rat zahlte
alles. Volkstümliche Spiele wie Springen, Steinstoßen, Schießen und Kegeln um allerlei
Gaben wurden veranstaltet, und Bürger wie Landleute hielten sich, wie Bürgermeister Adelberg
Meyer schreibt, „so redlich und freundlich miteinander, daß keine Mißhelligkeit noch
Trunkenheit befunden wurde". Beim Abschied begleiteten die Bürger die Landleute schier bis
St. Jakob und „schieden also mit frindlichkeit von einander".

Dieses Fest, das deutlich einen volkserzieherischen und volksversöhnenden Zweck der
Veranstalter erkennen läßt, entsprach dem Grundgedanken der christlichen Volksgemeinschaft,

die von einer ihrer Verantwortung bewußten starken Obrigkeit weise regiert werden

sollte; aber über solcher pädagogischer Zielsetzung steht doch die Tatsache, daß sich hier zum
letzten Mal für lange Zeit Bürger und ländliche Untertanen in lebensfrohem festlichem Treiben

zusammenfanden. Als 258 Jahre später wiederum Hunderte von bewaffneten Landleuten
nach Basel eingeladen wurden, da geschah es unter dem Zwang der Revolutionsideen, daß

sich die Patrioten der Stadt „in die Arme der neuen Mitbürger ab der Landschaft warfen";
viele Städter standen grollend beiseits. Das Fest von 1540 dagegen ist ein Zeugnis dafür, daß

trotz geheimem Mißvergnügen, trotz geistlicher und weltlicher Bevormundung und Strafmandaten,

ein gewisses Gemeinschaftsgefühl zwischen Regenten und Regierten, zwischen Bürgern

und Bauern der jungen evangelischen Republik damals vorhanden gewesen sein muß.

43



WEHRBEREIT SCHAFT UND KRIEGSWESEN

Die Wehrbereitschaft Basels nach 1531 trug ausgesprochen defensiven, vorsorglichen

Charakter. Zu einem obrigkeitlich angeordneten Kriegszug der Basler kam es in den nächsten

Jahrzehnten nicht, abgesehen von dem erwähnten Streifzug im Arsenthandel. Es ist

aber bezeichnend für den Charakter der evangelischen Stadtrepublik, daß die einzige

allgemeine Musterung der Waffenfähigen im Jahre 1540 damit begründet wurde, daß das Evangelium

im Reich und in der Eidgenossenschaft durch den Kaiser bedroht erscheine, der sieh eben

mit Frankreich versöhnt hatte. Die Musterung der Bürger und Hintersassen der Stadt fand

im Februar 1540 anf den Zunft- und Gesellschaftshäusern statt; dagegen sah der Rat von

einem gemeinsamen Aufzug der gesamten bewaffneten Mannschaft ab. Peter Ochs hat darin

die Furcht des Rates vor einer möglichen revolutionären Bewegung sehen wollen. Ein

Grund dazu war aber damals kaum vorhanden. Das oben geschilderte Ireudenfest im Mai

1540 sah ja die Vereinigung von 1000 Bürgern und 1300 Landleuten in Waffen, zu denen sich

zuletzt noch 300 Mann aus dem verburgrechteten bischöflichen Gebiet gesellten. Dieses

Aufgebot, das 2600 Mann umfaßte, war freilich mehr Volksfest als Musterung nach der Schilderung

der Chronisten; die Zahl entsprach natürlich lange nicht dem gesamten Bestand aller

Wehrfähigen zu Stadt und Land. Die Auszugsrodel der Dreißiger und Vierziger Jahre des

Jahrhunderts, die die Mannschaften „zum Panner" und „zum Fähnlein" aufzählen, ergeben

sogar nur 2000 Mann. Wir verweisen dafür auf das Neujahrsblatt von 1938, wo A. E. Gessler

das Wehr- und Waffenwesen der Stadt im 16. Jahrhundert ausführlich dargestellt hat.

Immer noch war die Mehrheit der Ausziehenden mit dem Langspieß versehen ; nur der

sechste Teil trug Büchsen. Einer Notiz der Jahresrechnung 1533/1534 entnehmen wir, daß

der Rat für 600 Pfund Harnische in großer Zahl und von verschiedener Gattung in Frankfurt

am Main einkaufte. Mit vortrefflicher Artillerie war Basel damals wie keine andere

Schweizerstadt versehen. Außer den auf den Wällen und Türmen postierten Kanonen standen

im Zeughaus über 100 schwere Geschütze und Feldschlangen von verschiedenem Kaliber.
Auf den Gundoldinger Matten wurden in bedrohlichen Zeiten, so im Sommer 1531 und im

August 1546, die Kanonen ausprobiert. Handfeuerwaffen, Musketen und Hakenbüchsen

wurden nicht nur im Zeughaus, sondern auch im alten Schützenhaus vor der Stadt beim

sogenannten Teuchelweiher aufbewahrt; wir erfahren aus Gasts Tagebuch und aus den Akten,
daß ein heruntergekommener Ratsherrensohn aus der Metzgernzunft, Sebastian Harnister,
im Jahr 1546 dort Büchsen gestohlen und dafür mit dem Kopf gebüßt bat.

Der Wachdienst war durch die Sturmordnungen geregelt; jeder Zunft waren bestimmte

Tore, Türme und Bollwerke der weitausgedehnten Befestigung zugewiesen. Neue
Bollwerke erbaute man 1531 bei St. Clara und zwischen der Neuen Vorstadt, der heutigen Hebelstraße,

und dem St. Johannstor. Die mächtigen Befestigungsanlagen zu beiden Seiten des

Steinentors, zu St. Elisabethen und bei der Spalenvorstadt fallen erst in die Zeit des Schmal-

kaldischen Krieges, in die Jahre 1547 —1551. Es war wiederum eine Zeit, da nicht nur die

politische Freiheit, sondern auch der evangelische Charakter Basels von außen, nämlich von
Kaiser Karl V., bedroht zu werden schien.

Das Reislaufen war damals grundsätzlich im evangelischen Basel verboten; allerdings

zogen mit obrigkeitlicher Erlaubnis Freiwillige unter dem Junker von Ostheim 1536 den

44



Bernern zu, als sie die Waadt eroberten; aber das Reislaufen zu König Franz von Frankreich,
der die evangelischen Glaubensbrüder in seinem Land so hart verfolgte, wollte der Rat nicht
dulden. Als nun im Sommer 1536 der Hauptmann Hans Erhart Reinhart und der Ratsherr
Wolfgang Hütschi bei Dornach 300 Bürger versammelten, die sie dem französischen König
zuführen wollten, da ritten Ratsboten hinaus, mahnten die Leute an ihren Jahreseid und
erzwangen ihre Rückkehr. Das „Weglaufen über Ehre und Eid" wurde auch diesmal wie
so oft verziehen, obschon eigentlich Haft, Buße und Kirchenbann für die Reisläufer und
Todesstrafe für die Hauptleute darauf stand ; immerhin verlor Hütschi den Ratssitz
und Reinhard sein Sechseramt. Aber die Reisläuferei war auch in Basel nie auszurotten.
Männern wie Nikiaus Irmy, Wolfgang Stölli oder dem Kleinbasler Bartli Hartmann, genannt
Bur, lag die Kriegslust im Blut. Besonders der letztere lag häufig im Turm, allerdings nicht
nur wegen des verbotenen Reislaufens, sondern auch wegen Gewalttaten und Ehebruch.
Abenteuerlust und oekonomische Schwierigkeiten trieben manche Bürger und Untertanen,
junge und alte, dazu, im französischen Kriegsdienst ihr Glück zu suchen. Im heißen Sommer
1544 liefen über 1000 Basler aus Stadt und Land fort, wie wir aus einem Brief Gasts an
Bullinger vernehmen; sie wollten unter König Franz gegen den Kaiser zu Feld ziehen; um den
Torwachen zu entgehen, schwammen manche den Rhein hinunter bis vor die Stadt. Diesmal

nützten weder die Mahnungen des Rates etwas noch die scharfen Predigten der Pfarrer;
die Leute erklärten, „sie wellten dem tüfel entgegen gon."

Unbefangen berichteten die Hauptleute, denen offiziell für ihren Ungehorsam die
Hinrichtung angedroht war, dem Rat über den Stand des Feldzugs in Nordfrankreich und über
das Befinden ihrer Leute. Es gab freilich nichts Gutes zu berichten ; viele erkrankten und
fanden den Tod, mehr noch infolge von Seuchen als im Kampf. Krank, verlottert und
enttäuscht kamen im Spätherbst die schweizerischen Söldner heim; in Basel lagen viele im Spital
und fanden hier ihr Grab. Die Witwen und Waisen der umgekommenen Basler Söldner
schrieen um Hilfe und Rache gegen die Verführer ihrer Männer und Söhne, wie der Bürgermeister

den vor Rat geladenen Hauptleuten vorhielt; nur auf Fürbitte der Eidgenossen und
der Krone Frankreich wolle die Obrigkeit auch diesmal nicht die verdiente strenge Rute
anwenden, sondern väterlich strafen, mit Haft und Geldbußen. Aber auch diese Strafen konnten

die Hauptleute, die auf Verwandte im Rat zählen durften, in untertänigen, aber zähen

und erfolgreichen zweimaligen Gnadengesuchen zweimal heruntermarkten; Nikiaus Irmy
wurde nach wenig Jahren Ratsherr der Safranzunft.

Anders stand es freilich im Schmalkaldischen Krieg; trotz der offiziellen Neutralität der

Eidgenossenschaft ließen die evangelischen Städte und auch Basel nicht ungern zahlreiche

freiwillige Knechte in den Dienst der deutschen Glaubensverwandten ziehen ; ein Basler

Fähnlein kämpfte im September 1546 im Dienst der Stadt Frankfurt am Main gegen kaiserliche

Truppen. Seitdem Basel im Jahr 1549 dem Soldbündnis mit Frankreich beitrat, durfte
wieder offen geworben werden. Als im Frühling 1552 der plötzliche Angriff des französischen

Königs und der mit ihm verbündeten deutschen Fürsten gegen den Kaiser losbrach, konnte
Nikiaus Irmy seine Knechte in und um Basel ungehindert sammeln; im Basler Münster traten

am Ostersonntag die evangelischen Krieger vor den Altartisch, um das Abendmahl zu

empfangen, bevor sie ins Feld zogen; die Pfarrer, die so oft gegen den Fluch des Solddiensts

gepredigt hatten, priesen diesmal den Feldzug als einen „göttlichen Krieg" zur Errettung

45



des Evangeliums. Doch brachte auch dieser Kriegszug dem Basler Fähnlein schwere

Entbehrungen und Enttäuschungen. Allerdings die Gefahr, die Basel und dem Evangelium vom
Kaiser gedroht hatte, war gebannt.

VON DEN FINANZEN DER STADT

Es ist schon erwähnt worden, daß die neue evangelische Obrigkeit allen Untertanen zu

Stadt und Land eindringlich dargelegt hatte, daß die Bezahlung aller Zinsen, Zehnten und

Steuern nicht nur in der Schrift geboten, sondern auch wegen der Lage der Stadt notwendig
sei; man habe alte Schulden zu verzinsen und neue große Kosten aufgeladen bekommen.

Die riesige Birsigüberschwemmung im Juni 1529, sodann die Kriege des Jahres 1531 verlangten

große Summen. Die Dreierherren, das Finanzkollegium, nahmen von Bürgern und
andern „sonderigen" Personen über 20000 Gulden in Münze als verzinsliches Darlehen auf;
besonders Straßburger waren dabei beteiligt. Schon die Jahresrechnung von 1529/30,

abgeschlossen auf Joh. Bapt. (24. Juni), hatte bei etwa 27000 Pfund Ausgaben und nur 24000

Pfund Einnahmen („ein sum gegen der andern abzogen") ein Defizit aufgewiesen; denn die

Jahreseinnahmen waren gegenüber dem Vorjahr fast um die Hälfte zurückgegangen. Die
zwei folgenden Jahre 1530/31 und 1531/32 brachten eine mächtige Steigerung der Ausgaben;
für das zuletzt genannte Jahr lautete das Ergebnis: „Suma sumarum alles usgebens dis jor
inn und uswendig der stat tut 61309 Pfund 5 Schillinge und 6 Pfennige". Trotzdem schien
das Rechnungsdefizit kleiner als im Jahr 1530/31, wo es die Höhe von 7600 Pfund erreicht
hatte; denn für 1531/32 sind die Einnahmen gegenüber 28000 Pfund im Jahr 1530/31 mit fast
60000 Pfund angegeben. Diese ganz ungewöhnlich hohe Summe erklärt sich aber zum größern
Teil daraus, daß die oben erwähnten vom Rat aufgenommenen und verzinslichen 20000 Gulden

hier bei den Einnahmen gerechnet sind. Außerdem hatte der Rat von den Gotteshäusern
als einmaliges Kriegsopfer im ganzen 7000 Pfund erhoben; die Hohe Stift hatte 1500, St. Peter
1000 und das Kloster Klingental — trotz anfänglichem Widerstand der noch dort verbliebenen

geistlichen Damen — ebenso viel zahlen müssen; das Geld wurde als Steuer „an
unseren Reyszkosten" eingezogen. Gleichzeitig beschloß aber der Rat auch Einsparungen
durchzuführen. Schon im Juni 1531 hatte er eine Kommission von zehn Herren bestellt, zu denen
die Häupter und angesehene Ratsherren gehörten wie Bernhard Meyer, Ludwig Zürcher,
Rudolf Frey und Jakob Götz. Diese sollten den Staatshaushalt und alle Gebresten („als
dan das gmein gut sich vyl zeit und jar har geschweint") ernstlich prüfen und ihre
Maßregeln treffen, ohne jemanden zu schonen. Die Sitzungen dieser Sparkommission wurden
zuerst einmal, dann zweimal wöchentlich nach der Morgenpredigt abgehalten; ihre
Beschlüsse waren aber nicht etwa nur Gutachten zu Händen des Rates oder der Sechs; vielmehr
sollten sie „ohne Weigerung und Einrede festiglich vollzogen werden".

Der Rat nahm am 29. November 1531, also in der schlimmen Zeit vor dem erzwungenen
Separatfrieden mit den Fünf Orten, den Abgang des gemeinen Guts, „darin wir leider
stekken", ernsthaft zu Herzen und schwur, diesen Abgang ewig geheim zu halten „by kopfverlieren".

Die ersten Verfügungen beschränkten die obrigkeitlichen Bauausgaben und verlang-

46



ten eine schärfere Kontrolle der Wirte und Köche, da das Weinungeid eine der wichtigsten
regelmäßigen Staatseinnahmen war; das Spital mußte „zur Stür"Korn liefern und die Klöster
gesattelte Reitrosse stellen für die Herren, die in der Stadt Geschäfte verritten. Sodann
wurden die Jahresbezüge der Bürgermeister, der Oberstzunftmeister, der Ratsherren und
verschiedener Beamter gekürzt, „bis sich die Sachen zur Besserung anschicken." Empfindlich
trafen die Sparmaßnahmen die Hohe Schule, wovon noch weiter unten die Rede sein soll.
Die Defizitperiode dauerte aber nur drei Jahre; schon vom Rechnungsjahr 1532/33 an waren
regelmäßig wieder beträchtliche Überschüsse zu verzeichnen („mer ingenommen dann usz-
geben, so man nempt das remanet"); im erstgenannten Jahr 4000, in den folgenden Jahren
7800 und 12500 Pfund.

Die obrigkeitliche Verwaltung der Stifts- und Kirchengüter wurde erst 1532 richtig
organisiert; jedes Gotteshaus und Kloster hatte seinen Schaffner als Verwalter; Kontrollbehörde
waren die sogenannten Pfleger, Mitglieder des Rates. Aber die Klagen der Pfarrer über
Untreue der Schaffner und besonders über die Verwendung des Kirchengutes zu weltlichen
Zwecken wollten lange nicht verstummen. Berechtigt waren sie wahrscheinlich in den ersten
Jahren nach der Übernahme des Kirchengutes durch den Staat, als noch keine Jahresrechnungen

abgelegt werden mußten. Oekolampad hat im Sommer und Herbst 1531 in vier
Predigten die Sache auf die Kanzel gebracht und Judas, der den Beutel führte, als biblischen
Prototyp der Basler Kirchenschaffner hingestellt. Vor Rat geladen und zur nähern Auskunft
über seine Beschuldigungen aufgefordert, erklärte Oekolampad, es sei wohl die Pflicht der Pfarrer,

stadtbekanntes Unrecht und Laster zu strafen, aber nicht, bestimmte Schuldige mit Namen

zu nennen, ein Grundsatz, den auch noch später die Praedikanten zu verteidigen pflegten.
Der schmal besoldete und ärmlich lebende Pfarrer Gast zu St. Martin beklagt oft in

Briefen und Druckschriften die Beraubung der Kirche durch die Obrigkeit und ihre Beamten

mit großer Bitterkeit. „Wo kommen die Einkünfte der geistlichen Güter hin? O temporal"
so schreibt er 1543 an Bullinger. „Es will sich jedermann in dieser Küche wärmen", heißt es

im Vorwort einer von Gast bearbeiteten Predigtsammlung, die er dem Rat von Mülhausen

widmete. Wieviel Wahres und wieviel unberechtigtes Mißtrauen diesen Klagen zu Grunde

lag, ist heute nicht mehr zu erkennen. Wir wissen auch nicht, ob Oekolampad bereits in der

außerordentlichen Kriegssteuer, die dem Kirchengut auferlegt wurde, einen Mißbrauch der

Staatsgewalt erblickte. Veruntreuungen in der Spitalverwaltung führten um die Mitte des

Jahrhunderts zu einer langwierigen Untersuchung gegen den angesehenen LuxTyrsum (oder

Ersam), Meister der Spinnwetternzunft und Neffen des Bürgermeisters Jakob Meyer. Die

verhängnisvollen Schäden, die das Petersstift und damit das Universitätsgut durch die

Untreue von Professor Isaak Keller erlitt, traten erst um 1580 zu Tage. Vom Rat aber darf man

sagen, daß er, nachdem einmal die Verwaltung recht organisiert war, den ernsten Willen

zeigte, geistliche Güter nicht für staatliche Zwecke, sondern wirklich als Kirchen- Schul- und

Armengut zu verwenden.
Fast gleichzeitig mit der Organisation der Kirchengutsverwaltung vollzog sich die

Verstaatlichung des Geldwechsels; der Hausgenossenzunft wurde 1533 dieses Gewerbe entzogen
und ein obrigkeitliches Stadtwechselamt geschaffen, vielleicht in Zusammenhang mit der

Pacht der Silberbergwerke von Giromagny in den Vogesen. Es waren Maßregeln, die dem

Staatssäckel neue Einnahmen verschaffen sollten.

47



Aber wenn auch die Stadt Schulden hatte, so war doch der private Reichtum in der Stadt

sicher größer als in den andern Schweizerstädten. Ein Zeugnis dafür sind die großen
Darleihen, die besonders in den Jahren 1531 und 1532 kapitalkräftige Basler dem finanziell
bedrängten Herzog vonSavoyen gewährt haben. Der hauptsächliche Vermittler dieser Geschäfte

war der als Söldneroffizier bereits genannte Hans Erhard Reinliart, zünftig zu Weinleuten.
Eine gewaltige Summe von fast 130000 Gulden stellten die Basler Gläubiger dem Herzog

zur Verfügung, wobei Schlösser und Städte der Waadt als Pfand verschrieben waren. Unter
diesen Basler Gläubigern finden wir Adelige aus den Familien Bärenfels, Offenburg und
Reinach, auch den Junker Christoph Stouffer, daneben Herrenzünftler aus angesehenen

Bürgerfamilien wie Eucharius Holzach, Hans und Nikiaus Irmy, Franz Bär, den reichen
Gewandmann Macharius Nußbaum, den Besitzer des Hauses zum Pflug, die beiden spätem
Oherstzunftmeister Jakob Rüedin und Bläsi Schölli, auch reiche Neuhürger wie den Elsässer

Hans Bockstecher oder den Buchdrucker Ruprecht Winter, der später seihst in Schulden

geriet. Konfessionelle Motive scheinen bei der Gewährung dieser Darleihen nicht maßgebend

gewesen zu sein; denn unter den Gläubigern finden wir katholisch wie reformatisch
gesinnte Männer. Nach der Eroberung der Waadt zahlte Bern die geliehenen Summen zurück.

Später, zur Zeit des Schmalkaldischen Krieges, war auch der Rat wieder zu verschiedenen

Darleihen der Stadt an Straßburg bereit; er lieh den elsässischen Freunden im ganzen 27000

Gulden, die ebenfalls bald wieder zurückvergütet wurden. Der Ruf Basels als einer
kapitalkräftigen Stadt erhielt sich im ganzen Jahrhundert; um 1580 schätzte der damalige Nuntius,
freilich auf recht unsichere Kunde hin, den Staatsschatz Zürichs und Berns auf je 100000

Skudis, den Basels aber auf 800000.

STAAT UND KIRCHE

BANN UND ABENDMAHLSZWANG

Die evangelische Obrigkeit, die die frühere geistliche Gewalt selbst an sich genommen
hatte, mußte nun auf allen Lebensgebieten ihre Macht zur Geltung bringen. Die Ordnung
des Gottesdienstes, die Sorge für die reine Lehre, die Ehegesetzgebung, die Armenfürsorge
und nicht zuletzt die Bestimmungen über das erlaubte Maß weltlicher Lustbarkeit war Sache

der verantwortlichen Regenten geworden. Und doch war diese Entwicklung der Dinge, die wie
in Zürich und Bern zur evangelischen Staatskirche führte, nicht das Ideal Oekolampads
gewesen; vielmehr hatte er innerhalb des christlichen Staates der Kirche ihre Eigenständigkeit
wahren wollen, wie das später Calvin in Genf nach schweren Kämpfen gelungen ist. Es ist
bereits im Neujahrsblatt von 1943 ausführlich dargestellt worden, wie das für Oekolampad so

wichtige besondere Macht-, Straf- und Heilmittel der christlichen Kirche, der Bann, das heißt
die Ausschließung Lasterhafter und Widerstrebender aus der kirchlichen Gemeinschaft, nach
und nach immer mehr zu einer staatlichen Institution wurde. Es war auch gar nicht anders

möglich; denn der Bann, der Lasterhafte, Verächter der obrigkeitlichen Ordnungen wie der
kirchlichen Sakramente treffen sollte, bestand nicht nur im Ausschluß der vergeblich Ge-

48



mahnten vom Abendmahl, sondern führte zur gesellschaftlichen und bürgerlichen Ächtung
derer, die sich nicht mit der Kirche aussöhnen wollten, und schließlich zur Landesverweisung.

Wie nun die Obrigkeit die Teilnahme am evangelischen Gottesdienst und am Abendmahl
als Beweis einer zuverlässigen Gesinnung von allen Bürgern erwartete und verlangte, so
wollte sie auch durch die vom Rat in jeder Stadtgemeinde erwählten Bannherren die
Kontrolle über die Handhabung des Bannes behalten; auf dem Land ernannte der Landvogt die
Bannherren in den Kirchgemeinden ; die Münsterbannbehörde wurde die oberste Instanz
für die wirkliche Verhängung des Bannes nach dreimaliger vergeblicher Warnung. Die Pfarrer
aber gehörten nicht mehr der Bannbehörde an; sie wurden nur zur Beratung zugezogen und
hatten die peinliche Pflicht, den Bann in der Kirche zu verkünden.

Einerseits bestand also der Zwang zur Teilnahme am Abendmahl, und anderseits bedeutete

der Ausschluß vom Abendmahl für den Gebannten zugleich die Vernichtung seiner
bürgerlichen Stellung in Basel. Wie gestaltete sich aber nun die Praxis des Abendmahlszwangs
und des Bannes? War im Rat selbst schon 1529 die „Säuberung" von Nichtevangelischge-
sinnten vollzogen worden, so sollte, nach dem Ratschlag der Dreizehnerherren vom Juni 1530,

nun auch diese Sichtung bei den Mitgliedern des Großen Rates und schließlich bei allen

Zunftgliedern erfolgen und zwar ganz einfach mittels der Kontrolle darüber, wer jetzt schon

zum Tisch des Herrn gehe, wer sich wenigstens dazu anerbiete, künftig zu gehen, und wer
sich überhaupt weigere. Über 200 waren bis jetzt fern geblieben. Nun zeigte es sich aber,
daß die große Mehrheit dieser Abendmahlsverweigerer vom Juni 1530 mit der Zeit sich doch

fügte, zumal da die Bannherren den Zögernden und Widerstrebenden Zeit ließen. Diejenigen

freilich, die entschlossen an der Messe festhielten, verließen in der Tat die Stadt; viele
aber mochten es mit dem Landvogt von Waldenburg halten, der erklärte, er mit den Seinen

sei zwar noch nicht zum Tisch gegangen, „aber so mans will gehept haben, will er ouch gon".
Der berühmteste Rechtsgelehrte der Stadt, Bonifacius Amerbach, konnte sich noch vier Jahre

hindurch nicht entschließen, gegen seine innerste Uberzeugung am „Tisch Oekolampads"

zu erscheinen. Der Rat hat Amerbach gegenüber die Konsequenzen seiner Beschlüsse nie

gezogen; denn er wollte ihn unbedingt der Stadt erhalten. So wurde Amerbach noch bei
Lebzeiten Oekolampads und nach dessen Tod zwar mehrmals vor Rat geladen und gemahnt,
aber immer wieder mit Gewährung neuer Fristen entlassen. Von derVerhängung des Bannes

oder gar der Ausweisung war keine Rede; auch der 1529 abgesetzte Oberstzunftmeister Lux

Zeigler, der sich als ausgesprochen altgläubig gesinnter Mann dem Abendmahlszwang
widersetzte, blieb bis 1534 unangefochten in Basel; er verließ die Stadt erst freiwillig, als alle Bürger

auf die Basler Konfession vereidigt wurden. Amerbach schwur zwar nicht; aber bald

darauf schloß er sich aus innerm Bedürfnis der Abendmahlsgemeinde an; er hatte in den

vermittelnden Auslegungen Martin Bucers, der ja in Basel auch als Autorität galt, eine seiner

Uberzeugung entsprechende Form seines Abendmahlsglaubens gefunden.

Es ist uns eigentlich nur ein Mann mit Namen bekannt, der wegen seines Glaubens — er

war offenbar ein schroffer und leidenschaftlicher Altgläubiger — exkommuniziert worden

ist. Am 7. Mai 1531 wurde über den safranzünftigen Buchbinder Nikiaus Gantus am

Fischmarkt öffentlich im Münster der Bann ausgesprochen; der Mann war schon früher wegen

auswärtigen Messebesuchs gebüßt worden, hatte aber dem Rat trotzig erklärt, er werde

weiterhin zur Messe gehen. Nach der Schilderung Gasts drang Cantus nach der Bannung dem

49



Oekolampad ins Haus und überschüttete ihn mit Schmähungen; am andern Tag stürmte er
mit bloßem Schwert durch die Straßen, verließ aber die Stadt bald, zog nach Freiburg im
Breisgau und verkaufte sein Haus in Basel.

Oekolampad fand aber auch unter seinen evangelischen Freunden und Amtsbrüdern
ernsten Widerstand gegen die von ihm bewiesene unglückselige Schroffheit in der Anwendung
des Bannes. Paulus Phrygio, Pfarrer zu St. Peter und Professor, und ebenso der von
Oekolampad selbst nach Basel berufene feinsinnige und fromme Philologe und Theologe Simon

Grynaeus widersprachen ihm grundsätzlich. „Ich habe Oekolampad stets in der Frage der
Exkommunikation widerstanden," schreibt Grynaeus am 27. Februar 1532 an Bucer in Straßburg,

„aber er wollte mich nicht hören. Nie war ich ein Gegner einer gerechten Kirchenzucht;

aber ich wollte die Gewissen geschont haben." Es sei doch nicht verwunderlich, wenn
die Gewissen in der Abendmahlsfrage schwankend seien, da die Führer des neuen Glaubens

selbst unter sich uneinig wären. „Wenn nicht der Krieg (der zweite Kappelerkrieg)
dazwischen gekommen wäre, so wäre auch ich aus der Stadt verbannt worden." Das ist nun
freilich eine übertriebene Behauptung; niemals hätte der Rat so hochangesehene Gelehrte
wie Grynaeus, Phrygio oder Amerbach wegen Glaubensdifferenzen ausgewiesen. Man denke

nur daran, mit welchen Ehren der alte Erasmus im Jahr 1535 wieder in der Stadt aufgenommen

wurde, wo er bis zu seinem Tod völlig unbehelligt, ganz außerhalb der evangelischen
Gemeinschaft, leben konnte. Predigt- und Abendmahlszwang waren je länger je weniger
strikt durchzuführen, weder in der Stadt noch auf dem Land; hier drückten die Vögte und
die von ihnen ernannten Bannherren ein Auge zu; denn die letztern wollten sich nicht als

„Kalthansen", das heißt als Angeber, verhaßt machen; in der Stadt aber, so heißt es bereits
1531 auf der Herbstsynode der Pfarrer, gebe es Ratsherren und Zunftbrüder, die die Prediger

verspotteten und ihre Klagen als „Pfaffentand" abtäten.
Der Bann blieb auch'nach Oekolampads Tod ein Gegenstand des Streites zwischen den

Eiferern und den Maßvollen unter den Praedikanten. Im Mai 1532 wurde Wolfgang Capito,
der Straßburger Reformator, der in Basel wie in Bern als Autorität in geistlichen Dingen galt,
vom Rat zur Schlichtung der Bannfrage hieher berufen; es gelang ihm die Pfarrer davon zu
überzeugen, daß der Bann nicht wegen abweichender Lehrmeinungen gegen die Glieder der
evangelischen Kirche gebraucht werden dürfe. Gast konnte seinem Straßburger Freund
Hubert im Juni berichten, Capitos Artikel hätten allgemeinen Beifall gefunden und die Tragödie
sei nun zu Ende; freilich hapere es noch bedenklich mit der Durchführung eines gerechten
Bannes. Denn die Gnädigen Herren wollten den Einfluß der Praedikanten, der in Basel
überhaupt nie so stark gewesen war wie in Zürich, nach dem Kappelerkrieg erst recht in gewissen

Schranken halten und die Konsequenzen, die Oekolampad aus dem Bekenntnis der Obrigkeit

zum Reich Christi verlangt hatte, doch nur so weit ziehen, als sie einer mafivollen Politik
der Sekurität nach innen und außen entsprachen. So glich der Bann bald nach Oekolampads
Tod und erst recht in den nachfolgenden Jahrzehnten einer Rute, die zwar sichtbar hinter
dem Spiegel stak, aber doch nur selten angewandt wurde. Einig aber war der Rat mit der
Pfarrerschaft, daß er keinerlei zwiespältige Lehre und Predigt und keinerlei praktische
Betätigung des alten römisch-katholischen Glaubens und besonders keine Wiedertäuferei in
Basels Gebiet dulden wollte.

50



DIE UNTERDRÜCKUNG DER

TÄUFER DES OBERN BASELBIETS IM JAHRE 1531

Das evangelische Basel ist schon oft gelobt worden, weil seine Obrigkeit gegen die
Sektierer, besonders gegen die Täufer, milder verfahren sei als Zürich oder gar Bern; aber von
dem allgemeinen, zu Recht bestehenden Urteil, daß die Behandlung der Täufer das traurigste

Kapitel der schweizerischen Reformationsgeschichte ist, kann Basel nicht losgesprochen
werden.

Im Jahre 1531 gelang in der Tat der Regierung in der Hauptsache die äußere Vernichtung

des Täufertums in der Landschaft; in der Stadt hatte es von jeher nur kleine Gruppen
von Sektierern gegeben. Dagegen hatte vor allem in den Vogteien Homburg und Farnsburg,
in den Gemeinden Sissach, Läufelfingen, Rothenfluh, Zeglingen, Rümlingen, Häfelfingen,
Witinsburg, Arisdorf und Anwil, die Bewegung seit dem Jahr 1530 so stark um sich gegriffen,
daß der Rat immer schärfere Maßregeln anordnete. Die täuferische Lehre und die Absonderung
ihrer heimlichen oder offenen Bekenner von den obrigkeitlich organisierten Kirchgemeinden

erschien den Regenten nicht nur als Irrglaube, sondern als staatsgefährlicher
Ungehorsam. Die Weigerung der Eltern, ihre Kinder zur Taufe zu bringen, ihr Fernbleiben von
Predigt und Abendmahl in den Kirchen, die heimlichen Predigten, das Taufen von Erwachsenen

und die Abendmahlsfeiern in einzelnen Häusern, besonders aber die Verweigerung von
Eid und Kriegsdienst schien dem Rat untragbar. Wüste Ausschreitungen von Täufern wie

in St. Gallen und Appenzell kennen wir aus dem Baselbiet nicht. Die Basler Täufer waren
wohl gesetzlich enge und oft selbstgerechte, auch fanatische, aber in ihrer Art doch

aufrichtig fromme und tapfere Männer und Frauen. Die fremden, armen, leidensfreudigen
Täuferapostel, die meist aus der Ostschweiz ins Baselbiet kamen, hier heimliche Versammlun-

gen abhielten, predigten, tauften und „Brod brachen", scheinen es ganz anders verstanden zu

haben, die Seelen aufzurütteln und zu bekehren als viele der obrigkeitlichen Praedikanten,
die schon als Inhaber der Pfründen und Bezüger der Zehnten das Mißtrauen und den Groll
der Bauern erregten. Daher die vielen bezeugten offenen oder heimlichen Rohheiten und

Beschimpfungen, die die bäuerlichen Pfarrkinder, durchaus nicht die Täufer selbst, ihren
Praedikanten antaten. Taktlose Eiferer wie die Pfarrer Grell, Gast und Lüthard haben mit
ihren verdammenden Predigten übel gewirkt. Der ehemalige Barfüßer Bruder Hans Lüthard,

jetzt Prediger am Spital, benützte eine Hochzeitspredigt in Waldenburg, um über die vollen

Bauernknebel, die ihre Weiber prügelten, und über die Täufer als über Waldesel und Kälber

zu schimpfen.
Nachdem Disputationen und Belehrungen, Haft und Leibesstrafen, Ausweisung

Rückfälliger, auch die Enthauptung des Bubendörfers Hans Lüdin wegen wiederholten Bruchs

seiner eidlichen Versprechungen nichts gefruchtet hatten, erließ der Rat am 23. November

1530 ein drakonisches Gesetz: Täufer, die vom Vogt oder vom Pfarrer aufgespürt sind, werden

gefangen genommen, ebenso auch ihre Anhänger und Beschützer; wenn sie nach

geistlicher Belehrung widerrufen und schwören, ihrem Irrtum zu entsagen, so sind sie begnadigt;

Hartnäckige werden des Landes verwiesen. Kommen sie doch wieder zurück, so werden sie

„geschwemmt", das heißt dreimal gebunden durchs Wasser gezogen und wieder verbannt;

51



lassen sie sich trotzdem nochmals im Land finden, so sollen sie ohne Gnade ertränkt
werden. Dieses Mandat wurde freilich wie alle Mandate nicht strikt durchgeführt; statt der
Hinrichtung wurde auch das Mittel versucht, die gefangenen Täufer durch lange Zwangshaft
mürbe zu machen. Ertränkt aber wurden in einem Bach beim Homburger Schloß der
angesehene Landmann Hans Madlinger und der aus Genf stammende Taglöhner Linggenscher,
beide am 11. Februar 1531. Da eine Notiz des Wochenausgabenbuchs außerdem noch zweimal
die Kosten für Henker und Totengräber erwähnt, die im Jahr 1531 in die Ämter geschickt
wurden, zu schwemmen und zu „richten", so muß man schließen, daß noch mehr als nur die
drei mit Namen genannten Täufer den Tod erlitten.

Die Strafen sollten nicht wegen des Mißglaubens, sondern wegen des Ungehorsams der
Täufer vollzogen werden. In der Tat brachen die unglücklichen Männer und Frauen oft ihr
eidliches Versprechen, die Täuferei zu meiden oder das Land zu verlassen. Dieser Ungehorsam

der Rückfälligen, Vertriebenen und Zurückkehrenden beruhte aber auf ihrer
Glaubensüberzeugung und ihrer natürlichen Liebe zu Haus und Hof, zu Frau und Kind. Dabei hielten

sie wohl den Pfarrern oder den Ratshoten die Psalmstelle entgegen: „Bleibe im Land und
nähre dich redlich" oder: man müsse Gott mehr gehorchen als den Menschen und erzwungene

Eide seien nicht bindend. Ergreifend klagen der Müller Hans Hersberger und seine
Frau Barbara, die beide geschworen hatten, das Land zu meiden, und ihren Eid brachen: die
Liebe zu ihren zwei kleinen Kindern, die daheim niemanden hätten, habe sie gezwungen,
heimzukehren und dem göttlichen Gesetz mehr zu gehorchen als dem weltlichen.

Die Strafe des Schwemmens wirkte besonders gehässig, wenn sie an täuferischen Männern

und Frauen vollzogen wurde; denn sonst wurden nur liederliche und ehebrecherische
Weiber in besonders schweren Fällen geschwemmt; es war eine öffentlich schändende Strafe
und konnte als Verhöhnung der geistlichen Wiedertaufe verstanden werden. Hämisch schildert

Pfarrer Johannes Gast, wie die im Februar 1531 beim Schloß Homburg geschwemmten
Täufer, wohl abgewaschen und schnatternd vor Kälte, abzogen und wie die „nassen Brüder"
das 17jährige Dienstmädchen Anna Hüdeli, das mit ihnen die gleiche Strafe erlitten hatte,
über die Schmach trösteten.

Wenn mit dem täuferischen Wesen eine offenkundige Ketzerei, das heißt die Leugnung
eines gemeinchristlichen Glaubensartikels verbunden war, so drohte noch schwerere Strafe.
Anna, die Witwe des Fridli Gysi, mußte in der Pfarrkirche zu Sissach vor der Gemeinde
bekennen, daß sie nicht nur die verführerische Lehre der Wiedertäufer angenommen, sondern
auch gesagt hatte, sie glaube weder an einen heiligen Geist noch an die Gottesmutter Maria
noch an Christi Opfertod; bei der Strafe des Feuertodes mußte sie schwören, daß sie sich
nun reuig zu diesen Glaubensartikeln bekennen wolle. Vollzogen wurde aber im reformatorischen

Basel keine Verbrennung eines lebenden Ketzers; der seltsame Schwärmer Konrad
In der Gassen, der den Evangelien nicht glauben und nicht beten wollte, war im August 1530

aus Gnaden enthauptet und erst sein Leichnam verbrannt worden.
Als Volksbewegung wurde die Täuferei im Baselhiet allerdings durch die harten

Maßregeln des Jahres 1531 unterdrückt ; aber noch lange gab es Täuferfamilien und einzelne
Bekenner, die gefangen, bestraft und verbannt wurden; doch kam es zu keinen Hinrichtungen
mehr. Im Interesse ihrer Autorität, in gefahrdrohender Zeit, hatte die christliche Obrigkeit,
nicht die Kirche, die harte Unterdrückung der Separatisten im Land geglaubt durchführen

52



zu müssen; die Pfarrer aber hatten dabei mitgewirkt, freilich auf Befehl des Rates. Sie
bekamen zunächst die Folgen zu spüren; denn die Erbitterung und das Mißtrauen der Bauern,
die meist mit den Verfolgten und Bestraften sympathisierten, erschwerten die Wirkung der

evangelischen Predigt, und nur allmählich wurde das verkündete Evangelium im Baselbiet
eine das Volksleben durchdringende Kraft.

DIE ALTGLÄUBIGEN IN DER STADT

Daß sich nach der Katastrophe von Kappel die altgläubigen Sympathien in Basel laut

geregt haben, ist bereits oben (Seite 20) erzählt worden. Katholiken waren noch bis über die

Mitte des Jahrhunderts vorhanden ; sie sind freilich zahlenmäßig nicht festzustellen. Aber es

berührt doch seltsam, wenn auf der Herbstsynode 1531, also zu einer Zeit offizieller Glaubenseinheit,

die Pfarrer das Verlangen stellten: die, welche sich mit uns im Glauben und in den

Sakramenten gleichförmig halten, sollen auch an den dazu bestimmten Orten bestattet
werden; die andern aber sollen auch ihr Begräbnis haben. Es gab also trotz Bann und
Abendmahlszwang noch offenkundige Altgläubige in Basel. Aufschlußreich ist, was ein peinlicher
Prozeß im Juni 1531 zu Tage förderte, der gegen den früheren Schultheißen von Kleinbasel,
Anton Glaser, geführt wurde. Glaser, der noch 1530 zu den offenen Abendmahlsverweigerern

gehört hatte, suchte nun seine Gesinnungsgenossen zu bereden, aus taktischen Gründen zum
Tisch des Herrn zu gehen und so ihre Bürgerlichkeit zu dokumentieren, damit nach und
nach viele heimlich Altgläubige in Rat und Regiment kämen und den andern, den Evangelischen,

auch „den Lohn geben könnten". Auch hatte sich Glaser Kopien geheimer Burgrechtsabschiede

verschafft und eine — leider nicht erhaltene — Chronik geschrieben, in der er manches

zu „Schaden und Schmach derStadt erdichtet".Nach ausgestandenerUntersuchnngshaft

kam er mit der Buße von 100 Gulden noch gnädig weg. Aus dem Tagebuch Gasts und aus

den als Bürgen Glasers urkundlich überlieferten Namen erkennt man gewisse Gruppen von

Altgläubigen; einige von ihnen erscheinen auch unter denen, die wegen Nichtteilnahme am

Abendmahl im September 1531 vor Rat zitiert wurden. Es waren zum Teil Leute aus altbas-

lerischen Familien: Junker Lux Zeigler, Joh.Lukas Iselin, Hans von Seltz, Hans Erhart Reinhart,

der Bankier und Söldnerhauptmann. Manche wohnten im Kleinbasel ; daneben scheint

der Fischmarkt ein Zentrum der katholischen Freunde gewesen zu sein.

Mit den in Basel verbliebenen Kartäusern hielten verschiedene Bürger noch lange eine

pietätsvolle Verbindung aufrecht, so Bonifacius Amerbach und der bekannte früher bischöfliche

Notar Adalbert Salzmann. Dieser hatte das Bürgerrecht 1529 aufgegeben, kam aber

zwei Jahre später wieder zurück und fügte sich äußerlich dem evangelischen Regiment, da

er hier seinen Verdienst suchen mußte. „Not bricht Eisen", hatte er seinem gnädigen Herrn,

dem Bischof, geschrieben. Man sah ihn jetzt in den Predigten der Praedikanten ; im Urfehdenbuch

begleitete er seine amtlichen Eintragungen mit sarkastischen Glossen. Fromme Formeln

aus alter Zeit blieben immer noch im Gebrauch; „Jesus Maria' steht über einer amtlichen

Rechnung aus dem Jahr 1531 geschrieben. Als der Prior Hieronymus Zscheckenbürlin im

Juli 1532 gemäß einem Vertrag mit dem Rat in die Kartaus zurückgekehrt war, wurde er

53



täglich von Freunden und Anhängern umdrängt. „Sie schwirren herbei wie die Fliegen im
August", schrieb Gast. Ganz im geheimen durften die wenigen übrig gebliebenen Kartäuser
nach dem Vertrag von 1532 bei sich noch die Messe feiern. Freilich, als im November 1545
ein durchreisender spanischer Bischof, der im Storchen logierte, einen Versuch machte, in
der Kartause eine Messe zu lesen, wies ihn der Bruder Thomas ängstlich ab, weil ihn die
Erfüllung des Wunsches ins Unglück brächte.

Wohl waren auch unter den Regenten der evangelischen Republik einzelne heimliche
Anhänger des alten Glaubens, die sich der einmal beschlossenen Neuordnung aus
Opportunismus unterworfen hatten ; aber sie übten als solche keinen Einfluß auf die
Regierungspolitik aus. Johann Lukas Iselin, der 1529 aus dem Rat gestoßen worden war, hatte seine
Überzeugung schwerlich geändert, als er 1542 wieder Meister zu Safran und damit Ratsmitglied

wurde. „Es ist merkwürdig", schreibt Gast, „mit welchem Gewissen dieser ständige
Ehebrecher unsere Reformationsordnung beschwören kann, da er doch immer zu den Päpstlern
gehört hat!"

Freilich die Betätigung des römisch-katholischen Glaubens, besonders der auswärtige
Messebesuch, war in Basel wie in Zürich und Bern durch besondere Mandate unter Strafe
gestellt. 1534 verlor Junker Thüring Hug seine Ratsstelle, weil er auf einer auswärtigen Hochzeit

der Messe beigewohnt hatte. Der ehemalige bischöfliche Prokurator Reinhard Rettalet
ließ seinen in Habsheim bei der Weinlese plötzlich verstorbenen Schwiegersohn Franz Conrad

feierlich nach katholischem Ritus begraben. Da dieser aber Meister der Schlüsselzunft
war, empfand der Rat die öffentliche katholische Bestattung eines seiner Mitglieder als so

kompromittierend und skandalös, daß er Rettalet in Haft setzte und zu schwerer Geldbuße
verurteilte; im ersten Zorn war die Summe auf 200 Gulden angesetzt, dann aber auf die Hälfte
reduziert worden. Gewisse harmlose Bezeugungen katholischer Gewohnheit kamen noch
bis über die Mitte des Jahrhunderts vor: beim Neujahrsessen anno 1552 auf den Zunftstuben
wollten einige Bürger kein Fleisch essen, weil es Freitag war. Der alte Jörg Trübelmann, der
einst in der Schlacht von Novara das blau-weiße Fähnlein erbeutet hatte, das noch im Münster

hing, wurde 1556 mit Haft und Geldbuße bestraft, weil er bei seinen Gängen durch das
Kaufhaus einen Rosenkranz mit sich trug und weil seine Frau mit seinem Vorwissen eines
kranken Kindes wegen einen Boten zum „Sankt Bollenoris" (St. Apollinaris im Sundgau)
geschickt hatte.

Die Gesinnung konnte nicht kontrolliert werden; im Jahre 1537 schrieb Pfarrer Gast in
einem Brief, der, als er acht Jahre später dem Rat bekannt wurde, zu einer scharfen
Maßregelung Anlaß gab: „Die Päpstler nehmen zu undkommen wieder." Kurz vorherhatte Simon
Grynaeus an der Junisynode von 1536 neben andern bittern Klagen über Sittenverlotterung
behauptet, die Obrigkeit mache keinen Unterschied zwischen denen, die das Evangelium liebten

und denen, die ihm bisher feindlich geblieben seien; ja man vertraue den Letzteren
sogar Amter an. Sicher ist, daß erst allmählich und langsam, aber schließlich doch gründlich
und allgemein die Reste katholischen Glaubens und Brauchs in der Bürgerschaft Basels
verschwanden.

54



DIE BASLER KONFESSION 1534

Als Calvin zum ersten Mal, noch als unbekannter Flüchtling, in Basel weilte, von Ende
1534 bis Frühling 1536, machten ihm fünf Dinge einen unvergeßlichen Eindruck: die
Vereidigung der ganzen Bürgerschaft auf das Evangelium, der Psalmengesang der Gemeinde, die
öffentliche Katechismusprüfung der Jugend, die sonntägliche Abendmahlsfeier in einer der
Kirchen und nicht zuletzt der Bann als Zuchtmittel gegen Lasterhafte. Dazu kam die Freundschaft

mit einigen Führern der Basler Kirche, besonders mit dem von ihm als Schrifterklärer

hoch verehrten Simon Grynaeus. Als Fremder mochte er wohl nicht so deutlich sehen,
daß auch im damaligen Basel die gleichen Widerstände gegen das evangelische Regiment
vorhanden waren, die er selber später in Genf erleben sollte.

Allerdings konnte Pfarrer Marx Bertschi triumphierend dem St. Galler Bürgermeister
Vadian berichten, bei der Umfrage im Rat und auf den Zünften im Februar 1534 hätten sich

nur fünf Männer gefunden, die nicht bereit gewesen seien, die eben redigierte Basler
Konfession bis aufs Blut zu schützen. Offen wurde also eine andere Überzeugung kaum
ausgesprochen oder verteidigt.

Basel ist die einzige reformierte Schweizerstadt gewesen, die damals ein besonderes

Bekenntnis von Obrigkeit wegen drucken und zu Stadt und Land verlesen ließ. Es war dies

die Basler Konfession, die regelmäßig von der Kanzel abgelesen wurde und auf die sich die

Pfarrer nominell bis 1871 verpflichten mußten. Sie geht dem Inhalt nach wohl auf Oekolam-

pad zurück; doch hat sie sein 1532 gewählter Nachfolger Oswald Myconius in Verbindung
mit Grynaeus ausgearbeitet. Ein Vergleich dieser Basler Konfession mit der Reformationsordnung

von 1529, die im Neujahrsblatt von 1943 ausführlich besprochen worden ist, zeigt

uns folgendes:
Die Ordnung war vor allem praktisch; zugleich war sie gefüllt mit scharfer Polemik gegen

die römische Kirche, gegen den Greuel der Messe und die Irrtümer der täuferischen Rottengeister.

Sie enthielt die strengen Strafandrohungen gegen sittliche Vergehen und Ketzerei.

Die Basler Konfession ist wesentlich kürzer; da sie die positive Darlegung des Glaubens viel

stärker hervorhebt als die Abweisung der römisch-katholischen Lehre und der Wiedertäu-

ferei, klingt sie milder. Der Bann wird nur als Mittel der Besserung bezeichnet. Doch grenzt

der Artikel vom Abendmahl die reformierte Lehre, wonach Brot und Wein die Zeichen des

Leibes und Blutes Christi sind, von derjenigen Luthers deutlich ab.

Bedeutsam ist der Schluß der Basler Konfession: „Zuletzt wollen wir dieses unser

Bekenntnis dem Urteil der göttlichen biblischen Schrift unterwerfen und uns dazu anerboten

haben, wenn wir aus genannten heiligen Schriften eines Bessern belehrt werden, jederzeit

Gott und seinem heiligen Wort mit großer Dankbarkeit gehorchen zu wollen." Mit Berufung

auf diesen Schlußsatz erklärte sich Basel 15 Jahre später, in scharfem Gegensatz zu Zürich

und Bern, bereit, das Konzil anzuerkennen, wenn es ein freies, christliches Konzil sein und

nur auf Grund der Schrift Entscheidungen treffen sollte. Dieses Zugeständnis machte Basel

als Entgegenkommen gegenüber den altgläubigen Eidgenossen; daß freilich die genannten

Voraussetzungen nicht vorhanden sein könnten, wußten die Einsichtigen im Basler Rat wohl.

Trotz dem reformierten Charakter der Basler Konfession wären die Basler Staatsmänner,

vor allem Jakob Meyer, nochmals zu einer Verständigung mit Wittenberg bereit gewesen.

55



Luther selbst war um 1536 den Schweizern gegenüber wieder versöhnlicher gestimmt und
schrieb zweimal an Jakob Meyer persönlich und an den Basler Rat. Der Mittelsmann Martin
Bucer hatte zum letzten Mal eine Einigung in der Abendmahlsfrage zustande zu bringen
versucht und mitMelanchthondie sogenannte Wittenberger Concordie entworfen, der Luther
nach einigem Zögern seine Zustimmung gab. Ebenso zögernd erklärten sich die Basler
Theologen Karlstadt, Grynaeus und Myconius zur Annahme der ausgeklügelten Formel bereit, ob-
schon Myconius zugeben mußte, die Wahrheit werde hier mit seltsamen Worten gelehrt. Der
Basler Rat dagegen, voran Jakob Meyer, setzte alles daran, um der Einigung der evangelischen
Kirchen willen die Concordienformel auch für seine Praedikanten als verbindlich zu
erklären, allerdings mit dem Vorbehalt, daß die von Bucer verfochtene Deutung die rechte sei.

Aber alle Korrespondenzen, Reisen und Konferenzen verliefen schließlich im Sand. Zürich
und Bern lehnten die Concordie ab. In demselben Jahr 1536 waren die Kirchen- und
Staatsmänner der evangelischen Schweizerstädte in Basel versammelt und einigten sich hier auf
die erste helvetische Konfession als gemeinsames Bekenntnis. Bei ihr beschloß man zu bleiben

und verzichtete auf die Wittenberger Concordie. Auch Basels Theologen und Staatsmänner
fügten sich dem Beschluß. Nur blieb in Basel auch später noch am meisten Neigung, die
Verbindung mit den Lutheranern und besonders mit dem vermittelnden Straßburg nicht
abzubrechen und die Basler Theologiestudenten besuchten auch die Wiltenberger Universität. Als
dann Luther, kurz vor seinem Tod, noch einmal seinen ganzen Zorn über die „Sakramentierer"
losließ, waren die Basler Pfarrer in der Mehrzahl dafür, um des Friedens willen zu schweigen.
Nur der unentwegte Jünger Oekolampads und Zwingiis, Johannes Gast, mahnte Bullinger
zu kräftiger Antwort, und wenn Luther in den schweizerischen Theologen wieder den Teufel
am Werk sah, so bezeichnete Gast seinerseits Luther als den vom satanischen Geist erfüllten
neuen Papst und meinte, er habe seine böse Streitschrift unter dem Einiluß des Weins
geschrieben. Die vorübergehende Schwenkung der Basler Kirche zum Luthertum unter dem
Nachfolger des Myconius, dem Autistes Sulzer, gehört in eine spätere Zeit.

DIE BASLER PFARRER

Es wäre verlockend, sich auszudenken, was für eine ganz anders bedeutende Stellung
Basel in der evangelischen Welt gewonnen hätte, wenn Heinrich Bullinger die Berufung
als Nachfolger Oekolampads angenommen hätte, die der Basler Rat sofort nach dem Tod
des letzteren an den jungen Pfarrer von Bremgarten richtete. Es gereicht ihm zur Ehre, daß er
die Persönlichkeit und die Begabung Bullingers richtig eingeschätzt hat. Aber dieser, fast
gleichzeitig von Basel und Bern umworben, fühlte sich Zürich verpflichtet. Das Haupt der
Basler Kirche war vorläufig und blieb tatsächlich bis zu seinem Tod am 1. August 1541
Simon Grynaeus, freilich nicht dem Amt nach, das er nicht annehmen wollte. Zum Münsterpfarrer

wurde der Luzerner Oswald Müller oder Geishüsler, genannt Myconius, im August
1532 gewählt.

Myconius war weder Priester noch Theologe von Fach, wohl aber ein treuer Jünger
Zwingiis und sein erster Biograph, ein tüchtiger humanistischer Schulmeister, der sich durch

56



Selbststudium in die Theologie einarbeitete, doch kein scharfer Denker und kein bedeuten-
dei Dozent. Seine Stärke lag im Praktischen und Erbaulichen und in der Treue, die er als
Vorgesetzter und Erzieher seiner zum Teil noch recht unzulänglichen Amtsbrüder zu Stâdt
und Land bewies. Der aufrichtig fromme, überbescheidene und doch eigensinnige und
empfindliche, dazu früh alternde und kränkliche Mann litt unter dem Gefühl der Minderwertigkeit,

das er gegenüber den jüngern, aber bedeutenderen Mitstreitern für die evangelische
Kirche und Lehre, gegenüber einem Bullinger und Calvin, empfand. Er genoß dafür das
Vertrauen und die Mithilfe Jakob Meyers und neidlos holte er sich bei der Autorität des
Simon Grynaeus in allen Dingen Rat. Wo er die Freiheit des Predigtwortes durch die
Stadtbehörden bedroht sah, zumal während der Krankheit und nach dem Tod des Bürgermeisters
Jakob Meyer, da konnte der temperamentvolle und derbe Luzerner hitzig und hartnäckig
auftreten.

Die Freundschaft mit Bullinger, den Myconius in den ersten schweren Jahren nach Kappel

oft ermutigte und zur Tapferkeit mahnte, erlitt eine schwere Trübung, als der
Sakramentsstreit mit den Wittenbergern wieder losbrach. Denn in dogmatischen Fragen war
Myconius zur Versöhnung und zum Ausgleich von Gegensätzen bereit. Er suchte in mehr
gefühlsbetonten als klaren Predigten darzutun, daß Luther und Oekolampad eigentlich das
Gleiche über das Abendmahl gesagt hätten. Daher wurde er von den Zwinglianern in Zürich
scharf angelassen ; Bullinger selbst stellte ihn zwar liebevoll, aber doch ernsthaft zur Rede,
warum er jetzt in Basel anders lehre als einst in Zürich, wo er zwar nicht Prediger, aber doch
an der Schriftauslegung mitbeteiligt gewesen war. Zürcher Kaufleute, die ihn im Basler
Münster hatten predigen hören, verbreiteten in Zürich die Kunde, der Basler Antistes sei
lutherisch geworden ; Zürcher Studenten, die als Pensionäre bei Vater Myconius untergebracht
waren, bekamen die Weisung, das Haus zu verlassen, um nicht eine falsche Auffassung vom
Abendmahl in sich aufzunehmen. Man sieht, daß die dogmatische Intoleranz nicht nur bei
den Lutheranern zu suchen war.

Myconius, tief bekümmert und aufgeregt, verteidigte sich gegen die Vorwürfe, doch nicht
mit klaren Argumenten, und steigerte sich immer mehr in das bohrende Gefühl hinein, die
Zürcher verfolgten ihn mit Haß, obschon ihn Bullinger immer wieder seiner Freundschaft
versicherte. Ganz verschwand diese Trübung der gegenseitigen Beziehungen erst, als die
gemeinsame furchtbare Gefahr für die Freiheit des Evangeliums zurZeit des Schmalkaldischen
Krieges alle Zwistigkeiten und Mißverständnisse in der Abendmahlslehre vergessen ließ.

Fast alle Pfarrer der ersten Reformationszeit zu Stadt und Land, die teils den Kampf um
die Durchführung der neuen Lehre unter Oekolampad mitgekämpft, teils erst seit 1529 eine
Pfarrstelle gefunden hatten, stammten nicht aus Basel; es waren Süddeutsche, Elsässer und
Männer aus eidgenössischen Landen, besonders Ostschweizer; einige von ihnen, über deren
Persönlichkeit wir Genaueres wissen, seien hier besonders genannt.

Da war der älteste Mitstreiter Oekolampads, der St. Leonhardspfarrer Marx Bertschi aus
Rorschach, eine eigentliche Kampfnatur, viel angefochten und oft vor Rat zitiert, weil er
sich auf der Kanzel temperamentvolle Ausfälle nicht versagte. Im Jahr 1525, zur Zeit des

Bauernkrieges, war er sogar wegen einer revolutionär klingenden Predigt vorübergehend in
Haft gewesen. Er ließ sich auch später nicht das Maul verbieten, donnerte auf der Kanzel

gegen Reisläufer, heimliche Papisten und gegen die um sich greifende Liederlichkeit, schonte

57



aber auch die Regierung nicht. Im Januar 1543 scheint er eine besonders sensationelle

Predigt gehalten zu haben; er sagte darin ungefähr: „Wir haben das Evangelium angenommen
und beschworen, und doch gibt es angesehene Herren, die am Anfang wohl dabei gewesen

sind und jetzt wieder anfangen, von der Messe zu reden; es ist ihnen aber nicht an der Messe,

sondern an den Pensionen gelegen; ich weiß wohl, was ich rede." Immerhin fügte Bertschi

bei, er hoffe, es seien noch so viele Ehrenleute im Regiment, daß es nicht dazu komme.Zwei

Jahre später wurde Bertschi wieder vor Rat geladen und wegen einer Predigt über den

verborgenen Schatz im Acker scharf abgekapitelt. Er hatte nämlich höchlich gepriesen, daß

der Koran, den der Zürcher Gelehrte Bibliander ins Lateinische übersetzt hatte, in Basel

gedruckt und bekannt geworden sei; denn nun sehe man, in welchem Irrsal der Türke stecke.

Der Rat aber hatte bekanntlich den Drucker Oporin ins Gefängnis gesteckt und das Buch

ganz konfiszieren lassen wollen; schließlich hatte er auf die Fürsprache geistlicher Autoritäten,

besonders Luthers, den Korandruck zwar wieder freigegeben; aber der Druckort sollte

nicht genannt und der Koran auf der Kanzel nicht besprochen werden. Einige der Pfarrer

und vorsichtige und bedenkliche Akademiker wie Bonifat ius Amerbach undSebastiau Münster

hatten die Haltung des Rates unterstützt. Daher der Ärger des Rats über den

unbotmäßigen Herrn Marx zu St. Leonhard.
Schlimmer erging es dem Pfarrer zu St. Martin, dem aus Breisach gebürtigen Johannes

Gast. Er war ein fruchtbarer Schriftsteller, ein getreuer Jünger Oekolampads, gut befreundet

mit Bullinger, dem er eifrig „Zeitungen", das heißt politische, kirchliche und literarische

Neuigkeiten aus dem Reich und aus Basel brieflich übermittelte, aber ein scharfer und

bösartiger Kritiker gegenüber seinen Kollegen, die er an seinem unerreichten Vorbild Oeko-

lampad maß. Wegen eines Briefes an einen Genfer, der erst nach acht Jahren dem Rat zur
Kenntnis gekommen war und in dem er die sittlichen und kirchlichen Verhältnisse Basels

in schwarzen Farben geschildert hatte, wurde er plötzlich im März 1545 vor Rat zitiert und

abgesetzt. Da der Rat aber oft in seiner Strafpraxis nicht anders verfuhr als manche Eltern

gegenüber ihren Kindern, wurde die im Affekt ausgesprochene Sentenz auf Gasts Flehen

und die Fürsprache der Häupter sukzessive so weit gemildert, daß er schließlich mit einer

bloßen Verwarnung davon kam.
Während Gast offenbar unpopulär war, erfreuten sich zwei andere landfremde Pfarrer

einer ungewöhnlichen Popularität beim Volk und beim Rat. Der eine war der Elsässer Valentin

Boltz, der bekannte Komödiendichter, der während seines wechselvollen Pfarrerlebens

einmal für acht Jahre in Basel als Prediger am Spital und zu Barfüßern Station machte. Er

spickte seine Predigten mit drastischen und volkstümlichen Wendungen und hatte als

Modeprediger Zulauf aus der ganzen Stadt. So konnte er auch einmal ungestraft nach den
Ratswahlen des Jahres 1551 auf der Kanzel aussprechen, man habe Diebe und Ehebrecher in den

Rat gewählt. Eine andere, nicht ganz durchsichtige Persönlichkeit war der berühmte
Andreas Bodenstein, genannt Karlstadt. Er hatte einst in Wittenberg als Professor gewirkt
und war dann zu Luther, dessen feuriger Anhänger er gewesen war, in schärfsten Gegensatz

geraten und von diesem als gefährlicher Revolutionär, Schwärmer und Sakramentierer
bekämpft und vertrieben worden. Seit 1534 predigte und dozierte Karlstadt, nach mancherlei

Irrfahrten, als Professor und Pfarrer zu St. Peter. Myconius nahm zuerst den Vielumherge-
triebenen herzlich auf; aber je mehr Karlstadt beim Rat und beim Volk seiue Stellung be-

58



festigen konnte, desto mehr geriet er in Feindschaft mit denjenigen Pfarrern, die die
Selbständigkeit der Kirche gegenüber der Obrigkeit und der Universität verfochten. Myconius
und Gast sahen schließlich in ihm einen eigentlichen Zerstörer der Basler Kirche, der auf
Kosten der reinen Lehre und der Freiheit der Pfarrer sich beim Rat und beim Predigtpublikum

beliebt zu machen suche. Am 24. Dezember 1541 erlag er der Pest.
Eine bevorzugte Stellung bei der Obrigkeit nahm auch der Basler Wolfgang Wissenburg

ein, der Sohn eines Ratsherrn von der Webernzunft, Hauptpfarrer zu St. Theodor und später
zu St. Peter, dazu Professor der Theologie und daneben Mathematiker. Ein bedeutender
Gelehrter war er sicher nicht; aus den Briefen und Tagebüchern des verbitterten Gast, dessen
Urteile mit Vorsicht aufzunehmen sind, ergibt sich ein wenig erbauliches Bild des würdigen,
wohlhabenden, langbärtigen Herrn. Gast nennt ihn hochmütig, habgierig und unwissend;
von seinem theologischen Doktorgrad sage das. Volk, er gelte nur bis Hüningen. Wissenburg,
der wegen Kränklichkeit sein Amt frühzeitig niederlegen mußte, ist wie sein Kampfgenosse
aus der Frühzeit der Reformation, Marx Bertschi, in hohem Alter gestorben.

Die wenigsten Basler Pfarrer jener Zeit sind für uns deutlich erkennbare Persönlichkeiten;

von ihrer Predigtart, ihrer seelsorgerlichen Tätigkeit und ihrem Unterricht erfahren
wir nicht viel. Sicher waren die Predigten meist zu lang und mit dogmatischer Polemik
gegen Altgläubige und Täufer sowie mit Schelten über die Sittenlosigkeit des Volkes stark
belastet; aber sie haben auch viel aufopfernde Arbeit im Besuch der Kranken, besonders in
den zahlreichen Pestepidemien, geleistet.

Ein bedeutender Gelehrter und Schriftsteller war Konrad Wolfhart, genannt Lycosthenes,
zu St. Leonhard. Hieronymus Guntz, einst der Famulus Zwingiis, Jakob Imeli, zuletzt in
Pratteln, Leonhard Strübin, der Liestaler Schultheißensohn in Ziefen, Balthasar Voegeli zu
St. Leonhard und viele andere, von denen wir nichts Persönliches wissen, kämpften zu Stadt

und Land mit großem Ernst, vielleicht nicht immer mit Geschick und Erfolg, gegen sittliche
Verlotterung, Unwissenheit und Aberglauben im Volk. Es gab aber auch unwürdige Pfarrer;
eine solche bedenkliche Figur war Hans Jakob Loew, der zehn Jahre lang in Gelterkinden
und später in Riehen amtete. Er galt als „geschickter Anatomicus", studierte neben dem

Pfarramt Medizin, sogar bei Vesal, und war oft wochenlang auf ärztlicher Praxis abwesend,

bis ihn der Rat 1545 kategorisch vor die Wahl stellte, entweder das Pfarramt oder das Arzt-

nen aufzugeben, worauf sich Loew für die einträglichere Medizin entschied. Er kam aber

auch wegen Ehebruchs ins Gefängnis, trotzdem er beteuert hatte, wenn die Klage gegen ihn
zu Recht bestehe, wolle er nie ins Reich Gottes kommen. Der Notar aber mußte die trockene

Feststellung machen, daß Herr Loew trotzdem schuldig war. Er verschwand darauf aus

Basels Gebiet.
Wegen angeblichen oder wirklichen Mißbrauchs der Kanzel zu politischen Zwecken sind

einzelne Basler Pfarrer wohl vom Rat hin und wieder gescholten, aber in diesen ersten Zeiten

des evangelischen Gemeinwesens nie ernsthaft gemaßregelt worden. Myconius, Bertschi

und Boltz ließen es sich nicht nehmen, auch politische Fragen in der Predigt zu behandeln;

zur Zeit des Schmalkaldischen Krieges, als der Rat verbot, den Kaiser, den König, den Papst

und die Anhänger der Messe auf der Kanzel zu verunglimpfen oder auch nur zu nennen,
erklärte Myconius am nächsten Sonntag rundweg, er werde sagen, was Christus sei und was

der Antichrist, auch wenn es ihm den Hals koste.

59



Wenn wir die Klagen hören, die Myconius und seine Kollegen auf den Synoden oder in
Privatbriefen über die Stimmung des Volkes gegen die Pfarrer laut werden ließen, so könnte

man auf eine eigentliche Pfaffenfeindschaft der Basler schließen; verachtet seien jetzt die

Prediger zu Stadt und Land; unter dem Papsttum seien die Priester populär und wert
gehalten gewesen, weil sie mit dem gemeinen Volk gegessen, getrunken, gespielt und „gefestelt"
hätten; jetzt, da die Diener am Wort daheim studierten, Lektionen an der Universität hörten,
eifrig predigten und die Laster offen straften, seien sie mißachtet; dazu seien die Besoldungen

so gering, daß sie kaum ihre Kinder erziehen, geschweige denn Bücher kaufen könnten.
Das sind, abgesehen von der berechtigten Klage über schmale Besoldung, starke Übertreibungen.

Allerdings, was Oekolampad als hohes Ziel erstrebt hatte, was Calvins eisernem
Willen in Genf schließlich gelang: eine Volksgemeinschaft, in der Christi Reich äußerlich
sichtbar wurde, eine Republik, in der eine selbständig konstituierte Kirche von der
christlichen Obrigkeit unterstützt wurde, war in Basel nicht möglich. Es wäre aber ein falscher
Schluß, anzunehmen, daß die zeitweilige Mißstimmung des Rates, der Bürger und der Untertanen

gegen Pfarrerschaft und Kirche den Charakter der evangelischen Republik, wie ihn
die Reformation zu formen begonnen hatte, zerstört hätte; im Gegenteil, langsam setzte sich

zu Stadt und Land eine gewisse evangelische Prägung des öffentlichen und privaten
Denkens und Lebens durch, die schließlich doch mit das Werk der Pfarrer gewesen ist. Wir sehen
das in den Selbstbiographien eines Felix Platter oder eines Andreas Ryff, in den Äußerungen
der Bürger und Bauern in bewegten Zeiten, im Kampf mit Bischof Blarer um die Freiheit
der Stadt, im Rappen- und im Bauernkrieg und noch in der städtischen Revolution von 1691.

KONFLIKTE ZWISCHEN OBRIGKEIT UND KIRCHE

Es waren drei Fragen, die zu langandauerndem Streit zwischen der christlichen Obrigkeit

und den Pfarrern führten: die Kompetenzen der Synode, die Handhabung des Bannes
und die Einordnung der Praedikanten in die neuorganisierte Universität. Myconius faßte
einmal nach dem Sieg des Rates die Lage in die knappe Formel zusammen: „Kilch ist uff
dem rothus."

Die beiden ersten Probleme waren untrennbar verbunden. Die jährlich zweimal
zusammentretende Synode aller Pfarrer zu Stadt und Land war ursprünglich nur zu dem Zweck
geschaffen worden, die Kenntnisse und die Amtsführung der evangelischen Praedikanten zu
prüfen ; diese Prüfung vollzogen unter dem Beisein obrigkeitlicher Vertreter die theologischen
Professoren. Aber schon Oekolampad hatte versucht, die Synode zu einem selbständigen
Organ der Kirche zu machen, das für die Durchführung der Herrschaft Christi in der
Volksgemeinschaft verantwortlich sein sollte. Nun setzte der Rat im Herbst 1532 neben der Synode
eine besondere Behörde ein, die Synodusherren oder der Kirchenrat genannt; sie setzte sich

zusammen aus den vier Hauptpfarrern der Stadt, den beiden Bürgermeistern und
Oberstzunftmeistern, acht Ratsherren und vier Vertretern der Bürgerschaft. Dieser Kirchenrat sollte
die Verhandlungen der Synode vorbereiten und ihre Beschlüsse durchführen. Es war aber
den weltlichen Mitgliedern dieses Kirchenrates bald peinlich, daß gerade auf den Synoden

60



dei Dreißigerjahre, in halber Öffentlichkeit, alle die bittern Klagen der Pfarrer über Volk
und Obrigkeit laut wurden, die zum Teil schon erwähnt sind: die Wirkungslosigkeit des
Bannes, die Verachtung der Diener am Wort, der Predigt und der Sakramente. Die Ehen
seien zerrüttet; es gebe Männer, die zwei oder drei Frauen hätten, Saufen, Fluchen, liederliche
Reigentänze mit üppigen, schandbaren Liedern gingen im Schwange; „ist alles ein schul des
tüffels sagte einmal Grynaeus an der Sommersynode 1536. Der Kirchenbesuch sei schlecht;
alle Plätze ständen voll von Leuten, während drinnen Gottes Wort verkündet werde; die
Jugend komme nicht zum Kinderbericht oder zur Predigt; als landschaftliche Spezialität
erwähnte Pfarrer Loew die Unsitte, daß die Buben während der Predigt „Steinli von der Bor-
kilchen uff die wiber würffen." Die Obrigkeit aber zeige keinen rechten Ernst, dem allem
zu wehren, wie es doch die Reformationsordnung verlange.

Es ist nun sehr bedeutsam, wie die 16 weltlichen Herren des Kirchenrates oder ihre
Sprecher auf die Klagen der Pfarrer antworteten und wie sie ihr Amt auffaßten. Besonders
deutlich ist ihre Erklärung vom 6. Juni 1537. Sie sagten nicht etwa, als christliche Obrigkeit
hätten sie zu befehlen und die Pfarrer zu schweigen ; vielmehr anerkannten sie das Wächterund

Strafamt der Diener am Wort. Als „presthafte Menschen" wollten sie von ihren Herren
und Brüdern Strafe und Mahnung annehmen ; aber es mißfalle ihnen, daß vor allen Zuhörern
in der großen Versammlung die Obrigkeit so hoch verunglimpft werde, als ob sie an allem
schuld sei; sie gäben zu, daß von ihrer Seite leider nicht der Ernst und Eifer gezeigt worden
sei, der zur Erbauung der Kirche Christi diene; aber das hätten die Praedikanten am Sonntag

vorher im kleinen Kreis vorbringen können. Offenbar fürchteten die Herren vom
Kirchenrat eine Gefährdung der obrigkeitlichen Autorität durch solche offene Klagen. Dafür
schlugen sie ein Verfahren vor, das an die Praxis des spätem Genfer Consistoires erinnert:
im kleinen Kreis sollte „ohne alles Flattieren im Angesicht Gottes" brüderlich vorgebracht
und gerügt werden, was gegen jeden der Anwesenden, Pfarrer wie Laien, vorliege.

Zugleich aber drehten die Ratsherren den Spieß um und hielten den Pfarrern ihre Sünden
vor: leichtfertiges Leben, ungeschickte Predigten, schlechte Haushaltung. Bis jetzt habe der
Rat die ungeschickten Sachen etlicher Brüder, der Praedikanten, „verstrichen", das heißt
beschönigt und habe dafür den Vorwurf hören müssen, er sei der Pfaffen Knecht. Wenn aber
die Praedikanten fortführen, an öffentlicher Synode solche Klagen wie bisher vorzubringen,
so würden die Herren in „Gegenklagweise" ebenfalls öffentlich darlegen, was gegen die
Pfarrer zu Stadt und Land an Klagen vorliege.

Das Ende war ein grundsätzlicher Entscheid der Regierung im November 1539 ; der Kirchenrat

wurde aufgehoben, das Recht der Synode eingeschränkt und die letzte Entscheidung
darüber, wer gebannt werden solle oder nicht, den Häuptern und dem Rat übertragen. Damit
setzte sich auch in Basel wie in Zürich und Bern die Magistratskirche durch. Zugleich aber
erlitten die Hauptkämpfer für die Selbständigkeit der Kirche eine weitere schwere Niederlage.

Die Universität, von deren Neugestaltung später die Rede sein soll, war ein Glied des

christlichen Staatswesens geworden; die Einheitlichkeit der Lehre auf der Kanzel wie auf
den Kathedern der hohen Schule schien deshalb unerläßlich. Darum verlangte der Rat, daß

alle Diener am Wort in die theologische Fakultät eingereiht würden; das heißt praktisch: die
Pfarrer mußten, soweit dies ohne Nachteil für die Amtspflichten geschehen konnte, an den

theologischen Vorlesungen und Disputationen teilnehmen; die Dozenten der theologischen

61



Fakultät, die „ordinarie" Vorlesungen hielten, sollten verpflichtet sein, die Doktorwürde zu

erwerben. Das betraf nicht nur den Philologen Grynaeus, sondern auchMyconius und Wissenburg;

Karlstadt war längst Doctor der Theologie.
Aber gerade gegen diese Unterordnung unter die Hochschule und gegen die Wertschätzung

der akademischen Grade wehrten sich Grynaeus, Myconius und ihre Anhänger unter den

Pfarrern mit aller Macht. Ihnen schien die Freiheit der Kirche dadurch bedroht und die

Forderung des theologischen Doctorates ein Rückfall ins Papsttum; denn dieses könne keine

obrigkeitlich geleitete Universität vergeben; die Kirche selbst verleihe durch den Heiligen
Geist die Vollmacht zum Lehren.

Dieser mehrere Jahre hindurch dauernde Streit erhitzte die Gemüter ganz unglaublich.
Dabei ist zu beachten, daß auch Humanisten wie der geniale Drucker und frühere Professor

Johannes Oporin oder ein Thomas Platter durchaus auf Seite des Grynaeus standen und in
den akademischen Graden veraltete Nichtigkeiten sahen. Aber die Basler Pfarrer selbst waren

nicht einig; Wolfgang Wissenburg und Karlstadt, die beide beim Rat etwas galten, stellten
sich ihren Kollegen entgegen. Wissenburg war der Erste, der an der neuorganisierten
Universität die theologische Doctorwiirde erwarb; es war ein feierlicher Akt, wobei Wissenburg,
nach Gasts höhnischen Schilderungen, eine pathetische lateinische Rede über das Laster

der Undankbarkeit hielt. Karlstadt, der in seiner längst vergangenen Sturmzeit selbst alle
Wissenschaft verachtet hatte, verfocht jetzt in seinen letzten Lebensjahren die Sache der

christlichen Obrigkeit und schloß sich dem angesehensten Universitätslehrer, Bonifacius
Amerbach, an. Dieser fühlte sich als christlicher Humanist und Verfechter der Universitätswürden

besonders gereizt durch die geistlichen Ansprüche der gegnerischen Praedikanten,
dieser „Fürsten der Religion", wie er einmal bitter bemerkt. Die Erinnerung an seine frühere

Drangsalierung wegen der Teilnahme am Abendmahl mag noch mitgewirkt haben.
Der Rat setzte in der Hauptsache seinen Willen durch. Die neuen Universitätsstatuten

vom 26. Juli 1539 bedeuteten den Sieg der Partei Amerbach-Karlstadt; die Pfarrer wurden
der Universität unterworfen. Jedoch kam der Rat dem hochgeschätzten Simon Grynaeus
und dem Antistes Myconius persönlich entgegen, indem ihnen die Erlangung der Doctor-
würde erlassen wurde. Trotzdem empfanden sie die dreifache Niederlage in der Frage der

Synode, des Banns und der Universität sehr bitter; Myconius glaubte, daß die lange Krankheit

des ihm wohlwollenden Bürgermeisters Jakob Meyer, der im Rat fehlte, mit an der

Niederlage schuld gewesen sei.
Interessant ist, wie dieser Universitätsstreit, der weit über Basel hinaus Teilnahme erregte,

von den evangelischen Freunden in Zürich, Bern und Straßburg und anderswo beurteilt
worden ist. Die Straßburger und Berner, auch der frühere Basler Professor Phrygio, jetzt in
Tübingen, mahnten Myconius und Grynaeus dringend zum Nachgeben und zum Frieden ;

auch Calvin, damals noch in Straßburg, wollte das Schlagwort von der geistlichen Freiheit
des Amtes in Bezug auf die Stellung zur Universität nicht gelten lassen; er meinte sogar, die

leidenschaftliche Haltung des Myconius und Grynaeus in dieser Sache sei mit daran schuld,
daß die Basler Kirche in der Bannfrage den letzten Rest von Selbständigkeit eingebüßt habe.

Die Zürcher dagegen, Bullinger, Pellikan, Theodor Bibliander, Gelehrte, die wahrhaftig die
Wissenschaft hoch hielten, traten unbedingt für Grynaeus und Myconius ein. Offenbar wirkte
bei ihnen noch das Mißtrauen gegen die Haltung der Universität vor dem Durchbruch der



Reformation nach. Die Zürcher gingen soweit, daß sie den Basler Pfarrern ernsthaft rieten,
gemeinsam und unter öffentlicher Erklärung sämtlich ihr Amt niederzulegen, wenn der Rat
auf seinen Forderungen bestehen sollte.

Der Streit flaute schließlich wieder ab; aber es blieben Differenzen zwischen den Pfarrern
bestehen, grundsätzliche und persönliche ; der alte Bürgermeister Adalberg Meyer hielt ihnen
einmal auf der Synode eine förmliche Bußpredigt. Trotzdem pflegte der Rat auch noch später
in allen wichtigen Fragen, die die Kirche betrafen, ein Gutachten des Pfarrerkapitels
einzuholen, wenn er sich auch selbst die Entscheidung vorbehielt.

OBRIGKEITLICHE JUSTIZ UND EHEGERICHT

Vom Gerichtswesen soll nur soweit hier die Rede sein, als darin der Wille des Rates

zum Ausdruck kommt, gemäß der Reformationsordnung zur Ehre Gottes strafend und
bessernd die Schäden im Volksleben zu bekämpfen. Die Klage der Pfarrer, daß die Obrigkeit
durch die Finger sehe, war zum mindesten übertrieben; wir sehen vielmehr, daß die Herren
und Obern durch allgemeine Mandate und Einzelverfügungen mahnend und strafend auch
da eingriffen, wo nach moderner Anschauung das öffentliche Interesse nicht betroffen wird.

Die von Kaiser Karl V. 1532 erlassene peinliche Gerichtsordnung, die Carolina, wurde in
Basel damals noch nicht angenommen; es galt Gewohnheitsrecht; noch immer sprach der

Reichsvogt in Blutgerichtsfällen „nach kaiserlichen und unserer Stadt Rechten" das Urteil.
Zum Stadtkonsulenten in Rechtssachen wurde der Rechtsprofessor Bonifacius Amerbach
im Jahr 1535 ernannt, der nun in seinen Gutachten sowohl das römische Recht wie die

Basler Reformationsordnung zur Beurteilung der Fälle heranzog. Der Rat aber, als „die
hohe und obere Herrlichkeit", entschied in Kriminalfällen unter dem Vorsitz des Vogtes;
„Meine Herren die Zehn" bildeten das Schultheißengericht, vor das nicht nur die Zivilsachen,
sondern auch „Fried und Frevel", wie zum Beispiel Schmachworte, gebracht wurden. Eine

Untersuchungskommission des Rates in Kriminalfällen waren „die Sieben"; bei Folterungen
in wichtigen Staatsprozessen waren gelegentlich Bürgermeister und Stadtschreiber anwesend.

Die Basler Justiz wurde durch die Reformation nur insofern beeinflußt, als die Bestrafung

jetzt ausdrücklich mit dem Hinweis auf den evangelischen Charakter des Gemeinwesens

begründet wurde. Einem Lästerer aus Riehen wurde im Januar 1531 die Zunge geschlitzt ;

in zahllosen Fällen wurde Turmhaft und Geldstrafe für alkoholische Ausschweifungen und

verbotenes Maskentreiben zur Fastnachtszeit verhängt. Auch angesehene Männer kamen

gelegentlich für ein paar Tage und Nächte in den Turm und mußten vor der Freilassung

in feierlicher Urfehde Besserung schwören. In schweren Fällen trat die Strafe der Verbannung

aus Stadt und Land ein.
Aber eben diese Urfehden wurden immer wieder gebrochen, und den Missetätern, denen

für diesen Fall die „Pen des Schwertes" oder des Wassers für Frauen angedroht war,
verziehen M. Gn. H. meist wieder „aus angeborener Milde." Eine gewisse Gutmütigkeit zeigte

sich auch darin, daß nach einer Exekution die Bestraften oft eine kleine Tröstung erfuhren ;

des Gotteslästerers geschlitzte Zunge wurde vom Scherer wieder geheilt, ausgepeitschte und

63



fortgejagte Diebe bekamen ein Zehrgeld mit auf den Weg; einem Weib, das sich krank
meldete, wurde zwar nicht das Halseisen, aber doch das Schwemmen erlassen. Wenn ein flüchtiger

Totschläger wie der junge Respinger, der Sohn eines angesehenen Gewürzkrämers, sich
mit der Familie des Opfers vertrug, so durfte er nach einiger Zeit wieder in Basel wohnen,
allerdings erst nach Zahlung der Buße und unter strengen Einschränkungen seines Verkehrs.
Schärfer fielen die Urteile meist aus, wenn es sich um Fremde handelte, und Eigentumsdelikte

wurden in Basel wie anderswo besonders streng gestraft; den Dieb erwartete meist der
Strick, wenn er nicht aus Gnaden mit dem Schwert gerichtet oder wenn ein Sechszehnjähriger
nur mit Ruten ausgehauen und verbannt statt gehängt wurde.

Einmal wurde aber doch auch die Todesstrafe in einem besonders krassen Fall des
Urfehdenbruchs an einem Bürger, dem unverbesserlich liederlichen Seilermeister Fridli Loew
in Kleinbasel, vollzogen. Er hatte elfmal seinen Eid gebrochen und wurde am 13. Juni 1551
endlich geköpft. Die Erbaulichkeit des öffentlichen Exempels wurde dadurch beeinträchtigt,
daß der arme Sünder in seiner Todesangst das Glaubensbekenntnis nicht zu sprechen
vermochte. „Der Henker fürchtete, daß er ihn nicht nach Brauch und Recht richten könne;
jedoch gelang ihm die Sache recht gut", berichtet Pfarrer Gast. Eine schauerliche Hinrichtung
war die Räderung des welschen Pfaffen Nikiaus Petri, der seine junge Schwägerin erstochen
hatte; Felix Platter, der sie als Knabe mitansah, blieb sie unauslöschlich in Erinnerung.

Neu war das Ehegericht, das der Rat schon im April 1529 eingesetzt hatte ; die evangelische
Obrigkeit hatte ja übernommen, was einst zum geistlichen Recht gehört hatte. Vorbild war
das Zürcher Ehegericht; im Oktober 1533 trat die definitive Ehegerichtsordnung ins Lehen.
Dieses Ehegericht setzte sich mehrheitlich aus Laien zusammen : drei Ratsherren, zwei Sechser

und zwei Pfarrer gehörten ihm an. Über ihm stand eine Dreierkommission, „die Herren
über den Ehebruch", ein Bürgermeister und zwei Ratsherren, vor die die schweren Fälle
kamen. Das Ehegericht behandelte wohl in erster Linie Ehestreitigkeiten, übte aber bald wie
in Zürich eine allgemeine Aufsicht über die Sitten aus. Der Rat zog je nachdem ernste Fälle
diiekt vor sein Forum; beide Instanzen, Ehegericht und Rat, übten ermahnende, erziehende
und strafende Funktionen aus.

Mißhandelte Frauen oder Männer, die unter ihren Weibern litten, konnten sich an das
Ehegericht oder direkt an den Rat um Hilfe wenden; aber die Eherichter oder die Ratsherren
luden auch von sich aus die Eheleute vor, wenn die Kunde von ihrem anstößigen Leben
zu ihnen gedrungen war. Wenig erbaulich war die Bestimmung, daß die Stadtknechte
verdächtige Verhältnisse ausforschen und zur Anzeige bringen mußten, wobei ihnen die Hälfte
der verhängten Bußen als Lohn winkte. Das Gericht wollte erziehen und zugleich sühnen;
die Ehescheidung wurde grundsätzlich nur in ganz unheilbaren Fällen ausgesprochen; dem
schuldigen Teil wurde dann eine weitere Ehe verboten. Wenn Ehezwistigkeiten stadtbekannt
waren, luden die Herren vom Gericht Mann und Weib vor sich, mahnten sie christlich zur
Geduld, zum Frieden und zum gegenseitigen Tragen der Gebresten, wohl auch zur Konsultation

eines Arztes. Zugleich aber drohte das Ehegericht ernstlich mit Strafe, sei es mit Haft
oder Geldbuße.

So war zum Beispiel der berühmte Buchdrucker Oporin, ein temperamentvoller und zorn-
mütiger Mann, von seiner ersten Frau, die er als Xanthippe bezeichnete, angeklagt worden,
weil er sie wund und lahm schlage. Oporin gab die Richtigkeit der Klage nur bis zu einem

64



gewissen Grad zu und begründete seine eheliche Züchtigung mit der Verschwendung der
Frau ; nun wurde Oporin als Lehrer und Gelehrter vom Ehegericht ernstlich gemahnt, die
schwierige ältere Frau, „von der er seine Nahrung habe", seiner Bildung gemäß gebührend
und christlich zu halten, ansonst ihm Strafe drohe. Von einer Scheidung wollte das Gericht
nichts wissen. Den Dichter Naogeorg, der einige Zeit hier lebte, beschied der Rat selbst vor
sich, weil er gehört hatte, er behandle seine Frau schlecht. Bei grober Mißhandlung wurde
der schuldige Gatte auch kurzweg in den Turm gesteckt und gebüßt. Für den Ehebruch war
eine wohl abgestufte Progression der Hafttage und der Bußen für den ersten Fall und die
folgenden Fälle vorgesehenbis zur Verbannung und gar zur Todesstrafe. Die Strafen konnte das
Ehegericht aussprechen ; aber der Rat griff oft selbst mildernd oder verschärfend ein.

Berüchtigt war der Wasserturm als Haftort für schuldige Männer und Frauen ; die Aarau-
erin Agnes Schmid, die böse erste Gattin des lothringischen Kaplans und Schulprovisors
Petri, wurde einmal wegen ihres „gellenden, rasenden, bösen Maules" acht Tage in den Wasserturm

gelegt, „um sie daselbst erkühlen zu lassen", wie der Stadtschreiber bemerkt. Auch
vornehme Herren wurden nicht verschont; Batt Meyer, der Sohn des Bürgermeisters Bernhard,
mußte, freilich erst nach vielen stadtbekannten Proben seines ehebrecherischen Lebens, in
den Wasserturm, wo ihn die Ratten und Mäuse plagten ; immerhin gewährte der Rat dem
Erkrankten bald ein milderes Haftlokal, und die ihm auferlegte Buße von 20 Pfund war recht
bescheiden im Vergleich mit andern verhängten Geldstrafen. Vieles, besonders bei den höhern
Ständen,blieb ungesühnt, außer wenn ein öffentliches Ärgernis entstand. In diesem Fall freilich
griff der Rat auch in Familienangelegenheiten ein, die durch das Stadtgespräch zum Skandal
geworden waren. So war im Mai 1546 im Holzachhof, dem späteren Hatstätterhof in Kleinbasel,

die Hochzeit der Veronika Holzach, der Tochter des Arztes Eucharius, mit Hieronymus

Toebelin, dem Sohn eines reichen Neubürgers, genannt „Bargeltlin", mit Bankettieren
und Reigentanz gefeiert worden, während die Mutter der Braut todkrank im gleichen Hause
lag. Der Rat warf die beiden Herren Väter in den Turm; aber die gesalzene Geldbuße (100
Gulden) fiel für den Bargeltlin doppelt so hoch aus als für den viel schuldigeren Dr. Holzach

aus altem Kleinbasier Geschlecht.
Immer noch gab es Fälle von Aussatz in Basel. Das Ehegericht hatte nun die Frage zu

entscheiden, ob eine Ehe geschieden werden dürfe, wenn der eine Teil erkrankt und der andere
gesund geblieben war. Nach kanonischem und kaiserlichem Recht war dies nicht gestattet ;

aber das Ehegericht entschied in einzelnen Fällen „nach Gstaltsami der Sach",und wie es ihm
billig und göttlich schien, und erlaubte die Wiederverheiratung des gesunden Gatten unter
bestimmtem Vorbehalt. Aber als im Jahr 1548 der Ratsherr J. J. Wild vom Ehegericht die
Scheidung von seiner leprakranken Frau Magdalena Hertenstein begehrt und zugestanden
erhalten hatte, stieß der Rat das Urteil um; darauf gab Wild sein Bürgerrecht und den Ratssitz
auf, zog nach Mülhausen und heiratete die Frau, mit der er bereits die Ringe gewechselt hatte.
Einige Jahre daraufkonnte er aber trotzdem unangefochten wieder nach Basel zurückkehren.

Dies sind einige Beispiele der baslerischen Justizpflege und der Ehegerichtstätigkeit aus
der hier geschilderten Zeit, die uns die Urfehdenbücher, die Gerichtsakten, die Protokolle des

Ehegerichts und das Tagebuch des Johannes Gast überliefert haben.

65



DIE ERNEUERUNG DER UNIVERSITÄT

Der Sturm des Jahres 1529 hatte die Auflösung der alten Universität zur Folge; ein großer

Teil der Professoren und Studenten verließ Basel; der evangelische Rat aber nahm die Insig-

nien, die Urkunden und was an Vermögen der hohen Schule vorhanden war, zu seinen Händen,

entschlossen, die Universität als wichtigen Bestandteil der christlichen Republik und

zwar als staatliches Institut zu erhalten. Oekolampad war eifrig dafür eingetreten, daß sowohl

die vorbereitenden Knabenschulen wie die Universität erneuert und zu Pflanzstätten
humanistischer und evangelischer Bildung umgeschaffen werden sollten. Die Praedikanten der

evangelischen Schweizerstädte stellten dieses Ziel am Burgrechtstag im Januar 1531 den

Staatsmännern als dringende Pflicht vor Augen.
Es wurden tatsächlich schon in den Jahren 1529—1531 verschiedene Vorlesungen gehalten,

theologische, juristische, medizinische, philologische und mathematische. Waren doch Simon

Grynaeus zunächst für die griechische und Sebastian Münster für die hebräische Sprache

an die verwaiste Hochschule berufen worden. Freilich wirklich „verrühmte" Professoren

waren bis gegen die Mitte des Jahrhunderts nur diese beiden und Bonifacius Amerbach.

Denkwürdig bleibt aber aus der Zeit des „Interregnums" ein wissenschaftliches Ereignis
einziger Art, von dem wir nur aus Gasts Tagebuch Kunde haben: das war die erste öffentliche

Anatomie in Basel, von der wir wissen, die der Medizinprofessor Oswald Bär, der Basel

treu geblieben war, an einem vom Galgen geholten lothringischen Dieb am 9. Januar 1531 im

Kollegium am Rheinsprung in Gegenwart sämtlicher Ärzte und Chirurgen vollzog.
Im übrigen war das Jahr 1531 für das Wiederaufleben der Universität wenig förderlich.

Die oben erwähnten Sparmaßnahmen trafen sie schwer. Der Ratsbeschluß vom 15. Dezember
1531 ging dahin, es solle der Hohen Schule hinfür überhaupt nichts „ah dem Brett", das heißt

aus den staatlichen Einnahmen gegeben werden ; sie blieb also auf die reduzierten Einkünfte
des Kirchen- und Schulgutes angewiesen. Die Zahl der Lehrer wurde auf 6 beschränkt, von
denen zwei Theologie, je einer weltliches Recht, Arznei, Griechisch und Hebräisch dozieren
sollten. Ausdrücklich wurden „etliche derzeitige Lektoren und Lektionen" als abgetan erklärt,
so Wolfgang Wissenburg als Mathematiker, Alban Im Tor (Torinus) als Mediziner, ebenso

ein Ungenannter, „der den jungen die Musick vorgelesen."
Begründet wurde diese rücksichtslose Reduktion des Lehrkörpers mit der betrüblichen

Talsache, daß die Hohe Schule überhaupt „in Abgang gekommen sei", daß viele das Geld ab

dem Brett genommen, aber wenig darum gelesen und auch keine Zuhörer gehabt hätten. Aber
im November 1532 wurde die Universität doch wieder feierlich eröffnet; der erste Rektor,
Oswald Bär, der auch der letzte Rektor der alten Hochschule gewesen war, hatte ein pompöses
Einladungsschreiben zum Besuch der Basler Hochschule verfaßt. Die Aufsichtsbehörde waren
dieDeputaten,der spätere BürgermeisterBrand,der Ratsherr und Maler Conrad Schnitt und der
Ratschreiber Ryhiner. Noch war die Zahl der neun mit Namen genannten Dozenten, zu denen

jetzt wieder Wissenburg und Torinus gehörten, recht klein; doch hoffte man auf bessere Zeiten.
Der Charakter der Universität war freilich ein anderer geworden: sie war nun ein

Lehrinstitut des evangelischen Staates, die Gemeinde der „docti", das heißt der Lehrenden und
Lernenden innerhalb der evangelischen Volksgemeinschaft; daher wurden bald auch die
Professoren auf die Basler Kon fession verpflichtet. Einen Rest der alten Selbständigkeit durfte

66



das Corpus academicum behalten : Dozenten und Studenten blieben vom Wachtdienst befreit.
Bonifacius Amerbach, ausgesöhnt mit der Basler Kirche, bemühte sich, seit er 1535 Rektor
geworden war, mit unendlicher Geduld und zäher Ausdauer darum, daß neue Lehrstühle
geschaffen und die Einkünfte der Klöster und Stifte in vermehrtem Maß der Universität
zugewendet würden ; dabei kam das St. Petersstift in erster Linie in Betracht. Als der
„unvergleichliche Camillus", das heißt als ein Neugründer der Hochschule, wurde er einmal von
einem Kollegen gerühmt. Doch erst nach mehr als 15 Jahren waren seine Forderungen in
der Hauptsache erfüllt.

In den ersten Jahren bestanden noch allerlei Mängel in der theologischen und besonders

in der vorbereitenden sogenannten Artistenfakultät, einem Mittelding zwischen
Gymnasium und philosophischer Fakultät. Wenn wir Gasts Berichten Glauben schenken dürfen,
so waren die neu ernannten Magister, dieser „Haufe von Magisterlein, Esel, die selbst
ungebildet vor Ungebildeten Vorlesungen halten", das Verderben der Hochschule; man sehe sie

den größten Teil des Tages in den Reben oder auf dem Markt auf und ab spazieren. Doch
darf man diese abschätzigen Urteile nicht ganz für bare Münze nehmen; wir kennen das

Mißtrauen und die Verachtung, die Myconius, Grynaeus, Thomas Platter und der
Buchdrucker Oporin, dem die griechische Lektur entzogen wurde, weil er nicht zugleich Drucker
und akademischer Lehrer sein dürfe, den Universitätstiteln und den festlichen Magisterund

Doktorpromotionen entgegenbrachten. Eine anschauliche Schilderung der pomphaften
und kostspieligen Promotion des Philipp von Hertenstein zum Doktor der Medizin im Sommer

1543 begleitet Gast mit den boshaften Worten: „Gott selber gab seinen Beifall dazu mit
Donner und Blitz wie noch nie in diesem Sommer." Berechtigt waraber wohl sein Bedauern,
daß ums Jahr 1542 keiner der in Basel anwesenden um des Glaubens willen geflüchteten
italienischen Gelehrten eine Anstellung finde; Gast glaubte, die Basler Professoren wollten
keine fremden Gelehrten neben sich sehen; der wahre Grund war wohl die Sparsamkeit des

Rates. Die Zeit war aber nicht mehr fern, da auch welsche Refugianten der Universität
Basel wieder zu Glanz verhalfen. Gelehrte wie Amerbach, Sebastian Münster, Grynaeus und
der Mediziner Hieronymus Gemusaeus, „diese mächtige Zierde unserer Schule", genossen

übrigens das volle Vertrauen der strengen Kritiker.
Vier niedere Lateinschulen dienten der Vorbereitung auf die Hochschule; eine wichtige

Neugründung war das 1533 geschaffene „Sapienzhaus" oder Collegium Alumnorum, das zuerst

im Dominikanerkloster und später bei den Augustinern eingerichtet war. Ältere begabte Knaben

wurden hier aus den staatlich verwalteten Kirchengütern erhalten und unterrichtet;
andere, die nicht im Haus selbst lebten, empfingen Jahr für Jahr Stipendien. Auch die von
Amerbach betreute Stiftung des Erasmus kam bedürftigen Studenten zu gut. Im Alumneum

sollten in erster Linie künftige Diener am Wort ausgebildet werden ; man nahm von Anfang an

nicht nur „Baselkinder", sondern auch einzelne Fremde aufmit der Begründung, daß ja das

Kirchengut auch aus der Fremde stamme. Solche Alumneen wurden in manchen evangelischen

Städten damals eingerichtet; Straßburg mochte für Basel besonders als Vorbild dienen. Auch

ältere fremde Studenten und Gelehrte fanden im untern Kollegium am Rheinsprung wie im
obern Kollegium, im Augustinerkloster, zeitweise als Gäste Aufnahme, so Calvin und Farel.

Die Deputaten erlebten freilich an manchen Alumnen ärgerliche Enttäuschungen;
einzelne gingen bald zum Handwerk über, ehrgeizige Jünglinge erwarben vielleicht wohl den

67



Magistertitel, wollten aber nichts vom Pfarramt wissen und strebten lieber der Medizin zu;
einzelne liefen auch zwischenliinein in fremde Kriegsdienste wie der junge Hans Heinrich

Munzinger, der schließlich Hofarzt beim Bischofvon Eichstädt wurde. Der ehemalige Alumne
Bernhard Stehelin erwarb den Rittertitel im französischen Dienst; als Söldneroberst und

Schloßherr zu Pratteln war er auf die Basler Geistlichkeit nicht gut zu sprechen und rühmte
sich, „Gottes Freund und aller Pfaffen Feind zu sein."

Die weitere Entwicklung der Basler Universität und des Schulwesens gehört nicht in den

Rahmen dieser Darstellung; als wichtiges Ereignis sei aber doch erwähnt, daß der titellose
Thomas Platter zur höchsten Genugtuung seiner Freunde und Gesinnungsgenossen Gast

und Oporin vom Rat im Jahr 1544 die Leitung der Münsterschule übertragen erhielt und
seine Selbständigkeit gegenüber der Universität dank seiner paedagogisclien Tüchtigkeit zu
wahren vermochte.

Bonifacius Amerbacli hat auch das Verdienst, die Universitätsbibliothek recht eigentlich
gegründet zu haben, indem auf sein Betreiben die Drucker jährlich ein Exemplar ihrer
Neudrucke abliefern mußten. Noch blühte das Buchdruckergewerbein Basel; es war gewissermaßen

die nachklassische Zeit, die auf die Epoche der großen weltberühmten Buchdrucker
in der Blütezeit des Humanismus folgte. „Guter Gott, wie fruchtbar ist das bücherproduzierende

Basel!" schrieb einmal Gast begeistert an Bullinger, dem er regelmäßig die Neuerscheinungen

des Basler Büchermarkts mitteilte. Die Zahl der Drucker war noch immer groß ;

reiche und angesehene Herren der ältern Generation waren Andreas Cratander, Johannes
Bebel, Nikolaus Episcopius und Johannes Frobens Sohn Hieronymus; neben ihnen zeigten
sich jüngere Buchdrucker wie Ruprecht Winter, Balthasar Lasius, Bartholomaeus Westhei-

mer, Heinrich Petri, der Sohn Adams, und Nikiaus Brylinger äußerst rührig; sie veranstalteten

Neuausgaben von antiken Klassikern und von Werken einzelner Kirchenväter und
druckten humanistische und theologische Schriften der Gegenwart nach; freilich antirefor-
matorische Bücher wurden von der Zensur, die durch die dazu „geordneten Herren" ausgeübt

wurde, nicht gestattet. Das Zensoramt war zuerst einem Ratsausschuß, darauf, wie aus
einem Brief Gasts zu schließen ist, den Deputaten übertragen, erst später dem Rektor und
den Dekanen der Universität.

Am häufigsten und empfindlichsten bekam Johannes Oporin den Druck der Zensur zu
spüren, er, der an rastloser Geschäftigkeit und Vorurteilslosigkeit alle Berufsgenossen übertraf.

Einmal saß er im Turm, weil er ohne Erlaubnis Biblianders lateinische Koranübersetzung

herausgegeben hatte (siehe Seite 58), ein andermal, weil er ein Büchlein des Wiener
Bischofs Nausea über das Konzil von Trient druckte, das er außerhalb Basels abzusetzen
suchte; man versteht seinen Stoßseufzer: „Der tüffel hett uns mit dem nüwen bapsttum
beschissen!" Doch wurde Oporin daneben auch vom Rat hoch geschätzt, und sein geschäftliches

Unglück — er kam nie aus den Schulden heraus —war nicht die Schuld behördlicher
Chikanen, sondern seiner allzu großen Unternehmungslust. Ein besonderes Ruhmesblatt
Oporins ist die prächtige Ausgabe des ersten modernen Anatomiewerkes, der „Fabrica
corporis humani", das der geniale junge Andreas Vesal ihm zum Druck übertragen hatte.

Der Transport der Bücher nach der Frankfurter Messe war mit großem Risiko und oft
mit Verlust verbunden; einmal traf Oporin der schwere Schlag, daß im Mainzer Hafen drei
große Fässer mit seinen Büchern in den Rhein stürzten, so daß das Papier ganz durchnäßt



war; er konnte in Folge dessen seine Gläubiger nicht befriedigen. „So läßt der Herr den frommen,

vortrefflichen Mann nicht wieder aufkommen", klagt sein treuer Freund Gast.

Reich wurden nur einzelne Drucker dieser Zeit; Winter und Lasius machten Bankrott;
Westheimer wandte sich wieder dem Pfarramt zu; Thomas Platter, einsichtig und praktisch,
wie er war, zog sich zur rechten Zeit vom Buchdruckergeschäft zurück. Er behauptete, der

Ehrgeiz der Frauen habe seine Compagnons verleitet, ihr Glück als Drucker zu versuchen,
weil sie sahen, „wie die trucker herren wiber so ein pracht triben".

FESTLICHKEITEN UND SPIELE

Es wäre verkehrt zu meinen, daß die obrigkeitlich gebotene Sittenzucht in jener ersten

Zeit nach der Reformation zu einer Verdüsterung des öffentlichen Lebens, zu einer

Verkümmerung der früheren Festfröhlichkeit geführt hätte. Man könnte im Gegenteil aus den

immer wiederkehrenden bittern Klagen der Praedikanten schließen, daß im nachreformato-

rischen Basel ein besonders zügelloser Lebensgenuß im öffentlichen und privaten Leben

hervorgetreten sei. Aber alle solche Generalurteile über die sittlichen Zustände eines ganzen
Volkes sind nur bedingt glaubwürdig; das gilt auch hier. Wir sehen übrigens deutlich, daß

bei gewissen Praedikanten bereits jene schroffen Urteile über weltliche Vergnügungen
anklingen, die wir aus dem spätem Pietismus kennen* Dazu sahen sie, zumal die Nichtbasler,

im Wiederaufleben alter Volksbräuche die Gefahr eines Rückfalls ins Papsttum. „Es wurden

in diesen Tagen (wahrscheinlich um Joh. Bapt. 1540)", so schreibt Gast an einen Freund,

„mächtige Feuer auf den Plätzen angezündet ; da konnte man evangelische Frauen und Mädchen

im Reigentanz sehen, und jedermann hieß das gut." Die Fastnacht dieses Jahres wurde,

nach dem übereinstimmenden Urteil des Myconius und Gast, so üppig gefeiert, daß siebzigjährige

Leute erklärten, sie hätten das noch nie erlebt. Auch die Fastnachtsfeuer auf dem

Land galten ihnen als „papistisch". Bei dem 1550 abgebrochenen Turm über dem Steinentor

pflegten sich die Buben nicht ungefährliche Kämpfe mit brennenden Fackeln zu liefern, bis

die Stadtknechte auf Befehl des Rates eingriffen.
Schon zur Zeit der alten Kirche hatte der Rat in Basel wie in andern Städten die

Volksbelustigungen überwacht, damit nicht sündliche Lustbarkeiten Gottes Zorn hervorriefen; die

Reformationsordnung schärfte diese Pflicht den Regenten noch dringender ein. Das Resultat

war in der Praxis eine Reihe von Kompromissen zwischen dem Gewährenlassen traditioneller

Volksfreuden und dem Gebot strenger Einschränkung. Die Mandate betreffend erlaubte und

verbotene Hochzeitsbräuche, Tänze und Kirchweihbesuche wurden daher immer wieder

erneuert; von einem solchen im August 1546 erlassenen obrigkeitlichen Verbot, die auswärtigen

Kirchweihen im bischöflichen, oesterreichischen und badischen Gebiet zu besuchen und

an den Umzügen und Schmausereien in den Nachbardörfern teilzunehmen, bemerkt Gast :

„Das wird gehalten wie die meisten andern Erlasse".

Die Mandate aus den Dreißiger- und Vierziger Jahren des Jahrhunderts, „wie man Brutt-

louff halten und wenn man tantzen möge", unterscheiden scharf die öffentlichen und die

geschlossenen Festlichkeiten. An ehrlichen Hochzeiten sind Tänze in Zucht und Ehren zur

69



Geige oder Laute bei geschlossenen Türen erlaubt, verboten ist nur das Trommeln. Wird aber

in öffentlichen Wirtshäusern Hochzeit gefeiert, so sind Tanz und Spielleute „glatt" verboten,
ebenso die oft praktizierten öffentlichen Reigentänze wegen der dabei gesungenen „üppigen,
schandbaren Lieder". Bei privaten Gastereien oder Hochzeiten wurden auch drollige Narrenoder

Schäferspiele aufgeführt; sogar der oft grämliche Myconius konnte sich bei einem
solchen Spiel vor Lachen kaum halten. Nun war aber die Grenze zwischen den privaten Feiern
und den obrigkeitlich kontrollierten Festlichkeiten nicht immer scharf gezogen; so wurden
auf offenem Platz und auf der Straße die Verlobungsfeiern vornehmer Familien abgehalten,
und die Hochzeitszüge der prunkvoll gekleideten Gäste konnten vom Volk bewundert
werden. Der fünfzehnjährige Felix Platter sah mit Neid und Sehnsucht den prächtigen
Aufzügen zu, als Junker Hans Philipp Offenburg die Kunigunde Hiltprant und der reiche
Hans Rispach das blutjunge Bürgermeisterstöchterlein Barbara Meyer heiratete: „mich
erbarmdt, daß ich nit auch zü solcher herlikeit komen keilt." Das Glück des letztern Paars
dauerte nur ein Jahr; im Mai 1552, als wieder eine schwere Pestepidemie Basel heimsuchte,
erlag ihr zuerst die sechzehnjährige junge Frau und tags darauf ihr Gatte.

Immer wieder wurde das „Sichverbutzen", das heißt die Maskierung zur Fastnachtszeit
verboten, und immer wieder wurden nicht nur junge Leute, sondern auch angesehene Männer

mit Haft und Geld gebüßt; denn das nächtliche Herumziehen mit Lautenspiel und Tanz
und das „Verbutzen" auch am Tag gehörten zu den unausrottbaren Lebensfreuden der Basler.
Der Münsterschaffner Heinrich Stehelin, der an der Fastnacht 1546 ein öffentliches Rennspiel

maskiert mitmachte, büßte die Übertretung des Mandates durch einen in der Erhitzung
erlittenen Schlaganfall. Felix Platter erinnert sich aus früher Kindheit an die Umzüge mit
Trommeln und Pfeifen zur Fastnachtszeit 1541 und an die Maskierten, die die Buben mit
Pritschen schlugen.

Als bösartig wurden gewisse derbe nächtliche „hundsmettinen" bestraft, die besonders
vor oder nach der Fastnachtszeit kleine Gesellschaften veranstalteten; so kamen im Winter
1530/31 einige Männer wegen eines Nackttanzes in den Straßen ins Gefängnis und Ende
Januar 1531 ebenso eine Gruppe von fünf Kleinbaslern, die sich „in geistswyß" als
Pestgespenster verkleidet und mit dem Totentanz, den sie trieben, die Bürger aus dem Schlaf
geweckt hatten.

Fast offiziell waren die auch nach der Reformation fröhlich weiter gepflegten Zunftessen
am Neujahrstag, am Aschermittwoch oder am 1. Mai und am Kaiser Heinrichstag. An Ostern
zogen die Bürger zu fröhlichem Schmaus auf die Dörfer hinaus. Auf dem Rathaus wurde
„Meiner Herren Jahrmahl" abgehalten, zu dem etwa ein Landvogt Wildbret lieferte; da
tafelten die Häupter, die Ratsherren, die Mitglieder des Schultheißengerichts und die
Hauptpfarrer; man ließ es sich etwas kosten und es ging lustig zu; einmal wurde dabei der Sprecher,

der vom Rathaus aus zum Volk redete, von einem übermütigen Söldner von oben
herab mit Wasser begossen. Reiche Neubürger wie der ehemalige Breisacher Bürgermeister
Kaspar Mathis, ein geborener Bündner, und Junker Hans Truchsess von Wolhusen luden
die Ratsherren oder doch die Häupter zu köstlichen Gastmählern ein, der Junker im
neuerworbenen Haus zum Engel. Kaspar Mathis dagegen lud nicht nur eine Anzahl Ratsherren,
deren Frauen und die vier Hauptpfarrer zu einem großartigen Mittagessen ein, sondern
auch die Honoratioren der Mindern Stadt zu einem glänzenden Abendessen, vielleicht im

70



Wettingerhof, (der heutigen Burgvogtei), der damals noch dem Rat gehörte und den später
Mathis der Stadt abkaufte.

Obrigkeitliche Feste waren die Musterungen und die Schützenfeste ; so kamen im August
1588 über 500 Büchsenschützen aus der Eidgenossenschaft wie aus süddeutschen Städten zu
einem zwölftägigen Gesellenschießen ; freilich beschränkte sich seit der Glaubenstrennung
die Gästeschar auf evangelische Orte. Drei Jahre darauf fand ein großes Armbrustschießen
auf dem Petersplatz statt. Die Musterung der Bürgerschaft im Februar 1540 war verbunden
mit dem Umzug der Zünftler, fröhlichem Essen und allerlei Kurzweil. Noch farbenreicher

war dann der bereits erwähnte „Froidzug" nach Liestal im Mai des Jahres. Diese glanzvolle
Kilbe war eine Überbietung der ersten christlichen Musterung und Kilbe des reformierten
Basels vom Jahr 1530, bei der Oekolampad selbst mitgeritten war und gepredigt hatte. Zehn

Jahre später vertrat Wissenburg die Pfarrerschaft. An beiden Musterungen waren auch Hunderte

hübsch gekleideter und bewaffneter Buben mitgezogen; sie wurden mit Wecken, Ringen

und Äpfeln regaliert.
Nicht nur der Unterhaltung, sondern auch der Belehrung und Erziehung des evangelischen

Volkes sollten die Spiele dienen, von denen hier noch kurz die Rede sein soll. Wir
haben aber zu unterscheiden zwischen den meist lateinischen Schüler- und Studentenspielen
im Kollegium zu den Augustinern oder in der Mücke und den großen öffentlichen deutschen

Spielen auf dem Kornmarkt, dem Fischmarkt oder einem öffentlichen Platz in Kleinbasel.
Gerade in der Zeit, da sich die Universität langsam wieder restituierte, führten die Schüler

und Studenten zu Ehren des Rektors oder neu ernannter Magister bald klassische Komoe-

dien von Plautus, bald neue Stücke allegorischen oder biblischen Inhalts auf, so eine „Hippo-
krisis", das Spiel vom barmherzigen Samariter oder den Zachaeus des jungen Magisters

Heinrich Pantaleon, ebenso eine Auferstehung Christi, wobei der Sohn des Stadtschreibers

Ryhiner die Rolle der Maria spielte, auch die dramatisierte Geschichte des bösen Haman nach

dem Buch Esther.
Große öffentliche Bürgerspiele gab es in Basel 1532 und 1533 mehrere zu schauen; der

Schulmeister Sixt Birk zu St. Theodor hatte die Historie von der frommen, gottesfürchtigen

Frau Susanna zum Thema eines erbaulichen Volksdramas gewählt; es wurde 1532 zuerst in
Kleinbasel von jungen Bürgern und vierzehn Jahre später auf dem Fischmarkt von hübsch

gekleideten Knaben gespielt; nur die Susanna selbst, die in einem Zinntrog auf dem Brunnen

badete, war ein erwachsenes Mädchen, eine Merianin, verlobt mit dem spätem Pfarrer

und Professor Ulrich Coccius. Johann Kolroß, der aus dem Luzernischen stammende

Schulmeister zu Barfüßern, leitete 1532 das von ihm gedichtete erbauliche Spiel von fünferlei

Bußbetrachtungen, Birk drei Jahre später die „herrliche Tragödie wider die Abgötterei", die

Regenten und Untertanen mahnte, mit dem falschen Gottesdienst auch die Laster

auszurotten. Auch Bullingers Lukretia, also ein moralisches Stück mit klassischem Thema, kam

damals in Basel wie in andern reformierten Schweizerstädten zu öffentlicher Aufführung.
Eine besondere Spielfreudigkeit scheint in der ersten Hälfte des Jahres 1546, vor dem

Ausbruch des Schmalkaldischen Krieges, geherrscht zu haben; da spielte man zur Fastnachtszeit

in Kleinbasel den Abraham, darauf die Susanna und als Hauptstück das wohlvorbereitete

und glänzend ausgestattete Drama „Pauli Bekehrung". Dichter und Spielleiter war

Valentin Boltz, damals noch Pfarrer in Laufen. Es war ein erbauliches Festspiel mit Instru-

71



mentalmusik und Chören, bei denen angesehene Bürger mitmachten; der Katsherr und
Glasmaler Balthasar Han hatte die Rolle Christi übernommen. Auf dem Kornmarkt waren
hölzerne Schranken errichtet ; die guten Plätze waren den Herren vom Rat reserviert, das Volk
saß auf den ansteigenden Zuschauergerüsten. Geprobt wurde in der geschlossenen Barfüßerkirche;

dabei kam es zu einem ärgerlichen Zwischenfall, indem der rüpelhafte Jakob Hütschi
partout den Eintritt erzwingen wollte und den abwehrenden Balthasar Han mit seinem
Degen verletzte. Die Schauspieler und der Dichter und Spielleiter wurden vom Rat
außergewöhnlich gut honoriert; der Rat ließ das Stück aufseine Kosten drucken. Die weltliche Freude
am Verkleiden und an schönen Kostümen kam auch nicht zu kurz; denn nach den Aufführungen

der erbaulichen Spiele pflegten die Mitwirkenden am Abend oder noch am folgenden

Tag, wenn das Wetter schön war, in ihren Kostümen durch die Straßen zu spazieren.

SCHLUSS

Bald nach der zuletzt genannten großartigen Aufführung begann auch für Basel eine
ernste, bedrohliche Zeit; Kaiser Karl V. hatte den evangelischen Schmalkaldnern den Krieg
erklärt und errang einen vollständigen Sieg über die Protestanten. Er schien systematisch
die politische Freiheit der Reichsstädte und die Ketzerei in den besiegten deutschen
Fürstenländern und Städten unterdrücken zu wollen. Das Schicksal der von allen Freunden,
auch von den evangelischen Eidgenossen, verlassenen Stadt Konstanz, die ihre Reichsfreiheit
und die Ausübung des evangelischen Glaubens verlor, war ein warnendes Beispiel. Auch in
Basel herrschte schwere Besorgnis; böse Reden und Gerüchte wurden herumgeboten und
geglaubt. „Der Carle werd uns alle bald usmachen", hieß es im Volk. Der Kaiser werde die
Schweizer tanzen lehren und Basel müsse den ersten Tanz tun ; bald werde wieder der Reichsadler

an jedem lor gemalt sein; durchziehende Landsknechte ergingen sich in höhnischen
Worten über Basel und die Schweizer.

Schwarzseher wie Myconius sahen den Untergang der Schweizerfreiheit und des Evangeliums

vor Augen ; hatte ihm doch einst Erasmus aus seiner persönlichen Erinnerung erzählt,
daß die burgundischen Erzieher Karls V. dem jungen Fürsten die Pflicht der Rache an den
Schweizein eingescilälft hätten, die seinen Ahnherrn Karl den Kühnen erschlagen hatten.
Dabei trauten die Praedikanten manchen Bürgern, besonders den Reichen, zu, daß sie, um
materiell ungeschoren zu bleiben, sich der kaiserlichen Kirchenordnung, dem sogenannten
Interim, zu fügen bereit wären, wie dies die besiegten evangelischen Reichsstädte bereits
getan hatten.

Allein sie täuschten sich; die Obrigkeit und zwar die Ratsherren wie die damals oft zu-
samrnenberufenen Großräte, die Sechser, waren fest entschlossen, bei der beschworenen
Konfession zu bleiben; aber auch die große Mehrheit der Bürger dachte nicht anders; die
Nachrichten vom Unglück der gefangenen oder unterworfenen Evangelischen im Reich, das
Schicksal der Emigranten, die in Basel Schutz fanden, bestärkten den Willen zum Widerstand.

Zudem erwies sich die Befürchtung, der Kaiser wolle wirklich die Freiheit der
Eidgenossenschaft angreifen, zum mindesten als verfrüht. Auch stand nun Basel seit 1549 mit der

72



Krone Frankreich in einem Soldbündnis. Vollends wich der unheimliche Druck von den
emütern, als im Frühling 1552 der plötzliche Angriff des französischen Königs und der mitihm insgeheim verbündeten deutschen Reichsfürsten den Kaiser in die höchste Bedrängnis
rächte. Der damalige Auszug baslerischer und schweizerischer Kriegsknechte im Dienst

Frankreichs ist bereits oben erwähnt worden (S. 45).
Die Epoche der Basler Geschichte, die wir hier zu schildern versucht haben, war eine

Zeit des Übergangs; noch waren alteTraditionen und spätmittelalterliches Fühlen und Denken
im Volk nicht ganz verschwunden; aber das Erlebnis der Reformation und die Autorität einer
Obrigkeit, die sich auf das neuerkannte Wort Gottes stützen wollte, hatte sich bereits so
kiäftig durchgesetzt, daß von da an die evangelische Prägung des Gemeinwesens auf
Jahrhunderte hinaus gesichert war.

73



QUELLEN- UND LITERATURNACHWEISE

Die Quellen der Geschichte der Jahre 1530 und 1531 sind größtenteils in dem soeben im Druck

erschienenen V. Band der Aktensamralung zur Geschichte der Basler Reformation enthalten. Der

Bearbeiter, Herr Staatsarchivar Dr. Paul Roth, hat dem Verfasser des Neujahrsblattes die jeweils erscheinenden

Druckbogen zur Benützung zugestellt, wofür er ihm seinen verbindlichen Dank ausspricht.

Sodann konnte der Verfasser viel Material dem von ihm selbst bearbeiteten und ebenfalls jetzt im

Druck erschienenen Tagebuch des Johannes Gast entnehmen (achter Band der Basler Chroniken). Die

Einleitung und die Anmerkungen beruhen einerseits auf verschiedenen Akten des Basler Staatsarchivs,

anderseits auf der Korrespondenz von Gast und Myconius. Die meisten dieser Briefe liegen im Zürcher

Staatsarchiv (EIL) oder in den Bänden der Simmlerschen Sammlung der Zentralbibliothek Zürich.

Die wichtigsten Quellen des Basler Staatsarchivs für die vorliegende Arbeit sind: Das historische

Grundbuch, die Ratsbücher B, Décréta und Mandata, L2 und M 2, die Urfehdenbücher, die V ochen-

ausgabenbücher, Kirchenarchiv (Tauf- und Traubücher), Universitätsarchiv, Kirchenakten, Ehege-

richtsprotokolle, Öffnungsbücher, Akten Straf und Polizei; dazu die Sammlung Kirchenarchiv Mskr.

der Basler Universitätsbibliothek.
Von gedruckten Quellen kommen außer dem genannten V.Band der Aktensammlung zur Geschichte

der Basler Reformation vor allem in Betracht die Bände I, VI, und VIII der Basler Chroniken, Band

I und III von Harms: Stadthaushalt Basels im ausgehenden Mittelalter und die Lebensbeschreibungen
Thomas Platters (ed. Alfred Hartmann 1914) und Thomas und Felix Platters (ed. II. Boos 1878).

Von Darstellungen seien genannt:

August Burckhardt: Bürgerschaft und Regiment im alten Basel. Neujahrsblatt 1919.

„ Stände und Verfassung im Basel des 16. bis 18. Jahrhunderts. Basler Jahrbuch 1915.

Paul Burckhardt : Die Basler Täufer 1898.

„ Basel in der Zeit des Schmalkaldischen Krieges. Basler Zeitschrift, Band 38.

Th. Burckhardt-Biedermann : Bonifacius Amerbach und die Reformation 1894.

„ Die Erneuerung der Universität Basel im Jahr 1532. Basler Beiträge, Band 14.

K. Gauß: Geschichte der Landschaft Basel. Band 1, 1932.

Tr. Geering: Handel und Industrie der Stadt Basel 1886.

Ch. Gilliard: Les créanciers bâlois du duc de Savoie. Basler Zeitschrift, Band 42.

Ferd. Holzach: Bürgermeister Theodor Brand. Basler Biographieen, Bd. 2.

P. Kölner : Die Safranzunft zu Basel 1935.

Rud. Luginbühl: Der Galgenkrieg. Basler Zeitschrift, Band 5.

Paul Meyer: Der Bürgermeister Jakob Meyer zum Hirzen. Basler Zeitschrift, Band 23.

Peter Ochs: Geschichte der Stadt und Landschaft Basel. Band 5 und 6.

Paul Roth: Die Durchführung der Reformation in Basel. Neujahrsblatt 1943.

Fr. Rudolf: Oswald Myconius. Basler Jahrbuch 1945.

Ernst Staehelin: Das Buch der Basler Reformation, 1929.

„ Das theologische Lebenswerk Joh. Oekolampads, 1939.

Rud. Thommen: Geschichte der Universität Basel 1532—1632

Eberh. Fischer: Das Collegium Alumnorum in Basel.

(Aus fünf Jahrhunderten schweizerischer Kirchengeschichte) 1932.

Paul Wernle: Calvin und Basel bis zum Tod des Myconius 1908.

74



INHALTSVERZEICHNIS

Das neue Gemeinwesen 3

Stadt und Bischof 5

Evangelische Bündnispolitik 6

DieVerschärfung der Innerschweizerischen

Gegensätze 9

Der Müsserkrieg 21

Vor dem Ausbruch des zweiten Kappeler¬
krieges

Der Galgenkrieg 14

Der zweite Kappelerkrieg 17

Die Friedensverhandlungen 23

Der zweite Landfriede 25

Die auswärtige Politik Basels nach dem
Krieg 30

Das Regiment der Stadt 34

Bürgerschaft und Hintersassen 38

Die Untertanen in den Ämtern 42

Wehrbereitschaft und Kriegswesen 44

Von den Finanzen der Stadt 46

Staat und Kirche
Bann und Abendmahlszwang 48

Die Unterdrückung der Täufer des
obern Baselbietes im Jahr 1531 51

Die Altgläubigen in der Stadt 53

Die Basler Konfession 1534 55

Die Basler Pfarrer 56

Konflikte zwischen Obrigkeit und
Kirche 60

Obrigkeitliche Justiz und Ehegericht 63

Die Erneuerung der Universität 66

Festlichkeiten und Spiele 69

Schluß 72

Quellen- und Literaturnachweise 74


	Basel in den ersten Jahren nach der Reformation

