
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 121 (1943)

Artikel: Die Durchführung der Reformation in Basel : 1529-1530 : die
Reformation in Basel II

Autor: Roth, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006940

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006940
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7

1

D Die Durchführung
der Reformation in Basel

>529 - lSZ0
(Die Reformation in Basel II)

Von Paul Roch

121. Neujahrsblatt ^

Herausgegeben von der Gesellschaft zur Beförderung

des Guten und Gemeinnützigen

1943

Basel

In Kommission bei Äelbing und Lichtenhahn



làaltsverseiàuis àer Lràereu I^eujàrsdlâtter.

1. Lr^äbluuAeu sus âer Lasier (^esckiebte iu isvvanZIoser LeibeukolZe.

»1. 1821. (Bernoulli, Oan.) Issue lselia.
2. 1822. (Lurcbkaràt, lac., Oberstbeller, später Autistes.) Der àsxug clsr Bauracber.

»3. 1823. (Ilanbart, Buàolk.) Basel virà eiàgenôssisck. 1531.

»4. 1824. (Ilagenbacb, IL. B.) Oie 8cblackt bei 8t. labob. 1444.

»5. 1823. (Ilagenbacb, IL. k.) Oie ILirckenversammlung ?u Basel. 1431—1448.

'6. 1826. (ilagenbacb, IL. II.) Oie 8tiltung àer Basler Ilocbscbule. 1463.

"7. 1827. (llagenback, X. B.) Brasmus von Botteràam !u Basel. 1516—1536.

«8. 1828. (Ilagenbacb, IL. k.) 8cbeib Ibrabiin, ,lol>ann Buàig Lurclcbaràt aus Basel,

«y. 1829. (Ilagenbacb, L. B.) Buàolk von Ilabsburg vor Basel. 1273.

»13. 1833. (Ilagenbacb, IL. k.) Bürgermeister VVettstein auk cleiu vestpkäliscben Brieàen.
"11, 1831. (Ilagenbacb, IL. k.) Oas lakr 1833, eiu vicbtiges .lalir sur Lkronik Basels.
»12. 1832. (Burcbkaràt, t^bel, Oberstbeller.) Oie 8cblacbt bei Ooruacb au» 22. luli ries

labres 1499.

»13. 1835. (Lurclàiaràt, ^bel, Oberstbeller.) Banàvogt Beter von Ilagenbacb.
»14. 1836. (Lurckkaràt, ^bel, Oberstbeller.) Oas Beben Uromas Blatters.

13. 1837. (Lurckkaràt, ^bel, Oberstkeller.) Oas groLs 8terben in clen labren 1348

unà 1349.

»16. 1838. (Lurckkaràt, ^bel, Oberstbeller.) Oas ILartkäuser-ILIoster in Basel.
17. 1839. (Lurckkaràt, ^bol, Oberstbeller.) Oer kappenkrieg iin labre 1594.

»18. 1843. (Lurckkaràt, ^.bel, Oberstbeller.) Oie ersten Luckàrucker in Basel.
»19. 1841. (lleuslsr, tVbr.) Oie leiten <Ies groLen Bràbebens.
23. 1842. (Lurckkaràt, Xbel, Oberstbeller.) Hans Oolbein cler lungere von Basel.

»21. 1843. (VVackernagel, î) Oas 8ieckenbaus 2U 8t. lakob.
22. 1844. (Ueber, L.) Oie 8cblaebt von 8t. lakob an cler Lirs.

2. Dis (^esàiàto Basels von <ieu ältesteu ?eiteu bis ^ur Liukübrun^
âer LeLoruistiou, iu ^usaiuiueuiiäuAeutieu Lr^äbluuAeu àr^estellt.

»23. 1845. (Becbter, O. ^.) Oie Bauraker unà àie Bôiner, Augusta kauracorum unà
Basiles.

»24. 1846. (Lurckkaràt, lacob, Brolessor.) Oie Alemannen unà ibre Bekebrung ^uni
Lkristentum.

»25. 1847. (8treuber, W. lli.) Liscbol Ilatto, oàer Basel unter àer lränkiscben Ilerrsckakt.
»26. 1848. (Burckbaràt-Biguet, Bbeopbil.) Oas ILônigreîcb Lurgunà. 888—1332.
»27. 1849. (Burckbaràt-Biguet, IbeoplnI.) Bürgermeister Weitstem aul àem vestpliü-

llscken Brieàen.
»28. 1853. (Beckter, O. ^.) Oas ILlünster ^u Basel.
»29. 1851. (l ecbter, O. ^.) Liscbol Lurcbarà von llasenburg unà àas ILIoster 8t. Lilian.
»33. 1852° (l ecbter, O. .V.) Oas alte Basel in einer allinäblicben Brrveiterung bis 1356.
31. 1853. (Burckbaràt-Biguet, llieopbil.) Ois Liscböle t^àelbero unà OrtUeb von Broburg.
32. 1854. (Lurckkaràt, I». /V.) Liscbol lleinricb von l bun.
33. 1855. (Ilagenbacb, IL. B.) Oie Betteloràen in Basel.

»34. 1856. (Lurckkaràt, B. ^.) Ois ?.ünkte unà àer rbsiniscbs 8tâàtebunà.
»35. 1857. (t^rnolà. W., Brolessor.) Buàoll von Ilabsburg unà àie Basier.
»36. 1858. (VVaclcernagel, W.) Bitter- unà Oicbterleben Basels im lVlittelaltor.
»37. 1859. (Viscber, IV.) Basel vom 'Boàe ILönig Buàolks bis ^um Begierungsantrilte

ILarl IV.
38» 1863. (Ileusler, /Vnàr.) Basel vom groben 8tsrbsn bis 2ur Bewerbung àer l-anà-

scbalt. 1343—1433.
39. 1861. (Burckbaràt-Biguet, Ibeopbil.) Basel im ILample mit Osterreicb unà àem/làel.
43. 1862. (llagenbacb, IL. B.) Oas Lasier kLon?iI. 1431—1448.

Brükere lakrgänge àer bleujabrsblâtter sinà, soveit sie nocb vorbanàen, ?u befiel,«»
bel IIeIbin g unà Bicbtenbabn, Lucbbanàiung, BreiestraLe 43.



I



Basel zur Zeit der Reformation

Ansicht aus der Schweizerchronik des Johannes Stuinpf, erschienen 1548

(wohl von Hans Asper, aus Zürich, gezeichnet).



Die DMchWmmg
der Reformation in Basel

IS2S - 15Z«
(Die Reformation in Basel II)

Von Paul Roth

121. Neujahrsblatt
Herausgegeben von der Gesellschaft zur Beförderung

des Guten und Gemeinnützigen

1943

Basel

In Kommission bei Äelbing und Lichtenhahn





Inhaltsübersicht.

Seite

I. Der Durchbruch der Reformation 7

II. Die Durchführung der Reformation 21,

III. Der Fortgang der Reformation bis zum Abschluß des Christlichen Burg¬

rechts mit dem Landgrafen Philipp von Hessen 29

IV. Geschichtliche Würdigung des Reformationswerkes 51





I.

Der Durchbruch der Reformation.

Einleitung. — Die Rolle der Zünfte. — Das Hereinbrechen
der Krise. — Ratserlaß über die Messe und die einheitliche
Predigt. — Bildersturm und Umsturz. — Die
Reformationsverfassung. — Ein Kleinbasler Nachspiel. — Die
Flucht des Domkapitels. — Verspätete Vermittlungsbe¬

mühungen.

Eine geschichtliche Krise wie die Reformation, vor der eine ganze Welt, das

Mittelalter, versank, ist etwas Schicksalhaftes. Sie ist plötzlich da und sprengt im
Ungestüm ihrer Lebenskraft die bisherigen Formen und Gewohnheiten des Daseins.

Die Tafeln des alten Gesetzes werden zerbrochen und neue Ordnungen an ihrer Statt
aufgerichtet. In der Tiefe sind diese Kräfte, die dem Neuen den Weg bahnen, als

geistige Macht zwar schon lange wirksam. Dann aber ballen sie sich unversehens

zusammen und brechen durch die Oberfläche der alten Welt empor. Doch noch sind die

neuen Lebenserscheinungen gestaltlos und ungeformt, und der Durchbruch erfolgt

nicht ohne Erschütterungen. Alles Lebendige wird nur mit Schmerzen geboren. Für
den Ausgang des nun anhebenden Kampfes auf Leben und Tod ist die Entscheidung

in der Welt der Ideen, in den Köpfen, wesentlich bestimmend. Wie er sich dort

gestaltet, so spielt er sich auf dem Felde der empirischen Welt ab. Diesen Kampf,

das Ringen um Form und Gestalt eines neuen Wesens, können wir erforschen

und darstellen. Was aber dahinter wirkt, jene allmächtige Hand, die das

Geschehen führt, bleibt uns verborgen; sie können wir nur ahnen und still verehren.

Das Zeitalter der Renaissance hatte die Menschen reif gemacht für die

Aufnahme neuer Anschauungen. In ihm war nicht nur die sinnliche Außenwelt, die

Natur, sondern auch der Mensch und insbesondere das Humane in ihm neu

entdeckt worden. Immer mehr wurde die menschliche Seele zu einem zentralen Gegenstande

des menschlichen Interesses selbst. Die Renaissance durchbrach jenes einst

7



von der Scholastik über die reale Wirklichkeit gehängte begriffliche Gedankennetz,

das den Menschen von der jenseitigen Welt Gottes trennte, und fegte es hinweg.

Nun konnte Luther die befreiten Kräfte zusammenfassen und zum Endstoß gegen

die letzten, aus dem Mittelalter stammenden kirchlichen Schranken ausholen. In
diesem Sinne reiht sich die Reformation in die allgemeine neue Einstellung der

Zeit ein, die auf eine Befreiung der Seele von bisher sie einengenden Begriffs-
fchichten hindrängte.

Auch Basel wurde am Beginn des l6. Jahrhunderts von der großen

Reformation des kirchlichen Lebens erfaßt und in den Strudel dieser Umwälzung
hineingerissen. Es nahm am Lauf dieses Geschehens als Stadtpersönlichkcit eigenen

Gepräges Anteil und vollzog damit seinen Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit.
Noch atmete damals dieses Gemeinwesen von etwa 15—l6 000 Seelen hinter
trutzigen Mauern, Toren und Türmen. Die von Rebgärten und Gütlein, Scheunen
und Ställen durchzogene äußere Zone der Stadtbefestigung verlieh dem Stadtbild
einen leicht ländlichen Einschlag. Eine im 13. Jahrhundert von einem Bischof
erstellte Brücke verband die an beiden Ufern des Rheins gelegenen Stadtteile
miteinander. Auf der Großbasler Rheinhalde, der steil zum Strom abfallenden Pfalz
erhob sich inmitten einer einander zustrebenden Landschaft das Münster, die

Liebfrauenkirche, hoch über die zahlreichen Kirchen und Kapellen, die Klöster, die
stattlichen Höfe der Adeligen und die vielen kleinen Bürger- und Handwerkerhäuser der

Innerstadt. Das öffentliche Leben und die Wirtschaft bestimmten die Zünfte,
außerhalb derer kein Basler zu Amt, Ehre oder Reichtum gelangen konnte.

Als bewußte Regung ist die Reformation schon im Jahre 1525 erkennbar.

Die ersten Ansätze gehen allerdings noch weiter, bis ins Jahr 1519 zurück. Die
Zeit der Reife sind die Jahre 1525—1528. Da baut sich die neue Glaubensrichtung
ihre Position aus, von der sie die überlieferten Institutionen der alten Kirche, die

Messe und die Bilder, die Ehelosigkeit der Geistlichen, die Klöster, Prozessionen,
Ablaß und Beichte, angreift und immer stärker bedrängt und bedroht. Zu Ende
des Jahres 1528 wetterleuchtet es in einem Maße, daß, wer für die Zeichen der
Zeit nicht empfindungslos ist, den Sturm und die Entladung kommen sieht. Aber
das Bild ist ein anderes, als es uns etwa das Zürcher Gemeinwesen zeigt. Oeko-
lampad ist kein Zwingli, der den hinter ihm stehenden Rat führt und selber Staatsmann

und Politiker („Bürgermeister, Schreiber und Rat in einer Person") ist.
Er tritt im Gegenteil stark zurück und wirkt mehr nur im geistigen Sinne, auf der
Kanzel und dem Katheder. In Basel ist es die in den Zünften organisierte Bür -

8



gerschaft, die die Bewegung vorwärtstreibt, während der Rat, gebunden an
die Autorität der Kirche und erfüllt von Bedenken über eine ungewisse Entwicklung,

Mühe hat, eine gerade Linie zu finden, und vorsichtig, wie es dem Wesen des

Baslers entspricht, immer nur zu beschwichtigen und zu vermitteln versucht.
Am 23. Dezember 1528 übergeben die Basler Zünfte, zwölf an der Zahl

von insgesamt fünfzehn, ihrer Obrigkeit ein Dokument, das vom Rate die Einheitlichkeit

der Predigt im evangelischen Sinne und die Sistierung der Messe verlangt.
Betont wird, daß ein früherer Vorstoß der Zunftmeister in der gleichen Sache
wirkungslos geblieben sei, und man nun nicht mehr länger untätig zuwarten könne.

Die Ehre Christi und der Glaube, aber auch der Friede und die Einigkeit der Stadt
ständen auf dem Spiel. Eine Mutter, die ihre Tochter in liederlicher Gesellschaft
lasse, sei nicht entschuldigt, wenn sie sage, Gott habe diese zu bewahren. Verlangt
wurde eine Tat: die Entfernung der altgläubigen Prediger von den Kanzeln und
die Aufhebung der Messe. Über die Existenzberechtigung der Letztern sollte zuerst

Klarheit geschaffen werden. — Diese Eingabe, in der der Geist der Reformation
aus Laienmunde weht, brachte den Stein ins Rollen. Hinter ihr erhob sich die

Drohung: man fei nicht wehrlos, falls etwa die Altgläubigen mit Gewalt
vorgehen würden. Nur die E.Zünfte zu Brotbecken, zu Schmieden und zu Schiffleuten

und Fischern hielten sich von der Aktion fern. Noch am gleichen Tage wurde
das Vorgehen der (evangelischen) Berner Regierung zur Kenntnis gebracht, von der

man eine wirksame Unterstützung erwartete.
Die über dem Gemeinwesen lagernde Spannung konnte setzt jederzeit

Gewalttätigkeiten auslösen. Die Neugläubigen waren sich ihrer zahlenmäßigen

Überlegenheit bewußt, während die Konservativen über die Mehrheit im Rate
verfügten. Das geistige Haupt der Erster» war Oekolampad, Stütze der Letztern

Erasmus von Rotterdam. Unter den evangelisch orientierten Laien ragten
Oberstzunftmeister Jakob Meyer zum Hirzen, Stadtschreiber Caspar Schaller und

Ratschreiber Heinrich Ryhiner durch ihre öffentliche Stellung besonders hervor. Eine

Lösung des Konflikts ohne Blutvergießen war noch immer denkbar. In dieser Lage

nahmen beide Parteien Verbindung mit gleichgesinnt?« Nachbarn auf. So trafen

auf Weihnachten auf evangelischer Seite Abgeordnete der Städte Zürich, Bern,
Schaffhausen, Mülhausen und Straßburg ein, während den Altgläubigen
Delegationen aus Luzern, Uri, Schwyz, Zug und Solothurn zu Hilfe kamen. Vor den

Gesandten dieser Orte wogten um die Jahreswende die Debatten des Rates auf

und nieder, die der Besprechung der allgemeinen kirchenpolitischen Situation



galten. Es ist das Bild von einer Ärzteversammlung gebraucht worden, die am

Krankenbett der fiebernden Stadt steht (W. Köhler). Die Verflechtung der

katholischen Sache mit der Politik des Reichs zeigte die Fühlungnahme des

Domkapitels mit der vorderösterreichischen Regierung in Ensisheim im Elsaß, die ihrerseits

mit der oberösterreichischen Statthalterei in Innsbruck in Beziehung trat.
Der Rat versuchte nun, auf dem Wege eines Vermittlungsverfahrens eine

Einigung zu erzielen. Er schlug vor, daß die zwiespältige Predigt verboten werde,

daß kein Priester mehr Messe halten müsse und niemand weder zur Messe noch

zum Glauben gezwungen werden dürfe. Aber der Kompromiß fand bei den

Evangelischen, die in der Barfüßerkirche zu Tausenden aufmarschiert waren, keine Gnade.

Während die Altgläubigen nur etwa 350 Mann stark im Predigerkloster
die Behörde ihrer Treue versicherten und erklärten, für die Messe mit Leib und
Leben einzutreten, forderten die Neugläubigen die völlige Unterdrückung der Messe

und die Entfernung der Bilder aus den Kirchen. Für den Fall, daß der Rat nicht

einwillige, verlangte man eine unverzügliche Abstimmung auf den Zünften und

Hilfe von den eidgenössischen Orten gemäß dem Wortlaut der Bundesbricfe. „Der
Handel steht sorglich, Gott wend' es zum Besten!", berichteten die Berner
Gesandten ihrer Regierung am 4. Januar 1529.

Unter diesem Druck der öffentlichen Meinung gab der Rat am 5. Januar in
einem Erlaß bekannt, daß er (nach dem Berner oder Zürcher Vorbild von 1523)
eine allgemeine Disputation über die Messe auf den zweiten Sonntag nach

Pfingsten, den 30. Mai 1529, in die Barfüßerkirche ansetze, an der über diese

zentrale Institution der alten Kirche zu entscheiden sei. Bis dahin sollten
keine Messen mehr in der Stadt abgehalten werden, mit Ausnahme se einer im
Tag im Münster, zu St. Peter und zu St. Theodor. Das waren die Kirchspiele,
in denen die Altgläubigen das Heft noch in den Händen hielten. Eine theologische
Säule des katholischen Lagers war der Propst des Chorherrenstiftes St. Peter, Dr,
Ludwig Bär. In bezug auf die Predigt sollten sich die Priester wöchentlich
besprechen und dem obrigkeitlichen Predigtmandate von 1523 gemäß nur das reine

Evangelium ohne irgendwelche menschlichen Zutaten verkündigen. Um den äußern
Frieden zu sichern, gebot der Rat außerdem, daß niemand den andern schmähen,
verleumden oder verspotten dürfe.

Der Beschluß des Rates hatte folgenden Wortlaut:
„Weil das zwiespältige Predigen, wie es bisher geübt, der Brunnquell

und die Ursache aller Zwietracht und bürgerlichen Trennung gewesen, und, falls es



nicht abgestellt, auch weiterhin bliebe, so haben wir zur Vermeidung solchen Übels
für gut angesehen, daß fortan alle Predikanten, Pfarrer, Seelsorger, Leutpriester
und Ordensleute, die in beiden Städten Basel und in unsern Ämtern sich des

Predigens annehmen, nichts anderes denn allein das reine, klare Evangelium, das
heilige göttliche Wort, in der biblischen Schrift enthalten, und was sie damit
beschirmen und beweisen können, ohne Zusatz anderer Lehren und Menschensatzungen
einmütig, frei, offen und unverborgen, wie das früher erlassene Mandat verlangt
und anzeigt, zur Mehrung der Ehre Gottes und zur Pflanzung brüderlicher Treue,
Liebe und gemeinen Friedens verkündigen und predigen sollen. Deshalb sollen alle
obgenannten Predikanten sich jede Woche wenigstens einmal, oder so oft es die

Notdurft erheischt, gütlich und freundlich zusammentun und sich des Predigens,
damit dieses einmütig geschehe, miteinander vereinbaren, vergleichen und allein aus
der biblischen Schrift sich unterweisen lassen, mit der Bedingung: Wer unter ihnen
solches nicht tun, sondern sich von den andern Predikanten fernhalten und abkehren,
keinen Bescheid nach Bericht der biblischen Schrift geben oder nehmen und sich so

mit den andern nicht gleichförmig halten würde, der soll von Stund an stillgestellt
werden und fortan nicht mehr predigen dürfen.

„Sodann die Messe betreffend: Weil diese, wie sie bisher gehalten, von
ettlichen Predikanten als eine Lästerung und Greuel ausgeschrien, mit dem
Anerbieten, über sie Rechenschaft zu geben, andrerseits die andern Predikanten die bisher
geübte Messe als gerecht und gut erklären und sich gleich wie die andern anerbieten,
dies zu erweisen, so haben wir, damit die Wahrheit, ausfindig gemacht, an den Tag
komme und so desto sicherer gehandelt und, was zur Ehre Gottes dienen mag,
gemehrt werde, uns einhellig ausgesprochen, vereinbart und erkannt, daß wir zur
Offenbarung der Wahrheit die von den obgemelten Predikanten und Mcßpriestern
angebotene Rechenschaftsablegung auf den nächsten Sonntag nach Trinitatis, d.h.
vierzehn Tage nach Pfingsten, in öffentlicher Disputation und Gespräch in der

Barfüßerkirche und in Jedermanns Gegenwart vernehmen und allein nach heiliger
biblischer Schrift Neuen und Alten Testaments, ob die Messe in solcher heiliger

Schrift begründet sei oder nicht, erörtern lassen wollen. Und wenn wir diese

Rechenschaft gehört und das Gespräch beendet sein wird, dann wollen wir von Stund
an alle unsere Bürger und Zünftler von Zunft zu Zunft zusammenrufen lassen,

das Urteil eines jeden Gewissen anheimstellen und eine Abstimmung, ob man die

Messe behalten oder ganz abtun wolle, mit ihnen vornehmen; und was dieser Zeit
im Rat, gemeiner Bürgerschaft und Zunftbrüder das Mehr erhält, das wollen wir

-lk



im Namen Gottes an die Hand nehmen, der Mehrheit nachkommen und leben, und

es soll sich die Minderheit nicht dagegen setzen.

„Wir haben auch weiter erkannt und wollen, daß von heute an alle Messen

in beiden Städten abgestellt seien und sortan bis zu der genannten Disputation
und Gespräch nicht mehr als täglich ein Amt im Münster, ein Amt zu St. Peter
und ein Amt zu St. Theodor und sonst gar keine weiteren Messen gehalten werden;
und damit sollen unsere Bürger insgemein der Entzweiung, die sich dieser Zeit
zugetragen, beruhigt, miteinander zufrieden sein, und keiner gegen den andern etwas

Unfreundliches vornehmen, sondern in gutem brüderlichem und bürgerlichen Frieden
bei- und miteinander tugendlich und freundlich leben, die genannte Zeit abwarten

und sich fortan nicht empören noch von sich aus etwas unternehmen. Wir wollen
auch allen denen, die, sie seien, bei welcher Partei sie wollen, in diesem Handel
mit Schreiben, Raten, Reden, Aufwiegeln oder andern verdächtig sein könnten,

gnädig verzeihen, ihnen solches und all das, das sich darin begeben und von einem

Jeden zutragen, in Argem oder Ungnaden nimmermehr gedenken noch ausrupfen.
Und damit unsere Bürgerschaft insgemein sich dessen gewißlich vertröste, daß

diesem, wie oben gesagt, nachgelebt werde, so haben wir ferner erkannt, daß allen
Zünften eine versiegelte Urkunde und Abrede dieser Dinge und Erkenntnis gegeben

werden soll."
Obwohl die starke Beschneidung der Messe die Altgläubigen in die Seele traf,

blieb ihnen nichts anderes übrig, als sich zu fügen. Schon am 8. Januar wurde die

Messe im Münster nur noch einmal zelebriert, während die sieben Hören, d.h. die

Stunden, an denen kanonischer Vorschrift gemäß die liturgischen Gebete
abgehalten wurden, noch in der alten Weise befolgt wurden. Auch das Salve Regina,
das am Schluß seder Höre gebetet wurde, durfte in der Maricnkapelle, links vor
dem Chor, wo der Hauptaltar der Patronin des Münsters stand, noch täglich
gesungen werden. Zur Frage der Predigt ergriff der belesene und hochgebildete

Prediger des Chorherrenstiftes St. Peter, Chorherr Leonhard Rebhan, das Wort
und hielt dem Rate vor, daß derjenige, der das Wort des Herrn verkündige, dies

unter priefterlicher Verantwortung tue; er selbst besäße die Bibel so gut wie seine

Gegner. Zensurmaßnahmen könnten zur völligen Einstellung der Verkündigung
führen.

Die Spannung zwischen den beiden Lagern dauerte also unvermindert an.
Dazu kam, daß man sich gegenseitig Bruch und Verletzung der getroffenen
Abmachungen vorwarf. Nach dem Abzug der fremden Gesandten versuchte die evan-

^2



gelische Mehrheit der Bevölkerung, auf dem Wege einer Verfassungsänderung
im Sinne eines erhöhten Mitspracherechteö der Gemeinde zum Ziele zu

gelangen. Dieses Begehren wurde dem Rate von einem Ausschuß der Bürgerschaft
auf der Gartnernzunft in der Frühe des 8. Februar 1529 schriftlich übermittelt.
Wortführer dieses Ausschusses und damit der Mehrheit des Volkes war der
beliebte Ratsherr Hans Jrmy (gest. 1534), der Sproß einer zum Schlüssel
zünftige« Kaufherrenfamilie vornehmer Abstammung. Aber die Behörde befaßte
sich zunächst nur mit der Frage des Austritts ihrer altgläubigen Mitglieder bei der

Beratung kirchlicher Angelegenheiten und faßte schließlich einen diesbezüglichen
Beschluß. Der Entscheid über die Hauptstreitpunkte dagegen wurde zurückgestellt und
auf den folgenden Tag verschoben. Es schien demnach, daß dem Volke ein Er f olg
versagt bleiben müsse, solange die katholische Ratsmehrheit nicht
gesprengt sein würde. Darum trat die Bürgerschaft am Abend dieses

Tages bewaffnet auf die Straße uud besetzte den Kornmarkt mit Geschütz.

Bürgermeister Meltinger floh auf einem Waidling rheinabwärts. Über die Stadt
wurde der Belagerungszustand verhängt. Während der erneuten Beratungen des

Rates hinter verschlossenen Türen am Morgen des 9. Februar stand das Volk mit
wachsender Unruhe auf dem Marktplatz und wartete der Entscheidungen seiner

Obrigkeit. Nachmittags um ein Uhr löste sich eine Schar von etwa vierzig Bewaffneten

aus dem Gedränge und zog hinauf zum Münster. Beim Eintritt in das

offene Gotteshaus stieß ein Zünftler unabsichtlich mit seiner Hellebarde an eine

Altartafel, die dröhnend herunterfiel und zerbrach. Dieser Vorfall mag den

Leuten in der geweihten Luft der sonst nur von feierlichen Tönen erfüllten Räume

nicht ganz geheuer vorgekommen sein; sie zogen, ohne daß ein weiteres Unglück

passiert wäre, wieder ab. Nun stießen sie am Münfterberg auf einen Trupp von

etwa 200 Mann, der ebenfalls zum Münster wollte. Bei der Vereinigung der beiden

Haufen fiel der Vorschlag, vielleicht von Junker Heinrich von Ostheim, gemeinsam

in die Kathedrale zu ziehen und die Götzenbilder herunterzuholen. Inzwischen hatten
die erschreckten Kapläne, auf den vorigen Auftritt hin, die Portale des Gotteshauses

geschlossen. Diese Gegenwehr weckte nun erst recht die Gewalt: Die Türen

wurden erbrochen, die Menge ergoß sich in die Kirche, und in kürzester Zeit wurden

nun ohne Hemmungen und Rücksichten die Kirchenzierden, Kruzifixe, Muttergottesund

Heiligenbilder zusammengeschlagen und die Altäre und Chöre grausam

verwüstet. Das war der „Bildersturm auf Burg" (nach der Chronik des

Fridolin Ryff). Er griff noch am gleichen Nachmittag auf die benachbarte St. Ul-

13



richskapelle (an der Rittergasse) und die übrigen, noch mit Bildern geschmückten

Kirchen über, auf St.Alban, St. Peter und die Predigerkirche. (Zu St. Martin

und in der Augustinerkirche hatte es schon im Vorfahre einen kleineren Bildersturm

abgesetzt, in dessen Gefolge der Rat die Beseitigung der Bilder zu St.
Leonhard, in der Barfüßerkirche und im Spital angeordnet hatte.) Die Kleinbauer

Pfarrkirche St. Theodor blieb vorerst noch verschont. Erst die hereinbrechende

Nacht gebot dem Zerstörungswerke Einhalt.
Oekolampad teilte den Vorgang in der nachfolgenden Version seinem Freunde

Wolfgang Capito in Straßburg, dem früheren Prediger am Basler Münster, mit:

„Nun geschah es, daß einige Bewaffnete, die durch die Stadt patrouillierten,
auch in das Münster traten; als sie mit den Hellebarden wie zum Scherz einen Bil-
derschrank öffneten und ein Bild herauszogen, das alsbald in viele Stücke

zerbrach, veranlaßte sie das, auch andere Bilder zu zertrümmern; sie hatten sich nämlich

keineswegs vorgenommen, etwas Derartiges zu tun. Da begannen jedoch einige

Papisten dies zu verhindern, weshalb die Unsrigen, die sich mit ihnen nicht streiten,

geschweige denn schlagen wollten, das Münster verließen. Aber irgendwie muß die

Kunde von dem Geschehenen zu den Andern gedrungen sein. Im Augenblick nämlich

erschienen von den Unsrigen 300 Bewaffnete vom Markte her, vielleicht in

Besorgnis um diejenigen, die so etwas gewagt hatten. Diese brachen mit Gewalt in
das Münster ein und zerschlugen alle Bilder und eilten dann in die Kirchen zu

St. Peter, zu Predigern, zu St. Alban und zu St. Ulrich und trieben es in allen

diesen Kirchen in ähnlicher Weise. Unterdessen kamen Ratsherren dazu und

versuchten einzuschreiten; aber sie wurden nicht gehört, sondern mußten den Vorwurf
vernehmen: Ihr habt drei Jahre lang beraten und nichts ausgerichtet; wir werden

innerhalb einer Stunde nun alles erledigen. Diese und ähnliche Reden erschreckten

die übrigen Ratsherren derart, daß sie nicht mehr bezweifelten, in dieser Hinsicht
dem Volke nachgeben zu müssen. So erhielt das Volk in Kurzem alles, was es

gefordert."
Der Chronist Fridolin Ryff bemerkt zu dem Auflauf: Damit fand die

Abgötterei in den Kirchen zu Basel und in den Ämtern auf der Landschaft ihr
Ende; „nit weiß ich, wie in allen Herzen".

Die Folge des Bildersturms war ein dreifacher Beschluß des Rats:
Zunächst wurden zwölf ausgemachte Gegner der Reformation ihrer Ratsherrenämter
verluftig erklärt, nämlich Bürgermeister Heinrich Meltinger, alt Oberstzunftmeifter
Lux Zeigler, Junker Hans Bernhard Meyer von Baldersdorf, Junker Eglin Of-

b4



fenburg, Franz Bär, Hans Schaffner gen. von Brunn, Andreas Bischofs, Hans
Murer gen. Silberberg, Hans Stolz, Hans Oberriedt, Lux Iselin und Caspar

Thurneyfen. Diese Zwölf, die zumeist die Herrenziinste vertraten und z.T.
untereinander verschwägert waren, galten als die besonders unnachgiebigen Exponenten
des bisherigen kirchlichen und politischen Systems, gegen das sich der Zorn der

Masse hauptsächlich richtete. Den Ausgeftoßenen wurde jedoch das Recht

eingeräumt, sich neuerdings „wie andere fromme Bürger" in den Rat der Stadt wählen

zu lassen. — Sodann wurde verfügt, daß alle Kanzeln mit evangelischen

Predigern zu besetzen seien. Nach St. Peter kam infolgedessen Pfr. Paul Coftantzer

(Paulus Constantinus Phrygio), nach St. Alban Hieronymuö Bothanus, nach St.
Ulrich Thomas Gyrfalk und nach St. Theodor Wolfgang Wissenburg. Phrygio
(Seidenfticker, Coftantzer, 1.483—1.543) stammte aus Schlettstadt, wo er sein

Pfarramt infolge seiner reformationsfreundlichen Haltung aufgeben und nach

Straßburg fliehen mußte; dort war er seit Ende 4525 Vikar am Münster. Bo-

thanuö war Oekolampads Helfer zu St. Martin — er fiel 4534 als Feldprediger

der Basler in der Schlacht am Gubel — und Gyrfalk bisheriger Augustinerprediger.

Ein aus dem Basler Bürgertum hervorgegangener Vorkämpfer der

evangelischen Sache war Wolfgang Wissenburg, seit 4548 Prediger am Spital, der

Sohn des auf der Seite der Reformation stehenden Wollwebers Jakob Suter gen.

Wissenburg, 4546 Meister, 4547—4534 Ratsherr E.E.Zunft zu Webern;

Wolfgang W. wurde später Pfarrer zu St. Peter und Professor für Neues Testament

an der Universität; er starb am 9. März 4575. Am Münster übernahm

Telamonius Limperger, der zum evangelischen Glauben übergetretene frühere

Weihbischof, ein Basler Bürger, sein altes Predigtamt, in dem er bald von Oekolampad,

dem Haupt der neuen Kirche, abgelöst wurde. (Der Weihbischof war des Bischofs

Vikar „in pontificalibus", d. h. der Stellvertreter feiner Person; da der Bischof

seit 4524 nicht mehr in Basel residierte, sondern sich nach Pruntrut zurückgezogen

hatte, kam dem Amte seines Stellvertreters eine um so höhere Bedeutung zu. Auch

mit Limpergers Nachfolger, v. àol. Augustinus Marius, hatte das Kapitel,

wenn auch in anderer Richtung, seine schweren Sorgen). — Die dritte Verfügung

betraf die Einsetzung von Kirchenpflegern für die einzelnen Kirchen und ihre

Gemeinden. Auch das Münster, die „Mutterkirche des Bistums", wurde in diesen

Prozeß einbezogen. Unter den Namen dieser neuen Kirchenvorftände treffen wir die

Oberstzunftmeister Jakob Meyer zum Hirzen, der schon im Jahre 4525 zum Pfleger

der Leonhardskirche ernannt worden war, und Marx Heydelin, alt-Bürger-

45



mcister Adelberg Meyer zum Pfeil und seinen jüngeren Bruder Bernhard Meyer,

Stadtschreiber Caspar Schalter und Ratschreiber Heinrich Ryhiner, die

Ratsherren Ioder Brand, Rudolf Frey, Jakob Goetz, Hans Irmy u. a. Das

bisherige bischöfliche Kirchenrcgiment wurde durch diese Maßregel im Kern getroffen.

Tags daraus, am 10. Februar, wurde die Entfernung der Bilder und die

Abschaffung der Messe für die Landschaft bekannt gegeben. In der Stadt wurden

an diesem Tage die Kirchen durch die Werkleute des Rates gesäubert, und die in

Trümmer geschlagenen Tafeln und Plastiken, eine Menge kostbarer Kunstwerke,

auf dem Münsterplatz öffentlich verbrannt. Am 13. Februar wurde die Bevölkerung

durch den aus der Bürgerschaft erweiterten Großen Rat auf den neuen

Zustand, das Wohl der Stadt und die Ehre Gottes vereidigt, wobei den am Bilderstürme

Beteiligten und allen aus der Stadt Geflohenen Amnestie eingeräumt
wurde. Der von einer Kommission ausgearbeitete Entwurf zu einer neuen

Verfassung wurde schon am 18. Februar im Plenum des Rates behandelt und als

neue „Ratsordnung, die die Wahl der Häupter und die Besetzung des Rates

regelt", angenommen. Diese Resormationsverfassung ist aufgebaut auf dem Prinzip,

daß nur Personen, die dem göttlichen Worte anhängig und dem gemeinen Nutzen

förderlich sind, zu öffentlichen Ämtern zugelassen werden. Wer Lehens- oder Dienstmann

des Bischofs ist, wird ausgeschieden. Die früher laut gewordenen Begehren,
daß der Große Rat den Kleinen Rat und die Gesamtheit der Zunftgenossen ihre
Meister und Sechser zu wählen hätten, sanken in Vergessenheit; sie erschienen,

nachdem die Hauptsache, der Durchbruch der Reformation, erreicht war, als nicht

mehr wesentlich. Dies beweist, daß der Sinn des Kampfes ein religiöser und

nicht ein politischer war. —
An dieser Stelle haben wir nun noch einen Blick über den Rhein ins Klein-

basel zu werfen, das in den Tagen der Krisis der Reformation seinen eigenen

Weg ging. Als der Bildersturm am Nachmittag des Y.Februar in der Großen
Stadt wütete, gingen Großbasler auch ins Kleinbasel hinüber und wollten das

große steinerne Kreuz zu St. Theodor zerschlagen. Sie wurden aber daran
gehindert und mußten unverrichteter Dinge wieder abziehen. Eine Delegation des

Rats ersuchte dann den Kleinbauer Schultheißen, die in den drei E. Gesellschaften

zum Greifen, zum Rebhaus und zur Hären organisierte Bürgerschaft zu besammeln
und durch einen Ausschuß die Bilder und Kirchenzicrden zu St. Theodor entfernen
zu lassen. Dies geschah in der Tat, aber es erhob sich bald darauf ein Geschrei, daß
die Bilder zwar entfernt, jedoch nicht zerstört worden seien. Einerseits schien das

16



arme Volk nach dem Hol; der Tafeln als gutem Brennmaterial Verlangen
geäußert zu haben, andererseits interessierten sich für die Kunstwerke ein Goldschmied
und ein „Maler mit einem roten Bart". Der Letztere ist vielleicht kein Geringerer
als Hans Holbein d. I. Weitere Einzelheiten sind nicht auf uns gekommen. Am
Sonntag Invocavit, den 14. Februar predigte Pfarrer Wissenburg in der
gereinigten Theodorskirche. Wider Erwarten kam es abends auf dem Platz vor der

Kirche zu einer Keilerei zwischen einer Großbasler und einer Kleinbasler Gruppe.
Bei diesem Zusammenstoß wurde ein fremder Handwerksbursche aus Schaffhausen

am Kaiserftuhl (Baden) derart verletzt, daß er blutüberströmt und mit
gebrochenen Schlüsselbeinen in ärztliche Behandlung überführt werden mußte. Dieses
Nachspiel in der minderen Stadt, das tags darauf den Großen Rat beschäftigte,
schloß die kirchliche Umwälzung in Basel ab.

Das evangelische Wesen war nun rechtmäßig und tatsächlich sichergestellt.

Für die Festigung des Sieges der Reformation war es von nicht geringer
Bedeutung, daß der Hauptgegner im bischöflichen Lager, das Domkapitel, die

hohe Geistlichkeit, vor der neuen Glaubensrichtung das Feld räumte und Basel
verließ. Die Vereinigung der Domherren, auch das Hochstift (Domstift oder

Kapitel) genannt, residierte neben dem Bischof und den Kaplänen größtenteils rings
um das Münster, die Domkirche. Ihre Wohnungen bildeten den Stiftshof, den

heutigen Münsterplatz. Es floh nach Neuenburg am Rhein, einer seit alters in
politischen und wirtschaftlichen Beziehungen zu Basel stehenden Stadt. (BonifaziuS
Amcrbach, der Humanist und Rechtslehrer, war seit 1527 mit einer Tochter des

Bürgermeisters von Neuenburg, Martha Fuchs, verheiratet.) Dieser Schritt
offenbarte einerseits die starken oberrheinischen Beziehungen der adeligen
Domherren und andererseits das schlechte Verhältnis zum Oberhaupt der Diözese, dem

Bischof. Dieser hatte schon vor Iahren der unruhigen Stadt Oekolampads den

Rücken gekehrt und sich in Pruntrut niedergelassen. Aber es war nur eine kleine

Schar, die sich in Neuenburg einfand; der Dompropft Andreas Stürtzel von Buchheim,

der Statthalter und Schulherr Cornelius von Lichtenfels, der Kustos Peter
Reich von Reichenstein und sechs weitere Kapitelsherren, Johann Rudolf von

Reinach, Iost von Reinach, Jakob von Pfirt, Siegmund von Pfirt, Thomas von

Falkenstein und Heinrich von Fleckenstein. Andere, nicht in Basel residierende

Domherren, wie Johann Fabri, der schlimmste Gegner der schweizerischen Reformation,
Ambrosius Widmann und Sebastian von Husenstein waren z.T. weit weg, in

Konstanz, Tübingen, Augsburg, Mainz und Speyer. Niklaus von Diesbach, der

17



das Dekanat versah und somit der zweite Prälat des Stifts war, begab sich über

Pruntrut nach Vaucluse. Von Neuenburg aus, wo sich auch die Geistlichen des

Chorherrenstifts St. Peter einfanden, versuchte das Kapitel, den in Basel
zurückgelassenen Kirchenschatz, die Meßgewänder, Kleinodien und die Barschaft,
herauszubekommen. Um die Wiedereinsetzung in seine Rechte und seinen Besitz zu

erreichen, trat es mit dem vorderösterreichischen Regiment in Ensisheim in Verbindung,

das an der Südwestecke des Reichs die kaiserlich-katholische Macht
repräsentierte und eine Stütze des oberrheinischen Adels war, der in Basel seine alten

Vorrechte eingebüßt hatte. Im Hinblick auf den am 15. März in Speyer
zusammentretenden Reichstag wandten sich die Domherren und der Bischof außerdem an

König Ferdinand von Ofterreich, den Bruder Kaiser Karls V., und baten mit der

geschichtlichen Begründung um Hilfe, daß Bischof und Kapitel von Basel nicht

von der Stadt eingesetzt worden seien, sondern daß diese ihr Dasein dem Hochstifte
verdanke. Sollte die Restitution an der Stätte ihres früheren Wirkens nicht möglich

sein, so bitte man um Einräumung eines Platzes im Gebiete Vorderösterrcichs,
unter Befreiung von bürgerlichen Steuern und Verpflichtungen. Das entkommene

Glied in der Kette des alten Kirchenwesens war also gesonnen, Basel gefährliche

politische Schwierigkeiten zu bereiten.

Am 13. April erteilte König Ferdinand im Namen des Kaisers der Regierung

in Ensisheim den Befehl, das Basler Domstift unter ihren Schutz und

Schirm zu nehmen und ihm seine Einkünfte an Zinsen und Zehnten in den

Vorlanden sicherzustellen. Basel wurde die Abordnung einer Gesandtschaft des Reichstags

angekündigt, um die Wiedergutmachung des dem Stift zugefügten Unrechts
in die Wege zu leiten. In jenen Tagen, Ende April 1529, nimmt der jugendliche,
mit einem lebhaften Temperament ausgestattete Landgraf Philipp von Hessen seine

ersten Beziehungen mit Zwingst auf. Von zwei entgegengesetzten Seiten also wird
die Eidgenossenschaft in die allgemeine Reichspolitik hineingezogen. Unter diesem

Aspekt versteht man das rasche Aufgreifen der landgräflichen Bündnispläne durch
den Zürcher Reformator besser, den die am Horizonte sich abzeichnende Bedrohung
des Basler Reformationswerkes mit Sorgen erfüllte. Zwinglis großer Gegenspieler,

das gleichzeitige Mitglied der Domkapitel Basel und Konstanz, I). Johann
Fabri, hatte die Hand im Spiele. Er war es, der das Kapitel bestimmte, auf den

Wunsch Basels, zurückzukehren und sich zu unterwerfen, nicht eintrat. So »ahm
die Entwicklung einen andern Gang. Während sich das neue Basler Kirchenwesen
innerlich festigte, siedelte das Domkapitel an Pfingsten nach der katholischen Hoch-

18



burg am Obcrrhein, der Universitätsstadt F reib urg i. Br. über, wo »roch völlige
Eintracht in Glaubensfragen herrschte. Hier durfte es das Münster zur Abhaltung
seiner Amter und Chordienste benützen und eine eigene klerikale Jurisdiktion
handhaben. Auch Erasmus von Rotterdam, viele Kapläne und Mönche, so der

betagte Prior der Karthause, Hieronymus Zschekkenbürlin, kunstfreundliche Bürger
und Anhänger der alten Anschauung (Ludwig Bär, Glarean und seine Schüler)
fanden sich in Freiburg ein, wo sie „eine Freistatt für immer" zu finden hofften.
Der Bruch mit Basel wurde ein vollständiger. Trotzdem behielt das Domkapitel
ein scharfes Auge für alles, was in Basel vorging. Noch Ende des Jahres 1,530

verlangte es von seinem ehemaligen Schaffner, Lorenz Loß in Basel, daß er ihm
ein Doppel der Rechnungen, die er dem Rate einreiche, jeweilen zustelle. Dagegen

kehrte Erasmus im Jahre 1535 nach der Rheinstadt zurück, wo er in der Nähe
der Froben'schen Druckerei sein letztes Lebensjahr zubrachte und am 12. Juli 1536
im evangelischen Münster seine Beisetzung fand.

Durch die Niederlassung des Domkapitels in Freiburg schwand die Möglichkeit

eines Ausgleichs oder einer Restitution immer mehr dahin. Fast zwangsläufig

zog die Entfernung der Domherren die Abwanderung der übrigen bischöflichen

Institutionen nach sich. So ließ sich das Gericht des bischöflichen Hofs, das

Konsistorium, in Altkirch nieder. Vorübergehend fand dort auch die Domschule

Unterkunft. Der kleine Konvent der Dominikaner zog unter seinem Prior Ulrich

Mertz nach Gebweiler. Auch in Th a nn bildete sich ein kleines Zentrum der

Emigration. Die in Basel zurückgebliebenen Mönche und Nonnen der aufgehobenen

Klöster schwenkten zur Reformation über und wurden in der Mehrzahl
evangelisch; sie wurden vom Rate abgefunden und erklärten sich in der Regel befriedigt.

Auch der bischöfliche Schaffner, Johann Heinrich Fortmüller, blieb in Basel.

Er erstattete am 24. Februar seinem in Delsberg weilenden gnädigen Herrn,
Bischof Philipp von Gundelsheim, einen seltsamen, aber als Stimmungsbild äußerst

aufschlußreichen Bericht über die neue Lage in Basel. Darin ermutigte er den

Fürstbischof, das Spiel noch nicht verloren zu geben. Der Rat sei bereit, das

Konsistorium, wenn dieses hier bleibe, wie sein eigenes städtisches Schultheißengericht zu

schirmen. Er werde ferner dem Stift und Kapitel mit Einschluß der St.
Johannesbruderschaft auf Burg und den Verwaltungen der Cottidian, Präsenz, Bau und

Fabrik Besitz und Rechte garantieren, die ins Basler Bürgerrecht aufgenommenen

Gemeinden des Birsecks wieder entlassen, dem Bistum in seiner Verwaltung
keinerlei Schwierigkeiten bereiten und darauf Bedacht nehmen, daß sich an anderen

19



Orte»; der Diözese keine Gewalttätigkeiten an kirchlichen Anstalten ereigneten.

Dagegen hätte der Bischof die Abschaffung der Messe und Bilder und eine Reduktion

der vielen Kaplaneien in Kauf zu nehmen; auch dürften der Kirchenschatz und das

Stiftsarchiv der Stadt nicht entfremdet werden, und es müßten die Kapitelherren

und Geistlichen Basler Bürger werden. „Dixit milii cloiuinu« cleu8 et nori
ciialzoleis!"

Für diesen Kompromiß in der Kirchenfrage war es indessen zu spät. Was

geschehen war, konnte nicht mehr rückgängig gemacht werden. Der an sich bemerkenswerte

Vorschlag, den Organismus der alten Kirche als Landeskirche (unter städtischer

Oberhoheit) zu retten, blieb Idee. Nach dein Wegzug von Bischof, Kapitel und

Konsistorium und der Aufhebung der Klöster mußten sich die Altgläubigen
entweder für die Unterwerfung unter die Kirche Oekolampads oder für die Auswanderung

entscheiden.

20



II.

Die Durchführung der Deformation.
Die Reformationsordnung. — Die Institution der
Synode. — Der Kamps gegen die Täufer und Freigeister. —
Predigt- und Abendmahlszwang. — Der Kirchenbann. —
Die Übernahme des Kirchengutes; Neuregelung der Armen-

fürsorge. — Das Johanniter-Ritter-Ordenshaus.

Das aus dem Glaubenskampf hervorgegangene neue Kirchenwesen fand seine

verfassungsrechtliche Verankerung in der Reformationsordnung vom
1. April 1529. In ihr wurden die aufgekommenen neuen Formen des kirchlichen
Lebens und der öffentlichen Sittlichkeit niedergelegt. Man kann sagen, daß Kirche
und Staat durch dieses Verfassungswerk neu begründet wurden.

Die von Rat und Bürgerschaft erlassene „Ordnung, nach der die verworfenen
Mißbräuche durch einen wahren Gottesdienst ersetzt und die mit christlicher Tapferkeit

unverträglichen Laster Gott zu Ehren abgestellt und bestraft werden sollen",
stellt sich in ihrem Eingang unter das Wort Römer 1, 16: „Ich schäme mich des

Evangeliums von Christo nicht; denn es ist eine Kraft Gottes, die da selig macht
alle, die daran glauben." Die Einleitung lautet: „Wir, Adelberg Meyer, alt-Bür-
germeister, zur Zeit Statthalter des Bürgermeistertums, Kleiner und Großer Rat,
die man nennt die Sechser, samt den von uns und gemeiner Bürgerschaft besonders

dazu berufenen Abgeordneten wünschen und erbitten allen unsern Bürgern, Hintersäßen,

Amtleuten, Vögten, auch allen andern Geistlichen und Weltlichen in unserer
Stadt und Landschaft Basel, dazu allen Gläubigen von Gott, unserm himmlischen
Vater, Frieden, Gnade und Erkenntnis Jesu Christi, unseres einzigen Heilands."

„Ihr Geliebten im Herrn! Es hat Gott, der Vater aller Barmherzigkeit,
uns, seine armen Kreaturen, durchaus nicht nach unserm Verdienst, sondern aus
Güte und lauter Gnade durch Sendung und Offenbarung seines hl. Wortes gnädig
heimgesucht und hat uns — ihm sei Lob und Dank in Ewigkeit — dadurch seinen

21



göttlichen Willen zu erkennen gegeben samt der Mühseligkeit, in der wir, wie fast

die ganze Welt, und, wie zu befürchten, nicht ohne Schädigung der Seelen, gefangen

lagen. Daraus ergab sich, daß wir durch seine Gnade mancherlei, vom klaren Worte

Gottes verworfene Mißbräuche im Namen Jesu Christo geändert, andere ganz

abgestellt und den vermeintlichen, unbegründeten Gottesdienst, der größtenteils

lauter Heuchelei der darin sich und ihre Interessen suchenden sogenannten Geistlichen

gewesen ist, aufgehoben haben. Ebenfalls haben wir aus Gottes Gnade weiter

bedacht und zu Herzen genommen, daß es mit der Abstellung der Zeremonien und

Mißbräuche nicht genug sei, sondern daß es hochnotwendig sein werde, andere christliche

Dinge an Stelle der abgeschafften Mißbräuche nach Anleitung des Wortes

Gottes zu pflanzen, damit unser Leben — wie wir dies mit Gottes Gnade herzlich

begehren — fortan durch gute Ordnung als ein christliches, dem Nächsten kein

Ärgernis gebendes Leben eingerichtet werde, und wir dem strengen Urteil Gottes

darüber Rechenschaft ablegen können, daß wir unsere, von ihm empfangene Macht

gebraucht haben zur Mehrung der Ehre Gottes und zur Pflege friedsamen, christlichen

Wesens."

„Darum haben wir im Namen der hl. Dreifaltigkeit für den wahren Gottesdienst

zur Pflanzung christlichen, ehrbaren und friedsamen Lebens, obwohl solche

Dinge unsern geistlichen Obern, wenn ihnen unser Seelenheil am Herzen läge,

eher zustünden, die nachfolgende Ordnung zum Lobe Gottes, uns und den Unsern

zu gut gemacht und erkannt, sie fortan festiglich zu halten."
Dogmatisch steht die Ordnung auf dem Boden des schon in der katholischen

Kirche geltenden, aus zwölf Artikeln bestehenden, apostolischen Glaubensbekenntnisses.

Darnach bekannte sich auch das reformierte Basel zum Glauben an Gott
Vater, Sohn und heiligen Geist (Dreifaltigkeitöglaubcn). Aber der Unterschied

gegenüber der Vergangenheit zeigt sich in der Vereinfachung von Organisation und

Kultus der Kirche.
Die Stadt wurde in vier Pfarreien bzw. Kirchgcmeinden eingeteilt: die

Münstergemeinde mit den Filialen St. Martin, St. Alban und St. Ulrich
(Elisabeth), dieSt.Leonhardsgemeinde, St. Petersgemeinde und St.Thcodorsgemeindc.
Das kleine Kirchspiel St. Johann, die Sondergemeinde der Iohannitcr im Bezirk
der St. Iohannvorftadt, wurde der Pfarrgemeinde St. Peter einverleibt. Die
Kirchen der Klöster zu Augustinern, Maria Magdalena an den Steinen, Predigern,
Gnadenthal, Klingenthal und der Karthause wurden weltlichen Zwecken zugeführt
und St. Jakob an die Landvogtei Münchenstein abgetrennt. In diese so vereinfachte

22



Hwnung to à Lrlame
GmttRale! den ersten tag Äppzilis in irer
Starrvnd?.andrst?affr stirs?yn;eßalren crkanr.^Sannilcit/rvl'e ?ic

vensststene miMmc^/mit rvarcm Gsrres îienst crscyr. Auch
Wienievaster /so <L?ustltcHbr?apfferkeir vnträglich/

Gott;» lo?/ a?Zestclr/ vstAcstraffr rvcrscn

soà /vcrgriffcir ist. Als man
zalrnach Hcrgàrt

E^îisti
». v. XXVllll.

Titelblatt der ersten Ausgabe der

Basler Reformationsordnung

t. April 1S29.



Kirchgemeindeorganisation wurde als Institution des konfessionell geschlossenen

Staates das Schulwesen eingebaut. Haupterzichungsziel dieser Schule war die

Erwerbung der Mittel zur Erkenntnis Gottes, d. h. die Ausbildung zur Frömmigkeit.

Die bisherigen sieben Lateinschulen wurden auf die am Münster (auf Burg),

zu St. Peter und zu St. Theodor reduziert. Zu St. Martin wurde eine deutsche

Mädchenschule und zu Barfüßern eine deutsche Knabenschule errichtet; an der

letztern wirkte Johannes Kolroß, von dem im Jahre ^530 ein „Handbüchlein deutscher

Orthographie" im Druck erschien. Der Verfasser schrieb dazu: „Weil es Gott,
dem Allmächtigen, in dieser Zeit gefallen hat, die heilige Schrift seines göttlichen

Wortes dem einfachen Laien zu Heil und Trost auch in der verständlichen Muttersprache

durch den Druck ans Licht kommen zu lassen, werden nicht wenige dazu

getrieben, ihre Kinder in die deutsche Schule zu schicken, ja, etliche Eltern selbst, auch

Handwerksgesellen und Jungfrauen, die das Wort Gottes beherzigt haben,

bemühen sich, deutsch schreiben und lesen zu lernen, um ihre freie Zeit in Erlustigung
heiliger Schrift nützlich verbringen zu können; und es ist niemand, der nicht begehrte,

solches auf das Bäldeste zu lernen." Das Interesse der Reformation für die

Bildung des Volkes hat diese deutschen Schulen geschaffen. Der Auftrag, die Jugend
in der neuen Religion und im deutschen Psalmengesang zu unterrichten, brachte die

Sonntagökinderlehre hervor.
Die Verkündigung des Wortes Gottes wurde folgendermaßen geregelt:

An den Sonntagen sollten morgens zu St. Peter, St. Martin, St. Alban, St.
Elisabeth und St. Clara Frühgottesdienste für Reisende und das Gesinde
abgehalten werden, auf die um acht Uhr im Münster, zu St. Peter, St. Leonhard und

St. Theodor „die gewöhnliche Tagpredigt" folgte. Nachmittags um zwölf Uhr sollte
im Münster und zu Barfüßern und abends um vier Uhr nochmals im Münster
gepredigt werden. An den Werktagen blieben die täglichen Frühgottesdienste, wie
bisher, zu Barfüßern, St. Peter und St. Clara bestehen. Außerdem sollte beim
Ausläuten des ersten Glöckleins im Rathaus täglich eine ungefähr halbstündige Predigt
im Münster für die Räte und Gerichtspersonen gehalten werden. Die tägliche
acht-Uhr Werktagspredigt in den Pfarrkirchen wurde auf neun Uhr im Münster
verlegt. Schließlich wurde verfügt, daß alle Werktage um drei Uhr nachmittags im
Münster eine Vorlesung von einer Stunde über die heilige Schrift stattfinden
sollte und anschließend die ordentlichen Professoren dem Volke das Vorgetragene
während einer Viertelstunde mit einer kurzen erbaulichen Erklärung zu erläutern
hatten.



Diese Mannigfaltigkeit im Predigtwesen war nicht allein in den reformatorischen

Anschauungen begründet, sondern sog einen Teil ihrer Kraft auch aus dem
Schoß der alten Kirche. Diese hatte in ihrer eigenen Reformarbeit der Predigtfrage

seit der Mitte des 1.5. Jahrhunderts ihre besondere Aufmerksamkeit
geschenkt. Nach dem Konzilsbeschluß von 1438, der von jeder Domkirche die
Anstellung eines Predigers verlangte, hatte Bischof Arnold von Rotberg die Mün-
sterpredikatur geschaffen, die seit 1459 besetzt war; dieser Münsterprediger erhielt
später noch einen Helfer zugeteilt. Auch zu St. Peter wurde das Amt eines Leut-
priefters für die Predigt (1441) und später (1507) noch eine besondere Predi-
katur geschaffen. In ähnlicher Weise wurden für die übrigen Gotteshäuser Predigtämter

gestiftet und unterhalten.
Stellen wir für das Verkündigungswesen eher eine Ausdehnung als einen

Abbau fest, so bedeutete die Reduktion der vielen kirchlichen Feiertage einen

entschiedenen Bruch mit der Vergangenheit. Von diesen verursachten die auf den

Werktag fallenden Feiertage dem Mann aus dem Volke immer einen Verdienstausfall

und verleiteten ihn darüber hinaus oft zu unnützen Geldausgaben oder

moralisch nicht gerechtfertigten Betätigungen wie Spiel, Tanz und Zutrinken.
Nachdem schon durch ein Mandat im Jahre 1527 verschiedene Feiertage abgebaut
und den Klöstern das Begehen des Gedächtnisses ihrer Heiligen sowie die

Prozessionen beschränkt worden waren, wurden nun außer den 52 Sonntagen des

Jahres nur noch Weihnachten, Ostern, Himmelfahrt und Pfingsten als besondere

Feiertage zugelassen. Alle übrigen Festtage wurden zu Gedächtnistagen im
Kalender herabgedrückt.

Eine neue Schöpfung war die Anlegung von Kirchenbüchern: von Taufund

Trauungsregistern. Die katholische Kirche hatte sich im allgemeinen nur der

Totenaufzeichnungen in Anniversar- und Seelbüchern bedient. Nun verfügte die

Reformationsordnung, daß die Getauften „in die Zahl der Christen" und die Getrauten

„in ein besonderes Buch ordentlich eingeschrieben" werden sollen. Die Führung
dieser Register wurde den Pfarrern überbunden. Als Vorläufer der erst ab 1870
vorhandenen Zivilstandsregifter sind die Kirchenbücher wertvolle Quellen in
familiengeschichtlicher und bevölkerungsftatiftischer Hinsicht geworden. Sterberegister

wurden erst mit dem beginnenden 18. Jahrhundert eingeführt.

Charakteristisch sind die neuen Bestimmungen über das Ehewesen sowie

die Strafartikel. Eine aus zwei Pfarrern, drei Ratsherren und zwei Großräten

zusammengesetzte Kammer sollte als Ehegericht funktionieren. Dieses war aber

25



nicht nur als Instanz zur Aburteilung von Ehesachen, sondern auch als sittliche

Institution zur Hebung und Reinigung des Ehewesens gedacht. Außer Oeko-

lampad amteten an ihm als Geistliche Phrygio und Wolfgang Wissenburg.

Die Strafartikel, die den zweiten Teil der Ordnung bilden, spiegeln

die reformierte Auffassung über die Staatsgewalt als Dienerin Gottes zur Pflanzung

des Guten und zur Bestrafung der Übeltäter wider. Strafbar wird, wer

gegen das apostolische Glaubensbekenntnis verstößt, die Feiertagögesctzung und

Sonntagsheiligung mißachtet und in sittlicher Beziehung Anstoß erregt. Wer sich

grober Vergehen und schlechten Lebenswandels schuldig macht, wird vom Abendmahl,

das als Gedächtnismahl des Leidens und Sterbens Jesu Christi und nicht

mehr als Opfer nach der katholischen Auffassung begangen wird, ausgeschlossen

und verbannt. Der Irrlehre der Wiedertäufer wird strenge Verfolgung
angedroht. Für die Aburteilung gemeiner Verbrechen bleibt das römischeRecht maßgebend.

Die Reformationsordnung enthält die Bestimmung, daß eine Behörde von

zwei oder drei Gelehrten der hl. Schrift und einem oder zwei Ratsherren die

Pfarrer insgemein zu prüfen und zu beaufsichtigen habe. Diese „Examinatoren"
waren gehalten, die Diener des Worts zu Stadt und Land jährlich zweimal, zu einer

Frühjahrssynode und einer Herbftsynode, zusammenzurufen. Die Synode war
also nicht gedacht als Parlament der neuen Kirche, sondern, nach Zürcher Vorbild,
als eine Art Gerichtshof zur Überwachung des geistlichen Standes. Erst in zweiter
Linie sollte sie auch die im Amte stehenden Pfarrer untereinander verbinden.

Die erste evangelische Synode („Examen oder Synodus") wurde auf den

U.Mai 1529 in den Chor der Augustinerkirche einberufen. Das Aufgebot
erfolgte durch den Rat am 28. April. Als Präsidenten fungierten Oekolampad und

Pfarrer vr, Phrygio (Coftantzer) von St. Peter. Das Bureau bildeten die

Ratsherren Bernhard Meyer zum Pfeil, der zum Schlüssel zünftige, spätere bedeutende

und einflußreiche Staatsmann, Johann Rudolf Frey, Johann Irmy, Diebold
Wyßach und Stadtschreiber Caspar Schaller. Die anwesenden elf städtischen

Pfarrer wurden alle ihres Amtes als würdig erfunden. Unbefriedigend waren die

Ergebnisse des Verhörs bei den Pfarrern von Reigoldswil, Tenniken und Wal-
denburg. Die Landpfarrer ersuchten die Synode, eine Visitation in den Ämtern
von Pfarrei zu Pfarrei durchzuführen; dies sei dringend notwendig. Zum Dekan
der Landgeiftlichkeit wurde der Pfarrer von Liestal, Hans Bruwiler, gewählt; er
erhielt die Befugnis, jährlich viermal eine Kapitelsversammlung nach Liestal oder

Sissach einzuberufen. ^ Die zweite Synode trat am 29. November 1529 zu-

26



sammen. Wiederum amtete Oekolampad als einer der beiden geistlichen Vorsitzenden,

und es wurde auch über seine Verkündigung und Amtsführung (wie an der

ersten Synode und den späteren, an denen er noch teilnahm) ein Verhör
angestellt. Einen strengen Verweis wegen ungenügenden Wissens erhielt der Pfarrer
von Rümlingen, Hans Wick. Zur besseren Erfüllung ihrer Pflichten wurden die

Landpfarrer auf die Reformationsordnung vereidigt. — Die dritte Synode fand

am 2. Mai 1,530 statt. An ihr brachten die Stadtpfarrer vor, daß die Sakramente

noch immer von Vielen, sogar von Amts- und Gerichtspersonen, gemieden

würden, was den Gemeinden ein schlechtes Beispiel sei; auch hätten die Wiedertäufer

noch einen starken Anhang. Leute dieser Art sollte man mit dem Bann
belegen. Ferner wurde gerügt, daß die Strafbestimmungen der Reformationsordnung

sehr ungenau eingehalten würden; weise der Pfarrer darauf hin, so gälte er

als Friedensstörer. Dies zeigt, wie in der Auffassung von Rat und Geistlichkeit

über die Handhabung der neuen Ordnung insöferne ein Unterschied bestand, als es

jener mit den Bestimmungen des Reformationswerkes nicht so streng zu nehmen

müssen glaubte, wie es diese für recht und der Ehre Gottes entsprechend ansah.

Auch die Bürgerschaft dachte in diesem Punkte wohl weniger doktrinär. Die large

Handhabung der Reformationsordnung war ein Grund dafür, daß die Opposition

nirgends das Maß des Erträglichen überschritt. Endlich wurde dem Dekan zu

Licstal vorgeworfen, daß er das Kapitel nicht versammle, und es wurde gewünscht,

daß er durch jemand andern ersetzt werde. Auch erhielten, so hieß es, die

Landpfarrer ihre Besoldungen nicht ordentlich. Man würde es begrüßen, wenn ihnen

Bücher zur Fortbildung aus dem freigewordenen Kirchengut angeschafft würden

(„domit sy studieren mögen"). -- Die vierte Synode wurde am 22. November

1520 abgehalten. An ihr erscheinen auf der Präsenzliste an erster Stelle, vor

Oekolampad, der „ehrwürdige Herr Telamon" Limperger, alter Weihbischof und

Prediger am Münster, sowie am Schluß bemerkenswerter Weise die Geistlichen der

mit Basel verburgrechteten Gemeinden von Laufen und aus dem Birseck: Jerg

Gattenheimer, Pfarrer, und Ulrich Wesinger (Wesener), Diakon von Laufen,

Heinrich Schiffmann, Pfarrer von Reinach, Johannes Rott, Pfarrer von Ther-

wil und Paulus Hag (Haas), Pfarrer in Oberwil; insgesamt 47 Pfarrer. Die

Synode ersuchte den Rat, auf die Reinigung der Kirche durch das Heilmittel des

Banns bedacht zu sein. — Die Institution der Synode erwies sich somit als ein

zweckmäßiges Instrument zur Prüfung von Lehre und Lebenswandel der Geistlichkeit

und diente der inneren Festigung der neuen Basler Landeskirche.

27



Die Sorge um die Reinhaltung des reformierten Kirchenwesens war in erster

Linie wegen der Ausbreitung des Täufertums berechtigt. In dem auf Grund
der Reformationsordnung neu gezimmerten Gemeinwesen hatten die Täufer keinen

Platz. Ihr religiöser Fanatismus mußte mit besonderen Gesetzesbestimmungen

bekämpft werden. Sonst wäre das Werk der Reformation Gefahr gelaufen, durch

den Radikalismus der eigenen Leute verschlungen zu werden. Die Gefährlichkeit des

von den Anabaptiste» vertretenen biblisch-puristischen Gemeinschaftschristentums
erkannte man übrigens sofort sowohl im katholischen als auch im reformierten Lager.

In jenem war es der Kaiser, der die Wiedertaufe nach geistlichem und römischem
Rechte als verboten erklärte und die Übertreter mit der Todesstrafe bedrohte; auf
evangelischer Seite suchte Oekolampad die Anhänger der Sekte durch Besprechungen
aus ihrem Irrtum zu lösen. Die Bezeichnung „Wiedertäufer" sollte zum Ausdruck

bringen, daß diese Leute wider die Kindestaufe waren und die Taufe nur bei

den gläubigen Erwachsenen für gerechtfertigt hielten; dadurch wurden sie allerdings
„wiedergetauft". Das Täufertum hatte seinen Nährboden namentlich auf dem
Lande. Im oberen Baselbiet waren ganze Gemeinden von ihm durchsetzt. Die
Täufer gingen zur Predigt nicht in die Kirche, sondern lasen das Wort Gottes an
ihren Versammlungen zu Hause, im Wald oder auf dem Felde, feierten ihr eigenes
Abendmahl, lehnten den Eid- und Militärdienst ab und stellten sich ganz auf den
Boden der Bergpredigt. Als „Waldesel" liefen sie auch etwa nackt in die Wälder
— „wie zu Appenzell". Unter fremden Täufern, die im Baselbiet mit ihren Ideen
missionierten, erscheint 1529 eine Gruppe aus dem Etschgebiet mit Georg Cajacob
gen. Blaurock aus Graubünden. Das Wesen und den Geist dieser Schwärmer und
Winkelpropheten hat niemand so anschaulich und trefflich gezeichnet wie Gottfried
Keller in der Zürcher Novelle „Ursula": „Enoch Schnurrenberger gehörte zu
denjenigen, welche sich nicht fügen wollten oder stets rückfällig wurden; bald war
er flüchtig und trieb sich in benachbarten Gebieten herum, bald kehrte er heimlich
zurück und suchte neue Zusammenrottungen aufzubringen oder an solchen
teilzuzunehmen. Auf allen diesen Fahrten eignete er sich immer neue Manieren,
Gebarungen und Schaustücke an; er konnte Feuer essen, mit Gott durch das Dach reden,
sterben und wieder auferstehen, so oft er wollte, obgleich ihm diese Künste bei
zunehmendem Alter beschwerlich wurden, insbesondere das Sterben, wo er sich
gewaltsam auf den Boden werfen und in Zuckungen verfallen mußte. Eines Tages
aber wurde er mit Frau und Tochter, die er elendiglich mitschleppte, gefangen
genommen, als er sich in einem Holze eben am Ausüben von Taufhandlungcn be-

28



teiligte, und mit einem ganzen Trupp anderer Schwärmer nach Zürich geführt..
Für die Täufer des Baselbiets gilt die Kellersche Charakteristik freilich nur mit
Einschränkungen, da gerade bei ihnen viel echte Frömmigkeit vorhanden war. Auch
sind uns keine Szenen, wie sie Keßler von den St. Gallern und besonders den

Appenzellern als Augenzeuge berichtet, überliefert. Die bekanntesten Täufer waren
die Brüder Madlinger in Häfelfingen, Hans Blapp von Zeglingen, Carlin, Pfister
Meyer u. a. Im Dezember ^529 ließ der Rat elf prominente Täufer durch die

Pfarrer der Stadt „besprechen". Damals waren die Gefängnisse in Basel so von
Wiedertäufern überfüllt, daß man keine neuen mehr aufnehmen konnte. Das erste

Todesurteil wurde im Januar ^530 an Hans Lüdin von Bubendorf wegen
mehrfachen Urfehdebruchs durch Enthauptung vollstreckt. Seit dieser Zeit wurde den

Täufern für den Fall, daß sie revozierten, eine besondere Formel des Widerrufs
vorgelegt. Am 5. Februar wurde der wegen Anabaptismuö zum Tode verurteilte
Jakob Treger von Lausen begnadigt. Die Langmut und Milde der Behörden in
der Strafanwendung ist im Vergleich zu Bern und Zürich auffallend. Immer
wieder begnügte man sich mit Verwarnungen und Ausweisungen unter „Urfehde",
d. h. dem eidlichen Versprechen des Fehlbaren, sich nicht zu rächen. Der Ungehorsam

war freilich letztlich im Täuferglauben selber begründet. Im März widersprachen

einige Täufer dem Pfarrer von Reigoldswil, als dieser sagte, daß Christus einen

Eid geschworen habe. Im November ^530 erließ der Rat eine Erkanntnis, nach

der ein erstmals fehlbarer Täufer, falls er widerrufe, begnadigt, falls er dagegen

beharre, verbannt werden sollte; rückfällig Begnadigte oder zurückkehrende
Verbannte sollten geschwemmt und des Landes verwiesen werden; zeigten sich die

Geschwemmten nochmals, so sollten sie erbarmungslos an Ort und Stelle ertränkt
werden. Diese Bestimmungen leiteten die Unterdrückung und schließliche Vernichtung

des Täufertums ein.

Neben den Täufern fehlte es nicht an Aufklärern und Freigeistern, die

die Wunder der biblischen Offenbarung vernunftmäßig bestritten und der Obrigkeit
durch ihr Verhalten wiederholt zu schaffen machten. Zu diesen Leuten gehört der

wichtigtuerische und unruhige Medieus Dr. Alexander Sytz, der Gatte einer

ausgetretenen Klingentaler Nonne. Er soll behauptet haben, daß Jesus vom Engel
Gabriel gezeugt worden und nicht das einzige Kind der Maria gewesen sei.

Seine Gegner nannten ihn einen „Luthrischen Schelm". Wegen Auflehnung

wider das gegen ihn ergangene Gerichtsurteil wurde er schließlich ins Gefängnis

gelegt, aber wieder freigelassen und schwor im September 1,530 Urfehde. — Seinen

29



Irrglauben bezahlte Konrad in der Gassen, von Alfurt, am U.August 1530 mit
dem Leben. Er konnte nicht glauben, daß Jesus Christus der Erlöser und Gottes

Sohn sei, noch daß das Gebet etwas nütze. In der Gassen wurde enthauptet, sein

Kopf auf eine Stange gesteckt und sein Körper verbrannt.
Das Vorgehen der öffentlichen Gewalt gegen solche ketzerische Elemente ist

durchaus verständlich. Die Reformation hatte ein kompromißloses evangelisches

Staatswesen aufzurichten versucht; Oekolampad ging es letzten Endes um die

Schaffung einer heiligen Gemeinde. Das geeignete Mittel dazu sah er in einer

Kirchen- und Sittenzucht, die vom Predigt- und Abendmahlszwang
getragen war. Nach dem Durchbruch der reformierten Anschauungen hatte sich der

Rat an die Zünfte gewandt und sie um ihre Unterstützung und Mitarbeit an seiner

Kirchenpolitik ersucht. Er verfügte, daß alle Zunftgenossen wenigstens einmal in
der Woche, nämlich am Sonntag, zur Kirche zu gehen hätten, bei Strafe der

Verweisung ihrer Zunft. Der dadurch ausgesprochene Predigtzwang sollte der

Sicherung und Festigung des neuen Kirchenwesens dienen. Daß es den Behörden
mit dem Erlaß dieser Maßregel ernst war, beweist ein Vorkommnis an Ostern
1530. Damals zechte am Ostersonntagmorgen zur Kirchenzcit eine feudale
Gesellschaft auf der Trinkstube zum Seufzen. Ludwig Lachner, Junker Eglin Offcn-
burg, Junker Niklaus Escher, Herr Friedrich Unger, Michel Schnitzer und der

Wirt von Hüningen, Leonhard Bischoff, tranken insgesamt 14 Maß Malvasier.
Auch der wegen Leichtsinns und Trunksucht schon einmal verwarnte Hans Oüglijun.
war an dem sonntäglichen Trinkgelage beteiligt. Die Fehlbarcn wurden „ihres
Prasses halb" gefangen gesetzt und zu einer Geldbuße von se fünf Pfund verurteilt.
An diesem Beispiel sieht man, wie die alten Achtburgerfamilien ihre politische
Rolle, nicht ohne eigene Schuld, ausgespielt hatten. Dem eingeführten Predigtzwang

folgte der Abendmahlszwang. Zu Beginn des Jahres 1530
berichtete Bonifazius Amerbach dem in Freiburg weilenden Erasmus, daß
Oekolampad eine mensa Oecolumpsüiuna ins Auge fasse. In seiner Predigt am
Gründonnerstag habe er diejenigen, die nicht zum Abendmahl gingen, als eines öffentlichen

Amtes unwürdig bezeichnet. Über die geplante Maßregel lästerte im Juni der
Rebmann Augustin Back: „Unsere Herren wollen uns jetzt zum Abendmahl zwingen;
geben sie uns Brot und Wein dazu (das Nachtmahl also unter „beiderlei Gestalt")'
dann allerdings können wir essen und trinken und guter Dinge sein." Aber der Rat
gab den Forderungen Oekolampads nach. Am 21. Juni 1530 wurde dem Großen
Rate von den „Dreizehnerherren", bei denen die oberste Leitung des Gemeinwesens

30



lag, em Ratschlag vorgelegt, der in erschütternder Großartigkeit den Abendmahlszwang

anssprach. Man hat den Rat, heißt es darin, gesäubert, damit die Obrigkeit
einhellig sei. Nun sollen auch diejenigen Sechser, d. h. Mitglieder des Großen Rats,
die seit dem Erlaß der Reformationsordnung noch nicht zum Tische des Herrn
gegangen sind, zurücktreten und andern Platz machen, „damit das Regiment ganz sei!"
Wir können niemand schonen. „Es ist mehr daran gelegen, daß das Regiment ganz
und einhellig sei, denn daß ettliche Wenige geschont und die Zweiung wieder in das

Regiment gepflanzt werde." Wer von der Gemeinde dem Abendmahl fern
geblieben, soll von den Zünften ausgezeichnet und uns gemeldet werden. Mit den

Sechsern wolle man immerhin noch einmal reden und sie an ihre Pflichten mahnen.
Wer sich erbiete, in Zukunft zu gehen, kann bleiben; wer aber weiterhin ablehne
oder Vorbehalte mache („wenn Gott ihn erleuchte" und dergl.), der soll von Stund
an abgesetzt und ersetzt werden. Mit den Gutwilligen wolle man bis Weihnachten
oder Ostern noch Geduld haben.

Auf Grund dieses Ratschlages erfolgte ein namentliches Verhör aller
Bürger von Zunft zu Zunft, in das auch die Angehörigen der Universität und die

Amtspersonen auf der Landschaft einbezogen wurden. Die so auf uns gekommenen
Namen der Nichtkommunikanten umfassen mehr als 200 Personen — es ist ein

ergreifendes Bild, wie das Beste beabsichtigt, aber das Mittel völlig verfehlt war.
Die angeführten Entschuldigungsgründe, „man erachte sich nicht für geschickt",

„man wolle gehen, sofern Gott Gnade gäbe oder die christliche Kirche eins werde"
oder das Abendmahl „durch ein Konzil bestätigt" würde, usw. zeigen, daß nicht nur
passive Resistenz oder Unverstand, sondern auch ernsthafteste Gewissenserforschung
die Stellungnahme manches Einzelnen bestimmten. Unter denen, die sich weigerten,
berief sich Dr. Bonifazius Amerbach auf den Universitätseid und die Freiheiten
der hohen Schule; in der Unfreiheit könne keine Universität gedeihen; im übrigen
glaube er an Gott, dessen Wort ewiglich bleibe und aus dessen Mund noch nie
eine Lüge gekommen. Auf der Himmelzunft wünschte Meister Hans Holbein, der

Maler, eine bessere Belehrung („man müsse ihm den Tisch besser auslegen, ehe er

gehe"), während der Maler Hans Herbster das Sakrament schmähte, wofür er

bestraft wurde und widerrufen mußte. — Mit dem Abendmahlszwang, der sich auch

auf Widerstrebende mit achtbaren Gründen erstreckte, hat die Durchführung der

Basler Reformation fraglos ihren Kulminationspunkt erreicht. Oekolampad

erscheint in diesem Bestreben als ein Vorläufer Calvins und dessen großen Kampfes
in Genf.

2^



Aus dem Bestreben, den Predigt- und Abendmahlszwang in der Gemeinde

zu verankern, ergab sich für Oekolampad die weitere Forderung, eine durch kirchliche

Argane jure clivinc» gebildete Institution, den christlichen Bann, zu errichten. Es

war eine seiner Grundüberzeugungen, daß eine wahre christliche Kirche ohne eine

strenge Kirchen- und Sittenzucht nicht auskomme. Es konnte uns daher nicht

wundern, daß die Reformationsordnung Strafbestimmungen enthielt, die

diejenigen trafen, die gegen die Lehre oder gegen die Ordnungen der Kirche verstießen.

Die Vollziehung dieser Strafartikel beschäftigte, wie wir wissen, die FrühjahrS-

synode von 1530. An ihr wurde auch das Begehren laut, als Kirchenstrafe den

Bann zu verwenden. In der Folge entwickelte Oekolampad vor dem Rate seine

Gedanken über die Notwendigkeit der Einführung eines kirchlichen Banns. Er
begründete diese folgendermaßen: „Es ist offenbar, daß in diesen unseren Zeitläuften

fast überall in der Welt die Frömmigkeit abnimmt, die Gottesfurcht schwindet,

neue furchtbare Sekten aufkommen, die Sakramente verachtet werden, so daß Gefahr

besteht, die Kirche Christi könnte zurückgedrängt, ja sogar, wie in einigen fernen

Ländern, ganz vernichtet werden. Dagegen bedarf es eines passenden Heilmittels;
und dieses wird nicht ausbleiben, wenn wir unserem Herrn Jesus Christus folgen.

Er hat nämlich wohlbedacht gelehrt und genau vorgeschrieben, auf welche Weise

seine Kirche lebendig erhalten werden kann. Wird seine Lehre nun außer Recht

gelassen, so leidet die Kirche nicht durch seine, sondern durch unsere Schuld Schaden,

und es wird von uns Strafe gefordert, nicht nur für eine Seele, für die Christus

gelitten hat, sondern für viele Tausende, die durch unsere Pflichtversäumnis zu

Grunde gehen; und wir werden auch schuldig dafür sein, wenn die Nachwelt etwas

versäumt; denn diese pflegt sich die Nachlässigkeit früherer Jahrhunderte zum Gesetz

zu machen. Da nun also durch Christi Gebot der Bann zur Besserung unseres
Lebens eingesetzt ist sMatth. 16, 18^1, so ist kein Grund vorhanden, ihn beiseite zu

lassen; vielmehr ist seine Notwendigkeit offenbar."
Die Schaffung einer solchen Institution zur inneren Festigung der Kirche

(ecc1e8iis reparnnclis) erschien ihm als etwas dem Wesen der neuen evangelischen

Kirche durchaus angemessenes, sofern sie nicht in der tyrannischen und falsch geübten

Weise wie in der katholischen Kirche gehandhabt würde. Die Exkommunikationsbefugnis

wollte er einer aus zwölf Mitgliedern bestehenden, aus Pfarrern und
Laien zusammengesetzten Behörde (Presbyterium) anvertrauen, wodurch also eine

außerhalb der Staatsgewalt stehende Instanz zum Vollzug der Kirchenzucht

berufen worden wäre. Aber die Verwirklichung dieses Gedankens ließ sich nicht so

32



einfach an. Der Reformator versuchte daher im Laufe des Sommers 1530, die
verbündeten evangelischen Städte, vor allem Zürich und Bern, für seine Idee zu
gewinnen. Doch die Mehrheit der evangelischen Stände war der Ansicht, daß jeder
Ort die Bestrafung feiner Übeltäter nach eigenen Satzungen und Ordnungen
vornehmen möge und sich die gemeinsame Aufrichtung eines Banns, „obwohl er christlich
sei", nicht rechtfertige. Oekolampad, der den Sinn für das Erreichbare besaß, war
daher darauf bedacht, sein Kirchenzuchtprogramm wenigstens in Basel so weitgehend als
möglich zu verwirklichen. Das Ergebnis seiner Bemühungen sind die beiden
Ratsmandate vom 14. und 15. Dezember 1530, die den Erlaß einer Bannordnung

für die Stadt und die Landschaft verkünden. In den beiden Ordnungen hat
der Gedanke der Unterordnung der Kirche unter die Staatsgewalt (in der Organisation

und Verwaltung, im Kirchenamt und der Gerichtsbarkeit) über die
reformierte Auffassung des rein religiösen Aufbaus der Kirche allein auf der Grundlage

der hl. Schrift den Sieg davongetragen. Oekolampads Kirchenideal, das ganze
Volk in einer selbständigen evangelischen Kirche zusammenzufassen, erwies sich als

undurchführbar. Das kirchliche Zwölferkollegium als Nebenregierung wurde fallen

gelassen, und es wurden nur den einzelnen Kirchgemeinden kleinere Bannbehör-
den von zwei bis drei durch den Rat gewählten Mitgliedern als Sittenrichter
zugestanden, ^ unter Ausschluß der Pfarrer. „Damit man solchem christlichen
Vorhaben mit göttlicher Hilfe richtig nachkomme, haben wir für gut angesehen und

verordnet, daß wir hier in der Stadt in jeder Kirchgemeinde drei (auf dem Land in
jeder Pfarrkirche zwei von den Obervögten verordnete) fromme, ehrliche, tapfere
Männer, von denen zwei dem Rate angehören und einer aus der Gemeinde fein
soll, abordnen wollen." Den Pfarrern blieb die auf ihrem Amte an sich haftende

Sorge um die Erhaltung der Reinheit der christlichen Gemeinde überbunden.

Außerdem sollten sie auf dem Lande bei der zweiten, in der Stadt bei der dritten
Warnung in beratender Form zugezogen werden und die Verhängung bezw.

Löschung des Banns von der Kanzel verkünden. Die Basler Reformationskirche hat
ihre Gesetze und Ordnungen also wie an andern Orten letzten Endes vom Staate
erhalten. Als besonderes Charakteriftikum sei noch erwähnt, daß die bännigen

Fälle in den Landvogteien nach der zweiten Warnung vor die Bannbehörde der

Münstergemeinde als letzter Instanz zu ziehen waren.
Die Bannordnung wurde alsbald den verbündeten Städten zur Kenntnis

gebracht. In dem Begleitschreiben an Straßburg bemerkte der Rat: „Nachdem
diese Ordnung von unsern Untertanen mit großem Ernst angenommen worden, sind

33



wir ungezweifelter Hoffnung, daß Gott seine Gnade geben werde, damit viel Frucht

geschaffen werde." In Ausführung der Bestimmungen der Bannordnung wurden

zu Bannherren verordnet: Im Münster Herr Ludwig Zürcher, der Wcinmann,

Konrad Schnitt, der Maler, und Peter Blauner, der Rebmann; zu St. Leonhard

Hans Steck, der Gerber, Heinrich Grebel, der Grempcr, und Mathcus Hutmacher, in

der Hutgasse; zu St. Peter Herr Rudolf Frey, der Gewandmann, Adam Huckcli,

der Schneider, und Hans Fiszler, der Scherer; zu St. Theodor Herr Theodor

Brand, der Scherer, Hans Luchsenhofer, der Steinmetz, und Friedrich Wagner.

Der Kirchenbann oder, wie er im Urfehdenbuch einmal genannt wird, der

Gottesbann wurde am 4. Advent, Sonntag den 48. Dezember 4530 bei Anlaß

des Fronfaftenbotts der Zünfte auf den Zunftstuben bekannt gegeben und

verlesen. „Gott verleihe Gnade und Beistand." Die damals aufgesetzte und gedruckte

Bann-Formel ^ „in aller Form eine reformatorischc Bannbulle!" (Walther
Köhler, Zürcher Ehegericht, Leipzig 4932, S. 293) hat folgenden Wortlaut:

„Wie die Kirche Christi zu Basel die Ungehorsamen verbannt." „Wir, die

verordneten Aufseher und Bannherren der Gemeinde Christi im Münster allhicr
zu Basel, entbieten Jedermann Gnade, Frieden und Heil von unserm Herrn Jesu

Christo und geben zu wissen:

„Nachdem Xl. IV. wiederholt, zum ersten, zweiten und dritten Mal brüderlich

ersucht und christlich ermahnt worden, von dem Laster X V abzustehen und sich als

ein gesundes Glied der Gemeinde Gottes ohne Ärgernis zu verhalten, dies aber

alles bei ihm nichts gefruchtet und er bei dem genannten Laster weiterhin verharrte
und damit zu verstehen gegeben, daß er nicht nur nicht zu gewinnen, sondern sogar

unsere treue und väterliche Ermahnung, als ob wir nicht göttlich und recht mit ihm
gehandelt, verworfen hat, darum trennt und verbannt er sich selbst aus unserer
Gemeinde. Da wir nun nach der Ordnung Christi und der Apostel uns von allen

denen, die trotz aller Ermahnungen mit ihrem Ärgernis erregenden Leben und

unordentlichen Wandel die Gemeinde Christi (für die wir uns billig halten) ärgern
und beleidigen, fernzuhalten Befehl haben und diese als Heiden und offene Sünder
meiden sollen, sehen wir uns veranlaßt, uns auch seiner Gemeinschaft an des Herrn
Nachtmahl und bei andern christlichen Bräuchen, ebenso bei allen andern Gemeinschaften,

zu entziehen, damit wir unsere Gewissen nicht schädigen, unsere Gemeinde

nicht beflecken und unsern Herrn in seinen Geboten nicht verleugnen. Darum wollen
wir, die wir dieser Dinge wegen versammelt sind, mit samt eurem Geist und ohne

Zweifel mit eurer Zustimmung den genannten IX IX, solange er von seinem bösen



Verhalten nicht absteht und sich mit unserer Kirche nicht wieder versöhnt, ihm zum
Guten und zur Besserung, als einen Gebannten und Abgesonderten von dem Leib
und der Versammlung Jesu Christi und als ein dürres Glied meiden, im Namen
und zur Ehre Gottes, des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes, mit
der väterlichen Ermahnung, falls der genannte iV. aus Eingebung des Feindes
menschlichen Heils derart hartnäckig wäre, daß er einen Monat lang im Banne
verharren, von seiner Übeltat nicht abstehen, noch sich mit der Kirche Christi
wiederum versöhnen sollte, oder jemand unter euch mit ihm irgendeine Gemeinschaft
pflegen würde, es sei mit essen, trinken, mahlen, backen, kaufen und verkaufen,
beherbergen und dgl., solange er sich im Banne befinde, alsdann soll der Gebannte
nach Ablauf des Monats aus unserer Stadt und Landschaft ausgewiesen werden,
und diejenigen, die irgendeine Gemeinschaft mit einem so Gebannten gehabt haben,
jedesmal um 1, Pfund Stebler ohne Gnade bestrast werden und außerdem wie
der Bännige selbst von der christlichen Kirche behandelt und als dürre und
abgeschnittene Glieder Christi betrachtet, gemieden und gebüßt werden. Dessen wisse
sich Jedermann zu richten und vor Schaden zu bewahren."

Die Erläuterung Oekolampads zur Handhabung des Banns ist aufgebaut

auf den zehn Geboten. Darnach sollen auf Grund des ersten Gebotes

gewarnt, gestraft und gebannt werden alle diejenigen, die Götzen und Bilder anbeten

und die zum Trotz wallfahren und auswärts zur Messe gehen oder heimlicher Weise
bei sich zu Hause Messe halten; ferner die Wahrsager, Schwarzkünstler und

Zauberer und wer deren Rat suche; ebenso alle Ketzer und Wiedertäufer und wer
der Glaubenslehre widerspreche usw. Als bannwürdig werden außerdem ausdrücklich

bezeichnet, wer Pensionen nehme zum Nachteil des Vaterlandes oder in fremde
Kriege ohne die Erlaubnis der Obrigkeit ziehe, wer nicht arbeiten wolle,
Pamphlete verfasse oder verkaufe, und alle Meineidigen.

Die erste Bannung erfolgte am Sonntag, den 7. Mai 1531; sie wurde von
Oekolampad auf der Münsterkanzel verlesen und nachher am Portal der Kirche
angeschlagen. In der Folge erwies sich aber, daß der Bannordnung ihre gefährliche

Starrheit durch eine kluge Lockerung in ihrer Handhabung, „ein cleine enderung im
bruch des bannö" (9. Juni 1531), genommen werden mußte. —

In der Durchführung der Basler Reformation spielte neben den verfassungsrechtlichen

und kirchlich-dogmatischen Anliegen noch ein wirtschaftlicher
Gesichtspunkt eine große Rolle: das Problem der Übernahme und Erhaltung des

Kirchen- und Klostergutes. Dieses lag, da sich das Territorium des Fürft-

35



bistums nicht mit demjenigen des Basler Staates deckte und zahlreiche Basler

Klöster und Stifte Grundbesitz in den vorderösterreichischen Gebieten und in der

badischen Nachbarschaft besassen, nur zu einem Teile unter der Basler Landeshoheit.

Nur in diesem Falle konnte der Rat als sog. Kastvogt, Kollator und

Lehensherr der Basler Kirche das Kirchengut mehr oder weniger reibungslos zu

seinen Handen übernehmen. Durch förmliche Übergabe gelangten die nachfolgenden

Klöster mitsamt ihrem Vermögen und ihren Einkünften in das Eigentum der

Stadt: St. Leonhard im Jahre 1.525, das Augustinerkloster 1528, St. Clara

1529, das Steinenkloster 1531 und das Klösterlein Engcnthal bei Mnttcnz 1534.

In der Stille starben aus und gingen ein: St. Alban, das Prcdigerkloster, Gna-

dcnthal und das Barfüßerkloster. Bei der Karthause und beim Klingcnthal führte
der Hcimfall zu kleineren Auseinandersetzungen. Die Überführung des Klostergutes

wurde aber dann doch durch Vergleiche geregelt. Am kompliziertesten gestaltete sich

der Prozeß, wie wir wissen, beim Domstift. Die beim Bildersturm unberührt
gebliebenen, verschlossenen Sakristeien des Münsters wurden, da die Domherren die

Schlüssel nicht Herausgaben, am Samstag, den 25. September 1529 zur Zeit der

Dämmerung erbrochen. Der Kirchenschatz blieb bis zur Kantonstrennung im Jahre
1833 als säkularisiertes Gut beisammen. Dagegen wurden dem Dompropst die

im Großbasler Bann fallenden Wein- und Kornzchnten entzogen, seine gebundenen

Fässer dem Keller der Dompropstei entnommen und ins städtische Augu-
stincrkloster geführt. Die Verhandlungen zwischen der Stadt und dem Kapitel
zogen sich in die Länge. Eine vorläufige Bereinigung kam im Jahre 1540
zustande. Das Chorherrenstift St. Peter war infolge seiner Inkorporation in die

Universität im Jahre 1463 praktisch schon im Besitze der Stadt. Auf der Landschaft

nahm der Rat das Vermögen des (im Bauernkrieg 1525 beraubten)
Klösterleins Schönthal bei Langenbruck für Armenzwecke in Anspruch. Mit dem Roten
Haus am Rhein vor Angst wurde 1526 ein Vergleich abgeschlossen.

Das Klostergut wurde als „Kirchen- und Schulgut" übernommen und als
vom Staatsgut getrennter Fonds für kirchliche Zwecke (Kultus, Besoldung,
baulicher Unterhalt der Kirchen und Pfarrhäuser) und solche der Universität und Schulen

sowie der Armenfürsorge (bis heute) verwendet. Dagegen wurden die Kirchenzierden

(mit Ausnahme derjenigen des Münsters) verkauft oder eingeschmolzen.
Die öffentliche Versteigerung begann am 3. Dezember 1529 zu Augustinern. An
die Gant kamen auch Frauen, wie die „Kathrin mit dem wythen Mul", die bei
der Versteigerung der Kirchenzierden der Karthause am 1.—2. August 1530 auf-



taucht. Sie konnten die vielen Altartücher, die Gewänder und das Leinenzeug gut
gebrauchen. Die ab der Landschaft und von St. Chrischona eingezogenen Kirchenzierden

(darunter ein „sant Chrischonen brustbild, ist silbrin, daran ein aZnus clei
und ein silbrin stuck, sant Cristianen daran gstochen") wurden im Mai 1,520
verzeichnet. Der Erlös wurde dem „Almosen", d.h. dem städtischen Armenamte,
zur Verteilung an die Armen überwiesen. Am 10. September 1520 wurde die

Armcnfürsorge neu geregelt, indem die vor der Reformation als Caritas geübte
Armenpflege der Kirche nun durch die Errichtung einer Anstalt für die Armen
(Almosenamt, später Armenamt, heute Fürsorgeamt) vom Staate übernommen
wurde. Schon im Ratschlag zu einer Armen- und Bettlerordnung (vom 12.
Januar 1526) ist die Finanzierung, nach echt reformatorischem Grundsatz, aus dem

Kircheugut gedacht. Die Almosenordnung enthielt die Bestimmung, daß nur die

würdigen und durch die Zünfte angezeigten Armen ein Almosen erhalten sollen.
Wer angenommen wird, soll das Zeichen der Armen öffentlich tragen, ohne sich

schäme» zu müssen. Aber er darf nicht ins Wirtshaus gehen und soll weder spielen
noch trinken. Der Gassenbettel wird verboten; Fremde werden abgewiesen.

Um seiner Kirche eine solide wirtschaftliche Grundlage zu schaffen, mußte der

Rat darauf Bedacht nehmen, auch der unter fürstbischöflicher, österreichischer und

markgräflicher Herrschaft gelegenen, nicht unbedeutenden Einkünfte seiner Gotteshäuser

nicht verlustig zu gehen. Deshalb war es sein Bestreben, sowohl die

Verwaltungseinheit des Bistums als auch die Rechtspersönlichkeit der säkularisierten
Klöster fortbestehen zu lassen. Er konnte dadurch am ehesten hoffen, sich die

zahlreichen, im katholischen Auslande fälligen Zinse, insbesondere die Zehnten, zu

erhalten. Aber da erlebte es Basel schon im Sommer 1529, daß die vorderöster-

reichifche Regierung in Ensisheim auf Betreiben des Kapitels in ihren Gebieten

die Beschlagnahme der Gefälle anordnete. Trotzdem erreichte der Rat, daß am

11. Oktober ein österreichisch-baslerischer Vertrag in Ensisheim
unterzeichnet wurde, nach dem die Untertanen der Vorlande ihre Zinsen, Gülten und

Zehnten zu Gunsten baslerischer Gotteshäuser wie bis anhin nach Basel zu

entrichten hatten, mit Ausnahme des Domftiftes, dessen Einkünfte nach Freiburg
i. Br., wo sich das Kapitel niedergelassen hatte, unverkürzt abzuliefern waren.

Obwohl diese Abrede König Ferdinand in keiner Weise befriedigte, wurde fle schließlich auf
dem Reichstag zu Augsburg bestätigt und durch kaiserliche Mandate vom 29. Juni
und 22.August 1520 verkündet. Basel sicherte sich durch sie im wesentlichen dieOuellen,
die fortan den Unterhalt seiner reformierten Kirche und Schule zu speisen hatten.

27



Em Sonderfall, auf den wir noch hinzuweisen haben, ergab sich für das Basler

Iohanniter-Ritter-Ordenshaus. Über dieses hatte Basel nach dem

Sieg der Reformation wie über seine Klöster weltliche Pfleger gesetzt und trachtete

darnach, die Verwaltung der Kommende als eine dem Rate unterstellte Schaffnei
weiterzuführen. Aber der Schaffner des Hauses flüchtete mit den Briefen und

Siegeln aus der Stadt und betrieb unter dem Schutze des Ensisheimer Regimentes

den Einzug der Zinsen und Zehnten in den vorderosterreichischen Landen im
Namen des Ordens für sich selbst. Der Konflikt kam im Jahre 1.530 zum gütlichen

Austrag. Am 10. Februar ersuchte der zu Heitersheim im Breisgau residierende

Vorsteher der deutschen Ordensprovinz der Iohanniter, Großprior Johann
von Hatftein, die Stadt Basel, sein Baslcr Ritterhaus St. Johann wieder rcsti-
tuieren und seinen Schaffner, Konrad Vach, anerkennen zu wollen. Basel scklug

Verhandlungen in Neuenburg vor. Dort kam am 11. Juni ein Kompromiß
zustande, nach dem Basel die über das Haus gesetzten Pfleger zurückzog und die

Verwaltung der Kommende in die Hände des Ordensmeisters, Johanns von Hatstcin,
zurückgab. Dieser erhielt das Recht, einen Schaffner einzusetzen, der indessen Basel
den Bürger- und Hintersasseneid zu leisten hatte und der Stadt genehm sein mußte.
Die übrigen Artikel des Vergleiches bestimmten: Haushaltet der Schaffner übel,
so kann Basel gegen ihn einschreiten; ernennt der Ordcnömeister einen Baslcr Bürger

zum Schaffner, so soll dieser dem Komtur huldigen; die Gefalle, Zinsen und
Zehnten des Hauses sollen nach Basel abgeführt und für dieses, wie bisher üblich,
dort verkauft werden; das Archiv, das aus Basel geflüchtet wurde, soll dorthin
zurückgebracht werden; der OrdenSmeifter verpflichtet sich, der Stadt jährlich ein
Schirm- oder Hilfsgeld im Betrage von 12 Gulden aus Martini (11. November)
zu entrichten und ihr überdies zehn Säcke Roggen für die Armen auszuweisen;
dafür nimmt Basel die Komturei unter seinen Schutz und Schirm.

Dieser aus dem allgemeinen Rahmen der Kirchenreformation herausfallende,
bemerkenswerte Vertrag trug also den Interessen beider Teile Rechnung. Das
Schirmgeld wurde noch 1802 bezahlt und erlosch erst mit dem Verkauf des Jo-
hanniterhauses. Der Orden verhinderte die Säkularisation — es blieb ihm die
Abhaltung katholischen Gottesdienstes hinter verschlossenen Türen gestattet —,
während die Stadt weitgehende Rechte bei der Wahl des Schaffners eingeräumt
erhielt und sich die Einkünfte des Ordenshauses, darunter wertvolle Getrcidc-
abgaben, sicherte.

38



III.
Der Fortgang der Reformation bis zum Abschluß
des Christlichen Burgrechts mit dem Landgrafen

Philipp von Hessen.

Die Aufnahme der Reformation beim Volke. — Der neue
Staat und die alte Geistlichkeit. — Basels äußere Politik
bis zum Abschluß des Christlichen Burgrechts mit Straßburg

(5. Januar t 5 Z 0). — Die innere Lage des Bistums und
die Stimmung im Umkreis der Stadt. — Die außenpolitische

Entwicklung bis zum Abschluß des Hessischen Burg¬
rechts (Ende t5Z0).

Wie stellte sich das Volk zu der neuen evangelischen Ordnung?

Über die Aufnahme der Reformation beim Volke ist uns eine Fülle von

Einzelheiten überliefert, die uns ein lehrreiches und lebendiges Anschauungsmaterial

für die Psychologie der breiten Masse bieten. Es darf uns nicht überraschen, daß

es auch nach der Beseitigung der prinzipiellen Gegner der evangelischen Anschauungen

Unzufriedene und „Meckerer" gab. Der gemeine Mann hatte die kirchliche

Umwälzung als eine Befreiung von drückenden sozial-politischen Lasten begrüßt und

war nun enttäuscht, daß trotz Wegfalls von Messe und Iahrzeiten weder Zinse

noch Zehnten abgeschafft, noch die Steuern ermäßigt wurden. Der Unmut über

diese Sachlage richtete sich vor allem gegen die Geistlichkeit und insbesondere gegen

Oekolampad. Despektierliche Reden sind uns namentlich von zu Schmieden

zünftigen Schlossern überliefert. So polterte Jakob Frey, man habe den Pfaffen und

Herren geholfen und hätte sie reich gemacht; aber der arme Mann aus dem Volke

sei leer ausgegangen. Und Jörg Wildysen drohte: Haben wir die Predikanten auf

die Kanzeln gesetzt, so können wir sie wohl auch wieder herunterholen; ihre Predigten,

meinte er, seien nichts als ein Schelten, mit dem sie ihren Seckel füllten; das

39



Volk hange ihnen viel zu viel an. Matthis Itelheinrich hatte geglaubt, daß der
Umsturz die Geistlichen ihres Einflusses beraube; nun sei aber gerade das Gegenteil
eingetreten. Gegen Oekolampad stieß der Schlosser und Uhrenmacher Lienhart
Steinmüller die Drohung aus: Man sollte den Predikanten von St. Martin

einmal an seiner langen Nase fassen und ihn in gleicher Weise schleifen, wie man den

„Herrgott" auf Burg geschleift habe. Eine Frau wollte Oekolampad sogar ein

Messer in den Leib stoßen.

Aus der Landschaft stand die Zehntpflicht im Mittelpunkte der Diskussionen.

Hans Huber, von Pratteln, behauptete, daß er vom Pfarrer zu Sissach
in der Predigt gehört habe, man sei weder Zins noch Zehnten zu geben schuldig.
Über die Stimmung des Landvolks geben uns vereinzelte Ausschreitungen gegen
die Pfarrer ein Bild: In Benken wurden die Fenster des Pfarrhauses
eingeschlagen und der Pfarrer als „Lecker und Bub" geschmäht (Sept. 1529). In
Muttenz wurde nächtlicher Weile das Örtchen am Pfarrhaus abgedeckt und
umgestoßen, während in Pratteln Menschenkot in den Pfarrgarten geworfen und eine

Vase auf der Laube zertrümmert wurde (Frühjahr 1530); der Pfarrer, Jakob
Ymeli, wurde mit den Rufen „Jeckli, Jeckli" gehöhnt. Einer dieser Nachtbuben
spielte sogar den Feind aus dem Evangelium (Matth. 13, 25) und säte dem

Pfarrer Unkraut unter den guten Samen; ein zweiter zerstörte ihm den vor dem
Hause sorgsam aufgestapelten Holzstoß (Sommer 1530).

Über die unruhige, neue Zeit hören wir den aus dem Boden der Reformation
stehenden Stadtschreiber Caspar Schaller klagen: Er habe weder Tag noch Nacht
Ruhe, jede Woche beanspruche ihn neben seinen eigentlichen Amtsgeschästen das
Ehegericht, zu dem er einen „neuen Stil" lernen müsse; außerdem habe man ihn
zur Synode abgeordnet und ihm die Lösung der schwierigen Klosterfrage überbunden.

Im Volksmunde kam der Begriff von Leuten zweierlei oder mancherlei Glaubens

auf. Bei einem Krankenbesuche äußerte sich der altgläubig gesinnte Arzt Hans
Nuß gegenüber seinem Patienten, dessen „wilden Finger" er heilen sollte: „Ihr
Gesellen, die so schwach im Glauben seid, ihr müßt auch etwas um eurer Schwachheit

im Glauben willen leiden!" Bei der Aufrichtung von Testamenten kann ein
Wandel in der Gesinnung festgestellt werden, wenn wir erfahren, daß ein
Sterbender aussagte (1. Febr. 1530), er sei früher immer zur Kirche gegangen und
habe die Iahrzeiten eingehalten; da dies nun aber nicht mehr der Brauch sei, habe
er im Einverständnis mit seiner Frau sein Vermögen zwei Verwandten Übermacht,
bei denen das Geld besser als bei der Kirche angelegt sei. Bei einer Keilerei am

40



Rheinsprung zu St. Martin schrie ein Teil der Rausenden: „Weihwasser her, der

Teufel redet aus den Andern", während diese entgegneten: „Wir brauchen kein

Weihwasser, der Teufel spricht nicht aus uns!" (2. Juni 1530).
Ergänzt wird dieses Bild von dem, was im Volke vor sich ging, durch

Bestrafungen, die der Rat wegen Verweigerung des Predigtbesuchs, so z.B. gegen

Bernhard Silberberg, aussprach. Niklaus Kantus, der Buchbinder, besuchte

auswärts die Messe und äußerte sich im gerichtlichen Verhöre, daß er auch in Zukunft
zur Messe zu gehen gedenke. Die Wäscherin Barbara Zuger mußte bestraft werden,

weil sie mit andern Personen am Tage der Verkündigung Mariä (25. März
1520) aus Eigensinn nach Mariaftein ging. Gewichtiger war, daß Bastian Kerer,
der Koch der Zunft zum Goldenen Stern, die Stadt Basel während eines Aufenthaltes

in Konstanz schmähte, indem er zu einem St. Galler sagte: Wenn man in
Basel abstimmen ließe, so würde sich ein Mehr von zweitausend Stimmen für die

Wiedereinführung der Messe ergeben; der gemeine Mann habe geglaubt, daß er

das Kloster- und Pfaffengut erhalten werde, sofern die Messe und der alte Gottesdienst

abgeschafft würden; da dies aber nicht geschehen, sei die Mehrheit der

Bevölkerung wieder für die Pfaffen (April 1530). Dieser Mann wurde mit
Gefängnis bestraft und aus Basel ausgewiesen. Wer also gesinnungsmäßig katholisch

geblieben war, riskierte Bestrafung, wenn er öffentlich zu seinen Anschauungen

stand.
Neben dieser unzufriedenen Stimmung eines kleineren Teils der Bevölkerung

gab dem Rate im Inneren des Gemeinwesens die Überwindung der letzten Widerstände

von Seiten des Klerus' der alten Kirche zu schaffen. Er verlangte von den

zurückgebliebenen Kaplänen die Ablegung des bürgerlichen Eides auf die neue

Verfassung. Diese Maßregel war eher ein Ausdruck der Zucht des neuen

Regimentes, als daß sie etwas mit dem innern Aufbau der evangelischen Kirche zu tun

gehabt hätte. Mit unbeirrbarer Energie verfolgte der Rat das Ziel der Vereinheitlichung

und Zentralisation der Verwaltung, die ihm schließlich die volle Macht

verschaffte und auch das letzte Überbleibsel des mittelalterlichen kirchlichen Systems in

seinem Bereiche beseitigte. Auch geistliche Personen, wie lüc. Johann Stainhuser,

der Offizial des bischöflichen Hofs, wurden nun trotz Protesten vor das städtische

Schultheißengericht gezogen. Die wiederholten Aufforderungen an die Kapläne zur

Unterwerfung, die Friftverlängerungsgesuche und Beratungen dieser letztern mit

dem Domkapitel lassen die Gewissenskonflikte erkennen, in die die Mehrzahl der

Priester durch das Ansinnen des Rates geriet. Zunächst fanden sich dreizehn Ka-

41



Pläne des Domstifts bereit, ihre bürgerlichen Pflichten zu erfüllen, wenn sie im

Genusse ihrer Pfründen (Besoldung) belassen würden. Im April/Mai 1.52?

leisteten weitere fünfzehn Domkapläne den Eid. Acht Kapläne, die Ende 152? den

Eid noch nicht geleistet hatten, erhielten vom Kapitel die Aufforderung, die Messe

weiterhin stiftungsgemäß zu halten. Auch bei der Geistlichkeit des Chorherrenstifts
St. Peter ging die Vereidigung nicht ohne Widerstände vor sich. Von zehn in
Basel residierenden Chorherren leisteten im April 152? nur drei den Eid. Chorherr

Lconhard Rebhan, der einstige entschiedene Verteidiger des alten Glaubens, war
mitsamt seinem Anhang nach Neuenburg geflohen. Chorherr Johannes Sattler
gen. Gebwyler, Dekan zu Luterbach bei Misthaufen, bat unter Hinweis auf seine

der Universität während sechzehn Iahren geleisteten Dienste um Befreiung von der

Eidesleistung; im Juli 1530 verzichtete er, nachdem er Kirchherr zu Eichstetten bei

Emmendingen geworden war, auf seine Basler Pfründe. Von den rund zwanzig
Kaplänen von St. Peter entzogen sich die meisten durch Weggang der Eidesleistung.
Kaplan Gregorius Wey wies darauf hin, daß er sich nicht veranlaßt sehe, „eine
andere christliche Religion von einem jeglichen Geist" anzunehmen und blieb in
Freiburg.

Der übrige Klerus der alten Kirche scheint den geforderten Eid geleistet zu haben.
Nach außen hin hatte sich Basel nach dem Durchbruch der neuen Anschauungen

schon anfangs März 152? durch ein Burgrecht zum Schutze des evangelischen

Glaubens mit Zürich und Bern gesichert. Das war zweifellos eine
Verletzung der Bestimmungen des Bundcsbriefes, nach denen Basel der Abschluß von
Bündnissen nur mit Zustimmung der Mehrheit der Eidgenossen erlaubt war. Die
Verbindung der drei eidgenössischen Städte hatte zur Folge, daß man im gegnerischen

Lager zur Überzeugung kam, an einem entscheidenden Wendepunkte der
allgemeinen Entwicklung angelangt zu sein. Noch im gleichen Monat ließ König
Ferdinand, der hier drohend im Hintergrunde des Basler Reformationswerkes
erscheint, die militärischen Stützpunkte Vordcröfterreichs, Ensisheim im Elsaß und
dw den Rhein beherrschende Feste Breisach, verstärken. Aber auch Basel sah sich

für den Kriegsfall vor und traf Maßnahmen gegen eine allfällige Belagerung
der Stadt. Das Gemeinwesen war gewillt, das in den vorangegangenen Glaubenskämpfen

errungene Gut der Reformation mit den Waffen in der Hand zu verteidigen.

Die Sorge der Behörden um die Sicherheit der Stadt beleuchtet der Fall,
daß zwei Ausländer, die sich nachts bei den Befeftigungswerkcn herumtrieben,
wegen Spionageverdachts festgenommen wurden. Auf der Tagsatzung verfolgte

42



Basel die Politik, die innerschweizerischen Orte von einer politischen Verbindung
mit dem Erbfeinde Österreich zurückzuhalten. Es konnte in einer kriegerischen
Auseinandersetzung keine Lösung der schwebenden Probleme sehen. Aber am 22. April
1529 unterzeichneten die Fünf Orte zu Waldshut einen Bund mit König Ferdinand,

in dem die Vertragschließenden sich gegenseitige Hilfe im Kampf um die
Erhaltung des alten Glaubens versprachen. Der Ausbruch der Gewalt konnte nun
nicht mehr verhindert werden; alles drängte einem Wafsengang zu. Zürich zog
gegen die Fünf Orte zu Felde und mahnte kraft des Burgrechts Basel. Am
13. Juni erklärte Basel den Fünf Orten den Krieg, die sich damit in ihrer
Hoffnung, daß sich die Rheinstadt Zürich nicht anschließen werde, getäuscht sahen. Unter
den Basler Mannschaften, die nach Kappel auszogen, waren auch einige Kontingente
der mit der Stadt verburgrechteten, bischöflichen Gemeinden Laufen, Therwil,
Remach, Allschwil, Oberwil und Ettingen. Aber zum Schlagen kam es bekanntlich
nicht. Im K appeler Landfrieden vom 26. Juni 1529 mußten die Fünf
Orte die Kriegskosten (2500 Kronen) übernehmen und auf ihr Bündnis mit König
Ferdinand (Ofterreich) verzichten, während das Christliche Burgrecht der Städte
in Kraft blieb. In den gemeinen Herrschaften wurde der Grundsatz der Parität
anerkannt, in dem Sinne, daß die Majorität befugt wurde, den Glauben zu
bestimmen. Für ihre eigenen Territorien behielten beide Parteien ihr freies
Bestimmungsrecht. Der Landfriede war also für die katholischen Orte ungünstig und
schmerzlich, während die reformierten Stände mit seinem Ergebnis zufrieden
hätten sein können.

An dieser Stelle verlassen wir die Linie, die infolge der zu weitgehenden Absichten

Zürichs dem Fortgang der Reformation in der Schweiz eine verhängnisvolle Wendung

gab, die zu einem neuen Konflikt mit den Fünf Orten und zur Katastrophe
der evangelischen Sache in der (2.) Schlacht bei Kappel von 1531 führte, und
wenden uns den Bestrebungen zu, die die Aufnahme StraßburgS, der größten
und bedeutendsten Stadt des Elsaßes (mit etwa 25 000 Einwohnern), in das

Christliche Burgrecht der Städte Zürich, Bern und Basel zur Folge hatten.
Bei der allgemeinen Erhitzung der Gemüter und der zusehends bedrohlicher

werdenden außenpolitischen Lage war Basel froh, mit Straßburg, das unter seinem

großen Stettmeister Jakob Sturm im Zentrum deutschen Lebens stand, gute
Beziehungen zu unterhalten. Nach dem Durchbruch der Reformation hätte man gerne
den Straßburger Reformator, Martin Butzer, den Führer des südwestdeutschen

Protestantismus, zur Verkündigung des Wortes Gottes „leihweise" bis Ostern

43



(1529), am liebsten aber gerade ganz, nach Basel herübergeholt. Man erhielt
dann an seiner Statt Paul Phrygio für St. Peter. Die elsässische Reichsstadt

verfügte wie Basel über keine allzu großen äußeren Machtmittel und stand an

Volkszahl hinter Köln, Augsburg oder Nürnberg zurück. Sie war ihrerseits

innerlich aufs höchste beunruhigt und fühlte sich militärisch und politisch bedroht.

Bei ihrer vorgeschobenen Grenzlage kam ihr im Spannungsverhältnis des Reiches

mit Frankreich strategische Bedeutung zu; andrerseits hätte ihr das Haus Habs-

bnrg-Ofterreich gefährlich werden und ihr die Früchte der Kirchenreformation
entreißen können. Sie hatte sich schon 1524 als die erste Stadt des Elsasses der

neuen Lehre geöffnet. Die Stadt versuchte daher, die seit dem Schwabenkrieg vom

Reiche abbröckelnde Eidgenossenschaft, vorab die Gemeinwesen Basel und Zürich,

für die Politik des Oberrheins interessiert zu behalten, um nicht allein, sondern mit
Bundesgenossen sowohl der von Westen her drohenden Gefahr als auch der

Übermacht des Habsburgischen Regimentes im Sundgau begegnen zu können. So trieben

politische und religiöse Gründe, die Sorge um die Erhaltung reichsftädtischer und

eidgenössischer Freiheit gegenüber dem Druck von Fürsten und Reich die vier

Burgerftadtc in gleicher Weise zu Besprechungen, wobei Basel die natürliche Rolle
des Mittlers und Hauptinteressenten zufiel. Aber die Verhandlungen bei der

Aufrichtung eines Vertragsentwurfs zogen sich einiger Formalitäten und Rivalitäten
wegen über die ganze zweite Hälfte des Jahres 1529 hin. Schwierigkeiten ergaben
sich zunächst wegen der Rangfolge. Straßburg verlangte Rücksichtnahme auf seine

Stellung, die ihm als Reichsstadt an den Reichstagen und Städteversammlungen
zukomme, und wünschte an der Spitze der Kontrahenten, also vor Zürich und Bern,
genannt zu werden. Andererseits machte Konstanz, das mit Zürich und Bern in
einem älteren Burgrecht stand, Vorbehalte. Sodann brachte Straßburg für die

Benennung des Bündnisses an Stelle der Bezeichnung „Burgrecht" den Titel
„Christlich-nachbarlicher Verstand" in Vorschlag, von dem es im Reiche, dessen

Rechte es vorbehielt, weniger Mißdeutungen erwartete. Endlich rief das Ende
September 1529 auftauchende Projekt eines „Christlichen Verstands" der
evangelischeu Schweizer Städte mit dem Landgrafen Philipp von Hessen eine weitere
Verzögerung hervor. Am 22. Dezember konnte schließlich eine Einigung in Basel
erzielt werden: Es wurden zwei Parteien, die Schweizer Städte auf der einen und
Straßburg auf der andern Seite, vereinbart; die Verbindung wurde als „Christliches

Burgrecht" zum Schutze des Glaubens bezeichnet. Die Aufrichtung und
Besiegelung des Bündnisses geschah in Straß bürg am 5. Januar 1530. An-

44



schließend wurde es in Basel, Bern und Zürich beschworen. Den Schweizer Städten
war Straßburg auch als Getreidelieferant ein wertvoller Bundesgenosse. So
gesichert und mit diesem freundlichen Auftakt trat Basel ins Jahr 1530 ein. —

In den noch immer schwebenden und noch gar nicht zur Ruhe gekommenen

Auseinandersetzungen zwischen dem Domkapitel und Basel sollte Straßburg bald
eine besondere Rolle zu spielen haben. Nach den tumultuarischen Ereignissen des

9. Februar 1529 hatte der Rat eine Delegation zum Bischof zu einem Meinungsaustausch

über die neu entstandene Lage entsandt. Den Hauptgegenstand der

Besprechungen, die in Delsberg stattfanden, bildete die Aufrechterhaltung der

Verwaltungseinheit des Fürstbistums, die der gnädige Herr in beidseitigem Interesse
zu wahren versprach. Auch das in Freiburg niedergelassene Kapitel empfand das

Bedürfnis, mit seinem Oberhaupte wegen verschiedener finanzieller Fragen ins
Reine zu kommen. Die tiefste Ursache der zwischen Bischof und Kapitel bestehenden

Spannung betraf die prekäre innere Lage des Bistums. Seine wirtschaftliche

Kraft war gebrochen. Das System der Belehnung der dem Bistum einst durch

königliche Huld verliehenen Grafschafts- und Hoheitsrechte und der Verpfändung
eigenen Grundbesitzes hatte in der Regel den dauernden Verlust derselben zur

Folge gehabt. In der Angelegenheit des Verkaufs des Dorfes Riehen an Basel

trat der Gegensatz besonders deutlich zu Tage. Der diesbezügliche Akt war schon im

Jahre 1522 aufgerichtet worden, aber der Kaufbrief, der mit einer Schuld des

Bischofs von 4500 Gulden von und ab der Herrfchaft Pfeffingen verhaftet war,
noch immer nicht gefertigt. Der Bischof hatte den Vertrag zwar besiegelt, das

Kapitel aber die Urkunde zurückbehalten, da Basel die ihm darin ausdrücklich vor-

behaltenen Zinse noch nicht bezahlt hatte. Mit Recht verlangte das Kapitel von

Basel eine Verschreibung der ihm versprochenen Fischenz-Zinsen, bevor es dem

Bischof den Brief besiegelt zustelle. Und zu Pfeffingen vertrat es den Standpunkt,
daß die Herrschaft nach dem Tode des Grafen Heinrich von Thierstein (gest. 1519,
Ultimus) als bischöfliches Lehen ohne weiteres an das Stift hätte heimfallen sollen.

Als nun der Bischof darauf hinwies, daß zum mindesten die Hälfte seiner Ver-

schreibungen zu einer Zeit aufgelaufen sei, da er den bischöflichen Stuhl noch nicht

innegehabt, erklärte ihm das Kapitel kurz und bündig, daß es ihm und seinen

Nachfolgern nicht mehr gestatte, Geld aufzunehmen oder Gut und Rechte des Kapitels

zu verpfänden. Die Schulden des Bischofs könnten über Nacht auf das Kapitel

fallen; der gnädige Herr möge sich nach der Decke strecken; man habe ihn immer

gewarnt, leider aber vergebens.

45



Zu diesen inneren Spannungen kam, daß die Reformation in die im Umkreis

der Stadt liegenden Gebiete des Fürstbiötums immer stärker eindrang. In
Ettingen und Therwil bereiteten die Bauern dem bischöflichen Vogte Schwierigkeiten

beim Einzug der Abgaben, und in Arlesheim kam es beim Zelebrieren der

Messe in der Odilienkirche zu Zwischenfällcn. Die Gemüter waren weitherum
verhetzt und wollten an Stelle des bischöflichen Regimentes lieber die Herren von

Basel als ihre Obrigkeit anerkennen. Es gab Gegenden, in denen dem Bischof seit

dem Bauernkriege (4525) überhaupt keine Steuern mehr entrichtet worden waren.

„Ach Gott, es ist Tricktrackspiel, ich wüßte bei meiner Seligkeit wenig herauszuschlagen,

wo meine schleckmunde Mümpfeli — von den Zinsbauern — nit wären",
klagte Fortmüller, der bischöfliche Hofschaffncr, in einem seiner originellen Briefe
dem Bischof (5. Dez. 4529). Am 22. Februar 4530 kam zwischen Bischof

Philipp und den Gemeinden Therwil und Ettingen ein Vertrag zustande, der

wenigstens für diese beiden Dörfer dem Bischof seine Rechte zurückgab und ein

leidliches Verhältnis zwischen Herrschaft und Untertanen herstellte.

In der Zuversicht, mit dem Bischof zu einem Vergleich zu kommen, vereinbarte

das Kapitel auf Ende Januar 4530 eine beidseitige Zusammenkunft auf dem

Schlosse Jakobs von Reinach in Steincnbronn (Obcrstcinbrunn i. E.). Aber
das Geschäft begegnete hüben und drüben nur einem mäßigen Interesse; der Dompropst

„und andere Herren" blieben der Tagung fern. Die Zusammenkunft war das
Abbild einer zerfallenden Gemeinschaft. Es wurde beschlossen, daß der Bischof im
Amte bleiben und nicht resignieren solle. Er mußte sich verpflichten, die von ihm und
seinen Vorgängern gemachten Schulden, für die z. T. das Kapitel haftete, auf dem

Wege jährlicher Abzahlungen von seinem Einkommen zu tilgen. Um ein ordentliches

Haushalten zu gewährleisten, sollten die bischöflichen Amtleute entsprechend
instruiert werden. Endlich sollte das bischöfliche Archiv in Pruntrut („die Briefe")
an einen sichereren Ort überführt werden; als solcher wurde später Schloß Chatillon,
südlich von Delsberg, empfohlen.

In den Spänen zwischen der Stadt und dem Kapitel bot Straßburg den
beiden Parteien seine guten Dienste an. Es schlug Verhandlungen in Colmar
für die mit Sonntag, den 20. März 4530 beginnende Woche vor. Als seinen
Sprecher und Anwalt hätte das Kapitel gerne den zungenfertigen Franziskaner
Thomas Murner, der zum Kreise der elsässischen Humanisten — Jakob Wim--
Pfcling, Sebastian Brant und Beatus Rhenanus — gehörte, genommen und
entsandte zu diesem Behufe den Stiftsvikar Theobald Oiglin zum Domdekan von

46



Straßburg. Als weitern Redner erbat es bei Markgraf Ernst von Baden dessen

Kanzler, vi-. Oswald Gut, der dem Gesuche bereitwilligst entsprach. Der Bischof
wurde gebeten, er möchte als kirchliches Oberhaupt den Dompropst auffordern, sich

seiner Pflichten als oberster Prälat des Stifts zu erinnern und in Colmar zu

erscheinen. Aber der Dompropst weigerte sich entschieden, und zur Enttäuschung des

Kapitels antwortete auch der Bischof, daß er weder seinen Kanzler noch sonst

jemand nach Colmar entsenden könne. Die Basler Gesandten erhielten Befehl,
vor allen Dingen das vom Kapitel geflüchtete Stiftsarchiv wieder nach Basel
zurückzuverlangen oder eventuell seine Hinterlegung beim Bischof (in Pruntrut)
oder in Straßburg zu beantragen. An dieser Forderung scheiterten die Verhandlungen.

Auch die beiden Straßburger Abgesandten, Matthis Pfarrer und Jakob

Sturm, vermochten nichts dagegen auszurichten. Am 22. März wurde ein Ab-
scheid unterzeichnet, der folgende Vermittlungsanträge zu Handen der beiden

Parteien enthielt: Die Domherren sollen ein Inventar anfertigen und Basel eine

beglaubigte Abschrift überlassen; die entäußerten Urkunden sollen bei Markgraf Ernst

von Baden, in Colmar oder Breisach hinterlegt werden; beiden Parteien soll vom

Empfänger ein Revers ausgehändigt werden; würden die Stiftsherren die Briefe

zum Bezug ihrer Renten, Zinsen und Zehnten benötigen, so sollen sie ihnen gegen

Quittung leihweise ausgehändigt werden; Straßburg übernimmt gegenüber beiden

Parteien die Verhandlungen, wenn die Herausgabe der Briefe gewünscht wird.

Diese Vorschläge sollten von beiden Teilen ihren Obern unterbreitet und die Zu-

oder Absage dem Rate von Straßburg mitgeteilt werden. In der Folge erklärte

sich Basel bereit, den Colmarer Abscheid anzunehmen, wenn das Archiv in Colmar

niedergelegt würde. Das Kapitel aber befürchtete, daß Colmar eines Tages ebenfalls

zur Reformation übertreten und die Briefe dann dem Stifte verloren gehen

könnten. Dazu kam, daß das Archiv sich in schlechtester Ordnung befand und an den

verschiedensten Orten, bei den bischöflichen Akten in Pruntrut, in Ensisheim und in

Freiburg, zerstreut war und aus praktischen Gründen als Ganzes gar nicht

ausgehändigt werden konnte. So blieb die Archivfrage und mit ihr die ganze Kirchenfrage

ungelöst. Aus Sorge um seinen Kirchenschatz aber blieb das Kapitel bemüht,

den Faden der Verhandlungen neu zu knüpfen, und bat Straßburg, es möchte Basel

zum Einlenken bewegen.

Wenig erfreulich für das evangelische Regiment in Basel war die Stimmung,

die sich im Umkreis der Stadt gegen sie bemerkbar machte. Aus Säckingen vernahm

man, daß dort alle „Luthrischen" gefangen gesetzt würden; Laufenburg, hieß es, stelle

47



dem Pfarrer von Kilchberg, Hans Grell, nach (20. Jan. 1530). In Freiburg, wo

dicke Luft für die Evangelischen wehte, trachtete man dem Kaufmann Georg
Freudenberg nach dem Leben und wollte ihn als „Luthrischen Schelm" an einen Ast

hängen (18. Febr. 1530). Als der Basler Kaplan Hans Dichtler mit feiner Frau
bei Verwandten in Lörra-ch übernachtete, wurde er von der Bauernsame
aufgegriffen, und der Logisgeber vom Landschreiber mit fünf Pfund bestraft, obwohl doch

Basel seinen Geistlichen die Verheiratung gestattete (23. März 1530). Diese

gespannte Atmosphäre wurde auf den Kirch weih fest en diesseits und jenseits der

Grenzen, die mehr und mehr in großer Zahl und von bewaffneten Haufen besucht

wurden, wiederholt lebhaft verspürt. Am Kirchtag des Münsters, der sog. „kalten

Kirchweih" (11. Okt. 1529), fluchte Hans Meiger von Hegcnhcim gegen

Basel und schmähte: Es gehen nichts als Buben und Huren ins Münster! Einen

besonders starken Besuch wies das Liestaler Kirchweihfest am Sonntag, den 21.
August 1530 auf. Aus der Stadt zogen allein gegen siebenhundert Bürger in Harnisch

und Gewehr, unter Zuzug von Bernern und Zürcher«, nach dem Städtchen
an der Ergolz. Auch Oekolampad und die Spitzen des Rates waren zugegen. Auf
dem Heimweg am Montag zog ihnen ein ebenfalls wohlgerüsteter Haufe von etwa

fünfhundert Mann und mehreren hundert Jugendlichen (Kadetten) aus der Stadt
entgegen. Bei St. Jakob fand eine Bewirtung durch den Rat statt, und es scheint,

daß es dabei neben harmloseren Szenen auch zu einer Keilerei gekommen sei.

Jedenfalls warnte auf Grund der an dieser Liestaler „Kilbi" gemachten Erfahrungen
das österreichische Regiment in Ensisheim seinen Statthalter, den damals auf dem

Reichstag zu Augsburg weilenden Grafen Rudolf von Sulz, und empfahl, für das
bevorstehende Kirchweihfest von Mülhausen (14. September) Vorsichtsmaßnahmen
zu treffen.

Im Reiche trat jetzt der Reichstag zu Augsburg unter dem Vorsitz des Kaisers,

des „Advokaten der Kirche", zur Behandlung der konfessionellen Frage
zusammen (20. Juni 1530). Das darniederliegende Basler Domkapitel — es

bestand aus knapp sechs, z. T. kranken und alten Kapitularen, und das Dekanat (Ni-
klaus von Diesbach) war ohne Satz — wandte sich wiederum wie im Jahre 1529
zu Speyer an das Reich und ersuchte um seine Wiedereinsetzung in Basel. Auch
jetzt hatte vi-, Johann Fabri, Zwinglis gefährlichster Gegner, die Hand im Spiele.
Gleichzeitig wiesen die Berichte der österreichischen Statthaltereien in Innsbruck
und Ensisheim darauf hin, daß die bisher gegen die reformierten Orte der
Eidgenossenschaft angewandten Mittel versagt hätten und es sich empfehle, die Sache

48



der Katholiken, Bistümer, Klöster und Stifte auf dem Reichstag insgemein zu

behandeln. Infolge dieser Entwicklung erhielt der vom hessischen Landgrasen
angeregte und seit dem Marburger Religionsgespräch (Oktober 1529) in der

Luft liegende größere Bündnisgedanke im Lager der evangelischen Städte
neue Nahrung. Nachdem im März 1530 Besprechungen zwischen den Gesandten
des Landgrafen abgehalten worden waren, fand Mitte Juni ein neuer Tag in Basel
statt. An ihm sollte eine gleichlautende Antwort der Städte an den Grafen vereinbart

werden. Doch Bern, dem das mächtige Umsichgreifen Zürichs nicht sympathisch

war und das infolge des savoyisch-genferischen Gegensatzes auch Basler
Reisläufer zogen nach Genf „wider den Savoyer Herzog" — auf seine Westgrenze

bedacht sein mußte, verharrte aus seinem ablehnenden Standpunkte. Basel, Zürich
und Straßburg aber waren willens, auch ohne Bern eine Verbindung mit dem

Hessenfürsten einzugehen. Nicht nur „um des Wortes und der Lehre Gottes
willen", sondern auch wegen der drohenden äußern Lage schien ihnen ein Zusammenschluß

geboten. Es hieß, daß ein dreifacher Plan zur Niederringung der Abtrünnigen

bestehe: Der Herzog von Savoyen plane mit Hilfe der Walliser und Frei-
burgs einen Einmarsch in das Gebiet von Bern, der Kaiser rüste gegen Basel und

Konstanz, und Marx Sittich von Ems und die Äbtischen (St. Gallen) wollten die

Rheingrenze forcieren; zuletzt würde Straßburg in die Zange genommen werden.

So wurde Ende Juli in Zürich neuerdings über einen ausgesetzten Vertragsentwurf

verhandelt. Eine Basel von einem „Ordinarius in Poesie", Johannes Si-
chardus in Freiburg (später Jurist in Tübingen), ab dem Reichstag zu Augsburg

zugekommene ungünstige Mitteilung über den Charakter des hessischen Landgrafen,

daß er dem Herzog Ulrich von Württemberg gleiche, gern trinke und leichtsinnig

spiele, wurde getreulich an Straßburg weitergeleitet. Der noch nicht 26jährige, von

Melanchthon für die Reformation gewonnene Philipp von Hessen er war
geboren am 13. November 1504 — war in seiner Lebensführung auch später kein

Vorbild; er erwarb sich aber als kluger Regent und weitblickender Politiker den

Beinamen Magnanimus, d.i. der Hochsinnige, der Kühne; die Universität Marburg

ist seine Gründung.

Im Oktober ließ Basel seine Befestigungsanlagen, die später dm Namen

„Bollwerke" bekamen, durch Straßburger Experten inspizieren. Es erging ein

Truppenaufgebot von 1500 Mann zum Panner und 500 Mann zum Fähnlein.

Gleichzeitig wurden zwei neue Wachtordnungen erlassen. Die Kosten dieser

Befestigungswerke sollten aus dem Kirchengut bestritten werden und das „gemeine Gut

49



unbeschwert" bleiben! Man beschloß, mit den „Schiittinen" zu St. Clara und zu

St. Johann zu beginnen.

Am 16. November 15Z0 trafen der aus innerer Überzeugung auf der Seite

der Reformation stehende Altammeister Claus Kniebis und Ratsherr Conrad

Johann von Straßburg in Basel ein, wo sie mit Bürgermeister Roist und

Stadtschreiber Beyel aus Zürich im Beisein einer Basler Ratsdelegation Verhandlungen

zur Aufrichtung eines Bündnisses aufnahmen. Tags darauf

erschienen der Seckelmeister von Bern als Beobachter sowie am späten Nachmittag
die Gesandten des Landgrafen von Hessen. Den Botschaften der Städte Konstanz,

Schaffhausen, St. Gallen und Mülhausen wurde in den Herbergen mitgeteilt, daß

dieser Burgertag „der sorglichen Läuf halben" einberufen worden sei. Am Freitag,
den 18. November konnte der „Hessische Verstand" (--- Verständigung), das

Christliche Burgrecht der Städte Basel, Zürich und Straßburg mit dem

Landgrafen Philipp von Hessen, auf dem Rathaus unterzeichnet werden und wurde bald

darauf besiegelt. Der Landgraf hätte es gerne gesehen, wenn auch der König von

Frankreich der Vereinigung beigetreten wäre. Aber die Städte opponierten mit
dem Hinweis, daß Franz I. „das hl. Evangelium nach dem rechten Verstand" in
seinem Reiche nicht predigen lasse; auch sei der Kanzler, der mit der Mutter des

Königs das Regiment fast allein führe, ein Kardinal (Antoine Duprat, Kardinal
seit 1527), und diese Personen könnten den Papst und den Kaiser zum Nachteil
der evangelischen Sache orientieren. Man sieht hier, wie komplex das reformatorische

Problem war: Daß ein deutscher protestantischer Fürst mit dem „allcr-
christlichsten König" ein Bündnis suchte, zeigt, daß man auf evangelischer Seite im
Hause Habsburg den Hauptgegner sah, den es vor allem niederzuwerfen galt. So
wurde dieser Plan und ebenso ein Antrag, einen das Sakrament betr. Artikel in
das Vcrtragsinstrument aufzunehmen, fallen gelassen. Man sicherte sich gegensei

t i g e H i l f e zu bei Angriffen von außen auf die Dauer von sechs Jahren.
Ein wichtiger Meilenstein auf dem Wege einer großangelegten antihabsburgi-

schen Koalition zur Umgestaltung der deutschen Reichsverfassung war damit
erreicht und erfüllte die Protestanten der in Bildung begriffenen evangelischen Welt
mit Freude und Genugtuung.

50



TV.

Geschichtliche Würdigung des Reformationswerkes

Charakteristik der Zustände. — Humanismus und
Reformation. — Außenpolitische Aspekts. — Stadt und Bistum;
der Laufener Putsch (Oktober t5Z0). — Schlußbemerkung.

Die Durchführung der Reformation in Basel hat ihr eigenes, baslerisches

Gepräge. Während rund eines Jahrzehntes rangen die aufgekommenen evangelischen

Anschauungen um die Seele des Gemeinwesens und wühlten es in der Tiefe
auf, bis ein weiteres Hinausschieben des Entscheides nicht mehr möglich war und
der Durchbruch erfolgte. Es schien, als ob die Bewegung in Basel größere Widerstände

zu überwinden hatte als etwa in Zürich oder Bern, die keine Bischofssitze

waren. Die Verbindung des Hochftifts mit den konservativen Mächten Habsburgs
und des Reiches hätte für den Bischof in der Tat von unermeßlichem Werte sein

und der alten Kirche einen festen Rückhalt geben können. Äußerlich stand diese

Kirche noch immer mächtig und feierlich da, mit dem Gewicht einer großen
Tradition, aber ihr inneres Leben befand sich in einem Zustand der Stagnation und

der Verwesung. Schwächer und schwächer zog das gotische Münster die Basler
in seine herrlichen Räume, seit die Bekenner der neuen Lehre schmucklose, von
Bildern und Kruzifixen gereinigte, ernste Gotteshäuser forderten. Wie wir aus

dem Neujahrsblatt von 1935 wissen, kam diese Krise schon im April 1526
besonders deutlich zum Ausdruck, als das Domkapitel bei der Berufung des Au-

gustinus Marius als Prediger am Münster die Möglichkeit eines Sieges der

Feinde und die Unterdrückung seiner Tätigkeit ins Auge faßte und von Marius
verlangte, daß er sich in diesem Falle dem Kapitel zu anderen Diensten und an
anderen Orten zur Verfügung zu halten habe. Eine peinliche Sache, die die alte

Kirche in große Verlegenheit versetzte, war sodann der Abfall ihres Weihbischofs

Telamonius Limperger vom katholischen Glauben. Aber auch der Dompropst,

Andreas Stürtzel von Buchheim (gest. 1537), trug nach dem Durchbruch der

Reformation eine merkwürdig matte Haltung zur Schau. Dies ist um so auffallen-

51



der, als seine Familie, die aus Kitzingen stammte, zu den Stützen des österreichischen

Regimentes in Ensisheim gehörte und dem katholischen Glauben treu ergeben

war. Der Vater Andreas', Bartholomäus, war österreichischer Rat zu Ensisheim,

und sein Oheim, Konrad Stürtzel von Buchheim, Doktor des kanonischen Rechts

und Kanzler Kaiser Maximilians I.; als Professor an der Universität Freiburg

i. Br. saßen Geiler von Kaisersberg und Wimpfeling zu Konrads Füßen. Das

Fernbleiben des Dompropstes von den Besprechungen in Steinenbronn und vom

Tage zu Colmar und seine Teilnahmslosigkeit an den Sorgen des Kapitels
erweckte bei diesem den nicht unbegründeten Verdacht, daß er sich „mit denen von

Basel zu richten, zu ihnen zu ziehen und sich wie andere, die dies schon getan, zu

verhalten" gedenke oder aber seine Prälatur gegen Ausweisung einer Pension an

Basel abzutreten beabsichtige (22. Dez. 1,520)! Also Verwirrung und Resignation
oben beim Regimente und Unzufriedenheit und Aufruhr unten beim Volke.

Es fehlte weitgehend an geeigneten Priestern, die dem in Not geratenen

Kirchenwesen eine rechte Stütze hätten sein und das Schiff durch den ausgcbro-

chenen Sturm hätten führen können. Der Schoß dieser Kirche blieb unfruchtbar.

Die das Domkapitel bildende hohe Geistlichkeit rekrutierte sich aus dem Adel,
der vorwiegend nichtbaslerischen Ursprungs war. Seine politische Hinneigung zu

Osterreich wirkte sich in einer Periode der Festigung der bürgerlich-nationalen

Kräfte des Gemeinwesens nachteilig für die übernationale bischöfliche Kirche aus.
Dabei handelte es sich um einen z.T. verarmten, mittleren Adel, der seine

Vorrechte im Sinne ungesunder Vetternwirtschaft handhabte, aber nicht die Kraft
besaß, Basel zu einem überragenden katholischen Zentrum von der Art der

mittelrheinischen Diözesen emporzuheben. Es war eine Welt verblassender Gestirne. Sehr
richtig führte der Dmnherr Heinrich von Fleckenstein in einem Ratschlag zur
allgemeinen Lage (nach April 1.529) als ersten und gleichsam gewichtigsten Punkt die

Tatsache an, daß die Basler im Jahre 1501 Schweizer geworden und damit von Kaiser
und Reich, also auch vom Adel und den Fürsten abgefallen seien. Als Mittel zur
Wiedergewinnung der alten Rechte empfahl er ein „Penalmandat" des Reichskammergerichts

von Rottweil, eventuell ein „Monitorium pcnale" des Papstes gegen
Basel. Auch bei Wimpfeling, dieser Verkörperung der geistigen Einheit des

oberrheinischen Raumes, kommt die Enttäuschung des dcutschgesinnten Schlcttstädters
über den Abfall Basels vom Reiche zum Ausdruck, wenn er in seinen Briefen und
Schriften den Schwabenkrieg und das Bündnis der Eidgenossen mit Frankreich
beklagt.

52



Lähmend wirkte sich sodann die Spannung aus, die zwischen dem Domkapitel
und dem Bischof aus finanziellen Gründen bestand. Nach dem Siege der
Reformation mußte man sich im Lager der alten Kirche allenthalben sparsamer einrichten
und war für jede, auch noch so kleine Einnahmequelle dankbar. Demgegenüber
erschwerte und verteuerte die räumliche Entfernung von Pruntrut und Freiburg den

Kontakt zwischen Bischof und Kapitel und schuf keine erquickliche Atmosphäre. Es
war weitherum bekannt, daß man uneins sei und einander „spitzige Briefe"
schreibe.

Beim niederen Klerus, dem Gewimmel von Kaplänen — allein fast

achtzig am Münster — ließ die Bildung zu wünschen übrig, und in den Klöstern
herrschte nicht überall ein wahres geistliches Leben. In den Fastnachtsspielen fand
die Kritik an dem heruntergekommenen habgierigen und faulen Klerus seinen derben

Niederschlag. Für den Verfall der Kirche hatten nun allerdings schon während des

ganzen 45. Jahrhunderts die geistlichen Oberhirten ein offenes Auge. Davon legt

vor allem die Einführung der Observanz, d.h. die Rückkehr zu den ursprünglichen

Ordensregeln, Zeugnis ab. Aber es blieb dieser Arbeit im allgemeinen ein

durchgreifender Erfolg versagt. Auch die Hebung des Pfarrerstandes, der Ausbau der

Verkündigung durch die Schaffung von Predigtämtern und die Förderung der

Seelsorge in den Gemeinden war den Bischöfen Kaspar ze Rhein (4479—4502)
und Christoph von Utenheim (4502—4527) ein ernstes Anliegen; sie mußten es

aber erleben, daß sie mit ihren Reformplänen beim eigenen Klerus auf Widerstand

stießen. So schritt die kirchliche Revolution über diese schwachen, spätgeborenen

Verbesserungsversuche hinweg.

Für eine Erneuerung der Zustände trat der Humanismus ein, dem aber

die schöpferische Kraft einer Regeneration fehlte. Er erfaßte nur die

bildungsempfängliche bürgerliche Oberschicht und blieb der breiten Masse fremd. Durch

seine Universität, die einzige der Schweiz, und infolge seiner lebhaften buchhändlerischen

Beziehungen mit Städten wie Straßburg, Tübingen, Heidelberg, Mainz
und Trier und dem nicht allzu fernen Paris wurde Basel Ziel und Mittelpunkt
der hervorragendsten Gelehrten der Zeit: von Erasmus von Rotterdam, dem

berühmtesten Humanisten des Reformationszeitalters, Bonifazius Amerbach, Heinrich

Loriti, genannt der Glarner, Glareanus, u. a. Mit diesen schlugen auch bedeutende

Druckerherren, selber humanistisch gebildete Leute, wie Johannes Amerbach,

der Stammvater der Familie in Basel (gebürtig aus Franken, Bürger von Basel

4484, gest. 4542), Johannes Froben (aus Hammelburg in Franken, Bürger von

53



Basel 1490, Eigentümer des Hauses zum „Sessel" im Totengäßlein, gest. 1527),

Johannes Petri (von Langendorf in Franken, Bürger von Basel 1488, gest. 1511),

NicolauS Episcopius (aus dem Elsaß, Bürger von Basel 1520, gest. 1564),

Johannes Herwagen (aus dem Hegau, druckte 1523—1528 reformatorische Schriften

in Straßburg, Bürger von Basel 1528, gest. 1558), Johannes Qporin, der

Sohn des Malers Hans Herbster aus Straßburg, („der vornehmste Druckerherr

der Christenheit", gest. 1568) u. a. ihren Wohnsitz in der Rheinftadt auf. So kam

es, daß schon frühe, bereits im Jahre 1518, Schriften Luthers in Basel gedruckt

wurden und die Stadt eine Zeitlang das Zentrum des Drucks und der Verbreitung

lutherischer Schriften für ganz Westeuropa war. Vor allem druckte Adam Petri

(Bürger von Basel 1507, gest. 1525), der Neffe des Johannes, Luthers deutsche

Übersetzung des Neuen Testamentes nach. Diesen gelehrten Köpfen war die Einheit

der Kirche, bei allem Blick für ihre Reformbedürftigkeit, ein unantastbares

Gut. Sie befürchteten als letzte Konsequenz der neuen Glaubenslehre die völlige

Glavbenslosigkeit und einen Abfall von der Kirche überhaupt. Daher konnten sie,

obwohl auch ihnen der Papst und sogar die Konzilien nicht die letzte Autorität waren,

den Bruch mit der Tradition nicht vollziehen und an Stelle des entwerteten Heilswegs

der Kirche den unmittelbaren Zugang zu Gott nicht finden. Das Lebensideal

des Humanismus, die Iieutu trunsczuillitus, Ruhe und Frieden, hielt sie von dem

leidenschaftlichen Treiben der evangelischen Stürmer zurück — eine unruhige Natur

im Lager der Humanisten war der Satiriker Thomas Murner, das Gegenstück

zu Erasmus — und wies sie in den Schoß der alten Kirche. Zur Schaffung eines

Neuen gehört aber immer neben der Erkenntnis die Tatkraft des Handelns. So
blieb das Wirken der Humanisten vorbereitender Art. Sie huldigten dem

Schönen und Edlen, dem Kultus des Menschen, und nahmen lebendigen Anteil

an all' den vielen Wegen, die der damaligen Menschheit, nach der Überwindung

des Mittelalters, in der Zeit der Entdeckungen, der anhebenden Erforschung der

Natur (Bergbau), des frühen Kapitalismus und Imperialismus aufgingen. Die
Erkenntnis aber, das Vertrauen in die eigene Kraft aufzugeben und sich der Gnade

Gottes zu unterwerfen, wie sie Luther erlebte, blieb ihnen fremd. Doch sie brachen

durch die Freilegung der verschütteten Quellen der christlichen Religion, von Bibel
und Kirchenvätern, die Edition der Klassiker, den Boden auf, auf dem das von

den Reformatoren gesäte Weizenkorn des Evangeliums reifen konnte. Während
Erasmus der Stadt, in der er den Geist der Freiheit und der Toleranz für gebodigt

hielt, den Rücken kehrte, blieb Amerbach, der Unbestechliche, der Vaterstadt

54



treu. Schließlich söhnten sich beide mit den neuen Anschauungen aus: Erasmus,
indem er im Jahre 1.535 von Freiburg i.Br.nach Basel zurückkehrte, und Amerbach,
indem er das Abendmahl als Mittel der Glaubensstärkung anerkannte und seinen

Widerstand gegen dasselbe aufgab. (Vgl. seinen Brief an Thomas Blaurer, Basel,
d. d. 4. Februar 1535: „()ui eniiu pczssem àl> Iroc epulc» aìiesse, cpuod liclei
cum excitanclne tum augeuàe servit?").

In gleicher Weise wie die Wissenschaft war auch die Kunst, die zwar später

durch den Bildersturm und die puristische Grundhaltung der neuen Lehre aufs
schwerste getroffen wurde, Wegbereiterin der Reformation. Sie nahm teil an dem

allgemeinen Aufschwung, den der Humanismus herbeiführte, und stand in schönster

Blüte. Religiös und volksverbunden, öffnete sie das Denken und Empfinden
der Menschen höheren Gesichtspunkten und letzten Fragen. Die Passionsszenen und

Totentanzbilder von Hans Holbein d.I. sind Beispiele dieser herrlichen Entwicklung.

Die Bereicherung, die das geistige Leben durch die Tätigkeit dieser Gelehrten
und Publizisten, Künstler und Kunsthandwerker erfuhr, trug den beiden ersten

Jahrzehnten des Jahrhunderts die Bezeichnung von „Basels goldener Zeit" ein.

Nun konnte Oekolampad, von der Vorsehung in diesem Zeitpunkt
nach Basel berufen, inmitten einer Schar von kleineren und größeren Reformation?

männern als der wahre Führer emporsteigen und das Gebot der Entwicklung

vollstrecken. Den endgültigen Durchstoß zu führen, blieb den in der Tiefe ihrer
Seele aufgerüttelten Geistern der emporringenden Schichten der BaSler Bürgerschaft

vorbehalten. Das waren die Balthasar Angelrot, Theodor Brand, Rudolf
Frey, Jakob Goetz, (Wolfgang Harnasch), Marx Heydelin, Adam Huckely, Wolfgang

Hütschi, Bastian Krug, Jakob Meyer zum Hirzen, Fridli Ryff, Heinrich

Ryhiner, Caspar Schaller, Rudolf Supper, Diebold Wyßach, Ludwig Zürcher

und ihr Anhang, vor denen die Meltinger, Zeigler, Offenburg, Baer, von

Brunn, Bischoff, Oberried, Jselin usw. eines Tages ihre Waffen strecken mußten.

Unter den führenden Köpfen dieser nüchternen Wirklichkeitsmenschen versuchte

insbesondere der zum Schlüssel zünftige Oberstzunstmeister Jakob Meyer zum

Hirzen, Bürgermeister von 1530—1541, der Freund Oekolampads, „mit ganzem

Ernst und stärkstem Verantwortungsbewußtsein das nach dem Evangelium

neu orientierte Gemeinwesen zu regieren" (Paul Burckhardt, Basel zur Zeit des

Schmalkaldischen Kriegs, Basl. Zeitsch. Bd. XXXVIII, S. 7). Meyer, der später

sogar mit Luther ins Gespräch kam, war persönlich von der reformatorischen

55



Botschaft erfaßt. Als er im Herbst 1541 an der Pest starb, wurde er im Kreuzgang

des Münsters neben Oekolampad und Professor Simon GrynäuS (gest.

1. Aug. 1541) bestattet; die Abdankung hielt Pfarrer Wolfgang Wissenburg;

sein Leichenbegängnis — ein Staatsbegängnis — wurde im „Weißen Buche" des Rates

aufgezeichnet. Zu diesem Kreis gehörten, neben Hans Jrmy, auch die beiden Brüder

Junker Adelberg und Bernhard Meyer zum Pfeil, sowie Junker Balthasar Hiltprand,

Oberstzunftmeister von 1530—1538. Während Adelberg Meyer zum Pfeil, der

Reformationsbürgermeister, resp. Statthalter des Bürgermeistertums von 1529,

innerlich zurückhaltender war, entwickelte sich sein jüngerer Bruder Bernhard

Meyer, der ihn im Jahre 1548 im Bürgermeisteramt«: ablöste, als bedeutender

Politiker evangelischer Prägung. Diese ehrenfesten Handwerker aus den Zünften

und diese vereinzelten reformatorisch gesinnten Handelsherren erwiesen sich aber

nicht nur als charaktervolle Persönlichkeiten, die auf die Bildung eines

weltanschaulich geschlossenen Gemeinwesens ausgingen, sondern ebensosehr als gewiegte

Politiker, denen die Aufrichtung eines auf dem natürlichen wirtschaftlichen Hinterlande

der Stadt sich aufbauenden baslerischen Territorialftaates vor Augen schwebte.

Mit ihren Absichten auf das bischöfliche Gebiet im Jura betrieben sie eine

Angelegenheit, die zu den Lebensfragen des Basler Staatswesens gehörte. Bei diesen

energischen und doch wieder maßvollen weltlichen Regenten war der Same des

neuen „Wortes" aufgegangen, waren neue Elemente geistigen Lebens geweckt worden.

Sie wurden die Gründer der neuen baslerischen Staatskirchc, die dem Papsttum

nichts mehr nachfragte. Die Geistlichkeit wurde nun den weltlichen Gesetzen

unterworfen, das Kirchengut und die Verwaltung der kirchlichen Anstalten staatlicher

Oberaufsicht unterstellt und der innere Aufbau der Kirche weiter gefördert.

Zur Verfassung, die in der Reformationsordnung niedergelegt war, gehörte noch

ein Glaubensbekenntnis. Ein solches, die Basler Konfession, wurde aber erst zu

Beginn des Jahres 1534 fertiggestellt und verkündet.

Außenpolitisch reihte sich Basel in das kühne, von Zwingli aufgebaute,
sich über Süddeutschland bis nach Hessen ausdehnende, anti-habsburgischc
Bündnissystem ein. Man fühlte sich getragen von einer erfrischenden Welle, die dem

angefangenen Werk der Reformierung der Eidgenossenschaft und des Deutschen

Reichs den Sieg verhieß. Oekolampad durfte mit dem Erreichten zufrieden sein.

Das Werk der Basler Reformation war glücklich durchgeführt.
Aber das Marburger Religionsgespräch (Oktober 1529) hatte eine tiefe

dogmatische Kluft zwischen Luther und Zwingli aufgetan, die dem Bündnisgedanken nicht

56



förderlich war. Mehr und mehr zeigte es sich, wie schwierig es war, sich auf ein
gemeinsames Glaubensbekenntnis zu einigen. Auf einem Tag zu Schmal-
kalden Ende 1,529 lehnten die lutherischen Fürsten ein Zusammengehen mit Zwingli
ab. Daher kam zunächst nur ein Burgrecht Basels, Zürichs und Berns mit Straßburg

zustande. Als der Kaiser, Karl V,, der Spanier aus dem deutschen Thron,
aus dem Reichstag zu Augsburg 15Z0 eine Formulierung des Bekenntnisses
verlangte, mußten sich die deutschen Fürsten fragen, ob sie die eidgenössischen evangelischen

Städte einbeziehen oder ausschalten wollten. Die Aufstellung der
Augsburger Konsession durch die Lutheraner hatte das Letztere zur Folge. Der vom
Abendmahl handelnde Artikel widersprach den Auffassungen Zwinglis.

In der Schwebe und unabgeklärt blieb das Verhältnis Basels zum
Bischof, das wir in diesem Zusammenhang nochmals ins Auge fassen müssen.

Für die Entwicklung der bischöflichen Herrschaft war einst die Schenkung des

Klosters Moutier-Grandval durch König Rudolf von Burgund an den Bischof
von Basel (im Jahre 999) bestimmend gewesen. Der Besitz dieses Klosters
erstreckte sich vom Bielersee bis ins untere Birstal, in die Asoie und ins Elsaß. Sie
gab dem Basler Bistum seinen jurassischen Charakter, und es gelang den

Bischösen von Basel nur, im Gebiete dieser verkehrspolitisch nicht allzu bedeutenden

BirStalroute eine Landesherrschast auszurichten. Die ihnen im Jahre 1041 von

König Heinrich III. geschenkte Gaugrafschast über den Sisgau, die dem Bistum den

Besitz der wichtigeren Hauensteinpässe hätte eintragen können, ging ihnen durch die

Belehnung an die Grafen von Homburg und deren Erben, die Grafen von Thierstein,

von Falkenstein und die Stadt Basel, verloren. (Rechtlich wurde dieser Zustand

zwar erst im Jahre 1585 anerkannt, mit dem Hinweis, daß Basel die Landgrafschaft

im Sisgau und die Ämter Liestal, Waldenburg und Homburg über anderthalb

Jahrhunderte tatsächlich besessen und in eigenen Kosten verwaltet habe). Nach

dem Tode Christophs von Utenheim, eines Verehrers des Erasmus, trat Bischof

Philipp von Gundelsheim das von Natur nicht sonderlich gesegnete Bistum in
einer finanziell aufs äußerste bedrängten Lage an (1527). Menschlich war der neue

Oberhirte wie sein Vorgänger eine durchaus edle Persönlichkeit, die sich im

Gegensatz zu den Kapitularen des Stifts großer Sympathien bei der Basler

Bevölkerung erfreute. Aber in dem Spannungsverhältnis, das seit der verfassungsrechtlichen

Lossagung des Gemeinwesens vom Bischof im Jahre 1521 bestand,

konnten die national bedingten Auseinandersetzungen zwischen der Stadt und dem

Bistum nicht zur Ruhe kommen. Der politische Machtkampf mit dem Bischof war

57



zu Gunsten der Bürgerschaft entschieden, die Klagen und Proteste des ehemaligen

Stadtherrn über den Bruch der alten Verfassung blieben wirkungslos, und der

Rat befand sich in andauerndem Vordringen. Im Rechtsleben der Stadt galt der

Stoß vor allem den Osfizialgerichten, der geistlichen Gerichtsbarkeit, die noch

immer in gutem Ansehen stand und nur allmählich vom städtischen Schultheißengerichte

verdrängt werden konnte.

Dieses von der reineren Sphäre der Auseinandersetzung um Glauben und

Lehre überhöhte Ringen um Macht, Recht und Besitz fand seinen stärksten Ausdruck

im Streben nach einer territorialen Erweiterung der städtischen

Herrschaftsgewalt und der Beseitigung der sich aus dem Lösungsrechte des

Bischofs resultierenden Gefahr der bloß pfandweise an Basel abgetretenen sisgaui-
schen Herrschaften. Zur Verhinderung eines Zerfalls der bischöflichen Gebiete

hatte der Rat schon vor dem Durchbruch der Reformation im September ^525
einen Burgrechtsvertrag mit den bischöflichen Gemeinden des Birsecks und des

Laufenthals abgeschlossen und die Untertanen von Reinach, Therwil, Oberwil,
Ettingen und Allschwil, sowie von Stadt und Amt Laufen in Schutz, Schirm und

Eid genommen. Gesinnungsmäßig neigten diese Dörfer zu Basel, und der Rat
glaubte sein Vorgehen damit begründen zu dürfen, daß er „als Beschirmer des

Bistums und der Stift" handelte. Im April k530 wurden auch die Leute von

Duggingen und Oberäsch zu der Stadt Handen genommen und aus Basel
vereidigt. Das Ziel dieser klugen Politik war die Durchsetzung dieser Gebiete mit
den evangelischen Anschauungen und die Aufrichtung eines reformierten
Kantons Basel. Aber der Bischof zog diesen Handel, mit Recht, vor die

eidgenössische Tagsatzung, die Basel aus Rechtsgründen empfahl, die Gemeinden aus

ihrer Eidpflicht zu entlassen. Das Aufwiegeln der der Reformation feindselig
gesinnten Orte, insbesondere Solothurns, des gefährlichen politischen Nachbarn im
Süden, gegen diese Basler Politik im Bistum durch den Bischof empfand Basel
als eine Schädigung seiner nationalen Interessen. Es argumentierte bei seinen

Bundesgenossen Zürich und Bern, daß Bischof und Kapitel das Bistum in fremde
Hände manöverieren und ihm schlimme Nachbarn zuschanzen wollten. Ja, man
erwog sogar einen militärischen Auszug und die Besetzung des Bistums (Mai
k530). Man hätte sich damit zweifellos ein wertvolles Pfand gesichert, das in der

Auseinandersetzung mit Bischof und Kapitel in der Kirchenfrage im entscheidenden
Momente in die Wagschale hätte geworfen werden können. Wenn der Rat schließlich

davon abstand, so deshalb, weil er das Werk der Reformation nicht leichtfertig

58



aufs Spiel setzen wollte. Ein Einmarsch ins Bistum hätte außer Solothurn wohl
auch noch Bern und Biel aus den Plan gerufen, so daß die Erhaltung der Einheit
der bischöflichen Lande, für die man sich schon 1529, nach dem Durchbruch der
Reformation, ausgesprochen hatte, in Frage gestellt worden wäre. Dazu kam, daß
dem Rat ein Feldzug gegen die von Teuerung und Hungersnot heimgesuchten
bischöflichen Untertanen als nicht opportun erschien und er ein Zuwarten bis wenigstens

nach der Ernte für geboten hielt.

Ende Oktober 1530 kam es aber dann doch zu einer politischen Erschütterung.
Als in Basel bekannt wurde, daß die Laufenthaler dem Bischof nicht mehr
huldigen wollten, inszenierten einige Heißsporne, an ihrer Spitze die Ratsherren
Urban Schwartz, der Weinschenk, und Heinrich Zeller, der Küfer, mit Hilfe Urban
Blechnagels, des Stadtknechts, einen Auflauf. Man besprach sich Mittwoch, den
1,9. Oktober mit einigen Lausenthalern, die nach Basel gekommen waren, und
beschloß, mit dem Vorwand, den noch im Felde gegen den Herzog von Savoyen
liegenden Eidgenossen zuziehen zu wollen, mit einigen Fähnlein in die bischöflichen
Lande aufzubrechen, das Kloster Lützel zu überfallen und den Bischof aus seinem
Gebiet zu vertreiben. Schon war von einem „neuen Götzenkrieg" die Rede. Aber
in den Sitzungen des Rats vom 20. und 22. Oktober bekamen die Wortführer
dieses Plans von der Mehrheit „aufs Maul" und unterlagen. Nun wurde hinter
dem Rücken des Rats weiter agitiert. Am sonntäglichen Schießen auf der Schützenmatte

plauderte Simon Morgenstern aus, daß es bald „ein Schießen am Blauen"
(im Jura) geben werde. In der Tat erhoben sich an diesem Tage die Bauern des

Laufenthals und zogen vor die bischöflichen Schlösser Zwingen und Birseck. Da
sie aber aus Basel nur spärlichen Zuzug erhielten, mußten sie unverrichteter Dinge
wieder abziehen. Der Rat hatte auf den Zünften bekannt geben lassen, daß jede

Zusammenrottung und jeder Auszug ins Bistum strenge bestrast werde. So waren
nur die Anführer ausgerückt, und das Unternehmen konnte niedergeschlagen werden.
Am 31. Oktober teilte Basel dem Regiment in Ensisheim mit, daß es die

Revolutionäre strafen werde. Als Hauptschuldige wurden gefangen genommen: der

aus Sennheim stammende Urban Blechnagel, Hans Lotterer, der Weber in der

Steinen, Heinrich Zeller und Urban Schwartz, Benedikt Bart von St. Alban
und Michel Fink, der Stadtknecht, sowie einige Laufenthaler (Heinrich Newerlin
von Röschenz, Hans Karrer von Lausen etc.). Stephan Bart, der Blatterarzt, und
Urban Gürtler entzogen sich durch Flucht der Verhaftung. Blechnagel büßte sein

59



Verhalten nach siebenwöchentlicher Gefangenschaft mit dem Tode. Er wurde am

15. Dezember 1530 wegen Aufruhrs enthauptet und gevierteilt.

Das durch diesen Auflauf in höchste Gefahr gebrachte Bistum war damit

gerettet, aber es verdankte die wieder eintretende Beruhigung im wesentlichen der

loyalen Haltung des Basler Rates, der es zu diesem Zeitpunkte abgelehnt hatte,

„wider Recht und Billigkeit der Domkirche Eigentum einzunehmen", d. h. sich auf

eine militärische Auseinandersetzung mit dem Bischof und dem hinter ihm stehenden

österreichischen Regiment im Sundgau einzulassen. Wir spüren, daß sich diese Frie-

densgcsinnung nicht nur aus äußeren Gründen, sondern auch um des Evangeliums

willen durchsetzte.
» »

»

1529 und 1520 sind die Jahre der Erfüllung der Basler Reformation.

Sie sind des allgemeinen Interesses wert als historische Krise und als Zeitenwende,

ob wir persönlich nun zu diesem oder jenem konfessionellen Lager gehören. Oekolam-

pad steht auf dem Gipfel seiner Lebensbahn. Was nun folgt, ist ein langsames

Absinken der Bewegung. Die großen evangelischen Bündnispläne erweisen sich als

uferlose Politik. In der Schlacht von Kappel (11. Oktober 1521) bricht das

allzu optimistisch ausgebaute Allianzsystem zusammen; es ist das Ende der

schweizerischen Reichspolitik. Zwingli fällt für seine Überzeugung, die Christuöherrschaft

in der europäischen Völkerwelt aufzurichten, auf dem Felde der Ehre, und

bald darauf sinkt auch der Basler Reformator nach einem Leben, das keine

Erholung kannte, noch nicht fünfzigjährig ins Grab. Ein Geschwür (Ulcus) hatte

ihn aufs Lager geworfen und am Donnerstag, den 22. November 1531, als die

Sonne aufging, dem Tode überantwortet. Von da an bleibt die äußere Lage Basels,
aber auch das mit politischen Machtmitteln aufgerichtete neue Kirchcnwcscn und

damit der Sieg der Reformation gefährdet. Nun galt es erst recht, mit ftaats-
männischcm Geschick, vorsichtig und weise, zu Werke zu gehen.

60



Ansicht von Basel mit dem Steinentor 1529

Holzschnitt nach einer Zeichnung von Hans Holbein d. I.
in den sog. „Icones".



Quellen- und Literaturnachweise

Die Quellen zu der vorliegenden Darstellung, die sich an das Neujahrsblatt von
1926, die Vorbereitungsjahre der Basler Reformation (1525—1528), anschließt, sind
enthalten in dem von der Historischen und Antiquarischen Gesellschaft zu Basel
herausgegebenen Werke der Aktensammlung zur Geschichte der Basler
Reformation in den Jahren 1519 bis Anfang 1524: Bd. Ill, 1528 bis Juni 1529,
bearbeitet von Paul Roth, Basel (Universitätsbibliothek) 1927; Bd. IV, Juli 1529 bis
September 1520, von Paul Roth, Basel 1941; Bd. v, 1520—1521, in Vorbereitung.—
Für das Jahr 1529 vgl. die Untersuchung des Verfassers, „Durchbruch und
Festsetzung der Reformation in Basel", eine Darstellung der Politik der Stadt
Basel im Jahre 1529 auf Grund der öffentlichen Akten, Bd. 8 der Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft, Basel (Helbing 6c Lichtenhahn) 1942, und die dort verzeichneten
Nachweise und Anmerkungen.

Die Quellen zur Wirksamkeit des Basler Reformators Johannes Oekolampad sind
aufgezeichnet bei Ernst Staehelin: Briefe und Akten zum Leben Oekolam-
pads, herausgegeben von der theologischen Fakultät der Universität Basel, Bd. II, 1527—,
1592, Leipzig 1924. Vom gleichen Verfasser vgl. ferner die grundlegende Darstellung
„Das theologische Lebenswerk Johannes Oekolampads", in den Quellen
und Forschungen zur Reformationsgeschichte, Leipzig 1929, und: DasBuch derBasler
Reformation, bei Anlaß des 400jährigen Reformationsjubiläums, Basel 1929, das
eine Auswahl der wichtigsten und charakteristischen Dokumente in modernem Deutsch
enthält. Neuestens ist die Reformation in Basel im Überblick (auf 20 S.) vortrefflich
dargestellt worden von Paul Burckhardt in dessen „Geschichte der Stadt Basel von
der Zeit der Reformation bis zur Gegenwart", Basel 1942. Hier spricht nicht nur ein
gründlicher Kenner der Materie, sondern ebenso sehr ein in der evangelischen Geisteswelt
verwurzelter Historiker, der aber, wie sein ganzes Buch zeigt, stets über dem Gegenstande
steht, den er behandelt.

Als gute Einzeldarstellungen mit Hinweisen zu unserem Thema hebe ich noch
besonders hervor: Th. B u r ck h a r d t - Biedermann, Bonifacius Amerbach und die

Reformation, Basel 1894. — Gerhard Ritter, Erasmus und der deutsche Humaniften-
kreis anr Oberrhein, Heft 22 der Freiburger Universitätsreden, Freiburg im Breisgau
1927. — Willy Andreas, Straßburg an der Wende vom Mittelalter zur Neuzeit,
Leipzig 1940.

Für die kirchlichen Zustände am Vorabend der Reformation vgl. K. Hieronimus, Das

Hochstift Basel im ausgehenden Mittelalter (Quellen und Forschungen), Basel 1928.
Die aus den sog. „Icones" von Hans Holbein d. I. wiedergegebene Stadtansicht

von Basel mit dem Steinentor um 1529 illustriert die Vision, die 2.Makk.
5, 2 geschildert wird. Das Reiterheer in der Lust „in goldenem Harnisch mit langen Spiefsen"
überhöht hier eine Ansicht Basels von Süden. Die Stadtmauer, auf die der Blick fällt zieht
sich beidseitig von den Höhen zur Talsohle hinab, wo der Birsig (rechts statt links des

Tores) durch ein Gatter und unter einem Wehrgang in die Stadt eindringt. Die
Silhouette des Stadtbildes ist schematisch vereinfacht, aber doch eindeutig charakterisiert.


	Die Durchführung der Reformation in Basel : 1529-1530 : die Reformation in Basel II

