Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beférderung des Guten und
Gemeinnutzigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beférderung des Guten und Gemeinnutzigen
Band: 120 (1942)

Artikel: Kaiser Heinrich II. und das Basler Bistum

Autor: Reinhardt, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[T}

Kaiser Heinrich I1.

und das Basler Bistum

Von Hans Reinhardt

120. Neujahrsblatt

Herausgegeben von der Gesellschaft zur Bef6érderung des Guten

und Gemeinniitzigen

1942

Basel
In Kommission bei Helbing & Lichtenhahn




Inhaltsverzeichnis der fritheren Neujahrsblitter,

1. Erzihlungen aus der Basler Geschichte in zwangloser Reihenfolge.

o1,
2
*3.
*4,
X5.
*0.
87
%8
* 0,
*10.
s11;
*12.

*13.
*14.
15,

*16.
7
*18,
*19,
20.
=91,
22.

1821.
1822,
1823.
1824.
1825.
1826.
1827.
1828.
1829.
1830.
1831.
1832.

1835.
1836.
1837.

1838.
1839.
1840.
1841.
1842.
1843.
1844,

(Bernoulli, Dan.) Isaac Iselin.

(Burckhardt, Jac., Obersthelfer, spiiter Antistes.) Der Auszug der Rauracher,

(Hanbart, Rudolf.) Basel wird eidgendssisch. 1501.

(Hagenbach, K. R.) Die Schlacht bei St. Jakob. 1444,

(Hagenbach, K. R.) Die Kirchenversammlung zu Basel. 1431--1448.

(Hagenbach, K. R.) Die Stiftung der Basler Hochschule. 1460.

(Hagenbach, K. R.) Erasmus von Rotterdam in Basel. 1516—1536.

(Hagenbach, K. R.) Scheik Ibrahim, Johann Ludwig Burckhardt aus Basel.

(Hagenbach, K. R.) Rudolf von Habsburg vor Basel.” 1273.

(Hagenbach, K. R.) Biirgermeister Wettstein auf dem westphiilischen Frieden.

(Hagenbach, K. R.) Das Jahr 1830, ein wichtiges Jahr zur Chronik Basels.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die Schlacht bei Dornach am 22. Juli des
Jahres 1499.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Landvogt Peter von Hagenbach.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Leben Thomas Platters.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das grofie Sterben in den Jahren 1348
und |1349.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Karthiuser-Kloster in Basel.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Der Rappenkrieg im Jahre 1594.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die ersten Buchdrucker in Basel.

(Heusler, Abr.) Die Zeiten des grofien Erdbebens.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Hans- Holbein der Jiingere von Basel.

(Wackernagel, W.) Das Siechenhaus zu St. Jakob. '

(Reber, B.) Die Schlacht von St. Jakob an der Birs.

2. Die Geschichte Basels von den iltesten Zeiten bis zur Einfiihrung
der Reformation, in zusammenhingenden Erzihlungen dargestellt.

93,

*24.

#95s
*26.
*27.

*28.
*29.
*30.

31.
*32.

33.
*34.
285,
*30.
*37.

*38.

*39.
*40.

1845.
1846.

1847,
1848.
1849.

1850.
1851.
1852.
1853.
1854.
1855.
1856.
1857.
1858.
1859.

1860.

1861.
1862.

(Fechter, D. A.) Die Rauraker und die Romer, Augusta Rauracorum und
Basilea.

(Burckhardt, Jacob, Professor.)  Die Alemannen und ihre Bekehrung zum
Christentum.

(Streuber, W. Th.) Bischof Hatto, oder Basel unter der frinkischen Herrschaft.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Das Konigreich Burgund. 888—1032.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) 'Biirgermeister Wettstein auf dem westphi-
lischen Frieden.

(Fechter, D. A.) Das Miinster zu Basel.

(Fechter, D. A.) Bischof Burchard von Hasenburg und das Klosier St. Alban.

(Fechter, D. A.) Das alte Basel in einer allmihlichen Erweiterung bis 1356.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Die Bischofe Adelbero und Ortlieb von Froburg.

(Burckhardt, L. A.) Bischof Heinrich von Thun.

(Hagenbach, K. R.) Die Bettelorden in Basel.

(Burckhardt, L. A.) Die Zinfte und der rheinische Stidtebund.

(Arnold, W., Professor.) Rudolf von Habsburg und die Basler.

(Wackernagel, W.) Ritter- und Dichterleben Basels im Mittelalter.

(Vischer, W.) Basel vom Tode Konig Rudolfs bis zum Regierungsantritte
Karl IV.

(Heusler, Andr.) Basel vom grofien Sterben bis zur Erwerbung der Land-
schaft. 1340—1400.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Basel im Kampfe mit Osterreich und dem Adel.

(Hagenbach, K. R.) Das Basler Konzil. 1431—1448.

Frithere Jahrginge der Neujahrsblitter sind, soweit sie noch vorhanden, zu beziehen
beii Helbing und Lichtenhahn, Buchhandlung, Freiestrafie 40.

S




Kaiser Heinrich I1.

und das Basler Bistum

Von Hans Reinhardt

120. Neujahrsblatt

Herausgegeben von der Gesellschaft zur Beférderung des Guten

und Gemeinniitzigen

1942

Basel
In Kommission bei Helbing & Lichtenhahn




Inhaltsverzeichnis

Kaiser Heinrich II. und das Basler Bistum

Das Konigreich Hochburgund

Der Anteil des Kaisers Heinrich am Basler Miinsterbau
Das Heinrichs-Miinster

Die goldene Altartafel

Apostel- und Vincentiustafel

Die Wandmalereien von Chaliéres .

Ursprung und Herkunft der Denkmailer

Ausblick

Bemerkungen

Seite

13

16

21

26

28

29

32

Die nachstehenden Verlagsfirmen haben in freundlicher Weise ihre Klischees

zur Verfiigung gestellt:

Abb. 3, 8, 9, 10 und 15 E. Birkhiuser & Cie.; Abb. 4 und 5 Karl Werner;

Abb. 6 und 14 Fr. Reinhardt A.-G.




Kaiser Heinrich II. und das Basler Bistum.

In schweren Zeiten ist es wohl angebracht, in die Vergangenheit seiner Heimat
zu schauen. Grofle Ereignisse und Taten sind ein Stolz und Trost in iibleren
Tagen und vielleicht auch der Ansporn, der Vorfahren nicht unwiirdig zu sein.
Bei der Betrachtung der Geschehnisse zeichnet sich oft auch mit besonderer
Deutlichkeit die Bedeutung des Gemeinwesens und des Bodens ab, dem wir
angehdren, nicht nur die duBere Rolle, welche die Stadt gespielt hat, sondern
ihre besondere Stellung, die ihr vom Schicksal angewiesen zu sein scheint.

Eine der wichtigsten und zugleich interessantesten Epochen Basels ist die
Zeit des Kaisers Heinrich II. Die ersten Jahre des elften Saeculums sind auf lange
hinaus entscheidend gewesen. Und selten tritt das Eigenartige der Lage Basels
deutlicher hervor als gerade damals.

Der Name des Kaisers Heinrich hat in Basel einen ganz besonderen Klang.
Er ist der eigentliche Patron der Stadt, und sein Festtag ist stets mit besonderer
Feierlichkeit begangen worden. Namentlich steht seine Personlichkeit aufs engste
in Beziehung mit dem Miinsterbau: Kaiser Heinrich gilt als der eigentliche
Begriinder und Erbauer unserer Kathedrale.

Die historische Kritik hat freilich den personlichen Anteil dieses Fiirsten
wesentlich eingeschrankt. Dr. Karl Stehlin ist seinerzeit in seiner Baugeschichte
des Basler Miinsters mit der Uberlieferung scharf ins Gericht gegangen. Aber
auch wenn wir so und soviel abstreichen, so bleibt doch noch des Bedeutenden
genug, und es verlohnt sich wohl, sich aufs neue mit den damaligen Begeben-
heiten und den auBerordentlichen Spuren kiinstlerischer Art aus jener Zeit nach
dem Jahre 1000 zu beschiftigen.

Es ist eine unbestreitbare Tatsache, dal Kaiser Heinrich erst in der Mitte
des 15. Jahrhunderts als ,,Reparator* des Miinsters zu Basel bezeichnet wird.
Allerdings sind schon rund hundert Jahre zuvor, 1347, durch die Vermittlung
des Domkustos Johann von Landser Reliquien des heiligen Kaisers und seiner
Gemahlin Kunigunde aus Bamberg nach Basel gebracht worden. Bei jener
Gelegenheit ist die prachtvolle, silbervergoldete und mit durchsichtigem Email
verzierte Monstranz gefertigt worden, die vor einigen Jahren so gliicklich ihren
Weg aus Rullland nach Basel zuriickgefunden hat. Vergessen wir aber nicht,
daB bereits im Ende des 13. Jahrhunderts am Miinsterportal die Statuen des
Kaiserpaares aufgestellt worden sind: Kaiser Heinrich hilt das Miinstermodell
in der Hand, so daB also die Tradition, er sei nicht nur der Wohltiter, sondern
der Erbauer der Kirche gewesen, dlter ist als das 15. Jahrhundert und zumindest
auf das 13. zuriickgeht. Die zeitgenossischen Quellen und auch die spiteren
Heiligenlegenden des 12. und 13. Jahrhunderts erwihnen Basel mit keinem Wort.
Sicher bezeugt ist einzig eine Reihe von Schenkungen, die Kaiser Heinrich durch
Urkunde der Basler Kirche hat zukommen lassen.




Was ist der Grund gewesen, weshalb Heinrich II. Basel offenbar doch mit
recht groBer Aufmerksamkeit bedacht hat? Er hoffte in jenen Jahren das da-
malige Konigreich Burgund zu erwerben. Denn die Stadt Basel gehorte nicht
zum deutschen Reiche. Wie noch der Biograph seines Nachfolgers, des Kaisers
Konrad IL, sagt, ,liegt Basel an einer KreuzstraBle zwischen Burgund, Deutsch-
land und Frankreich; die Stadt selbst aber gehért zu Burgund*. Bis zur fran-
z6sischen Revolution war ja auch das Bistum nicht wie Straflburg und Konstanz
dem Erzsprengel Mainz, sondern mit Lausanne der burgundischen Kirchen-
provinz Besancon unterstellt.

Wer wie der Schreiber oft zwischen Basel und StraBburg hin und her ge-
fahren ist, dem fallt das Andersartige Basels deutlich in die Augen. Basel ist
nicht wie StraBBburg der Mittelpunkt einer reichen Provinz, sondern es ist eine
Grenzstadt. Kommt man den Rhein herauf, so liegt es nicht in der Ebene, son-
dern auf Hiigeln, hoch iiber der Boschung des Rheines, bereits ein wenig an die
Zahringerstidte in der Schweiz, an Bern und Fryburg, gemahnend. Wie dort
herrscht in den Hiusern der Steinbau vor; das elsdssische Riegelwerk, das bis
in die niachste Nachbarschaft, in Allschwil und im Leimental, zu finden ist, tritt
in Basel und auch dahinter im Baselbiet auffillig zuriick. Basel ist in vielem
schon eine jurassische Stadt.

Dieses Basel mufBlte also fiir Heinrich II. als Schliissel zum Jura und zu dem
sogenannten transjuranischen Burgund von ganz besonderer Bedeutung sein.

Das Konigreich Hochburgund.

Die Beziehungen der deutschen Krone zum hochburgundischen Kénigreiche
gehen freilich schon auf wesentlich frithere Zeiten zuriick. Bei der Teilung des
karolingischen Reiches zu Verdun im Jahre 843 war das Gebiet zu beiden Seiten
des Jura dem Zwischenreiche Lothars zugesprochen worden, im Vertrage von
Mersen im Jahre 870 aber Ludwig dem Deutschen zugefallen. Wenige Jahre
spater indessen gelang es dem Welfen Rudolf I, ein unabhidngiges burgundisches
Konigtum zu begriinden. Unter seinem Sohne Rudolf II. hat sich die Herrschaft
auch iiber die Alpen ausgedehnt: ,,Rodulfus rex", wird er einmal genannt, ,,qui
maxime clausurarum dominator.” Er hat zwar 933 das oberitalienische Gebiet
dem Grafen Hugo von Vienne gegen Niederburgund abgetauscht, aber die Ver-
bindung Hochburgunds mit Oberitalien hat ja zum Teil noch Jahrhunderte lang
weiterbestanden: das Haus Savoyen hat seine Residenz driiben in Turin gehabt
und ist mit dem Risorgimento sogar zur italienischen Kénigsdynastie geworden.
Auch damals blieb der Zusammenhang durch verwandtschaftliche Bande weiter-
bestehen. Rudolf II. hat dem Sohne Hugos, Lothar, seine Tochter Adelheid zur
Frau gegeben. Diese Adelheid ist nach Lothars Tod vom Grafen Berengar von
Ivrea hart bedringt, aber von Kaiser Otto dem Groflen auf seinem ersten Italien-
zuge befreit und zur Gemahlin gemacht worden.

4




Mit der Italienpolitik der deutschen Kaiser gewannen aber auch die Alpen-
passe, die in der Hand des burgundischen Konigs waren, erhohte Bedeutung,
erlaubten sie doch die direkte Verbindung vom Norden in die westlichen Gebiete
der Poebene. Dazu kam das Interesse fiir den Kult des heiligen Mauritius, der
als Fiihrer einer Legion aus der Thebais in Agypten samt seinen Soldaten bei
der Christenverfolgung des Kaisers Diokletian zu Agaunum im Wallis, in der
Nihe der Romerstadt Octodurus (Martigny), den Miartyrertod erlitten haben soll.

Im Jahre 961 lieB sich Otto I, der seinen jugendlichen Schwager, den Konig
Konrad, seine iiberlegene Macht fiihlen lieB und ihn sogar eine Zeitlang gefangen-
hielt, die Hauptreliquien des alten wie des neuen burgundischen Reiches, die
Gebeine des Fiihrers der thebidischen Legion, aus Agaunum im Wallis heraus-
geben. Er stattete damit die von ihm neugegriindete Kathedrale von Magdeburg
aus: der heilige Mauritius sollte kiinftighin als ,,miles christianus*, als christ-
licher Ritter, Wache halten an der Ostgrenze des deutschen Reiches gegen die
heidnischen Slaven. Der Ubermittler der Reliquien war der damalige Basler
Bischof Landelaus.

Unter den Kleinodien des deutschen Reiches findet sich auch als einer der
dltesten und meistverehrten Bestandteile die Lanze des heiligen Mauritius.
Nach den einen hitte sie schon Kénig Rudolf I. an Heinrich den Vogler ab-
getreten und durch die Ubergabe dieses Herrschersymbols von Burgund schon
damals die Oberhoheit des deutschen Konigs anerkannt. Otto I. fiihrte die
Reliquie in der groflen Ungarnschlacht auf dem Lechfeld im Jahre 955. Luit-
prand von Cremona, der die Lanzenspitze genau beschreibt, kennt sie aber nicht
unter dem Namen des Mauritius, sondern schildert sie als das Instrument der
Passion, den Speer, mit dem Longinus die Seite des Herrn 6ffnete; die Kaiserin
Helena, die Mutter Konstantins des Groflen, hitte sie einst zusammen mit dem
Kreuze des Erlosers gefunden. Es scheint, daBl Kénig Rudolf das Stiick, das er
kurz zuvor aus Italien erhalten hatte, als Tauschobjekt gegen die endgiiltige
Bestiatigung des Gebietes zwischen Aare und Reuf als burgundischen Besitz ein-
gehandelt hat. Die Mauritiuslanze dagegen ist, wie Hugo von Flavigny aus-
driicklich bestitigt, erst nach dem Tode des letzten Koénigs, Rudolfs IIL., samt
den andern Insignien Burgunds an den deutschen Kaiser gekommen.

Die beiden Lanzen sind schon sehr bald im Mittelalter und bis auf die aller-
neueste Zeit stindig verwechselt worden. Von der heiligen Lanze wissen wir,
daB Kaiser Heinrich IV, sie bei der Belagerung der Burg Gleichen am Weih-
nachtsabend des Jahres 1088 verlor. Die andere Lanzenspitze, die heute noch
im Reichsschatze aufbewahrt wird, ist durch eine Inschrift als die Waffe des
heiligen Mauritius bezeugt. Sie war zersprungen, als man aus der Mitte des
Blattes ein Stiick herausstemmte, um einen Nagel vom Kreuze Christi einzu-
fiigen. Um das zerbrochene Blatt zusammenzuhalten, lie8 Kaiser Heinrich IV.
ein Silberblech darum legen, auf dem die erwidhnte Inschrift eingraviert ist.
Auf der einen Seite der Hiilse steht CLAVVS DOMINICVS (ein Nagel des Herrn),
auf der andern SANCTVS MAVRICIVS. Den Rindern entlang liuft die Um-
schrift: HENRICVS D(e)I GR(ati)A TERCIVS ROMAN(orum) IMPERATOR AVG(ustus)
HOC ARGENTVM IVSSIT/FABRICARI AD CONFIRMATIONE(m) CLAVI D(Omi)NI ET
LANCEE SANCTI MAVRICII, zu deutsch: ,Heinrich, von Gottes Gnaden der

5




dritte Kaiser der Romer und Augustus (Heinrich I. wurde, da er nur Kbénig
und nicht Kaiser war, nicht gezidhlt) lie dieses Silber machen, um den Nagel
des Herrn und die Lanze des heiligen Mauritius zusammenzuhalten.”” Im 14. Jahr-
hundert hat dann freilich Kaiser Karl IV., der mehreren Stiicken des Schatzes
willkiirlich eine andere Bedeutung gegeben hat, auch die Mauritiuslanze in die-
jenige der Passion abgeidndert: er liel ein zweites Blech aus Gold hinzufiigen
mit einer neuen Inschrift, die von der Lanze spricht, mit der die Seite des Herrn
durchstochen wurde. Um die Verwirrung voll zu machen, hat sich im Dom-
schatze zu Krakau noch die Spitze einer dritten Lanze erhalten. Offenbar handelt
es sich aber nur um eine Nachbildung der Reichslanze, die Kaiser Otto III. einst
an den Polenkonig Boleslav verschenkt haben soll.

Nicht nur die Lanze des hl. Mauritius wurde als kostbare Reliquie im Reichs-
schatze aufbewahrt, der Anfiihrer der thebdischen Legion spielte auch in der
Organisation des Heeres eine bedeutsame Rolle: das Reichsbanner mit dem bis zu
den Riandern durchgehenden Kreuze wurde auf das Vexillum der thebiischen Mir-
tyrerlegion zuriickgefiithrt. Und dafl dieKaiserkrénung in Rom nicht an der Apostel-
gruft,sondern am Altare des hl. Mauritius stattfand, beweist ebenfalls, welch auBler-
ordentlichen Platz der burgundische Heilige im gesamten Reichsgedanken einnahm.

In Magdeburg hat auch der heilige Mauritius selber, wie seine Lanze, einen
seltsamen Wandel durchgemacht und eine ganz neue Bedeutung erlangt. Wie die
wichtigsten Stiicke des Reichsschatzes, zumal die Kaiserkrone Konrads IL., spiter
Karl dem Groflen zugewiesen worden sind, so wurde auch der heilige Mauritius
zum Paladin des grofen Karl, zum Roland. Der Staatsarchivar von Magdeburg,
Walter Mollenberg, hat neuerdings die iiberraschende Entdeckung gemacht,
daB die Rolandstatuen, die sich auf den Markten der ostdeutschen Stadte erheben,
welche nach Magdeburger Recht eingerichtet waren, urspriinglich nichts anderes
gewesen sind als Bildsiulen des Patrons von Magdeburg, des heiligen Mauritius.
Am Roland der Stadt Jiiterbog sind tatsachlich die dicken Negerlippen und das
Wollhaar des Heiligen noch immer deutlich angegeben. Das deutsche Recht im
Ostraume ist also durch einen Mohren gehiitet worden.

So hat Burgund im Geistigen schon lange michtig auf das Reich eingewirkt.
Politisch ist es selbstiandig geblieben, wenn sich auch Otto der GrofBe als der Vor-
mund des Koénigs Konrad, des Bruders seiner Gemahlin Adelheid, betrachtete
und den jungen Fiirsten lange Zeit mit hinterlistiger Absicht, wie Flodoard von
Reims in seinen Annalen urteilt, bei sich in Haft hielt. Aber daBl Otto die Herr-
schaft voilig an sich genommen habe, wie Widukind behauptet, trifft nicht zu;
beim Tode des groBen Kaisers hat freilich Konrad gewill aufgeatmet und seinem
Lande eine giinstige Stellung und, wie es scheint, eine Periode guten Gedeihens
zuriickgegeben. Indessen ist Konrads Sohn, Rudolf III, kinderlos geblieben.
Sein Reich hat er deshalb noch zu seinen Lebzeiten dem Sohne seiner Schwester
Gisela, die mit dem Bayern Herzog Heinrich dem Zinker, einem Neffen des
groflen Otto, vermihlt war, eben unserm Heinrich II. vermacht. Im Jahre 1006,
wie die Einsiedler Annalen berichten, nach dem Zeugnis der Urkunden, die der
Kaiser 1005 in der Stadt ausgestellt hat, eher schon im Jahre zuvor, hat Hein-
rich II. Basel unter seine Herrschaft genommen, wohl als Pfand fiir die spatere
Abtretung des ganzen Landes Burgund.

6




Die zeitgendssischen Gewidhrsminner schildern uns die Zustinde unter
Rudolf III. als vo6llig unhaltbar. Es habe eine unwiirdige Anarchie und Willkiir
geherrscht, und der weichliche, trige, ja feige Konig sei nicht imstande gewesen
Ordnung zu schaffen und sich auch nur ein wenig durchzusetzen. Allerdings
sind wir fast ausschlieflich auf deutsche Quellen angewiesen, denen es offenbar
daran gelegen war, zu zeigen, wie notig das Eingreifen der Kaiser, erst Hein-
richs II., dann Konrads II., gewesen sei. Sie sind Partei, ihre Aussagen wirken aber
um so nachhaltiger, als aus dem Lande selbst auBler einigen Urkunden kaum ein
unmittelbarer Bericht auf uns gekommen ist.

Die Groflen des Landes haben allerdings dem Konig viel zu schaffen gemacht.
Sie sind ja aber auch die stindige Misere jedes mittelalterlichen Lehensstaates
und zumal des deutschen Reiches gewesen. Man denke an die Opposition Ekke-
hards von Meiflen und Hermanns von Schwaben gegen die Kaiserwahl Hein-
richs IL., die Aufstinde Ernsts von Schwaben gegen Konrad II., Rudolfs von
Rheinfelden gegen Heinrich IV. und Heinrichs des Léwen gegen Friedrich Barba-
rossa. Andererseits darf man nicht vergessen, dal gerade sie oft fiir den Bestand
des Reichs von griéfiter Bedeutung gewesen sind. Gleich wie in Deutschland das, was
man die deutsche Ostkolonisation nennt, in der Hauptsache nicht von den Kaisern,
sondern oft von eigenwilligen Groflen unternommen worden ist, so ist es auch
in den spitern Jahren des Konigs Konrad das Werk einiger miachtiger burgun-
discher Lokalherren gewesen, die Sarazenen, die sich seit iiber hundert Jahren
in mehreren Talschaften in den Alpen festgesetzt hatten, die daher noch heute
die Maurienne heiflen, und auch aus der Céte des Maures in der Provence end-
giiltig zu vertreiben. Seltsam erschien es den deutschen Geschichtsschreibern, daf3
diese Herren sich nicht Herzbége nannten, obschon sie deren Macht besaflen,
sondern blof3 den Titel eines Grafen fiihrten. Auch die einfluflireichen Herren
von Savoyen sind bis ins 15, Jahrhundert nur einfache Grafen gewesen und sind
erst 1416 zum Range von Herzogen aufgeriickt.

Es ist begreiflich, daB gegeniiber solchen Machtgruppen Kénig Rudolf IIL,
genau so wie es auch Kaiser Heinrich IL tat, sich auf die geistlichen Wiirdentrager
zu stiitzen suchte. Dieses Vorgehen hatte den Vorteil, den weltlichen Grof3en
gegeniiber ein starkes Gegengewicht zu schaffen; bei der Nachfolge trat kein
Erbrecht in Kraft und der Konig konnte selbst auf die Wahl des Geeigneten
seinen EinfluB ausiiben. So scheint schon Rudolf III. den Bischof von der Taren-
taise zum Grafen in seinem Gebiete erhoben, dem Bischof von Lausanne einen
groBen Teil der Grafschaft Waadt gegeben zu haben; auch dem Bischof von Basel
hat er ihnliche Zuwendungen gemacht: 999 verlich er Bischof Adalbero das
bedeutendste Kloster im Jura, Moutier-Grandval, mit seinem weiten Besitz in
Delsberg und St. Ursanne.

Gerade aus dem Kreise der Geistlichkeit erténen aber Klagen, die mit den
Vorwiirfen der Chronisten iibereinzustimmen scheinen. Zwar vernimmt man
keine jener schweren personlichen Anschuldigungen, wie sie die deutschen Bischéfe
und Abte gegen die Kaiser geschleudert haben. Kénig Rudolf hat man tatsdchlich
nichts nachsagen kénnen, was man gewifl mit Recht gerade einem Heinrich IL vor-
werfen muBlte; der spitere Schimmer der Heiligkeit hat seine Handlungsweise
iiberstrahlt, aber die Zeitgenossen hitten beide Augen zudriicken miissen, wenn

7




sie es hitten billigen wollen, als er sich gegen die christlichen Polen mit den heid-
nischen Liutitzen verbiindete, die ihre Gotzen dem Heere des christlichen Kaisers
vorantrugen. ,,Wie lassen sich die Abgotter und der Teufel mit dem Fiihrer der
Heiligen vereinen, Eurem und unserem Mauritius*, so rief ihm damals Bruno von
Querfurt entgegen, ,,wie sollen in einer Schlachtreihe zusammengehen die heilige
Lanze und die mit menschlichem Opferblut getrankten Feldzeichen des Satans?*

Woriiber sich der burgundische Klerus auf seinen Synoden beschwert, das
ist die allgemeine ,,Rapacitas”, das Verwiisten der Habe, das Wiiten der Leute.
Wie wenigstens die fremden Beobachter erzihlen, soll die Geistlichkeit freilich
selber am Raubwesen beteiligt gewesen sein, vor allen der Erzbischof Burchard
von Lyon, ein Stiefbruder des Konigs Rudolf III., den uns ein deutscher und ein
welscher Berichterstatter wenig vorteilhaft schildern. In reizvoller Verschieden-
heit des nationalen Temperaments schilt ihn der deutsche einen hemmungslosen
Frevler, einen schidndlichen Ehebrecher und Tempelschinder, wihrend der
welsche nur bemerkt, sein Tod sei seine einzige anstindige Tat gewesen. Beide
Zeugen sind freilich Partei: der eine, Hermann der Lahme, schrieb im schwibi-
schen Inselkloster Reichenau im Bodensee, der andere, Hugo von Flavigny,
an der Mosel oberhalb Toul, in Verdun, das sich damals der besonderen Gunst
des Kaisers Heinrich erfreute. In den offiziellen Urkunden, die wahrscheinlich
auch kein unbedingt zuverlissiges Bild des Menschen geben, sieht Burchard
von Lyon ganz anders aus: er ist ein eifriger Anhinger der Reformbewegung
des Klosters Cluny und macht diesem strengen und michtigen Monchsorden
zahlreiche, bedeutsame Geschenke.

Offenbar wandten sich die Anschuldigungen der Geistlichkeit gar nicht un-
mittelbar gegen den Konig, noch an die gewaltigen GroBen, sondern an das Volk
ganz im allgemeinen. Mit der ,stindigen Verwiistung der Habe, dem Wiiten
der Leute und der Rauberei* in den Synodalberichten Hochburgunds ist vielleicht
etwas ganz anderes gemeint: jene seltsamen privaten Fehden, das Herumtragen
des Aufstandssymbols der Mazze in der Gestalt eines Pfahls, eines Maibaums
oder auch eines Banners, worauf neuerdings Prof. Dr. Hans Georg Wackernagel
aufmerksam gemacht hat, als einer bezeichnenden Erscheinung des Alpenlandes,
besonders des Wallis, des Greyerzerlandes, der Waadt und der alten Sabaudia,
des heutigen Savoyen. Diese Kriegsziige trugen oft ein ganz heidnisches Gebaren
zur Schau, mit der Verehrung des Bundeszeichens und mit Opfern. Es ist be-
greiflich, dal dieses unausrottbare Wesen der Geistlichkeit schwere Sorgen ge-
macht hat. Im elften Jahrhundert heiBt es, der heilige Bernhard von Menthon,
nach dem der Pafl vom Wallis nach dem Val d’Aosta, der ehemalige Mons Pen-
ninus, den Namen erhielt, habe in den Alpen mit den Verehrern eines ,,Idols*
zu tun gehabt, und im 16. Jahrhundert gab dieses heidnische Tun auch dem
Kardinal Schinner AnlaB einzugreifen. Der Ketzername der ,,Waadtlinder,
der ,,Vaudois” oder ,,Waldenser*, der sich spiter auch auf die Stillen im Lande
iibertrug, erinnert noch immer an jene Heresien, die sich im Mittelalter bis nach
Flandern ausbreiteten, und an die Herkunft aus jenen Gegenden.

Es ist als ein deutliches Zeichen der Schwiche der Burgunderkdnige aus-
gelegt worden, daBB in mehreren ihrer Urkunden gesagt wird, man hitte die
Zustimmung des Kaisers eingeholt. Diese Urkunden betreffen aber namentlich

8




das Bistum Basel, das sich nicht nur in den Jura erstreckte, sondern auch das
ganze obere Elsal umfaBlte; dieses gehorte zum Reiche und Grenzfille interes-
sierten deshalb beide Parteien. Daher wird es uns auch nicht verwundern, den
Basler Bischof als geistlichen Herrn im ElsaB und oft auch als Besitzer von Gii-
tern im Reichsgebiet zuweilen an den deutschen Reichstagungen anzutreffen,
wo iiber diesen Teil seines Sprengels entschieden werden konnte, so 948 in Ingel-
heim, 1007 in Frankfurt. In den genannten Urkunden handelt es sich denn auch
vornehmlich um Transaktionen, iiber die man sich gegenseitig verstindigen
mubBte, z. B. die Ubertragung eines elsissischen Klosters ins burgundische Gebiet,
nach Lure in der heutigen Franche-Comté, die Restauration von Moutier-Grand-
val und spiter die Ubergabe dieser Abtei, der bedeutendsten im Bistum neben
dem Kloster Murbach, an den Bischof von Basel. Hier erscheint der Name des
Kaisers interessanterweise nicht bei der Schenkung, sondern nur bei der Be-
statigung. 'Es handelt sich also in diesen Urkunden nicht um ein Zeichen der
Abhingigkeit, sondern eines korrekten gegenseitigen Verkehrs.

1016 treffen wir freilich den Kénig Rudolf selber bei Heinrich II. am kaiser-
lichen Hoftag in StraBburg. In Burgund hatte sich eine steigende Opposition
gegen die deutschen Neigungen des Konigs und gegen die Nachfolgerschaft
Heinrichs gebildet, und diese Fragen scheinen damals besprochen worden zu
sein. Thietmar von Merseburg, der allerdings die Dinge Burgunds nur vom
Hbrensagen kannte, deutet sogar an, Rudolf habe sein Reich dem Kaiser ,,in die
Hiande", also zu Lehen iibergeben. Das entspricht aber gewiBl nicht der Wahrheit,
denn spiter ist nie die Rede davon. Heinrich glaubte aber offenbar der Sache zu
dienen und seinem Onkel angenehm zu sein, wenn er seine Gegner, namentlich
den gewaltigsten unter ihnen, Otto Wilhelm, dem das Gebiet von der Sadne
bis ins ElsaBl botm#Big war, seine Macht fiihlen lieB. Er riickte in den Sundgau
ein, vermochte aber gegen den Grafen, der sich in seinen Burgen verschanzte,
nichts auszurichten; er konnte nur das offene Land verwiisten und mufBlte, wie
Thietmar selbst sagt, traurig umkehren. Friihere Historiker haben geglaubt,
auch Basel hitte damals seine Tore verschlossen. Dem Bericht Thietmars ist
das nicht zu entnehmen: unter den ,befestigten Stidten’ sind gewiBl nur die
festen Plitze des Grafen zu verstehen, Orte wie Altkirch, Pfirt, Morimont, Héri-
court und Belfort. Der Erfolg dieses Kriegszugs von 1016 war dem gerade ent-
gegengesetzt, was sich Heinrich eigentlich wiinschen mufite. Die Groflen ver-
sicherten Rudolf III. ihrer Treue; der Kaiser sah sich einem gestirkten burgun-
dischen Konigtum gegeniiber und mufite sich, wie Alpert von Metz andeutet,
mit der neuen Lage der Dinge abfinden.

Zwei Jahre spater, 1018, erscheint Rudolf III. wiederum am Hoftag des Kaisers
Heinrich in Mainz. Er fiihrte sogar die koniglichen Insignien mit sich: Krone
und Szepter. Er hat die Kleinodien, die keine bloflen Schmuckstiicke, sondern
die wirklichen Zeichen seiner Macht waren, dem Kaiser nicht iiberreicht, wie
vom gleichen Berichterstatter abermals behauptet wird, sondern er hat sie wieder
mitgenommen, denn bei seinem Tode sind sie noch in seinem Besitz und wurden
erst damals Konrad II. iibersandt. Rudolf trat in seinem koéniglichen Ornat
als selbstbewuBter, gleichberechtigter Fiirst auf, und daf er als solcher dennoch
zum Kaiser kam, war ein offensichtliches Zeichen des Wohlwollens und der Sym-

9




pathie seinem Neffen und kiinftigen Erben gegeniiber, gleich wie er neun Jahre
spiter einwilligte, bei der Kronung Konrads II. in Rom zu erscheinen. Heinrich IL
scheint freilich, wie auch die zeitgendssischen Geschichtsschreiber, die huldvolle
Geste des Konigs miBverstanden zu haben. Dafl Rudolf IIL. die Insignien wieder
mitnahm, ist vielleicht der Grund gewesen, weshalb Heinrich noch im selben
Jahre dem Konig bis an die Rhone nachzog. Nur ganz beildufig erfahren wir
vom Einsiedler Annalisten, der Kaiser, der eigentlich hinterhiltig gehandelt
habe, sei unverrichteter Dinge umgekehrt und hitte sich nach Ziirich zuriick-
gezogen.

Das burgundische Reich hatte sich also offenbar als widerstandsfihiger
erwiesen, als die Zeitgenossen glaubten und man nach ihren Aussagen annehmen
miifite. Manches spricht im Gegenteil dafiir, dal das Land in den letzten Jahren
Konig Konrads mit dem Beinamen des Friedfertigen und unter Rudolf III. eine
gewisse Wohlfahrt gesehen hat. Materiell mull es gar nicht so iibel bestellt ge-
wesen sein, fillt doch eine stattliche Zahl von Kirchenbauten zweifellos in diese
Zeit. Wir erwdhnen nur die Restauration von Moutier-Grandval, die Griindung
von Payerne und Romainmaétier, beide Cluny affiliert und durch die persoénliche
Anregung des heiligen Abtes Odilo entstanden, der oft durch das Land reiste;
die bekannte Gruppe altertiimlicher Kirchen im Berner Oberland, St. Mauritius
zu Amsoldingen, Scherzligen, Spiez, Wimmis und Einigen, stammen ziemlich
sicher aus dem 10. Jahrhundert, und wahrscheinlich haben auch St. Imier im
Jura und Schénenwerd an der Aare damals ihre heutige Gestalt erhalten.

Die unselige Anwendung von Gewalt im Jahre 1018 ist offenbar die Ursache
einer tiefen Verstimmung zwischen dem Kaiser und dem Koénig Rudolf III. ge-
worden, die auch Heinrichs Nachfolger Konrad II. noch viel zu schaffen gemacht
hat. Sehr viel gliicklicher ist Heinrich II. mit seiner andern Taktik gewesen,
durch Geschenke die Sympathien in dem Gebiete zu gewinnen, das er zu erwerben
gedachte. Und in der Tat hat er sich dadurch ein unausléschliches Gedichtnis
gesichert.

Der Anteil des Kaisers Heinrich
am Basler Munsterbau.

Die Schenkurkunden, die Heinrich II. fiir Basel ausgestellt hat, betreffen
zwar zumeist nur allgemein den Bischof und das Hochstift und erlauben nament-
lich nicht herauszulesen, daBl Heinrich II. selber das Miinster erbaut habe.
Immerhin verleiht der Kaiser schon 1005 dem Bischof Adalbero ein Gut im
Breisgau ,,ad utilitatem monasterii‘, zugunsten des Miinsters, wie wir getrost
wortlich iibersetzen diirfen; eine Urkunde von 1008 besagt, daB die Stiftung
bestimmt sei fiir den Bischof und seine zu Ehren der heiligen Maria errichtete
und erbaute Kirche: ,,ecclesie in honore sancte Marie constructe ac edificate.”
Zuwendungen Heinrichs II., die speziell dem Miinsterbau zugedacht waren,
fehlen also nicht ginzlich.

10




DafBl damals das Miinster tatsichlich neu gebaut worden ist und da8 sich
der Kaiser personlich dafiir interessiert hat, wird noch durch eine andere Uber-
lieferung bezeugt, wonach Heinrich II bei der Weihe der Kirche am 11. Oktober
1019 mit seinem Gefolge zugegen gewesen ist. Allerdings ist auch diese Tradition
wiederum nicht vor dem 15. Jahrhundert belegt: der Bericht findet sich zuerst in
dem um 1475 vom Kaplan Nikolaus Gerung, genannt Blauenstein, verfaBiten Bi-
schofskatalog. ,,Jm Jahre 1019*, heif8t es dort, ,,am fiinften Tage vor den Iden des
Oktober, in der zweiten Indiktion, ist die von Kaiser Heinrich erneuerte und
reich mit Reliquien und Zierden ausgestattete Kirche von Basel durch den Bischof
Adalbero geweiht worden, in Anwesenheit des Kaisers selbst, im 18. Jahre seines
Koénigtums, dem sechsten seines Kaisertums. Sie wurde geweiht zu Ehren der hei-
ligen Auferstehung Jesu Christi, des heiligen Kreuzes, der heiligen Gottesgebirerin
Maria, des heiligen Johannes Baptista, der Apostel Peter und Paul, Andreas, Thomas
und aller Apostel und aller Heiligen. Es wohnten der Feier bei, auBler dem
Bischof und dem Kaiser, die ehrwiirdigen Herren und Viter Popo, Erzbischof von
Trier, Wernher, Bischof von StraBburg, Rumold von Konstanz, Hugo von Genf,
Hugo von Lausanne und Bischof Erich, der Bischof der kaiserlichen Kapelle.*

Das spite Datum der Aufzeichnung ist Grund genug gewesen, die Richtig-
keit der Meldung anzuzweifeln. Wenn auch die Moglichkeit der Prisenz des
Kaisers bei der Kirchweihe unbestritten blieb, so ist doch die Jahresangabe
angefochten worden. So glaubte sich Siegfried Hirsch in den ,Jahrbiichern des
deutschen Reiches" veranlaflt, die Basler Miinsterweihe um ein Jahr vorzuriicken.
Im Jahr 1018 ist Heinrich tatsidchlich iiber Basel gekommen, damals als er jenen
Zug nach Burgund unternahm, der, wie wir bereits gesehen haben, so ungiinstig
verlaufen ist. Auf jener Fahrt hat er auch noch eine andere Kirchweihe vor-
nehmen lassen. Als er von Frankfurt aus aufbrach, fiihrte ihn sein Weg iiber
Worms. Dort hatte der gelehrte und heilige Bischof Burkhard einen neuen Dom
zu bauen begonnen; er war noch lingst nicht vollendet, aber der Kaiser befahl,
die Kirche vom Staub und vom Baumaterial zu sdubern und so rasch wie maéglich
zur Konsekration herzurichten, denn er wollte sich seine Teilnahme an diesem
Festtag nicht entgehen lassen. Der Bischof hatte zuerst Einsprache erhoben,
dann aber vorgezogen sich zu fiigen; die Weihe fand statt und schlieBlich hatte
Burkhard die Gegenwart des in kirchlichen Dingen eifrigen und freigebigen
Fiirsten nicht zu bereuen. Das war im Friihjahr, als der Kaiser voll Hoffnung
gegen Burgund auszog. Es liegt aber kein Grund vor, anzunehmen, dafl er im
Oktober, nach seinem vélligen MiBlerfolg in Burgund, nach Basel zuriickgekom-
men wire und dort, in der burgundischen Stadt, eine glinzende Kirchweih
gehalten hitte, als ob es galt, einen Sieg zu feiern. Mit nur wenigen, mit denen
er der Niederlage entronnen war, war er nach Ziirich zuriickgekehrt und dann,
wie es bei Thietmar heiBlt, rasch den Rhein hinuntergezogen. Im Jahre 1019
war er aber wiederum in der Gegend: zwischen Juni und September weilte er
in Mainz, zog dann rheinaufwirts und hielt noch eine Tagsatzung in StraBburg
ab; im Oktober konnte er wohl in Basel sein; erst im Dezember finden wir ihn
wieder in Thiiringen.

Es ist auffillig, wie Blauenstein mitten in seiner trockenen Aufzihlung der
Bischofsnamen bei dem Ereignis von 1019 pldtzlich in einen ganz anderen Ton

11




verfillt: er gibt einen Text, in dem sich zweifellos ein authentischer Weihebericht
widerspiegelt. Die Namen der Prilaten, die bei der Zeremonie assistierten,
stimmen genau mit denen der zeitgendssischen Kirchenfiirsten iiberein; einem
Filscher wire eine solche fehlerfreie Zusammenstellung wohl nur schwerlich
gelungen. Auch die Zeitangaben treffen auf das Genaueste zu, und zwar nicht
nur die Regierungsjahre Heinrichs IL als Kénig und Kaiser, sondern auch nament-
lich die selten richtige Angabe der Indiktion.

Von friitheren Historikern ist schon die Vermutung geduflert worden, es mochte
vielleicht mit der Weihe des Basler Miinsters dhnlich bestellt gewesen sein wie
mit dem Wormser Dom, der Kaiser hitte auch da die Arbeiten beschleunigen
lassen, um an dieser hochsten aller Feierlichkeiten teilnehmen zu kénnen, da ihn
seine Aufgaben gerade in die Gegend fiihrten. Zu dieser Annahme berechtigt
aber nichts: wir besitzen keinerlei Andeutung solcher Vorkehrungen, geschweige
denn einen Beweis, in den allerdings allzuspéarlichen Nachrichten. Der Vorgang
von Worms wird uns andererseits ausdriicklich als eine Ausnahme geschildert,
gegen die der Bischof erst Verwahrung eingelegt hatte, da sie gegen den Brauch
verstieB. Das Miinster diirfte wohl fertig gewesen sein, und dieser Umstand
konnte eher die Meinung bestiarken, die Anfinge des Miinsterbaus méchten schon
vor die Zeit des kaiserlichen Wirkens hinaufreichen, in jene Periode des burgun-
dischen Reiches, da allenthalben die Kirchen neu errichtet wurden. Die Vollen-
dung der Kathedrale hat sich allerdings Heinrich II. sehr angelegen sein lassen.

Aber nicht nur durch die Beteiligung am Bau hat sich ja Heinrich IL ein gutes
Andenken verschafft, sondern zumal durch seine kostbaren Gaben, die er dem
vollendeten Miinster verlichen hat. Zwei davon haben sich durch das ganze
Mittelalter bis auf unsere Zeit erhalten: der goldene Altarvorsatz und das gol-
dene Reliquienkreuz. Auch die Kaiser-Heinrichs-Gaben sind zwar erst seit
dem 15. Jahrhundert bezeugt, indessen finden wir das Kreuz bereits schon in
den Hinden der Kunigundenfigur an der Miinsterfassade aus dem Ende des
13. Jahrhunderts. Die beiden Stiicke stammen aber zweifellos aus der Zeit um
das Jahr 1000. Sie sind kiinstlerisch wie historisch von auflerordentlicher Bedeu-
tung. Ihre genaue Betrachtung erlaubt manchen tiefen Einblick in das Wesen
jener Epoche, in die Geschehnisse der Regierung Heinrichs II, ja sogar in die
Gestalt der Ausstattung unseres damaligen Miinsters. An die Heinrichsgaben
schlieBen sich auBlerdem noch zwei im allgemeinen wohlbekannte Steinreliefs
im Miinster an, die Apostel- und die Vincentiustafel, deren Wert und Schonheit
noch selten richtig geschitzt worden ist. Endlich 148t sich an diese Werke meist
plastischer Kunst noch ein neuerdings entdecktes Denkmal der Malerei anfiigen.

Zuvor haben wir uns aber mit dem Miinsterbau aus der Zeit Heinrichs IL
selbst zu beschiftigen.

12




Das Heinrichs-Minster.

Am Miinster stammt aus der Zeit Heinrichs II. der untere Teil des Georg-
turms. Leicht erkennt man in der Fliche der Frontmauer jenes altertiimliche,
angewitterte Quaderwerk hinter der Georgsfigur, dessen hellere Steine trotz
allem Anstreichen mit roter Farbe immer wieder hervortreten. Man hat sich
zuweilen iiber die GroBe und die Schonheit des Quadergefiiges verwundert,
denn nach der Ansicht vieler Forscher hitte man im elften Jahrhundert nur die
Bruchsteinmauerung mit bloBer Quaderverstirkung an den Ecken gekannt.
Der Quaderbau war aber auch schon unter den Karolingern geiibt, und die
Krypta des StraBburger Miinsters, die 1015 begonnen wurde, ist ebenfalls aus
Quadern, zum Teil mit einem Farbenwechsel von rot und weifl wie an unserm
spatromanischen Miinster errichtet. Die Verwendung von Quadern an unserm
Miinster spricht fiir einen qualitativ hochstehenden Bau. Am Obergeschof3 des
Turmes ist eine feine, aber schlichte Dekoration angebracht: vier rundbogige
Felder sind ganz leicht eingelassen, so daBl schlanke, hohe Bogen von schéner
Proportion entstehen. Dariiber legt sich ein rechteckiges, ebenfalls eingetieftes
Feld. Wir mogen uns vorstellen, daB die ganzen Hochmauern des Domes mit
solchen Bogenreihen, die zum Teil auch die Oberfenster des Schiffes umrahm-
ten, verziert waren. In der Tat wiederholen sie sich an den andern Auflenwan-
dungen des Turmes. Auf der Riickseite sind jedoch nur drei Bogen vorhanden,
so daB neben ihnen ein Streifen freibleibt zum AnschluB der Hochwand des
Schiffs. Der Turm war also an die Kirche angebaut. Seine vierte Seite ist glatt
und lag infolgedessen im Innern. Ziemlich weit oben fiihrt ein vermauertes
Pfortchen heute ins Leere. Urspriinglich betrat man von dort aus zweifellos
eine Tribiine, die sich vom Georgsturm aus bis zu einem zu erginzenden Partner
hiniiber erstreckte. Eine solche Emporenanlage am Westende des Schiffs zeigt
heute noch die Kirche von Schénenwerd bei Aarau.

Noch etwas konnen wir am Turm beobachten: das ist der Keilsteinbogen, der
sich hinter der Lanze des heiligen Georg im Mauerwerk abzeichnet und der
hiiben und driiben auf einer Pfeilervorlage aufruht. Hier schloB also eine ge-
wolbte Halle an, die einen Vorhof, ein sogenanntes Atrium, umgab, wie solche
an mehreren Kirchen des Oberrheins aus dieser Zeit bezeugt sind.

Lange Zeit hat man geglaubt, die Fassade des Heinrichsmiinsters miisse
schmiler gewesen sein als die des heutigen Baus. Beim Legen einer Gasleitung
vor dem Portal im Jahre 1913 sind aber zwei Mauerpaare zum Vorschein ge-
kommen, die genau in der Verlingerung der heutigen Tiirme liegen und zweifel-
los die Fundamente des eben erwihnten Hallenvorhofes sind. Die Mauern sind
schon als romisch bezeichnet worden, sie entsprechen aber genau dem, was
die Ansitze am Georgsturm erfordern. Sie beweisen uns, daBl der Martinsturm,
der im 13. Jahrhundert von Grund auf neu erbaut worden ist, nur den Ersatz
fiir einen Turm aus dem elften darstellt, daB also das Mittelschiff des Heinrichs-
miinsters bereits schon die stattliche Breite des heutigen aus dem 12. Jahrhundert
besaB. Von der Gestalt der Kirche und dem Anblick ihres Innern wissen wir
gar nichts. Man kann nur vermuten, daf} sie von Siulen getragen und mit einer
holzernen Decke iiberspannt war. Es ware an und fiir sich nicht unméglich,

13




daB die Siaulenschifte im Schiff aus den Tempelruinen des benachbarten Augst
herbeigeschafft worden wiren, wie man ja damals auch in Rom allgemein fiir
die Kirchenbauten den reichen Vorrat an antiken Sdulen aufbrauchte. Auch in
Grandson sollen ja die antiken Saulenschifte der Kirche aus der ehemaligen
Romerstadt Eburodunum-Yverdon stammen.

Nach der Chorform wiirden wir wohl vergeblich Nachforschungen anstellen:
die tiefen Ausschachtungen fiir die Krypten des 12. Jahrhunderts haben alle
friiheren Spuren verwischt. Sicher war nicht wie heute ein Umgang um das Altar-
haus vorhanden; der Chor bildete ein einfaches Rund. Auch da mag uns wieder
die Kirche von Schénenwerd eine gute Vorstellung geben. Wir finden dort, aller-
dings vom Boden aufsteigend, genau die Blenden des Georgsturmes wieder.
Nur muf} die Basler Nische viel gewaltiger gewesen sein.

Von der Gestalt des Chorinnern kénnen wir uns sogar noch ein ziemlich deut-
liches Bild machen, und zwar geben uns die Heinrichsgaben selbst die Wegleitung.

Wir wissen aus dem spéten Mittelalter, daB die goldene Tafel an bestimmten
hohen Festtagen auf den Altar gesetzt wurde. Rudolf Burckhardt hat uns das
in seinem schénen Buche iiber den Kirchenschatz beschrieben und durch eine
schematische Zeichnung anschaulich zu machen gesucht. Wie so etwas wirklich
ausgesehen haben muB, vermittelt uns das Gemailde eines franzdsischen Meisters
aus dem 15. Jahrhundert, welches das Innere des Chors der Abteikirche von Saint-
Denis bei Paris darstellt. Da sehen wir auf dem Altartische die goldene Tafel, die
Karl der Kahle der Abtei geschenkt hat, und dariiber ein kostbares Kreuz, dhnlich
dem, das Heinrich II. gleichfalls dem Basler Miinster gestiftet hat. Die goldene
Altartafel ist aber urspriinglich kein solcher Retabel gewesen, sondern, wie auch
ihr UmriB8 mit dem Sockel und der oberen Kante deutlich zeigt, ein Vorsatz oder
Antependium, die Verkleidung der Vorderseite des Altartisches. Allerdings konnte
bei einer solchen Aufstellung der Priester nicht, wie das heute in der katholischen
Kirche der Fall ist, vor dem Altar stehend mit dem Riicken gegen die Gemeinde
Messe halten: er hitte die Tafel verdeckt und durch eine ungeschickte Bewegung
oder allein durch das Reiben mit seinen liturgischen Gewindern beschadigt. In
der Tat stand bei uns der Priester bis ins 12. Jahrhundert hinein hinter dem
Altar, das Gesicht iiber den Tisch hinweg dem Eingange der Kirche zugewendet.

Die zwiefache Front eines solchen Altars, nach hinten gegen den Priester,
nach vorne gegen das Volk, erklirt auch die Doppelseitigkeit des von Heinrich IL
geschenkten Reliquienkreuzes. Es ist urspriinglich kein Prozessionskreuz, das
auf einer Stange getragen wurde, sondern eine Altarzierde, ja sogar das Haupt-
kreuz auf dem Hochaltar gewesen. Nur die vordere, einst der Kirche zugewandte
Seite hat sich erhalten. Sie zeigt in der Mitte eine geschnittene Gemme und auf
den Armen vier Kristallcabochons mit Reliquien. Wie karolingische Werke
besitzt sie nur einen Randbesatz von Steinen um freie Felder von Goldblech,
wihrend die spiteren Kreuze des elften Jahrhunderts meist dicht mit Steinen
oder Perlen und Filigran bedeckt sind. Rudolf Burckhardt vermutet mit Recht,
daB schon urspriinglich die Rundmedaillons der Kreuzarme auf der Riickseite
mit gravierten oder vielleicht auch in Schmelz ausgefiihrten Evangelistenzeichen
verziert gewesen seien, und man darf gewill annehmen, daB vor der Reparatur
des 14. Jahrhunderts in der Mitte statt des Kruzifixes, das, wie Rudolf Burckhardt

14




gezeigt hat, sich schlecht einpaBt, vielleicht die Figur des Lammes angebracht
war. Diese Symbole waren dem Priester, der hinter dem Altar die Messe dar-
brachte, zugekehrt, die kostbare goldene Seite schaute dagegen iiber der Altar-
tafel nach der Gemeinde hinaus.

Die Einrichtung des Chors mufl also einst dhnlich bestellt gewesen sein, wie
das noch heute in mehreren alten Kirchen Roms der Fall ist. Dort steht hinten
in der Tiefe der Nische der Bischofsthron, eine Bank zieht sich der Rundung
der Wand entlang als Sitz fiir die Priester und das Gefolge des geistlichen Wiirden-
tragers. Ganz vorne auf dem erhéhten Podest, der die Apsis ausfiillt, steht der Altar
unter einem Uberdach, dem Ciborium, das gewil auch in Basel nicht gefehlt hat.
Auf den oberen Laufgingen im heutigen Miinster sind Stiicke von Sdulenschiften
aus dunkelgriinem Porphyr verwendet, die vielleicht von diesem Ciborium stam-
men. Zu beiden Seiten des Altars fithren in den romischen Kirchen Treppen zur
Plattform hinauf. Unmittelbar vor dem Tische 6ffnet sich aber eine Tiefe, in der
man durch ein vergittertes Fenster in ein Heiligengrab hineinschauen kann.

In Basel diirfte freilich nicht bloB eine solche ,,Confessio’* nach romischer
Art vorhanden gewesen sein, sondern, wie es auch in dem gewaltigen, um die-
selbe Zeit zu StraBburg erbauten Miinster der Fall war, wird sich unter dem Chor
eine Krypta ausgedehnt haben, zu der man auf einer breiten Treppe in der Mitte
hinabstieg. Eine zhnliche Disposition sehen wir heute noch im Dome zu Chur
und in der kleinen romanischen Kirche San Nicolao zu Giornico im Kanton
Tessin. In Giornico ist sogar die Spur des Altars im FuBlboden, vorn auf der
Chorestrade in der Mitte zwischen den Treppenendigungen, noch heute deutlich
zu erkennen. Auf diese Weise durch die Gewdlbe der Krypta hoch empor-
gehoben, muB der Altar mit seiner schimmernden Verkleidung den Glaubigen
weithin durch die Kirche wundersam entgegengeleuchtet haben.

Vor der michtigen Nische des Basler Miinsters, die wir uns dhnlich gewaltig
wie das Chorrund von StraBburg vorstellen kénnen, lagen die seitlichen Treppen
weiter auseinander als in den kleineren, bescheideneren Bauten von Rom, Chur
oder Giornico, so daB der Chorboden rechts und links vom Altare gegen den
Abgrund der Kryptentreppe durch Schranken gesichert werden mufte.

Eine dieser Schrankenplatten hat sich offenbar noch erhalten: es ist die Apostel-
tafel, die heute in der AbschluBwand des ZuBleren siidlichen Seitenschiffs im Miinster
eingemauert ist. In ihren Dimensionen paBt die Platte vorziiglich zu einem solchen
Zwecke; ihre Komposition nihert sich der goldenen Altartafel. Die Ausfithrung
des Steinreliefs ist freilich etwas derber als die der eleganteren Goldarbeit. Beide
Tafeln zeigen Bogenreihen, im Gegensatz zum goldenen Antependium sind aber auf
der Schrankenplatte immer zwei Figuren zusammen gruppiert. Essollten alsonach
den Seiten hinaus nicht einfach weitere bedeutsame Gestalten wie am Altar auf-
gezihlt werden, sondern die Absicht des Bildhauers war offenbar, den Eindruck
der Schar der Apostel zu geben. Nur sechs von ihnen sind auf uns gekommen; ein
zweites Relief mit den iibrigen sechs Aposteln, das einst auf der andern Seite des
Altars gestanden hatte, ist leider verloren gegangen. Die erste Figur links auf der
uns erhaltenen Tafel, der heilige Petrus, weist mit der Rechten aus dem Relief hin-
aus. Die Platte stand also zweifellos einst rechts vom Altare, und die Hand Petri
deutete hiniiber nach dem Opfertische und dem Christus des goldenen Vorsatzes.

15




Die goldene Altartafel.

Die goldene Altartafel ist bis heute der Gegenstand einer besonderen An-
hinglichkeit von seiten der Stadt geblieben, der sie einst angehort hat, aber durch
ein widriges Schicksal entfiihrt worden ist. Noch heute denkt jeder rechte Basler,
wenn er sich in Paris aufhilt, daran, daB er sich in der Nidhe der Altartafel be-
findet, die das kostbarste und verehrungswiirdigste Stiick des Miinsterschatzes
gewesen ist, und wenn er irgendwie Zeit hat, so versucht er bestimmt, ihr im
Musée de Cluny einen Besuch abzustatten. Rudolf Burckhardt hat in seinem
prachtigen Buche iiber die unerhorte Sammlung mittelalterlicher Kirchenzierden,
die bis zum Ungliicksjahre 1833 in unserem Miinster beisammen war, die Ge-
schichte des goldenen Antependiums geschildert und das Werk selbst durch
schone Abbildungen und eine eingehende Beschreibung der Betrachtung nahe-
gebracht. Inhalt und Bedeutung der goldenen Tafel ist namentlich von Wilhelm
Wackernagel schon 1857 in grundlegender Weise erldutert worden. Das schmale
Schriftchen, eine Festgabe zur Promotion des Gymnasiums, gehdrt noch immer
zum Besten, was iiber die Tafel geschrieben worden ist, und wir tun gut daran,
die Ergebnisse friiherer Forschung stets wieder in die Erinnerung zuriickzurufen.
Die goldene Altartafel gehort allerdings zu jenen bedeutsamen Werken, deren
Studium sich nie erschépft. So werden auch wir diesem wichtigen Denkmal
noch einige neue Aspekte abgewinnen konnen.

Die in Goldblech iiber einen Zedernholzkern getriebene Tafel wiirde heute
wohl niemand mehr mit Franz Kugler fiir eine Erneuerung des 13. Jahrhunderts
halten, sondern sie ist sicher, wie er sich ausdriickt, ,,das alte Stiick‘‘. Mit ihrem
Sockel und der oberen Ausladung 14Bt sie deutlich den UmriB3 des Altartisches
erkennen, ihre Verwendung als Antependium. Fiinf Gestalten, in der Mitte
Christus, rechts die Erzengel Gabriel und Rafael, links der Erzengel Michael
und der heilige Benedikt, stehen unter Bogen, zwischen mit Schaftringen besetz-
ten Siulen. Sie treten auf bewachsene Erdschollen, die fiir die Kunst um 1000
so charakteristisch sind. Die Figuren ragen kriftig plastisch herausgearbeitet
vor dem glatten, glinzenden Grunde hervor. Die iibrigen Flichen der Tafel
sind von einem reichen, mit Tieren bevdlkerten Rankengespinnst iiberspielt,
so daB} in den Bogenzwickeln und auf den Rahmenleisten, im Gegensatz zu den
blinkenden Flichen hinter den Figuren, ein feines Flimmern entsteht. Die zier-
lichen Ranken umschlieBen Blattwerk, Végel, Panther und Léwen. Mehrfach
kehrt dasselbe Muster wieder. Die Friese sind also iiber Modeln gehimmert
worden. Wie die Gestalten der Erzengel, so ist auch dieses Geflecht mit seinem
Getier orientalischen Ursprungs. Die Tafel ist jedoch kein 8stliches, sondern
zweifellos ein westliches Werk. Nicht nur sind die Inschriften lateinisch, die
Segensgebidrde Christi ist die der rémischen, nicht der griechischen Kirche:
er hat drei Finger erhoben, aber hilt den Daumen abgespreizt, wihrend beim
orientalischen Segen sich Daumen und Goldfinger beriihren. Die goldene Altar-
tafel ist nicht von jener sublimen Feinheit und Vornehmbheit byzantinischer
Gebilde, sondern jenen gegeniiber von einer derberen Schwere, aber es liegt auch
auf ihr ein unverginglicher Abglanz jener spiten griechischen Kunst.

16




Christus in der Mitte der Tafel ist etwas groBer gebildet als die iibrigen
Figuren. Die getriebene Umschrift des einfassenden Bogens bezeichnet ihn feier-
lich als den Kénig der Konige und den Herrn der Herrschenden. (Die gleiche
Beischrift, ebenfalls lateinisch und nicht griechisch, ist auch um das Christus-
bild der gleichzeitigen byzantinischen Goldmiinzen zu lesen.) Er hebt beide
Arme: die rechte Hand spendet den Segen, in seiner linken ruht die Weltkugel,
die mit dem Monogramm Christi und den beiden Buchstaben Alpha und Omega
bezeichnet ist. Der Nimbus, der das ernste Haupt umgibt, ist reicher als der
der anderen Figuren mit Steinen besetzt und auBerdem nach der Regel mit
dem Kreuze belegt. Bei aller Feierlichkeit und dem fast iiberirdischen Schim-
mern des edlen Materials ruht sowohl auf dieser Gestalt Christi, und zumal
auch auf den seitlichen Figuren, noch etwas von antiker, aus griechischem
Geiste stammende Grazie und Menschlichkeit. Wie einfach und prunklos ist
das Gewand, das sich straff um den Leib Christi legt; die geschlingelten Linien
der Saume und die hochfliegenden Mantelenden bilden die einzige Verzierung.
Wie hiibsch ist das Zuriickgleiten des Armels an den erhobenen nackten Armen
Christi und des Erzengels Gabriel beobachtet. Gleich schlichten Wanderern
setzen die beiden Botenengel Gabriel und Rafael ihre Stibe vor sich hin. Der
heilige Michael fiihrt einen bewimpelten Speer und trigt wie Christus die Welt-
kugel, aber er stellt nichts von der erhabenen Wiirde eines Fiihrers der himm-
lischen Heerscharen zur Schau, sondern erscheint eher als der, welcher mit
liebenswiirdigem Ernst die Seelen in Empfang und in Obhut nimmt. Der heilige
Benedikt endlich fiigt sich in natiirlicher Bescheidenheit in den himmlischen
Kreis. Im Gegensatz zu den lichten Himmelsgestalten ist er nicht barfuB}, sondern
als Monch beschuht, sein derbes Haupt trigt die Tonsur und in den Hinden
hilt er Abtsstab und Buch.

Einen feierlichen Ton schligt wiederum die Inschrift an, die in eine Reihe
von Plittchen eingegraben iiber und unter dem vertieften Feld mit der Bogen-
stellung auf die waagrechten Leisten des inneren Rahmens geheftet ist. Die Gru-
ben der Lettern sind mit roter Paste ausgefiillt. Der erste Vers, wie der untere
ein lateinischer Hexameter, wendet sich fragend an den Betrachter und kiindet
ihm die Macht des Herrn; der zweite miindet in ein Gebet aus:

QUIS SICUT HEL FORTIS SOTER MEDICUS BENEDICTUS
PROSPICE TERRIGENAS CLEMENS MEDIATOR USIAS.

Wer ist stark wie der Herr, als Retter und Arzt benedeiet?
Mittler der Welt blicke gniddig herab auf die Erdengebornen!

Wie auch sonst die mittelalterlichen Texte, enthalten die Verse, zumal der
erste, einen doppelten Sinn: einen wortlichen und einen symbolischen. In seiner
Schrift iiber ,,Die goldene Altartafel von Basel” aus dem Jahre 1857 hat Wilhelm
Wackernagel darauf hingewiesen, daBl die erste Zeile im einzelnen die Namen
der fiinf Figuren aufzdhlt, sich als Ganzes gelesen aber auf den Herrn in der Mitte
bezieht, an den sich auch die zweite Zeile richtet. ,,Wer ist wie Gott" ist die
Ubersetzung des hebriischen Wortes Michael, ,,der starke Herr* ist die Bedeu-
tung von Gabriel, ,,der heilende Herr* die Umschreibung von Rafael, ,,Bene-
dictus®, der Gebenedeite, ist der Name der vierten Gestalt, des Begriinders

17




des Monchtums im Abendlande; ,,Soter*, der Retter, ist Christus selbst. Selt-
sam ist auch in der lateinischen Inschrift die Verwendung des hebréaischen Wor-
tes ,,Hel* fiir Gott, des griechischen ,Soter* fiir Heiland und der Gebrauch des
griechischen Wortes ,,Usia* fiir den Begriff der vom Herrn verwalteten Welt.
Interessanterweise kommt dieses Wort ,,Usia‘* auch auf der in Kupfer getriebenen
und vergoldeten, heute nur noch in Fragmenten erhaltenen Kanzel vor, die Hein-
rich II. dem Miinster zu Aachen geschenkt hat, sowie auf dem prichtigen, mit
den Bildern der Gestirne gezierten Mantel, den der Unteritaliener Melus von
Bari in den selben Jahren fiir Heinrich II. hat anfertigen lassen, und den der
Kaiser dem Dome zu Bamberg geschenkt hat. (Jener Melus oder Ismael hatte
gegen die Byzantiner in Apulien einen Aufstand unternommen, war aber geschla-
gen worden und im Jahre 1018 zum Kaiser nach Regensburg gekommen. Hein-
rich hatte ihn zum Herzog jener Provinz ausersehen, aber schon 1020 ist Melus
bei einer Zusammenkunft in Bamberg gestorben.)

Auf Heinrich als den Stifter der Basler goldenen Tafel scheinen auch die bei-
den gekronten Stifterfiguren zu weisen, die sich in griechischer Weise flach zu
den Fiilen Christi niedergeworfen haben. Links erkennt man den Kaiser selbst,
rechts seine Gemahlin Kunigunde. Der Kaiser trigt den kurzen Bart, wie er auch
in den fiir ihn angefertigten Bilderhandschriften als seine persénliche Tracht
gekennzeichnet ist. Das Merkmal ist freilich nicht unbedingt eindeutig, denn
auch die Nachfolger Heinrichs sind birtig gewesen. Allerdings haben sie den
Bart weniger gestutzt, sondern eher linger wachsen lassen.

Sicher auf Heinrich II. weist aber der heilige Benedikt. Die spatere Heiligen-
legende weil zu erzihlen, der Kaiser habe ein Steinleiden gehabt. Bei einer
Wallfahrt nach Monte Cassino, dem Mutterkloster des Benediktinerordens, sei
ihm der heilige Benedikt im Schlafe erschienen, habe ihm den Stein heraus-
geschnitten und in die Hand gegeben. Beim Erwachen habe Heinrich den Stein
tatsiachlich in der Hand gehalten. Nun ist Heinrich IL erst 1022, also drei Jahre
nach der Basler Miinsterweihe, in Monte Cassino gewesen. Aber eine reine
Legende ist diese Uberlieferung nicht: Heinrich IL sagt selber in einer Urkunde,
die er damals jenem Kloster bei der Gelegenheit seines Besuches ausgestellt
hat, ,,daB er von der friihesten Bliite der Jugend an den heiligen Benedikt besonders
geliebt habe, daB er hiufig krank gewesen und dann von ihm wieder aufgerichtet
worden sei. Die Heilung kann sich also schon friiher ereignet haben. Die
,Legenda aurea verlegt sie wohl richtiger auf einen der Feldziige nach Polen,
deren Heinrich II. mehrere zwischen 1004 und 1015, also vor der Basler Kirchweih,
unternommen hat.

DaB Heinrich II. krianklich gewesen ist, daran erinnert noch ein anderes
eindrucksvolles Denkmal jener Zeit, die deutsche Kaiserkrone. Die aus Perlen
gebildete Inschrift am Biigel besagt zwar, die Krone sei fiir Heinrichs Nachfolger
Konrad gefertigt worden, und zweifellos ist der, wie auch Julius von Schlosser
betonte, fast etwas barbarisch’ mit Steinen iiberladene Reif eine deutsche
Arbeit. Anders verhilt es sich wahrscheinlich mit den darin verwendeten
Schmelzplatten. Trotz allem, was dagegen eingewendet worden ist, sind sie doch
wohl byzantinischen oder vielleicht, ihrer lateinischen Inschriften wegen, italisch-
byzantinischen Ursprungs. Die eine zeigt Christus zwischen zwei Cherubim

18




thronend. Ahnlich wie auf der Altartafel wird er als Herr der Konige bezeichnet:
»Per me reges regnant.” (Durch mich herrschen die Konige.) Auf zwei andern
Platten stehen Einzelgestalten, David und Salomo, die gerechten Kénige, und
damit die Vorbilder der Kaiser. Das vierte Email enthzlt abermals eine Gruppe:
Jesaias, der nach 2. Kénige 20 dem kranken Kénig Hiskia weissagt, dafl sein
Leben um fiinfzehn Jahre verlingert werden solle: ,,Ecce adiciam super dies
tuos XV annos”, steht auf dem Schriftband, das der Prophet hilt, zu lesen. Es
ist kaum denkbar, daB sich der Kaiser selber eine solche Prophezeiung in die
Krone gesetzt hitte. Es ist zweifellos ein Priester, der spricht. An Konrad IL,
dessen Name, wie wir gesehen haben, auf dem Biigel erscheint, konnte er sich
mit diesem Wunsche nicht wenden; dieser war eine robuste Kraftnatur. Wohl
aber pafit die Anspielung auf die Krinklichkeit Heinrichs II. Wir diirfen also
annehmen, daf3 diese Platten aus einer ilteren Krone stammen, die der Papst
Kaiser Heinrich geschenkt hat.

Der burgundische Chronist Radulphus Glaber erzihlt, der Papst hitte Hein-
rich beim Empfang einen goldenen Reichsapfel iiberreicht. Der Kaiser hitte
die Kugel lange betrachtet, aber dann erklirt, sie sei zu kostbar fiir ihn, und habe
sie an das Kloster Cluny weitergegeben. Offenbar wollte er sich einer verpflich-
tenden Gabe entledigen. Nach andern Berichten, den Lebensbeschreibungen
der groBen Cluniazenser Abte Odilo und Hugo, hat Heinrich nicht nur den
Reichsapfel, sondern auch den Reif, der bei der Kronung gedient hatte, nach
Cluny gestiftet. Es ist aber moglich, daB Papst Benedikt VIII., der ja wissen
muBlte, daB Heinrich seine Krone weggeschenkt hatte und deshalb dieses
Herrschersymbols entbehrte, dem Kaiser eine neue mitbrachte, als er im Jahre
1020 um Hilfe gegen die Familie der Crescentier in Rom und andere Gegner in
Italien bittend zu jener Tagung nach Bamberg kam, an der auch Melus von Bari
teilnahm, der dem Kaiser einen Mantel iiberreichte. Die Anspielung auf der
einen Schmelzplatte, sein damals schon krinklicher Beschiitzer mége noch lange
erhalten bleiben, ist gerade damals besonders verstindlich gewesen. Konrad IIL.,
der, wie wir wissen, die Krone seines Vorgingers durch die Vermittlung der
Kaiserin-Witwe Kunigunde erhielt, wiinschte zweifellos den piapstlichen Reif
durch ein neues Stiick zu ersetzen. Aber offenbar wollte er doch die Schmelz-
platten nicht hinweg tun, sondern er lieB sie wiederum in das neue Werk ein-
fiigen. Interessant ist indessen zu beobachten, in welcher Weise die Plittchen
nunmehr verteilt worden sind. Die Hiskia-Szene bildet nicht mehr, wie es ur-
spriinglich gewill vorgesehen war, auf der Stirnseite als Gruppenbild das Gegen-
stiick zur dreifigurigen Majestas Domini; an ihrer Stelle erblickt man die Einzel-
gestalt des Kénigs Salomo, der iibrigens dieser Hauptszene den Riicken dreht
und nach hinten schaut, wo sein Pendant, der Kénig David, erscheint. Das un-
bequeme Stiick pépstlicher Einmischung ist also von Konrad an einen weniger
sichtbaren Ort, auf die Riickseite, hinten gegen den Nacken, versetzt worden.

Weshalb hat aber Heinrich gerade in Basel seiner Verehrung fiir den heiligen
Benedikt Ausdruck gegeben? Das ist in der Tat merkwiirdig. Wenn Heinrich
dem heiligen Benedikt seine Dankbarkeit bezeugen wollte, so tat er das am besten
ihm selbst gegeniiber, also in einem Benediktinerkloster, nicht aber in einer
Kathedrale, wo der Monchsheilige nichts zu suchen hatte und auch gar keinen

19




Altar besaB. Wir kénnen also mit Sicherheit sagen, dafl die goldene Tafel ur-
spriinglich gar nicht fiir unser Miinster bestimmt war, sondern fiir ein Bene-
diktinerkloster. DaB Kaiser Heinrich solche goldene Tafeln auch fiir Kloster
hat verfertigen lassen, wissen wir unter anderem aus Stift Kaufungen: die ,,Ycona
de auro* wird dort ausdriicklich als Geschenk Heinrichs und Kunigundens er-
wihnt. Der Kaiser hat also einfach ein solches Stiick, das er gerade besal}, nach
Basel mitgebracht.

In einem Benediktinerkloster ist die Tafel wahrscheinlich auch gearbeitet
worden. Man hat seit jeher an die Reichenau als Ursprungsort gedacht. Der
damals auf der Reichenau verwendete Christustypus ist aber nie bartig wie auf
der Tafel, sondern stets nach antiker Weise jugendlich. Man hat deshalb auch
nach Regensburg verwiesen, der alten Residenz Heinrichs IL., als er noch Bayern-
herzog war. In den Regensburger Handschriften ist der bartige Christustypus
gelaufig. Aus Regensburg hat sich sogar auch eine in Gold getriebene Christus-
figur erhalten. Es handelt sich um den Buchdeckel eines Sakramentars, das in
der Miinchener Staatsbibliothek aufbewahrt wird. Dieser Christus ist bartig
wie auf der Basler Tafel, aber wie weit entfernt ist seine barbarisch gearbeitete
Gestalt, deren Arme sich gar nicht von dem spindelférmigen Korper losen,
von jener schonen Figur unseres Antependiums, deren Gebirden ja auch ein
wenig befangen sind und doch einen Hauch schéner Lebendigkeit an sich haben.

Auch was man sonst an Goldschmiedewerken zum Vergleich herangezogen
hat, weist nur entfernte, duBerliche Ahnlichkeiten auf. Man darf sich nicht
dariiber tiuschen: was uns iiberkommen ist, das sind nur einige wenige, zufillig
erhaltene Stiicke aus einer einst immensen Zahl von Buchdeckeln, Tragaltiren
und Antependien.

Wenn es angeht, den Vergleich vom ausschlieBlichen Gebiet der Goldschmiede-
kunst auch auf andere Kunstzweige auszudehnen, so diirfte eine Gebidrde wie
diejenige unseres Christus am ahnlichsten doch in der Reichenauer Buchmalerei
anzutreffen sein. Auf dem Bilde der Himmelfahrt im Perikopenbuche, das
Heinrich II. dem Dome von Bamberg geschenkt hat, und das heute ebenfalls
in der Staatsbibliothek zu Miinchen aufbewahrt wird, steigt Christus in einer
Haltung empor, die weitaus am meisten unter allen zeitgendssischen Werken
an die mittlere Figur unserer Tafel erinnert. Im Dedikationsbilde des Evange-
liars, das fiir Otto III. gemalt worden ist, erhebt der Kaiser, der, umgeben von
seinen geistlichen und weltlichen Wiirdentrigern, auf dem Throne sitzt, in dhn-
licher Weise die Arme, in der Linken hilt er eine Kugel, die mit einem Kreuz
bezeichnet ist. Diese Signatur gemahnt an das Monogramm Christi, mit dem
die Kugel des Christus auf der Tafel versehen ist; eine genau gleiche Kugel,
iiber der das Kreuz nicht emporragt, sondern auf die Fliache selbst eingegraben
ist, liegt in der Hand des Erzengels Michael auf dem goldenen Antependium.

In den Bogenzwickeln der Tafeln sind Medaillons in das Rankenwerk ein-
geflochten, die die gekronten Brustbilder der Tugenden enthalten. Sie finden
sich ganz ahnlich auf einigen Tragaltiren wieder, die man der Reichenauer
Goldschmiedwerkstitte zuweist, und namentlich auf dem Riickdeckel jenes
auf der Reichenau fiir Heinrich II. gemalten Perikopenbuches, von dem wir
eben gesprochen haben.

20




Es 146t sich denken, daB man auf dem liturgischen Gerit den zur Gewohn-
heit gewordenen birtigen Christus sehen wollte und nicht den nur fiir literarisch
Gebildete verstiandlichen jugendlichen Heros der spitantiken Kunst, und daB
deshalb der Goldschmied fiir die Tafel einen anderen Christustypus verwendet
hat, als den, welcher von den Buchmalern bevorzugt worden ist.

Apostel- und Vincentiustafel.

Wenn auch die goldene Altartafel Basel verloren gegangen ist, so besitzt das
Miinster doch noch zwei Steinreliefs, die ebenso bedeutsam, ja kiinstlerisch
vielleicht noch einzigartiger sind als jene. Es sind dies die Apostel- und die
Vincentiustafel.

Das Ungewdhnliche und AuBlerordentliche dieser Bildwerke ist seinerzeit
schon von Friedrich Rintelen in seinem schonen Aufsatze zum 900. Gedenktag
der Kirchweihe des Basler Miinsters im Jahre 1919 hervorgehoben worden:
»Sie stehen', so schrieb er, ,,in dem weiten Bezirk des Mittelalters ganz fiir sich
da; noch niemand hat Glieder zu bezeichnen vermocht, die sie mit der iibrigen
Kunst der Zeit fest verbinden wiirden; man schwankt sogar iiber das Jahrhundert
ihrer Entstehung., Manche halten sie fiir gleichzeitig mit der goldenen Tafel,
viele datieren sie ins zwdlfte Jahrhundert, aber man hat auch vom zehnten und
selbst neunten gesprochen, ohne sich in den Ruf des Sonderlings zu bringen.
Solche Zweifel der Gelehrten lassen den Laien kiihl, aber sie kénnen ihm eine
Andeutung von der Einzigartigkeit des Werkes geben.*

In der Tat ist es der Kunstgeschichte nicht gelungen, auch nur ein Steinbild-
werk aufzutreiben, mit dem wir unsere Reliefs vergleichen konnten. Wieviel
muB verloren gegangen sein. Gerade durch ihre Seltenheit wird uns der un-
gewohnliche Wert unserer beiden Tafeln um so deutlicher bewuflt. Trotzdem
ist es vielleicht nicht ganz unmdéglich, die Entstehungszeit unserer Bildwerke
genauer zu umreiflen, sobald es nimlich erlaubt ist, das Vergleichsgebiet etwas
weiter zu fassen und nicht nur ausschlieBlich auf das so liickenhafte der Skulptur,
sondern auch auf das der Malerei, zumal der verhiltnisma8ig reich iiberlieferten
Buchkunst auszudehnen. Eine solche Diskussion erscheint vielleicht vielen nur
als ein Streit unter Gelehrten, in dem Meinung gegen Meinung steht. Und doch
148t sich ja oft erst aus seiner zeitlichen Stellung Art und Wert eines Kunstwerkes
richtig erkennen und einschitzen. Fiir den Basler hat aber die Frage nicht blof
eine wissenschaftliche Bedeutung: es interessiert ihn zu wissen, ob er in diesen
Reliefs nur Uberbleibsel aus einem dunkeln Abschnitt der Geschichte seiner
Stadt besitzt, oder ob er in ihnen wirklich kostbare Zeugen aus der Zeit des
Kaisers Heinrich erblicken darf.

Wir haben bereits gezeigt, wie vorziiglich das eine der Reliefs, die Apostel-
tafel, als Chorschranke zu der urspriinglichen Aufstellung der goldenen Altar-
tafel paBte. Aber auch seinem ganzen Gehaben nach gehért das Werk zweifellos
in jene Zeit um das Jahr 1000. Ganz antik muten die sechs Gestalten an, die zu
zweien disputierend unter einer Bogenfolge stehen. Auch die schéne Lapidar-

21




inschrift, die ihre Namen nennt, gemahnt an groBle réomische Vorlagen. Fast
wie Philosophen sehen die eindringlich miteinander redenden Mainner aus.
Im Lateran zu Rom und in der Kirche St. Trophime in Arles sieht man friih-
christliche Sarkophage, an deren Wandungen solche Figuren ebenfalls unter
Bogen stehen, ja sogar die Hinde ihn dhnlicher Weise zum Gesprich erheben.
Und doch, gibt man genauer acht, so zeigen die Apostel der Basler Tafel diesen
Vorbildern aus spatromischer Kunst gegeniiber etwas merkwiirdig Unbestimmptes.
Ihre Knie scheinen zu wanken. Nicht frei bewegen sich die Gestalten; sie sind
eng in die Bogen gefaft. Die grofen Augen blicken geradeaus ins Leere; sie
haben etwas Visionares, das durchaus nicht antik, sondern ganz mittelalterlich
ist. Mit grofler Kenntnis sind die Gewidnder gelegt, aber sie umbhiillen keine
koérperliche Fiille, sie sind eher nach einer Regel geordnet, als daf} sie frei um die
Leiber geschlungen waren. Uberall spiiren wir eine Macht am Werke, die nach
strenger Stilisierung drangt und die uns rund anderthalb Jahrhunderte spiter
in ihrer Vollendung in den feierlich-starren Evangelisten der Galluspforte ent-
gegentritt.

Diese gleiche Zwischenstellung zwischen antiker Uberlieferung und der Ge-
bundenheit romanischer Kunst, zwischen natiirlicher Auffassung und mittel-
alterlicher Wirklichkeitsferne tritt uns auch in dem andern Steinbildwerk ent-
gegen, das wir ebenfalls noch in unserm Miinster besitzen, in der Vincentiustafel,
die fast wie ein Gegenstiick zur Aposteltafel auf der gegeniiberliegenden Seite
in der AbschluBBwand des nordlichen duBleren Seitenschiffs eingemauert ist.

Es ist heute noch immer nicht ausgemacht, was die Steinplatte urspriinglich
gewesen ist. Hat sie als Briistung einer Kanzel, eines Ambos, gedient, oder ver-
kleidete sie ebenfalls einen Altar? Ein Vincentiusaltar ist zwar im Miinster bis
ins spatere Mittelalter nicht nachzuweisen, aber am Miinsterberg lag einst eine
Kapelle, die diesem Heiligen geweiht war und vielleicht zu den Anbauten des
Vorhofs gehorte. Bis zu der groBlen Miinsterrenovation in der Mitte des vorigen
Jahrhunderts war das Relief senkrecht in zwei Teile zerlegt und die beiden Half-
ten waren unabhingig voneinander hiiben und driiben bei den Zugingen zur
Krypta eingemauert gewesen. Es kann aber kein Zweifel dariiber bestehen,
daB sie so zusammen gehdren, wie wir sie heute sehen. Die Geschichte liuft von
der einen Seite auf die andere weiter, kehrt auf die erste Tafel zuriick und endet
im vierten Felde rechts unten. Einst war wie am goldenen Antependium eine
erklirende Inschrift vorhanden, die in ein metallenes, hier wohl ehernes Band
eingraviert war: die Bohrlocher, in denen die Lamelle befestigt war, sind auf
dem mittleren Rahmenstreifen noch immer sichtbar.

Im ersten Felde wird der Bischof von Valencia in Spanien vor den réomischen
Pritor gefiihrt, da er sich weigerte, dem Gétterbilde zu opfern, das hinter der
Estrade mit dem Sessel des Richters steht. Fiir den der Rede ungewandten
Seelenhirten springt der Diakon Vincentius ein und wird sogleich von den
Hischern ergriffen und in der Halle nebenan gegeiflelt. Im zweiten Bilde wird
der Heilige in den Turm gefiihrt, in den ein Zephir Labung hineintrigt. Dann
wird er von den Schergen auf einem Rost gebraten: einer facht das Feuer mit
einem Blasebalg an, die andern halten den gefesselten Heiligen mit gabelartigen
Stangen fest. Ein Engel fliegt aber herzu und gieBt Linderung iiber den wunden

22




Kérper aus. Der Pritor iiberwacht selber die Tortur; ein Teufelchen fliistert
ihm bose Gedanken ins Ohr. Im Turme ist Vincentius gestorben. Wihrend
Engel die Seele des Heiligen aus einem Fenster des Turmes nach der himm-
lischen Stadt tragen, schleppen die Knechte den Toten aus der Tiir. Zum Schutze
gegen den Leichengeruch haben sie Tiicher vor das Gesicht genommen. Dann
liegt der Korper auf dem Felde, den wilden Tieren zum FraB, aber die Vogel
verteidigen ihn und wachen, daB ihm nichts geschieht. Da der Heilige auf diese
Weise nicht zum Verschwinden gebracht werden kann, wird er von einem Schiff
aus in das Meer versenkt, aber fromme Christen finden ihn am Ufer und be-
statten ihn feierlich. Uber seinem Grabe wird sogleich eine Kirche erbaut:
Werkleute tragen Baumaterial herbei, andere sind damit beschéftigt, aus Quader-
steinen iiber einem Lehrgeriist ein Tonnengewdlbe iiber den kleinen Bau zu
schichten. Die Vogel, die den Heiligen beschiitzt hatten, sind ihm iibers Meer
nachgeflogen; nun haben sie sich auf ein Saulenkapitell niedergelassen und
schauen zu, wie Vincentius zur Ruhe gebettet wird.

Der kiihle, zuweilen niichterne Ton und die einfache Schlichtheit der Er-
zdhlung sind wohl schuld daran gewesen, daB dieses Relief selten die richtige
Wertschitzung und Beachtung gefunden hat. In Wirklichkeit handelt es sich
um ein sehr bedeutendes Werk. Wir sind allerdings fern von der Glut mittel-
alterlicher Darstellungen, aber die Tafel entbehrt nicht fesselnder, ja sogar
héchst stimmungsvoller Ziige.

Das Schonste ist zweifellos das dritte Feld. Wie antike Siegesgenien, die das
Bildnis des Kaisers tragen, schwingen sich die beiden Engel aus dem Turm.
Meisterhaft ist die Gruppe der sich iiber den Leichnam beugenden Minner
komponiert. Riihrend ist es, wie der jugendliche Kérper hilflos preisgegeben
daliegt. Der Kiinstler vermag uns sogar etwas von Naturstimmung zu vermitteln:
er 148t ein Biumlein hochwachsen, dessen Blitter sich im Winde zu bewegen
scheinen; Vigel fliegen auf und umflattern Baum und Leichnam. Wir fiithlen
uns an antike Idyllenpoesie erinnert. Es sind die Mittel der groflen spatréomi-
schen Illusionskunst — die Verwendung von Bodenwelle, Baumchen und freier
Fliache, welche wir als Raum zu empfinden geneigt sind —, die der Kiinstler
noch immer zu handhaben versteht.

Eine besonders schéne Vorstellung einer spitantiken Arbeit gibt ein Elfen-
beinrelief, das heute im Bayrischen Nationalmuseum in Miinchen aufbewahrt
wird. Es stammt wahrscheinlich aus dem vierten Jahrhundert. Da finden wir
das aufsteigende Gelinde wieder, auf dem hier Christus zum Himmel hinan-
schreitet. Vorne nahen die heiligen Frauen dem Grabmal, einem Turm auf
scholligem Terrain. Hinter dem Gebiude ragt ein Baumchen in die Luft, Végel
sitzen darauf und picken an seinen Friichten. Wir glauben uns wirklich in einer
schonen, gartenartigen Landschaft zu befinden.

Solche Wirkungen riaumlicher Illusion wissen auch die karolingischen Kiinst-
ler, zumal die Elfenbeinschnitzer, die im neunten Jahrhundert wahrscheinlich
in Reims gearbeitet haben, zu erwecken. Zwei feine Elfenbeintifelchen dieser
Art haben sich auch in der Schweiz erhalten: sie stammen aus dem Kloster
Rheinau und werden heute im Landesmuseum in Ziirich aufbewahrt. Genau
wie der Illustrator einer beriihmten Handschrift aus der Schreibschule von

23




Reims, des sogenannten Utrechter Psalters, iibertragt der Schnitzer die bildliche
Sprache der Psalmen in wirkliche Szenen vieler Figuren, und mit der gleichen
erstaunlichen Virtuositit wie der Zeichner versetzt auch er die temperament-
volle Handlung in ein welliges Geldande nach der Art der spitantiken Kunst.
Die Ausfiihrung des Reliefs erinnert unmittelbar, trotz seinem ungestiimeren
Temperament, an das eben genannte spatantike Miinchener Elfenbeintifelchen.
Es ist deshalb nicht unverstiandlich, dafl man auf den Gedanken kommen konnte,
eine Darstellung wie die des dritten Feldes der Vincentiustafel kénnte in jener
karolingischen Zeit entstanden sein. Dem widerspricht aber das dumpfere
Wesen unseres Steinbildwerks. Ihm gegeniiber erscheinen die vorziiglichen
karolingischen Werke von einer fast spielerischen Leichtigkeit und Beweglich-
keit, wahrend sich in unserer Tafel deutlich die diistere Schwere des Mittelalters
ankiindigt.

Die starken Verbindungen nach riickwdrts zu karolingischer und antiker
Kunst zeigen aber unseres Erachtens mit aller Deutlichkeit, wie sehr die in die
Irre gehen, die noch immer glauben, die Vincentiustafel als ein angeblich ent-
wickeltes Werk in die spitere Zeit des 12, Jahrhunderts versetzen zu miissen.
Wir haben gerade im spatromanischen Miinster ein Kapitell, wo, wie an einigen
gut ein halbes Jahrhundert dlteren Skulpturen von Cluny und Vézelay, zur groBen
Seltenheit landschaftliche Elemente wiedergegeben sind. Es ist das Kapitell
mit der Geschichte von Pyramus und Thisbe am dritten Pfeiler des Chor-
umganges, das im vorletzten Neujahrsblatt abgebildet gewesen ist. Figuren
und Biaumchen legen sich dort aber nur wie ein Geflecht auf den Grund des
Kapitells, ohne daBl auch nur von ferne der Versuch einer raumlichen Illusion
unternommen wire. Zuweilen verliuft eben die sogenannte Entwicklung auch
umgekehrt, vom Natiirlichen zur Stilisierung. Ein solcher Ubergang von der
lebendigen Uberlieferung zu einer erhéhten Feierlichkeit und majestatischen
Erstarrung vollzieht sich nachweisbar gerade um das Jahr 1000.

Von antiker Kunstsprache wissen damals zumal auch noch die Maler des
Klosters Reichenau im Bodensee. Im Evangelienbuch, das etwa eine Generation
vor der Vincentiustafel, um 980, fiir den Erzbischof Egbert von Trier von den
Monchen Kerald und Heribert gemalt worden ist, begegnen uns noch deutlich
die Elemente der spiten antiken Kunst. Neben der Herde, die von den Hirten
in der heiligen Nacht auf dem Felde gehiitet wird, erhebt sich ein Turm, ahn-
lich dem des Miinchener Elfenbeinreliefs; beim Einzug Christi in Jerusalem
kappen die Juden Zweige von einem feinveristelten Biumlein. Am interessan-
testen ist aber wohl die Seite, auf der in einer Szene die Staupung Christi, die
Verleugnung Petri und die Vorfithrung Christi vor dem hohen Priester Hannas
dargestellt sind. Durch die Bewegung des scholligen Gelindes und durch den
hereinragenden Turm, auf dem der krihende Hahn sitzt, entsteht, wenn auch
nur andeutungsweise, die Vorstellung eines einheitlichen Landschaftsgemaildes,
das an das dritte Feld unserer Vincentiustafel erinnert. Dall mancher Vorgang
noch durchaus lebendig erfaBt wird, zeigt der Sturm auf dem Meere. Das Schiff
ist ganz auf die linke Seite verschoben, so daBl wir den Eindruck empfangen,
es werde sich nichstens in Bewegung setzen und die freie Strecke durchfahren.
Am Bug brodeln die Wellen empor.

24




Von da zum Evangelienbuche, das um das Jahr 1000 fiir Kaiser Otto III. gemalt
und dann von Heinrich II. an den Bamberger Dom geschenkt worden ist, hat
sich eine seltsame Wandlung vollzogen. Die rezeptmiBige Behandlung der
immer noch nach antiken Vorlagen gebildeten Formen hat zugenommen, die
Modellierung wird hart und scharf, die Glanzlichter spielen wie auf metallischen
Flachen, die Bewegungen sind starr, wie festgefroren, aber was an Unmittelbar-
keit verloren gegangen ist, das ist an Feierlichkeit und GroBartigkeit gewonnen
worden. Die Augen der Figuren starren weitgedffnet in die Ferne, hnlich wie
sich der Blick auch auf der Aposteltafel ins Visionire zu wandeln begonnen hat.
Nur selten noch werden landschaftliche Elemente und Erdschollen angegeben.
Die Figuren heben sich nicht mehr von einem noch einigermaBen natiirlich
wirkenden farbigen Grunde, sondern von einer goldenen Fliche ab. Diese gleilen-
den Folien erhéhen noch das Unwirkliche der Erscheinung.

Interessant ist, wie dieselbe Szene des Sturmes auf dem Meere im Evangeliar
Ottos III. wiedergegeben ist. Die Elemente der Erzihlung sind noch genau die
gleichen. Aber das Wasser kriuselt sich nur noch in der Mitte zu Spiralen, das
Schiff ist gleichm#Big weit von den Rindern entfernt, so daB es unbeweglich
feststeht. Gegeniiber dem Egbert-Kodex fiigt der Maler sogar der Handlung
noch ein Motiv hinzu, das der Apostel, die mit Stangen das Segel herunter-
holen; aber zur Lebendigkeit des Gemaildes trigt dieser Zug nicht bei.

Ein solches Schiff treffen wir ja auch auf unserer Vincentiustafel an. Auch
es sitzt bereits seltsam fest auf dem Wellenberg. Ja man wire fast zu glauben
geneigt, die Stangen, mit denen die Apostel auf dem Bilde des Evangeliars nach
dem Segel stachen, seien es gewesen, die hier zu der unverstandenen Takelung
mit zwei Masten den Anlafl gegeben haben.

Auch die rechte Hilfte dieses Relieffeldes, wo der Leichnam des Heiligen
in einer Bogenhalle bestattet wird, nimmt in besonderer Weise unsere Aufmerk-
samkeit in Anspruch. AufBlerordentlich geschickt sind die verschiedenen Be-
gebenheiten zu einer einheitlichen und doch klaren Komposition zusammen-
gefiigt. Das Schwergewicht liegt zweifellos auf der schénen Gruppe unter den
Bogen, die von den anderen Szenen nur eingerahmt wird.

Es ist gewiB kein duBlerlicher Zufall, daB die Geschichte des heiligen Vincentius
mit den ganz gleichen Hauptelementen der Erzihlung auch in den Fresken der
Vincentiuskirche zu Galliano bei Como dargestellt ist. Da finden wir in merk-
wiirdig iibereinstimmender Weise, nur einfacher und stirker stilisiert, den auf
Geliandeschollen liegenden Leichnam wieder, iiber dem sich ein Biumchen
erhebt, und die Bestattung in der Halle, deren mittlere Siule vor dem Sarkophag
des Heiligen herabgeht. Die Fresken sind datiert vom 6. Juli 1007, stellen also
wie einen Beweis dar, daf} die Verlegung unserer Vincentiustafel in die Zeit des
Kaisers Heinrich richtig ist. Nicht ohne Bedeutung ist auch der Stifter dieser
Malereien: es ist Aribert, der Subdiakon der Erzdiézese Mailand, der eifrigste
Parteiginger Heinrichs I in Oberitalien, den der Kaiser im Jahre 1018 zum
Erzbischof von Mailand erhoben hat.

25




Die Wandmalereien von Chaliéres.

An die auBerordentlichen Reliefs in unserem Miinster reiht sich seit kurzem
ein wichtiges malerisches Werk aus dieser selben Zeit an. Es ist der Apsiden-
schmuck der kleinen Kapelle von Chali¢res bei Moutier, gleich nach der Gabe-
lung des StriBchens, das von Moutier nach Perrefitte und Bellelay fiihrt. Die
Fresken sind im Jahre 1934 aufgedeckt und sogleich von Grund aus restauriert
worden, ohne daB man ihre Bedeutung geahnt hitte. Das Ensemble enthiillt
sich aber auf den ersten Blick als ein bedeutsames Werk der Reichenauer Ma-
lerei aus der Zeit des Kaisers Heinrich. Die Freude der Entdeckung ist freilich
gedampft durch die Tatsache der iibereilten, alles verputzenden Restauration,
die vieles ahnungslos entstellt und alle feineren Qualititen unwiederbringlich
verdorben hat. So ist es nur noch der Widerschein einer eindrucksvollen Kompo-
sition, der von den Winden in Chaliéres auf uns fallt.

In der Halbkuppel erblicken wir die grofle Gestalt Christi in der Glorie, um-
geben von den Evangelistenzeichen. An der Rundung der Wand darunter stehen
die Apostel unter einer Bogenstellung. Am Triumphbogen erscheint Christus
noch einmal als Brustbild im Medaillon. In den Zwickeln erkennt man die
symbolischen Vertreter des blutigen und des unblutigen Opfers, links Abel, der das
Lamm, rechts Kain, der eine Garbe trigt. Die unteren Figuren, vielleicht waren es
Maria und der Engel einer Verkiindigung, hat der Restaurator irgendwie erganzt.

Schon die Ornamentik der Malereien von Chaliéres 148t uns sogleich an die
Reichenau denken. Der perspektivisch gezeichnete Miander, der dem Plafond
entlanglauft, oder auch die hohlen Schachteln im Rund des Apsis sind typische
Requisite der Reichenauer Kunst, die von einem Besuch in der Kirche von Ober-
zell auf der Reichenau unverlierbar im Gedichtnis haften bleiben. Aber auch
die Figuren weisen eindeutig dorthin. Die hohe Gestalt des bartlosen Christus mit
den erhobenen Armen deckt sich fast genau mit dem Christus der Auferstehung
im Perikopenbuch, das fiir Heinrich II. auf der Reichenau gemalt worden ist.

Allerdings steht der Christus des Perikopenbuches nicht in einer Glorie,
sondern stiitzt sich gleichsam mit den Armen auf den goldenen Grund, wahrend
sein Haupt bereits in die rosa gemalte dtherische Sphire hineinragt. Die Rei-
chenauer Buchmalerei kennt freilich die Aureole auch. Im Marientode des
Perikopenbuches oder auch bei der Erscheinung des Herrn in der beriihmten
Bamberger Apokalypse sitzt Christus ebenfalls in einer Mandorla. Auf dem
Blatte der Apokalypse ist er sogar auch von den Evangelistensymbolen umgeben;
die aufschauenden vierundzwanzig Altesten wie auch die Jiinger der Himmel-
fahrt im Perikopenbuch gemahnen sogar etwas an die Apostel von Chalieres.
Allerdings sind die Altesten wie auch die Apostel zu Gruppen geballt, wihrend
die Gestalten von Chaliéres zu zweien unter Arkaden aufgeteilt sind. Diese An-
ordnung erinnert aber unmittelbar an das Apostelrelief in unserm Miinster.

Leider zeigt aber gerade diese Partie der Fresken von Chaliéres besonders
bedauerlich die Verwiistung, die durch die Restauration angerichtet worden ist.
Schwarze formlose Randlinien sind um alle Teile der Figuren gezogen worden,
die Kopfe sind zur Ausdruckslosigkeit entstellt, die Hinde zu eigentlichen Flossen
geworden. Einzig die erste Figur rechts, der heilige Petrus, gibt noch etwas vom

26




urspriinglichen Eindruck einer Malerei, die ganz nach spdtantikem Rezept ohne
Konturen, sondern einzig mit hellen Lichtern und dunkeln Schattierungen arbei-
tet. VerhdltnismaBig wohlerhalten ist zum Gliick auch das locker gepinselte,
aufschauende Greisenhaupt. Auch das findet sich in den Buchmalereien wieder.

So zeigt zum Beispiel der Evangelist Markus in dem bereits mehrfach ge-
nannten Perikopenbuch Heinrichs II. einen ganz dhnlichen, nach oben blicken-
den Kopf. Die Kapitelle der einrahmenden Siulen sind wie in Chaliéres aus
knolligen Palmetten gebildet. Besonders interessant ist aber auch der Dekor
des oberen Bogens: er besteht aus einer Kette ineinander gesteckter Bliiten.
Genau dasselbe Motiv kommt auch in Chaliéres vor. Neben den bekannten Ele-
menten des Maanders und der Palmetten erschien es ungewohnlich, war aber,
wenn es in den Reichenauer Handschriften nachgewiesen werden konnte, ent-
scheidend fiir die Richtigkeit der Zuweisung. Sein Vorkommen in allen Codices
der Reichenauer Malerschule bestirkt also die Zugehdrigkeit von Chaliéres zu
der Kunst jenes Klosters: an der Unterseite des Triumphbogens erblickt man
diese Kelche, die sich hier, mit den aufgesetzten Lichtern, wie ineinander gestellte
Wassergldser ausnehmen.

Die groBlen Figuren in den Zwickeln iiber der Apsis sind leider vom Restau-
rator fast ganz ausgewischt worden. Die — iibrigens einzige — Detailaufnahme,
die vor der Renovation gemacht worden ist, zeigt uns ein prachtvolles Stiick
feiner Gewandmalerei und 138t uns ahnen, was verloren gegangen ist. Auch das
Schwarzweill-Bild gibt noch eine deutliche Vorstellung von der Nuanciertheit
dieser Kunst und beweist, daB die Fresken von Chali¢res nicht immer so hart
und formlos gewesen sind, wie sie sich heute darbieten. Sehr schén ist das Raffen
des Mantels mit dem feinen Gefiltel, das Untergewand mit den eingewobenen
Borten wiedergegeben. Charakteristisch ist die gespreizte Stellung der Beine
und das unbestimmte Tasten der Fiile nach dem festen Boden.

Genau die gleichen Gestalten mit ihrem breiten Stand und ihrem unsicheren
Tritt treffen wir auch in den Fresken der Kirche von Oberzell auf der Reichenau.
Da finden wir auch die Miander, sogar in mehreren Etagen angeordnet, und
die Schachteln, in den untern Streifen hineingesteckt. Die Flechtung der Binder
ist viel komplizierter als in Chalidres; da ist alles einfacher geworden. Auch
die Art der Darstellung hat sich gewandelt: statt einer bewegten Handlung,
die sich in Oberzell noch dem Egbertkodex anschlieBt, finden wir in Chali¢res
eine monumentale Steigerung, wie sie uns im Perikopenbuch Heinrichs II. ent-
gegentritt. Aus den Erzihlungen ist in dieser Handschrift jeweils eine feierliche,
fast starre Komposition geworden. Wihrend die Fresken von Oberzell also noch
dem Ende des zehnten Jahrhunderts angehéren, so lernen wir in denen von Cha-
li¢res die imposante Kunst aus der Zeit Heinrichs II. iiberhaupt zum erstenmal
in einer Ausfiihrung auf der Wand kennen.

Wie kommen diese bedeutenden Malereien in die kleine Kapelle von Cha-
lieres? Trouillat hat einst vermutet, der bescheidene Bau sei die Kirche eines
abgegangenen Dorfes gewesen. Zeugnisse fiir diese Meinung liegen aber keine
vor, und es wire jetzt, seit dem Fund der Malereien, auch nur schwer vorstellbar,
wie eine einfache Dorfpfarrei zu einem Freskenzyklus im Stil der groBen kaiser-
lichen Kunst gelangt wire. Chaliéres ist aber zweifellos eine Dépendance der

27




Abtei von Moutier-Grandval. Die Distanz ist ganz gering, kaum eine Viertel-
stunde geht man von Moutier aus. Der Name Chaliéres gibt uns vielleicht einen
Anbhalt fiir die urspriingliche Bestimmung der Lokalitit: die Bezeichnung als
,,Zscholiers* in einer Urkunde von 1295 scheint den Schlufl zu erlauben, daB es
sich um nichts anderes handelt, als um den Ort des ,,scolariums’’ des Klosters,
der Schule, in der einst im neunten Jahrhundert der beriihmt Ménch Iso von
St. Gallen die Wissenschaften des Mittelalters gelehrt hat.

Das Kloster Moutier war aber das bedeutendste Heiligtum im Jura und seit
seiner Schenkung an den Bischof durch Kénig Rudolf III. im Jahre 999 mit der
Kathedrale eng verbunden. Dort befanden sich von den wichtigsten Reliquien
des Bistums, zumal der berithmte Stab des heiligen Germanus, der heute in Dels-
berg bewahrt wird und der nach der iiberzeugenden Vermutung von Prof. Hans
Georg Wackernagel als die Hauptreliquie der Didzese der Ursprung ist des
Zeichens des Bistums, des Baselstabs. Der Fund einer Malerei aus dem kaiser-
lichen Atelier auf der Reichenau 138t wohl den Schlufl zu, dafl Heinrich II., dem
es daran gelegen war, sich an den wichtigsten Stellen im Bistum Sympathien
zu schaffen, auch dem Kloster Moutier-Grandval seine Huld gezeigt und einen
seiner Malermonche in das obere Tal des Jura delegiert hat. Jedenfalls ordnet
sich Chaliéres kiinstlerisch und historisch in den Kreis der Heinrichsgaben ein.

Ursprung und Herkunft der Denkmaler.

Die Uberlieferung, wonach Heinrich II. sich um das Basler Bistum besonders
gekiimmert und ihm kostbare Geschenke verliehen hitte, findet in den Denk-
mailern eine groBartige Bestitigung. Zwar bleibt es ja zweifelhaft, daf sich der
Kaiser personlich des Basler Miinsterbaus angenommen hitte. Wir haben ge-
sehen, daBB das damalige Miinster in Basel vielleicht noch zu jenen zahlreichen
und oft stattlichen Bauunternehmungen gehort, die gerade in den letzten Jahr-
zehnten des Burgunderreichs iiberall im Tun waren und die dem Lande durchaus
nicht den Anblick eines zerriitteten, sondern eines blithenden Daseins geben.
Es ist nicht unmdglich, daf} schon die Schenkung von Moutier-Grandval im Jahre
999 fiir den Bischof Adalbero der Anlal gewesen ist, an den Neubau seiner Ka-
thedrale zu denken. Die Gaben, die Heinrich II. dann dem Miinster vermacht
hat, weisen dagegen zumeist nach der Reichenau. Kunstreiche Monche sind
aus dem Inselkloster heriibergekommen, um teils auf Geheil, teils vielleicht
auch nur auf Veranlassung des Kaisers jene feinen Werke zu schaffen, von denen
wir heute wenigstens noch einige kostbare Reste besitzen. Die Beziehungen der
Reichenau zu den oberrheinischen Bischofssitzen, zu Basel wie zu StraBlburg,
sind ja auch sonst schon seit alters sehr rege gewesen; die Bischéfe von Basel
und StraBburg standen in enger Verbindung geistlicher Gemeinschaft mit dem
Bodenseekloster: der Vorginger des damaligen Strallburger Oberhirten Wern-
her, Bischof Erkenbald, ist vor seiner Erhebung zu dieser Wiirde Moénch auf
der Reichenau gewesen. Um das Jahr 1000 hat aber dort eines der bedeutend-

28




sten kiinstlerischen Zentren bestanden. Nicht nur die Kaiser Otto III. und Hein-
rich II. haben dort die prachtvollen Handschriften bestellt, die sie am héchsten
geschitzt und als ganz besondere Gunstbezeugungen verschenkt haben; auch der
Papst bedang sich von der Reichenau statt anderer Abgaben ein Pferd aus, das
ihm jahrlich mit einer Ladung kostbarer Handschriften zugesandt werden sollte.
Heinrich II. hat einen Teil seiner Biicher auch in seiner bayrischen Heimatstadt
Regensburg in Auftrag gegeben, zumeist aber die Arbeiten der Reichenau deut-
lich bevorzugt. Es ist aufschluBreich, daB alle die herrlichen Binde, die er seiner
Lieblingsgriindung, dem Dom zu Bamberg geschenkt hat, auf der Reichenau
gemalt worden sind. Wenn der Kaiser, wie schon sein Vorginger Otto IIL, in
dieser Weise eine Vorliebe fiir die Erzeugnisse dieses Klosters hatte, so geschah
dies zweifellos, weil sie unter all dem, was damals in Deutschland geschaffen
wurde, am wenigsten einheimisch provinziell, sondern am meisten von antiker
Tradition erfiillt waren. Dieser letzte Abglanz antiker Uberlieferung, die bis
dahin in den Klostern fast ohne Unterbruch weitergegeben worden war, sichert
auch unsern Basler Werken ihren auBlerordentlichen Wert. Man hat damals
zum Teil bewuBt an romische Grofle ankniipfen und Schépfungen antiker Kunst
nachbilden und erneuern wollen. Erzbischof Willigis von Mainz und Bischof
Wernher von StraBburg haben ihren gewaltigen Kathedralen die Gestalt der
Basiliken Constantins des GroBlen in Rom, von St. Peter und vom Lateran ge-
geben. Bischof Bernward von Hildesheim hat eine Siule nach dem Vorbilde
der Trajanssiule gegossen, auf deren gewundenem Bildbande statt der Taten
des rémischen kaiserlichen Feldherrn die Geschichte der Wirksamkeit Christi
erzihlt ist. Was aber die Basler Bildwerke auszeichnet, das ist, dafl sie noch
direkte Abkommen antiker Kunst sind und auf ihnen ein echter Widerschein
lingst vergangener Schonheit liegt, wihrenddem bereits — auch in ihnen deut-
lich fithlbar — die neue GroBe und Feierlichkeit mittelalterlicher Kunst auf-
steigt.

Ausblick.

Heinrich II. hat bekanntlich die burgundische Sukzession nie angetreten.
Er ist 1024, vor Rudolf IIL., gestorben. Als Erbe meldete sich sein Nachfolger
Konrad II., der Salier. Auch er war mit dem letzten Kénige noch etwas ver-
wandt: seine zweite Gemahlin Gisela war eine Nichte Rudolfs III. Dieser, viel-
leicht seit 1018 schon ohnehin miBtrauisch geworden, schien aber sein Vermécht-
nis widerrufen zu wollen. ,,Konrad dagegen*, so berichtet Wipo, ,,wollte sein Reich
liecben mehren als mindern und seines Vorgingers Miihe nicht verloren sein
lassen. Deshalb unterjochte er Basel, damit er erkennen kénne, ob Rudolf sein
Versprechen halte”. Auch er zeigte dem Basler Bischof seine Huld: er schenkte
ihm die Abtei St. Blasien im Schwarzwald. Das war 1025. 1027 kam es zu einer
Zusammenkunft der Fiirsten in Muttenz: Gisela vermittelte, der Kénig erneuerte
seine Zusagen auch Konrad II. und wurde von diesem als Gast nach Basel hinein-
gefiihrt. Fiinf Jahre spiter starb Rudolf III. Da meldete sich ein anderer An-

29




wirter: Odo von Blois, Graf der Champagne; er war viel ndher mit dem letzten
Koénig von Burgund verwandt, als Konrad IL, denn er war ein Schwestersohn
gleich Heinrich II. Er wohnte aber allzuweit ab und konnte sich auch sonst
gegen den miachtigen Salier nicht halten. Doch hat auch dieser gewaltige Kaiser,
von dem das Sprichwort umging, an seinem Rosse hingen die Steigbiigel Karls
des GroBen, zweimal ansetzen miissen, bis er das Land véllig in seinen Besitz
gebracht hatte. 1033 lieB er sich in Payerne die burgundische Krone aufsetzen.
Er ist der letzte, der die Krone getragen hat. Nach ihm wird Burgund zum
,»Rektorat*.

In wenigen Worten nur méchten wir noch die weitere Entwicklung und die
spateren Schicksale Burgunds andeuten. Das Bistum ist bis zur franzdsischen
Revolution trotz seiner welschen Sprache ein Stiick des deutschen Reiches ge-
blieben. Die Stadt Basel hat mit Stolz Freud und Leid des Elsasses geteilt und
mit Anteil gehabt an der Bliite und am Reichtum jenes Landstrichs von Basel
bis Mainz, in dem nach dem Zeugnis Ottos von Freising damals ,,die grofite Macht
des Reiches lag”. Ostlich des Jura verwalteten seit dem 12. Jahrhundert die
Herzoge von Zihringen das Rektorat. Aber schon friih hat sich der siidliche Teil
Hochburgunds als fast unabhingiges Gebiet losgetrennt und hat als Herzogtum
Savoyen die Sukzession eines Teils des alten, iiber die Alpen greifenden Reiches
angetreten. Mit der Zeit verschob sich sein Schwergewicht sogar jenseits der
Berge, nach Piemont, und erst 1860 ist seine franzosisch sprechende Hilfte an
Frankreich, die italienische an das neue Konigreich Italien gefallen. Das von
den Zihringern administrierte Gebiet umfafite jedenfalls die ganze Westschweiz
bis iiber die Aare hinaus, und schon im Schiedsvertrag von 1097 ist der Rhein
als endgiiltige Trennungslinie zwischen den burgundischen Landen der Zihringer
und dem den Staufen zuerkannten Herzogtum Schwaben bestimmt worden.
Nach dem Erléschen der Zihringer fiel ihr Erbe an die Kyburger und von diesen
an Habsburg. Wihrend aber die Habsburger eine weitverzweigte Politik trieben,
wuchsen neue Krifte empor: die Waldstitte und vor allem Bern. Die Eroberun-
gen Berns, oft zusammen mit Solothurn, laufen auf nichts anderes heraus, als
auf eine Erneuerung des transjuranischen Burgund. Der Kult des heiligen Mau-
ritius und der thebiischen Legion spielte gerade in der Eidgenossenschaft wieder
eine ganz besondere Rolle. So schrieb nach der Schlacht bei Murten der Fiihrer
der Basler an den Rat seiner Vaterstadt: ,,Die heiligen zehntausend Ritter haben
fiir uns gefochten, dann die sach nit menschlich gewesen ist.“ Der Tag der
Schlacht selbst war mit Absicht auf das Fest der 10 000 Ritter gelegt worden,
die man oft mit den Thebiern von St. Maurice verwechselt hat, und dieses Datum
ist allenthalben in der Eidgenossenschaft stets besonders feierlich und mit Ge-
pringe begangen worden, betrachtete man doch die heiligen Ritter als die eigent-
lichen Beschiitzer des Landes, als eine Art heroischer Ahnen. Das wunderbare
rote Banner, das, wie eine schweizerische Gesandtschaft aus dem Jahre 1511
in Venedig erzihlte, als Vision iiber dem Kampffelde erschien, diirfte kaum
etwas anderes gewesen sein als das Banner des heiligen Mauritius mit dem
weiBlen Kreuze, das die Eidgenossen als ihr Zeichen aufgenommen haben, wie
es auch iiber das Haus Savoyen in das Wappen Italiens gelangt ist. Zu oppor-
tuner Zeit, kurz vor der Auseinandersetzung mit dem andern Burgund, dem

30




herzoglichen Karls des Kiihnen, im Jahre 1474 sind zu Solothurn die Reliquien
weiterer Thebder, zu denen ja auch der heilige Ursus gehort hatte, gefunden
worden. Auch Basel erhielt einen Anteil davon. 1501 ist schlie8lich auch es dem
Bunde beigetreten. Am Feste des heiligen Kaisers Heinrich selbst, unter dem
die Stadt einst zum Reiche gekommen war, ist Basel eidgendssisch geworden.

Es ist ein seltsamer Umstand, daBl wichtige Ereignisse sich immer wieder
an denselben Stellen abspielen, Altverbundenes sich immer wieder zusammen-
zuschlieBen sucht. Gerade neuerdings haben wir es wieder erlebt, wie Schlach-
ten auf den alten Feldern ausgetragen, und friihere Burgen und Schanzen wieder
zu Verteidigungspunkten ausgebaut werden; wir spiiren, wie trotz allen Er-
oberungen, die sie zuweilen sogar auf lange Zeit verschwinden lassen, alte Zu-
stande eine tiefe, innere Begriindung zu haben scheinen, die noch wenig erforscht
und weder durch Sprache und Rasse, noch durch bestimmte historische Ereig-
nisse ohne weiteres erklirbar ist. So beginnt auch seit iiber vierhundert Jahren
wie vor dem Jahre 1000 am Rheinknie, dort wo schon in rémischen Zeiten die
Maxima Sequanorum anfing, ein besonderes Land; nur heiit es nicht mehr
Burgund, sondern: die Schweiz.

31




Bemerkungen.

Entsprechend dem Mangel an Quellen ist auch die Literatur iiber das Konigreich Burgund
sehr sparlich. Immerhin ist es schon zweimal der Gegenstand eines unserer Neujahrsblitter
gewesen: in dem fiir 1848 schrieb Theophil Burckhardt iiber Das Kénigreich Burgund (888 bis
1032), in demjenigen fiir 1889 unternahm es Hans Trog abermals, die zum Teil recht kompli-
zierten dynastischen und politischen Zusammenhédnge in der Zeit vom Tode Karls des GrofBlen
bis zum Ende des burgundischen Reiches darzustellen. Die ausfiihrlichste Abhandlung ist
diejenige von René Poupardin, Le Royaume de Bourgogne (888—1032), im 163. Faszikel der
Bibliothéque de I’Ecole des Hautes Etudes, Paris 1907. Voriibergehend sprechen vom burgun-
dischen Kénigreich namentlich auch Siegfried Hirsch in den Jahrbiichern des deutschen
Reiches unter Heinrich II., drei Bande, Leipzig 1862 bis 1875, und Harry Breslay in den Jahr-
biichern unter Kaiser Konrad II., 2 Bande, Leipzig 1879—1884.

Die Zeitgenossen, die uns iiber Burgund berichten, sind auf der Seite der Kaiser Thietmar,
Bischof von Merseburg an der Saale (Mon. Germ. SS IIL.), der Sachse Widukind von Corvey
(M. G. SSSIIL.), der Lothringer Hugo von Flavigny in seiner Chronik von Verdun (M. G.SS VIIL),
der Schwabe Hermann der Lahme auf der Reichenau im Bodensee (M. G. SSV.), und endlich unter
Konrad II sein Biograph Wipo (M. G. SS XI.). Die Gegenseite kommt, wenigstens andeutungs-
weise, zum Worte bei Radulphus Glaber aus dem Kloster Saint-Bénigne in Dijon (M. G.SS
VIL), in den Annalen des Klosters Einsiedeln (M. G. SS IIl.), beim Geschichtsschreiber von
Reims, Flodoard, in seinen Annalen (ed. Ph. Lauer, Paris 1906), sowie bei Alpert von Metz
(M. G. SS IV.). Wichtige Stellen sind ausgewihlt und abgedruckt bei Trouillat, Histoire de
I’ancien Evéché de Bale, Bd. I, Pruntrut 1852.

Den Brief Brunos von Querfurt an Heinrich II. findet man publiziert in Wilhelm Gise-
brechts Geschichte der deutschen Kaiserzeit, Bd. II, Seite 650.

Uber die Reichskleinodien und die Kaiserkrone vgl. Franz Bock, Die Kleinodien des heiligen
réomischen Reiches, Wien 1864, und Arpad Weixlgéartner, Die weltliche Schatzkammer in Wien,
Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen in Wien, N.F. 1, 1926; dazu namentlich die
Untersuchungen von Georg Haupt, Zur Entstehung der deutschen Kaiserkrone, Oberrheinische
Kunst II, Freiburg 1928, Seite 79 ff., und III, 1929, Seite 105, und neuerdings: Die Reichs-
insignien, Leipzig 1938.

Die Vermutung Hans Georg Wackernagels, der Baselstab mochte nichts anderes sein als
die berithmte Reliquie des hl. Germanus, 1st ein lange und oft erdrtertes Problem in iiber-
raschender und iiberzeugender Weise. Bisher hatte man angenommen, der Baselstab sei als
Zeichen des Bischofs in das Wappen der Dibzese und auch der Bischofsstadt iibergegangen.
In Wirklichkeit gibt es viele Bischofsstadte und Bistiimer, und man miiite doch vermuten,
daBl noch andere einen dhnlichen Stab hitten fiihren sollen. Das ist aber nicht der Fall: der
Stab kommt hochstens als hinzugefiigtes Zeichen vor. Dagegen ist die Wahl einer Reliquie
oder sonst eines mit dem Schutzheiligen verbundenen Gegenstandes durchaus nach mittel-
alterlichem Brauch und Geiste: so sieht man in den Wappen der Stadt St. Gallen und des Landes
Appenzell den Biaren, der dem hl. Gallus einen Baumstamm zugetragen hat, auf dem Banner
von Glarus erscheint sogar der Landespatron selber, der hl. Fridolin. In der Ziircher Wappen-
rolle zeigt der Baselstab noch die gewohnliche Gestalt eines Stocks mit Kriimme und Zwinge,
und auch auf dem altesten Siegel von Delsberg ist es noch ein gerader Schaft, der in einen
Erdhiigel, spater in einen Dreiberg gesteckt ist. In der heutigen unteren Gabelung des Basel-
stabes einen besonderen Sinn suchen zu wollen, ist wohl miiBig: sie entspricht genau der un-
teren Ausfransung der franzosischen Lilie, die urspriinglich gewiBl wie in den Wappen der
Basler Adelsfamilien der Ramsteiner und der Gilgenberger auf einem geraden Stiel geruht
hat, und ist einfach als schone gotische Stilisierung aufzufassen.

Uber die Verbindung des schweizerischen Kriegswesens mit dem hl. Mauritius vgl. Hans
Georg Wackernagel, Kriegsbrauche in der mittelalterlichen Eidgenossenschaft, und das soeben
erscheinende schweizerische Fahnenbuch von Albert Bruckner. Der Krieger, der auf unserem
Basler Sevogelbrunnen am Martinskirchplatz steht — urspriinglich stand er am Kornmarkt,
dem heutigen Marktplatz, wo sich das stddtische Truppenkontingent besammelte —, legt die
Linke auf einen Schild, nicht mit dem gewodhnlichen Schweizerkreuz, sondern dem bis zum
Rande durchgehenden des hl. Mauritius.

32




dert.

Jahrhund

.

Jahrhundert.

12

.

7

Inneres gegen den Altar.
ick gegen Krypta und Altarhaus.

Velabro.
Bl

iorgio in
icolao.

S. N

iornico,

1. Rom, S. G
G

2.




1I

3. Die goldene Altartafel des Basler Miinsters (Paris, Musée de Cluny).




4. Die Aposteltafel im Basler Miinster.

111




5. Die Vincentiustafel im Basler Miinster.




(um 980).

i

Die Verleugnung Petr:

(Trier),

i

Codex Egbert

Rechts:

7

Auferstehung.

1e

lief (Miinchen), D

1mre

Spitantikes Elfenbe

inks:

L

6




VI N

9. Perikopenbuch Heinrichs II. (Miinchen),
Der Evangelist Marcus (um 1007).

10. Perikopenbuch Heinrichs II. (Miinchen),
Die Himmelfahrt Christi (um 1007).




e VII

11. Galliano (bei Como), S. Vincenzo. Der Leichnam des hl. Vincentius unter dem Baume. Seine Bestattung,
(In der Inschrift datiert auf den 6. Juli 1007.)

mnauiculxm - fecunfust cumdifepulicrul” be |
cccemorumagnuf facaifcthmmart “reaurnam
culxoperirecur flucabur” Ipfeuerodormiebat
EtacedTerunt - ecfufcinueranteumdiconel
Onéfaluanof: parmufl” Eccherrar” Qdum:
dicdthmodicace fider =~ ’Tuncrbrxmﬁmpa:\vfr

wenoifcoman - cefacaaefbmanquillmfinagna
Pmm bomnel- miranfunt dicenaf” Quatif'e

r

E bic” quavenn amare- oboediung g
12. Codex Egberti (Trier), Der Sturm auf dem 13. Evangeliar Ottos III. (Miinchen), Der Sturm auf i
Meere (um 980). dem Meere, die Heilung des Besessenen von

Gerasa (um 1000).




IIIA

14, Links: Basel, Miinster. Die Bogendekoration am Georgsturm.

15. Rechts: Schonenwerd, Stiftskirche. AuBeres der Chorapsiden.




*41, 1863. (Fechter, D. A.) Basels Schulwesen im Mittelalter. Grﬁndung der Universitit.
Anfinge der Buchdruckerkunst.

*42. 18064. (Buxtorf, K.) Basel im Burgunderkriege. : ;

*43. 1865. (Vischer, W.) Der Schwabenkrieg und die Stadt Basel. 1499.

*44, 1866. (Frey, Hans.) Basels Eintritt in den Schweizerbund.

*45. 1867. (Buxtorf, K.) Die Teilnahme der Basler an den italienischen Feldziigen.

*46, 1868. (Hagenbach, K. R.)' Johann Oecolampad und die Reformation in Basel.

3. Erzihlungen und Darstellungen in bunter Reihenfolge.

*47. 1869. (Meisner, Fr.) Schweizerische Feste im fiinfzehnten und sechzehnten Jahrh.

*48. 1870. (Wieland, Carl.) Die kriegerischen Ereignisse in der Schweiz von 1798—1799.

*49. 1871. (Wieland, Carl.) Dasselbe. Zweiter Teil.

*50. 1872. (Vischer, W.) 'Eine Basler Biirger-Familie aus dem sechzehnten Jahrhundert.

*51. 1873. (Vischer, W.) Das Karthiuser-Kloster und die Biirgerschaft von Basel.

*52. 1874. (Heyne, M.) Uber die mittelalterliche Sammlung zu Basel.

*53. 1875. (Stihelin, R.) Karl Rudolf Hagenbach. s

*54. 1876, (Frey, Hans.) Die Staatsumwilzung des Kantons Basel im Jahre 1798

*55. 1877. (Frey, Hans.) Basel wihrend der Helvetik 1798—1803.

*56.. 1878. (Wieland, Carl.) Basel wihrend der Vermittlungszeit 1803—1813

*57. 1879. (Wieland, Carl) Die vier Schweizerregimenter in Diensten Napoleons 1813

o bis 1814.

*58. 1880. (Burckhardt, Albert.) Basel zur Zeit des dreiBigjihrigen Krieges. Erster Teil.

*59. 1881. (Burckhardt, Albert.) Dasselbe. Zweiter Teil.

*60. 1882. (Bernoulli, August.) Die Schlacht bei St. Jakob an der Birs.

*61. 1883. (Bernoulli, August.) Basel im Kriege mit Osterreich. 1445—1449

62. 1884. (Probst, Emanuel.) Bonifacius Amerbach.

*63. 1885. (Boos, Heinrich.) Wie Basel die Landschaft erwarb.

64. 1886. (Burckhardt, Achilles.) Hans Holbein.

65. 1887. (Burckbardt-Biedermann, Th.) Helvetien unter den Romern.

66. 1888. (Birmann, M.) Die Einrichtungen deutscher Stimme auf dem Boden Helvetiens.

67. 1889. (Trog, Hans.) Die Schweiz vom Tode Karls des Grofien bis zum Ende des :
burgundischen Reichs.

68. 1890. (Burckhardt, Albert.) Die Schweiz unter den salischen Kaisern, :

69. 1891. (Bernoulli, August.) Die Entstehung des ewigen Bundes der Eidgenossen.

70.- 1892. (Thommen, Rudolf.) Geschichte der Eidgenossenschaft bis zum Emtutt Luzerns
in den Bund. 1291—1332.

71, -1893. (Wackernagel, Rudolf.) Die Stadt Basel im dreizehnten und vxerzclmten
Jahrhundert. = ¢

72. 1894. (Fah, Franz.) Johann Rudolf Wettstein. Ein Zeit- und Lebenshild. (Zur

- Sikularerinnerung.) Erster Teil. . :

73. 1895, (Féah, Franz.) Dasselbe. Zweiter Teil.

74. 1896. (Socin, Adoli.). Basler Mundart und Basler Dxchter

75. 1897. (Huber, August.) Dic Refugianten in Basel.

76. 1898. (Bernoulli, August.) Basels Anteil am Burgunderkrlege Erster Teil.

77. 1899, (Bernoulli, August.) Dasselbe." Zweiter Teil. ‘ -

78. 1900. (Bernoulli, August.) Dasselbe. Dritter Teil.

*79. 1901. (Burckhardt, Paul.) Basels Eintritt in den Schweizerbund. 1501

80. 1902. (Holzach, Ferdinand.) Die Basler in den Hugenottenkriegen.

81. 1903. (Buser, Hans.) Basel wihrend der ersten Jahre der Mediation. 1803—1806.

82. 1904. (Buser, Hans.) Basel in den Mediationsjahren. 1807—1813.

83. 1905. (Vischer, Wilhelm.) Basel in der Zeit der Restauration. 1814—1830. I. Die
Jahre 1814 und 1815.

84. 1906. (Vischer, Wilhelm.) Dasselbe. II. Die Zeit von 1815—1830.

*85. 1907. (Bernoulli, August.) Basel in den Dreifligerwirren. Erster Teil.

86. 1908. (Bernoulli, August.) Dasselbe. Zweiter Teil

87. 1909. (Bernoulli, August.) Dasselbe. Dritter Teil.

88. 1910. (Bernoulli, August.) Dasselbe. Vierter Teil.

80. 1911. (Vischer, Wilhelm.) Die Basler Universitit seit ihrer Griindung.

90. 1912. (Burckhardt, Paul) Die Geschichte der Stadt Basel von der Trennung -des
Kantons bis zur neuen Bundesverfassung. 1833—1848.




%91, 1913.
*92. 1914.
%03, 1915.
. 04, 1916,
95. 1917.
*96. 1918.
97. 1919.
#93. 1920.
99, 1921
100. 1922.
101. 1923.
#102. 1924.
103. 1925.
*104. 1926.
105. 1927.
*106. ,1928.
107. 1929.
108. 1930.
109. 1931.
110. 1932.
111. 1933.
*112. 1934,
113. 1935.
114. 1936.
_115. 1937.
116. 1938.
117. 1939
118. 1940,
119, 1941,

(Burckhardt, Paul.) Dasselbe. Zweiter Teil.

(Burckhardt, Paul.) Dasselbe. Dritter Teil.

(Barth, Paul.) Basler Bilder und Skizzen aus der Mitte des 19. Jahrhunderts.

(Schaub, Emil.) Aus dem Leben des Basler Kaufmanns im 18. Jahrhundert.

(Burckhardt, August.) Basler in fremden Diensten.

(Kélner, Paul.) Die Basler Rheinschiffahrt.

(Burckhardt, August.) Biirgerschaft und Regiment im alten Basel.

(Jenny, Ernst.) Theodor Meyer-Merian. Ein Basler Literatur- und Kultur-
bild aus dem 19. Jahrhundert.

. (Barth, Wilhelm.) Basler Wandbilder. Ein Beitrag zum Verstindnis zeit-

gendssischer Kunst.

(Heusler, Andreas.) Basels Gerichtswesen im Mittelalter.

(Schwarz, Ferdinand.) Isaac Iselins Jugend- und Bildungsjahre.

(Steiner, Gustav.) Der Bruch der schweizerischen Neutralitdt im Jahre 1813,

(Siegfried, Paul.) Basel und die neue Eidgenossenschaft. Der Anschluf}
Basels an die Eisenbahnen. Basels Gesundungswerk.

(Siegfried, Paul.) Basel und der erste badische Aufstand im April 1848.

(Jenny, Ernst.) Basler Dichtung und Basler Art im 19. Jahrhundert.

(Siegfried, Paul.) Basel wiithrend des zweiten und dritten badischen Auf-
standes 1848/49.

(Schaub, Emil.) Bilder aus der Sittengeschichte Basels im 18. Jahrhundert.

(Barth, Wilhelm.) Basler Maler der Spitromantik. Bocklins Zeitgenossen
und Nachfolger.

(Schweizer, Eduard.) Eine Revolution im alten Basel. (Das Einundneunziger
Wesen.)

(Gustav Steiner.) Die Befreiung der Landschaft Basel in der Revolution
von 1798.

(Andreas Heusler.) Gestalten aus der mittelalterlichen Reichs- und Schwei-
zergeschichte.

(Walter Victor Eichenberger.) Aus der Siedlungs- und Verkehrsgeschichte
Basels.

(Schweizer, J.) Aus der Geschichte der Basler Kartaus.

(Roth, Paul.) Die Reformation in Basel. 1. Teil: Die Vorbereitungsjahre
(1525—1528).

(Ritegg, August.) Desiderius Erasmus von Rotterdam.

(Gessler, E. A.) Basler Wehr- und Waffenwesen im 16. Jahrhundert.

(Speiser, Andreas.) Die Basler Mathematiker.

(Kaufmann, Rudolf.) Die kiinstlerische Kultur von Basel von den Anfingen
bis zum Ausgang des Mittelalters.

(Kaufmann, Rudolf.) Die kiinstlerische Kultur von Basel. Die Bliitezeit.

“*bedeutet vergriffen.

Basler Druck- und Verlagsanstalt, Giiterstrae 86, Basel




	Kaiser Heinrich II. und das Basler Bistum

