
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 119 (1941)

Artikel: Die künstlerische Kultur von Basel : die Blütezeit

Autor: Kaufmann, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006929

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006929
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V _

Die hünftlerifche Kultur uon Bafel

Die Blütezeit

Von Ruöolf Kaufmann

119. Ncujahrsblatt
Herausgegeben oon Oer Gefellfchaft zur Beförderung Öee Guten

und Gemeinnützigen

1941

Bafel

In Kommiffton bei Helblng & Lichtenhain»



Inhaltsverzeichnis der früheren Neujahrsblättei»

1. Erzählungen aus der Basler Geschichte in zwangloser Reihenfolge.

*1. 1821. (Bernoulli, Dan.) Isaac Iselin.
2. 1822. (Burckhardt, Jac., Obersthelfer, später Antistes.) Der Auszug der Rauracher.

•3. 1823. (Hanhart, Rudolf.) Basel wird eidgenössisch. 1501.

•4. 1824. (Hagenbach, K. R.) Die Schlacht bei St. Jakob. 1444.

•5. 1825. (Hagenbach, K. R.) Die Kirchenversammlung zu Basel. 1431—1448.

*6. 1826. (Hagenbach, K. R.) Die Stiftung der Basler Hochschule. 1460.

*7. 1827. (Hagenbach, K. R.) Erasmus von Rotterdam in Basel. 1516—1536.

*8. 1828. (Hagenbach, K. R.) Scheik Ibrahim, Johann Ludwig Burckhardt aus Basel.

*9. 1829. (Hagenbach, K. R.) Rudolf von Habsburg vor Basel. 1273.

*10. 1830. (Hagenbach, K. R.) Bürgermeister Wettstein auf dem westphälischen Frieden.

*11. 1831. (Hagenbach, K. R.) Das Jahr 1830, ein wichtiges Jahr zur Chronik Basels.

*12. 1832. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die Schlacht bei Dornach am 22. Juli des

Jahres 1499.

*13. 1835. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Landvogt Peter von Hagenbach.
*14. 1836. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Leben Thomas Platters.

15. 1837. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das große Sterben in den Jahren 1348

und 1349.

*16. 1838. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Karthäuser-Kloster in Basel.

17. 1839. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Der Rappenkrieg im Jahre 1594.

*18. 1840. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die ersten Buchdrucker in Basel.

*19. 1841. (Heusler, Abr.) Die Zeiten des großen Erdbebens.
20. 1842. (Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Hans Holbein der Jüngere von Basel.

*21. 1843. (Wackernagel, W.) Das Siechenhaus zu St. Jakob.
22. 1844. (Reber, B.) Die Schlacht von St. Jakob an der Birs.

2. Die Geschichte Basels von den ältesten Zeiten bis zur Einführung
der Reformation, in zusammenhängenden Erzählungen dargestellt.

*23. 1845. (Fechter, D. A.) Die Rauraker und die Römer, Augusta Rauracorum und
Basilea.

*24. 1846. (Burckhardt, Jacob. Professor.) Die Alemannen und ihre Bekehrung zum
Christentum.

*25. 1847. (Streuber, W. Th.) Bischof Hatto, oder Basel unter der fränkischen Herrschaft.
*26. 1848. (Burckhardt-Piguet, Theophil.) Das Königreich Burgund. 888—1032.

*27. 1849. (Burckhardt-Piguet, Theophil.) Bürgermeister Wettstein auf dem westphä¬
lischen Frieden.

*28. 1850. (Fechter. D. A.) Das Münster zu Basel.
*29. 1851. (Fechter D. A.) Bischof Burchard von Hasenburg und das Kloster St. Alban.
*30. 1852. (Fechter, D. A.) Das alte Basel in einer allmählichen Erweiterung bis 1356.

31. 1853. (Burckhardt-Piguet, Theophil.) Die Bischöfe Adelbero und Ortlieb von Froburg.
•32. 1854. (Burckhardt, L. A.) Bischof Heinrich von Thun.

33. 1855. (Hagenbach, K. R.) Die Bettelorden in Basel.
*34. 1856. (Burckhardt, L. A.) Die Zünfte und der rheinische Städtebund.
*35. 1857. (Arnold, W., Professor.) Rudolf von Habsburg und die Basler.
*36. 1858. (Wackernagel, W.) Ritter- und Dichterleben Basels im Mittelalter.
*37. 1859. (Vischer, W.) Basel vom Tode König Rudolfs bis zum Regierungsantritte

Karl IV.
38. 1860. (Heusler, Andr.) Basel vom großen Sterben bis zur Erwerbung der Land¬

schaft. 1340—1400.

*39. 1861. (Burckhardt-Piguet, Theophil.) Basel im Kampfe mit Österreich und dem Adel.
*40. 1862. (Hagenbach, K. R.) Das Basler Konzil. 1431—1448.

Frühere Jahrgänge der Neujahrsblätter sind, soweit sie noch vorhanden, zu beziehen
bei Helbing und Lie h ten h ahn, Buchhandlung, Freiestraße 40.



Die lUinftlerifche Kultur uon Bafel

Die ßiütezeit

Von Ruöolf Kaufmann

U9. Neujahreblatt
Herauegegeben oon Oer Gefellfchaft zur Beförderung öee Guten

und Gemeinnützigen

1941

£ M v}
Bald

In Kommiffion bei Helbing & Lichtenhahn

^HOf Ifeff-S'





Inhalteuerzeichms

Seite

Die kulturgeschichtliche Situation am Ausgang des Mittelalters 5

Die Werke aus dem frühen 15. Jahrhundert 6

Konrad Witz 10

Die Bildteppiche 19

Die frühen Basler Buchiilustrationen und die Bedeutung der ober¬

rheinischen Graphik 21

Die Malerei und Plastik des späten 15. Jahrhunderts 28

Die Zeit um 1500 31

Die grossen Schweizer 36

Die Brüder Holbein 44





Die kulturgeschichtliche Situation am Ausgang
Oes Mittelalters»

Wie die Betrachtung lehrt, ist das bürgerliche Basel des Spätmittelalters im
heutigen Stadtbild noch mannigfach erkennbar. Die erhaltenen Werke bilden
die charakteristischen Akzente, weil sie nicht als vereinzelte Zeugnisse, sondern
im Zusammenhang der ursprünglichen städtebaulichen Struktur überliefert
worden sind. Diese Feststellung führt bereits zu den Merkmalen der späteren
Stadtkultur. Die nachfolgenden Jahrhunderte haben ihr Bewusstsein nicht mit
schöpferischer Eigenwilligkeit dem Ganzen aufgeprägt, sie haben kein
selbständiges Neues aus eigenen Voraussetzungen geschaffen; was später hinzukam,
fügte sich in den gegebenen Rahmen ein, veränderte im einzelnen das Bisherige
unter steter Wahrung der früheren Eigenart. So ist Basel wohl im Zeitalter des
Barock durch eine ansehnliche Reihe schöner Bauten bereichert worden, aber
es besitzt keine barocken Stadtteile, seine Strassen und Plätze blieben in ihrer
Anlage vom neuen Geist unberührt. Damit hat das historische Schicksal Basels
im Stadtbild seinen sinnfälligen Ausdruck gefunden.

Das Spätmittelalter „ist die herrlichste Zeit der Basler Geschichte, der ewige
Ruhm Basels" (Andreas Heusler). Sein Weiterleben im Stadtbild illustriert
aufschlussreich die einstmalige Stärke der organischen Kräfte und ihre
nachhaltige Wirkung in späteren Zeiten. Dass die spätmittelalterliche Entfaltung
der städtischen Kultur grössere Ausmasse und einen reicheren Inhalt aufweist
als die nachfolgenden Leistungen der Neuzeit, ist indessen nicht durch ein
einfaches Nachlassen der Kräfte zu erklären, auch nicht durch ein Ueberhand-
nehmen traditioneller Bindungen. Es folgen sich wohl äusserlich die Ereignisse,
aber die Entwicklungen der spätmittelalterlichen und der neuzeitlichen Kultur
unserer Stadt sind trotz aller sichtbaren Zusammenhänge innerlich voneinander
geschieden. Den Grund hierzu boten der Eintritt Basels in den Bund der
Eidgenossenschaft und die Einführung der kirchlichen Reformation. Diese beiden
Taten hatten eine kulturpolitische Wendung zur Folge, die im Verein mit der
allgemeinen weltanschaulichen Wandlung von der mittelalterlichen zur
neuzeitlichen Epoche eine tiefgreifende Veränderung des städtischen Lebens
bewirkten.

Mit der Aufnahme in den Bund trat Basel in ein anderes politisches Kräftefeld.

Für diesen Entschluss waren die Erwägungen über die lebenswichtigsten
Interessen massgeblich gewesen. Die Sorge für das Staatswesen und der
demokratische Wille des zunftmässig organisierten Bürgertums machten aber damit
eine Entscheidung notwendig, die über die politischen Ziele hinaus auch in
kulturellem Sinne eine folgenreiche Veränderung gezeitigt hat. Mit dem Eintritt

in den Bund lockerte Basel zwangsläufig die bisherigen Verbindungen

5



innerhalb seines organischen Kräftefeldes. Das spätmittelalterliche Basel war

geistig zweifellos stärker nach dem Oberrhein als nach dem Gebiete der

Eidgenossenschaft orientiert gewesen. Der politische Entschluss hat diese

Verbindungen nicht entzweigeschnitten, aber er hat in gewissem Sinne die kulturelle

Entwicklung desorientiert. Als kulturelles Zentrum hat Basel damals am Oberrhein

seine Bedeutung eingebüsst. Die Folgen sind auf lange Zeit in der eigenen

Entwicklung deutlich sichtbar.
Nicht weniger tief berührte die Einführung der kirchlichen Reformation

die städtische Kultur. Die Bilderfeindlichkeit entzog äusserlich den Künstlern
den Grossteil der bisherigen Arbeitsmöglichkeiten und erzog innerlich die

Menschen zu anderen Denk- und Ausdrucksformen, die auch dem kulturellen
Leben eine andere Richtung gaben.

Als Stand der Eidgenossenschaft ist die einstmals weitgehend selbständige
Stadt zu einem gleichberechtigten Glied in einem Ganzen geworden, das infolge
seiner Struktur im politischen Sinne einzelnen Teilen eine Vormachtstellung
einräumte, in allen übrigen Angelegenheiten aber die Selbstverwaltung der Orte
als besonderes Gut hochhielt. Dazu kommt, dass die Stadt durch die eidgenössische

Neutralitätspolitik seit 1515 und die infolge der Glaubensspaltung
eingetretene innere Entfremdung in ihrer Grenzlage ein ziemlich isoliertes Dasein
führte. Dies alles macht verständlich, warum der Glanz der Konzilsstadt des

15. Jahrhunderts verblasste und der initiative Schwung bereits um die Mitte
des 16. Jahrhunderts erlahmt ist. Mit dem Ratsbeschluss von 1546, der die

Aufnahme in das Bürgerrecht erstmals wieder einschränkte, wird die Zurückhaltung

zum leitenden Prinzip. Der unglückselige Ausgang der Auseinandersetzung

mit dem Bischof von Basel hat 1585 die frühere Machtentfaltung auch
äusserlich besiegelt. So ist aus den veränderten politischen und weltanschaulichen
Verhältnissen eine völlig neue Situation entstanden. Für das Staatswesen wie
für das geistige Leben der Stadt galt es nunmehr sich zu behaupten und in dem
verbliebenen Bereich das Bestmögliche zu leisten. Die beschränkten Mittel
erlaubten nur eine bescheidene Bekundung der eigenen Wünsche. Darum hat
sich diese Zeit im Stadtbild auch nur vereinzelt und nirgends in grösseren
Ansätzen ausgewirkt.

Die Werhe aus Öem frühen 15. Jahrhundert.

Da sich in der Kunst die kulturellen Verhältnisse stets anschaulich
wiederspiegeln, so lässt sich auch in Basel aus den erhaltenen Werken das eben
entwickelte Bild mit aller Deutlichkeit erkennen. Durch das Erdbeben von 1356

und den grossen Stadtbrand im Jahre 1417 ist zwar vieles zerstört worden. Das

Uebriggebliebene aber bezeugt durch seine Qualität das Interesse und erfahrene
Urteil der Auftraggeber, und angesichts der bescheidenen Grösse der damaligen
Stadt beweist die respektable Zahl der ausgeführten Arbeiten ein ausgeprägtes
Gemeinschaftsbewusstsein und eine hohe Opferbereitschaft der Bevölkerung.

6



Als die Stadt dann zum Sitz des Konzils erkoren wurde, hat sie durch eigene
Mittel und durch die Aufwendungen der Gäste eine Mehrung ihres künstlerischen
Reichtums erfahren und besass eine Geltung, die Aeneas Sylvius mit derjenigen
von Ferrara verglich.

Eindrücklicher als durch die Quellen und Akten wird unsere Vorstellung
von der damaligen künstlerischen Kultur vertieft durch die Betrachtung eines
der Meisterwerke, das um 1400 zu Nutz und Frommen der Stadt geschaffen
worden ist. Es ist der alte Fischmarktbrunnen. Erhalten geblieben sind die
drei Statuen der Maria, des Apostelfürsten Petrus und des Evangelisten Johannes,
und zwar dank dem Umstände, dass sie im Jahre 1468 von Meister Jakob Sarbach
bei der Errichtung der neuen Brunnenanlage wieder verwendet wurden. Ihr
Gepräge ist in Form und Ausdruck rein mittelalterlich. Sie verkörpern ideale
Vorstellungen, sind Symbole. Die reiche Fältelung der Gewänder folgt wie die
Darstellung der Körper nur in den Hauptformen der realen Erfahrung. Die
harmonische Wirkung beruht auf der abstrakt künstlerischen Ordnung.
Selbständig schaltet der Mensch mit den Gesetzen der Wirklichkeit. Daraus erwächst
die vom Irdischen abgewandte und verklärte Haltung. Die schöne, weich
gerundete und bei aller Grosszügigkeit zierlich gegliederte Erscheinung
entspricht der vornehmen und minnig-zarten Stimmung des späten 14. Jahrhunderts.

Die Tatsache, dass für die Schaffung eines öffentlichen Brunnens ein bedeutender

Künstler zugezogen wurde, beweist die Empfänglichkeit der Auftraggeber

für die Qualität einer künstlerischen Leistung. Dieses Wertgefühl ist
keine zufällige Erscheinung, sondern gehörte zu allen Zeiten zu den typischen
Zügen des Stadtgeistes. Man liebt das Unscheinbare, beschränkt sich gern auf
nüchterne Feststellungen und äussert sich mit vernünftiger Zurückhaltung.
Allein man versteht es auch, gleichzeitig das Bedeutende nach seinem Werte
zu ermessen und, wenn es in den eigenen Kräften liegt, ihm einen würdigen
Platz in bescheidener Umgebung einzuräumen. Dies mag wohl auch der
Grund sein, warum die in Basel vorhandenen grossen Leistungen als
selbstverständliche Erzeugnisse wirken und sich dem schlichten Ganzen als kostbarer
Schmuck still einfügen. Darum liegt der künstlerische Reichtum des Stadtbildes
in der verborgenen geistigen Disposition. Die Ausschmückung mit
Denkmälern und reich ausgebildeten Einzelteilen ist mit weisem Bedacht so verteilt,
dass ein allseitig belebtes Gesamtbild entsteht, gleicherweise frei von Ueber-
ladungen und leeren Stellen. Ein solches Abwägen kann nur aus einem
selbständigen Gefühl erwachsen, aus sicherem Wissen um die eigenen Ziele und
aus verständiger Nutzung der verfügbaren Mittel.

Um diese geistige Art noch mehr zu veranschaulichen, sei auf den Statuen=
schmuck des Spalentors verwiesen. Das zu Beginn des 15. Jahrhunderts
vollendete Stadttor ist erst nachträglich an der Aussenseite mit den Figuren der
Maria und der zwei Propheten ausgestattet worden. Die Einfügung geschah
eigenwillig und musste notgedrungen ursprüngliche architektonische Wirkungen
überschneiden. Diese Besonderheiten der Entstehung haben indessen nicht
viel zu besagen angesichts des künstlerischen Effektes, der für das Bauwerk
durch die bereichernde Plastik entstanden ist. Die mächtige Erscheinung
des Tores hat damit im Verein mit den klaren kubischen Gliederungen ein

7



veredelndes Zierstück erhalten, die trotzige Abwehr wurde zur überlegenen

Sicherheit gemildert. Die Fensterschlitze und Schießscharten der Rundtürme
und die Rundbogen unter den Galerien des Mittelturmes sind nunmehr zu einem

reizvollen rhythmischen Zusammenspiel vereinigt, ohne betonte Auszeichnung
wird der Standort der Figuren zum Ehrenplatz. Ist es da verwunderlich, dass

ein solches kompositionelles Feingefühl wiederum, wie beim alten Fischmarktbrunnen,

auch in der werkmässigen Ausführung eine bedeutende Meisterhand
aufweist? Urkundlich ist dieser Steinmetz unbekannt, stilistisch hat man seine

Art mit Werken der Basler Münsterbauhütte (Madonna am Westgiebel) in
Beziehung gebracht und damit seine Herkunft aus der grossen Tradition der
kirchlichen Bauplastik angedeutet. Für den heutigen Beschauer ergibt sich daraus

ein lehrreicher Einblick in die damalige Denkweise. Wenn die Bildwerke auch
als Schmuckstücke geschaffen worden sind, so hat dies aber im Unterschiede

zu heutiger Auffassung einen tieferen Sinn. Sie sind vor allem Zierden einer
frommen Gesinnung und wichtig wegen ihrer inhaltlichen Bedeutung. Was
sie im übrigen an ästhetischen Werten in sich tragen, dient keinem Selbstzweck
und darf nicht abgelöst vom Motivischen für sich beurteilt werden. Dies erklärt
die Innigkeit ihrer Beseelung und die kostbare Ausführung; und dabei gilt es

stets zu bedenken, dass dieser Einsatz von künstlerischer Qualität und dieser

Aufwand von Mitteln von einem nach heutigen Begriffen kleinen Gemeinwesen

getragen wurden. Hinter jeder Leistung steht die Bereitschaft der Bürger,
für das Wohl der Seele beträchtliche Lasten zu übernehmen. Darum geziemt
es sich, bei der Betrachtung der Spalentorfiguren daran zu denken, dass die

Himmelskönigin und die Propheten als fromme Zeugen zuerst den in die Stadt
Eintretenden begrüssten und ihn der göttlichen Obhut versicherten.

Die bestimmte Eleganz und die Leichtigkeit der fliessenden vollen Formen
weisen auf die überlegene Schulung des Künstlers. Der Meister ist aus der

grossen Welt gekommen und hat in Basel Werke geschaffen, die im Vergleich
mit anderen Leistungen ihren fremdländischen Akzent verraten. Die Gewandtheit

der Formulierung sticht deutlich ab von der einfacheren ortsüblichen Art.
Die bewegte und doch elegische Haltung unterscheidet sie auch von dem
beruhigten und gleichzeitig feinnervigen Wesen der Figuren vom alten
Fischmarktbrunnen. Damit sind Anhaltspunkte gewonnen, die durch die vergleichende

Gegenüberstellung der zeitlich nicht weit auseinanderliegenden Figuren
von Brunnen und Tor einen Aufschluss vermitteln über die Ursache der
Verschiedenartigkeit. Diese ist von dreifacher Natur. Die wechselnden Bedingungen
der Zeit, die besondere künstlerische Art und die persönlichen Merkmale der

Temperamente wie des geistigen Formates bilden jeweils als Summe eine Einheit
für sich. Trotzdem nur Jahrzehnte die Figuren trennen, macht sich die
unterschiedliche Entstehungszeit in bedeutsamer Weise bemerkbar. Die Wandlung
des geistigen Lebens ging damals bis in die Grundvesten. In der lebhaften, nach
aussen gerichteten Art der Spalentorfiguren und in der Bewusstheit ihrer momentanen

Existenz bekundet sich ein Wesen, das deutlich wegstrebt von der ruhig
in sich gekehrten, still besinnlichen Erscheinung der Brunnenstatuen. Dieser
menschlichen Verschiedenheit entspricht der Wechsel im künstlerischen
Ausdruck der Form. Körper und Gewand erlangen nunmehr Bedeutung als

8



konkrete Werte, werden befreit von der Bindung an die Formel einer gedachten
Vorstellung, und an Stelle der abstrakten Schönheit tritt die Wirkung sinnenhafter
Züge. Darum verliert ihr Umriss die feine, gesetzlich erzielte dekorative
Geschlossenheit, und es kommen die realen Momente des dargestellten Motives
zu grösserer Geltung. Zu dieser aus der Zeit und künstlerischen Absicht
bedingten Veränderung tritt noch die Verschiedenheit der Qualität. Mit
unverkennbarer Leichtigkeit nutzt der Meister des Fischmarktbrunnens die Tradition
des 14. Jahrhunderts, seine Werke besitzen einen gefälligen Liebreiz, aber
Routine ersetzt den persönlichen Gehalt. Der Meister der Spalentorfiguren
ist gewichtiger, sein Sinn auf grössere Wirkungen eingestellt und sein Können
beseelter und reicher differenziert. Um sich davon zu überzeugen, genügt es,
die auf Fernsicht von unten gearbeiteten Statuen im Museum aus der Nähe
zu betrachten. Mit welcher Präzision und feiner Belebung ist die Oberfläche
plastisch durchgebildet und gleichzeitig auf eine grosszügige Einheit stilisiert,
wie gewinnend schlicht und sanft erscheint der Reichtum der durchgehenden
Hauptformen. Alles trägt den Stempel des Einmaligen und ist erfüllt vom Edelmut

einer grossen Gesinnung. Ein sanftes Lächeln irdischer Glückseligkeit
huscht über die Wangen der Maria und mütterlich gütig überlässt sie dem Kind
die Hand zum neckenden Spiel. In ausgeglichener Reife verbinden die
Propheten in ihrer dienenden Haltung Klugheit mit männlicher Energie. Ihr
gestraffter Ausdruck schafft eine spürbare Distanz zu der fraulichen Milde und
erhebt auch innerlich die Gottesmutter in eine höhere Sphäre. Eine feine
Intimität lebt im Grossen und Kleinen, überall ursprünglich und in allem das
Kennzeichen einer bedeutenden Persönlichkeit.

Weitere Zeugnisse der damaligen künstlerischen Kultur Basels sind nur
spärlich erhalten. Der Bildersturm im Jahre 1529 hat hier für immer einen
Reichtum zerstört. Die verbliebenen Ueberreste aber lassen im Verein mit den
Ergebnissen der wissenschaftlichen Forschung erkennen, dass sie einem
künstlerisch fruchtbaren Boden entstammen und nicht einzig als zufällige Stiftungen
einer vermöglichen Bürgerschaft zu gelten haben. Das Mass ihrer inneren
Lebendigkeit und die Sicherheit ihrer Formung beruhen auf eigener lokaler
Erfahrung. Und diese wiederum verdankt ihre reiche Entfaltung dem Umstand,
dass die städtischen Meister bis weit in die Umgebung hinaus für die Lieferung
der kirchlichen Ausstattungsstücke hinzugezogen wurden. Vereinzelte solcher
Leistungen zählen heute zu den Kostbarkeiten unseres Historischen Museums.
Unter ihnen verdient zunächst die Statue der Muttergottes aus Rheinfelden
Beachtung, weil sie zeitlich den Spalentorfiguren am nächsten steht und als

Holzbildwerk auch den hohen Stand verwandter künstlerischer Gattungen
beweist. Die charakteristischen Züge des damaligen Zeitgeistes haben in diesem
Werke ihren klaren Ausdruck erhalten. Die ideale Vorstellung der jungfräulichen
Himmelskönigin erwächst aus dem im wesentlichen ungebrochenen weichen
Verlauf der Formung. Leicht und zart schwingen die Falten, anmutig sind alle
Biegungen und Rundungen, überschaubar ist die Ordnung des Gesamten.
Minnig-empfindsames Gefühl und der Glaube an die harmonische Schönheit
der ruhig ausgeglichenen und vergeistigten Form beleben die Wirkung. Der
friedliche Abglanz der mittelalterlichen Welt ruht auf dem edel beschaulichen



Dasein und der verklärten Haltung der Maria. Daneben aber sind die neuen

Kräfte des 15. Jahrhunderts deutlich zu verspüren. Die Erscheinung löst sich

aus dem Bereich der gedachten Vorstellungen, wird mit menschlicher Wärme
erfüllt und dem Beschauer nähergerückt. Das Symbol erhält realen Gehalt

und wendet sich an die Alltagserfahrung des Beschauers. Die Darstellung soll

überzeugend wirklich sein und durch ihre tatsächliche Gegenwart die innewohnende

geistige Bedeutung als ebenso selbstverständliche Wahrheit in Erinnerung
rufen. Die abstrakten Züge treten zu Gunsten der konkreten Wirkung zurück.

Die Erkenntnis des Göttlichen geschieht aus dem Diesseitsbewusstsein des

Menschen. Mit diesen entscheidenden Wandlungen im Denken sind dem

künstlerischen Schaffen vollkommen neue Aufgaben gestellt worden. Aber es

ist festzuhalten, die neue Zielsetzung bedeutet keine Abkehr von den jenseitigen
Idealen. Die Verweltlichung des Denkens und der künstlerischen Ausdrucksform

bleibt auf die Verständigungsmittel beschränkt und ändert nichts an der
inneren Einstellung.

KonraÖ Witz»

So lässt alles darauf schliessen, dass in der damaligen Stadt das kulturelle
Leben von den grossen Impulsen des Jahrhunderts erfüllt war. Aber die zeit-

gemässe Aeusserung verblieb im Rahmen einer bescheidenen Zurückhaltung,
und es handelte sich mehr um eine sinnvolle Nutzung der fremden Triebkräfte.
Indessen liegt eben in diesem Umstände die Erklärung dafür, dass während
der Konzilszeit die städtische Kultur alle von aussen hinzutretenden Bereicherungen

gleichsam als natürliche Folgeerscheinungen dem eigenen Wesen
einzuverleiben vermochte. In diesem Sinne dürfen die Gemälde von Konrad Witz
als Bestandteile der zeitgenössischen künstlerischen Kultur Basels betrachtet
werden. Nach seiner Herkunft als Maler stammt Witz aus der
bürgerlichstädtischen Atmosphäre der oberrheinischen Kunst. Vor seiner Niederlassung
in Basel (1434) ist er in Rottweil und in Konstanz ansässig gewesen. Die Mehrzahl

seiner bis heute bekannten Werke ist durch eine glückliche Fügung Basel
erhalten geblieben, obwohl sein Name während Jahrhunderten aus dem Bewusst-
sein der Nachwelt verschwunden war. Dass heute wiederum eine Vorstellung
von seiner Persönlichkeit und ihrer Bedeutung möglich ist, verdanken wir vor
allem Prof. Daniel Burckhardt-Werthemann.

Da im Leben und Wirken grosser Menschen die allgemeinen Probleme
ihrer Zeit besonders sinnfällig in Erscheinung treten, bietet die Betrachtung
der Kunst des Konrad Witz den erwünschten Anlass zu einer allgemeinen
Charakterisierung der künstlerischen Situation im 15. Jahrhundert.

Dem heutigen Betrachter bleibt es schwer verständlich, dass ein Künstler
in Vergessenheit geraten konnte, dessen Werke durch den Reichtum und die
Pracht der Farben und durch die eindrücklich präzisen Formen eine auffallende
Eigenart bekunden. Dieses Schicksal erscheint um so rätselhafter, als die Bilder
dank ihrer reifen geistigen Belebung ehemals eine grosse Wirkung besessen haben

10



müssen. Allein es handelt sich dabei nicht um ein vereinzeltes Geschick, sondern
um eine typische Erscheinung. Das Zurücktreten der persönlichen Umstände
und das Verschwinden jeglicher Erinnerung an den Namen des Schöpfers
entspricht der mittelalterlichen Denkweise, die im Ganzen und im Allgemeinen die
entscheidende Bedeutung erkannte und für das Persönliche und historisch
Einmalige sich nur soweit interessierte, als sich darin das göttliche Gesetz offenbarte.
Die namenlose Ueberlieferung umfasst auch noch einen beträchtlichen Teil
der Werke aus der Spätzeit des Mittelalters, ja selbst aus dem Beginn des 16.
Jahrhunderts. Die im 15. Jahrhundert als moderne Kunstart sich rasch einbürgernde
Tafelmalerei hat zuerst die persönliche Zurückhaltung durchbrochen und den
Beschauer an die individuelle Leistung des Künstlers gewöhnt. Die Werke der
Bildhauer und Architekten dagegen blieben zumeist ohne bewusste Beziehung
auf ihre Urheber, trotzdem in gleichzeitigen Akten das Leben und Wirken dieser
Menschen mitunter recht ausführlich überliefert worden ist. Darum bietet die
Kunstgeschichte dieser Epoche den sonderbaren Aspekt eines umfangreichen
anonymen Kunstbestandes, der zum grössten Teil für immer getrennt bleiben
wird von der erhaltenen urkundlichen Ueberlieferung zahlreicher Künstlernamen.

Nur in Ausnahmefällen ist es der Forschung beschieden, die Verbindung
nachträglich wiederherzustellen und damit dem heutigen, individuell eingestellten
Beschauer eine geläufige Beziehung zum Kunstwerk zu ermöglichen. Die grosse
Wertschätzung, die unsere Zeit für die Bilder von Konrad Witz hegt, hängt
sicherlich mit der evidenten Wiederherstellung des namentlich bezeugten
Ursprunges zusammen.

Trotzdem nur Bruchstücke seines künstlerischen Schaffens erhalten geblieben
sind, vermittelt der stattliche Besitz der Oeflfentlichen Kunstsammlung in Basel
eine anschauliche Vorstellung von der Reichweite des künstlerischen Genies
und vom ursprünglichen Glanz der Tafelwerke von Konrad Witz. Neben der
intimen Wirkung der Christophorus-Darstellung entfaltet sich der würdige Prunk
des Heilspiegelaltars, und dieser wiederum muss zurücktreten vor der ins Grosse
abgeklärten Schlichtheit in der Schilderung der Begegnung von Joachim und
Anna unter der Goldenen Pforte. Ueber wenig mehr als ein Jahrzehnt verteilen
sich die uns bekannten Leistungen, in allen ist die überlegene Hand eines gereiften
Menschen zu verspüren. Mag die Bewunderung vor allem der meisterlichen
Malerei gelten, den leuchtenden Farben und der feinen Wiedergabe der stofflichen
Wirkungen von Seide, Brokat, Metall und Edelsteinen, oder der eigenwilligen
und kernigen Bestimmtheit der Figuren und Objekte, so wird doch jede
Annäherung unmerklich zum Miterleben der traulichen Stimmung, und willig folgt
schliesslich der Beschauer dem sicher vortragenden Erzähler. Mit inniger Ueber-
zeugung, mit heiterem Gemüt und vollem Verständnis für die grossen und kleinen
Tugenden und Schwächen charakterisiert Konrad Witz. Stets ergibt sich der
geistige Ausdruck aus der vereinten Wirkung von Form und Farbe, und immer
ist es das momentane innere Geschehen, von dem seine Menschen erfüllt sind,
das als leiser und verborgener Reiz die letzte Köstlichkeit empfinden lässt. Seine
Darstellungen sind wohl abgemessen. Ihre Einfachheit und Deutlichkeit sind
die Kennzeichen der raffiniert abgeklärten Leistung, die in scharf begrenzten
Bahnen auf das Grosse gerichtet ist. Das Pathos der monumentalen Form und

XI



die schwungvolle Grosszügigkeit der italienischen Künstler sind Konrad Witz
fremd. Unserem unvertrauten Auge erscheint daher zunächst manches naiv

und bieder, das im Gegenteil aus einer komplizierten Innerlichkeit erwachsen

ist und seine Grösse einzig in der Innigkeit des vermittelten Gefühls bekundet.

Träumerische Weichheit ist vermischt mit munterer Entschiedenheit, die

Vorliebe für die Tiefe und das stille Leuchten der Farben gepaart mit dem lebhaften

Sinn für das bunte Zusammenspiel. Kluge Gewandtheit ist verbunden mit
spröder Hartnäckigkeit. Aber über allem triumphiert ein vernünftig
ausgleichender regsamer Geist, empfindlich für die Nuancen im Ausdruck und für
die disziplinierte Einheitlichkeit des Ganzen. Kritische Ueberlegung geht dem

gläubigen Vertrauen voran. Die Regungen des Herzens bleiben verhalten, die

beherrschte Erscheinung und formulierte Aeusserung sind entscheidend. Diese

dem Basler wohl vertrauten Züge sind die Merkmale der oberrheinischen
Herkunft des Künstlers und seiner im weiteren Sinne unserem Wesen verwandten
städtischen Art.

Das Verständnis für die oberrheinische Eigenart und ihre Bedeutung in der

Kunstgeschichte des 15. Jahrhunderts steckt noch durchaus in den Anfängen.
Die Ursache für diese sonderbare Entfremdung von der eigenen Vergangenheit
ist indessen nicht etwa lokaler Natur, sie ergibt sich vielmehr aus der allgemeinen
Entwicklung der europäischen Kultur seit der Renaissance. Das neue Denken
fand damals in Italien seine durchschlagende Formulierung und war darum auf
lange Zeit hinaus innig verbunden mit den aus den italienischen Verhältnissen
erwachsenen Ueberzeugungen. Besonders deutlich tritt dies in der Geschichte
des kunstgeschichtlichen Wissens zutage. Hier galt das Interesse vor allem den
italienischen Künstlern, und ihre Werke bildeten den Ausgangspunkt für die

Urteilsbildung und die Entwicklung der ästhetischen Anschauungen. Was

infolgedessen an grossen Leistungen in Italien entstanden ist, wurde zum
selbstverständlichen und geläufigen Bestandteil der Bildung. Erst die Romantik hat

zu Beginn des 19. Jahrhunderts eine Umstellung angebahnt. Mit ihrer Vorliebe
für die christliche Frömmigkeit des Mittelalters, für das Gefühlsbetonte und für
die nationale Vergangenheit trat die gotische Kunst in den Vordergrund und wurde
als spezifische Leistung der Länder nördlich der Alpen den italienischen Werken
als ebenbürtig zur Seite gestellt. Die dadurch bedingte Erweiterung des Gesichtsfeldes

und Umwertung der bisherigen kunstgeschichtlichen Bildungsinhalte ist
heute noch im Gange. Sie vollzieht sich zumeist in Form einer Auseinandersetzung

zwischen den unbewussten traditionellen Bindungen des Urteils und dem
Verlangen nach vorurteilsloser Würdigung des organisch Gewachsenen. Sie

macht die Unterscheidung der Stileigentümlichkeiten der einzelnen Landschaften
innerhalb einer Kultur erforderlich und führt auf diesem Wege wiederum zur
Erkenntnis des allgemein Menschlichen in seiner jeweiligen Prägung. Erst aus
diesem Seitenblick auf die Struktur der heutigen Bildung wird verständlich,
warum die Anerkennung für die Kunst des Konrad Witz so lange ausgeblieben
und die Betonung seiner oberrheinischen Art so wichtig ist, und warum wir
zunächst zweifeln, wenn seine Werke zu den ganz grossen Leistungen des

15. Jahrhunderts gezählt werden. Man ist darauf vorbereitet, in den Bildern von
Piero della Francesca den bahnbrechenden Künstler zu erkennen, die Innigkeit

12



des Fra Angelico zu verspüren und die Geistigkeit des Paolo Ucello zu verstehen.
Aber man zögert unwillkürlich, zum Beispiel die Christophorus-Darstellung
des Konrad Witz als ein Werk von analogen geistigen Ausmassen zu anerkennen.
Es fehlt die innere Distanz von der eigenen Art und der Lockreiz einer äusserlich
fassbaren Formulierung. Und doch bedarf es nur ein wenig Interesse für das
Thema, um alsbald sich in der grosszügigen und folgerichtigen Darstellung
zurechtzufinden.

Um der Schilderung von Konrad Witz geistig näherzukommen, lese man
die „Legende von Sankt Christoff" in einer dem oberdeutschen Empfinden
angepassten Uebertragung, so wie sie etwa dem Künstler selbst durch eine
deutsche Uebersetzung der Legenda aurea des genuesischen Erzbischofs Jacobus
de Voragine vermittelt worden ist. „Der heilige Sankt Christofferus war ein Heid
und war geboren zu Kananea, und war zwölf Ellen lang und hätt einen starken
Leib und grosse Glieder und ein grosses Antlitz. Und war gar fröhlich gestalt,
und eh er getauft war, hiess er Offerus. Und da er wuchs zu voller Kraft, da
gedacht er sich: Ich will wandern und fragen nach dem grössten Herrn. — Und
kam durch den Willen Gottes zu einem guten Einsiedel, der höret, dass er Christo
wolle dienen. Da saget er ihm, wie ein grosser mächtiger König er war und ein
Herr über alle Dinge, und wie grossen Lohn er seinen Freunden gäbe. Da
sprach der Einsiedel: „Der König ist sündlichem Leben fremd. Und wer rein
und tugendlich lebet, dem tut er seine Gnad. Darum sollst du gern fasten und
wachen um seinetwillen. Mit dem Dienst gefällst du dem König wohl." Da
sprach Christofferus: „Ich mag weder wachen, fasten noch beten." Da sprach
der Einsiedel: „Dein Gott begehret, dass du viel betest." Da sprach Christofferus:
„Ich mag nicht beten. Weis mich an ein anderes, dass ich ihm damit dien." Da
sprach der Einsiedel: „Da steht ein Wasser, darüber ist weder Brücke noch Steg.
Willst du die Menschen darüber tragen um Gottes willen, so gefällst du deinem
Herrn mit dem Dienst wohl. Denn du bist lang und stark und magst es wohl
tun." Da saget Christofferus: „Das will ich alles gern tun für Gott." Und bauet
sich selbst ein Gemach bei dem Wasser. Da kamen viel Menschen zu ihm.
Die trug er alle um Gottes willen über das Wasser. Und hätt einen grossen Stab
in der Hand, und pfleget der Arbeit bei Tag und Nacht. Eines Nachts war
Christofferus müde, und leget sich nieder und schlief. Da rief ihm ein Kind;
da stand er bald auf und suchet das Kind überall bei dem Wasser. Und da er
niemand fand, leget er sich wieder nieder und schlief. Da schrie aber mal ein
Kind: „Christofferus!" Da lief er wieder heraus und fand niemand. Da leget
er sich aber nieder, da rief es zum dritten Mal. Da ging er heraus und fand das
Kind und nahm es auf seine Arm, und nahm seinen Stab in die Hand und ging
in das Wasser. Und das Wasser wuchs sehr über sich, und war das kleine Kind
all so schwer, als ob es Blei wäre. Und ward je länger je schwerer, und ward das
Wasser so gross, dass er fürchtet, er werde ertrinken. Und da er mitten in das

Wasser kam, da sprach er: „Eia Kind, wie gar schwer bist du! Mir ist, als ob
ich alle diese Welt auf mir trüge." Da sprach das Kind: „Du trägst nicht allein
die Welt. Du trägst auch den, der Himmel und Erd erschaffen hat." Und das

Kind drücket Offerus unter das Wasser, und das Kind sprach zu ihm: „Ich bin
Jesus Christus, dein König und dein Gott, für den du arbeitest." Und sprach

13



zu ihm: „Ich tauf dich in meinem Vater und in seinem Sohn in mir und in dem

Heiligen Geist. Vor dem hiessest du Oflerus, nun sollst du Christofferus heissen

nach mir. Und sollst deinen Stab in die Erde pflanzen, daran wirst du meine

Gewalt erkennen. Denn der Stab wird morgen blühen und bringet Frucht." "
Man versteht, dass im Spätmittelalter gerade dieser Heilige volkstümlich

geworden ist. Man hatte ihn liebgewonnen, weil in seiner Gestalt die Erinnerung
auflebte an die Märchen- und Sagenfiguren und an den ritterlichen Streiter

Parzival, und weil durch seine Bekehrung der Wunderglaube in besonders

sinnfälliger Form genährt wurde. Zahlreiche bildliche Darstellungen des

Heiligen sind überliefert, die Tafel des Konrad Witz überragt sie alle durch
ihre Kraft der Veranschaulichung des inneren Geschehens, durch die Unmittelbarkeit,

mit welcher die im Gemüte des Riesen sich vollziehende Wandlung
zum Ausdruck gelangt. Der Bildtradition folgend ist die Darstellung der

Legende beschränkt auf die Schilderung des einen Augenblickes der Berufung
und Taufe durch Christus. Der gefühlsmässigen Vergegenwärtigung dieses

feierlichen Momentes dienen auch alle übrigen Bildteile. In friedlicher Ruhe
erstreckt sich das Wasser zwischen klar sich abhebenden Uferbergen bis in die

Ferne. Die Stille und Einsamkeit im Bereiche des Riesen wird erst recht
eindrücklich durch den Einsiedler am jenseitigen Ufer und durch die kreuzenden
Ruderboote und die sicher dahinziehenden Vögel im Mittelgrund. Die langsam
wandernden Wellenkreise machen die räumliche Entfernung von der Umwelt
anschaulich, und ihr unentwegtes und lautloses Ausstrahlen verbindet zwangslos

lebendig die Hauptfigur mit den begleitenden Nebenmotiven. Als aus nächster
Nähe beteiligter Zuschauer gewahrt man das allmähliche Wachsen der Tiefe
des Wassers, die genaue Detaillierung der Pflanzen im Vordergrunde und die

exakte Wiedergabe der durch die Brechung der einfallenden Lichtstrahlen
bedingten Verzerrung der eingetauchten Körper. Schrittweise überzeugt man
sich von der Tatsächlichkeit des geschilderten Vorganges. Aber je näher man
zu der Figur des Heiligen gelangt, desto mehr schwindet das Interesse an der
realen Glaubwürdigkeit, weil nunmehr der Beschauer unvermerkt vom Künstler
auf das Erfassen des seelischen Vorganges hingelenkt wird. Der realistische

Wahrheitsgehalt der Formen tritt zurück, sie entfalten statt dessen ihre
Wirksamkeit durch die symbolische Andeutung unsichtbarer innerer Vorgänge.
Die Darstellung wird zunächst allgemeiner, die Erscheinung auf ihre
grundsätzliche Struktur abstrahiert. Die Bürde und die Mühseligkeit des Tragens
werden kaum mehr durch die Schilderung äussererUmstände glaubhaft gemacht,
die überzeugende Kraft erwächst vielmehr aus der indirekten Wirkung des
figürlichen Umrisses, aus dem Verlauf des Gewandes und seiner Fältelung. Das
Erlebnis von Sankt Christoff wird sichtbar, das sich vollziehende Wunder aber
bleibt als ein irdischem Geiste unfassliches Geschehen unangetastet, sein Walten
ist selbstverständliche Voraussetzung, und im Bilde erhält es durch den Ernst
und die grosszügige Schlichtheit der Formen sein würdiges Wiederspiel. Die
abgeklärte weise Einsicht des zur Berufung Auserkorenen, das innig glückliche
Wahrnehmen des sich vollziehenden Wunders, die ganze feine Intimität des

geistigen Erlebens schildert Konrad Witz durch die Andeutung eines leisen
Lächelns und durch die Behutsamkeit, mit welcher die linke Hand des Heiligen

14



dem unsicher werdenden Körper Hilfe bringen möchte. Mit der ganzen von
Innigkeit erfüllten Schlichtheit des grossen Meisters ist das Christuskind als
Kleinod in die Schilderung eingefügt, in einem schlichten Kinderröckchen,
dessen weitabgewandte Farbe eine Distanz einlegt zu dem Beschauer, mit dem
linken Händchen sich an einer Haarsträhne des Christophorus haltend und das
rechte segnend erhoben. Alles ist wirklich und nahegerückt mit der lyrischen
Beschaulichkeit eines das irdische Dasein meisternden Gemütes. Aber alles
bewahrt zugleich durch die Intensität der künstlerischen Formung den geistigen
Ausdruck und dient der symbolischen Verdeutlichung; nicht zufällig und etwa
mehr verspürbar als gestaltet, sondern mit der ganzen Kraft und überlegenen
Bewusstheit eines grossen Künstlers disponiert und ausgewogen.

Die vom Heilspiegelaltar überlieferten Fragmente steigern noch diesen
respektvollen Eindruck und erweitern die Vorstellung zur sicheren Erkenntnis.
Zwar bleibt unser Wissen über das ursprüngliche Aussehen des Altars und die
Zusammenordnung der Tafeln notdürftig und bruchstückhaft. Allein für die
Betrachtung sind diese Kenntnisse nicht unbedingt erforderlich, weil der eigentliche

Ausgangspunkt, das dem Künstler vorgeschriebene Thema, aus den
erhaltenen Tafeln ersichtlich ist und auch deutlich den Charakter der Lösung
erkennen lässt. Die Eigenart des Themas beruht auf der mittelalterlichen
Vorliebe für das Symbolische. Die Tatsachen der göttlichen Heilslehre werden
geschildert, aber nicht in direkter Bezugnahme auf die Erzählungen im Neuen
Testament, sondern indem an Stelle des bekannten Vorganges eine Begebenheit
aus dem Alten Testament oder den Legenden tritt, die als Prophezeiung darauf
bezogen werden kann und gedanklich den Sinn der Handlung wiedergibt. So
vertritt die Darstellung von Esther und Ahasver die Krönung der Maria ; die
drei Helden Abisai, Sabothai und Benaja, die dem dürstenden König David
Wasser bringen, versinnbildlichen die Anbetung des Christuskindes durch die
drei Weisen aus dem Morgenlande; das Bild von Antipater vor Cäsar entspricht
der Darstellung des Ecce homo, die Szene von Abraham und Melchisedek ist
die Uebertragung der Einsetzung des Abendmahles. Das Thema selbst
entstammt dem „Speculum humanae salvationis", einem spätmittelalterlichen —
auch in deutscher Sprache unter dem Titel „Spiegel menschlicher Behaltniss"
erschienenen — Andachtsbuche, das nach seiner Bestimmung in den Absichtenkreis

der sogenannten Biblia pauperum gehört. Echt mittelalterlich sind diese

„Armenbibeln" zunächst nicht für das bedürftige Volk geschaffen worden,
sondern für die nicht gelehrten Geistlichen, die pauperes praedicatores und für
die des Lesens überhaupt unkundigen Laien. Sie vermittelten durch ihre
figürlichen Darstellungen die Erinnerung an die zu Grunde gelegten Texte, waren
also eigentliche Bilderpredigten, die vom Beschauer gedeutet werden mussten.
Sie dienten somit in engerem Sinne demselben Zwecke, den die Wandbilder
und Altäre und überhaupt die gesamte figürliche Ausstattung in den Kirchen
schon längst erfüllten: dem Beschauer belehrend und ermahnend die christliche
Heilslehre nahezubringen.

Von dieser lehrhaften Zweckbestimmung her, die auf den Tafeln des Konrad
Witz durch die angebrachten Inschriften noch deutlich festzustellen ist, wird
die künstlerische Darstellungsart ohne weiteres verständlich. Das Interesse an

15



dem Bilde ist zunächst auf die Vermittlung der abstrakten Beziehung zwischen

dem dargestellten Inhalt und seiner symbolischen Bedeutung gerichtet, und

um dieses Interesse im Sinne des 15. Jahrhunderts möglichst unmittelbar
anzusprechen, ist die Schilderung gegenständlich begreifbar aufgebaut und soweit

erforderlich real anschaulich gehalten. Trotz aller Ausführlichkeit der stofflichen

Charakterisierung und realistischen Treue darf man aber die vorbedachte
abstrakte Konzeption des Ganzen nicht übersehen, weil man sonst unweigerlich
Gefahr läuft, die Eigenart und Grösse des Künstlers zu verkennen. So beruht

zum Beispiel die folgende, aus einem angesehenen wissenschaftlichen Werke
zitierte Charakterisierung des Heilspiegelaltars auf falschen Voraussetzungen:
„So sind denn all diese Gestalten mit den hochtönenden Namen nichts als

Gliederpuppen und in demselben Masse, wie sie luftverdrängend den Raum
wirklich vortäuschen und die Stoffoberfläche vorzüglich nachahmen, ist ihnen
jeglicher menschliche Hauch fremd. Bei den Paaren weiss nie der eine, was
der andere tut, und man könnte sie nach Belieben ausschneiden und ganz anders
zusammenstellen. Das, was man das „geistige Band" nennt, fehlt vollkommen,
auch wenn zuweilen der stiere Blick eines der Partner den andern trifft; meist
aber sehen sie aneinander vorbei. Witz hat bis an sein Lebensende nicht gelernt,
zwei Menschen einander in die Augen sehen zu lassen." Dies ist das Urteil
eines Beschauers, der die grossen geistigen Unterschiede nicht in Rechnung
stellt, die zwischen dem Denken des 15. Jahrhunderts und dem unserer Zeit
bestehen, der also dem Künstler unbewusst dieselben Absichten und Interessen
unterschiebt, die dem heutigen Menschen eigentümlich sind. Konrad Witz
hatte aus den Bedingungen seiner Zeit heraus andere Aufgaben zu erfüllen.
Für ihn war es wesentlich, die Erinnerung an die als Symbole damals leicht
erkenntlichen Darstellungen wachzurufen und, immer an das abstrakte
lehrhafte Interesse des Beschauers gewendet, diese Symbole durch anschauliche
Schilderung so zu beleben, dass sie sich als reiche geistige Werte dem Gläubigen
einprägten, dass ihre bedeutungsvolle Vorbildlichkeit den Frommen als lebendiges

Beispiel anspornte. Dazu bedurfte es damals keiner konsequent realistischen
Begründung, weil es sich gar nicht darum handelte, die aus dem Jenseits
stammenden absoluten Wahrheiten mit irdischer Vernunft als Geschehnisse in der
wirklichen Welt zu erhärten. Ihre allein massgebliche geistige Existenz war
durch die Offenbarung in der Bibel gegeben, und es handelte sich einzig darum,
ihre göttliche Bestimmung und lehrhafte Bedeutung zu veranschaulichen. Dem
in seinem ganzen Denken auf das Jenseits eingestellten mittelalterlichen
Menschen war es ohne weiteres geläufig, dass man das Jenseits und das Heilige nicht
in einem Abbild schildern, sondern einzig durch ein Symbol andeuten könne,
und infolgedessen mass er der realistischen Treue der Wiedergabe keinen besonderen

Wert bei. Eben deshalb beruhen auch der Reichtum und die Feinheit
mittelalterlicher Kunstwerke nicht auf der gegenständlichen Richtigkeit des

Dargestellten, sondern auf dem Ausmass der geistigen Durchdringung und
Verlebendigung der abstrakten Formen.

Jede Betrachtung der Tafeln des Heilspiegelaltars fördert daher wiederum
neue Züge einer reichen geistigen Detaillierung der Formen zutage. Gewiss,
die primäre Anziehungskraft liegt in den leuchtenden Farben und beruht

16



auf der meisterhaften Charakterisierung vor allem der Stoffe, Metalle und
Edelsteine. Aber der Gehalt der Werke erschöpft sich nicht in diesen äusser-
lichen Reizen. In ihrer abstrakten, grundsätzlichen Formung zeigen alle
Figuren eine subtil nuancierte psychologische Vertiefung ihrer Haltung,
Gebärden und Bewegungen. Diese geistige Durchdringung erstreckt sich
darüber hinaus bis in die Gestalt der Gewandfalten und Abstufung der
Stoffarben. Wie überzeugend veranschaulicht Konrad Witz die aus der
persönlichen Tüchtigkeit der drei Helden Abisai, Sabothai und Benaja
resultierende Reihenfolge bei ihrem Erscheinen vor dem König David. In
massvoller, ritterlich beherrschter Haltung kniet der erste ehrerbietig vor seinem
Herrn und reicht ihm in wohlerzogener Form das Gefäss, andächtig den
feierlichen Augenblick der Krönung seiner Ruhmestat miterlebend, demütig die
Grenzen seiner Stellung wahrend. Sein schön gearbeiteter Panzer und der edel
geformte Schwertgriff, der kostbar verzierte Mantel, dessen Schwarz mit dem
roten Futter einen wirkungsvollen Kontrast bildet, vermitteln dem Beschauer
die Vorstellung eines Menschen, dessen Sinn auf das Grosse gerichtet ist und
der seine Ueherlegenheit und seine Tatkraft zu meistern weiss und von den
verfügbaren Mitteln diskret Gebrauch macht. In brillierender Männlichkeit,
selbstbewusst und eigengefällig tritt der zweite daher in elegant tänzelnd wiegendem

Schritte. Den linken Arm zur eigenen Bequemlichkeit eingestützt, das
Gefäss mit dem ersehnten Trunk spielerisch lässig in der rechten Hand
präsentierend. Sabothai ist von der Ruhmwürdigkeit seiner Tat so eingenommen,
dass er es selbst vergisst, vor seinem König den Helm zu öffnen. Die Umwelt
existiert für ihn einzig als Wirkungsfeld für seine Posen, und der Künstler gibt
darum dem Beschauer alsbald zu bedenken, durch was für geringfügige Ursachen
ein solches leichtfundiertes Pathos selbst des Starken und Tapferen in das
Groteske einer hilflosen Schwäche sich verwandeln könnte. An letzter Stelle
erscheint Benaja. Breitspurig und innerlich abwesend, völlig erfüllt von dem
Gedanken, als Held vor seinen Herrn treten und ihm einen Dienst leisten zu
dürfen. Die noch ungeschlachte Kraft seines Körpers wird durch die weichen
Farben seines Uebergewandes gemildert. Fest hält er mit der linken Hand den
Schwertgriff umschlossen, unbeholfen umklammert die rechte das gebuckelte
Glas. Entblössten Hauptes nähert er sich dem Gebieter, aber man kann sich
des Verdachtes nicht erwehren, dass die Forderung des geziemenden Anstandes
durch ihn eine mehr gutgemeinte als wirklich korrekte Erfüllung gefunden hat.
Wohl bekundet sein treuherziges Wesen die ergebene Gesinnung, aber es fehlt
ihm die straff versammelte Form des erfahrenen Kriegers, der manierlich
aufzutreten weiss, ohne seine Wehr zu vernachlässigen. Unbekümmert lässt er
den Helm zurück. In dieser geistreichen Nuancierung der Haltung und
Gebärden wird der Inhalt unmittelbar anschaulich, und die abstrakt-lehrhafte
Bedeutung gewinnt aktuelles Interesse. Die Betrachtung vertieft sich zur besinnlichen

Rechenschaft über das eigene Tun und Lassen und erreicht auf diesem

Wege das vorbedachte Ziel dieser Bildpredigt.
Zwei Feststellungen erlauben bereits die bisherigen Beobachtungen: Die eine

betrifft die Persönlichkeit des Künstlers und die andere sein Publikum, d. h. die

ursprünglichen Beschauer seiner Werke. Der Maler Konrad Witz, den man

17



bisher allzusehr als Handwerkernatur taxiert hat, ist in einem viel umfassenderen

Sinne ein schöpferisch regsamer Geist und überlegener Gestalter gewesen, und
zweitens ergibt sich aus der künstlerischen Struktur seiner Werke, dass sein

Publikum, mit besonderen bildungsmässigen Voraussetzungen ausgestattet, die

symbolische Ausdrucksweise sowohl in inhaltlicher als auch in formaler Beziehung

zu erfassen imstande gewesen sein muss. Die Aufmerksamkeit galt dem
dargestellten Motiv und seiner gegenständlichen Erläuterung. Dank der reich
entwickelten künstlerischen Kultur war aber das Wahrnehmungsvermögen der
Beschauer so empfindlich auf formale Wirkungen, dass der nachhaltige gefühls-
mässige Eindruck in starkem Masse auch aus der stilisierten Erscheinung, d. h.

aus dem abstrakten formalen Gepräge erwachsen ist. Und weil eben dieser
Teil der künstlerischen Leistung des Konrad Witz den realistischen Sehgewohnheiten

des heutigen Menschen zuwiderläuft, ist er oft in dem Sinne missverstanden
worden, als ob es sich in seinen Werken um ungelenke und in spiessigem Wesen
erstickte Versuche handle, die Bildideen in eine konsequente Wirklichkeitserscheinung

umzusetzen. Davon kann nicht entfernt die Rede sein. Es bedarf
keiner besonderen Kenntnisse und Anstrengungen, um zum Beispiel die
verschiedenartige Fältelung der Gewänder festzustellen. Damit ist indessen die
eigentliche Betrachtung erst eröffnet, und um weiter zu gelangen, muss der
Beschauer innerlich bereit sein, in dieser Fältelung ein sinnvolles Ganzes, eine
künstlerische Absicht zu anerkennen. Tut er dies, dann wird ihm etwa im Bilde
von Esther und Ahasver der bedeutsame Unterschied im Verlauf der Formen
auffallen; er wird bemerken, dass die Faltengefüge über die äusserliche
motivische Entsprechung hinaus in eigentümlicher Weise den Sinn der beiden Figuren
mitbestimmen. Eigensinnig herb und mit pedantischem Eifer geordnet
vereinigen sich im Gewände des Ahasver die scharf geführten Falten zu einem
logischen Gesamtaufbau von starrer Gesetzlichkeit und bilden einen
merkwürdigen Kontrast zu der kurzarmigen gutmütig-unbedeutenden Gestalt des

Königs. Sie verbildlichen also mit feiner Ironie das in der Bibel überlieferte
Wesen des aufgeblasenen und kleinlichen Gewaltmenschen. Wie anders das

Bild des Königs David: Auch hier herrscht strenge Gesetzmässigkeit, aber mit
dem Unterschiede, dass sich alle Ansätze grosszügig entfalten und die kraftvolle
Persönlichkeit und Majestät des Herrschers wiederspiegeln. Und in dieser Weise
sind auch alle anderen Figuren nach ihrem Wesen charakterisiert und mit
geistigem Leben erfüllt. Stets erfolgt die Verlebendigung aus dem souveränen
Zusammenschluss aller künstlerischen Mittel: Inhalt, Form und Farbe, und
überall wirkt über die artistische Geschicklichkeit hinaus als stärkste Kraft die
immer wieder neu aus dem Gemüte des Malers entspringende Anteilnahme
am Bildthema.

Grosse Menschen sind notwendig einsame Erscheinungen. Was die
künstlerische Kultur Basels als zeitgenössische Leistungen neben den Tafein von Konrad
Witz zu bieten hat, etwa die zwei Bilder aus der Pfarrkirche in Sierenz mit den
Legenden Von St. Georg und St. Martin, tritt bescheiden zurück. Man pflegt
diese erhaltenen Fragmente als Schulwerke des Konrad Witz zu bezeichnen.
Allein der Hinweis auf den kunstgeschichtlichen Zusammenhang mit dem
grossen Meister erschwert eher das Verständnis für ihre Eigenart. Die aus dem

18



heimatlichen Milieu und aus dem persönlichen Naturell des Malers erwachsenen
Wesenszüge weisen in eine andere Richtung. Die Schilderung erfolgt mit
pedantischer Korrektheit und wird bis in belanglose Einzelheiten scharf formuliert.
Es entsteht daraus zunächst die Vorstellung eines vielgestaltigen Nebeneinander.
Der nüchternen und etwas gewaltsamen Disposition entspricht die trockene
Farbgebung. Die Formung ist vor allem zeichnerisch flächenhaft festgelegt, die
Farbe bleibt ergänzendes Element und meidet auffällige Wirkungen, mit
Ausnahme von vereinzelten bunten Stellen. Ein ruhig sachliches Denken bestimmt
die leicht erkennbaren Abschnitte im Verlaufe der Erzählung und die konkrete
Deutlichkeit der Darstellung. Das Ganze entbehrt der verwebenden Phantasie,
mit spröder Gelassenheit sind die Teile zusammengefügt. Dieser Mangel an
Grosszügigkeit der Form ist aber hier nicht in erster Linie eine Frage der
künstlerischen Potenz, sondern eines im Basler Boden verwurzelten Stilgefühles. Denn
dem Mangel stehen positive Kräfte gegenüber. In der scharf bestimmten
Erscheinung bekundet sich der Sinn für den Wert des exakt Geformten, und trotz
der bewussten Nachdrücklichkeit kommt das Gemütshafte dennoch zur Geltung.
Freilich nicht so unmittelbar wie die offenherzig weichen Züge des Christopherus
von Konrad Witz. St. Georg und St. Martin sind weniger mitteilsam, ihre Art
ist ruhig verhalten, mehr besinnlich als träumerisch, ihr Tun mehr kindlich
eifrig als heilig ernst, ihre Gesinnung mehr vernünftig als tätig und heroisch.
Man darf auch nicht ob der nüchtern ausführlichen Schilderung die heimelig
intime Stimmung übersehen. Mit einer ausgesprochenen Liebe für das Kleine
und Unscheinbare sind das Stadttor und die benachbarten Häuser im Martinsbilde
reich detailliert, es fehlt hier infolgedessen die monumentale Grundsätzlichkeit,
mit welcher Konrad Witz seine Darstellung der Goldenen Pforte auf die wesentlichen

Züge beschränkt, aber es mangelt nicht das innere Leben. So eröffnet
sich schliesslich auch der Zugang zum Wert der kleineren Leistung. Diese selbst
zu bemessen bleibt ein nebensächliches Anliegen, weil es sich für den heutigen
Beschauer vor allem darum handelt, die Art dieser Werte zu erkennen, um dann
aus dem stillen Erlebnis ihrer Grösse den tiefsten Gewinn zu erlangen.

Die BÜÖteppiche*

Die grossen Schöpfungen einer Kultur bleiben in ihrem Ursprung immer
Geheimnis und lassen sich bei einer vergleichenden Wertung der Erscheinungen
nicht einordnen. Als Gradmesser für die Bedeutung der allgemeinen Leistung
dient darum die Reichhaltigkeit des Geschaffenen. In dieser Hinsicht bietet
Basel, trotz der kärglichen Ueberlieferung von Werken aus dem 15. Jahrhundert,
überzeugende Beweise dafür, dass das Leben der Gesellschaft bis in die kleinen
Züge künstlerisch geformt worden ist. Die im HistorischenMuseum aufbewahrten
gotischen Bildteppiche einheimischen Ursprunges besitzen alle Vorzüge des

oberrheinischen Stiles und als besonderes Merkmal eine aus echtem künstlerischem
Gefühl erwachsene Anspruchslosigkeit. In ihrer, ursprünglich viel intensiveren,

19



Farbwirkung sind sie einfach und volkstümlich, kräftig und frisch, als Ganzes

eine überlegt abgestimmte Harmonie schön gewählter Einzelfarben darbietend.

Der allgemeinen Neigung folgend wird auch hier das Pompöse vermieden und
statt dessen mit ausgesuchtem Geschmack die dekorative Wirkung im Kleinen

gepflegt. Dem lauteren Farbsinn entspricht das klare Formgefühl. Dieses

wiederum vermag einer reichen Phantasie und dem Vergnügen am tändelnd
leichten und humorvoll heitern Spiel einen sicher gefügten und ruhig
ausgeglichenen Ausdruck zu verleihen. Aus diesen hohen Vorbedingungen erwächst
die Veredelung des Gebrauchsgegenstandes zum Schmuckstück. Um die Stuben
und Kammern wohnlich und warm zu halten, wurden die weissgetünchten Mauern
und Riegelwände etwa bis auf halbe Höhe mit solchen Teppichen verkleidet.
Man begnügte sich aber nicht mit dem praktischen Wandschmuck, sondern
verstand es auch, daraus ein geistig belebtes Bild zu gestalten, dessen Betrachtung
der frommen Ermahnung diente. Leicht und gefällig erfolgt die Schilderung,
die ernste Absicht bleibt in der Disposition verborgen, unbeschwert und
selbstverständlich erscheinen die Figuren zwischen den Ranken, die Grenzen zwischen
dekorativer Füllung und geistigem Inhalt sind verwischt. So entsteht eine für
das Auge wohltuend gleichmässig mit Formen und Farben belebte Gesamtfläche,
deren sichere Ordnung alsbald die Aufmerksamkeit auf das eigentliche Thema
lenkt. Diese kultivierte Schmuckfreude erstreckt sich mit derselben Ueberlegen-
heit auf die Formung der dargestellten Symbole. Auf dem wohl schönsten

Exemplar in Basler Besitz, dem in drei Teilen erhaltenen Fabeltierteppich aus
dem 2. Viertel des 15. Jahrhunderts, bilden die jeweils zusammengeordneten
Paare einer menschlichen Figur mit einem Fabeltier eine innige Einheit. Die
sinnbildliche Sprache fügt sich als selbstverständlicher Bestandteil zur alltäglichen ;

Vorstellung und Wirklichkeit verbinden sich zu einem reichen lebendigen
Ausdruck, der überall mit raffinierter Sicherheit im Bereiche der symbolischen
Andeutung verbleibt. Zur zierlichen Erscheinung sind die Jungfrauen und
Jünglinge stilisiert, handgreifliche Deutlichkeit haben die Fabeltiere erlangt.
Mit der elegant lässigen Gewandtheit wohlerzogener Menschen halten die fein
geformten Hände die Ungeheuer fest, den Beschauer daran erinnernd, dass

einzig die vom Willen gelenkte körperliche Kraft Schwächen zu überwinden,
Mächte zu bändigen und Tugenden zu bewahren vermag. Also hält die mit
einer Blumenkrone geschmückte Jungfrau an einer Kette den Wankelmut fest,
und der benachbarte Jüngling gebietet mit einem Holderzweig der Wildheit
Einhalt. Die rechts anschliessende Jungfrau bezähmt mit einem Akeleizweig
als Peitsche den Neid, mit einem Nelkenzweig besänftigt der folgende Jüngling
die Unkeuschheit. Mit unbeirrter Gelassenheit hält die Dame mit blauer Zaddel-
haube das Einhorn Keuschheit mit beiden Händen fest, entschlossen rückt der
Jüngling der Kampfeslust zu Leibe. Die Mannigfaltigkeit der Formen, Gebärden
und Bewegungen und der bunte Wechsel verschiedenartiger Motive wird bild-
mässig zusammengefasst durch die vereinfachende Ordnung der Farben. Und
so bilden alle gleichartig vom künstlerischen Geiste beseelten Elemente ein
untrennbares Ganzes, ein echtes Kunstwerk. Die frischen Farben im Dreiklang
Rot-Grün-Blau und die einfache Gegenüberstellung der schmalen Figuren und
grossen Tiere, die nuancierte Durchbildung der sich wiederholenden Motive,

20



alles stimmt miteinander in seiner Schlichtheit überein, bewahrt die Unmittelbarkeit

des Naturgewachsenen und bekundet das bewusst Geformte des
kultivierten Sinnes.

Die in Basel erhaltenen Stücke sind unterschiedlichen Alters und illustrieren
anschaulich die im Verlaufe des späteren 15. Jahrhunderts sich vollziehende
Wandlung der Denkweise. Die frühen Teppiche haben einen träumerisch
weichen Gesamtausdruck und zeigen eine Vorliebe für das phantasievoll Reiche
und Leichte, sie sind gleichzeitig ruhig intim und minnig zart. Die späteren
Beispiele bevorzugen das kompliziert Bewegliche, das herb Graziöse. Es macht
sich eine neue steifbeinige Vornehmheit geltend, mit ihrer Freude an Brüchen
und Knicken, an zeremonieller Gebundenheit und phantastischem Prunk. So
verändert sich mit dem auf andere Ziele gerichteten Denken auch der
künstlerische Sinn und der Geschmack wendet sich anderen Neigungen zu.
Unmerklich verläuft in kurzen Zeitabständen diese Entwicklung, die allmähliche
Entfremdung wird erst in grösseren Abschnitten deutlich. Mitunter führt sie
schliesslich zur totalen Verkennung und Missachtung. Das Schicksal der
spätgotischen Bildteppiche bietet ein beredtes Zeugnis dafür: „als Wagendecken,
als Möbelfutter, als Behelf zum Decken von Gartenbeeten" sind die Basler
Teppiche wiedergefunden worden, die ehemals zum kostbaren und geschätzten
Schmuck gepflegter Wohnräume gehörten.

Die frühen Basier Buchüluftrattonen
unö Die BeÖetming Oer oberrheintfchen Graphite

Wohl nicht zufällig hat die Bildwirkerei gerade im Gebiete des Oberrheins
besonders schöne Schöpfungen hervorgebracht. Reich differenzierter Formsinn
ist dieser Gegend vielmehr eigentümlich und die Wirkerinnen haben sich zudem
die Hilfe der Graphiker zunutze gemacht, indem sie für ihre Teppiche eigentliche

Bildvorlagen verwendeten. Wozu noch zu bemerken ist, dass die graphischen
Künste gerade damals am Oberrhein in voller Entfaltung gediehen. Darin liegt
ein interessanter Hinweis auf die kulturgeschichtlichen Verhältnisse. Ganz
allgemein wird im 15. Jahrhundert die gesellschaftliche Veränderung der
spätmittelalterlichen Kultur deutlich erkennbar. Die ursprünglich im öffentlichen
Leben führende Schicht der ritterlich-höfisch Gebildeten und der gelehrten
Kleriker tritt allmählich in den Hintergrund, das in langer verfassungsrechtlicher
Entwicklung zur politischen Macht gelangte zunftmässig organisierte Bürgertum
betritt die Sphäre der bewussten Kultivierung des eigenen geistigen Daseins und
wird zum Träger der nunmehr spezifisch sich ausbildenden städtischen Kultur.
Die Kultur wächst in die Breite, sie wird zum Anliegen der Menge, sie erhält

neue Ziele und bedarf neuer Mittel. Die in langer Tradition zu feingeschliffener
abstrakter Gesetzmässigkeit herangereifte ritterlich-höfische Bildung musste
entweder ihre Geltung und Wirksamkeit verlieren oder sich dem auf konkrete

21



Verständlichkeit eingestellten Denken der jetzt herrschenden Schicht anpassen.
Darum erlangt die reale Vergegenständlichung der Bildgedanken in der
zeitgenössischen Kunst die zentrale Bedeutung, und deshalb ist es wichtig, bei der
Betrachtung dieser Werke sich immer wieder in Erinnerung zu rufen, dass sie

übernommene abstrakte VorStellungsformen und Darstellungsmöglichkeiten
konkret begreiflich zu machen versuchen. Neben dieser gesellschaftlichen
Veränderung vollzieht sich aber im geistigen Leben stetig fortschreitend eine
bedeutsame Wandlung der Ziele. Die echt mittelalterliche gedankliche Ableitung
aller Begriffe, Vorstellungen und Urteile aus dem Jenseits, aus der göttlichen
Offenbarung, wird sukzessive ersetzt durch die aus der realen Erfahrung in der
Wirklichkeit gewonnenen Ueberlegungen. Der irdische Mensch wird zum Mass
aller Dinge, er stellt sich selbst in den Mittelpunkt seines Weltbildes. Darum
erlangt die reale Bedeutung und Erscheinung der irdischen Umwelt ein
neuartiges Interesse für jeden Einzelnen, und andererseits wird jede Persönlichkeit
für sich zu einem interessanten Problem. Innerhalb dieser fundamentalen
Veränderung der geistigen Existenz bezeichnet das 15. Jahrhundert die entscheidende
Etappe, und darum verdienen die in jener Zeit ausgebildeten Darstellungsmittel
besonderes Interesse. Vor allem die Graphik erweist sich als die neue Kunstform
der Masse. In Einzeldrucken und als Buchillustration wird sie in den Dienst
der neuen Bildung gestellt, und es spricht gleicherweise für den kulturellen Besitz
und die besondere geistige Regsamkeit des oberrheinischen Gebietes, dass gerade
hier die Graphik eine fast unübersehbare Fülle von herrlichen Werken gezeitigt
hat. Auf Basel selbst sind in der Frühzeit nur vereinzelte Leistungen sicher zu
lokalisieren, und von den bekannten Künstlerpersönlichkeiten lässt sich keine in
der Stadt nachweisen. Das hat indessen nicht viel zu besagen, denn in der zweiten
Jahrhunderthälfte ist das offensichtlich blühende Gewerbe der Kartenmaler,
Heiligenmaler und Briefmaler urkundlich überliefert, und der Buchdruck hat
hier frühzeitig und erfolgreich Fuss gefasst. Basel übernahm alsbald die Führung
im deutschsprachigen Gebiete der Schweiz.

Die Basler Buchillustrationen zeigen einen hohen künstlerischen
Durchschnitt. Sie verraten einen kultivierten Flächenstil in der Feinheit der
Linienführung und des flächigen Zusammenschlusses. Die Freude am Spiel des
Gesetzlichen im Aufbau der Bildkomposition und die leichte und lockere
Verteilung der Bildelemente ergeben einen anmutig bewegten Ausdruck. Die
sorgsam betonte Ordnung spielt eine bedeutsame Rolle. Sie ist frei von Pedanterie
und biederer Rechtschaffenheit, erwachsen aus dem Empfinden für die
künstlerische Wirkung menschlicher Dispositionen, zum Beispiel der symmetrischen
Gliederung. Für den oberrheinischen Stil im weiteren Sinne, wie für die baslerische
Eigenart im speziellen, ist es bezeichnend, dass die rational überschaubaren und
gesetzmässig formulierbaren Ordnungsmöglichkeiten ein besonderes Interesse
erweckten und positiv verwertet worden sind. Sie entsprechen dem verstandes-
mässig gewandten Denken, das gerne mit spitziger Prägnanz das Formale
betont, ohne sich dabei in eine abstrakte Leere zu verlieren, weil es immer von
urwüchsigem Mutterwitz begleitet wird. Man sehe sich daraufhin einmal die
Miniatur auf dem Titelblatt der Basler Universitätsmatrikel an, auf der die
Ueberreichung der Bulle Pius' II. an den Rat Von Basel dargestellt ist.

22



Die witzige Schilderung vermittelt die Atmosphäre einer temperamentvollen
Festlichkeit, es herrscht ein munteres Gedränge, und für die elegante Entfaltung
des Zeremoniells muss gewaltsam Platz geschaffen werden. Allein man verspürt
ohne weiteres, dass dieses Ordnungschaffen für den Künstler keine unbeholfene
Ausflucht bedeutet, sondern im Gegenteil mit Genuss herbeigezogen wird, um
seine formale Fähigkeit im Gestalten einer rationalen Zusammenordnung aller
Bildteile vorführen zu können. Natürlich wird der Reiz noch dadurch erhöht,
dass alles gesehen ist mit den naiven Augen eines spätmittelalterlichen bürgerlichen

Beschauers. In diesem Blatte wie in allen übrigen graphischen Werken,
die damals in Basel entstanden sind, erweist es sich, dass auch der neue Kunstzweig

in vollem Masse dem kultivierten Geiste zu entsprechen vermochte und
in gewissem Sinne ihm neue Ausdrucksmöglichkeiten verlieh. Man empfindet
eine unmittelbare Freude an der klassischen Klarheit, Reinheit und Knappheit
der linearen Formen, die der Verbildlichung einer kräftig herben Gesinnung
dienen. Diese strenge Zucht ist bezeichnend für die oberrheinisch-baslerische
Eigenart. Sie macht sich indessen nicht unangenehm bemerkbar, sondern wird
gemildert und ergänzt durch den angeborenen Sinn für formale Eleganz, für
geistige Präzision und für die gepflegte Aeusserung überhaupt. Der fast spielerisch
leichte Ausdruck der an sich kräftigen Sprache und die ungezwungene
Selbstverständlichkeit in der Vermittlung einer geistigen Atmosphäre schliessen auch
jegliche dürre und weltfremde Lehrhaftigkeit aus. Das Oberrheinisch-Baslerische
liegt daher letztlich in dem sicheren Ausgleich zwischen abstrakter Vorstellung
und konkreter Darstellung, in dem sicheren Mittelmass zwischen Spekulation
und Alltäglichkeit, Vernunft und Gefühl, äusserlicher Schönheit und mystischer
Verinnerlichung. Und eben diese Selbständigkeit im Denken ist das Zeichen
einer bodenständigen, festverwurzelten, echten Kultur.

Die künstlerische Kultur des Oberrheins ist noch heute greifbar in den
Stadtbildern von Strassburg und Basel, in den spärlich erhaltenen Werken der
Holzplastik, in der Graphik und in der Malerei. Sie zählte namhafte Künstler, allen
voran Martin Schongauer in Colmar, und besass eine grosse Anziehungskraft.
Für ihre Eigenart und ihren Umfang ist fernerhin kennzeichnend, dass diese

Kultur nicht von einem Orte allein ausging, sondern mehrere städtische Zentren
besass, die ihren Einfluss wiederum in das umliegende Gebiet ausstrahlten und
darüber hinaus als ebenbürtige Kräfte miteinander wetteiferten in der Wirkung
auf die Ferne. Auf zwei Gebieten besass sie ein hohes Niveau: in den Werken
der Holzplastik und der Graphik. Was von der Plastik übrig geblieben ist,
befindet sich im wesentlichen in den Museen und vereinzelt noch am ursprünglichen

Orte in der Schweiz. Die überlieferten graphischen Werke gehören an
ehrenvoller Stelle zum Allgemeingut der künstlerischen Bildung. Indessen

bedarf es eben zu ihrer Wertschätzung stets einer die Zusammenhänge der
oberrheinischen Kultur in Rechnung stellenden Betrachtung, weil die Städte trotz
aller Eigenwilligkeit im Denken miteinander in reger Verbindung standen. Die
Wirkung grosser Persönlichkeiten macht sich alsbald da und dort deutlich
bemerkbar. Darum ist eine "Würdigung der prachtvollen Entfaltung der Graphik
in Basel nicht denkbar ohne eingehende Vorstellung von dem führenden Meister
und klassischen Repräsentanten des oberrheinischen Stiles: Martin Schongauer.

23



Im Lebenswerk des Malers und Kupferstechers Schongauer, der nach 1445
in Colmar als Sohn eines aus Augsburg gebürtigen Goldschmiedes zur Welt kam,
wird die kulturelle Leistung und Stellung des oberrheinischen Gebietes in ihrer
allgemeinen Bedeutung fasslich. Der Künstler hat es vermocht, fremde
Einwirkungen zu einem organischen und gleichzeitig bedeutsamen Ausdruck zu
verarbeiten, zwischen zwei grossen Kulturbereichen auf eigener Basis einen
Ausgleich zu schaffen. Er ist — im gleichen Sinne wie Konrad Witz eine Generation

früher — der ebenbürtige Zeitgenosse der grossen Niederländer und Florentiner

aus der zweiten Jahrhunderthälfte. Seine Leistungen fussen auf
weitreichender Erfahrung. Er hat dem oberrheinischen Denken und Empfinden einen
geläuterten und innerhalb der damaligen Welt allgemein zugänglichen
Ausdruck verliehen. In seinem bekannten Blatte aus der Frühzeit, dem Kupferstich
mit der Darstellung der Flucht nach Aegypten, hat er die echt deutsche Innigkeit
des Gefühlsm ässigen und des beschaulich empfundenen Idylls und die Liebe
für die krause Buntheit dem oberrheinischen Bedürfnis nach ruhiger Klarheit
und anschaulicher Gegenständlichkeit untergeordnet. Der gedrängte motivische
Reichtum ist subtil unterteilt, verästelt, genau fixiert, aber gleichzeitig auch grosszügig

vereinheitlicht, so dass eine Harmonie besteht zwischen äusserer konkreter
Form und innerer irrationaler Absicht. Er ist der Klassiker der spätgotischen
Form, der Altes und Neues zu einem vor allem zeitgemässen Ausdruck verband,
der als moderner Künstler mitgeholfen hat, der Zukunft die Wege zu weisen.
Er hat der eigenen Herkunft und dem eigenen Wesen getreu die neuen Ideale
bejaht. Das Kunstwerk soll fortan durch seine gegenständliche Darstellung
wirken und seine Schönheit auf der Harmonie der Teile beruhen. Die Ordnung
muss dem Verstände zugänglich und in der realen Existenz der Dinge begründet
sein. In seinen Meisterwerken hat Schongauer dieser klassischen Form in
vollendeter Weise eine oberrheinische Prägung verliehen. Der Kupferstich der
„Maria mit dem Papagei" bringt die gegenständliche Schilderung des Motives
in elegant zugespitzter Präzision. Die Figuren sind schlank, die Glieder zierlich,
der formale Aufbau der Komposition ist leicht. Die Akzente werden fein gesetzt,
alles ist knapp und klar und vermittelt ein eindeutiges Denken und Empfinden.
Für die ausgeglichene Elaltung ist typisch die Neigung zu dünner, durchsichtiger
Form der zu Grunde liegenden Ordnung. Das Grundsätzliche wird nur leicht
andeutend geschildert, unter Vermeidung einer Betonung des Abstrakten. Als
Spitzenleistung oberrheinischer Art darf seine Darstellung eines kirchlichen
Rauchfasses gelten. In wunderbarer Harmonie ist die Schilderung gleichzeitig
einer peinlich exakten Wiedergabe des Motives und der Freude an der rein
formalen und abstrakten Schönheit der Erscheinung gewidmet. Aufmerksam
folgt der Blick dem scheinbar zufälligen, in Wirklichkeit aber vom Künstler
mit souveräner Sicherheit arrangierten Verlauf der Tragketten. Diese
ausgewogene Darstellungskunst beherrscht auch die feinsten Nuancen einer seelischen
Schilderung. Die apokalyptische Vision des Johannes auf Pathmos zeigt
bezeichnenderweise mehr den Schriftgelehrten als den leidenschaftlichen Gläubigen.
Das visionäre und ekstatische Erlebnis ist eingefangen in das ruhige Gleichmass
einer aufmerksamen Wahrnehmung. Wie völlig verschieden ist dieses Bild
wohlausgeglichener Vernünftigkeit von der treibenden Unruhe, welche die

24



Schilderung des jungen Dürer erfüllt. Nicht bloss zufällig erinnert diese
Gegenüberstellung an das unterschiedliche Naturell von Zwingli und Luther. Es sind
dieselben Grundkräfte einer landschaftlichen Kultur, die zu verschiedenen
Zeiten zwei so ausgesprochene Individualitäten wie Schongauer und Zwingli
als verwandt erscheinen lassen. Und es entspricht dieser Neigung zu abgeklärter
Haltung und vernünftiger Distanz, dass bei der Darstellung des Heiligen
Sebastian das Krasse und Brutale vermieden und überhaupt auf eine unmittelbar
wirksame realistisch-drastische Zeichnung der Marterqualen verzichtet wird.
Statt dessen wird durch die Klarheit der landschaftlichen Situation der
Gesamteindruck gemildert und damit gewissermassen die innere Ruhe des Heiligen
hervorgehoben. In dem Ausflackern der Aeste, in dem geballt flatternden
Lendentuch und in den scharf in den Leib eingedrungenen Pfeilen erfolgt eine
indirekte Andeutung des peinigenden Schmerzes. Die Verdeutlichung des
Herganges vollzieht sich in der Sphäre der abstrakten Ausdruckskraft der
Formen.

Vom Leben dieses grossen Künstlers ist nur wenig überliefert. 1465 war
Schongauer an der Universität Leipzig immatrikuliert, vom Studium wechselte
er sodann zum Malerhandwerk über, schuf nebenher die köstliche Fülle seiner
Kupferstiche und ist vermutlich der Schöpfer der 1931 wieder freigelegten Fresken
im Münster von Breisach. 1491 starb er in Breisach. Um Martin Schongauer
aufzusuchen, kam Albrecht Dürer an den Oberrhein; den Meister selbst fand
er nicht mehr unter den Lebenden, in Basel aber trat er in Berührung mit dem
Kreise jener heute namenlosen Künstler, die für den Buchdruck tätig gewesen
sind. Der junge Dürer hinterliess seine Spuren in der damaligen künstlerischen
Produktion Basels. Im Kupferstichkabinett der Oeffentlichen Kunstsammlung
in Basel ist ein Holzstock erhalten, der auf der Rückseite den Vermerk trägt:
„Albrecht dürer von normergk" (Nürnberg) und auf der Vorderseite die Originalform

des 1492 erstmals gedruckten Holzschnittes des heiligen Hieronymus enthält.
Dieser zeigt unverkennbar den ausgeprägten persönlichen Stil des Künstlers.
Man erkennt ihn an seinem Interesse für die materielle Beschaffenheit des
einzelnen Gegenstandes, an der Nachdrücklichkeit, mit welcher die Teile im Rahmen
des Ganzen einer formalen Ordnung unterzogen worden sind, und an der Logik
in der Entwicklung des Bildaufbaues. Und man begreift, was der Oberrhein
und Basel Dürer zu bieten vermochten bei seinem unablässigen Bemühen, der
eigenen Innerlichkeit einen formal disziplinierten Ausdruck zu schaffen. Die
ausgeglichene, dem Konkreten wie dem Abstrakten gleicherweise verbundene
Art, die dem Geistigen aber in einem durchaus sinnenhaften Wesen wissentlich
den Vorrang belässt, musste für Dürer ein erstrebenswertes Ziel darstellen. Denn
trotz aller genialen Sicherheit haftet seiner gegenständlichen Schilderung ein
abstrakt-unwirklicher Zug an, der aus einer begrifflichen Vorsätzlichkeit des

Denkens entstammt.
Die Berücksichtigung dieser psychologischen Hintergründe berechtigt zu

der Vermutung, dass die von der Forschung dem jungen Dürer zugeschriebenen,
teilweise in Basel gedruckten oder in den Originalzeichnungen auf den nicht
geschnittenen Holzstöcken erhaltenen Illustrationen zur deutschen Ausgabe des

„Ritter vom Turn", zum „Narrenschiff" des Sebastian Brant und zu zwei

25



Komödien des Terenz nicht von dem Nürnberger, sondern von Künstlern aus

dem Basler Kreise geschaffen worden sind. Sie lassen eine andere Geistigkeit

erkennen, zeigen die typisch oberrheinische Dünnheit und elegante Durchsichtigkeit

der Disposition und neigen zu leichtem und graziösem Ausdruck in der

Strichführung. Ihr Vorstellungsbereich ist unterschiedlich und ebenso die Qualität
der Leistungen. Sie sind von einem ironisch witzelnden Geiste erfüllt, der in

kühl vernünftigen und diskret eleganten Formen die Motive veranschaulicht

und durch seine überlegene Heiterkeit und Beweglichkeit auch den gewagtesten

Schilderungen einen vergnüglichen und in keiner Weise verletzenden Charakter

zu verleihen weiss. Insbesondere den komischen Wirkungen wendet sich das

Interesse mit Behagen und munterem Verständnis zu. Es sind die Werke eines

offenen und sehr deutlich sich aussprechenden Menschenschlages von lebhaftem

Temperament, der die gewandte Bestimmtheit liebt, ohne indessen besonders

mutig, entschlossen und tätig zu sein. In den Illustrationen zum „Narrenschiff"
gelangt dieser Geist mit dem aus demselben Boden erwachsenen literarischen
Kunstwerk vollends zu innerer Uebereinstimmung. Man gebe sich zum Beispiel
Rechenschaft, in welchem Ausmasse sich Wort und Strich in der Schilderung

„von unnutzen buchern" (Abb. 2) entsprechen:

„Den vordantz hat man mir gelan
Dann jch on nutz vil bûcher han
Die jch nit lysz/vndt nyt verstan
Das jch sytz vornan jn dem schyff
Das hat vorlich eyn sundren gryff
On vrsach ist das nit gethan
Vff myn libry ich mjch verlan."

Zu diesen Versen, die mit grotesker, geradezu fasnächtlicher Witzigkeit die

Selbstverkennung persiflieren, dabei aber stets den ernsten Grundton würdig
wahren, hat der Zeichner eine Gestalt geliefert, die als leibhafte Verkörperung
des geschriebenen Wortes erscheint. Der intensiven Bildhaftigkeit der sprachlichen

Formulierung entspricht die Anschaulichkeit der zeichnerischen Schilderung.

Auch die Art und das Mass der geistigen Durchtränkung jedes einzelnen
Formelementes sind sich gleich.

So zeigt die Basler Graphik der letzten Jahrzehnte des 15. Jahrhunderts zwar
keine in ihrem vollen Umfange erkennbare schöpferische Persönlichkeit vom
einmaligen Formate Schongauers, dafür aber eine reiche Produktion von
durchschnittlich sehr hohem Niveau und einheitlichem geistigem Gepräge. Allein
schon aus der Sorgfalt und dem feinen Geschmack der baslerischen Buchausstattung

lässt sich eine aufschlussreiche Vorstellung gewinnen von der damaligen
städtischen Kultur. Mehr als dies vielleicht früher der Fall gewesen ist, brachte
der Buchdruck Beziehungen zu fremden Orten, ein Hin und Wieder von
Anregungen, Ansporn und Anerkennung. Es rundet und weitet sich die eigene
Ausdrucksfähigkeit, sie erlangt weltsichere Gewandtheit, wird allgemein
verständlich, ohne ihre Eigenart preiszugeben.

26



Ber.i.itar
©en vozdantjbat man mir gelan
SSannicb on nutjvilbueber ban
©ic icb nit /vnd nitverftan

Bon vununcn buebern
Bas icb f^t5 vornan jn Dem fcb?ff
©as bar vo;ltcb eyn funderngr^ff

n vrfacbiftôàs nirgetban •

mrn Ub:y icb micb verlan

Abb. 2. Der erste Narr. Holzschnitt 1494.

Illustration aus Sebastian Brant, Narrenschiff,
erschienen in Basel bei Johann Bergmann von Olpe.



Die Malerei unO Plaftih Oes ipäten 15, Jahrhunöerts.

Wie bereits angedeutet, spricht vieles dafür, dass die gleichzeitige Malerei
im geistigen Ausmass der Leistungen wie im meisterlichen Können, dieser hohen
Bahn nicht zu folgen vermochte. Für grosse Persönlichkeiten sind keine Anhaltspunkte

vorhanden, und keines der zufällig erhaltenen Werke durchbricht den
Bereich des säuberlich erlernten Handwerkes. Als Ausnahme sind einzig die

von der Peterskirche in die Kunstsammlung übertragenen Freskenfragmente
einer monumentalen Verkündigung zu nennen. Soweit der heutige Zustand
noch Feststellungen erlaubt, sind die Fresken zwischen den zwei ausgesprochenen
Stilphasen der Konzilszeit und der Jahrzehnte gegen das Jahrhundertende
entstanden. Sie bewahren einerseits die Grösse und Schlichtheit der früheren
Gesinnung, zeigen aber andererseits eine in Rundungen und Schwingungen
sich geltend machende Neigung zu bewegtem Ausdruck der Formen, welche
sie wiederum den späteren Leistungen verwandt erscheinen lässt. Zu erwähnen
sind fernerhin die Fresken in der Eberlerkapelle.

Im übrigen ist man auf vereinzelte Bilder angewiesen, die indirekt eine
Vorstellung von der damaligen baslerischen Malerei vermitteln. In mehr
volkstümlicher Ausprägung und vielleicht auch mehr die ländliche Nuance der
oberrheinischen Eigenart wiedergebend, geschieht dies in dem Bildchen der
Verkündigung an Maria, das als Bestandteil der Sammlung Bachofen-Burckhardt
sich heute in der Oeffentlichen Kunstsammlung befindet. Für den modernen
Beschauer ist zunächst die unrealistische Proportionierung der Figuren im Räume
befremdlich, und ebenso verleitet die überbetonte Gesetzlichkeit der
perspektivischen Raumdarstellung zu falschen Schlüssen. Man ist versucht, diese Züge
als naive Ungeschicklichkeiten zu bewerten, allein sie sind im Gegenteil der
raffinierte Ausdruck einer echt spätmittelalterlichen Gesinnung. Mit analogen
Mitteln hatte Konrad Witz die zarte Menschlichkeit und Innerlichkeit in der
symbolischen Darstellung der Ecclesia auf der Aussenseite des Heilspiegelaltars
geschildert. In dem späteren, wohl zwischen 1460 und 1470 entstandenen Bildchen
des unbekannten Künstlers fehlt die eindeutige Konzentration auf das Geistige,
die Darstellung gleitet in das Nebensächliche ab, die schlichte Spannung des

Monumentalen ist verschwunden. Die vom neuen Zeitgeiste geforderte vermehrte
reale Gegenständlichkeit bleibt etwas farblos, allgemein. Allein, man darf ob
dem bescheidenen Können nicht die trauliche und echt menschliche Atmosphäre
verkennen, in welcher das innere Geschehnis der Verkündigung stimmungs-
mässig verdeutlicht wird.

In der Franziskanerkirche in Freiburg im Uechtland sind die Tafeln des

1480 von dem Ratsherrn Jean Favre gestifteten dreiteiligen Hochaltars erhalten,
die von einem in Solothurn ansässigen Maler auf der Innenseite begonnen und
nach dessen Tode durch Künstler aus Basel vollendet worden sind. Im
Unterschiede zu der mehr volkstümlichen Einfachheit der kleinen Verkündigung sind
im Freiburger Altar die Figuren, die Architektur, der Raum und die Gewandfalten

mit eleganter Grosszügigkeit geformt, sie bekunden die Freude an einem
komplizierten Gepräge, welches durch die allgemeine Disposition in einfache
Ordnungen eingefügt wird. In allem ist die sichere oberrheinische Mittelstellung

28



zwischen Gegenständlichkeit und reiner Abstraktion wirksam. Der abblätternde
Mauerverputz wird mit derselben Sachkenntnis und Formgewandtheit
künstlerisch ausgewertet wie die abstrakte ornamentale Kraft der Spruchbänder.
Die Tafeln gehören nach ihren Ausmassen und hinsichtlich der Qualität
zu den stattlichsten Schöpfungen, die aus jener Zeit aus dem oberrheinischen
Kunstbereich erhalten geblieben sind. Die von den Basler Malern geschaffenen
Aussenseiten lassen erkennen, dass es sich um in Strassburg geschulte Kräfte
handelt, die in ihrer Bildung einheimische Tradition mit niederländischen
Anregungen, vor allem der motivischen Gestaltung, zu eigener Art vereinigten.
Den bis zur Glätte durchgebildeten linearen Formen entspricht die kühle Klarheit
der Farben, beides Zeichen einer bewussten Leistung, die ihr Augenmerk auf
die Sicherheit und Gesetzmässigkeit der ästhetischen Wirkung richtet. Gegenüber

den in der Anlage verwandten niederländischen Bildern heben sie sich
wiederum ab durch die selbstverständliche Leichtigkeit und Ungeziertheit der
gebundenen Form. Eine solche Harmonie von konkreter Zufälligkeit und
gesetzlicher Systematik, von Greifbarem und verstandesmässig Wirksamem,
von gleichzeitig realer und abstrakter Bildbedeutung ist das reife Ergebnis einer
Kultur, die dem sorgsam gebildeten und abgemessenen Ausdruck eine hohe
Bedeutung zuweist. Der Vergleich mit grossen zeitgenössischen Werken aus
anderen Ländern lässt erkennen, wie sehr diese aus einer glücklichen Mischung
erwachsene formempfindliche oberrheinische Kultur imstande war, ein gehobenes
geistiges Niveau zu schaffen. Auch der bescheidene innere Gehalt wird als
menschlich bedeutsam fasslich, ohne sich prätentiös zu gebärden.

Die wichtige kunstgeschichtliche Bedeutung der Basler Plastik des 15.
Jahrhunderts ist in einer den schweizerischen Werken gewidmeten und bisher noch
nicht veröffentlichten Untersuchung deutlich erwiesen worden. Basel ist damals
„ein Mittelpunkt der oberrheinischen Plastik, das wichtigste Kunstzentrum im
Bereich der heutigen Schweiz und steht auch hinsichtlich seiner künstlerischen
Produktion weit über Zürich oder Bern" (Annie Hagenbach). Diese
wissenschaftliche Feststellung deckt sich mit dem zeitgenössischen Urteil, das Basel

dieselbe Reihe stellt mit den führenden Produktionszentren Nürnberg,in
Strassburg und Ulm. Interessanterweise sind auch für diesen Schaffenszweig
keine grossen Persönlichkeiten überliefert, wohl aber ergibt sich aus den Urkunden
eine Unmenge von Namen und Bestellungen. Erhalten ist nur ein minimer
Bruchteil; der Bildersturm hat hier wohl das meiste vernichtet. Das Historische
Museum in Basel besitzt einige köstliche Zeugnisse dieser nunmehr seltenen Art.
Ein heiliger Ritter, ursprünglich mit Schwert und Speer bewaffnet, in manchen
Zügen mit der Münsterplastik von der Westfassade aus dem Beginn des 15.
Jahrhunderts verwandt, stimmt in seiner künstlerischen Form überein mit den aus
den anderen Kunstzweigen bereits bekannten Wesenszügen des Oberrheinisch-
Baslerischen. Elegant kleinteilig, zierlich und präzis aufgebaut, realistisch detailliert
als konkrete Existenz unmittelbar sinnenhaft fasslich, aber gleichzeitig in allem
eine betont künstlerische Formwirkung darbietend. In seinem Wesen kernig,
gestrafft, vernünftig und fest. Dass es sich nicht um ein zufälliges Beispiel von
hoher Qualität handelt, beweisen die übrigen Werke. Die Figur des Heiligen
Laurentius zählt zu den edelsten Leistungen, und wenn sie auch nicht das Werk

29



einer grossen Persönlichkeit ist, die sich dem Bewusstsein über die Jahrhunderte

einprägt, so gehört sie eben doch zu den klassischen Zeugnissen einer völlig
echten Wesensbekundung. Die idealen Voraussetzungen des Auftraggebers
kommen in der künstlerischen Ausführung rein zur Geltung. Aus der
Gesamterscheinung erwächst diskret die Distanzierung des Beschauers von dem heiligen

Märtyrer, freilich nicht mehr in mittelalterlicher Abstraktion, sondern indem

man dem Gläubigen ein möglichst reales Bild darbietet, um ihm die
immerwährende geistige Existenz des Heiligen nahezubringen. Es muss deshalb eine

überzeugende Darstellung eines jugendlichen Diakons sein, der Beschauer muss
sich von der tatsächlichen Existenz vergewissern können, aber das Bildnis soll

andererseits nicht minder deutlich den innerlich von der irdischen Welt
abgewandten, ganz dem Göttlichen und Ewigen zugekehrten Glaubenshelden
erkennen lassen. Durch die äusserliche Kennzeichnung mit dem Eisenrost als

Attribut, in Erinnerung an die erlittene Marter, wird dem Wissenden der Heilige
vorgestellt. Durch die Hoheit der Gesinnung wird der Empfindende gefühls-
mässig den geläuterten und dem Irdischen enthobenen Gottesdiener wahrnehmen.
Darum vermeidet die menschliche Charakterisierung die letzte realistische

Detaillierung des Körpers und Gewandes und überlässt der künstlerischen
Führung des Umrisses und der Stoffbahnen die entscheidende Wirkung. Gerade

an dieser Statue ist recht deutlich zu beobachten, wie bei der Idealisierung alles

Schönrednerische vermieden wurde und wie trotz der Verlagerung des

bestimmenden Eindruckes auf die abstrakten Formmittel die Gestalt der
vernünftigen Betrachtung und der sinnenhaften Wahrnehmung gleicherweise
zugänglich bleibt. Das entspricht der unpathetischen, alles kritisch aufnehmenden
Art des Baslers und behütet ihn in gesunden Tagen vor unrentablem Aufwand
und gefährlichen Verstiegenheiten. Das kühle Abwägen der Möglichkeiten und
die kluge Berechnung des Erforderlichen, der sichere Sinn für das dem eigenen
Besitze Gemässe und der sparsame Einsatz der Mittel gelten als solide
Voraussetzungen für die Tat. Der Verstand dringt in alle Einzelheiten, und die Reflexion
beherrscht alle Entschlüsse. Unter dieser strengen Zucht vermag nur das wirklich
Starke sich gross auszuwachsen, alles übrige muss sich bescheiden im Kleinen
ausleben. Alles aber wird bewusst, wird formuliert und verlangt einen geistigen
Lebensraum, schafft die organischen Vorbedingungen für eine differenzierte
Kultur. Das Gemütshafte bleibt in wohl behüteten Grenzen, weise Mässigung
wird dem Zorn auferlegt, und mit nüchterner Entschiedenheit wird das Weiche
verdeckt. Die etwa um 1490 entstandene Statue des heiligen Laurentius
verbildlicht Zug um Zug diese Art. Schlicht und betont sachlich, das Eckige und
Kantige vorkehrend, wird das Motiv verdeutlicht. Eine durchgehende klare
Ordnung trennt und verbindet die Teile, belässt jeder Einzelheit ihr notwendiges
Eigenleben und fügt sie dem Ganzen als gehorsam dienendes Glied ein. Die
Formung ist zu einer unaufdringlichen Feinheit gemildert, vermeidet programmatische

Vorsätzlichkeit, ohne das geistige Ziel zu verleugnen. Diese sichere

Gestaltung bietet die würdige Gewähr für den Ausdruck der inneren Haltung.
Still und ergeben blickt Laurentius vor sich hin, vornehm überlegen sein Amt
erfüllend und gleichzeitig träumerisch versunken in einer reichen Welt von
Gedanken. Die flach gewölbte Stirn und die scharfgeschnittene, schmale Nase

30



verleihen ihm eine eigenwüchsige Lebendigkeit und lenken den Blick auf seine
Innerlichkeit.

Die Basler Plastik des späten 15. Jahrhunderts ist nicht das Werk eines
Meisters oder einer Werkstatt und Schule. Es scheint vielmehr die Leistung
einer reichen Zunft gewesen zu sein, die über respektable Mitglieder verfügte.
Die aus Warmbach in das Historische Museum gelangte Maria auf der Mond=
sichel zeigt infolgedessen neben der verwandten baslerischen Art einen anderen
individuellen Stil. Die künstlerische Formung ist vor allem lebhafter. Das
raschere Temperament liebt das bunt Bewegte und Krause, aber es zeigt daneben
die gleiche Neigung für das klar Ordnende, wobei freilich die besondere Gunst
dem knittrigen und scharfkantigen Verlauf der Teile gehört. Die ideale
Vermenschlichung der Gottesmutter zur irdisch schönen, aber himmlisch reinen
Jungfrau bewahrt einen sachlich schlichten Ton, eine beinahe kühl anmutende
Zurückhaltung, in raffiniertem Widerspiel zur komplizierten Mannigfaltigkeit
der äusseren Erscheinung. Daraus erwächst ein gereiftes Wissen, und tatsächlich
hat diese Kunst es vermocht, aus einer reichen Erfahrung die feinen Regungen
des Gemütes in den sichtbaren Ausdruck zu verweben. Die „etwas derbere,
zugleich aber grosszügigere Wiederholung" der Warmbacher Figur in der Maria
aus Hellikon, die sich gleichfalls im Basler Museum befindet, bringt eine
reizvolle Nuancierung des Motives, erfüllt von eigener Lebendigkeit. Das Baslerische
ist wiederum greifbar deutlich in dem kühl-schlichten und reservierten Gehaben,
in der abgezirkelten Ordnung, in der sauber frischen und zugleich graziösen
Haltung und in der diskret gezügelten geistigen Beweglichkeit.

Zu den erstrangigen Leistungen der deutschen Kunst des späten 15.
Jahrhunderts gehört sodann das Bruchstück einer Maria mit dem Kind aus Rhein=
felden (Historisches Museum Basel). Die farbige Fassung ist wie beim
Laurentius wenigstens soweit erhalten, dass eine Ahnung von der ursprünglichen
Wirkung möglich ist. Eine reife Frucht aus einem schöpferisch reichen Milieu,
dem sie ihre stille Anmut, ihre menschliche Tiefe und vornehme Gesinnung
verdankt. Das hohe Lied des Mütterlichen, wie es schöner und ergreifender
nicht gestaltet werden könnte, weil zum wahren Ausdruck des Mütterlichen
nicht nur minnige Demut, sondern auch sachliche Schlichtheit gehört und der
entscheidende Eindruck des Schönen und Ehrfürchtigen aus dem Innern
erwachsen muss.

Die Zeit um 1500»

Je näher man zu der Zeit um 1500 gelangt, desto stärker ist zu verspüren,
dass neue Impulse zu einer fundamentalen Veränderung der überlieferten
Lebensordnung drängen. Die vereinfachende historische Darstellung verlegt
in diese Jahre den „Beginn der Neuzeit". Damit entsteht indessen eine Grenzlinie,

die einzig einen symbolischen Wert besitzt. Denn um 1500 beginnt nicht
schlagartig die Neuzeit, sondern damals ist im wesentlichen das neue Epochen-
bewusstsein auskristallisiert und erlangt langsam allgemeine Geltung. Vom
heutigen Standpunkte aus sind wir deshalb berechtigt, darin den Anfang der Neu-

31



zeit zu erblicken, weil seit den Jahren um 1500 die uns menschlich näherstehenden

und noch unmittelbar verständlichen Momente im Gesamtbild der Epoche
allmählich überwiegen. In Wirklichkeit aber erstreckte sich die fundamentale

Wandlung in ihrem vollen Ausmasse über Jahrhunderte, im einzelnen ging es

um Nuancierungen der Gesichtspunkte und nicht um das grobe Entweder-Oder
weltanschaulicher Grundsätze. Für die Betrachtung besitzen diese Nuancierungen

freilich eine wesentliche Bedeutung, die durch den Vergleich von zwei

zeitlich nicht weit auseinanderliegenden Schöpfungen alsbald ersichtlich wird.
Die von Hans Holbein d. Ae. 1490 gemalte Darstellung des Marientodes in

der Oeffentlichen Kunstsammlung und der um 1509 entstandene Holzschnitt des

Meisters DS (Abb. 3), welcher „Das Sterben des Ungläubigen und des Gläubigen"
illustriert, mögen als Beispiele dienen. Um dabei das Typische deutlich erklären
zu können, sind wir gezwungen, jeweils das Charakteristische zu überbetonen
und grundsätzlich zu formulieren, obwohl es den beiden Künstlern in dieser
Schärfe kaum bewusst gewesen ist. Bei Holbein verrät die Verteilung der Figuren
den prinzipiellen Charakter der Bildordnung. Nicht die realistischen Zusammenhänge,

sondern die symbolische Zurschaustellung der gedanklichen Beziehungen
bestimmt also die Anordnung der Figuren. Durch das äusserliche Häufen und
Zusammendrängen entsteht die Verbildlichung der inneren Erregung, des

gesteigerten Miterlebens des Vorganges, und zwar in einem unmittelbar gemüts-
haften Ausdruck. Die tiefen und weichen Töne der Farben vollenden die feierliche

innige Stimmung der andächtigen Stille. Nachdenkliche Ruhe des schmerzlichen

Mitempfindens und milde Wehmut leben in der harmonischen
Gruppierung der Figuren, in dem schlichten und sauberen Milieu und in der
Ausdruckskraft der einzelnen Motive, etwa dem lesenden Apostel im Hintergrunde
links oder dem Weihwasserbecken. Alle Motive sind nicht so geformt, dass ihr
realistischer Erscheinungswert entscheidend ist, sondern ihr symbolischer
Ausdrucksgehalt. Die Menschen sind daher nicht individuell, sondern typisch
wiedergegeben. Alles wird vereinfacht auf das Hauptsächliche und Grundsätzliche.
Damit sind die im Bilde wirksamen mittelalterlich-abstrakten Grundkräfte
genannt. Daneben aber gibt es Züge, welche nicht in diese Vorstellung hineinpassen

und die Bildtafel als neuzeitliches Werk charakterisieren. So das Bestreben,
den Betrachter von der konkreten Existenz der dargestellten Dinge zu
überzeugen, und das Bedürfnis, die Darstellung logisch einleuchtend zu ordnen und
die Schönheit des Bildes auf der gesetzlichen Harmonie der Teile zu begründen.
Als geistige Leistung steht daher das Werk in einer Zwischenstellung, verbildlicht
geistesgeschichtlich einen Uebergang, so wie er im Prinzip in allen Werken des

15. Jahrhunderts zum Ausdruck kommt, bei Konrad Witz wie bei Martin Schon-

gauer ; aber es ändert sich der Grad der jeweiligen Nuancierung der mittelalterlichen

und neuzeitlichen Kräfte. Ganz anders verhält sich der Meister DS.
Bei ihm ist das Interesse an der Schilderung völlig verschoben. Die in seinem
Holzschnitt zweifellos auch um ihrer symbolisch lehrhaften Bedeutung willen
dargestellten Bildmotive werden nicht bloss typisch angedeutet, sondern nach
Möglichkeit realistisch vergegenständlicht. Man beachte, wie die Dämonen beim
sterbenden Ungläubigen zugreifen, wie mit heftiger und rücksichtsloser Bewegung
die beistehenden Frommen vom Sterbenden getrennt werden; wie andererseits

32



Abb. 3. Meister DS. Holzschnitt ca. 1509.

Das Sterben des Ungläubigen und des Gläubigen.

in friedlicher Ruhe und Ordnung der Priester, Maria mit dem Kind und ein
Engel am Sterbebett des armen Gläubigen weilen und der Dämon nur mit
künstlich gesteigerter Widerstandskraft an dem Rock des Mannes rechts zu
zerren wagt. Alle diese Züge werden dem Beschauer eindrücklich, weil sie die
realistische Seherfahrung ansprechen. Sie setzen also zu ihrer Verständlichkeit
Beschauer voraus, die sich in einer vom mittelalterlichen Denken völlig
verschiedenen Weise für die Bedeutung des Sichtbaren interessieren. Die neue
Zeit erinnert nicht abstrakt an die symbolische Bedeutung der Motive, sondern
versucht sie logisch vollständig und konkret im eigenen Milieu zu illustrieren.

33



In Bezug auf die geistigen Konsequenzen für die weltanschauliche Einstellung
ergeben sich daraus beträchtliche Unterschiede. Allein, auch beim Meister DS
besteht ein Nebeneinander verschiedenartiger Kräfte. Das Bedürfnis nach
realistischer Vergegenständlichung ist ebensowenig konsequent und alleinig
wie ehedem die mittelalterliche Abstraktion konsequent unrealistisch. Man
vergegenwärtige sich daraufhin die abstrakte Ausdruckskraft des schräg nach
links ansteigenden Bodens im Gemach des unseligen Reichen. Es handelt sich
hier nicht um einen missratenen Versuch einer perspektivischen Darstellung,
sondern um den wirksamen Ausdruck für die Unruhe, die den Sterbenden
plagt.

Historisch bleibt die Persönlichkeit des Meisters DS schwer fasslich. Man
kennt die Initialen, mit denen er seine für den Basler Buchdruck bestimmten
Holzschnitte zu signieren pflegte, und man kann aus seinem Stil entnehmen,
dass er aus dem oberrheinischen Milieu hervorgegangen ist. Seine Kompositionen
sind geistig klar, aber diskret geordnet. Die Geschehnisse werden eingehend
konkret verdeutlicht, die Darstellung verliert sich aber nicht im gegenständlichen
Detaillieren, sondern hebt stets das Geistige des Vorganges als Hauptsache hervor.

Darauf beruht seine Leichtigkeit im Ausdruck.
Für das Studium dieser interessanten Uebergangszeit bietet der baslerische

Kunstbesitz ein reichhaltiges Material, das mit wenigen Ausnahmen der eigenen
Ueberlieferung entstammt. Nicht alles ist ursprünglich in unserer Stadt entstanden
und für ihre Bürger bestimmt gewesen, bildet aber dennoch einen Bestandteil
der damaligen künstlerischen Kultur, weil es, einmal nach Basel gelangt, hier in
verständige Obhut genommen worden ist. So kam der künstlerische Nachlass
des 1524 in Isenheim bei Colmar verstorbenen Hans Holbein d. Ae. zu seinem
hier lebenden jüngeren Sohn Hans und blieb auch nach dessen Uebersiedelung
nach England in baslerischen Händen. In den Skizzenbüchern des Vaters zählen
die mit Silberstift und Tusche gezeichneten Bildnisse zu den besonderen Kostbarkeiten.

Ihre Berücksichtigung bei der Betrachtung der einheimischen Kunstwerke

erlaubt auf die Wichtigkeit der individuellen Kräfte hinzuweisen, die
nunmehr neben der Verwurzelung in einem Ort und in einem kulturellen Milieu
eine entscheidende Bedeutung erlangen. Sie bieten zudem die Möglichkeit,
die schrittweise geistige Umstellung des Künstlers zu verfolgen und sich auf
diese Weise eine nähere Vorstellung zu verschaffen vom Leben in jener
Uebergangszeit. Es finden sich zunächst Bildniszeichnungen, in denen die Kraft der
konkreten Schilderung und das Mass des gefühlsmässig stimmungshaften
Ausdruckes des dargestellten Menschen sehr eindrücklich sind. Sieht man näher
zu, dann bleibt das Stimmungsmässige trotz der realistischen Detaillierung allein
entscheidend. Man lernt den Dargestellten also nicht aus den realistischen Zügen
kennen, sondern aus den Verlautbarungen seines Gemütes, und man interessiert
sich letztlich nicht für seine Individualität, vielmehr für den psychologischen
Typus, für sein Temperament. Daraus ist ersichtlich, dass der Künstler wohl die
von der neuen Zeit gestellten Aufgaben zu den seinigen gemacht hat, dass er sie
aber mit den Mitteln der alten zu lösen versucht. Da er indessen eine sensible
Natur gewesen ist, zeigen später entstandene Werke nicht nur äusserlich im
Motivischen, sondern auch innerlich, also in der Porträtauffassung, die Umstel-

34



lung auf die neuen Erfordernisse. In der 1511 entstandenen Zeichnung mit den
Bildnissen seiner beiden Söhne Ambrosius und Hans, die sich in Berlin befindet,
gelangt das verschiedenartige Naturell der Knaben ungemein klar zur Geltung.
Dem lebhaften, aufgeweckten, vor allem gefühlsmässig reagierenden Ambrosius
ist das Phantasievolle, Schwärmerische und Leichtsinnige eigen, beim jüngeren
Bruder Hans zeigt sich die reflektierende Beobachtung, das nüchtern
überlegende und verschlossene Wesen. Und eben darin ist das Werk das Ergebnis
der neuen Zeit, dass der Vater seine genaue Kenntnis derKinder und seine geheime
Ahnung dem Beschauer in einer unmissverständlichen bildlichen Fixierung zu
vermitteln vermochte. Dementsprechend bieten auch die späteren Basler
Zeichnungen nicht einzig physiognomisch verlässliche Bildnisse, sondern sind
erfüllt von dem Verständnis für die neuen, individuellen Werte der geschilderten
Persönlichkeiten. Das schwäbische Naturell des Künstlers und seine Herkunft
aus dem aufgeschlossenen und für das Grosse empfänglichen Milieu des damals
mächtigen Augsburg verleihen seinen Bildern und Zeichnungen einen innig
weichen und treuherzigen Charakter und scheiden sie daher deutlich von den
Basler Leistungen.

Um sich des Unterschiedes voll bewusst zu werden, greife man zum
Holzschnitt des Meisters DS mit der in einer Nische stehenden Madonna im Glorienschein.

Die andere, mehr vernünftige Atmosphäre ist alsbald zu verspüren.
Die Zeichnung ist kräftig und doch feinlinig zart, die Komposition erwachsen
aus einem fast spielerischen Beherrschen aller Darstellungsmöglichkeiten, das
Ganze distanziert und vornehm. Klassisch oberrheinisch ist auch der Basilisk
auf dem Holzschnitt von 1511 (Abb. 1). Nervig in der Bewegung und straff im
Bildaufbau, lebhaft und kraftvoll. Trotz der scheinbaren Altertümlichkeit der Motive
ist es ein durchaus modernes Kunstwerk. Bewusst in das Viereck komponiert, mit
vollem Empfinden für die Harmonie der Verhältnisse. Das irrationale Spiel
herkömmlicher Verschlingungen ist zu klarer Wirkung gemeistert. Ein der
zeitgenössischen Glasmalerei geläufiger Bildtypus hat hier eine geniale Prägung
empfangen.

Diese Zusammenhänge sind nicht zufällig. Sie entsprechen vielmehr der
bedeutenden Stellung, die damals die Glasmalerei unter den bildenden Künsten
innehatte, auch in Basel. Die wenigen erhaltenen Scheiben sind durchwegs
von hoher Qualität und lassen erkennen, dass sich die oberrheinische Geistesart
auch in diesem Schaffenszweig einen selbständigen künstlerischen Ausdruck zu
formen wusste. Die Hauptbeispiele bilden die in Fragmenten erhaltenen
Standesscheiben von 1514 und die vollzählige Folge von Standesscheiben des Anthony
Glaser von 1519; die ersteren befinden sich heute im Historischen Museum,
die letzteren noch an ihrem ursprünglichen Orte im Rathaus, im jetzigen
Sitzungszimmer des Regierungsrates. Die wunderbar leuchtenden Farben sind

zu kühl beruhigter Gesamtwirkung vereinigt und ergänzen harmonisch die

prägnanten Formen und die klare motivische Ordnung. Die Kompositionen
sind dem neuen Denken entsprechend regelmässig disponiert, ihr Ideal liegt
im Ausgleich der Teilkräfte zu absoluter, gesetzmässiger Eindeutigkeit. Auch
die handwerkliche Leistung des Glasmalers erwächst also aus dem abgeklärten
geistigen Bewusstsein des Renaissance-Menschen.

35



Die Sitte, in öffentliche und private Räume profaner Bestimmung Wappenscheiben

zu stiften, ist ein typischer Zug der künstlerischen Kultur des Bürgertums.
Die Orte der Eidgenossenschaft, die Städte, die Zünfte, andere Körperschaften
und Einzelpersonen pflegten bei festlichen Anlässen und zur Erinnerung sich

gegenseitig solche Scheiben als Schmuckstücke zu schenken. Damit entstand

neben der traditionellen Vergeistigung des religiösen Lebens die Kultivierung
des Alltäglichen. Das irdische Machtbewusstsein und die rein menschlichen

Werte, wie Freundschaft und gesellschaftliche Bindungen, Taten und Ereignisse

erlangten nunmehr Gewichtigkeit und wurden zur Schau gestellt und für die
Nachwelt in eindrücklicher Form überliefert. Angesichts dieser intimen
Verwurzelung im Lebensbewusstsein der Epoche ist es nicht verwunderlich, dass

die profane Glasmalerei im 16. Jahrhundert ein grosses Tätigkeitsfeld erhielt
und nach der Einführung der Reformation in den evangelischen Orten den

wichtigsten Zweig der bildenden Künste darstellte. Bedeutende Meister lieferten
die Entwürfe (Scheibenrisse), und die schweizerische Glasmalerei entwickelte
sich zu einer durchaus eigenartigen künstlerischen Erscheinung im Gesamtbilde
des 16. Jahrhunderts.

Die großen Schmelzer,

Die Kunst der ersten Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts präsentiert in der
Eidgenossenschaft eine prachtvolle Entfaltung der Kräfte, und zwar der eigenen
wie der zugewanderten.

In diesem Zusammenhang ist als gewichtige Leistung das Basler Rathaus

zu nennen. Das mit dem Eintritt in den Bund der Eidgenossenschaft sich als

die entscheidende politische Macht erweisende städtische Regiment brachte in
dem Neubau aus den Jahren 1504 bis 1514 seine nunmehrige Position auch im
Stadtbild zur Geltung. Der Name des Baumeisters ist nicht überliefert. Das
Werk lässt aber erkennen, dass es ein hervorragender Künstler gewesen ist. Für
die ursprüngliche Wirkung wichtig sind zwei Umstände: einmal die Veränderung
des Baues durch die zweimaligen Anbauten von 1608 und 1898 und ferner die
Vergrösserung und Planierung des Marktplatzes. Ehemals stand das Rathaus
auf einem unregelmässigen und hügeligen, von schmalen und niedrigen Häusern
umsäumten Platz, und zwar nicht in dominierender Stellung in einer Seitenmitte,
sondern echt mittelalterlich zufällig, gewachsen, in der Ecke gegen die Sporrengasse

(einstige Verbindung Marktplatz-Eisengasse). Dem mittelalterlichen
Denken entgegengesetzt ist indessen der architektonische Charakter des
Rathauses. Trotz der Verwendung von gotischen Formelementen, wie Spitzbogen,
Staffelfenstern, Stabwerk, Masswerk und Rippenprofilen, ist es ein durchaus
grosses und reines Werk der Renaissance-Gesinnung. Denn die Wirkung der
überlieferten Elemente ist nicht mehr im gotischen Sinne auf das beweglich
Wachsende und zierlich Aufgelöste gerichtet, vielmehr auf kubische Geschlossenheit

und tektonisch strenge Ordnung. Die Staffelfenster und Arkaden werden
zu einheitlichen, gleichmässig rhythmisierten Bändern gereiht. Die konsequente

36



Einstellung auf kubische Bestimmtheit und Vorherrschaft der geraden Linie
meistert mit derselben Sicherheit auch den oberen Abschluss, indem sie das
traditionelle steile gotische Dach hinter einem gesimsartig wirkenden Zinnenkranz
zu verbergen sucht. In der verhältnismässig schmalen Fassade kommt somit
neben der Senkrechten als gewichtiges Moment die Betonung der Wagrechten.
Durch die Aufteilung in horizontale Zonen, durch die regelmässige Anordnung
der Arkaden, Fenster und Zinnen und durch die künstlerische Akzentuierung
der Mitte durch Uhrgehäuse und Dachreiter entsteht ein beruhigter Ausgleich
von Höhe und Breite als Fundament der idealen Harmonie des neuen Denkens.

Für eine gewisse Zeitspanne, um 1510 bis etwa 1520, hat es den Anschein,
als ob Basel das schöpferische Zentrum gewesen sei. Von der Entwicklung der
lokalen Verhältnisse her gesehen, erscheint dies als logische Folge. Die
aufstrebende Stadt am Oberrhein war ein wirtschaftlich wohl fundiertes und geistig
regsames Gemeinwesen und verfügte als Grenzort und Druckerstadt über
mannigfache auswärtige Beziehungen. So ist es auch verständlich, dass Basel
eine grosse Anziehungskraft ausübte auf die Künstler von nah und fern. Für
kürzere oder längere Dauer liessen sich nieder: der Berner Nikiaus Manuel
Deutsch, der Solothurner Urs Graf, Hans und Ambrosius Holbein aus Augsburg,
der Bildschnitzer Martin Hoffman aus Stolberg am Harz. Sie alle haben
mitgeholfen, die künstlerische Kultur von Basel zu bereichern, und von allen sind
Spuren ihrer Wirksamkeit in unserer Stadt erhalten geblieben. Als Repräsentanten

der einheimischen Denkart und als eigentliche Verkörperung dessen,
was man als nationalen Stil der Eidgenossenschaft bezeichnen könnte, sind Nikiaus
Manuel und Urs Graf zu nennen. Sie haben dem Schweizergeist einen genialen
Ausdruck verliehen. In ihren Werken spiegelt sich das aus der machtpolitischen
Stellung der alten Eidgenossenschaft erwachsene Selbstbewusstsein des Volkes.
Die Erfolge haben dem altüberlieferten Stolz und Unabhängigkeitsgefühl eine
herrenmässige Nachdrücklichkeit zugesellt, die sich ungeniert auf allen Gebieten
Geltung verschaffte. Die Söldner, Bauern und Zünftler formten sich inmitten
der zeitgenössischen Bildung und Kultur ihre eigenen Daseinswerte, in
eigentümlicher Mischung von geistig erzogener und ungebrochener rücksichtsloser
Kraft, von erfahrener Kultur und urwüchsiger Wildheit. Ihre Aeusserung ist
daher zumeist herb und rauh, aber stets von einem gutmütigenUnterton begleitet,
offen und zuweilen derb zugreifend, nüchterne Wahrheit liebend, aber zugleich
dem pathetischen Schwung und dem dekorativen Effekt nicht verschlossen.
Diese verschiedenen Grundkräfte ihres Wesens behaupten sich mit gesunder
Selbstverständlichkeit, sind vereinigt zu einer eindeutig sachlichen, bodenständig
festgefügten und beharrlichen Art.

Der schöpferisch reiche Nikiaus Manuel Deutsch, gleich bedeutsam als Maler,
Dichter und Staatsmann, der feinen geistigen Innerlichkeit ebenso zugetan wie
dem entschlossenen Einsatz der Gewalt, hat in einer seltsamen Steigerung
überlegene Einsicht mit elementarer Leidenschaftlichkeit verbunden. In der mit
Wasserfarben getönten Kreide- und Rötelzeichnung eines römischen Imperatorenkopfes

(Oeffentliche Kunstsammlung Basel) ist einer derHöhepunkte in der
bildhaften Verdeutlichung schweizerischer Art erreicht. Die zeitgenössische
humanistische Begeisterung für das klassische Altertum wird nüchtern und naiv unbe-

37



schwert in die eigenen Interessen einbezogen. Vor allem die Kraft des römischen
Wesens wird eindrücklich gemacht durch die unmittelbar wirksame reale

Vergegenständlichung eines Menschen, dessen unschöne Züge uns aus dem Alltag
wohl vertraut sind. Unkomplizierte, aus dem direkten Handeln erwachsende

Erfahrung, vereinigt mit kritischer Zurückhaltung, lenkt die Energie und bestimmt
die Tat. Auch in der künstlerischen Formung ist der nachhaltige Eindruck die

Folge einer unbeirrbaren Sachlichkeit in der Wiedergabe jedes einzelnen Zuges,
wie etwa der Bartstoppeln. Dennoch entsteht ein kraftvolles, auf grosse Ziele
gerichtetes Kunstwerk. Ebenso unverfälscht in seiner Wahrheit wie die Schmähung,

welche Manuel im Bicoccalied seinem literarischen Widersacher zurief:
„du myn liedlindichter zart, ich schyss dir ein dreck uf d'nasen und dry in knebel-
bart". Es ist sicherlich kein Zufall, dass gerade dieses Kampflied auf die Melodie
eines altfranzösischen Liebesliedes gedichtet wurde. In der scheinbar willkürlichen

Verknüpfung von grobschlächtiger Deutlichkeit mit weicher
Gefühlsinnigkeit bekundet sich vielmehr ein noch heute lebendiges Stück schweizerischer
Eigenart. Die bodenständige Schlichtheit des Denkens und die trotz dem warmen
und reichen lyrischen Empfinden im „Bernermarsch" und im „Vreneli ab

em Guggisbärg" mitschwingende Munterkeit sind dem nüchtern rechnenden
Schweizer bis zur Gegenwart vertraut und lieb geblieben. Das Brustbild einer
jungen Frau, im Profil nach rechts gewandt, kann diesen beiden Volksliedern
ebenbürtig zugesellt werden. Die dekorative Kraft des Umrisses und die liebevolle

Zierlichkeit in der Zeichnung der Details verleihen dem Bildnis eine
aufgeweckte Lebendigkeit. Die schnippisch-neckischen Züge der einfachen jungen
Frau, die raffinierte Schlichtheit ihres Putzes und der Charme ihres Gemütes
kommen in einer dem Römerkopfe durchaus verwandten Unmittelbarkeit zur
Geltung.

Dieser menschliche Reichtum befähigte den Künstler gleichermassen zur
Gestaltung des Tragischen wie des Komischen, des Ernsten wie des Vergnüglichen.

Die kleine Darstellung der Enthauptung des Täufers aus dem Jahre
1520 bringt in dramatischer Zuspitzung der Gegensätze die Verlebendigung der
biblischen Erzählung. Der gewissenhaft seines Amtes waltende Henker übergibt,

gewaltsam die Kluft zwischen dem Grausamen und dem Harmlosen
überbrückend, der naiv lenksamen Salome mit diskreter Vorbereitung das leblose
Haupt. Die teuflisch aufmerksamen Frauen hinter der Königstochter und die
mit stumpfer Gleichgültigkeit den Körper des Johannes wegtragenden Schergen
liefern den Kontrast zu der menschlichen Vertiefung des Geschehens in den
beiden Hauptfiguren. Dem harmlosen Mädchen werden die Auswirkungen
des väterlichen Befehles nicht bewusst, der Henker fügt sich resigniert, aber
in der Natur entlädt sich der heraufbeschworene Konflikt. Das Unheil bricht
herein, drohend erscheinen die Anzeichen höherer Kräfte. Gespensterhaft
momentan wirkt davor die unvermittelt in das Bild hereingehängte Guirlande
mit dem Emblem des Künstlers. Die Schilderung verwebt eindringliche reale
Deutlichkeit mit leidenschaftlicher Entfesselung phantastischer Effekte, die
innere Bedeutung des konkreten Vorganges wird zu einem von Zeit und Ort
abgelösten allgegenwärtigen Ereignis. Als Bildkomposition bringt die Darstellung

die Macht des Gefühlsmässigen und die überzeugende Klarheit der bewussten

38



Ordnung bereits in jener Form, die der Kunst des Manierismus eigentümlich
ist. An Stelle der Selbstherrlichkeit des Renaissance-Denkens tritt die Anerkennung

übergeordneter Kräfte, vermengt mit der nordischen Neigung zum
Phantastischen.

Allein, Manuels Stellung innerhalb der geistigen Entwicklung seiner Zeit lässt
sich nicht auf eine so einfache Formel bringen. Das weiss auf braunen Grund
in clair-obscur-Technik gemalte Bildchen mit der sehr weltlichen Schilderung
der Bathseba im Bade weist noch auf andere Züge. Hier bestimmt die freie und
unbedenkliche Lebensbejahung die geistige Haltung, die Freude am behaglichen
Detaillieren und am Genuss der irdischen Poesie. Mit eleganter Gewandtheit
wird alles geformt, diszipliniert und ästhetisch verfeinert, aber alles bleibt in
seinem gegenständlichen Dasein bedeutsam und verdankt einem offen der
schönen Welt zugewandten Denken seine Lebensberechtigung. Die seelischen
Konflikte treten zurück, werden nur leise berührt vom übermütigen Spiel einer
vergnügten Ironie. Die Aufmerksamkeit ist dem Menschlichen gewidmet, aber
dieses Menschliche selbst in seinen Zusammenhängen mit der All-Natur erfasst.
Darum besitzen alle Bilder Manuels eine wohltuende innere Weite. Auf dem
Votivbild mit der Heiligen Anna selbdritt sind die Lebenden und die in der
Ewigkeit Verweilenden, die Bäume, das Gesträuch und die Gräser, die Häuser,
Brücken und Stege, die Matten, Berge und der See mit derselben Innigkeit als
Gegebenheiten der göttlichen Schöpfung geschildert und vereinigt zu einem
Stück in höherem Sinne belebter Natur. Eine solche Gesinnung konnte nicht
haltmachen an den bisherigen Grenzen der christlichen Frömmigkeit, sie lief
freilich auch nicht Gefahr, in der Beschäftigung mit den heidnischen Vorstellungen

des klassischen Altertums dem Glauben der eigenen Zeit untreu zu
werden, weil die neue Verantwortung des Christenmenschen das Fundament
bildete.

Die von Manuel in Basel überlieferten Gemälde mit antiken Motiven bieten
dafür wertvolle Belege. Das grosse Temperabild mit dem Urteil des Paris wird
der griechischen Vermenschlichung der Götterwelt mit der dem Schweizer
eigenen Spottlust in einer Weise gerecht, dass die antike Idee in neuer Umgebung
wiederum aktuell wird. Die Bedeutung des Themas wird durch das grosse
Bildformat äusserlich betont, durch das zeitgenössische Kostüm real nahegerückt
und durch die geistig überlegene Gestaltung gleichzeitig zu einem Spiel der
Natur erhoben. Die von lebensfrohem Uebermute angestachelte weibliche
Eitelkeit lässt mit ironischem Lächeln die Hüllen fallen und bietet, halb züchtig
zögernd, halb ungeschickt buhlend, die während Jahrhunderten ach so ängstlich
gehüteten Reize dar, scheinbar gutmütig folgsam, in Wirklichkeit den verlegen
betroffenen Paris umgarnend. Die irdisch vergängliche Schönheit aller Kreatur
wird besinnlich gepriesen, aber dem Lobgesang ist die nüchterne Wahrheit
eingeflochten. Sarkastisch wird der Gang der auserkorenen Grazie in das alltäglich
Unzulängliche herabgezogen, und der kraftvolle Götterjüngling Paris sucht mit
hilflos unentschlossener Gebärde eine Stütze an seinem linken Knie. Damit
lässt die an irdischen Dingen so sehr interessierte Schilderung die moralische
Absicht durchblicken, die bezeichnend ist für das aufgeklärte Denken der
damaligen Zeit und auch diesem Gemälde erst seinen richtigen Sinn verleiht

39



im Lebenswerk des grossen schweizerischen Vorkämpfers der kirchlichen
Reformation.

Im antiken Denken fand die Renaissance die willkommene Bestätigung ihrer
eigenen Ideale. Auch der christliche Mensch sollte aus den Bedingungen der
Wirklichkeit heraus zu einer harmonisch ausgeglichenen und lebenstüchtigen
Persönlichkeit erzogen werden. Die Verantwortung für das Gelingen ist dem
Einzelnen Überbunden, der selbst über seine Kräfte bestimmt. Und weil der
Idealismus der Renaissance ein tatfreudiger war, sind alle seine Aeusserungen
von einem heroischen Pathos erfüllt. In dem zweiten grossen Temperabild der
Oeffentlichen Kunstsammlung mit der Geschichte von Pyramus und Thisbe
hat Manuel diese vornehme Auffassung vom sittlichen Wert der Persönlichkeit
in die Schilderung des tragischen Geschickes der beiden Liebenden hineinverflochten.

Hier erscheint der Mensch als Krönung der romantischen Landschaft,
als die letzte und wichtigste Vollendung der Schöpfung, als die Verkörperung
der Gesetzlichkeit aller Ordnung. Auch die Wahl des Motives hat ihre tiefe
Bedeutung. Sie erfolgte nicht aus antiquarischen Interessen am Stoff oder etwa
aus dem Verlangen, sich als Gebildeter aufzuspielen. Das tragische Schicksal
der beiden Menschen, das sich aus ihrem eigenen freien Entschlüsse ergab,
erweckte eine gefühlsmässige Teilnahme und Bewunderung für die menschliche
Charakterstärke, und dieser verlieh der Maler einen künstlerisch ebenbürtigen
Ausdruck. Die aus einem unbegrenzten leidenschaftlichen Verlangen geborene
und von gefühlsmässigem Schwung getragene Darstellung fand ihren sicheren
Halt in der festen gesetzlichen Begrenzung und Ordnung der Teile.

Aus allen Bildern und Zeichnungen Manuels ist immer die Innerlichkeit
des Künstlers zu verspüren. Stets ist es ein Ausdruck, der dem Gefühlsmässi-
gen die letzte Wirkung überlässt, und stets ist es ein reicher Ausdruck des
Menschlichen. Der Maler und Poet sind in Manuels Wesen eine untrennbare
Einheit, und der Denker und der Kämpfer haben der Wirksamkeit des
Künstlers immer wieder die Bahn gewiesen. Bei aller Tiefe des leidenschaftlichen

Empfindens und der Steigerung in das Phantastische siegt stets die
Herzlichkeit über das Dämonische und die Vernunft über die Leidenschaft.

Eine andere Natur ist der Zeichner und Goldschmied Urs Graf gewesen.
Aus leidenschaftlich ungebändigter Art erwächst die Wucht seiner Wirkung,
dämonische Wildheit erfüllte sein Wesen. Seine Federzeichnungen sind eine
ebenso einmalige Erscheinung wie der damalige schweizerische Söldnertypus.
Selbstsicher und rücksichtslos auf ein Ziel gerichtet und dieses aus einer Ueber-
fülle von Kraft wie im Spiele meisternd. Bei ihm erlangt das heroische Pathos
eine suggestive Macht, und weil es Grundkräfte des schweizerischen Wesens
verherrlicht, gehören die Werke von Urs Graf zu unserem wertvollen nationalen
Besitz. Die aus dem Schicksalsjahre 1515 stammende Federzeichnung mit dem
von Kriegern umgebenen Bannerherren (Abb. 4) besitzt eine ungemein packende
Kraft in der Verbildlichung des Zusammenstehens und im Ausdruck der
gebietenden Gewalt des Fähnrichs. Die überzeugte moderne Gesinnung des restlos in
seiner Gegenwart lebenden Künstlers bekundet sich darin, wie diese Krieger aus
eigenem, subjektivem Entschlüsse sich zusammenscharen, wie alles von menschlicher,

instinkthafter Willenskraft erfüllt ist. Der Geist ist einfacher als bei

40



Abb. 4. Urs Graf. Federzeichnung 1515.

Bannerherr von Kriegern umgeben.



Manuel, urwüchsig und unbedenklich schwungvoll. „Der Fähnrich mit
Trossjunge" aus dem Jahre 1516 bringt mit genialer Sicherheit die suggestive
Verbildlichung des Schreitens, das momentan Bewegte hat damit eine künstlerische
Form erhalten, die zu den bedeutungsvollsten Leistungen des 16. Jahrhunderts
zählt. In diesem Dahinschreiten lebt sich der prachtvoll hemmungslose Schwung
des Renaissance-Menschen aus. Es ist klar, hier handelt es sich nicht um das

Erzeugnis einer reich ausgebildeten Geistigkeit, sondern hier herrscht die Macht
des Vitalen, freilich in raffinierter Durchbildung des Formalen. Im Unterschiede
zu Manuel kommt dem Aeusseren und Realen eine ganz andere Bedeutung zu,
das Interesse gehört dem Naturgemässen und Elementaren. Die zeitgenössische
Kunst bietet als einziges ebenbürtiges Gegenbeispiel Dürers Kupferstich mit
Ritter, Tod und Teufel. Der Unterschied ist instruktiv und darf nicht
verschwiegen werden. Dürers Blatt erinnert an die Geistigkeit der Humanisten
und Reformatoren, an Erasmus, Melanchthon und Luther, der Fähnrich von
Urs Graf an den Säubanner-Zug von 1477 oder an den Zug der Eidgenossen
in den Sundgau im Jahre 1468. Aus dem von einem Berner gedichteten Lied
auf den Sundgauer-Zug mögen zwei Strophen folgen zur Ergötzung und
Illustration. Die Eidgenossen übernachteten auf dem Hermarsch vor den Toren
unserer Stadt, das Lied fährt dann fort:

„wir nit ung'fressen warend gsin,

vergangen was uns des hungers pin.
wir ruwtend derselben nacht neben dem Rin,
morndes kamend wir gen Kolmar hin ;

da liefend wir in die keller in
und wurdend me wan halb voll win.
bumperlibum aberdran heiahan!"

Die realistische, mit Ironie durchsetzte und mit Sinnenlust erfüllte Schilderung
vermerkt mit derselben Naivität auch die begangenen Grausamkeiten:

„da kamend wir fürbass ins Sundgöw hin,
da stachend wir nider meng feistes schwin,
wir stiessend bränd zü'n wänden in,
den rouch sach man ouch enet dem Rin ;

die Brisgöwer dachtend: das mögend wild gäste sin,
got b'hüet uns, dass si nit körnend zu uns hin,
bumperlibum aberdran heiahan."

Es ist wohl möglich, dass diese naive Unbändigkeit und zügellose Sinnenlust
mehr als eine blosse Zeiterscheinung darstellt und die Kehrseite bildet zu der
bedächtigen und vernünftig nüchternen Art des Volkes. Sicher aber ist die
ehrfurchtslose und brutal materialistische Gesinnung ein Zeichen der damaligen
geistigen Krise. Das Unbehagen kommt bei den Einsichtigen auch genügend
zur Geltung. Bei Urs Graf freilich stammt es nicht aus tiefen Schichten. Der
heimkehrende Söldner mit der lapidaren Aufschrift: „AI mein gelt verspilt 1519"
bietet sich wie ein Selbstbekenntnis dar. Allein an der Natur dieses Menschen

42



ändert das Eingeständnis nichts, es berührt höchstens seine Laune, und für den
Beschauer bleibt der grosse Eindruck beschränkt auf die zwingende dekorative
Kraft der künstlerischen Formung. 1521 hat Urs Graf das unerbittliche Walten
der entfesselten Wildheit auf dem Schlachtfeld gezeichnet und mit der kühlen
Unberührtheit des Haudegens bis ins Einzelne geschildert, mit einer beinahe
teuflischen Vorliebe für das Zerstörende. Man erinnere sich, wie Nikiaus Manuel
zeichnete, malte und dichtete, um als Mensch und Persönlichkeit einen geistigen
Ausdruck zu formen! Urs Graf dagegen gestaltete seine Werke aus seinem
dämonisch-leidenschaftlichen Selbstbewusstsein, aus der frivolen Selbstüberhebung
des Renaissance-Menschen. Nur eines war ihm heilig, sein eigener Kampfeseifer,
die eigene kräftig treibende Lebenslust. Die seltenen religiösen Darstellungen
bewahrheiten dies eindrücklich. St. Georgs Kampf mit dem Drachen lässt in
dem Künstler keine Erinnerung wach werden an die edlen Motive, welche den
Ritter zur Vernichtung des Ungeheuers bewegten. Einzig die Tatsache der
Besiegung des Drachen interessiert ihn, und in der Darstellung des Kampfes
lebt wiederum der ganze Ingrimm der Zerstörungslust, verbunden mit mitleidloser

Sachlichkeit. Kalt entschlossen schlägt der Ritter zu, wie von Entsetzen
gepackt stiebt das Ross davon, erbarmungslos wird die Hilflosigkeit des
überwundenen Tieres Idargestellt.

Das Lebensbild des Urs Graf ist auch heute noch mit aller wünschbaren
Deutlichkeit zu erschliessen aus den zahlreichen Gerichtsurteilen und aus der
zynischen Offenheit seiner Werke. Eine aus dem Jahre 1514 überlieferte Zeichnung

zeigt die Rückansicht eines Ehepaares, frappierend durch die momentane
Wirkung und die rücksichtslose Charakterisierung. Gewaltig und patzig bewegt
sich der Mann, wie ein dressiertes Tier bleibt die Frau an seiner Seite. Die
Zeichnung ist mit genialer Leichtigkeit hingeworfen und bildet ein interessantes
Dokument für die geistige Lässigkeit ihres Schöpfers. Die dämonischen Züge
seines Wesens wurden bereits erwähnt. Man darf sie nicht ausser acht lassen,
denn sie sind an seinen stärksten Werken entscheidend beteiligt und haben zu
den aufschlussreichsten Zeugnissen über das 16. Jahrhundert ein wesentliches
hinzugefügt. Die „armlose Dirne mit Stelzfuss" und die „Marketenderin, die
an einem Gehenkten vorbeigeht" vermitteln Einblicke in menschliche Regungen,
die von keinem Zeitgenossen überboten worden sind. Mit kaltblütiger
Selbstverständlichkeit werden Lebende und Tote, Gesunde und Krüppel und die
niedersten Sphären menschlicher Existenz in die Schilderung einbezogen, nirgends
macht sich der Künstler als Richter oder Moralist bemerkbar. Bildung und Kultur
hat Urs Graf sicherlich nicht viel besessen, wohl aber eine Hellsichtigkeit. Er
war unsentimental und trocken, starrköpfig und gewalttätig, verfügte aber über
eine raffinierte Formsicherheit, wenn es galt, seiner Leidenschaft Ausdruck zu
verleihen.

Die künstlerischen Verhältnisse in Basel sind zu Beginn des 16. Jahrhunderts,
etwa bis zum Eintreffen der Brüder Holbein, hinsichtlich der Namen der Meister
und gesicherter Ueberlieferung ihrer Werke nur dürftig bekannt. Ob das mit
HL signierte Bild des Hieronymus in der Einöde 1515 wirklich in Basel
entstanden ist, bleibt ungewiss, seine geistige Verwandtschaft mit den gleichzeitigen
Werken von Manuel und Graf macht die Lokalisierung aber wahrscheinlich.

43



Dafür spricht äusserlich die etwas ungepflegte und ungestüme Art der Malerei
und innerlich der ähnliche Gemütsgehalt. Die romantische Landschaft bei

Sonnenuntergang ist wiederum wie bei Manuel aus einem Gefühl für die

Zusammengehörigkeit von Mensch und Natur erwachsen, das in derselben Weise
sachlich bleibt und es dem Beschauer überlässt, aus dem Abendfrieden der
Landschaft mit dem Heiligen menschlich vertraut zu werden. Trotz seiner
Unscheinbarkeit gehört es zu den respektablen modernen Leistungen jener Jahre.

Die BrüÖer Holbein,

Ambrosius und Hans Holbein d. J., die 1515 nach Basel übersiedelten
(Ambrosius zwar erst 15x6 nachweisbar), wirkten zunächst in diesem Milieu
fremdartig. Ihr tonig weicher und geglätteter Augsburger Stil und ihre klassisch
ausgeglichene und beruhigte Art haben ihnen fraglos von Anfang an die Ueber-
legenheit gesichert. Klug und gewandt im Aufnehmen und Verarbeiten von
Anregungen, fügten sie sich alsbald in die neuen Verhältnisse ein und erhielten
namhafte Aufträge. Bereits nach kurzer Zeit standen sie im Mittelpunkt des

allgemeinen Interesses. Als junge und bildungsfähige Künstler sind sie hieher
gekommen, eben inmitten der geistigen Festigung. Die in Basel erhaltenen
Werke zeigen ihr rasches Reifen. Was an neuen Eindrücken noch hinzukam,
wurde harmonisch dem eigenen Wesen einverleibt, so dass es schwer fällt zu
entscheiden, wo sie als Gebende und wo als Nehmende aufgetreten sind. Die
beiden entzückend frischen Knabenbildnisse des Ambrosius in der Oeffentlichen
Kunstsammlung zählen jedenfalls zu den Kostbarkeiten der altdeutschen Malerei.
Sie brachten eine neue Art der Charakterisierung und Wiedergabe des unmittelbar

Menschlichen, eine Ruhe und Klarheit im sicheren Ordnen und eine weiche
gemütshafte Verinnerlichung, die bisher in Basel unbekannt gewesen sind.
Reizvoll ist die bereits deutlich erkennbare persönliche Eigenart hervorgeholt.
Beim Jüngeren überwiegt die spitzbübische Munterkeit und das aufgeweckte
Interesse an der Umwelt. Der Aeltere ist stiller, sein Denken beginnt sich zu
ordnen und auf bestimmte Ziele zu konzentrieren. Diese intimen Wahrnehmungen

hat Ambrosius künstlerisch sehr fein zum Ausdruck gebracht, z. B.
durch die verschiedene architektonische Umrahmung, ja selbst bis in den Verlauf
der aufgenähten Litzen auf den Kleidern. Der Künstler liebt weiche und grosszügig

gerundete und vor allem dekorativ wirksame Formen, er besitzt einen
idealen Sinn für vornehm schlichte Werte und bereichert jede Farbe und Linie
mit den warmen Regungen seines Gemütes. 1516 erhielt sein jüngerer Bruder
Hans den ehrenvollen Auftrag, das Bildnis des Bürgermeisters Jakob Meyer
zum Hasen und seiner Frau Dorothea Kannengiesser zu malen. Mit erstaunlicher

Gründlichkeit hat der etwa 18jährige die Aufgabe gemeistert und dabei
seine eigene Bahn beschritten, die ihn deutlich von Ambrosius trennt, und deren
Richtung dem entspricht, was man aus der Zeichnung des Vaters von 1511
bereits ahnt. Wo der Bruder sich mit einer gefälligen Andeutung begnügt, um

44



für das Hauptmotiv eine dekorative Folie zu gewinnen, da legt sich Hans Holbein
d. J. ein logisch begründetes Gebäude zurecht, und wo die Phantasie des
Ambrosius mit dem Dargestellten sympathisiert, da wahrt er eine kühl sachliche
Zurückhaltung.

Die Komposition des Doppelbildnisses ist grosszügig geplant, aber etwas
gezwungen geordnet. Die unvermittelte Verbindung der Figuren mit der komplizierten

Architektur bleibt gewaltsam und ist ein typisches Merkmal des
Frühwerkes. Allein, solche Schwächen des nicht konsequent durchdachten Aufbaues
fallen nicht ins Gewicht, weil die lebendige Gegenüberstellung der Figuren,
die exakte Beobachtung, die kluge Psychologie und die harmonisch verteilten
Farben als ausgereifte Werte klar hervortreten. Das reale Daseinsbewusstsein
des Renaissance-Menschen kommt mit der ganzen Frische und naiven Ueber-
zeugtheit des Jugendlichen zur Geltung. Auch die beiden Vorzeichnungen sind
in Basel erhalten. Ihr Vergleich mit den gemalten Bildnissen ist aufschlussreich
für den künstlerischen Werdegang der Arbeit. Sie sind, wie so oft, unmittelbarer
in der Wiedergabe des persönlichen Eindruckes des Künstlers und erlauben
daher eine bestimmtere Vorstellung vom Charakter der Dargestellten. Sie
zeigen das bürgerlich vernünftige Wesen dieser beiden Menschen ohne jegliche
Schmeichelei. Offensichtliche Eigenheiten werden nicht verdeckt, fehlende
Vorzüge aber auch nicht hinzugedichtet. So entsteht für den Aufmerksamen ein
interessantes psychologisches Abbild, das der Künstler hinter einer kühl
sachlichen und ausführlichen Schilderung diskret verbirgt. In späteren Bildnissen,
vor allem aus der englischen Zeit, hat Holbein die Mannigfaltigkeit der
verwendeten Motive, die reichhaltige Detaillierung und die fast überbunten Farben
zurückgedrängt zu Gunsten einer klassischen Vereinfachung. In dem frühen
Doppelbildnis droht das ungestüme Besitzergreifen der neuen Weit die schöne
Form zu sprengen.

Die biographische Persönlichkeit des Künstlers ist schwer zu fassen. Die
Ueberlieferung ist zu spärlich und zufällig, als dass sich daraus eine einiger-
massen umfassende Vorstellung von dem Menschen bilden lassen würde. Im
Unterschiede zu Dürer ist Holbein nicht mitteilsam. Er zeigt nirgends das in
Briefen und Tagebüchern niedergelegte Bedürfnis nach subjektiver Bekundung
seiner Stellungnahme. Er ist kein leidenschaftlicher Streiter für die Sache des
Glaubens, weder des religiös-kirchlichen, noch des weltlich-menschlichen. Aber
wenn auch die Urkunden fehlen, so bieten doch seine Bilder genügend Anhaltspunkte,

um eine Vorstellung von seiner geistigen Art zu erlangen. Holbein ist
darin ein ausgesprochener Mensch der Renaissance, dass der gesamte Ausdruck
seines Wesens im Gestalten einer logisch begründeten Wirklichkeit liegt. Und
er ist eine grosse Künstlerpersönlichkeit, weil dieser Ausdruck eine überlegene
geistige Formung besitzt, die letztendlich aus der tiefen Ueberzeugung erwächst,
dass der Mensch durch die Kraft des Denkens die Wirklichkeit zu meistern und
zu einem gesetzmässigen, sinnvollen Zeugnis des irdischen Daseins zu gestalten
vermöge. Seine kühle Reserve und nüchterne Sachlichkeit dürfen aber nicht dazu
verführen, die Kräfte des Gemütes und des Geistes zu verkennen. Sicherlich
war Holbein keine ausgeprägte, aktive geistige Persönlichkeit im Sinne eines
Albrecht Dürer oder Nikiaus Manuel. Aber nicht darum, weil er etwa eine

45



„ungeistige", unproblematische Handwerkernatur gewesen wäre, sondern weil

er aus seinem Wesen und seiner Zeit heraus berufen war, als Klassiker das Leben
zu formen. Dieser überlegenen Zurückhaltung des bewusst auf das Allgemeine,
auf das gesetzlich absolut Formulierbare eingestellten Klassikers entspricht die
Verschlossenheit seines Wesens, die Rücksichtslosigkeit gegenüber dem Zufällig-
Besonderen und die Teilnahmslosigkeit gegenüber dem Menschlich-Intimen.
Seinem Wesen fehlt die Ausrundung zur grossen menschlichen Persönlichkeit
im Sinne einer verfeinerten und umfassenden Kultur. Er war ein sicherer
Rechner, ein unerbittlicher Former, ein unbedingt von der Richtigkeit seines

Strebens erfüllter Künstler, daneben aber vielleicht ein innerlich einsamer,
trotz aller äusseren Anpassungsfähigkeit und Erfolge linkisch-mürrischer und
verschlossener, am Leben nur egoistisch interessierter Mensch. Ein Mensch
mit seinen Widersprüchen. Das Lebendig-Bewegliche, die leidenschaftlichen
Gemütskräfte kommen ebenso zur Geltung wie das Bewusst-Formende, das
zielklar auf das Absolute Gerichtete. Ein Mensch ohne Mitleid. Seine Bildnisse
zeigen daher öfters leere, schematische Typen, von zuweilen erschreckender
Roheit des geistig Uninteressierten, brutal Primitiven. Daneben stehen die
Bildnisse ausgeprägt kultivierter Persönlichkeiten, deren Züge bis ins Letzte
hinein von einem wissenden und erkennenden, geistig urteilsfähigen Maler
festgehalten worden sind.

Während seines Luzerner Aufenthaltes (Frühjahr 1517 bis Herbst 1519)
vollzog sich in Holbein eine innere Sammlung und Abklärung, die ihn seiner
künstlerischen Verantwortung bewusst werden liess, und die in seinem Schaffen
fortan zum Innehalten eines bestimmten höheren geistigen Niveaus führte. Diese
Wandlung lag in der natürlichen Entwicklung. Ihr fast schlagartig unvermitteltes
Eintreten aber ist nicht denkbar ohne die Mitwirkung grosser Eindrücke. Holbein
scheint sie auf einer Reise nach der Lombardei erhalten zu haben. In dem 1519
entstandenen Bildnis des Bonifatius Amerbach wird das stärkere geistige Erfüllen
und Durchformen der Erscheinung sichtbar und die innere Auflockerung zu
grosszügiger Gesinnung fühlbar. Das menschlich ansprechende Werk ist erfüllt
vom Glauben an die Wirkungskraft der schönen Form und beseelt durch die
Persönlichkeit des Dargestellten. Als Leistung eines knapp 21jährigen ist es

erstaunlich ruhig und abgeklärt gross in der Wirkung und besitzt eine
vornehme Diskretion im Ausdruck des Pathetischen.

Nicht alle Bildnisse werden dem Beschauer gleichermassen vertraut. Holbeins
leidenschaftslose und beherrschte Art mit ihrer kalten und streng sachlichen
Ausdrucksweise wendet sich mehr an den Verstand als an das Gemüt des
Beschauers. Sie unterscheidet sich grundsätzlich von der leidenschaftlich
durchschlagenden Formulierung des Nikiaus Manuel, die packend ist wegen
ihrer unbedenklichen und gefühlsmässigen Unmittelbarkeit. Wenn es bei Holbein
eine Leidenschaft gibt, dann ist es sein unerbittliches Bemühen, die dargestellten
Dinge objektiv zu beherrschen, sie in ihrem wirklichen Wesen zu erfassen und
geistig geordnet wiederzugeben. Und dies ist der Grund, warum auch aus seiner
nüchternen Schilderung immer wieder die bestimmende Macht der künstlerischen
Ordnung hervorwächst. So im Bildnis des schreibenden Erasmus von Rotterdam
aus dem Jahre 1523, von dem eine gute Werkstattwiederholung sich in Basel

46



befindet. Nichts entzieht sich dem klar erkennenden Blick. Die trockene
Atmosphäre des Gelehrten lebt in dem Bilde, und seineVorliebe für gepflegtes Auftreten
wird deutlich. Aufmerksam schreibt Erasmus, und es vollzieht sich vor unserem
Auge wirklich eine reale Verbildlichung seiner geistigen Tätigkeit. Die komplizierte

Persönlichkeit des gebildeten Humanisten wird psychologisch fasslich.
Als Augenmensch hat Holbein eine unheimlich scharfe Charakterkenntnis
erworben, die ihn Zusammenhänge und Eigentümlichkeiten erkennen liess,
von denen er sicherlich keine äussere Kunde besass. Darauf beruht seine
Befähigung zum Porträtieren grosser Persönlichkeiten. Die Bildnisstudie des
Mannes mit dem Schlapphut, die Karl Sudhoff als Porträt des genialen Mediziners
Theophrastus Bombastus von Hohenheim, genannt Paracelsus, identifiziert hat,
liefert dafür ein weiteres grossartiges Beispiel. Unter Holbeins Werken ist es
zweifellos das schwungvollste. 1526 wurde der damals noch in Strassburg lebende
Paracelsus von Froben des öfteren als Arzt nach Basel gerufen. Im Hause des
Buchdruckers ist er sicherlich auch Holbein begegnet. Die Annahme, dass der
grosse Mensch vom grossen Maler porträtiert wurde, ist jedenfalls verlockend.
1527 übersiedelte Paracelsus nach Basel und übernahm das Amt des Stadtarztes.
Im Juni eröffnete er seine Lehrtätigkeit und tat dies mit einer Voranzeige kund,
in der die geschichtlich bedeutsamen Sätze sich finden: „Nur wenige üben heute
mit Glück die Heilkunst. Andere wollen sie von der Trübung durch die Barbaren,
wie von schweren Irrtümern säubern, nicht nach den Vorschriften der Alten,
sondern der Natur selbst. Zu ängstlich hat man sich an die Worte des Hippokrates,
Galenos und Avicenna wie an Orakel geklammert. Nicht der Schmuck von
Titeln, Beredsamkeit, Sprachkenntnis und Bücherstudium, sondern die Erkennung

der Naturgeheimnisse machen den Arzt. Sind Beweise von nöten, sollen
Experimente und Ueberlegung, nicht Autoritäten herangezogen werden." In
dieser kämpferisch programmatischen Ankündigung kommt das ganze Bewusst-
sein für die damalige Auseinandersetzung der neuen Zeit mit der Vergangenheit,
mit dem Mittelalter, klar zum Ausdruck. Hier formulierte ein Mediziner und
Naturforscher in Worten, was die bildende Kunst seit dem 15. Jahrhundert
in ihrem Bereiche immer deutlicher betrieb: Die Ablehnung der bis zu
reiner Abstraktion differenzierten mittelalterlichen Denkweise, die zwangsläufig
erlöschen musste, weil sie die maximale Entfernung vom Wirklichen erreicht
hatte. Die Deutung der Holbein-Zeichnung als Bildnis des Paracelsus wird
zwar nicht allgemein geteilt. Die starke einmalige und mitreissende Kraft des
Geistes, die aus dem Bilde spricht, erscheint indessen wie eine leibhafte
Verkörperung des in seinen Werken sich so deutlich manifestierenden Menschen
Paracelsus. Die Schilderung Holbeins bleibt wiederum distanziert und lässt
das menschliche Temperament unberührt. Aber die geschichtliche Bedeutung
des Dargestellten, von Paracelsus selbst in das Losungswort gekleidet, „Ihr mir
nach, ich nicht Euch!", das ist mit aller Schönheit der Renaissance verewigt.

Das wohl 1528/29 entstandene Gruppenbildnis von seiner Frau Elsbeth mit
den Kindern Philipp und Katharina ist zwar nur auf Papier gemalt und später
dem Umrisse nach ausgeschnitten auf Holz aufgezogen worden. Allein, auch
als Fragment zählt dieses Werk zu den ergreifendsten Bildern aus dem Zeitalter
der Renaissance. Eine aus dem 16. Jahrhundert stammende Kopie zeigt einen

47



architektonischen Hintergrund und lässt damit das Bild deutlicher als eine Arbeit
aus dem ersten Viertel des Saeculums erscheinen. Im jetzigen Zustande fehlt
die für Holbeins Zeit typische räumliche Fixierung der Komposition, die Figuren
stehen im Leeren, sind losgelöst aus jeglicher motivisch momentaner Bindung,
die ursprünglich künstlerisch begründete Blickrichtung der Dargestellten ist in
ihrer Wirkung behindert. Diese Feststellungen ändern indessen nichts am Wert
des erhaltenen Fragmentes. Seine sinnenhaft fassliche Wirklichkeit und die
Bestimmtheit der künstlerischen Formung sind wunderbar aufeinander
abgestimmt. Die einfach überschaubare Komposition ist tektonisch klar gegliedert
und reich unterteilt, ihr Ausdruck grosszügig bestimmt. In allem lebt der Glaube
an die Möglichkeit, alles Irdische durch harmonischen Ausgleich ordnen zu
können. Diese künstlerische Schönheit mildert die erbarmungslose Sachlichkeit
und bittere Selbstkritik und verleiht dem Bilde auch eine menschlich edle
Stimmung. Mit demselben gläubigen Respekt vor dem Werte der individuellen
Persönlichkeit ist das späte Rundbildnis des Erasmus von Rotterdam aus dem
Jahre 1532 geschaffen worden. Die abgeklärte Schlichtheit der künstlerischen
Formung passt würdig zu dem greisen Gelehrten, dessen gefurchtes Antlitz
deutlich die Spuren seiner spitzigen und scharfen kritischen Art verrät, aber
auch das eigensinnige Selbstbewusstsein. Das Rundformat bot die ideale
Voraussetzung zur Harmonie und schafft mit weicher Bestimmtheit des absolut
Fixierten ein abgeschlossenes Bildganzes.

Das äussere Schicksal hat Holbein zum grossen Bildnismaler werden lassen,
weil die Bilderfeindlichkeit der Reformation die traditionelle Betätigungsmöglichkeit

als Altarmaler aufhob. Immerhin sind aus der Basler Zeit einige Altäre
wenigstens teilweise erhalten. Als eine jugendliche Virtuosenleistung ist die
achtteilige Passion zu nennen. In den kalten, aber klar leuchtenden Farben und in
den Kompositionselementen sind lombardische Eindrücke wirksam. Die
Komposition erfolgt mit einer gewissen Nachdrücklichkeit, die einzelnen Bilder werden
unvermittelt zusammengefügt, die Formen nicht durchwegs geistig belebt. Ein
treibendes Temperament macht sich geltend, dessen drängende Unruhe in
Beziehungen steht zu den modernsten Strömungen der damaligen Zeit, zum
Manierismus, der Kunst der Gegenreformation. Wie nicht anders zu erwarten,
hat Holbein die Darstellung der Passion nicht zum Anlass eines gefühlvollen
religiösen Bekenntnisses gemacht, sondern ein Historienbild geschaffen, dessen

monumentale Gesinnung dem religiösen Bedürfnis des Beschauers einen gewissen
Halt bietet.

Echte Renaissance-Gegenständlichkeit erfüllt die Schilderung des toten Christus
aus dem Jahre 1521. Den Eindruck des Bildes auf die Zeitgenossen gibt treffend
die kurze Notiz im Amerbach-Inventar wieder: „Ein todten bild H. Holbeins
uf holtz mit Ölfarben, cum titulo Jesus Nazarenus rex." Aber das Realistische
allein erklärt nicht die Eindrücklichkeit des Bildes. Die Wirkung ist letztlich
begründet in dem Respekt vor der geistigen Bedeutung des tatsächlichen
Motives: ein toter Mensch, eine Persönlichkeit im Sinne der Renaissance. Dies
macht schliesslich die künstlerische Grösse der Leistung aus, dass sie ganz aus
dem Denken der damaligen Zeit erwachsen ist und dieses Denken überzeugend
wiederzugeben vermag, also die weltanschaulichen Grundlagen des damaligen

48



Realismus verspüren lässt. Darum ist es müssig, über den religiösen Gehalt
des Bildes zu diskutieren. Es vermittelt eine echte Ueberzeugung und darum
auch eine glaubhafte Verbildlichung religiöser Vorstellungen.

Das profane antikische Motiv derVenus mit Amor von 1526 erlangt dieselbe
gegenständliche Objektivität. Die Ueberzeugungskraft beruht auch hier auf
dem Zusammenwirken des realistischen Wahrheitsgehaltes mit der bewussten
Formung. Nicht als Gottheit, sondern als wissendes irdisches Weib von
bezaubernder und gepflegter Schönheit ist die Liebesgöttin dargestellt. Die
künstlerische Ausdruckskraft in der Faltung des Vorhanges, der Schwung und der
fliessende Verlauf im Aufbau der Figur symbolisieren das höhere Weesen der
idealen Schönheit der Venus. Die Freude und der Genuss an einem wohllautend
ausgeschmückten Dasein erlangen eine entscheidende Bedeutung. Jeder
Lebensausdruck geht nunmehr durch das menschlich irdische Empfinden. Vom Mittelalter

her gesehen erscheint diese Verweltlichung zugleich als eine Entgeistigung,
im eigenen Bewusstsein der Renaissance bedeutet es das Aufsuchen des Geistes
in den Formen der Wirklichkeit.

Aber so sehr der moderne Mensch den Abstand wahrnimmt gegenüber dem
Mittelalter, ebensowenig dürfen die Grenzen übersehen werden, die unsere
Gegenwart wiederum von der Renaissance trennen. Gerade die Schmuckfreude
der Renaissance liefert dafür einen interessanten Beweis. Im modernen Weltbild
besteht die Neigung, die Kunst ausschliesslich als weltanschaulichen Ausdruck
zu werten. Schmuck hat darin keinen rechten Platz mehr, seine Verwendung
gilt daher als Luxus, wirkt meist unbefriedigend, fragwürdig oder gesucht. Für
die Renaissance aber bedeutete der Schmuck eine Notwendigkeit, weil im
Schmücken selbst ein entscheidender Lebensausdruck enthalten war. So zum
Beispiel in dem Diptychon mit Christus als Schmerzensmann und Maria als
Schmerzensmutter. Für das moderne Empfinden überwuchert die Schmuckfreude

den eigentlichen Inhalt der Darstellung, das mystische Miterleben der
Passion wird zurückgedrängt. Allein dem ist nicht so. Die ganze Komposition
steht vielmehr konsequent im Dienste des religiösen Motives. In der
architektonischen Schilderung wird durch die Hochstellung und unvermittelte Oeffnung
des Raumes im Beschauer die Illusion erweckt, von seinem Standorte aus in
direkter Beziehung zum Platze der Handlung zu stehen. Alles Motivische kann
in seiner tatsächlichen Existenz nachgeprüft werden und ist dennoch einzig um
seiner symbolischen Bedeutung willen da. Der Raum entzieht sich in seiner
Disposition der logisch vernünftigen Erklärung, eben darum bereitet er den
Beschauer auf die Atmosphäre des Ueberirdischen und Uebersinnlichen vor.
Denn das Göttliche ist gross, mächtig und reich, festgefügt, sinnvoll, aber un-
erforschlich in seinen Zusammenhängen. Letztlich ist nicht mehr das reale
Dasitzen und Knien der beiden Figuren entscheidend, sondern die zum Bild
gewordene geistige Erscheinung von Christus und Maria. Aus der angestrebten
Illusion erwächst die Vision, nicht zuletzt auch dank der unwirklichen Farben.
Auch die schöne weissgehöhte Zeichnung der heiligen Sippe auf rotem Grund
gehört hieher. Als Studie wirkt die Darstellung unmittelbarer, der geistige Gehalt
erscheint weniger stilisiert. Und doch gelangt auch hier das religiöse Motiv zu
reiner Geltung. Aeusserlich durch die feine Eindrücklichkeit der trennenden

49



Stufen, die den Beschauer in einer bestimmten Distanz halten, durch den
motivischen Reichtum der Architektur, die schöne Gesetzlichkeit der figürlichen
Ordnung und durch das komplizierte Spiel der Gewandformen. Durch alle
diese Züge wird das Geschehen in eine höhere Sphäre entrückt. Dieselbe
Wahrnehmung macht man bei den Scheibenrissen mit den Szenen aus der Passion.

Auch hier spielen die schmückenden Elemente eine bedeutsame Rolle, und die
Künstlichkeit der Komposition scheint alle Regungen des religiösen Gefühls zu
verdrängen. Die Bilder sind kühl disponiert, arm an erregenden und
mitreissenden Zügen. Sie wenden sich nicht an das unmittelbar reagierende Gefühl,
sondern an den die Eindrücke registrierenden und verarbeitenden Geist. Ueber-
legung führt hier zur Erkenntnis, zur Einsicht und Ehrfurcht vor der Passion

Christi, zur Gläubigkeit der Renaissance. Diese pure Vernünftigkeit würde
einen seltsamen Widerspruch zur Daseinsfreude bilden, wenn nicht gleichzeitig
durch reichen irdischen Schmuck die geistigen Werte eine würdige und vom
Alltäglichen trennende Fassung erhielten.

Die Schmuckfreude der Renaissance erstreckt sich sinngemäss aufalle Gebiete.
Sie erfasst die Gegenstände des täglichen Lebens, den Hausrat, die Waffen,
die Buchtitel und findet auch neue Möglichkeiten, z. B. im Bemalen ganzer
Häuserfassaden und Räume. Es ist nicht weiter verwunderlich, dass Holbein
wiederum als führender Meister in Basel die bahnbrechenden Werke geschaffen
hat. Von seiner Bemalung des Hauses zum Tanz (Eckliegenschaft Tanzgässlein-
Eisengasse) sind zwar nur ein summarischer Originalentwurf und eine
ausführlichere Skizze der Schmalseite an der Eisengasse erhalten, sie genügen aber,
um wenigstens eine Vorstellung zu vermitteln, in welchem Ausmasse die bürgerliche

Kultur von der neuen Gesinnung ergriffen worden ist. Auch von seiner
Ausmalung der Stube des Grossen Rates sind einzig Bruchstücke, Entwürfe
und Werkstattzeichnungen überliefert. Diese beiden verschiedenartigen Aufträge
erlaubten Holbein, auch im Grossen seine Kräfte glänzend spielen zu lassen.
Sein meisterhafter Schmucksinn ist indessen heute noch am eindrücklichsten in
der Graphik zu erkennen. Hier bot ihm das blühende Gewerbe des
Buchdruckes ein reiches und willkommenes Arbeitsfeld, und Holbein zeigte sich
von Anfang an der Aufgabe gewachsen. Er kannte die Graphik seiner Gegenwart,
vor allem die italienische und die süddeutsche, und er schuf auch diese kleinen
Werke mit der ganzen Bewusstheit des Renaissance-Menschen aus den Bedingungen

seiner Zeit, formte sie schöpferisch zu dem ihm gemässen Ausdruck.
Zuweilen erinnern seine Titelblätter wie von ferne an bekannte Vorbilder. Allein
das Fremde wird stets mit der Sicherheit des Klassikers neu und einmalig
gestaltet, und seine Phantasie ist so reich, dass kein Motiv ein zweites Mal
verwendet wird. Stärker als aus den Gemälden gewinnt man aus seiner Graphik
einen Einblick in seine Fähigkeiten als Architekturzeichner. Ob es sich um
eine Nische, ein Epitaph oder ein räumliches Motiv handelt, stets wird es
konsequent zeichnerisch umgesetzt, wobei die graphische Schwarzweiss-Wirkung,
die formschöne Linienführung und die sachliche Beschaffenheit des Motives
ungeschmälert nebeneinander zur vollen Entfaltung gelangen.

Eines der genialsten Werke von Holbein und der deutschen Renaissance-
Kunst überhaupt ist die Folge von 58 kleinen Holzschnitten des Totentanzes.

50



Der Künstler griff damit ein uraltes Thema auf, das er aber völlig modern
interpretierte. Der Tod führt die Vertreter der einzelnen Stände nicht mehr
zum Tanze, das Ganze bildet keinen Reigen mehr, sondern ist aufgelöst in
einzelne menschliche Dramen. Die Absicht ist auf die Teilnahme am Schicksal
der Betroffenen gerichtet. Der Krämer wird auf der Wanderung vom Tod
überrascht, gepackt und aus dem Leben herausgerissen. Man lernt den Krämer
wohl als Berufsvertreter kennen, aber entscheidend ist nunmehr die
Wahrnehmung des plötzlich hereinbrechenden Leides, das Holbein in jedem
einzelnen Bilde gleichsam frisch aus dem Leben griff und psychologisch erneut
bewahrheitete. Jeder reagiert nach seinem persönlichen Temperament und

Abb. 5. Abb. 6.
Hans Holbein. Holzschnitt. Hans Holbein. Holzschnitt.

Tod und Ackermann. Tod und Kärrner.

handelt zugleich doch typisch nach seinem Stande, wenigstens nach der
Auffassung des Künstlers und der Zeit. Entsetzen packt den Mönch, grimmig
höhnend naht der Tod, man verspürt die Spitze und das Vorurteil. Klassische
Reife erreicht die Darstellung von Tod und Ackermann (Abb. 5). Die
Schilderung vertieft sich zur Rechenschaft über das allgemeine Schicksal.
Abendfriede liegt über Acker und Flur. Fast unmerklich hat der Tod die
Führung übernommen. Das Sterben verliert seine Bitternis. Alles fügt sich
dem unablässigen Walten der Natur.

Einzelne später, etwa um 1530 hinzugefügte Bilder zeigen ein verändertes
geistiges Gepräge (Abb. 6). Der Klassiker ist zum Manieristen geworden und
schildert leidenschaftliche und gequälte Menschen. Auch die letzten Reste
eines bloss symbolischen Andeutens sind verschwunden, alles wird zu spontaner

Aktion. Im Bilde des Todes mit dem Kärrner ist der Wagen zertrümmert,
das Deichselpferd gestürzt, der Tod kommt als Vernichter, der Kärrner klagt,
hilflos, übermannt. Das Chaos bedroht den Beschauer, es entsteht ein tolles

51



Durcheinander von grauenhafter Deutlichkeit. Die Uebermacht des Todes

wirkt bedrückend.
Holbeins Totentanz ist ebenso populär geworden wie Dürers Holzschnittfolgen

aus der Apokalypse und der Passion Christi. Sie sind gleicherweise das

Vermächtnis von zwei grossen Künstlern, wie ihrer Zeit und des ganzen Volkes.

Dürer, der Mensch des inneren Weges, überzeugend durch die Echtheit und
Stärke des Gemütes, war der Klassiker im Sinne einer Läuterung und Reife

der verinnerlichten Persönlichkeit. Holbein, der Mensch der äusseren Ordnung,
überzeugend durch die Folgerichtigkeit des Geistes, war der Klassiker im Sinne

einer restlosen äusseren Disziplinierung des Ausdruckes zu eindeutiger und
allgemeinverbindlicher Klarheit.

Die künstlerische Kultur von Basel am Vorabend der Reformation ist innig
verwachsen mit dem Ruhme Holbeins. Dem Augsburger Künstlersohn verdankt
sie die Krönung ihres eigenen Reichtumes. Sie war die Empfangende, aber sie

hat auch das ihrige würdig dazu beigetragen, in dem Meister die grossen Kräfte
zu entfalten. Sie bot ihm Aufträge, verhalf ihm zu Beziehungen und schuf ihm
durch den Buchdruck die Möglichkeit zur Wirkung in die Weite. Basel hat
somit einen lebendigen Anteil an den Werken, die schon längst zum geistigen
Allgemeinbesitz der europäischen Kultur geworden sind, und es hat die ihm
verbliebenen Schöpfungen stets in Ehren gehalten.

Der Bildersturm im Jahre 1529 und die Einführung der Reformation haben
auch in Basel die kirchliche Kunst jäh vernichtet und die künstlerische Kultur
auf andere Bahnen verwiesen. Die Künste fristeten zunächst ein karges Dasein
im Dienste der bürgerlichen Wohlhabenheit. Der neue Geist bedurfte nicht
ihrer Hilfe zum Verdeutlichen seiner Ziele. Aber etwas ist lebendig geblieben:
die Ehrfurcht vor den Resten der einstmaligen Blüte. Dieser glückliche Umstand
hat die Folgen des Bildersturmes gemildert und der Sammlertätigkeit der
Amerbach u. a. erlaubt, wenigstens aus den Trümmern ein Denkmal des

früheren Glanzes zu schaffen.
Die alten Kräfte sind nicht eingeschlummert.


	Die künstlerische Kultur von Basel : die Blütezeit

