Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beférderung des Guten und
Gemeinnutzigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beférderung des Guten und Gemeinnutzigen
Band: 115 (1937)

Artikel: Desiderius Erasmus von Rotterdam

Autor: RuUegg, August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DESIDERIUS
ERASMUS VON ROTTERDAM

VON

DR. AUGUST RUEGG

115. NEUJAHRSBLATT

HERAUSGEGEBEN VON DER GESELLSCHAFT
ZUR BEFORDERUNG DES GUTEN

UND GEMEINNUTZIGEN

1937
/" 5 31;
\\1‘ /‘; ’

\o
Hx -*

”s

W

IN KOMMISSION BEI HELBING & LICHTENHAHN

BASEL




INHALTSVERZEICHNIS DER FRUHEREN NEUJAHRSBLATTER

Friithere Jahrgiinge der Neujahrsblitter gsind, soweit sie noch vorhanden, zu beziehen bei
Helbing & Lichtenhahn, Buchhandlung, Freiestrafle 40.

1. ERZAHLUNGEN AUS DER BASLER GESCHICHTE IN ZWANGLOSER REITHENFOLGE

*1.
2.
*3.
*4.
*5.
*6.
Sl
*8.
29
*10.
bl [
*12.

*13.
*14.
15.
216:
17.
*18.
19:
20.
=21
22.

1821.
1822.
1823.
1824.
1825.
1826.
1827.
1828.
1829.
1830.
1831.
1832.

1835.
1836.
18317.
1838.
1839.
1840.
1841.
1842.
1843.
1844.

(Bernoulli, Dan.) Isaac Iselin.

(Burckhardt, Jac., Obersthelfer, spiter Antistes.) Der Auszug der Rauracher.

(Hanhart, Rudolf.) Basel wird eidgendssisch. 1501.

(Hagenbach, K. R.) Die Schlacht bei St. Jakob. 1444.

(Hagenbach, K. R.) Die Kirchenversammlung zu Basel. 1431-1448.

(Hagenbach, K. R.) Die Stiftung der Basler Hochschule. 1460.

(Hagenbach, K. R.) Erasmus von Rotterdam in Basel. 1516-1536.

(Hagenbach, K. R.) Scheik Ibrahim, Johann Ludwig Burckhardt aus Basel.

(Hagenbach, K. R.) Rudolf von Habsburg vor Basel. 1273.

(Hagenbach, K. R.) Biirgermeister Wettstein auf dem westphilischen Frieden.

(Hagenbach, K. R.) Das Jahr 1830, ein wichtiges Jahr zur Chronik Basels.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die Schlacht bei Dornach am 22. Juli des Jahres
1499.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Landvogt Peter von Hagenbach.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Leben Thomas Platters.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das groBe Sterben in den Jahren 1348 und 1349.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Karthiduser-Kloster in Basel.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Der Rappenkrieg im Jahre 1594.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die ersten Buchdrucker in Basel.

(Heusler, Abr.) Die Zeiten des groflen Erdbebens.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Hans Holbein der Jiingere von Basel.

(Wackernagel, W.) Das Siechenhaus zu St. Jakob.

(Reber, B.) Die Schlacht von St. Jakob an der Birs.

2. DIE GESCHICHTE BASELS VON DEN ALTESTEN ZEITEN BIS ZUR EINFUHRUNG DER
REFORMATION, IN ZUSAMMENHANGENDEN ERZAHLUNGEN DARGESTELLT

*23.
*24.

*25.
*26.
*21.

*28.
$29.
*30.

31.
*32.

33.
*34.
*35.
*36.

1845.
1846.

1847,
1848.
1849.

1850.
1851.
1852.
1853.
1854.
1855.
1856.
1857.
1858.

(Fechter, D. A.) Die Rauraker und die Rémer, Augusta Rauracorum und Basilea.

(Burckhardt, Jacob, Professor.) Die Alemannen und ihre Bekehrung zum Christen-
tum.

(Streuber, W. Th.) Bischof Hatto, oder Basel unter der frinkischen Herrschaft.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Das Konigreich Burgund. 888-1032.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Biirgermeister Wettstein auf dem westphilischen
Frieden.

(Fechter, D. A.) Das Miinster zu Basel.

(Fechter, D. A.) Bischof Burchard von Hasenburg und das Kloster St. Alban.

(Fechter, D. A.) Das alte Basel in seiner allmihlichen Erweiterung bis 1356.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Die Bischiofe Adelbero und Ortlieb von Froburg.

(Burckhardt, L. A.) Bischof Heinrich von Thun.

(Hagenbach, K. R.) Die Bettelorden in Basel.

(Burckhardt, L. A.) Die Ziinfte und der rheinische Stidtebund.

(Arnold, W., Professor.) Rudolf von Habsburg und die Basler.

(Wackernagel, W.) Ritter- und Dichterleben Basels im Mittelalter.




4
Yrsanse
N Fucrt
& o
.3 3 S
£4 3 #

\
2
‘\ 2
s g
\

N, 74 %
S Z
= n
s X 7%
o8 =
*@ ) £ Z
o Bk = =

\‘\“%\,»\\ A\

Corporis effigiem si quis non uidit Erasmi,
Har scite ad uiuum picta tabella dabit.




DESIDERIUS
ERASMUS VON ROTTERDAM

VON

DR. AUGUST RUEGG

115. NEUJAHRSBLATT

HERAUSGEGEBEN VON DER GESELLSCHAFT
ZUR BEFORDERUNG DES GUTEN

UND GEMEINNUTZIGEN

1937

BB

/

»

()

R TTO%

ERg)

in

S

NI BasES

IN KOMMISSION BEI HELBING & LICHTENHAHN

BASEL

11
Kataiog




DRUCK BENNO SCHWABE & CO - BASEL




ERASMUS’ LEBENSGANG

Der Name des Erasmus, dariiber besteht kein Zweifel, ist einer der gréBten in der
Geschichte des europiischen Geisteslebens. Und wenn unsere Vaterstadt in der ganzen
Welt unter historisch gebildeten Menschen einen Ruf hat, so verdankt sie ihn nichst dem
Konzil und dem Maler Holbein dem Umstand, da8 sie jahrelang Erasmus in ihren Mauern
beherbergte.

Nun erwartet man von einer berithmten Personlichkeit, da die geistige Kraft, die
von ihr ausgeht, nicht der Vergangenheit angehére, sondern in ihrem Nachwirken die Zeiten
iiberdaure. Seltsamerweise will aber heute niemand von einer solchen Wirkung des Eras-
mus etwas wissen. Man nimmt auch an, daf} sich Bedeutung und Wirksamkeit solcher Per-
sonlichkeiten deutlich umschreiben lasse, und da8 eine solche Definition irgendwie monu-
mentale Prigung habe. Auch hierin enttéuscht uns Erasmus. Nur soviel steht fest: Erasmus
hat sich unter duflern und innern Schwierigkeiten in einer unruhigen Zeit als Einzelginger
nur durch die Kraft seiner erfrischenden Geistigkeit aus dem Nichts zu einer fast mirchen-
haft anmutenden Autoritit im ganzen Abendland emporgeschwungen, zu einer Geltung,
wie sie zu ihren Lebzeiten nicht einmal den gréBten Schopfern im Reich der Literatur, einem
Dante, Shakespeare oder Goethe beschieden war. Aber es ist ungeheuer schwer zu sagen,
welcher besondern Fahigkeit, welcher Leistung seines Geistes er dies zu verdanken gehabt
hat, worin das besondere Wesen und der Wert seiner Personlichkeit bestand. Die Zahl derer,
die heute noch seine Werke lesen oder sich bewuB3t von seinen Ideen leiten lassen, ist tat-
sichlich sehr gering. Seinem Wesen und seinem Wirken scheint jene Geschlossenheit zu
fehlen, welche die Werke und die Personlichkeiten erstklassiger Geister charakterisieren.
Zu den groBlen schipferischen Vollendern und Gestaltern der Literaturgeschichte gehort er
sicher nicht. In weiten Kreisen gilt er heute als ein grofler Biichergelehrter, ein Vielwisser,
ein Vermittler von Wissen und Herausgeber von Biichern, als ein Epigone, dessen eigene
Bedeutung hinter den Biichern der groBlen Vorginger, die er bearbeitet hat, zuriicktritt.
Diese letztere, allgemein verbreitete Auffassung ist falsch. Wir werden im folgenden zeigen,
daB Erasmus nicht nur ein grofler Gelehrter, sondern ein ganz grofler Anreger war, eines
jener Genies, die am Anfange neuer Geistesbewegungen stehen, und die durch ihre Kraft
und Kiihnheit und in direkter Verbindung mit den Urquellen aller Geistigkeit ganze Epo-
chen neu beleben und ihnen ihren Stempel aufdriicken.

Die Erscheinung des Erasmus als einer der gréfiten Figuren des Humanismus um
1500 ist zugleich eine der hervorragendsten unter den vielen, erst neuerdings beobachteten
und ins rechte Licht geriickten historischen Tatsachen, aus denen hervorgeht, daB die
Renaissance nicht einseitig und iiberall eine Bewegung von der Gottheit weg zu selbst-
bewuBter, rein menschlicher Einstellung gewesen ist, eine einseitige Loslosung des Ver-

5




standes vom Glauben und der heiligen Scheu. Bei der Renaissance, besonders nérdlich der
Alpen, handelt es sich um eine Neubelebung aller vitalen Krifte des Menschen, nicht nur
der animalischen, sondern auch der seclischen Energien des religidsen Fiihlens und Er-
kennens. Neben den trotzigen Rebellen und selbstgerechten Ubermenschen finden wir tief-
fromme Naturen von nicht geringerem Format.

Wenn nun schon in betreff des Namens und der Geltung des Erasmus ein gewisses
MiBverhiiltnis oder MiBverstindnis zu walten scheint, so vertieft sich dieses zur Schicksals-
ironie, wenn wir uns der Betrachtung seiner Geburt und Jugend, das heilit, seines geschicht-
lichen Eintritts in die Welt des Spitmittelalters zuwenden.

Es gibt groe Menschen, auf die die Welt mit Ungeduld zu warten scheint. Wenn sie
das Licht des Lebens erblicken, hilt die Natur, wie man zu sagen pflegt, den Atem an. Und
wenn sie ihre ersten Schritte tun, «horcht alles auf». « Alles ist fiir sie bereit.» Die Tore
stehen ihnen offen. Sie durchlaufen ihren stolzen Weg mit einer Selbstverstindlichkeit,
«wie wenn es so sein miilte und nicht anders sein konnte», « wie wenn es in den Sternen
geschrieben stiinde». Als Eroberer und Halbgitter werden sie von allen denjenigen begriifit
und umschwiirmt, die aus dem Dienste an einem solchen Titanen Gliick und Glanz fiir ihr
eigenes Leben ableiten méchten. Und es gibt andere Menschen, die gleichsam durch ein
Hintertiirchen in die Welt kommen ; sie hitten nicht kommen sollen und kommen doch, und
wie sie da sind, sucht man ihr Dasein gleichsam zu verbergen und zu verwischen, man
schiamt sich ihrer und verleugnet sie. Sie selbst fiihlen sich als Unerwiinschte gehemmt.
Bald entschuldigen sie sich, daf} sie so dreist sind dazusein, bald richen sie sich durch
Trotz und Spott fiir ihre Demiitigung, und dabei sind sie im Besitz aullerordentlicher
Fihigkeiten und haben ein moralisches Anrecht auf hohe Anerkennung.

Zu dieser zweiten Klasse gehort Erasmus. Er war im gewissen Sinne ein geborener
Rebell, dazu geboren, die Menschen aus der hohlen Konventionalitiit eines iiberlebten
Systems herauszuschiitteln und sie zu ermahnen, sich auf die tiefern Grundlagen ihres Da-
seins zu besinnen. Das Wunderbare und Verdienstliche an ihm ist, daf} er sein angeborenes
Rebellentum so mild ausgeiibt oder vielmehr sublimiert und vergeistigt hat, und daf§ er
trotz der widerwirtigen Umstiinde seiner Geburt und ersten J ugend sich zu einer vorbild-
lichen christlichen Frémmigkeit und Gottergebenheit durchgerungen hat.

Erasmus erblickte das Licht der Welt in Rotterdam am 28. Oktober des Jahres
1469 als illegitimes Kind eines Klerikers. Schon in seiner friihesten Jugend verlor er seine
Eltern. Die Vormiinder bestimmten den verwaisten Knaben fiir die kirchliche Laufbahn. So
kam es, dal Erasmus spiter (1487) in das regulidre Augustinerchorherrenstift von Steyn bei
Gouda eintrat. Anno 1492 erhielt er die Priesterweihe. Aber schon ein Jahr spiiter verlief er
das Kloster und trat als lateinischer Sekretiir in den Dienst des Bischofs von Cambrai. Von
dem Augenblick an war sein ganzes Leben ein an Entbehrungen, Miithen und Enttéiuschun-
gen reiches Nomadisieren. Er hatte nie einen festen Wohnsitz. Nirgends hielt er es linger als
héchstens einige Jahre aus. Zuerst war er in den Niederlanden (bis 1494), dann in Frankreich
(besonders in Paris, 1495-1499), dann in England (von Mai 1499 bis zum Januar 1500), dann
wieder in Paris (von 1500-1505, mit einem Unterbruch von zwei J ahren, 1502-1504, die er

6




in Lowen verbrachte), von 1505 bis zum Juni 1506 wieder in England, dann in Italien (1506
in Bologna, 1508 in Venedig, in Padua und Rom bis 1509), von 1509 bis zum Juli 1514 zum
dritten Mal in England, vom August 1514 bis zum Mai 1516 in der Schweiz (Basel); von
1516-1521 lebte er hauptsichlich in den Niederlanden, besuchte aber voriibergehend Basel
(einige Monate des Jahres 1518) und Deutschland (im Jahre 1520). Vom November 1521
bis zum April 1529 wohnte er dauernd in Basel; vom April 1529 bis zum Juli 1535 in
Deutschland (Freiburg). Den Tod fand er als Gast seines Druckers und Génners Hierony-
mus Froben in Basel am 11. Juli des Jahres 1536 (also im Alter von rund 70 J ahren).

Es beruht ohne Zweifel zum guten Teil auf dem Makel der Geburt des Erasmus und
den sich daraus ergebenden Folgen fiir seine Erziehung, da} er zuniichst etwas wie ein «en-
fant terrible» und ein Sorgenkind fiir seine Kirche wurde, ein unruhiger, vor allem auf Frei-
heit und Unabhingigkeit erpichter Geist, der Kritiker der bestehenden und der Herold einer
neuen Ordnung.

Biographen groBler Minner haben das schone Vorrecht, schon die Geburt ihrer
Helden mit Glorienschein und bedeutsamen Vorzeichen festlich zu schmiicken. Der Bio-
graph des Erasmus befindet sich nicht in dieser gliicklichen Lage. So peinlich es ihm sein
mag, mul} er gleich zu Beginn auf die unerfreulichen Umstiinde der Geburt seines Helden
ausfiihrlicher zu sprechen kommen. Er tut es nicht aus Skandalsucht, denn er méchte seinem
ungliicklichen Helden den unverdienten Skandal gerne ersparen, aber wegen der hohen
Bedeutung, die diese Umsténde fiir die Erklirung des spiteren Lebens und des Charakters
des Erasmus haben, Es ist in der Tat so: ein groBer Teil der Krifte, die dem Lebenswerk
des Erasmus die besondere Richtung und seinem personlichen Charakter die bestimmte
Prigung gaben, waren die Folge dieser Umstinde der Geburt und lassen sich nur verstehen,
wenn man diese kennt. Mit dieser Geburt verhilt es sich niimlich nach dem vielleicht etwas
zurechtgelegten eigenen Bericht des Erasmus so:

Seine Mutter Margarete war die Tochter eines Arztes, namens Peter, aus Zeven-
bergen. Sein Vater war Gerhard, der zweitjiingste Spro8 einer kinderreichen Familie Rotter-
dams. Die beiden hatten sich trotz dem Widerstand von Gerhards Eltern und seinen zehn
verheirateten Briidern, die den Jungen aus allerlei nicht rein religiésen Griinden in die
geistliche Laufbahn zwingen wollten, heimlich verlobt und wollten sich heiraten. Als Ger-
hard aber sah, dal alle seine Vorstellungen an dem einstimmigen Nein der Familie ab-
prallten und er allein im Augenblick die Verehelichung nicht durchsetzen konnte, verlie3
er die Heimat und suchte sein Gliick in der Fremde. Seine Braut blieb in Erwartung eines
Kindes zuriick. Als das Kind zur Welt kam, erhielt es den Namen Erasmus und wurde nach
seiner Geburt zuerst bei der GroBmutter erzogen. Unterdessen hatte sich Gerhard nach
Rom durchgeschlagen und fand dort ein Auskommen mit dem Abschreiben von Biichern.
Er hatte damit Exfolg. Nebenbei genoB er seine J ugend, widmete sich aber auch ernsthaften
Studien. Im Griechischen und Lateinischen erwarb er sich gute Kenntnisse. Auch in die
Rechtswissenschaft lief er sich einfiihren. Rom war damals reich an bedeutenden Gelehr-
ten. Von den klassischen Autoren verschaffte er sich im Laufe der Jahre fiir seinen Gebrauch
eigenhindige Abschriften.




Als seine Eltern erfuhren, wo er sich aufhielt, lieBen sie ihm in tiickischer Berech-
nung die falsche Nachricht zukommen, seine Braut sei gestorben. Der Schlag traf Gerhard
schwer. In tiefer Zerknirschung legte er die priesterlichen Geliibde ab und wandte sich ganz

dem geistlichen Leben zu. Bei seiner Heimkehr stellte sich dann heraus, dal er das Opfer

eines «frommen» Betruges geworden war. Aber seine Braut war nicht willens, einem Prie-

ster die Hand zu reichen, und er fiigte sich in das Geschehene. Dem Sohn gab er eine gute
Erziehung. Mit vier Jahren schon bekam Erasmus Unterricht, machte aber anfangs bei den
reizlosen Methoden, die seine Lehrer anwandten, und die seinem ausgeprigten Geschmack
so gar nicht zusagten, wenig Fortschritte. Als er neun Jahre alt war, schickte ihn der Vater
in die berithmte Schule von Deventer und, da er wegen seiner grofen Jugend noch der Ob-
hut und Pflege bedurfte, begleitete ihn seine Mutter dorthin. Aber auch die neue Schule
befriedigte den kritischen Jungen nicht recht. Er nannte sie spiter barbarisch. Man de-
klinierte « Pater Meus» und iibte die Konjugationen. Nur zwei seiner Lehrer vermittelten
ihm Ahnungen von der Schénheit und Grofie der klassischen Literatur.

So gelangte er bis zur dritten Klasse. Im dreizehnten Altersjahr starb ihm die Mut-
ter an der Pest. Als die Seuche weiter um sich griff und schon fast das ganze Haus, in dem
er mit seinen Schulkameraden wohnte, ausgestorben war, wanderte er in die Heimat zu-
riick. Der Vater iiberlebte den Tod der Mutter seines Kindes nicht lang. Nach seinem Hin-
schied fiel die Sorge fiir den Knaben drei Vormiindern, Freunden des Vaters zu. Erasmus
war damals schon reif fiir das Studium an der Universitit. Aber sie zogen vor, ihn nach
Herzogenbusch ins Haus der Briider vom Gemeinsamen Leben zu schicken, weil sie ihn
fiir den geistlichen Beruf bestimmt hatten und den Aufenthalt an einer Universitit zu die-
sem Zweck nicht fiir geeignet erachteten. Dort verbrachte Erasmus drei Jahre. Der Leiter
der Anstalt gewann den begabten Jiingling lieb und suchte ihn ganz fiir seine Bruderschaft
zu gewinnen. Der Knabe wollte sich aber nicht binden und entschuldigte sich mit seiner
Jugend und Unerfahrenheit. Als auch hier die Pest ausbrach und er sich ein hartnéackiges
Wechselfieber zuzog, kehrte er zu den Vormiindern zuriick. Schon damals verfiigte er iiber
eine an guten Autoren geschulte lateinische Schreibweise. Man begann ihm nun offen von
dem Eintritt in ein Kloster zu sprechen. Durch die lange Krankheit geschwiicht, war der
Junge frommen Zukunftsplinen nicht abgeneigt; aber der Gedanke an die dauernde Ab-
schlieBung von der Welt schreckte ihn ab. Man gab ihm Bedenkzeit. Nicht nur die Vor-
miinder, sondern auch andere Leute, hinter die sie die Sache steckten, redeten mit Lockun-
gen und Drohungen auf ihn ein. Je mehr man ihm zusetzte, um so unheimlicher wurde ihm
die Geschichte und um so mehr verlegte er sich aufs Hinauszogern. Als er aber gelegentlich
einmal das Augustinerstift Steyn bei Gouda besuchte, traf er dort einen alten Schulfreund,
einen Zimmergenossen aus der Deventerzeit. Der war in Italien gewesen, hatte dort aber
nicht viel gelernt und malte nun (er war selbst erst Novize) seinem Freunde im eignen
Interesse mit beredten Worten ein verlockendes Bild von der Herrlichkeit des Klosterlebens,
indem er ihm die groBe Bibliothek, die Méglichkeit, sich nach Herzenslust den Studien hin-
zugeben, die ungestorte Ruhe und die engelhafte Eintracht der Briider schilderte. Diese
idealen Vorstellungen, die Freundschaft seines frithern Kameraden, die Schwichung seiner

8




Widerstandskraft infolge der Krankheit und das Zureden noch anderer bewogen ihn endlich
zum Entschluf}, in Steyn einzutreten. Am Anfang hatte er keinen Grund, seinen Entschluf3
zu bereuen. Aber trotz seiner Jugend spiirte er bald, dal die Frommigkeit der Kloster-
insassen eher duflerlich war. Andererseits gelang es ihm jedoch, den ganzen Konvent fiir
seine geliebten humanistischen Studien zu begeistern. Vor der Profefl hatte er noch eine
letzte Gelegenheit, sich den Schritt, den er tat, zu iiberlegen. Scham, drohende Vorhal-
tungen und driickende Notwendigkeit bewogen ihn schlieflich zur Ablegung der Geliibde.
Aber er hielt es, wie zu erwarten war, nicht lange hinter den Klostermauern aus. Bei irgend-
einem AnlaBl wurde der Bischof von Cambrai, Heinrich von Bergen, auf ihn aufmerksam,
oder Erasmus wullte dessen Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen. Durch seine Vermittlung
bekam er vom Bischof von Utrecht und von seinen Ordensbriidern die Erlaubnis, ans
bischofliche Palais von Cambrai iiberzusiedeln. Von Cambrai gelang es ihm dann bald
darauf, die Bewilligung zu weitern Studien in Paris zu bekommen. Dort bezog er das Col-
lége Montaigu und machte mit dem Konviktsleben Erfahrungen, die alles in den Schatten
stellten, was er bisher von dessen Nachteilen erlebt hatte.

Unter dem Vorwand religioser Selbstverleugnung und Abtétung des Fleisches wurde
den Studenten ein so hartes Lager, ein so spirliches und schlechtes Essen, so viele Nacht-
wachen und so miihsame Arbeiten zugemutet, und sie wurden mit Rutenschligen so hart
bestraft, daf} eine grofle Zahl der jungen Leute erkrankten und zum Teil fiirs ganze Leben
in ihrer Gesundheit geschwicht blieben oder an ihrer Seele Schaden nahmen. Erasmus
erinnert sich noch in seinem reifen Alter, daB in einigen Schlafriumen die Gipsverkleidung
von der Decke fiel, daf3 der iible Geruch der anstoBenden Aborte selbst das Schlafen ver-
ekelte und dal} er, von zudringlichen Liusen geplagt, eigentliche Marterqualen ausstand.
Dem schlechten Essen (namentlich faulen Eiern und saurem Wein) und den ungesunden
Schlafriumen schreibt es Erasmus zu, da} auch er schwer erkrankte. Er war also vom
Regen in die Traufe gekommen. Um seine Gesundheit wieder zu gewinnen, kehrte er nach
Cambrai zuriick und genas dort in der Tat. Spéter begab er sich zwar noch einmal nach
Paris; aber das Endresultat seiner wiederholten theologischen Bemiihungen war, da8 er das
Studium der scholastischen Philosophie aufgab. Seine Begabung und seine Liebe gehérte
den«Literae humaniores», der «schénen Literatur». Die Scholastik und noch mehr die Art,
wie man sie damals lehrte und betrieb, sagte ihm nicht zu. Gegen dieses herrschende Lehr-
system anzurennen, schien ihm auch nicht seine Sache zu sein; er hitte sich nur unméglich
gemacht und riskierte als Hiretiker gebrandmarkt zu werden. Eine Zeitlang behielt er zwar
noch das Ménchsgewand bei, aber wihrend seines zweiten Aufenthalts in England erhielt
er in Anerkennung besonderer Umstiinde von Rom die Absolution fiir die Ubertretung der
Ordensgebote und die Erlaubnis, auch kiinftig auerhalb des Klosters zu leben und sich wie
die weltlichen Priester zu tragen.

Dies ist die Leidensgeschichte der ménchischen Berufswahl des Erasmus, deren
Kenntnis unumginglich ist, wenn man seinen Charakter und seine literarische Produktion
im letzten Kern verstehen und ihnen gerecht werden will. In Erasmus haben namlich diese
peinlichen Kindheits- und Jugenderfahrungen einen sehr starken Eindruck hinterlassen;

9




er ist ihn in der Tat nie los geworden. Heute ist es Mode, in solchen Fillen von Komplexen
zu sprechen. Ich halte es nicht fiir gerechtfertigt, den gelehrten Rotterdamer zum Gegen-
stand einer psychoanalytischen Untersuchung zu machen, denn sein Charakter und sein
Werk zeigen nicht die geringsten Spuren einer krankhaften Storung seines seelischen
Gleichgewichts. Sein klarer Verstand und sein resoluter Wille sind nie von Trieben und
Miichten der dunklen Regionen des Seelenlebens iiberrannt worden. Er zeigte sich wihrend
seines ganzen Lebens maBvoll und allseitig, wohl ausgeglichen, frei von jedem Fanatismus
und jeder Gefiihlsbesessenheit. Aber unverkennbar ist, da3 die Umstidnde seiner Geburt,
die Nétigung zum ménchischen Beruf, die Strenge und Enge des klosterlichen Lebens und
die Strapazen des theologischen Studiums im Collége Montaigu in ihm eine ausgeprigte Ab-
neigung gegen das Ménchsleben, das Klosterwesen und die Schulphilosophie, gegen alle
Tyrannisierung des Lebens durch pedantische und konventionelle Regeln hinterlassen hat.
Es ist auch klar, daB sein Streben nach Befreiung des religiosen Lebens von Pedanterie und
Pharisiertum und sein Verlangen nach einer elastischeren, sinnvolleren und naturgemifern
Handhabung der kirchlichen Gesetze auf diese Jugenderlebnisse zuriickzufithren sind. Auf
solche Weise, das heiBt, auf Grund eigener Erfahrungen ist Erasmus zum Kritiker des
Ménchstums, des klosterlichen Lebens und einer Reihe von vexatorischen Formen und
Briuchen religioser Frommigkeit geworden. Und er versiumt namentlich im freien Ge-
sprich mit Freunden und in den literarischen Niederschligen dieser Gespriche (den «Collo-
quien», dem « Encomium», den «Epistulae») keine Gelegenheit, in Ernst und Spott diese
Ubelstinde an den Pranger zu stellen. Man merkt es diesen Stellen an, daf} seine Erlebnisse
noch in ihnen nachzittern.

Wenn es mit richtigen Dingen zugegangen wiire, so wiire Erasmus nie in ein Kloster
eingetreten. Sicher hatte er nicht die innere Berufung zum Klosterleben: eine Natur wie
die seine, so nervos und spontan, so eigenwillig und so subtil, so empfindlich und weltfroh,
war nicht fiir ein peinliches, bis ins Einzelne geregeltes Gemeinschaftsleben geschaffen; es
muBte zu Konflikten kommen. Das Gefiihl des Widerstrebens seiner Seele gegeniiber
duBerm Zwang, materiellen Noten und gegeniiber dem Druck einer Mehrheit von andern,
denen er intellektuell weit iiberlegen war, deren Urteil und Gutfinden aber sein eigenes Tun
und Lassen bis ins Kleinste beherrschte, machten ihn zum Satiriker, Kritiker und zum Vor-
kimpfer der geistigen Freiheit. Auf der andern Seite wiire es allerdings zu bedauern, wenn
Erasmus nicht Theologe geworden wire, denn er ist tatsichlich ein frommer und fleiffiger
Diener der Kirche geworden, er hat der Theologie grofie Dienste geleistet, er hat dem Klerus
und dem Volk der Christen den Weg der Riickkehr zu echter, christlicher Frommigkeit
gewiesen. Gerade weil er die religiosen Dinge weniger vom Standpunkt des Klerikers, des
Berufsmannes, des «Ziinftigen» und mehr vom allgemein menschlichen des Humanisten
betrachtete, wurde er zu einem Erneuerer und Neubeleber der Religion. Karriere konnte er
so bei dem herrschenden System freilich nicht machen, aber das begehrte er ja auch nicht,
und das war ja auch nicht so wichtig.

10




ERASMUS PERSONLICHKEIT: AUSSEHEN UND CHARAKTER

Erasmus erschien seinen Basler Freunden, die ihn auf der Héhe seines Lebens
kannten, als ein Mann von mittlerer Kérpergrofle, von gedrungenem, aber doch irgendwie
elegantem Wuchs. Der Ausdruck seines blassen, von hellblonden Haaren umrahmten Ge-
sichtes und seiner blaugrauen Augen war heiter und freundlich. Seine Stimme klang fein;
seine Rede zeichnete sich durch die Deutlichkeit seiner Aussprache aus. Seine duBiern Um-
gangsformen waren von gewinnendem Liebreiz und machten zugleich einen edlen, wiirde-
vollen Eindruck. Sie verrieten den vollendeten Weltmann. Gleich mit den ersten Worten
nahm er den Gebildeten, der sich mit ihm unterhielt, fiir sich ein. Seine Kollegen, die ihn
nicht nur in geselligem Gesprich, sondern auch bei der Arbeit und im tiglichen Verkehr
aus der Nihe beobachteten, bewunderten an ihm vor allem die ungeheure Belesenheit und
Gelehrtheit, sein virtuoses Sprachtalent, sein stupendes Gedichtnis, seine Gescheitheit im
Urteilen, die Beweglichkeit seiner geistigen Interessen, die Munterkeit seines quecksilbernen
Temperamentes, seinen Tatsachensinn, seinen dimonischen Fleil und seine Leistungs-
fahigkeit. Aber sie schitzten nicht minder seine mehr menschlichen Eigenschaften, seine
ungenierte Gradheit, seine treuherzige Offenheit, seinen gutmiitigen Humor, seinen schlag-
fertigen, gelegentlich allerdings den Zynismus streifenden Witz, seine Freundestreue und
seine Mildtétigkeit gegen Studenten und Arme. Es ist offenbar, daB der Zauber seiner Per-
sonlichkeit recht eigentlich auf der innigen Verbindung seiner menschlichen Giite und
Liebenswiirdigkeit mit seiner scharfen Intelligenz beruhte. Diese Verbindung war in der
Tat etwas Einzigartiges und Wunderbares. Sie war die Quelle seiner nie rastenden, stets
im Fluge eilenden Arbeitsweise, sie war auch die Quelle seiner Neigung zu ironischer Be-
trachtung; seine Gescheitheit im Verein mit seiner Giite bewahrte ihn auch davor, ein Fana-
tiker und Eiferer zu werden. Er sah stets beide Seiten, das Licht und auch den Schatten,
und konnte sich darum keiner Personlichkeit und keiner organisierten Sache, keiner Partei
und keinem Fiirsten restlos hingeben.

Aus demselben Beweggrund ist seine Toleranz zu erkliren, seine Abneigung gegen
jede Pedanterie und Strenge in geistigen Dingen. Er wuBte zu viel, verstand die Menschen
zu gut und hatte in der Jugend zu sehr unter dem Druck bornierter Eiferer gelitten.
Darum stand er stets, bei all seinem Bediirfnis, sich an die abstrakten Grundsiitze eines
festen Dogmas anzulehnen, in Einzelheiten und namentlich in praktischen Fragen fiir
méglichste Freiheit, Nachsicht und Nachgiebigkeit ein. Er wuBte aus Erfahrung, daB man
mit Gewalt und Zwang vielleicht von Verbrechen abhalten, aber keinen Menschen zu wahr-
haft guten Handlungen und namentlich nicht zu den héchsten Leistungen sittlichen Adels
anspornen kann. Tugend und Frommigkeit lassen sich nicht erzwingen. Sie sind Kinder
der Freiheit, der freien Wahl und des freien Strebens nach hoherer Vollkommenheit. Als
guter Erzieher stellte darum Erasmus das Gute so reizvoll dar und lebte es so licbenswiirdig
vor, dal es ohne weiteres fiir sich warb und den aufwirtsstrebenden Naturen stiirkeren
Schwung verlieh. Auch gegeniiber dem Schlechten griff er nie zur Gewalt oder zum Zwang,
sondern zu Spott und Witz: er gab es der Licherlichkeit preis. Auf derselben Verbindung

11




von Gescheitheit und Giite beruht auch die seltsame Mischung von kritischer, oft satirischer
Verstandesschiirfe in der realistischen Betrachtung der Welt und von kindlicher Frommig-
keit im idealen Streben seiner Seele. Sie machte letztlich das Geheimnis seines Erfolges aus.
Es gab gewiB in seiner Zeit Menschen wie Loyola, die heiliger lebten als er. Es gab Menschen
wie Calvin, die sich ein einziges grofes Ziel setzten, es keinen Augenblick aus dem Auge ver-
loren und es mit der Stetigkeit und Unbeirrbarkeit eines konsequenten Willens bis ins
Letzte verwirklichten. Es gab Menschen, die sich wie Luther einem kiihnen Unternehmen
bedingungsloser und mit gréferm Schwung hingaben und das Leben mit viel gréBerem,
geradezu furchtbarem Ernste nahmen. Erasmus’ Gestalt wirkt neben solchen Titanen eher
schattenhaft und blutlos. Erasmus’ Geist war etwas leichterer Art; wenn er es aber je
ernst nahm, so wirkten seine Talente in gliicklicher Mischung und gegenseitiger Milde-
rung harmonisch zusammen. So hat er sein seltenes Sprachtalent und seine universale
Gelehrsamkeit in den Dienst der neuen Erfindung des Buchdrucks gestellt und in geradezu
iibermenschlicher Ausniitzung der technischen Moglichkeiten dieser neuen Erfindung durch
die Verbreitung der Hauptdokumente des Christentums den andern groflen Zeitgenossen
erst die Grundlage zu ihrem Wirken geschaffen. Und in den Schriften, die eigentlich nur
Erzeugnisse des Spieles sind, an dem sich sein Geist in den kurzen Pausen zwischen den
mithsamen Stunden ernster Arbeit ergotzte, wirkt seine direkte, persénliche Beobachtung
der Welt, ihrer Figuren und ihres Treibens, sein stark subjektives Urteil, sein lebhaftes
Fiihlen und Denken umso frischer und funkelnder, packender und suggestiver, weil sie in
das lateinische Gewand von Dialogen gekleidet sind. Sein humanistisches, altsprachliches
Biicherwissen und gelehrtes Kénnen kontrastiert reizvoll mit seiner Bodenstindigkeit,
seiner weltminnischen Modernitiit, seinem kiinstlerischen Blick und seiner Gestaltungskraft.

Noch einen stirkern Glanz empfangen alle diese Vorziige durch den Gegensatz, der
sie von der Hinfilligkeit seines Korpers abhebt. Er war von sehr delikater Konstitution.
Wir wiirden heute vielleicht sagen, er bestand lediglich aus einem Biindel Nerven und einem
noch groBeren Biindel Krankheitsdispositionen. Nach unsern Begriffen ist es geradezu ein
Wunder, daB er diesem schwachen Korper so viel Arbeit abzuringen vermochte, und dafl
er iiberhaupt so lange leistungsfiihig blieb. Er selbst spricht gelegentlich von seinem zerbrech-
lichen Kérperchen mit dhnlichen Worten wie eine Mutter von ihrem kleinen Kinde spricht,
oder wie jener seltsame Kauz aus der Novelle des Cervantes, der Licenziat Vidriera, der
die fixe Idee hatte, sein Korper sei glisern, und den die Sorge um den zerbrechlichen Kérper
doch nicht abhielt, allen Menschen seiner Universititsstadt witzige Antworten zu geben
und eine Art Stadtorakel zu werden. Man hat ordentlich Miihe, die vielen Sorgen und Bre-
sten des Erasmus aufzuzihlen, ohne licherlich zu wirken. Auf alle Fille war er von beson-
derer Reizbarkeit gegeniiber klimatischen Bedingungen, atmosphirischen Stérungen und
vielen GenuBmitteln und hatte eine Neigung zu katarrhalischen und fiebrigen Erkran-
kungen. Sein Magen war sehr schwach. Er litt oft an Verdauungsheschwerden. Gewisse
Speisen ertrug er iiberhaupt nicht. Fischgerichte erregten ihm bei der bloflen Vorstellung
Ubelkeit : sie scheinen ihn an die grauenvolle Kost des Collége Montaigu erinnert zu haben.
Seit seinem Aufenthalt in Venedig 1507 litt er 6fters an Nieren- oder Blasenstein. Er schrieb

12




die ersten Anfille dem Genufl sauren Weines zu, den er im Hause seines Gastgebers, des
i knickerigen Asulanus, bekam. Im Alter war er der Gicht unterworfen, die ihn wie der
Nierenstein gelegentlich mit furchtbaren Schmerzen plagte.
Wer dies verniinftig beriicksichtigt, wird niemals jene oberflichlichen Vorwiirfe

oder Urteile gutheiflen konnen, die es dem Erasmus veriibeln, dafl er kein Hiine gewesen
: ist und in der Reformationszeit keine aktivere und sichtbarere Rolle gespielt hat. Umso
- weniger, wenn er bedenkt, dafl Erasmus in die Theologie und in die theologischen Streitig-
keiten seinerzeit eigentlich wider Willen und nur so von der Seite hereingezogen wor-
: den ist. Sein Herz gehérte nicht der schulmifigen Theologie und nicht dem Kirchenkampf,
e sondern dem Humanismus, den Biichern, dem Wissen, der schénen Literatur, den intellek-
. tuellen, dsthetischen, ethischen und religiésen Erziehungsidealen, dem schénen Ziel, mog-
‘ lichst viele Menschen fiir die Formen einer feinern Geistigkeit, einer edlern Menschlichkeit,

einer héhern religiosen Kultur zu gewinnen. Das war seine Angelegenheit, dafiir war er

begabt, da konnte er etwas leisten, nicht im Kampf fiir oder gegen Kaiser und Papst, Fiir-
s sten und Volksmassen, akademische und klésterliche Institutionen.
ik Trotzdem wiire es nicht richtig, dem groBen Rotterdamer das Pridikat Theologe
LE abzuerkennen.
alty Nur wenn unter « Theologie» im engern Sinn jene Gottesgelehrsamkeit zu verstehen
ist, die sich in der Leidenschaft abstrakten Philosophierens, im Schirfen und Wetzen von
technischen Begriffen, im Aufstellen von Formeln und Definitionen, d. h. im Juristischen,
Logischen und Systematischen erschépft, war Erasmus, so seltsam es fiir einen ausgespro-
sk chenen Verstandesmenschen klingt, kein Theologe, sondern eher ein «religioser» Mensch,
it der sich im Gegensatz zur Schriftgelehrsamkeit und zur schulmiBigen Weisheitspflege die
- romantische Riickkehr zum Elementaren, zu den Quellen der Frommigkeit zur Herzens-
angelegenheit machte. Das direkte Verhiltnis des Einzelnen zu Gott und Gottes zur ein-
ol zelnen Menschenseele, die kindliche Frommigkeit dessen, der sich mit dem vertrauensvollen
P «Vater unser» zu seinem Gotte wendet und im Grunde damit auskommt, ist ihm wichtiger
als die duflere Erscheinung der Kirche, der Lehre und der gottesdienstlichen Ordnung. Das
ot ist, je nachdem man es betrachtet, ein Riickfall ins Primitive oder ein Wegrdumen von wu-
v cherndem Gestriipp und Gerank und ein Freilegen von lebenspendenden Quellen. In
weiterm Sinn ist aber auch das Theologie.
oo Erasmus hiitete sich aber auch in dieser Herzenssache vor Einseitigkeit: wenn er
der Ansicht war, man miisse das eine tun, war er doch zugleich auch der Meinung, man
miisse das andre nicht lassen.

DER HUMANISMUS DES ERASMUS

Der Humanismus war die grofle Leidenschaft, die die Jugend des Erasmus fiillte;
aber auch alles, was er als Erwachsener schuf, atmet humanistischen Geist und entstammt
humanistischem Willen. Unter Humanismus verstand man damals die Gesamtheit der

13




wissenschaftlichen und literarischen Beschiftigungen, die das klassische Altertum zum

Gegenstand des Studiums machten, und die neue geistige Bewegung, welche durch die Be-
schiftigung mit dem Altertum angeregt wurde. Man nannte diese Studien humanistisch, weil
man fiithlte und iiberzeugt war, dal sie die Menschen humaner, das heilt menschlicher,

feiner, geistreicher und gesitteter machten, weil sie in der menschlichen Seele die besten

menschlichen Eigenschaften zu entwickeln geeignet waren. Nun ist es zweckmillig, einen
siidlichen, das heit italienischen Humanismus und einen nérdlichen, das heifit germani-
schen Humanismus zu unterscheiden. Beiden gemeinsam ist die Leidenschaft des Wissens,
der Erweiterung und Vertiefung des Wissens. Der siidliche Humanismus hat hauptsich-
lich dsthetische, kiinstlerische und literarische Interessen. Er hat es vor allem auf die
Pflege der Form und der Schonheit abgesehen. Der nordliche Humanismus hat eher morali-
schen und religiosen Charakter. Seine Tendenzen sind vorab praktischer und pidagogischer
Art. Von Erasmus nun liBt sich sagen, daf} er urspriinglich von einem kiinstlerischen Huma-
nismus ausgegangen ist und sich mehr und mehr zu einem christlichen Humanismus durch-
gerungen hat. Fiir ihn geniigt es nicht, die Menschen dazu zu bilden, dal sie wissen und
denken, man mufB sie auch dazu erziehen, dal} sie glauben und beten. Fiir Erasmus bilden
die «bonae literae» d. h. die gute Literatur die Synthese der «literae sacrae» d. h. der heili-
gen und der «literae humaniores» d. h. der schénen Literatur. Beide gehoren zusammen.
Die Religion fiithrt zur Erkenntnis (Wissenschaft), und die Erkenntnis fithrt zum Glauben,
zur wahren Religion. Es haben sich MiBbriuche ins Haus Christi eingeschlichen. Man ist
von der wahren Religion abgekommen. Man wird den Riickweg zu ihr finden durch die
Studien, in denen man bis zu den lebendigen Quellen des Christentums aufsteigt und dieses
Christentum in einem kritisch gepriiften Text der Heiligen Schrift und der Kirchenviter
studiert. Das war die eigentliche Sendung des Erasmus, die in fast alle Gebiete jenseits der
Alpen gedrungen ist, nach den Niederlanden, nach Frankreich, nach England, nach der
Schweiz, nach Deutschland, nach Spanien und Portugal, nach Ungarn und Polen.

Die duBere Vorbedingung zur Erreichung des Zieles der humanistischen Studien
war die Kenntnis der beiden klassischen Sprachen. Das Griechische erlernte Erasmus in
Ermangelung tiichtiger Lehrer und Lehrmittel verhiltnismifBig spit, auf Anregung seines
englischen Freundes Colet, wihrend der Jahre, die er nach 1500 in Paris zubrachte. Die
Hauptfriichte seiner griechischen Studien sind die Ausgabe des Neuen Testamentes und die
Beschiftigung mit Lucian.

Viel griindlicher meisterte er die lateinische Sprache. Er hatte sie schon in der
Jugend in den Kléstern und Schulen seiner Heimat erlernt. Die Unzufriedenheit mit dem
klosterlichen Leben hinderte ihn zwar daran, dies dankbar anzuerkennen. Aber es ist doch
so, daB er schon als Knabe seinen Terenz und Horaz, das heiflt seine beiden Lieblings-
dichter unter den Lateinern, vollstindig auswendig wulite. Fiir den erwachsenen Erasmus
war das Latein eine lebende Sprache. Er sprach fast nur lateinisch und schrieb sozusagen
ausschlieBlich lateinisch. Uber die Qualitiiten seines Lateins kann man verschiedener Mei-
nung sein. Man kann sagen, es habe nicht die geschlossene, bildhafte und eindriickliche Pré-
gung starker Personlichkeiten. Vergeblich wiirde man bei ihm die stolze Monumentalitit

14




eines Livius, den reichen Faltenwurf ciceronianischer Perioden, die «Gravitasy, das heiB3t
Wiirde und Gedringtheit eines Sallust oder Tacitus, die diamantharte Geschliffenheit Céisars
suchen. Neben solchen Meistern des Stils nimmt sich sein Latein flacher aus. Aber es ist auf
jeden Fall virtuos fliissig und elegant, voll geistreicher Anspielungen und gliicklicher
Wendungen. Den stirksten Einflu haben nichst Horaz und Terenz die Werke Ciceros,
Virgils und Senecas, von den Griechen Lucian, Plutarch und Plato auf ihn ausgeiibt. Am
besten vergleicht man den Lateiner Erasmus mit einem Organisten, der sein Instrument
souverdn beherrscht, alle Register kennt und sie geschmackvoll verwendet. Sein aufler-
ordentlich grofles sprachliches Talent ist schon von seinen Zeitgenossen anerkannt worden.
Auch wir kéonnen ihm unsere Bewunderung nicht versagen, namentlich wenn wir bedenken,
daB er sich das Latein ja nirgends mehr auf dem Wege unmittelbarer Nachahmung oder
Anpassung von lebenden und sprechenden Menschen aneignen konnte, sondern es aus den
toten Lettern vergilbter Schriftdenkmaler zu derart lebendiger Wirkung zu wecken ver-
mochte. Er war tatsichlich ein Zauberer des Wortes. Und dariiber hinaus muf} etwas
weiteres gesagt werden. Er besal} eine sprachliche Fahigkeit, die weder dem Cicero noch
dem Horaz und Livius eignete. Er schrieb sein Latein mit einem ganz ausgesprochenen Ge-
nuB}, mit der Freude des Dramatikers und Komikers, der fiir seine Figuren nach Bediirfnis
und Laune eine ganze Karnevalsgarderobe von Kostiimen und Masken, Miitzen und Min-
teln zur Verfiigung hat. So verwendet Erasmus seine amiisanten, bald wiirdevollen, bald
drastischen Ausdrucksweisen, seine bunten Lappen und kecken Federn zu prichtigen
Effekten. Er genieBt es, die Figuren seiner Colloquien ihre Steckenpferde reiten, ihre
Spriiche klopfen zu lassen. Er zeigt eine eigentliche Genialitéit darin, Leute aus dem Volk,
Ménche, Frauen jedes Standes und Alters, Soldaten, verkommene Studenten, Bettler und
Gauner mit passenden Konversationsfetzen, Komplimenten und Fliichen, Héflichkeits-
und Verlegenheitsredensarten auszustatten, sie sich lateinisch zanken oder schmeicheln zu
lassen; er tut das im Grund mit demselben Vergniigen, mit dem Shakespeare seine Hand-
werker und Nachtwichter, seine Faktoten und Narren mit dem ihnen zukommenden
Sprachgewand ausgestattet hat. Am Ende kann man sich des Eindrucks kaum erwehren,
Erasmus wire in einer andern Zeit, unter andern, seiner kiinstlerischen Begabung zusagen-
deren Bedingungen, ein groler Komédiendichter geworden. Sein Interesse und seine Sym-
pathie fiir den groflen portugiesischen Komaéden Gil Vicente sind nichts Zufilliges. Cicero-
nianische Puristen beanstandeten das Latein des Erasmus als «barock». Das kommt daher,
daB Erasmus’ Neigung zu realistischer Betrachtung und satirisch grotesker Darstellung den
kleinen Objekten des Alltags unserer modernen Zivilisation und ihren mannigfachen Be-
ziehungen zum modernen Menschen geschirfte Aufmerksamkeit schenkte. Fiir all diese
Dinge derKleinwelt fand er treffende Bezeichnungen und fiir die menschlichen Beziehungen,
die uns mit ihnen verbinden, klare und ausdrucksvolle Wendungen. Es mag sein, dafl
sein Latein so an Wiirde verloren hat, an Aktualitit, iiberraschender Frische, an Reich-
tum der Nuancierung und humoristischen Effekten hat es sicher gewonnen.

15




EHRUNGEN DES ERASMUS

Die kiihne, moderne, das heift auf eigenes Wissen und unabhiingiges Verstandes-
urteil griindende, den groBen Fragen der Zeit direkt zu Leibe gehende Geistigkeit des
Erasmus in Verbindung mit seinem lateinischen Sprachtalent machte in der ganzen abend-
landischen Welt groBes Aufsehen. Er ist in der Tat der letzte Europier, der fiir lateinisch
behandelte religise und sittliche Fragen von allgemeinem abendlindischem Interesse, be-
vor dies Abendland endgiiltig in Nationen und Nationalkulturen auseinanderfiel, ein un-
mittelbares und allgemeines Echo fand. Die verschiedenen Nationen vom duflersten Siiden
und Westen bis zum fernen Norden und Osten horchten noch einmal auf eine Stimme, die
in altehrwiirdigem Gewand so aktuelle und so richtige, so gescheite und so edle Dinge
zu sagen hatte. Sie wetteiferten geradezu miteinander, dem Manne, der so zu ihnen sprach,
;hren Beifall zu bekunden, ihm ihre Anerkennung und Verehrung zu bezeugen.

Erasmus hat sich oft genug iiber die Unwissenheit und die Verstidndnislosigkeit
des Ordensklerus beklagt. Auf jeden Fall haben es der héhere weltliche Klerus, die Bischofe
und selbst Pipste nicht an Aufmerksamkeit gegeniiber Erasmus fehlen lassen. Einzelne
waren bei ihren Huldbeweisen vielleicht eher von diplomatischen Erwigungen geleitet, sie
wollten einen solch hochbegabten und iiberall beliebten Literaten nicht vor den Kopf
stoBen. Eine groBe Zahl aber waren von aufrichtiger Bewunderung, ja sogar spontaner Be-
geisterung fiir ihn erfiillt. Die verschiedenen Piipste, die Erasmus erlebte, bewiesen in der
Behandlung des fiir sie von ihrem Regentenstandpunkt aus sicher nicht bequemen Mannes
eine bemerkenswerte Weitherzigkeit und Grofziigigkeit. Diese GroBziigigkeit erhiilt ihren
besonderen Nachdruck dadurch, daB das Schrifttum des Erasmus eine stark kritische Note
batte und wieder und wieder von Klerikern, die sich mit gutem Grund als Eiferer fiir die
Sache der Kirche ausgeben konnten, angefochten wurde. Julius II., ein Papst gar nicht
nach dem Geist des friedfertigen Erasmus, hiitte den Rotterdamer gern zu einem Wiirden-
triger gemacht und ihn am romischen Hofe festgehalten. Der Medizeer Leo X. lernte ihn
wiihrend seines Cardinalats in Rom kennen und schiitzte ihn sehr hoch. Adrian VI., sein
engerer Landsmann, und Clemens VIL. luden ihn zu wiederholten Malen nach Rom ein.
Paul III. hitte ihn gern zum Cardinal gemacht. Auch die Erzbischife von Toledo und von
Mainz, die Bischife von Paris, Bayeux, Liittich, Utrecht, Basel und Rochester schrieben
ihm verehrungsvolle Briefe und beschenkten ihn reich. Der Bischof von Breslau sandte ihm
Pelze, Sanduhren und Goldkérner, der Bischof von Olmiitz bedachte ihn mit einem goldenen
Becher und romischen Miinzen, der Erzbischof von Canterbury schickte ihm Reitpferde
und setzte ihm eine Pension aus. Aus Ungarn bekam er feines Linnen, aus Polen Hermelin;
andere Kirchenfiirsten bezeugten ihm ihre Verehrung durch silberne Pokale und durch
Ringe, die mit kostbaren Steinen besetzt waren.

Die weltlichen Fiirsten standen mit ihren Verehrungsbezeugungen kaum hinter den
geistlichen zuriick. Franz I. lud Erasmus zu sich nach Frankreich ein (Der Brief mit der
eigenhiindigen Unterschrift des Konigs wird jetzt noch in unserer Universititsbibliothek
aufbewahrt). Kaiser Karl V. setzte ihm eine lebenslingliche Pension aus und ehrte ihn mit

16




dem Titel eines kaiserlichen Rats. Heinrich VIII. bemiihte sich, ihn dauernd an England
zu fesseln. Margareta von Osterreich wiinschte ihn in Brabant zu haben. Der Koénig von
Polen bedauerte, daBl michtigere Herren bei Erasmus den Vortritt hiitten, sodaB er auf die
geistige Mitarbeit des beriihmten Gelehrten verzichten miisse. Ahnlich driickten sich die
Herzoge von Bayern und Sachsen aus. In den Niederlanden machte die Universitit Lowen
Anstrengungen, ihn als Lehrer zu berufen; in England suchte ihn der Bischof John Fisher,
Kanzler der Universitat Cambridge, fiir eine Griechischprofessur in Cambridge zu gewinnen.
Die Verehrung seiner Personlichkeit beschrinkte sich aber nicht auf den Klerus und die
Fiirsten. Ein ergotzlicher Brief zeigt, daf selbst ein einfacher Zollbeamter bei Boppard am
Rhein neben seinen Rechnungsbiichern Erasmusschriften zum Studium auf dem Pult liegen
hatte, und als ihm der Zufall das Gliick bescherte, den berithmten Mann mit eigenen Augen
zu sehen, geriet er fast aus dem Héuschen vor Freude und lieB es sich nicht nehmen, den
Gelehrten seiner Frau, seinen Kindern und all seinen Freunden vorzustellen. Wenn Eras-
mus in den Zeiten, wo sein Rubhm am héchsten stand, auf der Reise in eine Reichsstadt kam,
wurde er wie ein Fiirst empfangen. Man regalierte ihn mit Wein fiir sich und sein Gefolge,
mit Haferséicken fiir die Pferde und lieB ihn an festlichen Banketten hochleben.

DIE WERKE DES ERASMUS
1.DIETHEOLOGISCHEN SCHRIFTEN. DIE ADAGIA

Die Aufzihlung von Erasmus’ fiirstlichen Verehrern und Génnern gibt uns ein ein-
drucksvolles Bild seines auBlerordentlichen Ruhmes. Aber gerade diese GréBe des Ruhmes
weckt in uns die Frage nach seiner Berechtigung, und um auf diese Frage antworten
zu kénnen, miissen wir genauer auf den literarischen und geistesgeschichtlichen Wert seiner
Schriften zu sprechen kommen. Der bloe Hinweis auf den Zauber seiner Persénlichkeit,
die Wiirdigung seines Lateins und seines Humanismus geniigen natiirlich nicht.

Es héngt mit der zarten Konstitution des Erasmus zusammen, da8 er als Instru-
ment seines Wirkens nicht die gesprochene Rede, sondern die Schrift wihlte, die eben da-
mals durch die neu erfundene Technik des Buchdrucks ungeahnte Verbreitungsméglich-
keiten bekam. Leider ist es unméglich, alle Schriften des unermiidlichen Gelehrten und For-
schers aufzufiihren. Wir greifen nur die meist gelesenen, die am meisten diskutierten, die
wichtigsten heraus und halten uns nicht streng an die zeitliche Reihenfolge, da sie neben-
einander gewachsen und in stets vermehrter Auflage erschienen sind.

Im Vordergrund steht die Herausgabe des Neuen Testamentes, Erasmus’, im
engern Sinne des Wortes, groffite wissenschaftliche Leistung. Wie hoch er sie selbst ein-
schitzte, bezeugen seine Worte: «Meine Lebensleistung bestand darin, daB ich eine begra-
bene und vergessene Literatur zu neuem Leben erweckt, und daB ich die Theologen von
ihren philosophischen Haarspaltereien zur Kenntnis des neuen Testaments zuriickgefiihrt

17




habe» Vor Erasmus beruhte die Erklirung der Bibel sozusagen ausschlieBlich auf dem
lateinischen Vulgatatext. Erasmus priifte nun eine Reihe von Handschriften des griechi-
schen Textes und vermittelte so der christlichen Theologie eine neue und zuverlissigere
Basis. Natiirlich ist heute der erasmische Text samt der lateinischen Ubersetzung, den Para-
phrasen und dem Kommentar, iiberholt. Seine philologischen Methoden waren nicht ein-
wandfrei, und wir kennen heute bessere griechische Handschriften als er. Das dndert aber
nichts an der Tatsache, daB sein neues Testament, das 1516 in Basel erschien und dem
Papst Leo X. gewidmet war, fiir seine Zeit eine epochemachende Leistung bedeutete.

Nicht viel weniger wichtig war fiir seine Zeit die Herausgabe der Werke der grofien
Kirchenviter und Kirchenlehrer, des Hieronymus, Cyprian, Hilarius, Irenius, Ambrosius,
des Chrysostomus und Origenes und anderer mehr. Dieser miihevollen Arbeit, der Durch-
sicht und Korrektur, der Vorbereitung zum Druck und zum Teil der Ubersetzung, der
lateinischen Erklirung oder auszugsweisen Umschreibung, galt die grofle Summe seiner
Lebenszeit, seines FleiBies und seiner Intelligenz. Was er sonst schrieb, das war, obwohl es
zum Teil noch mehr Aufsehen machte und fiir die Literaturgeschichte eine noch grofiere
Bedeutung gewonnen hat als Bibel und Kirchenlehrer, nur Spielerei, Schnitzwerk von
MuBestunden, das so nebenbei abfiel. Er hat sich durch diese Arbeit das Verdienst erwor-
ben, die grolen Standardwerke des Glaubens und des theologischen Denkens der Kirche,
die Quellen der kirchlichen Frommigkeit, der allgemein gebildeten christlichen Leserschaft
zuginglich gemacht zu haben. Zugleich mufl man ihn als den Begriinder des modernen
kritischen Studiums der Bibel und der Vitertexte bezeichnen. Er hat ihr Studium, das
durch die iibliche scholastische Lehrweise eher zuriickgedringt worden war, neu belebt.
Die Theologie im engern Sinne des Wortes bekam erhéhte Bedeutung neben der Philo-
sophie. Die Paraphrasen (das heiflt die sinngeméfen Wiedergaben des Inhalts), die er zu
den einzelnen Biichern des neuen Testamentes verfaBte, sind jahrzehntelang von frommen
Gemiitern gelesen worden. In England wurden sie obrigkeitlich zur Lektiire empfohlen.

Ein sehr oft gelesenes und geschiitztes Werk des Erasmus waren ferner die in
Venedig bei Aldus Manutius gedruckten Adagiorum Chiliades (das heifit Tausende von
Sinnworten) von 1508, eine Sammlung von mehreren tausend Sprichwértern, sprichwort-
lichen Redensarten, Witzen, Sentenzen, berithmten Ausspriichen und pointierten Anek-
doten des Altertums. Sie bilden ein Dokument seiner ungeheuren humanistischen Belesen-
heit und Gelehrsamkeit und begriindeten recht eigentlich seinen Weltruhm. Der Einfluf
dieser Bliitenlese auf die Zeitgenossen des Erasmus und auf spitere Generationen ist nach-
gewiesenermaflen sehr gro gewesen. Man findet Spuren derselben bei vielen englischen,
franzosischen, spanischen und deutschen Schriftstellern der Folgezeit.

Das Enchiridion Militis Christiani (Handbuch des christlichen Soldaten) ist ein
Handbuch praktischer Frommigkeit. Es entstand wihrend seiner Pariserzeit in den Jahren
1500-1505. In der Sittenkritik und dem Reformeifer dieses Biichleins tritt zum erstenmal
die besondere erasmische Frommigkeit zutage. Gegeniiber der mechanischen Werkheilig-
keit, dem vielfach abergldubischen Wesen und den verfilschten Praktiken der Volksreligion
redet Erasmus echter, lebendiger, innerlicher Gesinnungsfrommigkeit das Wort.

18




2. DIE COLLOQUIEN

Wenn die Adagien trotz all der Gelehrsamkeit und Belesenheit, die sie voraus-
setzen, trotz allem Sinn fiir Charakteristisches, Sinnvolles und Gutgesagtes, der sie aus-
zeichnet, in der Hauptsache eine typische Humanistenarbeit sind — sie erschépfen sich
darin, Korner alter Weisheit zusammenzutragen und sie wieder auszustreuen — so kann
man dagegen sagen, dafl die «Colloquien» des Erasmus in der modernen Literatur-
geschichte einen bedeutenden, geradezu epochemachenden Platz einnehmen. Sie scheinen
aus dem Bediirfnis des Erasmus, seinen Pariser Lateinschiilern ein ebenso unterhaltendes
wie erzieherisches Gesprichslehrmittel in die Hand zu geben, entstanden zu sein. Den Kern
bilden Formeln der Begriiung und Danksagung, der Anrede, des Schlusses, der Bitte, der
Ermahnung und der Erkundigung iiber das Wohlbefinden und Formeln fiir den tiglichen
Verkehr mit Familienmitgliedern und Diensten: stereotype Redensarten, die sich fiirs
Gesprich und die briefliche Korrespondenz eigneten, ungefihr das, was wir heute in einem
modernen Konversationslehrmittel, in einem «beredten Englinder» oder dergleichen fin-
den wiirden. Sie entstammten also einem piddagogischen Bediirfnis, hatten einen pida-
gogischen Zweck und entsprachen seiner Lieblingsmethode «docere ridendo» und «discere
ludendo», das heiBt «lachend zu lehren» und «spielend zu lernen», einer Methode, die er
auch sonst gern befolgte. Als Vorbild dienten ihm spiter ohne Zweifel einige Satiren des
rémischen Dichters Horaz (ndmlich diejenigen, welche die Gastmihler und die Erb-
schleicherei behandeln), und in noch héherem Grade die Unterwelts- und Géottergespriche
und andere satirisch moralisierende Dialoge des griechisch schreibenden Syrers Lucian von
Samosata, dessen ganze Seelenstimmung und Zeitlage ihm irgendwie entsprach. Er iiber-
setzte wihrend eines seiner Englandaufenthalte zusammen mit Thomas More eine Anzahl
dieser lucianischen Dialoge (anno 1506). Dem lucianischen Vorbild am nichsten steht in
Form, Gehalt und Geist der erasmische «Charon». Da treffen wir den beriichtigten Fahr-
mann der Unterwelt tropfnafl aus dem Styx steigend ; seine halbverfaulte Barke ist ihm mit-
samt den Schatten im Sumpf stecken geblieben. Nun macht er sich auf die Beine, um ein
fiir die starken Anforderungen der Zeit: Pest, Krieg und dergleichen tauglicheres Boot, ein
eigentliches Linienschiff, zu kaufen. Die Toten kommen in ganzen Schwirmen und schwer
beladen mit Fleischlichkeit, Siinden, Bullen und Benefizien, kupfernen Miinzen und irdi-
schen Gedanken. Einfacher wire es gewesen, sich in der Unterwelt selbst ein neues Boot zu
zimmern; aber es fehlt an Material, seitdem man die paar Wéldchen der Elysischen Gefilde
abgeholzt hat, um die Schatten von Ketzern zu verbrennen.

Von den iibrigen Gesprichen sind die meisten freiere Kompositionen. Sie behandeln
aktuelle Fragen und sind von echt christlicher Gesinnung erfiillt; aber auch sie enthalten
eine gute Ration lucianischen Witzes und lucianischer Satire. Die frithesten der « Familiaria
Colloquia» stammen schon aus der Zeit von 1495-99. Im Lauf der Jahre wuchs die Samm-
lung (von 1519-1533) bis auf iiber 50 Dialoge. Die einzelnen Stiicke variieren in Charakter
und Form, in Gehalt und Wert betriichtlich. Einzelne sind blofe Stilmuster, andere philo-
logische Wortspielereien, bei wieder andern handelt es sich um anekdotische Erzéhlungen,
um ernste oder lustige Gespriche iiber alle méglichen zeitgeméfBen Fragen, um ausfiihrliche

19




Belehrungen oder Auseinandersetzungen. Dramatische Szenen wechseln mit Stiicken gro-
tesken Humors.

In den besten dieser « Colloquien» begegnen wir zum ersten Male den kiinstlerischen
Qualitiiten des Erasmus. In ihnen entdecken wir die Keime und Setzlinge jener feinsinni-
gen, humorvollen Kunst, die wir in vollendeterer Form spiiter bei Cervantes, Shakespeare
und Moliére finden: den Blick fiir typische Personlichkeiten, fiir charakteristische Szenen
des damaligen Lebens, und die Fihigkeit, sie in ihrer Buntheit und lebensvollen Bewegtheit
darzustellen. Um einige Beispiele der Portritierkunst des Erasmus zu nennen, verweisen
wir auf die spréde Maria, die den ungestiimen Werbungen und iiberschwenglichen Kompli-
menten ihres Verehrers Pamphilus mit einem reizenden Gemisch von hausbackenem Witz,
schlagfertiger Frische und neckischer Liebenswiirdigkeit widersteht, dhnlich wie die Bea-
trice und die Rosalind Shakespeares, und auf den Gauner Pamphagus, der aus Licbhe
zum Nichtstun jahrelang in der Welt herumstreicht und stets bedacht, geistliche Stellen
zu fischen, stets stellenloser Gauner bleibt. Seine grofle Nase regt den Erasmus zu ganz
fantastischen Vergleichungen an («halb Blasebalg, halb Kerzenléschhiitchen»). Da ist
ferner der falsche Adlige, ein Mann seiner Zeit, dessen Rittertum nicht auf Tatenruhm oder
Verdiensten beruht, sondern entweder erkauft oder einfach angemaf3t und erschwindelt st,
ein Hochstapler, deriiberall Schulden macht und dessen arrogantes Auftreten denmangelnden
innern Wert ersetzen muB, das Urbild sowohl des Falstaff, wie jener zahlreichen mili-
tirischen Gauner, die man in den Novellen des Cervantes trifft. Da ist vor allem Georgius
Balearicus, ein Prachtskerl von Condottiere, ein Krieger vom Fuf} bis zum Scheitel, der sich
vor lauter martialischem Trotz sein Leben lang weder um Gott noch um den Teufel kiim-
mert, und der seinen Beruf zugleich so geschiiftsmiinnisch betreibt, dafl er keine Einnahmen
verschmiht, auch wenn sie ganz unkriegerisch aus Tempelraub, Unterschlagung und Er-
pressung herrithren. Auf dem Todbett noch ist er Soldat genug, seine ganze Familie, seine
junge Frau, seine beiden Séhne und seine beiden Tochter testamentarisch ins Kloster zu
zwingen, damit sie dort bis zu ihrem Tode fiir die Missetaten ihres Vaters Genugtuung und
BuBe leisten. Noch in seinen letzten Ziigen schwingt er das Kruzifix wie einen Schild und
seine Wachskerze wie eine Lanze gegen den Teufel. Da sind die «Picaros», Schelmen und
Scharlatane aller Art, wie wir sie spiter in der spanischen Literatur wieder finden; der
Pferdeschwindler, der es versteht, Konkurrenten mit ihren eignen Waffen zu schlagen, der
Jahrmarktsgauner im Stil des Shakespearschen «Autolycus», der alchimistische «Vir-
tuoso», der geldgierige Kapitalisten drankriegt, sie mit schwindelhaften Goldexperimenten
hinhilt und ihnen unter stets neuen Vorwiinden Geld entlockt, der berufsmiBige Schulden-
macher, der Wallfahrtsschwindler, der abergliubischen Weibern von Wundern und Heilig-
tiimern erzihlt, die er nie gesehen, und der Landstreicher, der sich zum Spezialisten in
Bettelmethoden ausgebildet hat.

Nicht weniger gliicklich erweist sich Erasmus in der effektvollen Aufmachung drama-
tischer Situationen und komischer Szenen. Ein gutes Beispiel dafiir ist die Ausmalung des
Todes des Georgius Balearicus. Wie da auf der einen Seite der sterbende Krieger seine
letzten Verfiigungen trifft und sich aufs Ende vorbereitet, auf der andern Seite die Bettel-

20




monche am Sterbebett ihres Opfers, statt ihn zum Tode vorzubereiten, sich gegenseitig ihre
Beute streitig machen und sich hélliche Anklagen an den Kopf werfen, das nimmt sich fast
aus wie eine blutige Parodie auf den heroischen Kampf iiber der Leiche des Patroklus oder
Alexanders des Groflen. Eine etwas derbere Art des Spafles finden wir im « Spektrum». Da
werden die tollen Possen geschildert, die ein englischer Lord einem abergliubischen Geist-
lichen spielt, indem er ihm Gespensterspuk vortduscht und ihn zu Geisterbeschworungen
im Stile der «Lustigen Weiber im Park von Windsor» miflbraucht.

Sicher durch Horaz angeregt, aber im wesentlichen Zeit- und Erlebnisbilder sind
die verschiedenen « Convivien» ( Gastméhler), gelegentlich mit der Schilderung des Lokals,
eines feudalen Landhauses mit Garten, Pavillon, Kapelle, Gemilden, Statuen, Baumen und
seltenen Blumen verbunden. Im Gegensatz zu Horaz handelt es sich aber jeweilen nicht
um iippige Schmausereien, sondern um einfache, picknickartige Imbisse. Die Hauptwiirze
des Mahles bilden die geistvollen Gespriche im Kreis humanistischer Gesinnungsgenossen.
Am frohlichsten verlduft das « Convivium poeticum>, an welchem die Teilnehmer ein Wett-
spiel im Improvisieren von Versen veranstalten. Sie bemiihen sich, abwechselnd den glei-
chen Gedanken in verschiedenen Versmaflen und Stilen auszudriicken; sie befragen sich
gegenseitig iiber schwer verstindliche Stellen bei rémischen Dichtern und machen Vor-
schlige zu passenden Korrekturen. Eine besonders ergotzliche Rolle spielt die Xanthippe
Margaret, welche die drei typischen Eigenschaften des Hausdrachen in sich vereinigt, weder
hiibsch noch ehrlich noch liebenswiirdig zu sein. Der Hausherr tituliert sie spottisch bald
« Galathea», bald «Megire»; sie bleibt ihm aber keine Antwort schuldig und beklagt sich
vor den Gisten; der Herr finde wohl Zeit, Verse zu schmieden und Witze zu reiflen, aber
kein Geld, um auf dem Markt die Nahrungsmittel fiirs téigliche Essen einzukaufen. Aus
Arger iiber die Witzeleien ihres Herrn serviert sie den Gisten keinen Nachtisch; sie helfen
sich, indem sie eigenhéndig Friichte von den Biumen pfliicken. Am Schluf} schickt sie die
ganze Gesellschaft heim; es sei jetzt Zeit, schlafen zu gehen, und es zieme sich fiir solche
Herren ganz und gar nicht, in alle Nacht hinein zu schwatzen und insbesondere sich iiber
solch arme Frauenzimmer lustig zu machen.

In diesen und &dhnlichen Dialogen erweist sich Erasmus auch als hervorragend
scharfer Beobachter des Lebens seiner Zeit. Im Dialog «Diversoria» (Gasthéfe) rithmt
er die Gastlichkeit der franzosischen Gasthéuser. Nicht nur bekommt man dort gutes
Essen und guten Wein. Die Hausfrauen, Tochter und Migde wetteifern geradezu, den
Gast liebenswiirdig und geistreich zu unterhalten. Sie sind iiberaus dienstfertig und in
schelmischem Ubermut zu jedem Scherz aufgelegt. In Deutschland dagegen sind die Wirts-
leute und ihre Angestellten sehr zuriickhaltend, Leute von wenig Worten; sie halten es
unter ihrer Wiirde, sich mit den Gésten einzulassen. Auch die Reinlichkeit 148t zu wiin-
schen iibrig; besonders listig findet Erasmus den Zwang, in einem geschlossenen und iiber-
heizten Zimmer und zur bestimmten Stunde in sehr gemischter Gesellschaft gemeinsam
das Essen einnehmen und nach dem Essen in der schlechten Luft aufbleiben zu miissen,
bis alle zu Bette gehen.

Die an Lucian geschulte Satire des Erasmus richtet sich namentlich gegen die mehr

21




oder weniger verzerrten Formen populirer F rémmigkeitsiibung. So stoBt er sich zum Bei-
spiel daran, dal man vor einem Bild der Muttergottes brennende Kerzen aufsteckt und zu-
gleich ihrem géttlichen Sohn durch ein unfrommes Leben Schande macht. Der Soldat er-
innert sich in Kriegsgefahr an den heiligen Georg oder an die heilige Barbara, der Kranke
wendet sich in seinem Leiden an St. Dionys oder St. Rochus; warum nicht an Jesus Chri-
stus ? Ist das in Ordnung ? Die Wallfahrten zum heiligen Jakobus (Santiago de Compostela
in Spanien) und zu « Unserer Lieben Frau» von Walsingham (in England) sind mit allerlei
torichtem Wunderglauben verbunden. In der drolligen Art Lucians 1Bt daher Eras-
mus die Muttergottes von Mariastein bei Basel sich in einem witzigen Brief mit bewegten
Worten iiber den térichten Aberglauben ihrer Verehrer beklagen, denen man es mit ihren
mannigfachen und widerspruchsvollen Wiinschen doch nie recht machen kann. Und wie
Liicherlich ist erst die Andacht, mit der man Reliquien verehrt, die den Stempel des Schwin-
dels nur allzu deutlich an sich tragen. Begeht man doch an gewissen Orten die Geschmack-
losigkeit, gliubigen Pilgern in Ampullen Milch vom Busen der heiligen Jungfrau vorzu-
weisen. Reichtiimer in dem MaBe, wie sie in der Certosa von Pavia oder am Schrein des
heiligen Thomas von Canterbury aufgehiiuft sind, erregen ebenfalls die Miibilligung des
Erasmus. Er ist zwar durchaus einverstanden, daBl man die Gotteshiuser und den Kult mit
Wiirde und Schénheit ausstattet; aber zuviel ist zuviel. Gewil}, es ist oft schwer, dem
Verehrungsbediirfnis frommer Leute entgegenzutreten und Gaben abzuweisen, die sie
opferfreudig darbringen. Aber erregen die aufgehduften und brach daliegenden Kirchen-
schitze nicht Neid, Habsucht und Argernis ? Gibt es nicht unzihlige Leute, die in Armut
und Elend darben ? Und wiirde es der christlichen Gesinnung nicht eher entsprechen, dafl
man Armen aus der Not hiilfe, als dal man die Gotteshiuser mit irdischer Pracht iiber-
liide ? Auch gegen die Mode, Midchen schon in frither Jugend zum klisterlichen Beruf zu
beschwatzen, eifert er; einem jungen, siechzehn Jahre alten Midchen, das der Ehe abge-
neigt ist und ins Kloster gehen will, 6ffnet er die Augen iiber die Art des Lebens, das ihrer
dort wartet, und das ihr nur aus der Ferne so verklirt vorkommt. Er redet ihr die Angst
vor der Welt und ihrer Hiirte aus dem Kopf. Sie kann auch auflerhalb des Klosters fromm
leben; auf jeden Fall soll sie sich nicht so frith und gegen den Willen der Eltern, ohne das
Klosterleben genau zu kennen, durch ein Geliibde binden. In einem temperamentvollen Ge-
spriach zwischen einer gebildeten Dame und einem ungebildeten Abt spricht sich Erasmus
(in herzlichstem Einverstindnis mit Thomas More) zugunsten der literarischen Bildung der
Frau aus und gegen das Vorurteil des Klerus, Frauen sollten sich nur mit dem Haushalt be-
schiftigen. Die Dame des Dialoges wehrt sich gegeniiber den Vorwiirfen des Geistlichen
ebenso keck als gewandt: «Auch Ihr Ménche habt Eure Vergniigungen, Eure Gelage,
Eure Jagden, warum soll ich nicht meine Biicher haben ? Sind sie nicht ebenso vornehm ?»
Der Abt verrit im Gesprich ganz deutlich, daBl er nur deshalb gegen das Biicherstudium,
der Frau ist, weil er selbst zu wenig Bildung besitzt und deshalb keinen Geschmack an
Biichern findet, und weil er es nicht leiden mag, daB ihm das Weibervolk geistig iiber den
Kopf wichst. Auf der andern Seite schirft Erasmus der jungen Mutter ihre Pflichten gegen-
iiber dem Kind ein. Sie solle das Kind nicht der Amme iiberlassen, sondern es selbst sdugen;

22




es sei ungeheuer wichtig, da} sie sowohl iiber das Wohl des Leibes als auch iiber das Wohl
der Seele des Kindes wache; denn die beiden Teile, Leib und Seele, seien wiihrend des ganzen
Lebens aufeinander angewiesen.

Indem wir so die dsthetisch kiinstlerischen Qualititen, das heilt das unterhaltende
Element der Colloquien gewiirdigt haben, sind wir unmerklich dazu iibergegangen, auch
ihre erzieherischen, moralischen und religisen Werte hervorzuheben. Es kommt den Dia-
logen namlich nicht nur allgemein menschliche Bedeutung, sondern die Aktualitit direkter
Zeitkritik zu. Sie sind ein Hauptdokument der besondern, sogenannt erasmischen From-
migkeit oder Christlichkeit. In ihnen hat Erasmus einerseits die landesiibliche Religositit
in einzelnen, besonders augenfilligen Punkten kritisiert, andererseits stellt er ihr eine andere,
richtige Frommigkeit als christliches Ideal gegeniiber. Die Kritik nimmt, offenbar in An-
lehnung an seine eigenen Kindheits- und Jugenderfahrungen mit Vorliebe die Schatten-
seiten des vielfachen Zwangs des Kloster- und Ménchslebens aufs Korn. Wie ein roter
Faden zieht sich diese Kritik durch die Mehrzahl der Gespriche. Es ist, wie wenn er keine
Gelegenheit vorbeigehen lassen kénnte, den Kléstern und Ménchen eines auszuwischen.
Dabei hat er es sichtlich nicht grundsitzlich auf Orden und Ordensleben, wohl aber auf
den tatsichlichen Zustand, in dem sich viele derselben damals befanden, abgesehen. Man
bekommt aus den «Colloquien» mancherorts fast den Eindruck, die Kléster seien im all-
gemeinen nur tote Wasser, in denen sich aller Schmutz der menschlichen Gesellschaft
ansammelt, Brutstitten der Heuchelei, Asyle der Korruption, Schlupfwinkel unehrlicher
und verbotener Erotik und Hohlen barbarischer Vollerei; dem gliubigen Volk tiduschten die
Ménche Pflege der Frommigkeit vor, in Wirklichkeit habe man es in den Kléstern darauf
abgesehen, den Aberglauben der Leute zum eigenen Vorteil auszubeuten. Dieser Eindruck
ist in solcher Ausdehnung und in solcher Farbenkraft natiirlich triigerisch. Er 148t sich histo-
risch nicht begriinden. Es hat bis zur Reformation iiberall, auch in Basel, gute Kloster
und sogar hervorragend fromme, gescheite und gebildete Ordensleute gegeben. Aber es gab
auch mittelmiBige und schlechte. Und mit diesen hat es Erasmus zu tun. In beschrinktem
AusmaB ist seine Kritik durchaus berechtigt. Er trigt auch Sorge, seine Abneigung gegen
die Klgster zu differenzieren. Besondere Anerkennung bezeugt er den Kartiusern. Gegen
die Benediktiner wird er sozusagen nie ausfillig, hiufiger gegen die Dominikaner; am
schlechtesten zu sprechen ist er auf die Franziskaner und Karmeliter. Der duBlere Grund
dieser Gegnerschaft ist die Tatsache, dafl die Barfiifler in besonders hohem Grade mit popu-
liren Formen des Aberglaubens verflochten waren. So bekimpft Erasmus zum Beispiel
im «Seraphischen Begribnis» die Vorstellung, dafl das franziskanische Ordenskleid als
solches den Sterbenden vor der ewigen Verdammnis schiitze. Ein zweiter, eher duBerlicher
Grund seiner Gereiztheit gegen die Barfiiller ist der Umstand, da} gerade Mitglieder des
franziskanischen Ordens und der Karmeliter die humanistischen und religiésen Bestre-
bungen des Erasmus am temperamentvollsten und energischsten bekimpften, und daB
er diesen Kampfeseifer mit ihrem Mangel an Bildung, ihrer Unwissenheit und ihrer einem
vergeistigten Wesen und feinern Geschmack unzuginglichen Derbheit in Verbindung
brachte. Immerhin machte er auch ihnen gegeniiber gewisse Zugestindnisse. Es gibt im

23




«Epikurier» Stellen, die beweisen, dal er das franziskanische Armutsideal durchaus zu
schiitzen weil; nur die véllig entartete Praxis erregt sein MiBfallen. Erasmus hat mit seiner
Kritik, soweit wir sehen, in vielem Recht. Jedoch 1Bt sich nicht leugnen, daB sein Urteil par-
teiisch ist, das heiBt vom Standpunkt einer etwas einseitigen Uberschitzung der intellek-
tuellen Fihigkeiten des Menschen mit andern, weniger intellektuellen Formen der Frommig-
keit ungerecht scharf ins Gericht geht. Man kann nun eben einmal nicht von allen Christen
verlangen, daB sie Erasmusnaturen sind. Es gibt auch einfache Bauern und Handwerker und
Frauen des Volkes, die ihr hartes Geschick mit Wiirde tragen, denen die Frommigkeit des
Erasmus doch vielleicht ein etwas zu diinnes und zu vergeistigtes Trinklein wiire. Des
fernern sind Kloster und insbesondere Franziskanerkonvente nicht in erster Linie Stitten
zur Pflege der Wissenschaft, natiirlich auch nicht notwendig Asyle fiir ungebildete Dick-
kopfe, sondern Héuser, in denen wahrhaft fromme, nicht notwendig gescheite und aka-
demisch geschulte Menschen im Dienste Gottes gemeinsam ein bediirfnisloses und ein-
faches Leben fithren kénnen. Das Ideal der Franziskaner ist ja gerade geistige und ma-
terielle Armut und schlieft genau genommen eine bewufite Ablehnung des Biicherwissens
und des Schriftgelehrtentums in sich. Dies scheint Erasmus zu verkennen. Andererseits
ist es auch verstindlich, daBl gerade die Franziskaner vom Standpunkt der naiven Gléaubig-
keit des Volkes aus die Uberheblichkeit des weltmiinnischen Wissenden, der mit der ehr-
wiirdigen Religion der Kirche so frei und ungeniert waltete und sich mit seiner Kritik so
souverin gebirdete, als einen gefihrlichen Rationalismus empfanden und als eine todbrin-
gende Mentalitit bekimpften, weil sie alles Wunderbare, Heilige und Gottliche aus der
Religion ausmerzen zu wollen schien.

Es wire jedoch falsch zu glauben, Erasmus bleibe beim Negativen stehen, er gehe
in bloBer Kritik, in Polemik und Spott auf. Nein, der Hauptwert der « Colloquien» besteht
eben in den positiven Bildern echter christlicher Tugend und Frommigkeit. So kommt er
bei einer kritischen Betrachtung der Ruhmsucht zu folgenden Gedankengingen: Wie selt-
sam sind doch die Menschen! Da streben sie nach Gesundheit, Genuf, Reichtum, Macht und
Kriegsruhm und vernachléssigen ihre Seele. Die Folge ist, daf} sie den Ruhm, den sie er-
streben, nie erlangen; denn Tugend besteht darin, den Ruhm zu verachten, und der grifite
Ruhm folgt der Tugend gerade deshalb nach, weil sie sich aus dem Ruhm am wenigsten
macht. Der sicherste Weg zum Ruhm ist die Erfiillung der Pflicht im Privatleben einem
jeden Einzelnen gegeniiber, im 6ffentlichen Leben der Gesamtheit gegeniiber. Zu der Un-
sitte, Kinder schon im jugendlichen Alter zum Klosterberuf zu bestimmen, macht er folgende
Feststellung : <\Wenn man Menschen zu einem Lebensberuf und zu einer Lebensart zwingt,
gegen welche sie eine geheime, instinktivische Abneigung empfinden, macht man sie nicht
gliicklich. Thre Wiinsche auch dann zu erfiillen, wenn sie gefihrlich sind, wire toricht; aber,
um diese Scylla zu vermeiden, in die Charybdis des Gegenteils zu fallen, wire nicht
minder toricht.»

In solchen und ihnlichen Colloquien erweist sich Erasmus als Vertreter einer
neuen Art von Pidagogik. Die vulgidre Methode praktischer Moralbelehrung beschrinkte
sich damals im ganzen darauf, mit Berufung auf Gesetze und Paragraphen juristisch genau

24




zu bestimmen und einzuprigen, was verboten und was geboten war, das Hauptgewicht auf
Siinde und BuBle, Schuld, Abschreckung und Einschiichterung zu legen. Erasmus ging in
der Moralbelehrung wie ein gewiegter Arzt zu Werke. So ist die Ehe fiir ihn zum Beispiel
nicht einfach eine Tatsache oder ein Sakrament, sondern auch ein Problem, ein «Fall». Er
sucht jeden einzelnen solchen Fall mit seinen besondern Verhiltnissen aus dem Leben
heraus psychologisch zu verstehen und dann zu heilen, und zwar unter Mithilfe des Patien-
ten, durch Appell an dessen gesunden Menschenverstand. In einem Dialog stellt er eine
Frau, die in gliicklicher Ehe lebt, Eulalia, einer Xanthippe gegeniiber, die mit ihrem Mann
darin wetteifert, sich gegenseitig die Ehe unertriglich zu machen. Eulalia zeigt nun ihrer
Freundin, wie sie selbst es anfange, um mit ihrem Mann gut auszukommen, und worin die
andere fehle. Man mufl um des lieben Friedens willen nicht immer das letzte Wort behal-
ten. Man muf} es verstehen, kleine Opfer zu bringen; man muf} sich nicht fiir alles richen,
man darf nicht trotzen; der Mann lift sich ndmlich ganz gerne von der Frau gewinnen.
Diese gesunde, kluge, liebenswiirdige und in hohem Maf praktische Seelenberatung mutet
uns seltsam modern an.

Im Dialog «Funus» (Tod und Begribnis) zeigt er am Beispiel des Cornelius Mon-
tanus, wie ein wahrer Christ stirbt und sich auf den Tod vorbereitet. Da liegt er in seinem
Bett, ein ganzer Mann, ruhig, klar und entschlossen, wie in allen, auch den leichtern Stun-
den seines Lebens. Er weist die Seinen an, alle Schulden zu bezahlen und denkt auch sonst
als Vater im letzten Augenblick an alle Einzelheiten, die fiir die Zuriickbleibenden wichtig
sein konnten. Sein ganzes Trachten geht darauf, den andern maglichst wenig zur Last zu
fallen, moglichst gerduschlos zu sterben und die letzten Minuten ungestért mit seinem
Herrgott Zwiesprache halten zu kénnen. Er verlangt weder nach Pomp noch auffallender
Pracht und dem Getose liutender Glocken; er verlifit sich einzig auf die Giite Gottes und
auf sein gutes Gewissen. So hoffte Erasmus selbst dereinst zu sterben, und so ist er in der
Tat gestorben. Sein Tod beweist gewissen Zweiflern, dal das Beste an seinen « Colloquien »
nicht graue Theorie ist, sondern daBl der Mann, der sie schrieb, wirklich so war, wie er es
von andern verlangte. Das ist iiberhaupt ein auch uns modernen Baslern iiberaus sympa.
thisches Lieblingsthema des Erasmus: nur keinen Aufwand, nur keine iippigen Formen, nur
kein Wesens machen; alle diese Dinge ersticken und verschiitten nur das wirklich Wert-
volle, das Lebendige. Echtheit und Innerlichkeit, Unmittelbarkeit der Gesinnung und un-
geschminkte spontane Gottesliebe machen das Christentum aus.

Im «Ichthyophagus» («Fischesser») reitet er eine besonders scharfe Lanze gegen
die Pedanten religioser AuBlerlichkeiten. Er fithrt aus: Da gibt es eine Menge von Leuten, fiir
die das Wesentliche der Frommigkeit in der Beobachtung gewisser Ortlichkeiten, Gewiinder,
Gebirden, Gebete und Gesiinge und im Gebrauch oder Vermeiden bestimmter Nahrungs-
mittel besteht, und die sich bei der Beurteilung ihrer Mitmenschen in der Hauptsache auf
solche Punkte stiitzen. Gewill sind diese Dinge in der Religion nicht gleichgiiltig; aber sie
stehen dem spezifisch jiidischen Gesetzesgeist der Pharisiier niher als dem Geist der Evan-
gelien. Und da Christus spontane Hilfsbereitschaft und titige Menschenliebe iiber bloie
Korrektheit in der Beobachtung duflerer Formen stellt, darf man diesen nicht zu viel Ge-

25




wicht beimessen. Sonst werden die beiden Tugenden des Glaubens und der Liebe, aus denen
alle christlichen Ubungen flieen sollten, bald durch den Aberglauben, der sich an diese
Praktiken hiingt, ersetzt und verdringt. Regeln und Gesetze sind zwar unentbehrlich, aber
sie diirfen den freien Willen nicht versklaven. Die richtige christliche Gesinnung setzt
durchaus Freiheit und Freiwilligkeit des Geistes voraus. An anderer Stelle sagt er, wenn
man gewisse Schriften Ciceros lese, habe man oft das bedriickende Gefiihl, sie seien im
Grunde christlicher als die Biicher so vieler kirchlicher Schulphilosophen. So kalt lieflen
einen die abstrakten Kontroversen dieser christlichen Theologen. Durch jene Ciceroschrif-
ten werde man besser, das fiihle man, durch die scholastischen nicht. Kaum ein Christ
konnte heiliger sterben als der jiingere Cato; tatsichlich stiirben Ménche und Nonnen oft
weniger heilig. Diese Heiden verlieBen sich im Sterben ruhig auf ihr edles Leben, auf ihre
Unbescholtenheit, auf ihre Verdienste um Land und Volk, auf das gute Andenken, das von
ihnen bliebe. Das BewuBtsein, im Leben etwas gewesen zu sein, gebe ihnen im Tode Hal-
tung und GroBe. Wie kliglich sei dagegen das Benehmen gewisser Christen, welche vor
dem Scheiden abergliubisch zu Zeremonien, Riten und Gebetsformeln Zuflucht ndhmen.
Erasmus sagt ausdriicklich: «Ich anerkenne und billige alle diese Sakramente und Sa-
kramentalien, welche das Leben des Christen von der Geburt bis zum Tod begleiten,
die Taufe, die Eucharistie, die Sonntagsruhe, die Messe, die Fasten, die Ehe, die Prie-
sterweihe, die letzte Olung; aber daBl diese Ubungen meist eher gewohnheitsmilig
und mechanisch abgetan werden, als dal} sie spontan und von Herzen kommen, das
miBbillige ich.» Auch der Ohrenbeichte gegeniiber hat er seine Bedenken. Die von der
Kirche angeordnete und durch langen Brauch geheiligte Form der Beichte ist in seinen
Augen eine sehr delikate Einrichtung. Er verhehlt sich nicht, daf} ihr Erfolg wesentlich davon
abhiingt, ob der reuige Siinder einen Geistlichen zur Hand hat, dem er soviel Achtung und
Vertrauen entgegenbringen kann, dafl es ihm psychologisch méglich wird, seine Siinden
zu bekennen. Trotzdem findet sich Erasmus mit der nun einmal bestehenden Form ab und
fiigt sich der kirchlichen Ordnung. Aber er &ufert sich doch dahin, daf} die Beichtpraxis den
Christen nicht dispensiere, hiufig direkt in reuigem Gebet zu Gott sich seiner Verfehlungen
anzuklagen und in demiitiger Siihne und besserungsbereiter Stimmung den Weg zu ihm
zuriickzufinden. Im iibrigen ist die christliche Lebensweisheit des Erasmus weit entfernt
von jeder melancholischen Leimsiederei. Erasmus meint, Christus sei auch kein Kopf-
hiinger gewesen, sondern — man entriiste sich nicht — im Sinne Epikurs ein Prediger héch-
ster, verfeinerter und vergeistigter Lebensfreude. Das unnatiirliche Wesen der finstern
Asketen, der Regelpedanten und Duckmiiuser sei Christus fremd. Nicht aus Pessimismus
und aus Angst vor Gott, sondern aus Liebe zu Christus, aus dem Bediirfnis, sich geistig
mit ihm zu vereinigen, verzichtet der echte Christ auf die Derbheit von Geniissen, die nur
Schmerzen, Entbehrungen und Enttiuschungen im Gefolge haben.

Auf Grund solcher und dhnlicher Gedankengiinge sind die « Colloquien» bald nach
ihrem Erscheinen angefochten worden. Er wehrte sich dagegen, sein Buch sei kein Lehr-
buch derTheologie. Es biete nur spielerisch unterhaltende Lektiire und lateinische Sprach-
iibungen. Er lehre nicht gegen die Kirche, sondern lasse nur kirchliche Briuche diskutieren.

26




Seine Kritik treffe nicht das Dogma, das heif3t, die kirchliche Lehre, sondern nur die unbe-
friedigende Praxis, einzelne MiBbriduche und Ubergriffe. Was den Charakter und die Ent-
stehung der «Colloquien» anbetrifft, hat er mit dieser Verteidigung sicher recht. Fiir ihn
waren sie neben der ernsten, wissenschaftlichen Korrektur und Herausgeberarbeit an den
Kirchenvitern wirklich nur Spielereien, scherzende Zeitkritik, zur Unterhaltung und Ab-
lenkung seiner selbst und anderer geschrieben. Er reagierte auf diese Weise, wie wir sagen
wiirden, so nebenbei allerlei beruflichen Arger ab. Witz und Spott sind zu allen Zeiten die
Waffen derer gewesen, die sich auf ihren scharfen Verstand besser als auf ihre robuste
Kérperkraft verlassen konnten. Erasmus fiihrte die Waffe virtuos, und so mag es sein, da83
ihn die Erfolge und der Genufl am eigenen Sport gelegentlich dazu verfiihrten, einen Hieb
zu tun, den er in Riicksicht auf seine Stellung als Theologe, auf die tiefern Motive des
Kampfes und auf die Gefihrlichkeit der Situation besser unterlassen hiitte. Auch mufl man
mit Riicksicht auf seine Kritiker zugeben, dal die «Colloquien» nicht gerade ein religioses
oder christliches Erbauungsbuch in des Wortes engerer Bedeutung genannt werden kénnen.
Und wenn er sie im Jahre 1522 mit pidagogischen Absichten dem kleinen, sechsjihrigen
Erasmius Froben widmete, so war das ein GelehrtenmiBgriff; denn der Inhalt eignet sich
ganz und gar nicht fiir dieses zarte Alter. Einzelne Stiicke sind allerdings fiir jedermann
unterhaltend und belehrend, aber diese sind in der Minderzahl. Die iibrigen sind zu sehr
zeitbedingt und tragen die Spuren einer Epoche der Gérung an sich, wo alles in Frage steht
und deshalb auch alles kritisch und satirisch betrachtet wird. Sie setzten alle méglichen
Laster und Verirrungen voraus, in welche kindlich lautere Gemiiter einzuweihen weder né-
tig noch wiinschbar erscheint. Sowie es nicht guter Pidagogik entspriche, daB man Kinder
durch gedruckte Schriften auf die Schwiichen ihrer Eltern und aller elterlichen Autoritiit
aufmerksam machte und sie daran gewdhnte, eine kritische Einstellung ihnen gegeniiber
anzunehmen, so wenig ist es am Platz, kindlich fromme und glidubige Christenseelen an
diese sehr profane, satirische und spéttische Betrachtungsweise gegeniiber der Kirche zu
gewGhnen, also sie kiinstlich mit Problemen zu beschiftigen, die fiir sie gliicklicherweise noch
keine Rolle spielen. Warum sie verwirren und unsicher machen und namentlich sie anleiten,
alles Heilige zu bespétteln und zu verachten, iiberall Anzeichen der Zersetzung, des
Moders und Schimmels zu sehen ? Hiergegen lidBt sich allerdings zur Entschuldigung des
Erasmus einwenden, daf die «Colloquien lateinisch geschrieben, also nur fiir den engern
Kreis von Fachkollegen berechnet waren. Auch Thomas Mores « Utopia» eignet sich nicht
filr ein weiteres Publikum, auch seine in lateinisches Gewand gekleideten Diskussionen
waren «gefdhrlich» und urspriinglich nicht fiir das breite Volk gemeint; und wenn sie
gréfere Verbreitung erlangt haben, liegt die Schuld nicht bei Thomas More. Die Kirche
und die kirchliche Religion erscheinen im Spiegel des Erasmus irgendwie krank. Es ist be-
greiflich, dal die Leiter der Kirche nicht begehrten, da man dieses von einem Theologen
verfalite Buch sozusagen mit der stillschweigenden Billigung der Kirche las, wie wenn sie
selbst ohnmaichtig sich aufgibe. So erklért es sich auch, daB das Buch nach Erasmus’ Tod
auf das kirchliche Verzeichnis verbotener Biicher kam. Man kann auch weiter sagen, daf
Erasmus gelegentlich eine gewisse, nicht ganz theologische und nicht ganz christliche

29




Freude hatte am intellektuellen Spott mit simplen Gemiitern, am Versteckensspiel, am
Katz- und Mausspiel. Er war imstande, irgendwo ein iibelriechendes Giftkrédutlein zu
setzen und, wenn man es ihm zeigte und ihn fragte, was das sei und was er damit wolle, so
konnte er mit der unschuldsvollsten Miene der Welt beteuern, dafl das nicht so schlimm
gemeint sei, und daB er an einem andern Ort dafiir die freundlichsten Katzenduglein und
den biedersten Ehrenpreis gepflanzt habe. Dante geht in seiner « Divina Commedia» zum
Teil viel hiirter mit den Siindern auf pipstlichen und bischéflichen Thronen und mit den
unwiirdigen Insassen von Klostern ins Gericht als Erasmus, aber dem pathetischen
Schmerz und der gerechten Entriistung des Dichterpropheten sicht man eine solche Kiihn.
heit eher nach als dem doch etwas giftigen Spott des Satirikers. Man spiirt bei Dante
eine Pietit und Verehrung der Kirche, die man bei Erasmus vermif3t.

Von diesen Schwiichen abgesehen aber hat Erasmus auf Grund seiner moralischen
Am‘egungen in den «Colloquien» und auch im « Encomium», das wir sogleich betrachten
werden, zweifellos einen Anspruch darauf, als Erneuerer und Schiirfer des sittlichen Be-
wuBtseins seines Zeitalters und ebenso in vollem und wahren Sinne des Wortes als Refor-
mator des religidsen Lebens zu gelten. Die Dinge liegen zwar so, dall weder Katholiken noch
Protestanten ihm heute diesen Titel gonnen. Die nach ihm kamen, haben seine Ideen ein
jeder in seiner Weise iibernommen und verarbeitet, und die weite Welt ist sich nur mehr der
historischen Bedeutung eben dieser seiner Nachfolger bewuBt. Fiir den Historiker aber ist
es Pflicht, festzustellen, daBl die « Colloquien » und das « Encomium Moriae» den besondern
Beitrag des Erasmus zum groflen Werk der durch Reformation und Gegenreformation voll-
zogenen Erneuerung des religiosen Lebens enthalten. Und vielleicht gerade deshalb, weil die
Weisheit des Erasmus nicht in trockenen Lehrsitzen und in schulmiBiger Theorie, sondern
in lebendigen Gespriichen iiber aktuelle Einzelfragen dargeboten wurde, iibte sie eine
nachhaltige Wirkung aus.

Es geht auch nicht an, des Erasmus Verdienste dadurch abzuschwiichen, dafl man
sagt, der spanische Cardinal Cisneros, der Zeitgenosse Ferdinands und Karls V., habe auf
katholischer Seite eine solche sittliche Reform, wie sie Erasmus in der Theorie anregte und
anstrebte, durch die Tat vorweggenommen. Cisneros hat wirklich durch seine Sduberungs-
maBregeln der « Reformation» in Spanien in gewissem Sinne den Boden entzogen. Aber seine
Eingriffe beschrinkte sich auf den Monchsklerus; er stellte die Disziplin der Geliibde und Re-
geln wieder her und sorgte dafiir, daB sie streng gehandhabt wurde. Erasmus’ Erkenntnis und
Streben gingen viel weiter und tiefer. Mit der Straffung der Ordensdisziplin war nach seinem
Urteil noch nicht viel gewonnen. Er stellte die Diagnose, daf} die allgemein iibliche From-
migkeit des Volkes und des Klerus nicht mehr echt christlich war, da@} sie alle Zeichen der
Erschlaffung, der Vergréberung, der mechanischen Routine, der Materialisierung an sich
trug; daB an die Stelle des echt religiosen Glaubens vielfach der Aberglauben getreten war,
und daf} eine Besserung nur zu erreichen sei, wenn man sich an den Quellen des Christen-
tums, das heiBit an den heiligen Schriften und den Vitern, neu fiir das christliche Ideal be-
geistere und die alten Formen mit diesem neuen Geist erfiille. Dies ist das Leitmotiv seiner
Anregungen, wie es besonders im «Convivium religiosumy klar zutage tritt: Formen und

28




==

Riten, die vielen damals alles galten, sind nicht die Hauptsache, sondern sind Nebensachen.
Die Hauptsache ist der Geist, der sie fiillt, und weil ihm die Gebete und Briuche in vielen
Fillen neben der GroBe der christlichen Tugenden, des Glaubens, der Hoffnung und der
Liebe, geringwertiger, ja sogar stérend und hemmend erschienen, leitete er aus seiner
Leidenschaft fiir das GroBe die innerliche Rechtfertigung zur geringschitzigen Behandlung
gewisser Briuche und Riten ab. Es ist gelegentlich gesagt worden, Erasmus habe es an Mut
gefehlt, er sei wichtigen Entscheidungen aus dem Wege gegangen und habe sich vor ihnen
in seine Gelehrtenstube verkrochen. Das ist nicht richtig. Er wullte, dal er mit seinen An-
regungen im « Enchiridion», in den « Colloquien» und im «Lob der Torheit» in ein Wespen-
nest langte; aber er war kiihn und unerschrocken genug, die Wespenstiche zu riskieren.
Auch hat er den kirchlichen und weltlichen Fiirsten, das heiBt den Michtigen dieser Erde,
von denen doch sein Gliick abhing, iiberall den Spiegel tapfer vors Gesicht gehalten und
ihnen scharf gesagt, was fiir eine Verantwortung sie trugen, und was fiir grobe Fehler sie
begingen. Erasmus mag allerlei Kritik verdienen; aber dafl es ihm an Mut gefehlt habe, das
148t sich auf keinen Fall von ihm sagen.

3. DIE BRIEFE

Was von den «Colloquien» gesagt worden ist, gilt fast alles, nur in noch hoherem
Mafe, fiir die Briefe. Erasmus’ Briefe sind Schépfungen des Augenblicks, Kinder der Eile,
AuBlerungen seiner stilistischen Virtuositit, sozusagen Hobelspine aus seiner Werkstatt.
Sie sind fliichtig, das heift, ohne besondere Sorgfalt hingeworfen worden. Man merkt es
ihnen ganz wohl an, daB} die Feder, die sie zu Papier brachte, dem Flufl der Gedanken kaum
nachzukommen vermochte. Zudem wurden sie nur auf Bitten seiner Freunde und ohne
Sorgfalt herausgegeben, zum Teil nicht von ihm oder nur schlecht revidiert. Viele Daten
sind, weil erst nachtriglich erginzt, unrichtig. So fiillen sie jetzt in der Sammlung von
P.Allen zusammen mit den an Erasmus geschriebenen Briefen acht dicke Binde; etwa drei
stehen noch aus. IThr Inhalt ist bald ernst, bald heiter. Auf alle Fille stellen sie das fami-
lidrste und persénlichste Dokument der modernen Literatur seit den Tagen Ciceros dar.
Sie bilden eine ganz entziickende Lektiire. Der Schreiber scheint zwar oft iiber belanglose
Nichtigkeiten zu plaudern. Aber wie er diese Nichtigkeiten behandelt, das ist einfach késtlich.
Er sieht mit seltsamer Schirfe die saubern Realititen des Alltags, packt sie seltsam sicher
an und weil} sie sachlich interessant und menschlich liebenswiirdig zu gestalten. Die Mingel
der Korrespondenz liegen auf der Hand. Erasmus’ Seele war gleichsam im Négligé, das
heillt, er liel sich etwas gehen, wenn er Briefe diktierte. Seine spitze Zunge gefiel sich in
Médisance. Ohne Géne, keiner Verschwiegenheit fihig, nicht imstand, einen lustigen Einfall
zu unterdriicken, stets von Stimmungen, von Situationen oder von Gedanken an den augen-
blicklichen Adressaten beherrscht, schrieb er gelegentlich voneinander Abweichendes und
Widersprechendes, ganz wie es Kindern oder hiibschen Frauen zu passieren pflegt, die sichin

29




den Kopf setzen, jedem Menschen, derihnen gefillt, auch zu gefallen und sich daraufverlegen,
ihn zu bezaubern. Ernste Minner der Wissenschaft sind deswegen an Erasmus irre geworden,
sind strenge mit ihm ins Gericht gegangen und haben ihnsogar der Unwahrhaftigkeit oder gar
der Liigenhaftigkeit geziehen. Ich glaube nicht, daB dieser Vorwurf billigerweise aufrecht-
erhalten werden kann. Es ist nun einmal so, dall temperamentvolle Menschen in Dingen,
die ihnen nicht wichtig erscheinen, gern behaupten, was sie im Moment fiir wahr haben
wollen, und abstreiten, was ihnen augenblicklich unbequem ist. Ob daran mehr das Sich-
nicht-erinnern-wollen oder das Sich-nicht-erinnern-kénnen schuld ist — meist ist beides zu-
gleich im Spiel, — das zu entscheiden, ist ein vergebliches Bemiihen. Aber dafl man solche
Wandlungen und Schwankungen nicht einfach als Unaufrichtigkeit bezeichnen darf, geht
daraus hervor, daf dieselben Menschen ebenso oft ganz entziickend aufrichtig und offen
und ganz entwaffnend treuherzig sein kénnen. Zu dieser Art von Menschen gehorte Eras-
mus. Gewisse Historiker haben ganz dhnlich Ciceros Briefe unter die Lupe genommen und
zu ihrem Erstaunen, ja zu ihrer ehrlichen Entriistung entdeckt, dal3 Cicero fiirchterliche
Widerspriiche beging, dal er, um es derb bildlich auszudriicken, im Friihjahr am liebsten
Spargeln aB und im Spitjahr am liebsten Trauben, dal} er an einem Regentag auf alle
Welt schlecht zu sprechen war und an einem Sonnentag jedermann ein freundliches Wort

gonnte, und daraufhin haben sie dann, um mit Schiller zu reden,

was planlos war geschehn
Weitsehend planvoll ihm zusammengekniipft,
Und was der Zorn und was der frohe Mut
Thn sprechen lief} im Uberflul des Herzens,
Zu kiinstlichem Gewebe ihm vereint
Und eine Klage furchtbar draus bereitet,
Dagegen er verstummen mul3.

Eine solche Art des Vorgehens ist nicht billig. Auf Grund der Priifung solcher Korre-
spondenzen kimen alle mitteilsamen Naturen zur Zensur, sie seien oberflichlich, schwach,
charakterlos. Nur geziigelte Schweiger von der Art Cisars, welche bei allem, was sie schrei-
ben, die Aufmerksamkeit auf die objektive Wirkung des Geschriebenen richten, welche
Sinn fiir monumentale Wiirde besitzen, und welche Distanz von den Tatsachen zu halten
verstehen, kiimen gut weg. Aber in Wahrheit enthilt doch jede Seite des «Gallischen
Krieges» Cisars mehr Zugeschliffenes als ein ganzes Bindchen ciceronianischer Briefe. Und
mit der eiskalten Kunst der Verschwiegenheit und der diamantglatten Politur ist das
menschliche Mitteilungsbediirfnis und die menschliche Ausdrucksfihigkeit nun einmal nicht
erschopft.

Zugegeben, Erasmus zeige in den Briefen etwas von der rassigen Eigenwilligkeit
einer Primadonna, die, sich ihrer Reize und Talente wohl bewuflt, sie alle virtuos vor unsern
Augen und Ohren spielen 1d8t, so ist das nicht der ganze und namentlich nicht der grofie
Erasmus. Und zudem steckt darin gerade eine gewisse Aufrichtigkeit, daB er seine Fehler
gar nicht verhiillt, sondern sie ruhig aufdeckt, gleichsam mit der Voraussetzung: «So bin

30




ich! aber ich bin noch mehr! meine GréBle kann sich eine Lissigkeit erlauben.» GewiB3,
Erasmus war beweglich, empfindlich, leichtbliitig, quecksilbrig, er reagierte lebhaft auf
jeden einzelnen Eindruck. Er hatte auch etwas betont Ungeniertes, aber er tyrannisierte
und terrorisierte wenigstens niemand mit seiner Weisheit. An gewisse Dinge erinnert er
sich auch nicht mit derselben Schirfe, wie die nachrechnenden Historiker. Er gab sich keine
Miihe, sie genauer in Erfahrung zu bringen. Er schrieb, wie es ihm gerade zu Mute war; je
nachdem etwas fiir ihn aktuelle Bedeutung hatte oder nicht, liel er den Vorhang dariiber
fallen oder er lief§ es in hellerem Licht aufleuchten.

Auf Grund der Korrespondenz hat man Erasmus auch den Vorwurf der Bettel-
haftigkeit gemacht. Gewill, Erasmus bettelte in den Briefen, namentlich in den frithern
Jahrgingen seiner Korrespondenz, ganz unverschimt; sozusagen jeder Brief lauft irgend-
wie aufs Betteln hinaus. Aber man kann ihm deshalb gar nicht bése sein, so unverschimt,
so kraB}, so drollig, so liebenswiirdig, so unwiderstehlich bettelt er. Er hat nie Geld, und
wenn er welches hat, gibt er es gleich aus oder verliert es, und dann hat er die Idee, andere,
nicht er, hitten davon Nutzen gehabt. Er war persoénlich arm und machte sich aus dem
Geld keinen Gotzen, aber er war zu weltklug um nicht einzusehen, dafl es ohne Geld nicht
ging, und da er mit ungeheurem Fleif} fiir Ziele arbeitete, die ihm keinen klingenden Ertrag
einbrachten, und da er alles fiir seine heilige Wissenschaft verbrauchte, da er ferner wuBlte,
daB die, die er anbettelte, Geld im UberfluB hatten und es fiir viel toérichtere Zwecke ver-
wendeten, so machte er sich ganz und gar kein Gewissen daraus, die vornehmen Herr-
schaften frei anzubetteln. Er servierte ihnen, wenn es nétig war, ganze Topfe voll Schmei-
chel-Konfitiire, um sie zum Geben geneigt zu machen, und trostete sich mit dem Gedanken,
gewisse Herrschaften seien nun einmal so; wenn man etwas Gutes von ihnen wolle, miisse
man ihnen durchaus so und nicht anders beizukommen suchen.

4. DAS LOB DER TORHEIT

Das Lob der Torheit («Encomium Moriae» oder « Stultitiae Laus»), das 1509 als
Improvisation in den Alpen auf der Reise von Italien nach England entstanden und dem
Freunde Thomas More gewidmet war, darf man als das literarische Hauptwerk des Eras-
mus, und wenn nicht als eine der groten Schépfungen der Weltliteratur, so doch als einen
der groften Wiirfe eines grofen Kiinstlers bezeichnen. Seine Hauptvorziige sind die vor-
nehme sittliche Haltung, die iiberlegene, leicht ironische Welt- und Menschenbetrachtung
und die fein temperierte, zwischen Ernst, Humor und Witz wechselnde Stimmung. Als
Dichtung ist das «Lob>» allerdings nicht geniigend ausgestaltet; es ist zu zeitgebunden und
im satirischen Teil gar fachminnisch, um nicht zu sagen schulmeisterlich, detailliert. Es
fallt auch schwer, zu sagen, zu welcher Dichtungsgattung man das «Lob» eigentlich rech-
nen soll. Sicher ist es zunichst Satire, allerdings nicht von der bittern, haBerfiillten, sondern
eher der leichtern, scherzhaften Art. Aber es steht hoch iiber allen groen Satiren der Welt-

31




literatur in seiner Universalitiit, in seinem Tiefsinn, seiner Selbstironie, seinem humanen
und christlichen Adel, insbesondere in seiner wundersamen Verschmelzung von olympischer
Heiterkeit und tiefernster christlicher Frommigkeit. Wenn das Wort «gottlicher Humory
irgendwo am Platz ist, so darf man es zur Bezeichnung der besonderen Qualitét dieses
Biichleins brauchen. Der Inhalt der «Declamatiuncula» (« kleine Redeprobe», wie Erasmus
selbst sie nennt), LBt sich unméoglich in Form eines Auszugs angeben. Es ist eine « Fantasia
con brio» iiber das Thema «Alles ist Torheit; Torheit hat alle Macht auf Erden, und in der
Torheit besteht unser Menschengliick». Alles, was in den « Colloquien» einzeln aus der Nihe
gesehen und behandelt wird, wird hier mit dem Scheinwerfer geistreicher Anspielungen,
der tausend Lichter auf die mannigfachen Torheiten des Menschenlebens spriiht, virtuos
von hoherer Warte und aus weiterer Ferne zusammengeschaut. An die Stelle des Lichelns
tritt unmerklich ein wundersamer, erhabener Ernst, wenn Erasmus die Michtigen der
Erde an ihre Pflicht, an die Griofle ihrer Aufgabe erinnert. Und wenn wir am Schluf} er-
kennen, daf wahres Christentum und Seligkeit eine Gabe ist, die nur Einféltigen und Kin-
dern zuteil wird, so fithlen wir uns von einem Geist beriihrt, der ergreifend und heiligend
unmittelbar aus dem Herzen der Evangelien zu stromen scheint.

Diese wunderbare Wirkung des « Encomium Moriae» ist im Grund darauf zuriick-
zufithren, daB es ein ergreifendes seelisches Bekenntnis des Erasmus ist. Die zugrunde-
liegenden psychologischen Voraussetzungen sind ganz wohl ersichtlich. Erasmus, der Mann
der Biicher und des Wissens, der Theologe und Gelehrte, hatte sich sein ganzes Leben lang
stets mit demselben Feind, mit der intellektuellen Unzulinglichkeit der Menschen, mit
Ungebildeten und Beschrinkten, mit Verschrobenen und Zwingern, mit dem Unver-
stand, dem Wahnwitz und der Stumpfheit in allen erdenklichen Formen und Schattie-
rungen herumgeschlagen. Vermoge seiner besondern Befihigung und Neigung war er von
Haus aus darauf ausgegangen, alle Dinge des Lebens vom Standpunkt des Wissen-, Ver-
stehen- und Erklirenwollens, des Ordnens und Verniinftigmachens zu betrachten. Mit der
Zeit aber iiberkam ihn eine Stimmung des «Verleiders», in der er jede Lust verlor, weiter
zu verstehen, zu ordnen und zu bessern. Da schaffte sich seine bedriickte Seele im Spott
und im Schimpfen Luft. Die Menschen sind wirklich, wie die Stoiker sagen, samt und son-
ders Toren. Was sie tun, ist eitel Wahnsinn ; die Welt ist ein Irrenhaus. Aber auch diese Art
der Betrachtung befriedigt auf die Linge nicht. Sie ist iiberheblich. Man hat ja gar kein
Recht, gegen die andern als Richter aufzutreten, denn man fiihlt sich selbst nicht fehlerfrei.
Und die Rolle des Thersites, des gewohnheitsmifligen und berufsmifiigen Geiferers, der
alles generalisierend von der schlechten Seite und in ungiinstigem Lichte sieht oder gar
schlecht macht, ist doch eigentlich ekelhaft und ungerecht. Sollte am Ende diese unent-
rinnbare Torheit nicht etwas Lebensnotwendiges und Gutes sein ? Sie ist sicher michtig, sie
hat ihre eigene Grifle; sonst wire sie nicht so uniiberwindbar, sonst wiire sie nicht in der
Natur vorgesehen. Torheit muf} da sein, ja sie ist sogar, wenn man sie recht betrachtet,
und wenn man es mit dem geistreichen Sophimus eines geschickten Bankett-Toastes dar-
stellt, eine der groBiten Wohltiterinnen der Menschheit. Sie ist Weisheit. Wir sind Toren,
wenn wir ihr widerstreben. Sie gewihrt uns késtlichste Freiheit. Sie lichelt, wo andere sich

32




nutzlos ereifern; sie tut nie weh; sie zwingt den Gegner — und was gibe es fiir einen voll-
kommeneren Sieg — sogar zum Gestindnis seiner Schwiche, sie lehrt ihn die Kunst, iiber
sich selbst zu licheln. Sie 6ffnet den Menschen die Augen fiir die Tiefen und Zusammen-
hiinge. Sie befreit ihn von Spannungen und Einseitigkeiten, sie lo8t ihm Toleranz, Humani-
tit und verzeihende Nachsicht ein. So steht «Moria» als eine Gottin erhabensten Geistes-
adels vor Erasmus. Er gibt ihr selbst das Wort, er liBt sie sich verteidigen und ihr Lob
singen. Das eben gehort zu ihrer Torheit, daB sie sich selbst rithmt. Aber man nimmt es ihr
nicht iibel, sie kann ja ihr Wesen nicht verleugnen. Ubrigens ist sie schon durch die Angriffe
andrer gezwungen, fiir sich einzutreten. So besteigt sie das Rednerpult und holt, erfalit von
einer tollen Fastnachtstimmung, in der alle Rollen vertauscht werden, zu einer Verteidi-
gungsrede aus, in welcher die Fiille und Weite des Ausblicks auf die unzihligen Fehler und
Schwiichen der Menschen und die gedankliche Tiefe bei der Erklirung und Erfassung aller
dieser Fehler gleich hohe Anerkennung verdienen, und in welcher sich unbeschwerter,
heiterer Humor, schmerzliche Selbstironie und echte christliche Giite in seltener Folge
ablésen. Gliicklicherweise vermeidet Erasmus die krasse Darstellung moralischer HaBlich-
keit, so wie sie zum Beispiel der Danteschen Vision der « Hélle» zu eigen ist. Die Welt des
Erasmus ist bei aller Kritik doch sonnig und heiter; seine frohe Laune ist blof} stellenweise
gedampft, nicht eigentlich getriibt. Das stufenweise Sichemporschwingen von der Polemik
des Alltags zum Spott der Satire und von da zur Anschauung: «Alles ist Torheit», und von
da weiter zur Erkenntnis: «Ich bin ein Tor, der ich ein ganzes Leben lang sie bekdmpfte»,
die Wendung zur Selbstironie und die Offenbarung der GrioBe christlicher Einfalt, wie da
unmerklich die spielerische Sophistik des Scherzes verblait und einem heiligen, tiefen Ernst
Platz macht — wir sind gleichsam ausgezogen, eine Eselin zu suchen und entdecken plétz-
lich, daB wir ein Kénigreich, das Kénigtum christlicher Seelenhaltung erobert haben —, diese
stufenweise Steigerung verleiht dem «Encomium> seine besondere hinreifende Schénheit.
Seine Grundstimmung, der in einem wunderbaren Gleichgewicht schwebende Humor,
macht es zum direkten Vorldufer von Cervantes’ Don Quijote.

Als eine besondere Gunst des duBlern Geschickes anzusehen ist die Tatsache, daf3
ein Kiinstler vom Range Hans Holbeins die Buchausgabe des « Encomiums» mit feinen
Randzeichnungen geschmiickt hat. Auch dieses Zusammenwirken eines groBlen Dichters,
eines groBen Malers und eines groBen Verlegers zu einer gemeinsamen Schopfung von sol-
cher Bedeutung, ist etwas Einmaliges in der modernen Kulturgeschichte. Trotz seiner sa-
tirischen Partien ist das Werk zuniichst iiberall, auch im Scho8 der Kirche, richtig, das
heiBt im Sinn des Verfassers, verstanden, geschitzt und gewiirdigt worden. Weder Thomas
More noch Leo X. sahen in dem « Encomium Moriae» etwas Gefihrliches, sondern lasen es
mit hellem Vergniigen. Erst spiter bekam es im Schatten der « Epistulae Virorum Obscu-
rorum» und anderer, groberer Pamphlete ein widerwirtiges Gesicht und wurde als Laster-
und Brandschrift angefochten.

33




ERASMUS UND SEINE STELLUNG ZUR REFORMATION

DaB ein Mann von der Art des Erasmus, der sich iiber alles, was er um sich her
geschehen sah, im Kleinen wie im Groen, so ausgesprochene Urteile bildete und, was er
dachte, so schneidend scharf, ja man darf wohl sagen, so herausfordernd, geradezu aufrej-
zend, kundgab, eine umstrittene Personlichkeit sein miisse, ist ohne weiteres klar. Er hatte
durch sein Wirken den Ruhm eines Vorkimpfers der religiosen und sittlichen Erneuerung
Europas errungen. Diese Wirksamkeit hatte aber nicht nur eine positive, sie hatte auch
eine negative Seite. Er hatte Millbrauche, Schlamperei und korrupte Praktiken in allen
Schichten des Volkes bekimpft. Er hatte sich gegen Dunkelminner, Pedanten und Laffen,
gegen Routiniers, Profiteure, Schmarotzer und Gauner aller Art gewendet, die sich in dem
ehrwiirdigen Gehiuse der Kirche im Laufe der Zeit eingenistet und behaglich eingerichtet
hatten. Alle diese Elemente hatte er sich zu Feinden gemacht; und sie vergalten ihm seine
Feindschaft, so gut sie konnten, und mit den Mitteln, die ihnen zur Verfiigung standen.
Dariiber hinaus aber hatte er auch seriése Gegnerschaften auf den Plan gerufen. Die Min-
ner der Praxis sahen die Dinge anders als der Stubengelehrte, der Mann der Theorie. Viele,
die in den unruhigen Zeiten dngstlich auf die Wahrung der geistlichen Autoritiit bedacht
waren, fiirchteten mit gutem Grund fiir den Bestand der Kirche und betrachteten den
leichtsinnigen, verwegenen Hollinder als einen Spaltpilz, einen Mitldufer und Wegebereiter
Luthers und der Glaubensspaltung. Dem gegeniiber ist zu sagen, daB sich Erasmus trotz
seiner gelegentlichen Kritik am pépstlichen Regiment nie gegen die kirchliche Obrigkeit
aufgelehnt, da} er nie an eine Spaltung oder einen Abfall von Rom gedacht hat. Nach
seiner Ansicht konnte die Erneuerung der Kirche sich nur eben durch diese rémische Kirche
und im Schofle dieser Kirche vollziehen. Cardinal Gasquet hat in seinem Werke « Eve of the
Reformation» den Nachweis geleistet, da} sich Erasmus trotz seiner Kritik an religidsen
Volksbriduchen und trotz einzelner, zugespitzter Aulerungen auch dogmatisch nicht von
der romischen Kirche entfernt hatte. Daf} in seinen Augen die christliche Gesinnung der
Evangelien wichtiger war als die mehr oder weniger mechanisierten Andachtsformen des
Volkes, stempelt ihn noch nicht zum Rebellen. Die rémische Kurie hielt es allerdings im
Zeitalter der Gegenreformation fiir nétig, gewisse Schriften des Erasmus zu verurteilen,
weil sie geeignet waren, die Absichten der Neuerer zu fordern und die treu gebliebenen
Gléubigen zu verwirren. Erasmus wurde tatsiichlich in Deutschland, Spanien, Portugal und
auch in Italien milverstanden, seine Schriften wurden gegen die romische Kirche ausgespielt.
Heute aber konnen wir freier und gerechter urteilen und den Lehrer gegen Vorwiirfe in
Schutz nehmen, die seine irrenden Schiiler treffen. Als Luther in Worms mit den Obrig-
keiten brach und namentlich als Erasmus in Basel einige Jahre spiter selbst den Bildersturm
erlebte und Zeuge war, wie man versuchte, die religiose und sittliche Erneuerung mit den
Mitteln physischer Gewalt und roher Zerstorung durchzufiihren, wandte er sich von den
Neuerern ab. Dadurch zog er sich auch die Feindschaft der Protestanten zu, ohne sich die
frithern Gegner auf der altgldubigen Seite zu verséhnen. Er galt auf beiden Seiten als un-
entschieden, als lau und feige, ja als Driickeberger und Verriiter, ganz zu unrecht; denn

34




1\

er stand tatséchlich fiir rein geistige Werte ein, wihrend viele seiner Feinde links und rechts
von politischen und materiellen Interessen getriibte Ideen verfolgten.

GewiB}, es gab Minner, die in jenen Jahren (um 1521) mehr Mut zeigten als Eras-
mus, und zu diesen Méannern gehérte sicher Luther. Aber soviel sah doch wohl auch der
Stubengelehrte Erasmus ein, dal sich die erstrebte Reformation nicht so siduberlich und
peinlich wie ein Rechenexempel durchfiihren lieB3, daB ein Akt der Selbsthilfe und der Auf-
kiindigung des Gehorsams eine Umwiélzung von mehr als gewiinschtem Ausmaf} auslésen
konnte. Und daBl sich Erasmus scheute, die Verantwortung hiefiir zu iibernehmen, das
darf man billigerweise nicht als Feigheit bezeichnen. SchlieBSlich ist Revolution bis zu einem
gewissen Grad Temperamentssache. Erasmus war nie ein Feuerkopf oder ein Feuerbrand
gewesen; zu einem Volkstribunen, zu einem Gracchus oder Rienzi fehlte ihm auch alles
und jedes, robuste Gesundheit, Begabung und Neigung. Und wenn er es je gewesen wiire,
mul} man immerhin bedenken, daf} er zur Zeit des Reichstags von Worms mehr als 50 Jahre
alt war. Das ist sicher nicht das Alter, welches Menschen zur Entfesselung einer Revolution
besonders geneigt oder geeignet macht.

Wir konnen begreifen, daf} sich gewisse heiflbliitige Zeitgenossen des Erasmus iiber
ihn drgerten, weil sie mehr von ihm erwarteten, als er gesonnen und geschaffen war zu
geben. Aber dal wir uns heute noch, aus der Distanz von 400 Jahren, iiber ihn dirgern, da8
er kein Luther und kein Loyola gewesen ist, ist doch eigentlich eher grotesk. Wir sollten uns
vielmehr bemiihen, das Walten der géttlichen Vorsehung zu verstehen, die einen Erasmus
neben einen Luther und einen Luther neben einen Erasmus gestellt hat, zum deutlichen Bei-
spiel, daf} das Weltgeschehen wie iiberhaupt das Menschenleben etwas viel reicher Gewo-
benes, Tieferes und Geheimnisvolleres ist als gewisse einfache Naturen anzunehmen geneigt
sind, und daB} es uns Menschen nie vergonnt ist, etwas Gutes zu verwirklichen, ohne daf3
wir zugleich Ungutes anrichten. Das hingt damit zusammen, dal jedes Ding zwei Seiten
hat. In Momenten der Krise sehen die fithrenden Menschen nur die eine. Im historischen
Riickblick haben wir die Pflicht, beide zu sehen.

Wenn Erasmus sich in dem religiosen Streit mehr zuriickhielt, als es sowohl die
Anhinger des alten Glaubens, wie die Befiirworter der Reformation glaubten erwarten zu
miissen, so hatte er noch andere gute Griinde. Es ist eine historische Tatsache, daB das
religiose Leben damals unter vielen Mistéinden und MiBbriuchen litt. Eine Reformation,
das heift, eine Vergeistigung und Verinnerlichung des religitsen Lebens und eine Bes-
serung der Sitten, war nétig und fillig. Sie ist auch tatséchlich gekommen, und daB Erasmus
sich unter den ersten fiir diese Erneuerung einsetzte und die Milbriuche bekimpfte, spricht
nicht gegen, sondern fiir ihn. Zugleich hatte er aber sein ganzes Leben lang sein humanisti-
sches Ideal gegen die Angriffe von Reaktioniren, das heif3t riickstéindigen und engstirnigen
Minnern, verteidigt, und unter diesen befanden sich zahlreiche, welche zu gleicher Zeit
Gegner Luthers waren; es war nichts anderes als eine Sache des seelischen Taktes, da} er
sich nun nicht plétzlich in die vordersten Reihen des Kampfes gegen seine fritheren Bundes-
genossen stellen und denen zu Hilfe kommen konnte, die er friither hatte bekdmpfen miissen.
Daf er trotzdem seinen Idealen treu blieb und ruhig weiter arbeitete, ist gewiB nicht weni-

35




ger heroisch als das frische Draufgiingertum jener, die im Kampf um die Macht weltliche
Gewalten in ihrem Riicken hatten. Der beste Trost war ihm wohl, dafl die Minner, auf
deren Urteil er am meisten gab, Ménner von der Art des Thomas More’s und John Fishers,
ihn nicht aufgaben. Diese verstanden wenigstens, dal} er sich nicht aus Feigheit vom Streit
méglichst zuriickhielt, sondern weil er beide Extreme verabscheute und es fiir unwiirdig und
nutzlos hielt in einen Kampf einzugreifen, der bald nach seinem Ausbruch schon nicht mehr
mit den Waffen des Geistes gefiihrt wurde. Dafl Erasmus sich also vom Kampf der Leiden-
schaften fern hielt und zwischen den « Rufern im Streit» links und rechts im ruhigen Gleich-
gewicht seines klarblickenden Verstandes blieb, darf ihm nicht zum Nachteil, sondern muf}
ihm zum Vorteil ausgelegt werden.

Wenn man an ihm einen Mangel finden mag, so ist es der, daf} er in seiner ganzen
geistigen Haltung etwas Weltminnisches, stark Verstandbetontes und vielleicht Ironisches
hatte. Er war tatsichlich zu sehr und zu einseitig Verstandesmensch, um den Stiirmen
seiner Zeit gewachsen zu sein. Luther hat zunichst mit den Kriften seines Gemiites und
Calvin mit den Kriiften seines Willens mehr Erfolg gehabt bei den Massen des Volkes. Eras-
mus schien im Moment nur fiir eine Aristokratie des Geistes zu wirken. Man darf sogar
sagen, Erasmus wurde dem Irrationalen in der Religion nicht ganz gerecht, und er hatte
vielleicht eine Abneigung gegen Luther, die Franziskaner und andere ihnen verwandte Na-
turen gerade deshalb, weil in der franziskanischen und in der lutherischen Frommigkeit das
jrrationale Element so stark war. Sicher ist, daB er weniger heftige Gegner gehabt hitte,
wenn er sie nicht mit der Schiirfe seines Verstandes und mit seinem lucianischen Spott,
das heit mit den negativen Seiten seines Wesens, gereizt hitte. Aber auch wenn man an
diesem Punkt Ansto nimmt, muBl man zugeben: Erasmus spottete nicht iiber das Heilige
selbst und machte nicht das Géttliche licherlich. Sein Spott richtete sich nur gegen Mif-
bildungen und Wucherungen am sichtbaren Leibe der Religion, gegen Affereien und Fil-
schungen, und im Vergleich zu Luther, Hutten und selbst More war sein Spott fei-
nerer Art.

Um die Stellung des Erasmus in den Kéimpfen der Reformation gerecht beurteilen
zu kénnen, muB man ferner folgendes bedenken. Wir wissen heute aus den harten Tatsachen,
wieviel HéBliches und Furchtbares, Nie-wieder-gut-zu-Machendes seit dem Reichstag von
Worms geschehen ist. Wir kennen alle diese Jahrzehnte wenn nicht Jahrhunderte iiber-
dauernden religiosen Feindseligkeiten und Verfolgungen, den Raub des Eigentums, die
Vertreibung aus der Heimat, die Verdichtigungen, Verlisterungen und Verleumdungen,
die Anwendung qualvoll moralischen Druckes, den morderischen Religionskrieg, die Hin-
richtungen, und wir wissen, da3 all dies im Namen Gottes geschah, um den Menschen die
heiligsten Uberzeugungen und Gesinnungen aus dem Herzen zu reilen. Diesem Geschehen
gegeniiber empfinden wir mit Recht Abscheu. Zur Zeit des Erasmus lagen aber alle diese
Tatsachen noch nicht vor. Damals war noch alles im Flufl. Erasmus konnte nicht wissen,
wie weit Luther und Melanchthon gehen wiirden in ihrem Widerstand und in ihrer Auf-
lehnung gegen Rom; ob sie nicht vielleicht doch noch einlenken wiirden; oder wohin ihr
Trotz fiihren wiirde. Er konnte ebenso wenig wissen, wie weit Rom den Mifistéinden und der

36




heiklen Lage in Deutschland und England Rechnung tragen und entgegenkommen wiirde.
Er lebte noch in der Zeit, wo man den Lauf der Ereignisse mit Rat und Tat beeinflussen
konnte. Also darf man ihm nicht die volle Verantwortung fiir Geschehnisse aufbiirden, die
seitdem erst eingetreten sind, insbesondere, da er bis zuletzt unbeirrt dem Frieden und der
Versohnung das Wort redete. Ebenso mufl man billigerweise zugeben, dall Erasmus, ge-
stiitzt auf soviel einfluBlreiche und edle, iiber das ganze Abendland zerstreut lebende Gesin-
nungsgenossen wie More und Fisher in England, Budé in Frankreich, die Erzbischofe von
Sevilla und Toledo in Spanien und so weiter, und getragen von der persénlichen Gunst der
Pipste und der michtigsten europiischen Fiirsten, in guten Treuen glauben konnte, eine
Erneuerung des religisen und sittlichen Lebens, wie er sie ersehnte, konne auch im Rah-
men der Kirche ohne Schidigung des Prinzips der Autoritit und Einheit durchgefiihrt
werden. Es ist wohl verstindlich, daB leidenschaftlich empfindende Protestanten und Ka-
tholiken sich iiber Erasmus érgerten. Sie taten es von ihrem Standpunkt aus nicht ohne
Grund. Von Luther und Hutten aus gesehen, erschien seine Figur unbestimmt, bla,
schwach und schwankend. Er hatte kein Feuer und Blut in den Adern. Sie hatten in ihm
keinen verldBlichen Bundesgenossen. Erasmus war zu abstrakt, zu «itherisch», ein Mann
des Wortes eher als ein Mann der Tat. Die Katholiken ihrerseits haben ihn irgendwie als
oberflichlich und leichtfertig, als schemenhaft und spielerisch, als Proteusnatur emp-
funden; seine Theologie sei dilettantisch unklar, seine Lehre quallig, nicht scharf um-
rissen. Religiose Naturen auf beiden Seiten empfanden es als einen Mangel, daBl er zwar
theologische Arbeit leistete, im wesentlichen aber sich doch eher als Mensch und Kiinstler
gebirdete denn als Theologe. Er vergall oft die Wiirde und Ziigelung, die er einem Berufe,
welcher Gott und dem Géttlichen so nahe stand, schuldig war. Er zeigte wenig Sinn und
wenig Ehrfurcht fiir die ehrwiirdigen, ausdrucksvollen und altgeheiligten Formen kirchlichen
Gottesdienstes. Das «ridendo dicere verum», «lachend die Wahrheit sagen», war nicht nach
dem Geschmack aller, namentlich wenn Héchstes, Heiliges und Géttliches auf dem Spiele
stand. Erasmus erschien ihnen zu selbstsicher, als verwegener Virtuose des Intellekts zu wenig
von der géttlichen Sache ergriffen. In diesen kritischen Aussetzungen ist vieles, aber nicht
alles richtig. Man hat den Humanismus des Erasmus auch gelegentlich, wie den Humanismus
der Renaissance schlechtweg, so verstanden, als handle es sich bei ihm um eine Erhéhung
des menschlichen Prinzips gegeniiber dem Géttlichen. Das mittelalterliche Denken habe
sich vorbehaltlos der géttlichen Autoritdt unterstellt; die Humanisten hitten in frevler
Selbstvergotterung den menschlichen Verstand und den menschlichen Willen auf die Altére
gehoben : das Menschliche sei damals zum MaB aller Dinge gemacht worden. Irgend etwas
derartiges ist ohne Zweifel im Zeitalter der Renaissance geschehen; das Verhiltnis des
Menschen zum Géttlichen hat sich tiefgehend veridndert. Aber von solch revolutionirer,
titanischer Art war der Humanismus des Erasmus nicht. Er wendet sich nicht gegen Gott
oder gegen das Wissen von Gott schlechtweg: seine Parole ist viel beschrinkter und beschei-
dener; er wendet sich bloB gegen die rein mechanische Beherrschung dieses Wissens von
Gott, gegen technische Routine und Doktrinarismus innerhalb der Theologie und des
Gottesdienstes. Er verlangt, daB das Wissen von Gott und den Menschen lebendig sei, und

37




daB es den ganzen Menschen erfasse, nicht blof seinen Verstand oder gar nur sein Gedicht.
nis und seine mechanische Reproduktionsfihigkeit.

In einem bestimmten Punkt aber waren die Befiirchtungen gegeniiber dem kiihnen
Vorgehen des Erasmus nicht unberechtigt. Es lag etwas Beiingstigendes darin, dal das
ganze Lehrgebiude der Kirche — oder, besser gesagt, die ganze Welt, wie sie im Glauben und
in der Vorstellung der damaligen Menschheit dastand und im einzelnen die Grundlage
fiir Denken und Handeln bildete — davon abhing, wie ein beliebiger, einzelner, profaner
Gelehrter, ein Philologe, irgend ein Wort oder eine Stelle der Bibel las und deutete. Die ge.
samte heilige, ehrfurchtgebietende Autoritit der Kirche, personifiziert in Papst und
Bischéfen, Konzilien und Universititen, die dieses Weltbild aufgebaut hatte und verwal-
tete und schiitzte, wurde damit allen méglichen Angriffen von aullen ausgesetzt. Die Theo-
logie gerietin die Abhiingigkeit von der philologischen und historischen Kritik. Sie war fortan
keine Konigin der Wissenschaften mehr, sie war von nun an eher einem gebrechlichen,
allen Stiirmen ausgesetzten Boot vergleichbar.

Es war iiberdies tatsichlich etwas Gefihrliches, Kiihnes, ja geradezu Damonisches
an seiner ungeziigelten, nur auf Wissen und Klarlegung ausgehenden Geistigkeit. Die Fran-
ziskaner in Léwen und Spanien hatten so unrecht nicht, wenn sie in diesem Geist etwas
nicht nur fiir ihren Orden, ihre Kirche und ihre Religion, sondern fiir die Menschheit und
die menschliche Seele schlechthin Unheimliches empfanden. Dante hat seiner Uberzeugung
von der Gefdhrlichkeit dieses Dranges an einer Stelle seiner « Holle», die Volksdichtung
der Zeit des Erasmus in der Sage von Faust und der humanistischste der Dichter der
Renaissance, der Portugiese Camoes, im Warnungsruf des «Cap der Stiirme» erhabenen
Ausdruck verliehen. Es ist die Uberzeugung von der Gefihrlichkeit ungehemmter Wissens-
begierde, die vor nichts halt macht, die Uberzeugung, dal3 Gott nicht mehr Gott wire,
wenn wir ihn mit unserem Wissen restlos meisterten, wenn er uns nicht zugleich geheimnis-
voll entriickt bliebe, dal wir also Gott feindlich sind, wenn wir tun, als ob wir iiber ihn
alles bis ins letzte so klar wiilten oder wissen kénnten.

Zum Punkt « Riten und Zeremonieny ist zu sagen, daf} ihnen Erasmus, wenn er sie
in seiner niichternen Art als Bestandteile diuBerer Werkheiligkeit schlechtweg verurteilte
oder hichstens gerade noch duldete, allerdings nicht gerecht wird. Denn als Formen gottes-
dienstlichen Handelns sind diese Briuche und Ubungen — man denke an Bitt- oder Segens-
gebirden, an Tauf-, Hochzeits- oder Begribnisriten — nicht einfach abergliubische Zeichen
und magische Gesten, die den Handelnden von religiosem Denken und Fiihlen dispensieren.
Sie sind nicht von jeher mechanisch, das heiBt gedanken- und sinnlos vollzogen worden
und sollen nicht religiéses Fiihlen und Denken ersetzen : sie sind im Gegenteil mit religiosem
Denken und Fiihlen aufs engste verbunden und psychologisch sowohl wie historisch aus sehr
intensivem, stark bewegtem religiosem Enthusiasmus hervorgegangen. Sie sind zum Teil
sehr poetisch und von hoher, edler Ausdruckskraft. Wenn man diese Formen preisgab, ris-
kierte man, mit den Formen auch die Fihigkeit zu dem ihm entsprechenden religidsen
Schwung, zu dem hohen Grad religidser Ergriffenheit und Begeisterung zu verlieren. Es be-
stand die Gefahr, dal dann mangels Ubung das religiése Fiihlen matter und blisser

38




wiirde; denn auch ein Zu-Wenig an Convention kann das geistige Leben erdrosseln, nicht
nur ein Zu-Viel. Der Ausdruckskraft solcher Briduche entspricht gewdhnlich eine nicht
geringere Kraft des Eindrucks auf andere. Sie schaffen eine Atmosphire lebhaften reli-
giosen Fiihlens, welche nicht nur die Nichstbeteiligten, sondern das ganze Volk fortwih-
rend in einer mit der Gottheit verbundenen Lebensstimmung erhilt. Sie sind Gefifle, welche
religiose Stimmung, heiligen Enthusiasmus enthalten und vermitteln, aber auch erhalten
und bewahren, an deren Gehalt sich stets neue Generationen zu heiliger Begeisterung ent-
flammen kénnen. Solche Briuche und Ubungen verlangen daher nicht nur, was Erasmus
ihnen zu gewihren geneigt war, mehr oder weniger grollende oder wohlwollende Duldung,
sondern verstindnis- und liebevolle Pflege, begeisterte und begeisternde Ausiibung.

Trotz allem hat Erasmus Anspruch, da man ihn, abgesehen von diesen letztern
Vorwiirfen, nicht nur vom Standpunkt jetzt bestehender, bestimmter Parteien und Insti-
tutionen beurteilt. Es ist geradezu Pflicht des Verfassers eines Lebensbildes des Erasmus,
daf} er den Standpunkt des Erasmus selbst darbiete, und dieser Standpunkt darf sich sehr
wohl sehen lassen.

Erasmus sah im Erwerb des humanistischen Wissens und sprachlichen Kénnens
reiche Moglichkeiten der Erkenntnis Gottes und der Welt und der Veredlung und Er-
hohung des menschlichen Lebens auf Grund der neu geweckten Gotteserkenntnis. Diesen
Méglichkeiten nachzugehen und dabei stets zu betonen, daB} Religion in ihrem innersten
Kern nicht blo Form, Regel und Zwang, sondern ebenso sehr spontane, freie, echte Liebe,
warme Gottesbegeisterung und Gotteserfiilltheit ist, das war das groBe Abenteuer seines
Lebens. Das war sein «grofles Anliegen». Dem widmete er sich mit dem Einsatz aller seiner
seelischen und korperlichen Krifte wie ein richtiger Gralsritter. Alles andere war ihm Ne-
bensache. Dieser Aufgabe blieb er tatsiichlich treu. Ihr zuliebe hielt er sich frei und unab-
hingig von allem andern. Thr zuliebe lie er sich nicht von andern in ein Boot nehmen, in
welchem er dann nicht mehr der Steuermann gewesen wiire; er folgte seinem eignen Stern.

Zu den Anklagen, die Erasmus’ schwankende Haltung, insbesondere gegeniiber
der Reformation, der Kritik unterziehen, kann soviel bemerkt werden: Sein starkes
Temperament empfand gegeniiber der Erstarrung der Frémmigkeit seiner Zeit zunichst
das Bediirfnis nach Auflockerung des religiosen Lebens, weg von der Routine, vom
Mechanismus, von der toten Form zur-gefiihlvollen, gesinnungsgesittigten, vergeistigten
Religion. Deshalb begiinstigte er auch eine weite und tolerante Auffassung gewisser
kirchlicher Lehren. Spiter, als er sah, dal unter der Fiihrung radikalerer Naturen diese
Auflockerung zu einer Auflehnung und Anarchie der kirchlichen Religiositit auszu-
arten drohte, bezeugte er mehr Sinn und Verstiindnis fiir die Notwendigkeit eines festen
Haltes in Dogma und Institutionen. Innerlich aber blieb er stets derselbe; sein Ideal war
die goldene Mitte, der delikate Gleichgewichtszustand zwischen Bestehen und Wandel,
zwischen Gesetz und Leben, zwischen starrer Festigkeit und schrankenloser Freiheit.

Diese gerade Linie geht durch seine Lehre und sein Leben. Nur wenn sie nicht da
wire, wenn etwas Heuchlerisches oder Muckerisches, eine Doppelziingigkeit, ein Abfall von
einer innern Uberzeugung, einzig erklérlich aus materiellen Riicksichten, in seinem Wesen

39




und in seiner Laufbahn nachzuweisen wire, hitten wir das Recht, ihn zu verurteilen; denn
das wiire fiir einen Mann, der als Vorkdmpfer fiir eine religiose und moralische Erneuerung
eintritt, fatal. Aber ein solcher Bruch, eine solche Untreue ist an ihm, wie wir gesehen
haben, nicht zu finden, und nur schon die Tatsache, daf} er ein einsames Dasein als Biicher-
gelehrter fristete und zahllose Male glinzende Ehrenstellen und eintrigliche Wiirden ah-
lehnte, sich weder von Papst und Kaiser noch von Kénigen und Erzbischifen kaufen
lieB, miiBte allen derartigen Verdichtigungen von vornherein den Boden entziehen. Fiir
Reform war Erasmus zu haben, aber nicht fiir Aufruhr und Ungehorsam, nur fiir Verin-
nerlichung und Vergeistigung, fiir Lauterung und Vertiefung der Religion. Auch fiir Selbst-
hilfe trat er ein, aber nicht fiir die der physischen Gewalt, sondern die des eignen guten
Beispiels. Wenn man etwas als richtig erkannt hat, meint er, darf man andern die Meinung
nicht aufzwingen, sondern man muB} sie davon iiberzeugen, dazu iiberreden, sie durch
Einwirkung auf ihre Intelligenz, auf ihr Gemiit und ihren Willen fiir die Erkenntnis ge-
winnen. Sokrates und Jesus haben es auch so gehalten. Wenn man den Erasmus wegen
seiner Vorliebe fiir diese friedlichen Methoden und wegen seiner Abneigung gegen die Mittel
der @uBern Gewalt angreift, greift man zugleich Sokrates und Jesus an. Ganz sicher falsch
und unhaltbar ist der Vorwurf der Streberei, der gelegentlich gegen ihn erhoben worden ist;
er habe in eitler humanistischer Selbstgefilligkeit «sein Leben lang dem schimmernden
Phantom des literarischen Ehrgeizes nachgejagt». Einen gewissen gesunden Ehrgeiz hat
jeder geistig geweckte Mann, einen heiligen Ehrgeiz, «une grande passiony, jeder wahr-
haft groe Mann, nimlich das ungestiime Bediirfnis, im Dienst einer grolen Sache Grofies
zu leisten. Wenn ein personliches Geltungsbediirfnis «a tout prix» diesem Ehrgeiz die Segel
schwellt, wenn dieses Bediirfnis, etwas zu gelten, in keinem Verhiltnis steht zur Bedeutung
der Sache, der man dient oder der Leistungen, die man vollbringt, dann ist man berechtigt,
den Ehrgeiz als Laster zu verdammen. Wer wiirde aber zu behaupten wagen, Erasmus habe
nicht einer groBen Sache gedient ? Erasmus hatte tatsichlich der Welt Grofles zu sagen,
und er sagt es ihr so, daf} sie die Grofle seiner Botschaft erfafite.

Was speziell seine Stellung gegeniiber Luther angeht, so riihrt die ungiinstige Beur-
teilung des Erasmus meist davon her, da man von vornherein auf Luthers Seite steht und
die Haltung des Erasmus, weil er Luthers Fiihrung nicht anerkannte und ihr nicht folgte,
als untreu oder zum mindesten unzuverlissig empfindet. Von einer solchen Untreue kann
aber deshalb im Ernst nicht die Rede sein, weil Erasmus seinem Wesen und Wirken nach,
wenn es auch an Beriihrungen zwischen beiden nicht fehlte, auf einer andern Ebene stand
als Luther. Erasmus hat sich Luther gegeniiber nicht geiindert, er sah sich héchstens ge-
notigt, seine Anschauungen gegeniiber Luther schiirfer abzugrenzen, als er es getan haben
wiirde, wenn Luther nicht so heftig aufgetreten und im Lauf der Zeit zu radikaleren For-
derungen iibergegangen wiire. Luthers Temperament war emotionell, ernst und jih auf-
brausend, Erasmus war intellektuell, besonnen und liebte das leichte Spiel des Geistes.
Luther war der Mann des Volkes, Erasmus sprach fiir eine Aristokratie der Bildung. Luther
war von robustem Kérperbau, Erasmus war von duBlerst zarter Konstitution. Bei Erasmus
iiberwog das Betrachten- und Wissenwollen, das Schildern und Gestalten, das Theoretische

40




und das Kiinstlerische, bei Luther das Erzieherische, das ungestiim Zupackende, das
Praktische, tatsichlich Umgestaltende. Erasmus konnte warten, bis die Saat aufging,
Luthers Ungeduld ertrug keinen Aufschub. Erasmus wies auf einzelne Schidden hin und be-
tonte, aus welcher Gesinnung heraus die Besserung kommen miisse. Luther ging aufs
Ganze und zerschlug das schadhafte, schmutzige und entstellte Gebidude, um Platz
fiir einen neuen Bau zu schaffen. Erasmus stand mit beiden Fiilen auf dem alten Boden,
wenn er auch mit vielem nicht zufrieden war, Fragen aufwarf und Anderungen anregte.
Luther wollte das Neue; er war iiberzeugt: erst wenn das Alte, Schlechte verschwunden
war, konnte das Neue, Gute Platz greifen und sich entwickeln. Luther haflite das ganze
klerikale System der Kirche mit dem sichtbaren Geriist ihrer Macht iiber die Seele der
Glidubigen geradezu leidenschaftlich. Er war iiberzeugt, dal man dem ganzen System
sozusagen die Knochen aus dem Leibe schlagen, nur das Herz weiter schlagen lassen miisse,
wenn man eine wirkliche Besserung erreichen wolle. Er war entschlossen, Krone und Stamm
des weit verzweigten Apparates bis auf die Wurzeln zuriickzuschneiden, um das zarte
christliche Leben vor Verkrustung, Schwerfilligkeit und Erstarrung zu bewahren. Erasmus
dagegen hatte trotz aller Kritik im einzelnen und trotz seines Kampfes gegen iiberwuchern-
de Werkheiligkeit und religiose Trigheit die Kirche doch zu lieb, und er fiihlte sich zu wohl
in ihren Hallen, als daf er sie mit Dach und Winden niederreiflen zu miissen glaubte. Er
hatte eigentlich bei der Mehrheit der hohen Geistlichkeit, sogar bei den Pipsten Verstind-
nis und Anerkennung und Férderung fiir seine Bemiihungen gefunden, hohe Wiirden
und Ehrungen angeboten erhalten. Wie sollte er’s da nicht dazu bringen, daBl in dem
alten Baum die Sifte mit neuer Kraft schafften, neue Blitter, neue Bliiten und neue
Friichte hervorgebracht wiirden ? Wenn Luther in ihm eher den Mann der Worte sah, von
dem nur Kritik, aber keine helfende Tat, kein griindlicher Eingriff zu erwarten war, so er-
schienen dem Erasmus Luthers Bestrebungen zu negativ, eher geeignet, zu einer Zerstérung
als zum Wiederaufbau zu fiihren. Erasmus scheute vor einem Biirgerkrieg, vor jeder Un-
ordnung, iiberhaupt vor dem Hinaustragen eines rein geistigen Konfliktes in die Atmosphire
von Macht, Interesse und Volksleidenschaft zuriick. Luther aber wollte in gerechter Ent-
ristung gegen die unhaltbaren Zustinde und gegen die herrschenden Gewalten eher aus
der Tiefe des Volkes neue moralische Energien herausholen. Da waren noch unverbrauchte
Krifte, die seine Reform tragen sollten. Der eine der beiden Kémpfer blickte auf das alte
Ideal zuriick und verfocht mit Ehren alles, was gut und edel daran war. Ihm gegeniiber
rang Luther als ungestiimer und hei3bliitiger Kimpe der neuen, lange unterdriickten, nach
oben dringenden Kriifte.

Soviel zur Charakteristik des Gegensatzes zwischen Luther und Erasmus. Der Vor-
wurf, der von der Gegenseite gegen Erasmus erhoben wurde, Erasmus habe heimlich und
perfiderweise den Reformatoren in die Hand gearbeitet, lifit sich ebensowenig halten.
«Haben wir’s nicht gesagt», schrieben und predigten sie, «dal es so kommen muflte ?»,
«Hatten wir nicht recht ?», «Erasmus ist Luthers Pfadbereiter geworden», « Erasmus hat
das Ei gelegt, Luther hat es ausgebriitet». « Erasmus ist mit schuld an dem Unbheil, das
Luther angerichtet hat». Diese Vorwiirfe sind nicht gerecht, weil Erasmus nie gewollt, was

41




Luther faktisch getan hat. Wenn er eine Besserung der Kirche anstrebte, war das so wenig
ein Verbrechen, wie wenn ein Arzt einem Patienten die Anderung der Lebensweise vor-
schligt. Er will damit nicht, dafl er ins andere Extrem verfalle, sondern, daf} er gesund
werde. Und wenn er die hitzigsten unter den Lowener Theologen zur Ruhe mahnte und
ihnen eine sachliche Priifung der Schriften und der Begehren Luthers empfahl, so war das
ein guter Rat. Ebenso, wenn er den Behérden anriet, die Lage verstindnis- und taktvoll zu
beurteilen. Es handle sich nicht um eine Rechts- oder Machtfrage, sondern um das Wohl
des Christentums. Es sei manches gut an Luther; anderes sei nicht zu billigen ; aber durch
schroffes Vorgehen verderbe man mehr, als man gewinne. Und wenn er auch Luther zu-
spricht, er solle ruhig und kiihl bleiben, solle nicht zu weit gehen, keine UnbotmiiBigkeit
zeigen und sich von seinen Gegnern nicht zu unsachlichen Handlungen reizen lassen,
sondern als Christ nur an Christus denken, so kénnen wir darin nicht diplomatische Schlau-
heit oder gar feige Schwiiche, sondern nur wahre Klugheit und Weisheit und liebende Sorge
fiir die christliche Religion sehen. Erasmus kimpfte fiir eine verlorene Sache: die abend-
lindische Glaubenseinheit war fiir immer zerbrochen. Aber eine verlorene Sache ist nicht
ohne weiteres eine schlechte.

Alles, was fiir Erasmus’ Verhiltnis zu Luther gilt, gilt auch fiir das zu Hutten.
Erasmus hatte einst ohne Zweifel Huttens Beistimmung zu seinen Reformgedanken nicht
ungern gehort und sich von den humanistischen Fihigkeiten des Aufstrebenden viel ver-
sprochen. Und daBl Hutten im Verfasser der « Colloquien» und des « Encomium» gern einen
Bundesgenossen gegen Rom sah und begriiite, ist begreiflich. Aber in den Wirren der Zeit
hatte sich Hutten als ein turbulenter Kopf und ein verwegener Abenteurer entpuppt, und
daB Erasmus Hutten, als ihn dieser 1522 geiichtet und von allen verlassen, in Basel auf-
suchen wollte, von sich wies, kann nicht zu Ungunsten des Erasmus ausgelegt werden. Man
konnte von dem gebrechlichen alten Manne wirklich nicht verlangen, daf} er den grimmigen
Draufgiinger in sein Haus aufnehme und sich von ihm die Leviten lesen lasse. Jeder mo-
derne Gelehrte wiirde sich einer Persénlichkeit von der Art Huttens gegeniiber in der gleichen
Lage gleich benehmen. Hutten hatte schon zum voraus gemurrt und gedroht, er werde
dem blassen Minnlein den Mut fiir die gute Sache schon etwas steifen. Brutalititen
mochte sich Erasmus nicht aussetzen. In diesem Fall war das alte Rezept «The better
part of valour is discretion», das heilt «der bessere Teil der Tapferkeit ist Klugheit»
durchaus am Platze. Dal Hutten seinerseits dariiber wiitend war und seinem Unmut Luft
machte, ist begreiflich.

Somit kommen wir zu einem bedeutend bessern Gesamturteil iiber den Charakter
und die historische Bedeutung der Persionlichkeit des Erasmus, als es die jetzt noch unter
uns lebende allgemeine Meinung haben will. Diese allgemeine Meinung sieht némlich in
Erasmus einen blassen Gelehrten, einen Biicherwurm und Vielwisser, einen Nachtreter des
Altertums, ein blofles Schemen, das wie die Schatten der Unterwelt, wenn man sie um-
armen und greifen will, zwischen den Héanden zerflie3t, ohne eigene Farbe, Kraft und Willen,
einen humanistischen Virtuosen, der die Welt einige Jahre lang mit seinen sprachlichen
Taschenspielerkiinsten unterhielt und dann ohne bleibenden Erfolg ins Nichts versank. Dal

42




Erasmus ein grofler Biicherfreund und Stubengelehrter, in gewissem Sinn auch ein Nach-
ahmer des Altertums gewesen ist, wollen wir nicht bestreiten. Aber durchaus falsch ist
die Auffassung, es handle sich bei Erasmus um jemanden, der kein eigenes Leben fiihrte,
sondern seine Seele und die seiner Zeitgenossen mit Reminiszenzen des Altertums fiitterte.
Die Reformation im richtigen Sinne des Wortes und soweit sie historische Tatsache gewor-
den ist, das heiBit die Ausrottung von Lastern und Mi3brduchen des spitern Mittelalters
und die Verbesserung und Veredlung der religios sittlichen Haltung des Volkes, ist zum guten
Teil von seinen Ideen getragen und mit sein Werk. Er ist nicht blofl durch gelehrtes Stu-
dium, sondern durch eigene schmerzliche Erfahrungen, durch den Makel der Geburt und
personliche Entbehrungen, durch die Widerwirtigkeiten der Armut und der Freiheits-
beschrinkung wihrend seiner Jugend und durch tausend andere Anfechtungen zum Ver-
fasser des Enchiridion, der Colloquien und des Encomiums und zum Verfechter hoher
sittlicher und religioser Ideale geworden. Und schwer hat er um seiner Begabung und seiner
kithnen Ideen willen von seiten kleinerer Geister auf Schritt und Tritt gelitten. Sein Kon-
nen und Wollen wurde, je reiner und hochfliegender es war, umso mehr verdichtigt und
herabgesetzt. Wenn er auch den Schutz und die Gunst vieler groler Herren genof3, stand
doch eigentlich keine einzige geschlossene Macht, keine Partei zu ihm; er war ein Einzel-
ginger, und dabei war er kérperlich schwach und stets von Krankheiten heimgesucht. Er
hatte sicher auch seine Fehler; er war nicht unschuldig an seinen Gegnerschaften; aber er
war sicher nicht streitsiichtig; nur wenn er angegriffen oder verdichtigt wurde, wehrte er
sich fiir seine gute Sache. Diese geistigen Kdmpfe, die Miverstindnisse, die Enttduschun-
gen haben ihn zur echten Personlichkeit gemacht und haben seinem Schrifttum Farbe,
Puls und Kraft und Erfolg gegeben. Die besondere Art seines Erlebens, da8 er fiir die Frei-
heit geistigen Schaffens gegen physische Gewalt und gegen Unverstand und gedankenlose
Schlamperei einen vergeblichen Kampf fiihrte, liel in ihm zuletzt eine Stimmung licheln-
den Verzichts, skeptischer Resignation und ironischer Betrachtung des Lebens entstehen.
Er vergalt die Enttduschungen dieses Lebens nicht mit Hal und Groll und Trotz und
Griamlichkeit, sondern mit einem feinen, nachsichtigen Verstiindnis fiir alles, was mensch-
lich ist, und der Fahigkeit, es mit Humor zu ertragen, dal andere ihn miBiverstanden. DaB}
der Mann, der so hartnickig und so bitter bekdmpft war, sich schlieBlich nicht anders als
mit der feinen Ironie des « Lobes der Torheit» richte, ist der beste Beweis seiner wahren
Grofe.

Es mag sein, dafl Erasmus von seinen Zeitgenossen, wenn sie ihn als einen Fiirsten
der Wissenschaft verehrten, iiberschiitzt wurde. Sein Wissen war ja sicher begrenzt, und
sein Fiirstentum brach in den Geistesstiirmen des 16. Jahrhunderts kliglich zusammen.
Aber soviel darf man doch zu seinem Ruhme sagen: er war einer der Fiihrer und einer der
begabtesten K6pfe des Humanismus und der humanistischen Renaissance (selbst wenn man
Italien einrechnet), und wenn die germanisch-romanische Welt in der Geisteswandlung der
Renaissance das Christentum nicht abgestreift hat, so haben wir das, wenn auch nicht
allein, so doch in hohem Grade ihm zu verdanken. Er hat die Mischung von antik-klassi-
scher und christlicher Kultur seiner Generation so ansprechend und hinreichend als Grund-

43




lage einer neuen Geistigkeit zu formulieren vermocht, dafl sie weiterhin Anerkennung fand
und beibehalten wurde. Es ist gewiB ein heikles Unterfangen, in geschichtlichen Abléufen
Prophezeiungen der Art zu wagen, dal man meint, sagen zu konnen, wie es gekommen
wiire, wenn irgend ein wichtiger Faktor, der in der Tat im ursichlichen Zusammen.
hang eine Rolle spielte, ausgeschaltet wiirde. Aber wir diirfen in Riicksicht auf die all-
gemeinen Verhiltnisse der Reformationszeit und in behutsamer Wiirdigung des Wirkens
des Erasmus vielleicht doch sagen: wenn er nicht gewesen wire, so wire ein sicherlich nicht
unbedeutender Einflu im Sinn des MaBhaltens und des Ausgleichs, der goldenen Mitte, in
Wegfall gekommen, und es bestand die Gefahr, dall extreme Kriifte das Feld behaupteten,
Die einen hitten sich nur von ihrem religiosen Eifer leiten lassen, hiitten sich nur auf die
Bibel und namentlich auf den Geist des Alten Testaments gestiitzt und sich von den kiinst-
lerischen und allgemein geistigen Werten der klassischen Kultur losgerissen. Auf der andem
Seite hitte der ebenso einseitige Geist des Boccaccio und Machiavell als ein vielleicht rassi-
ges, aber im Grunde doch primitives, heidnisches Gemisch von Machtgier und Genuffreude,
hiochste Geltung erlangt. Im italienischen Humanismus herrscht das unchristliche Ele-
ment vor, seine fithrenden Minner kiimmerten sich entweder nicht um das Christentum
oder verlachten es. Auf jeden Fall ist es in hohem Maf} das Verdienst des Erasmus, dal} das
Christentum auch vor dem verstandesmiBig aufgekliirten, nicht mehr nur kindlich gléubi-
gen Urteil der modernen, das heit nachmittelalterlichen, Welt zu Recht besteht.

ERASMUS IN BASEL, SEIN TOD

In dem ausgesprochenen Bediirfnis des Erasmus, zu reisen, stets seinen Wohnsitz
zu wechseln, driickt sich irgendwie seine Heimatlosigkeit und zugleich seine internationale
europiische Bedeutung aus, aber auch sein Wunsch, sich von weltlichen Michten und Bin-
dungen unabhiingig zu erhalten. Innerhalb des ruhelosen Umherreisens jedoch kommt eine
ausgesprochene Bevorzugung unserer Vaterstadt Basel und eine so aufrichtige Anhing-
lichkeit an sie zum Ausdruck, daf man sagen kann, dafl sich Erasmus, wenn irgendwo,
hier zu Hause fiihlte, dal Basel seine Wahlheimat gewesen ist. Er kam erstmals 1514 nach
Basel, um den Druck des Neuen Testaments bei Froben zu iiberwachen, und blieb mit kur-
zen Unterbrechungen bis 1516. Ein zweiter Aufenthalt fillt ins Jahr 1518 (zweite Ausgabe
des Neuen Testaments). Von 1521-29 arbeitete er dauernd in Basel, und das letzte Jahr
seines Lebens (1535-36) verbrachte er ebenfalls in Basel. Was ihn nach Basel fiihrte und in
Basel festhielt, waren eigentlich die Buchdrucker, ihr technisches Kénnen, das er an ihren
Drucken wiirdigen konnte, und die persénlichen Qualititen der Froben, Amerbach und
Episcopius. Immerhin scheint es ihm auch sonst dort gefallen zu haben. Jedenfalls riihmt
er das Basler Klima und die Liebenswiirdigkeit der Bevilkerung, die hiibsche Lage, den
Reiz der Stadt und den freundlichen Empfang, den er gleich das erstemal dort gefunden
hatte. Ganz besonders freute ihn die Sympathie des Bischofs Christoph von Utenheim,

44,




dessen hohe humanistische Bildung, dessen Interesse fiir seine Arbeit und dessen Freigebig-
keit er preist. Dazu kam noch etwas anderes. Die Lage Basels war ihm aus ganz besondern
Griinden willkommen. Es war einerseits im Interesse seiner Arbeit, dal er sich méglichst
im Mittelpunkt der geistigen Auseinandersetzungen der damaligen Welt befand, anderer-
seits, daf} er frei von jedem Druck und jeder Abhingigkeit neutral zwischen den verschie-
denen Parteien stand. Basel bot ihm am ehesten diese Moglichkeit. Als einstige freie
Reichsstadt und seit 1501 Mitglied der Eidgenossenschaft lag es zwischen Deutschland und
Frankreich an den Straflen, die nach Italien, den Niederlanden und England fiihrten, mit-
ten zwischen diesen verschiedenen Machtzentren, gleich verbunden mit jedem von ihnen
und gleich frei von ihnen. Bischof und Rat der Biirgerschaft teilten sich in die Herrschaft
der Stadt, so daB sich geistliche und weltliche Gewalt gegenseitig in Schach hielten. Die
Universitdt war vielleicht doch etwas weniger als Léwen und Paris ein Hort alten schola-
stischen Geistes. Er konnte hier ohne Zeremoniell, ohne Hofschranzentum und Anticham-
brieren, frei von Gepringe, Reprisentationspflichten und dergleichen tun, was er wollte, und
ganz fiir seine Sache leben. Er bewegte sich als ein « Primus inter Pares» in der Republik
der Wissenschaften. Ein jeder war hier ein Fiirst, er selbst aber ein Fiirst der Fiirsten; alle
begegneten ihm mit Achtung und anerkannten freiwillig seine Uberlegenheit.

Wir haben genaue Kunde von seinem ersten Kommen nach Basel. Es war im
Sommer 1514. Er wollte sich die Druckerei Frobens — der, und zwar mit Recht, als der gro3te
Drucker nérdlich der Alpen galt — auf ihre Leistungsfihigkeit hin ansehen; der Drucker
war fiir ihn, was der Waffenschmied fiir einen Siegfried oder Dietrich von Bern. Er muflte
den ersten seines Zeichens haben; sonst kam er mit allen personlichen Vorziigen gegen
Rivalen und Gegner nicht auf. Erasmus reiste damals aus England iiber Lowen, Straf}-
burg und Schletistadt nach Basel. Als er in der Konzilstadt ankam, nahm er in einem
Gasthof Quartier und lief} sich Frobens Offizin zeigen. Er trat ins Haus und wies, indem er
sich fiir einen Bevollmichtigten des Erasmus ausgab, einen Empfehlungsbrief in dessen
eigener Handschrift vor. Man erkannte ihn aber bald — und Erasmus lief} sich offenbar gar
nicht ungern erkennen — als den groflen Erasmus selbst, den berithmtesten Gelehrten seiner
Zeit. Sofort rannte der alte Lachner, Frobens Schwiegervater, zum Gasthaus, beglich die
Rechnung des Rotterdamers und brachte sein Pferd und Gepick ins Frobensche Haus.
Froben lieB es sich nicht nehmen, ihn als Gast in sein eigenes Heim aufzunehmen. Die Uni-
versitét veranstaltete Feiern zu seinen Ehren; aus weiter Entfernung fanden sich Gelehrte
ein, um ihn zu sehen. So kam, scheinbar zufillig, die enge Verbindung von Erasmus und
Froben, jene historisch einmalige und einzigartige Arbeitsgemeinschaft des grofiten Ge-
lehrten und des groBten Druckers nérdlich der Alpen, in Basel zustande, eine Gemeinschaft,
die nur der Tod léste.

Das Leben des Erasmus in Basel war nach unseren modernen Begriffen eher ein-
tonig und jedenfalls arm an Ereignissen #duBerer Art. Es war ganz der entsagungsvollen,
stillen Arbeit, der Herausgabe und der Druckvorbereitung von Biichern gewidmet. Mei-
stens las und schrieb Erasmus an seinem Stehpult und korrigierte Druckbogen. Er liebte
es, eine Vase mit Blumen vor sich stehen zu haben. Bis zum Jahre 1522 wohnte er im Haus

45




zum Sessel (TotengiBlein 3), wo Froben selbst seinen Wohnsitz hatte, von 1522 an im Hays
«zur alten Treue» (Nadelberg 17/19), in seinem letzten Lebensjahrim Haus «zum Lufty (Ecke
Luft- und Biumleingasse). Hier starb er als Gast des jiingeren Froben. Wenn er im Sommer
Erholung suchte, spazierte er etwa zum Frobenschen Garten in der neuen Vorstadt (Hebel.
straBe) und arbeitete dort im Gartenhaus. Er befand sich zufillig gerade dort, alsim Jahre
1526 ein Pulverturm explodierte und die ganze Stadt in Aufregung versetzte. Im Winter
schiitzte er ein offenes Kaminfeuer. Mit der atembeklemmenden, warmen Luft der durch
Ofen geheizten, holzvertiferten Stuben, den «Thermae siccae», wie sie Aeneas Sylvius
nannte, konnte er sich nie befreunden. Die Haushaltung besorgte ihm am Nadelberg eine
Haushilterin, Margret Biiflin, die, wie es scheint, etwas von der Art einer Xanthippe hatte
und durch ihr energisches Regiment dafiir sorgte, daf} er sich mit seinen Gedanken nicht
ganz im Reiche der hohern Geistigkeit verlor. Wenn wir seinen neckischen Ubertreibungen
glauben wollen, besal sie alle Laster ihres Standes, sie war furax, rapax, bibax, mendax
und loquax, das heilt diebisch, riuberisch, trunksiichtig, liignerisch und eine Klatschbase.
Je nachdem es seine Einkiinfte erlaubten, hielt sich Erasmus ferner mehrere, manchmal bis
zu vier Famuli, das heiflt S6hne aus guten Familien, die ihm alle méglichen Dienste bei der
Druckarbeit, aber auch im Haus verrichteten und zugleich von ihm allerlei lernten. Sie be-
sorgten Korrekturen und Abschriften und trugen Briefe aus. Einige von ihnen machten
spéterhin glinzend Karriere, einer wurde sogar Bischof von Carlisle. Auf3erdem wohnten bei
ihm einige «Convivae», das heilt Pensionire, die nur seiner Beriihmtheit und geistvollen
Personlichkeit willen eine Zeitlang in seiner Gesellschaft leben wollten. Am Nadelberg hatte
sich seine Haushaltung zum Hofhalt eines eigentlichen Potentaten ausgewachsen. Da
wohnten bei ihm zum Beispiel Crato Stalberger, von wohlhabender Frankfurterfamilie,
Sigismund Gelenius, ein gelehrter Bohme, Franz Dilft von Antwerpen, der seinem Meister
mehrmals aus Besangon den Burgunderwein holte, welchen er jedesmal, wenn er von Nieren-
steinanfillen geplagt wurde, als kostliche Medizin und Labsal schitzte, und Johann Lasky,
ein polnischer Adeliger, der, solange er Pensioniir war, alle Auslagen fiir die Kiiche selbst
bestritt, einen Teil des Hauses neu moblierte und bei Lebzeiten des Erasmus sich dessen
ganze Bibliothek als Erbgut sicherte.

Sein Verhiltnis zu Johannes Froben war charakterisiert durch eine seltsame Mi-
schung von Freiheit und Gebundenheit. Es beruhte im Wesentlichen auf dem Bewulfltsein
der Grofe der gemeinsamen Aufgabe, auf dem Ehrgeiz, geistig Grofies zu leisten und die
intellektuelle Welt Europas mit epochemachenden Biichern zu beschenken, auf der gegen-
seitigen Achtung vor der auflerordentlichen Tiichtigkeit und dem hohen Charakter des
Partners, kurz auf dem Aufeinanderangewiesensein und der ausgesprochenen Sympathie
zweier grofler, sich erginzender Genies. Wire Froben nicht ein begeisterter Freund der
humanistischen Bestrebungen und eine aulerordentlich tiichtiger Berufs- und Geschifts-
mann gewesen, so hitte es Erasmus nicht so lange in Basel ausgehalten, und umgekehrt,
wire Erasmus fiir Froben nicht ein unersetzlicher Mitarbeiter und ein verehrungswiirdiger
Freund gewesen, so hitte ihn Froben nicht in Basel festgehalten. Der humanistische Kreis
im Hause Frobens, zu dem natiirlich zeitweise auch Bonifaz und Basilius Amerbach gehaorten,

46




,,,,,,

erweiterte sich zur Genugtuung und Freude des Erasmus durch den fast téglichen Verkehr
mit andern gleichgesinnten Gelehrten der Stadt und der Universitit. Sie alle interessier-
ten sich aufrichtig um Erasmus’ Arbeit, diskutierten mit ihm in ungetriibter, fréhlicher und
anregender Geselligkeit und verehrten ihn als ihren Meister.

Man stoBit vielerorts, auch in der Literatur auf die Meinung, Erasmus habe an der
Universitéit Basel doziert. In einem Handbuch der spanischen Literaturgeschichte von Juan
Hurtado und Angel Gonzalez Palencia heif3t es sogar, Erasmus sei Rektor der Universitit
Basel gewesen. Aber auch unter unserer Bevilkerung ist man gerne geneigt, den Humanis-
mus des Erasmus mit dem des Aeneas Sylvius Piccolomini, des Papstes Pius des Zweiten,
des Griinders unserer Universitit, in zu nahe Verbindung zu bringen. Dem gegeniiber muf3
ausdriicklich gesagt werden, dal Erasmus in Basel durchaus keine offizielle Lehrstellung
inne hatte und mit den Universitdtsprofessoren durch keine andern als private und freund-
schaftliche Beziehungen, durch gemeinsame Berufs- und Studieninteressen verbunden war.
Er war einzig und allein wissenschaftlicher Korrektor des Verlegers und Druckers Froben,
im iibrigen Herausgeber, Schriftsteller und Privatgelehrter.

Als sich dann Erasmus in den Reformationswirren entschlof3, Basel zu verlassen,
ging er nicht gern fort, und er schied unter beidseitiger Wahrung héflicher Formen. Er ging
ungern, nur schon deshalb, weil er, von kleinen Unterbrechungen abgesehen, 15 Jahre
dauernd hier gewohnt und unter giinstigen Bedingungen gearbeitet hatte. Johannes Froben,
welcher sein aufrichtiger Freund und Génner gewesen, war zwar 1527 gestorben, aber dessen
Familie, die Amerbach und Episcopius waren ihm nicht weniger herzlich zugetan, und er
spiirte, daf} ihn die ganze Biirgerschaft als einen Gast, der ihr angenehm und wertvoll war
und ihr hohe Ehre machte, schitzte. Er ging, weil ihm der Boden unter den Fiilen brannte.
Er fiirchtete seit der Durchfithrung der Reformation in Basel, der er ja kritisch gegeniiber-
stand, in eine schiefe Stellung zu Basel und zugleich zu jenen seiner auswirtigen Freunde
und Gonner zu geraten, die dem alten Glauben treu geblieben waren. Es war ihm nicht
mehr wohl an einem Ort, wo eine ihn kalt anmutende, radikale Luft wehte. Man konnte ja
nicht wissen, ob es mit den relativ harmlosen Anderungen in der kirchlichen Disziplin sein
Bewenden haben wiirde oder ob, wie anderswo, heftigere Ausbriiche der Volksleiden-
schaften zu erwarten waren. Es war fiir ihn auch bedriickend, zu beobachten, dafl ehemalige
Freunde, die nun zu Anhiingern der Reformation geworden waren, von ihm abriickten, und
zu denken, daB er vielleicht in naher Zukunft sich veranlaBt sehen werde, diejenigen pole-
misch aufs Korn zu nehmen, deren Gastfreundschaft er genossen hatte. Andererseits be-
stand die Gefahr, daf} er beim Kaiser und den auswiirtigen Génnern, die der alten Lehre treu
geblieben waren, und bei den Basler Kollegen, die es fiir ratsamer gehalten hatten, auszu-
wandern, in Verdacht kam, er billige durch sein Verharren in Basel die Reformation, er sei
ein Heuchler und Doppelspieler. Gewisse Kreise der Biirgerschaft von Basel zeigten sich
irgendwie enttduscht dariiber, daB} sich Erasmus von ihrer Reformation fernhielt und
sie nicht nur nicht billigte, sondern sie geradezu miflbilligte. Man hatte dem Arger
durch miindliche und schriftliche AuBerungen und Karikaturen Luft gemacht. Einzelne
Ubereifrige drangen stiirmisch in ihn, er solle sich doch der neuen Lehre anschlieBen. Da

47




glaubte er den Zeitpunkt fiir gekommen, sich um seiner Freiheit und Unabhingigkeit willen
nach einer neuen Heimat umzusehen. Schon begonnene Arbeiten, die er noch vollenden wollte,
Sorge fiir seine Gesundheit und liecbe Gewohnheit hielten ihn jedoch noch eine Zeitlang zu-
riick. Als aber von Staats wegen alle Kirchen der neuen Lehre eingerdumt, alle Altire ent-
fernt, Statuen und Bilder zerstort wurden, und alles darnach aussah, wie wenn es zu weitern
umstiirzlerischen Gewalttiitigkeiten kommen miisse, machte er Ernst. Der Bildersturm ganz
besonders wirkte peinlich auf ihn. Erasmus soll gesagt haben: «Lutheranos bonam co-
moediam male agere», das heillt: die Lutheraner spielten ein gutes Stiick schlecht;
die ganze Basler Reformation nannte er ein «tumultuosum negotium», das heiflt einen
Aufrubr. Seine Freunde Glarean, Ludwig Ber, viele Mitglieder des Domkapitels und
andere Theologen hatten Basel schon verlassen. Unter diesen Umstinden entschlof3 auch er
sich, fortzugehen und zwar offen, nicht heimlich. Das war zwar gefihrlicher, aber ehren-
hafter. Zwei Wagen mit den Kisten, Truhen und allem Gepick gingen voraus. Als sein Ent-
schluB abzureisen bekannt war, wurde der Oberstzunftmeister Jakob Meyer zum Hirzen
bei ihm vorstellig und suchte ihn zum Bleiben zu bewegen. Es war ihm fiir den Ruf Basels
nicht gleichgiiltig, daB Erasmus so plétzlich fortging. Der Schritt hatte keinen Erfolg,
Erasmus machte bei dem Basler Reformator, seinem fritheren Mitarbeiter Oekolampad,
einen Abschiedsbesuch. Auch der redete ihm zu, zu bleiben. Aber Erasmus lief} sich von
seinem Vorhaben nicht abbringen. Da schieden die beiden voneinander, héflich und voll
gegenseitiger Achtung, fortan getrennt durch Dogma, Kirche und Partei. Die Abfahrt selbst
machte noch einige Schwierigkeiten. Erasmus hatte beabsichtigt, bis nach Neuenburg am
Rhein mit dem Schiff zu fahren und von dort die Reise nach Freiburg im Breisgau zu Land
fortzusetzen. Um jedes Aufsehen zu vermeiden, wiire der Schiffer lieber von der Kapelle der
Antoniter (in der St. Johannvorstadt) abgefahren. Damit war der Rat nicht einverstan:
den. Erasmus sollte, wie alle andern Reisenden, von der éffentlichen Schifflinde aus seine
Fahrt antreten. So schied er unter den Augen vieler Biirger, schmerzlich bewegt, von
Basel (April 1529). Er sagt selbst, es habe ihm in allen diesen Jahren nichts weher getan
als dieser Abschied. Nicht nur seine intimern Freunde, auch die GemifBigteren unter den
Anhiingern der neuen Lehre teilten seinen Schmerz. In Freiburg wohnte Erasmus in dem
prichtigen Bau, den Kaiser Maximilian sich dort fiir sein Alter errichtet hatte (Franzis-
kanerstraBe 3). Spiter kaufte er sich dort ein eigenes Haus an der Schiffstrafle 7; aber nach
sechs Jahren, sobald die Zeiten ruhiger geworden waren, verlie} er Freiburg wieder (anno
1535). Um einen neuen Druck in Basel zu iiberwachen und wohl auch in der Hoffnung,
das Basler Klima bekomme ihm besser, kehrte er nach Basel zuriick (Juni 1535). Diesmal
nahm er beim jiingern (Hieronymus) Froben, im Haus «zum Luft» Quartier; aber
sein Zustand besserte sich nicht. Die Gicht plagte ihn ganz furchtbar. Der Umzug
hatte nichts geniitzt; er mufite bald an Stécken und Kriicken gehen. Einer vollen,
starken Gesundheit hatte er sich zwar nie erfreut, aber es war doch immer noch
gegangen; und zwischen hinein hatte er wieder aufatmen kénnen. Jetzt aber bekamen ihn
die Bresten des Alters ganz in ihre Gewalt und machten ihm das Leben zu einem eigentlichen
Martyrium. Und zu all seinen kérperlichen Leiden und seiner Schwiche und Arbeitsunfihig:

48




keit kamen seine geistigen Sorgen. Wenn er auf dem Krankenlager die vergangenen Jahre
iiberblickte und sich iiber sein Leben Rechenschaft ablegte, konnte er sich der bitteren Er-
kenntnis nicht verschlieen, daf} alles ganz anders gekommen war, als er gehofft, gewollt
und erstrebt hatte. Die Menschen waren elender dran als je, Unruhen aller Art, Bauern-
aufstiinde und Religionskriege zerfleischten die Vélker, und er muflte sich sagen, ganz ohne
sein Mittun war das nicht gekommen. Wenn er auch nicht wissentlich und mit Willen mit-
schuldig war, so waren doch irgendwie seine Gedanken und Worte, seine Bestrebungen
und Schriften in die Reihe der Ursachen und Bedingungen eingespannt, die zu dem jetzigen
Zustand fiihrten. Seine Kritik und seine Satire, die Ubersetzung und Verbreitung des Neuen
Testamentes hatte den Reformatoren tatsidchlich den Weg leichter gemacht und viele von
denen, denen er frither beifillig zugestimmt hatte, weil sie Sinn fiir seinen Humanismus
und fiir seinen geistreichen Spott hatten, die gerade waren es, die nun sein Lebenswerk zer-
triimmerten ; sie beschimpften ihn obendrein als Verriter und Abtriinnigen, weil er nicht
bereit war, alles gut zu heilen, was sie im Ubereifer getan hatten. Auf der andern Seite
mulfte er sich sagen, er habe mit seiner Kritik oft ungerecht verallgemeinert und mit seinem
Spott denen die Arbeit erschwert, die der Sache der Religion nach ihren bescheidenen
Kriften, ein jeder an seinem Platz, und nach althergebrachter Art dienten. Und dann wieder
mullte er sich sagen: War es iiberhaupt moglich, Menschen und menschliche Einrichtungen
auf lingere Zeit ganz frei von Fehlern zu halten ? Muflten sich nicht unter jedem System
bei allen guten Absichten immer wieder Schwichen und Einseitigkeiten einschleichen ?
MubBte sich nicht von selbst so und soviel Schiefes und Verkehrtes ergeben ? Hing das Unvoll-
kommene nicht mit der menschlichen Natur zusammen ? War es nicht ungerecht und iiber-
heblich von ihm, daB} er als Theoretiker von andern zu viel verlangt und fiir die Schwierig-
keiten der Praxis keinen Sinn und keine Nachsicht gezeigt hatte ? Gerade in diesen letzten
Zeiten wurden gegen ihn von beiden Seiten die schirfsten Anklagen erhoben. Er wurde mit
Schimpf und Hohn iiberhduft. Sein Name wurde in den Kot gezogen, und es stand zu be-
fiirchten, daB seine Gegner entweder beim Kaiser oder beim Papst Gehor finden, und daf3
man ihm als Héaretiker den Prozel machte. Trotz alledem verwendete er jede Stunde, die
ihm geblieben war, fiir seine Arbeit. Noch waren ja lange nicht alle Werke der Kirchen-
viter neu herausgegeben. Noch hatte er alle Hinde voll zu tun, noch konnte die Welt
seine Krifte brauchen. Es war doch wohl auch eine Art Heroismus, unter solchen Umstiinden
bei der Arbeit auszuharren. Und es war sicher auch eine Art Treue, seine humanistischen
Ideale auch jetzt nicht preiszugeben. Wahrlich, die Welt hatte sich geéndert, nicht er. Wie
tragisch sein Los war, wurde ihm am Geschick seiner besten Freunde bewufit. Beatus
Rhenanus erzihlt, Erasmus habe gegen Ende seines Lebens im Gefiihl der Vereinsamung
und Todesahnung gerne in seinen Briefen geblittert und den einen oder andern als Zeugnis
einer schonern Zeit gelesen. Und wenn er dann auf einen Brief stief}, den ein Freund geschrie-
ben, der nicht mehr unter den Lebenden war, habe er zu sagen gepflegt: «Auch der ist jetzt
schon tot; wollte Gott, dafl auch ich nicht linger lebte.» Nicht lange vor seinem eignen
Tod erhielt er die Kunde von der Hinrichtung seines franzgésischen Anhéngers Lduis de Ber-
quin. Berquin hatte sich mit seinem ganzen feurigen Temperament zu den Ideen des Eras-

49




mus bekannt, einige seiner Schriften iibersetzt und ihn gegen Angriffe von Gegnern ver.
teidigt. Er hatte sich dann aber im Kampf zu weit fortreillen lassen und aus Trotz und Ver.
legenheit Dinge gesagt, die man als Waffe gegen ihn verwenden konnte. Seine Gegner an
der Sorbonne klagten den Schiiler des Erasmus, der sich erasmischer als sein Lehrer gebiir.
dete, an; er wurde als Ketzer verurteilt und verbrannt. Berquin ging wie ein « alter Romery
in den Tod. Zu sterben verstanden sie, diese religiosen Humanisten nordlich der Alpen,
das muB man ihnen lassen. Da ist kein Epikuriertum der Schwiiche, der bloBen Asthetik
und weichlichen GenuBsucht. Sie zeigten ein Heldentum der beherrschtesten Art, ein Helden-
tum, wahrhaft klassisch in seiner edlen Einfalt und stillen GroBe. Der Geist der Antike und
des Christentums beseelte nicht nur ihre Federn, er lebte auch in ihrer Seele und bewihrte
sich in den schwersten Proben. Noch schwerer traf den Erasmus die Kunde vom Tod der
beiden Englénder, des Bischofs John Fisher und seines besten Freundes Thomas More (sie
wurden 1535 hingerichtet).

Von Thomas More darf man wohl sagen, dal er als Mensch und Humanist der
edelste und begabteste unter den Gesinnungsgenossen des Erasmus war und wohl auch
der liebenswiirdigste und zugleich einfluBreichste und michtigste seiner Freunde. Erasmus
hatte in England zu wiederholten Malen lingere Zeit Mores Gastfreundschaft genossen, hatte
unter dessen Dach mit ihm zusammen Lucians lustige Spottstiickchen iibersetzt, hatte ihm
sein «Lob der Torheit» gewidmet und mit dem Verfasser der «Utopia» jahrelang einen
lebhaften Briefwechsel unterhalten. Unterdessen hatte More seinerseits dank den glin-
zenden Gaben seines Geistes — er verband schirfsten juristischen Verstand und richterliche
Energie mit literarischem Geschmack und philosophischer Denkweise, mit der der Un-
bescholtenheit einer selbstlosen Gesinnung und unverwiistlichem Humor — aullerordentlich
schnell und mit unerhértem Erfolg die Stufenleiter der hshern juristischen Amter erklom-
men. Der Konig, Heinrich VIII., hatte ihn schlieBlich aus persinlicher Sympathie sogar
zur Wiirde eines Lordkanzlers von England, das heit zur hichsten Stelle des Rechts-
wesens seines Reichs erhoben. Aber gerade diese exponierte Stellung brachte More in Konflikt
mit seinem Konig. Heinrich erwartete von ihm, da8 er sich ihm als Inhaber der Schliissel
des Rechts in seiner Ehescheidungssache gefillig erweise. Er wollte seine Gemahlin, Katha-
rina von Aragonien, entlassen und seine Geliebte, Anna Boleyn, zur Kénigin machen. Mores
Rechtsgefiihl striubte sich gegen ein solches Vorgehen. Das Verlangen des Konigs verstiel,
so wie die Dinge lagen und angesichts dessen, was More iiber die beteiligten Personen
wuBte, gegen alles Recht. Als nun der Kénig gar, um die Ehescheidung durchzusetzen, sich
von der romischen Kirche losril und die Ziigel der englischen Kirche und damit des Ehe:
rechts in seine eigenen Hinde nahm, legte More sein Amt nieder und weigerte sich, dem
Herrscher den Eid auf die neue Ordnung zu leisten. Dieser Ungehorsam kostete ihm das
Haupt.

Es ist ohne weiteres verstindlich, daf} diese wiederholten Schlige die Lebenskraft
und die Lebensfreude des Erasmusbrachen. Als ihn ihm Sommer 1536 eine Dysenterie befiel
hatte er ihr keine Widerstinde mehr entgegenzusetzen. Einen Monat lang fiihlte er sich
schwiicher und schwiicher werden, und dann kam das Ende. Er sah ihm mit Gleichmut und

50




Fassung entgegen. Er starb wie jener Montanus des « Funus», als ein echter Christ und ein
antiker Philosoph in einem. Seine letzten Worte sollen Bitten um Christi Barmherzigkeit
gewesen sein. Lateinisches und Holldndisches mischend, rief er aus: «O Jesu, misericordia!
O domine, liberame ! Domine fac finem ! Domine miserere mei! Lieve god !» (11./12. Juli 1936).
Auch er hatte sein nicht leichtes Schicksal tapfer und wiirdig bis zu Ende getragen. Die
Basler liefen es sich nicht nehmen, den Gelehrten, obwohl er im alten Glauben gestorben
war, auf ihre Weise gebithrend zu ehren. Von Studenten wurde er zum Begriibnis ins
Miinster getragen. Der Oberstzunftmeister und die meisten Ratsherren, Studenten und
Professoren der Universitit gaben ihm das Geleite. Die Leichenrede hielt der Antistes
Oswald Myconius. Dieser Pomp entsprach allerdings nicht ganz dem Wunsche des Eras-
mus. Sein ganzer Sinn war darauf gerichtet gewesen, moglichst gerduschlos und ohne
jemand zur Last zu fallen von hinnen zu gehen. Dagegen allerdings, da man ihn in den
altehrwiirdigen Hallen des Miinsters bestattete, wiirde er nichts einzuwenden gehabt haben.
Sein Grab war urspriinglich in der Marienkapelle, links unter dem Lettner, der bis 1850
Langhaus und Chor trennte, vor dem Pfeiler gerade gegeniiber der jetzigen Kanzel. Infolge
baulicher Anderungen wurde dieses Grab zertriimmert. Im Jahre 1928 wurden die Gebeine
entfernt und in einer neuen Gruft beigesetzt zwischen dem Taufstein und dem schon friiher
versetzten Grabmonument.

Daf Basel den Toten so spontan geehrt hat, das protestantisch gewordene Basel
mitten in den Reformationswirren den katholisch gebliebenen Erasmus, die eng um-
mauerte Schweizerstadt den ruhelosen Européer, der von zahllosen Eiferern hiiben und
driiben um seiner geistigen Unabhingigkeit willen verfolgt, beschimpft und verichtlich
gemacht wurde, bildet ein Ruhmesblatt in der Geschichte der Stadt. Sie bezeugte mit
unleugbarem Mut vor der ganzen Welt, da8} ihr geistige GréBe, Uberlegenheit der Erkennt-
nis und Adel des Willens hoher standen als Macht und Glanz und duBleres Gliick. Die Liebe,
die Erasmus Basel entgegengebracht hatte, blieb so nicht unbelohnt.

LITERATUR

Die Hauptquellen, aus denen unsre Kenntnisse vom Leben des Erasmus stammen,
sind des Erasmus eigne Werke und insbesondere seine briefliche Korrespondenz. Eine
moderne kritische Bearbeitung siamtlicher Werke steht noch aus; wir sind auf die alten
Basler und Leidener Drucke angewiesen. Der Briefwechsel ist neuerdings durch das eng-
lische Gelehrtenehepaar Percy und Helen Mary Allen (Opus Epistolarum Des. Erasmi,
Oxford von 1906 an; bis jetzt sind 8 Binde erschienen; der Rest, etwa 3 Binde, sollen
in den nichsten Jahren herauskommen) meisterhaft herausgegeben worden. Die in Ver-

% bindung mit der Herausgabe der Korrespondenz von P. und H. M. Allen geleistete kritische

und historische Kommentararbeit, die in den Anmerkungen, Einleitungen und Registern

* der einzelnen Binde niedergelegt ist, bildet die unentbehrliche wissenschaftliche Grund-

51




»

lage fiir alle moderne Erasmusforschung. Dazu kommen als Primiirquellen zweiten Ranges
die beiden Darstellungen des Lebens des Erasmus, die aus der Feder seines humanistischen
Basler Freundes Beatus Rhenanus stammen (ins Deutsche iibersetzt durch Dr. A, Hart.
mann in « Gedenkschrift zum 400.Todestag des Erasmus von Rotterdam » Basel1936. 8.111f),

Die besten, das heifit in Detail und Gesamtauffassung richtigsten und am leben-
digsten geschriebenen modernen Darstellungen sind : G. Feugére, Erasme, Paris 1874; R. Bl,
Drummond, Erasmus, London 1873; J. A. Froude, Life and Letters of Erasmus, London
1895; J. Huizinga, Erasmus (hollindisch 1924; in deutscher Ubersetzung von Prof. W. Kigi
Basel 1928 und 1936) und L. Gautier Vignal, Erasme, Paris 1936. Wertvolle Erginzungen
bieten 2 Binde von Essays des bereits genannten Englinders Percy Allen. Weniger sub-
stantiell, aber leicht lesbar sind folgende Neuerscheinungen: Christ. Hollis, Erasmus, Mil-
waukee 1933 ; H. J. J. Wachters, Erasmus von Rotterdam, Amsterdam 1936; und St. Zweig,
Triumph und Tragik des Erasmus von Rotterdam, Wien 1935.

Der Basler wird auBerdem gern zu Dr. A. Hartmanns Ubersetzung des Lobes der
Torheit (Basel 1929) und zu desselben Erasmuskenners «Basilea Latina, einer Sammlung
lateinischer Texte zur Zeit- und Kulturgeschichte der Stadt Basel im 15. und 16. Jahrhun-
dert (Basel 1931), zu Dr. E. Majors Erasmusschriften und zu H. Trogs Ubersetzungen aus-
gewiihlter Colloquien (Basel 1936) greifen.




	Desiderius Erasmus von Rotterdam

