
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 113 (1935)

Artikel: Aus der Geschichte der Basler Kartaus

Autor: Schweizer, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006943

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS DER

GESCHICHTE DER BASLER

KARTAUS

EINE DARSTELLUNG IN WORT UND BILD

VON

J. SCHWEIZER

113. NEUJAHRSBLATT
HERAUSGEGEBEN VON DER

GESELLSCHAFT ZUR BEFÖRDERUNG DES GUTEN UND GEMEINNÜTZIGEN

1935

IN KOMMISSION BEI HELBING & LICHTENHAHN, BASEL



Inhaltsverzeichnis der früheren Neujahrsblätter.

1. Erzählungen aus der Basler Geschichte in zwangloser Reihenfolge.

»1. 1821.

2. 1822.

•3. 1823.

*4. 1824.

*5. 1825.

»6. 1826.

*7. 1827.

*8. 1828.

*9. 1829.

*10. 1830.

*11. 1831.

*12. 1832.

*13. 1835.

*14. 1836.
15. 1837.

*16. 1838.

17. 1839.

*18. 1840.

*19. 1841.

20. 1842.

*21. 1843.

22. 1844.

(Bernoulli, Dan.) Isaac Iselin.
(Burckhardt, Jac., Obersthelfer, später Antistes.) Der Auszug der Rauracher.
(Hanhart, Rudolf.) Basel wird eidgenössisch. 1501.

(Hagenbach, K. R.) Die Schlacht bei St. Jakob. 1444.

(Hagenbach, K. R.) Die Kirchenversammlung zu Basel. 1431—1448.

(Hagenbach, K. R.) Die Stiftung der Basler Hochschule. 1460.

(Hagenbach, K. R.) Erasmus von Rotterdam in Basel. 1516—1536.

(Hagenbach, K. R.) Scheik Ibrahim, Johann Ludwig Burckhardt aus Basel.
(Hagenbach, K. R.) Rudolf von Habsburg vor Basel. 1273.

(Hagenbach, K. R.) Bürgermeister Wettstein auf dem westphälischen Frieden.
(Hagenbach, K. R.) Das Jahr 1830, ein wichtiges Jahr zur Chronik Basels.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die Schlacht bei Dornach am 22. Juli des
Jahres 1499.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Landvogt Peter von Hagenbach.
(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Leben Thomas Platters.
(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das große Sterben in den Jahren 1348

und 1349.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Das Karthäuser-Kloster in Basel.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Der Rappenkrieg im Jahre 1594.

(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Die ersten Buchdrucker in Basel.

(Heusler, Ahr.) Die Zeiten des großen Erdbebens.
(Burckhardt, Abel, Obersthelfer.) Hans Holbein der Jüngere von Basel.

(Wackernagel, W.) Das Siechenhaus zu St. Jakob.
(Reber, B.) Die Schlacht von St. Jakob an der Birs.

2. Die Geschichte Basels von den ältesten Zeiten bis zur Einführung
der Reformation, in zusammenhängenden Erzählungen dargestellt.

(Fechter, D. A.) Die Rauraker und die Römer, Augusta Rauracorum und
Basilea.

(Burckhardt, Jacob, Professor.) Die Alemannen und ihre Bekehrung zum
Christentum.

(Streuber, W. Th.) Bischof Hatto, oder Basel unter der fränkischen Herrschaft.
(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Das Königreich Burgund. 888—1032.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Bürgermeister Wettstein auf dem westphä¬
lischen Frieden.

(Fechter, D. A.) Das Münster zu Basel.

(Fechter, D. A.) Bischof Burchard von Hasenburg und das Kloster St. Alban.
(Fechter, D. A.) Das alte Basel in einer allmählichen Erweiterung bis 1356.

(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Die Bischöfe Adelbero und Ortlieb von Froburg.
(Burckhardt, L. A.) Bischof Heinrich von Thun.
(Hagenbach, K. R.) Die Bettelorden in Basel.
(Burckhardt, L. A.) Die Zünfte und der rheinische Städtebund.
(Arnold, W., Professor.) Rudolf von Habsburg und die Basler.
(Wackernagel, W.) Ritter- und Dichterleben Basels im Mittelalter.
(Vischer, W.) Basel vom Tode König Rudolfs bis zum Regierungsantritte

Karl IV.
(Heusler, Andr.) Basel vom großen Sterben bis zur Erwerbung der Land¬

schaft. 1340-1400.
(Burckhardt-Piguet, Theophil.) Basel im Kampfe mit Österreich und dem Adel.
(Hagenbach, K. R.) Das Basler Konzil. 1431—1448.

Frühere Jahrgänge der Neujahrsblätter sind, soweit sie noch vorhanden, zu beziehen
bei H e 1 b i n g und Lichtenhahn, Buchhandlung, Freiestraße 40.

*23. 1845.

*24. 1846.

*25. 1847.

*26. 1848.

*27. 1849.

*28. 1850.

*29. 1851.

*30. 1852.
31. 1853.

*32. 1854.
33. 1855.

*34. 1856.

*35. 1857.

*36. 1858.

*37. 1859.

*38. 1860.

*39. 1861.

*40. 1862.



AUS DER

GESCHICHTE DER BASLER

KARTAUS

EINE DARSTELLUNG IN WORT UND BILD

VON

J. SCHWEIZER

113. NEUJAHRSBLATT
HERAUSGEGEBEN VON DER

GESELLSCHAFT ZUR BEFÖRDERUNG DES GUTEN UND GEMEINNÜTZIGEN

1935

IN KOMMISSION BEI HELBING & LICHTENHAHN, BASEL



BUCH DRUCKEREI KARL WERNER, BASEL.



Aus der Geschichte der Basler Kartaus.

1. Die Gründung des Klosters.

Unter den in Basel bestehenden Klöstern ist die Kartaus im Minderen Basel das

jüngste gewesen, doch sollte ihm seine weitere Entwicklung eine Sonderstellung unter den
übrigen Klöstern der Stadt bringen. Schon bei seiner Entstehung zeigt sich etwas von dieser

Eigenart. Im Gegensatz zu den bestehenden Klöstern verdankt es sein Dasein nicht
einem weltlichen Herrscher oder einem Kirchenfürsten, die ihrem Namen ein ewiges' o
Gedächtnis und ihrer Seele das Heil sichern wollten, so wenig als es der Wunsch des mit
andern Sorgen belasteten Ordens war, in Basel eine neue Niederlassung zu gründen.
Sondern das Eigenartige dieses neuen Klosters liegt darin, daß es seine Entstehung dem Willen

eines Bürgers verdankt, der in seiner Person den Reichtum der aufstrebenden Stadt
und ihrer Bürgerschaft darstellt. Daher auch die engste Bindung an gewisse Kreise aus
der Bürgerschaft, die einen entscheidenden Zug im Wesen der Basler Kartaus darstellt
und eine Stärke wie eine Schwäche der Neugründung ist, insofern diese hier eine
zuverlässige Grundlage fand, aber auch den Änderungen in den geistigen Einstellungen der
Gönner in weitem Maße ausgesetzt war.

Liegt schon hierin eine Besonderheit der Kartaus begründet, die aus dem Emporstreben

Basels zu Ende des XIV. Jahrhunderts hervorgeht, so hat ein weiterer Zug im
geistigen Leben des ausgehenden Mittelalters die Stellung des neuen Klosters inmitten
des festgefügten kirchlichen Organismus der Stadt bestimmt: das Streben nach einer
Reform der Kirche, das immer weitere Kreise erfaßt und in den verschiedensten Formen
sich äußert, bis es in den großen Reformkonzilien des XV. Jahrhunderts seinen Ausdruck
findet. Ihm verdankt Basel seine Kartaus. Die Stadt war nicht arm an Klöstern; 5 Männer-
und 4 Frauenklöster gaben dem ernsten Christen weitgehende Möglichkeiten zur Sicherung

seines Seelenheils. Aber die mönchische Frömmigkeit war in der öffentlichen
Wertschätzung gesunken, und auch in den Basler Klöstern, denen manches Üble nachgesagt
wurde, waren mißliche Verhältnisse eingetreten, die sie dem Volke als Brutstätten der
Trägheit und des Lasters erscheinen ließen. Dagegen erhob sich das immer stärker
werdende Verlangen nach einer Wiederherstellung der Kirche in ihrer ursprünglichen Reinheit.

Wie stark dieser Wunsch war, geht daraus hervor, daß der Basler Rat eingriff und
begann, eine Reform der Klöster zu erzwingen.

In diesen Rahmen fügt sich die Entstehung einer Kartaus in Basel ein, denn sie
war die sichtbare Verwirklichung des erstrebten Ideales, des in jeder Hinsicht unantastbaren

und ehrfurchtgebietenden Klosters, eine Mahnung zu Buße und Umkehr. Damit
war auch die Stellung den schon bestehenden Klöstern gegenüber gegeben; es war die
des Bußpredigers, der allein schon durch sein Dasein zum Nachdenken und zu ehrlicher
Besinnung auffordert. Hier liegt auch ein Grund für das in dieser späten Zeit des aus-

3



gehenden Mittelalters in Basel erstaunliche Auftreten eines neuen Ordens, sowie für die

große Gebefreudigkeit weiter Kreise der Bürgerschaft. Es war der gleiche Wunsch nach

gründlicher Reform, der schon das Eingreifen des Rates in die kirchlichen Angelegenheiten

hervorgerufen hatte, und nun aus der Mitte der Bürgerschaft heraus in einer

Klostergründung seinen Ausdruck fand.
Diese Stimmung spricht deutlich aus den Legenden, die sich um die Gründung

der Kartaus ranken. Im Gegensatz zu den Gründungsgeschichten andrer Niederlassungen
des Ordens sucht die Chronik des Basler Hauses dessen Entstehung nicht mit
übernatürlichen Zeichen und Wundern in Verbindung zu bringen, sondern sie begnügt sich

damit, einige Aussprüche ehrwürdiger Männer zu berichten, die im weiteren Verlauf von
den Mönchen als Weissagungen gewertet wurden und die in ihrer schlichten Art zu
keinen Zweifeln an ihrer Echtheit Anlaß geben. Das eine Mal ist es der ehrwürdige Prior
der Torberger Kartaus, Johann von Brunswich, der als Visitator eine Basler Beginen-

samnung besucht, wohl im Jahre 1397, und nach der Feier der Messe „weissagend"
redet von der kommenden Gründung einer Kartaus in Basel, wie von den anfänglichen
Notzeiten und dem triumphierenden Aufstrehen des Klosters. Er kennt den Wunsch der

Beginen nach einer Niederlassung dieses Ordens, zu dem sie sich durch ähnliche Züge
ihrer Frömmigkeit hingezogen fühlten.

Das andere Mal war es der aus Basel stammende Bruder des Straßburger Kartäuserklosters,

Burkard zum Haupt, der im Gerüche besonderer Frömmigkeit steht und dessen

Worten daher großes Gewicht beigelegt wird. Zu ihm kommt die ehrbare Frau Verena

zum Haupt, die ihm ehemals als Magd gedient hatte und die ihm klagte, daß es in Basel

immer noch keine Kartaus gebe. Er gibt ihr, „ohne Zweifel in prophetischem Geist", eine
ähnliche Antwort, wie wir sie aus dem Munde des Torberger Priors kennen.

Und endlich wollen wir noch hinweisen auf die Tatsache, daß der Gründer der
Kartaus selbst den Anstoß zu diesem Unternehmen erhielt, als er in der Nürnberger
Niederlassung dieses Ordens mit dem Ernst der Kartäuser in Berührung gekommen und

von ihm einen unvergeßlichen Eindruck erhalten hatte.
Alle diese Züge weisen darauf hin, daß in reformfreundlichen Kreisen der Stadt

der Wunsch nach dem Erscheinen eines Klosters dieses Ordens bestand und daß seine

Gründung tatsächlich der Ausdruck eines Reformstrebens ist, das mit den in der Kirche
selbst verhandenen Kräften die Erneuerung derselben an Haupt und Gliedern zu
bewirken sucht.

Immerhin wäre zu fragen, ob denn der Kartäuserorden einem solchen Streben
wirklich entsprach, oder ob sich der Gründer des Basler Hauses einer Illusion hingab.
Die Antwort mag ein kurzer Überblick über Organisation und Wesen des Ordens geben.

Die Stärke wie die Besonderheit des Ordens liegt in der ihm eigentümlichen
Verbindung der strengen Weltabgeschiedenheit des Einsiedlers mit dem Segen klösterlichen
Zusammenlebens, die sowohl die asketische Strenge zu wahren wußte, als auch der Eigen-

brödelei des alleinstehenden Büßers den seelsorgerlich wichtigen Umgang mit seinen

Mitbrüdern entgegensetzte, und zugleich die Ungebundenheit des Eremiten unter die

heilsame Zucht der festen Regel stellte. Diese auf den Stifter des Ordens zurückgehende

Eigenart macht sich bereits in der Anlage des Klosters bemerkbar, da jede Zelle, zu der

Behausung eines Einsiedlers ausgebaut, ein Häuschen darstellt mit seinem kleinen Gar-

4



ten, seinen Wohn- und Arbeitsräumen, zu denen auch eine Werkstatt gehört und in
welchem der Mönch so abgeschlossen lebt, als oh er sich inmitten einer weltabgeschiedenen
Einöde befände. Dies hat nicht nur zur Folge, daß die Klöster des Ordens viel Raum

und Mittel zu ihrer Errichtung benötigen, sondern daß der um sein Seelenheil besorgte
Gönner mit seinen Gaben geradezu „einen Mönch stiften" kann, indem er den Bau einer
Zelle auf sich nimmt, und diese dann mit einer zinstragend angelegten Summe dotiert.
Der Kartäuser, der in eine solche Zelle einzieht und Namen und Wappen seines Wohltäters

vor sich hat, wird zu einem Kaplan dieser Familie, die er in seine Gebete

einschließt, und deren Freundlichkeit er immer wieder durch allerhand Gaben erfahren darf.
Dieses persönliche Verhältnis, wie die weitgehenden geistlichen Vorteile, kann zu einem

festen Band werden, das die Wohltäter an das Kloster bindet. Wir werden dies auch bei
der weiteren Entwicklung des Basler Hauses feststellen können.

Diese Einschränkung durch Raum und Mittel legt dem Ausbau einer Kartaus

enge Schranken auf. Ursprünglich war in den Vorschriften des Ordens bestimmt, daß in
einer Niederlassung nicht mehr als 14 Mönche und 16 Laienbrüder Unterkunft finden

sollten, aber diese Vorschrift mußte späterhin erweitert werden. So konnte das Basler

Haus in seiner Blütezeit 16 Zellen umfassen, wodurch der Zahl der In saßen eine Grenze

gezogen war.
In seiner Zelle lebt nun der Kartäuser in voller Abgeschlossenheit und strengem

Stillschweigen, die ihm das Dasein des Eremiten verbürgen. Nur selten und in streng
geregelter Weise wird diese Weltabgeschiedenheit gemildert durch ein Zusammensein mit
seinen Mitbrüdern, die er im Tage dreimal bei der Messe zu sehen bekommt, sowie hei

gelegentlichen gemeinsamen Mahlzeiten und Arbeiten und bei dem allwöchentlichen

gemeinsamen Spaziergang. Das Schweigegebot aber darf er nur an seltenen Gelegenheiten
brechen. Daß beides, die Abgeschlossenheit wie das Schweigegehot als eine Schranke

gegen alle von außen kommenden Einflüsse wirkt und die Erhaltung des ursprünglichen
Charakters des Ordens erleichtert, ist verständlich.

Strenge Askese regelt das Leben des Kartäusers in seiner Einsamkeit.
Speiseverbote verunmöglichen ihm den Genuß von Fleisch, Butter, Oel und Fett, und eine

scharfe Fastendisziplin erlaubt ihm an den Vorbereitungstagen der Hauptfeste nur Wasser

und Brot. Ja mit Erlaubnis des Priors kann dieses Fasten auf drei Tage in der Woche

ausgedehnt werden. Es ist zusammen mit der Einsamkeit und dem Stillschweigen ein

Stück Entsagung, die schon damit beginnt, daß der Mönch hei seinem Eintritt ins Kloster

auf all seinen Besitz zugunsten des Ordens verzichtet. Denn anders als die übrigen
Orden hatte derjenige der Kartäuser an der Forderung völliger Besitzlosigkeit festgehalten.

Begreiflicherweise konnte gegen diese von aller Welt abgeschlossenen Mönche, die

innerhalb einer tätigen Stadtgemeinschaft einen eigenartigen Kontrast zu ihrer Umgebung
bildeten, der Vorwurf der Nutzlosigkeit erhoben werden, und dies ist ihnen auch in Basel

nicht erspart geblieben. Doch konnte eine solche Ansicht nur auf Unkenntnis beruhen.
Denn neben der wichtigsten Aufgabe der Kartäuser, neben Gebet und Gottesdienst, die

allerdings von ihren Zeitgenossen verschieden beurteilt werden konnten, stand das Gebot

der Arbeit: körperliche Arbeit im Gärtchen und in der Werkstatt der Zelle, die zur Gesundheit

des Mönches notwendig war, und vor allem geistige Arbeit, die vom Orden vorgeschriebene

Beschäftigung mit theologischen Werken, wie das ebenfalls verlangte Studium der

5



Bibel, und das Verfassen oder bloße Abschreiben von Büchern, das von Anfang an eine
Hauptbeschäftigung des Ordens war, dem er seine wertvollen Bibliotheken, die Nachwelt
aber die Erhaltung zahlreicher Werke verdankt. Mit dem Abschreiben wurde in den Kar-
tausen auch die Kunst des Illuminierens und des Bindens der Bücher heimisch und brachte
in die stillen Zellen etwas vom künstlerischen Leben der Außenwelt herein.

Gerade diese Bibliotheken und die Beschäftigung mit Büchern ist für die
Entwicklung der Kartausen von großer Bedeutung gewesen. In ihren Büchern lernen wir die
eigenartige Welt ihres Denkens kennen in ihrer Verbindung scholastischer Dialektik und

inniger Mystik, wie sie uns
bei den großen Kartäusern der
Epoche, einem Dionysius Car-
tusiensis und einem Nikolaus
von Straßburg entgegentritt, die
Welt ihrer Frömmigkeit voll
echten, tiefen Lebens, die sich
uns besonders deutlich offenbart

in dem anläßlich des
Abbruches seiner Zelle im Jahre
1776 entdeckten Bekenntnis
des Martin Ströulin, das uns
im Anhang weiter beschäftigen
wird, und das so tiefes
religiöses Leben offenbart, daß es

fälschlich als ein Dokument
kommender Reformation
angesehen wurde; aber auch die
immer deutlichere Beeinflussung

durch die mit neuen Büchern eindringenden neuen Ideen, mit denen die Auseinandersetzung

beginnt und gegen die sich das alte Wesen des Kartäusertums zur Wehr setzt.
So muß die Bibliothek des Basler Hauses uns einen Einblick gewähren in geistiges
Werden innerhalb der stillen Mauern des Klosters, so wie sie die Einbruchsstelle neuen
Geistes in die wohlgehütete Abgeschlossenheit der Zellen bedeutet.

Aber nicht nur für das Leben der Mönclie selbst ist die Bibliothek von größter
Bedeutung, sie bringt sie auch in unmittelbaren Kontakt mit der Umgebung, der sie sich
nicht in andrer Weise nähern können. Durch die Bücher in ihrem Besitz werden Gelehrte
angezogen, und durch die Bücher, die sie selbst verfassen, ist es ihnen vergönnt, auf
einen weiteren Kreis von Lesern einzuwirken. Darum suchen sie, denen das öffentliche
Predigen nicht gestattet ist, durch die geschriebene Predigt zu wirken und eine Reihe Basler
Kartäuser sind auch in dieser Hinsicht in die Reihe der bedeutenden Männer ihres
Ordens getreten.

Endlich bringt es die Tätigkeit des Kartäusers als Kopist mit sich, daß er es als
eine besondere Vergünstigung ansieht, wenn ihm Pergament und Schreibmaterialien
geschenkt werden, wie es z. B. ein Johannes Amerbacli getan hat. Aber ebenso gut konnte
ihn seine Arbeit in einen schlimmen Konkurrenzkampf mit den Buchbindern der Stadt

6



verstricken, vor allem, seitdem die Erfindung der Buchdruckerei das Abschreiben von
Büchern zwecklos erscheinen ließ und höchstens noch durch das Binden von Büchern der

Mönch einen Beitrag an seinen Unterhalt verdienen konnte.
Daß an dem Leben der Mönche und der einer weniger strengen Regel unterstehenden

Laienbrüder nichts geändert wurde, daß die Weltentsagung nichts von ihrer Strenge verlor,
daß die Besitzlosigkeit und Demut erhalten blieben und noch im Tode dem Mönch den

Sarg und die Grabschrift verweigerten, daß nirgends ein Streben nach äußerem Glanz zu
unvermeidlichen Konflikten führte, dafür sorgte die Tätigkeit der für jede Provinz des

Ordens vorgesehenen
Visitatoren, deren Aufsicht sich
über alle Einzelheiten des

mönchischen Lebens
erstreckte. Über allem aber
stand der Generalprior der
Grenobler Kartaus und das

aus allen Prioren zusammengesetzte

Generalkapitel, das

sich alljährlich in Grenoble
versammelte und als oberste
Behörde acht Definitoren
dem General zur Seite stellte.

Dies alles wirkte zusammen,

um dem Orden seine

ursprüngliche Reinheit zu
wahren, und wir können mit
Johann Buschius feststellen:
„Durch drei Dinge bleibt die
Kartaus stark, durch Einsamkeit, Schweigen und Visitation." So kam es, daß dieser Orden
der einzige seiner Zeit war, der keine Deformation aufwies und darum auch nie einer
Reformation bedurfte. Wenn in dem Bilde des Niederganges mönchischer Frömmigkeit
im ausgehenden Mittelalter Verkörperungen der alten echten Frömmigkeit einer
dahingehenden Zeit hervortraten, so ist dies in weitgehendem Maße das Verdienst der Söhne
des Heiligen Bruno gewesen.

Haben wir im Vorhergehenden geredet von den Vorbedingungen, die der Gründung

einer Kartaus in Basel günstig waren, so müssen wir uns nun der Person des Gründers

zuwenden. Jakob Zibol entstammte einem Geschlechte, das vielleicht aus der
Lombardei kommend, seinen Aufstieg in Basel gegen die Mitte des XIV. Jahrhunderts begann,
aber bereits um die Wende des XV. eine führende Rolle spielte. Zur niederen Stube

gehörend, hatte er in seiner Vaterstadt eine große und erfolgreiche Tätigkeit entwickelt, die
ihm die Macht und Würde eines Oberstzunftmeisters eintrug. Lange Jahre saß er im Rat
und im Jahre 1388 wurde ihm die Würde eines Bürgermeisters übertragen. Aber nicht
nur in geistiger Hinsicht war Zibol eine der hervorragenden Gestalten, er war auch einer
der reichsten Bürger seiner Vaterstadt. Als im Jahre 1401 eine außerordentliche Ver-

7



mögenssteuer, das „große Ungeld", erhoben wurde, war er einer der wenigen, die mehr
als 10000 Gulden versteuerten.

Aber nicht nur im Innern des Staates übertrug ihm das Vertrauen seiner Mitbürger
wichtige Ämter, sondern er hatte zu verschiedenen Malen seine Vaterstadt als deren
Gesandter an andern Orten zu vertreten. Eine solche Gesandtschaft führte ihn sesen 1384Ö D
nach Nürnberg. Dort kam er zum erstenmal in nähere Berührung mit den Kartäusern,
da der Nürnberger Rat, der seinen Gästen die Sehenswürdigkeiten der Stadt zeigen wollte,
sie auch in die vor kurzem von Marquardt Mendel gegründete Kartaus führte, wo den
Baslern zu Ehren die Brüder sich im Konvente versammelten. Der Eindruck, den Zibol
dort vom Ernst und der strengen Frömmigkeit des Ordens erhielt, war so tief, daß er
erwog, ob er genügend vermöglich sei, aus eigenen Mitteln in seiner Vaterstadt ein solches
Kloster zu erbauen.

Aber wenn ihm auch auf dieser Reise die erste Anregung zu Teil wurde, so sollten

doch eine Reihe von Jahren vergehen, bevor er an die Verwirklichung seines Planes
denken konnte. Den unmittelbaren Anstoß gab der Versuch des Markgrafen Rudolf von
Baden, der mit Hilfe des Priors der Straßburger Kartaus in seinem eigenen Gebiete ein
Haus dieses Ordens zu gründen suchte. Die Sache verlief jedoch im Sande, da der Prior
bei seinem Besuche auf dem Röttelerschloß keinen geeigneten Ort finden konnte und wohl
auch nicht die nötigen Geldmittel bei seinem Gönner vermutete. Diese Verhandlungen
wurden in Basel bekannt und trieben Zibol dazu, mit seinen Gedanken Ernst zu machen.
Vielleicht, daß auch der Wunsch mitwirkte, dem Markgrafen wie auf politischem Gebiete
nun auch in dieser Gelegenheit zuvor zu kommen. Möglich auch, daß von Anfang an
Katharina von Burgund als treibende und beratende Macht hinter den Geschehnissen
stand. Auf jeden Fall sah sich Zibol zum Handeln gezwungen.

Es waren zunächst zwei Schwierigkeiten, die sich seinem Vorhaben in den Weg
stellten, er mußte für die beträchtlichen Mittel, die der Bau einer Kartaus benötigte,
aufkommen, und es war ein für das Kloster passender Ort innerhalb der Stadt zu finden,
der die Ruhe und Stille der Zellen verbürgte. Das erstere war angesichts der großen Reichtümer

Zibols kein Hindernis für die Neugründung, das letztere aber fand eine unerwartet
günstige Lösung. Der seit 1392 im Besitz des Rates sich befindende Bischofshof in Kleinbasel

war gegen 1400 von diesem einigen Bürgern zum Kauf angeboten worden. Zibol
wußte die Verhandlungen in die Länge zu ziehen und in der Zwischenzeit trat er in
Unterhandlungen mit eben jenem Straßburger Prior, der auf seine Bitte hin nach Basel
kam, das in Frage kommende Grundstück ansah und es als besonders geeignet fand. Der
Reichtum Zibols mochte bei diesem Urteil ausschlaggebend gewesen sein, auf jeden Fall
erhielt der Oberzunftmeister bindende Zusagen und konnte nun mit seinen Absichten vor
den Rat treten, dem er 600 Gulden bot, und von welchem er das Areal zugesprochen
erhielt. Bezeichnend ist, daß der Rat wohl seine Freude an der Entstehung einer Kartaus
bekundete, sich aber in keiner Weise binden wollte, so daß schon hier die engste
Verknüpfung zwischen der beabsichtigten Gründung und der Person Zibols vorliegt. Die
Verkaufsurkunde wurde am 12. Dezember 1401 ausgestellt und am gleichen Tage dem
Straßburger Prior der Schlüssel zu seinem neuen Besitztum ausgehändigt. Schon im März
des folgenden Jahres konnten mit Ermächtigung des Generalpriors aus dem Straßburger
Hause zwei Mönche und ein Laienbruder nach Basel entsandt werden, wo sie als erste

8



Insaßen vom Bischofshofe Besitz ergriffen. „Nicht lange nachher" konnten die ersten

Novizen aufgenommen werden. Im gleichen Jahre wurde das Areal des Klosters auf
Geheiß des General priors durch Ankauf eines weiteren Landstreifens erweitert. Das neue

Haus hatte zu leben und sich zu entwickeln begonnen. Nur eines fehlte ihm noch, Name

und Schutzpatron. Beides verdankte es dem Bischof von Konstanz, in dessen Diözese es

stand und der von Anfang an seine Freude bekundet hatte. Der Rat hatte sich an diesen

gewandt mit der Bitte, eine der heiligen Margarete geweihte Kapelle, die sich seit alter

Zeit im Stadtgraben nahe beim südöstlichen Eckturm der Kleinbasier Ringmauer befand

und als Hindernis bei der Verteidigung der Mauern angesehen wurde, abbrechen zu dürfen.

Der Bischof ging llun auf dieses Begehren ein unter der Bedingung, daß die neben

jenem Teile der Mauer errichtete Kartaus Nafnen und Patronin der Kapelle übernehme.

So war beiden Teilen geholfen. Der Rat ließ die Kapelle abreißen, deren Steine und Holzteile

er zu den Bauten des neuen Klosters beisteuerte, die Kartaus aber kam zu ihrem
Namen : St. Margaretental.

Bei der Bestimmung des Ortes für das Kloster mag nicht nur die sich bietende

günstige Gelegenheit zur Erwerbung des Bischofshofes mitgewirkt haben, sondern auch

die Erwägung, daß eine neue Ordensniederlassung sich nur sehr schwer in das feste

Gefüge des Großbasier Kirchenwesens hätte einfügen lassen, und vielleicht hat auch der

Wunsch mitgesprochen, dem erst seit kurzem gewonnenen Minderen Basel etwas Großes

zukommen zu lassen. Wie dem auch sei, das Kloster hatte begonnen zu leben. Es war

nun die Aufgabe seines Gründers wie seines Oberen, des Straßhurger Priors Winand, für
seine weitere Entwicklung einzutreten.

II. Die Entwicklung bis zum Basler Konzil.

Die ersten Jahre des neugegründeten Klosters waren erfüllt mit mancherlei

Sorgen. Es war der Kampf mit der Armut, mit dem eigenen Orden und mit der benachbarten

Theodorskirche. Reden wir zunächst von dieser letzteren Auseinandersetzung, denn

von ihrem Ausgang hing in weitgehendem Maße der Weiterbestand der Kartaus ah. Der

Kampf um die Pfarreirechte zwischen Pfarreien und Klöstern war etwas alltägliches, denn

wenn auch die Pfarrtätigkeit ihrem Wesen nach etwas ganz unklösterliches war. so kam

es doch immer wieder zu Übergriffen, sobald der Mönch aus den engen Schranken seines

Klosters hinaustrat, und sei es dem eigenen Trieb folgend, sei es auf die Bitten der

Umgebung hin, sich seelsorgerlich betätigte. War auch diese Gefahr bei der V eltabge-

sehlossenheit einer Kartaus wenig zu befürchten, so mußte doch damit gerechnet werden,
daß zum mindesten viele Gaben ihr zufließen würden; dazu kam noch die Frage nach

der Einordnung des Klosters in das Gefüge der das ganze Kleinbasel umfassenden 1 heo-

dorspfarrei mit all ihren Rechten, vor allem auch denjenigen finanzieller Art. Die Lage

war in diesem Falle noch besonders erschwert durch die enge Verbindung von St. Iheo-
dor mit dem Domstift. Ursprünglich stand das Patronat durch Schenkung des Bischofs

Burchard dem Albankloster zu, ging dann aber seit 1259 und 1314 an das Doinstift über,
dem es im Jahre 1331 durch Papst Johann als Belohnung für die im Kampf gegen König
Ludwig geleisteten Dienste inkorporiert (einverleiht) wurde. Es war dies eine Maßnahme,
die meist angewendet wurde, um den bedrängten Finanzen eines Patrons aufzuhelfen,

9



daher denn auch das rege Interesse des Domkapitels am Wohlergehen der Theodorspfarrei,
für die es nicht mehr bloß Patron, sondern auch Kirchherr geworden war. Es war daher
jederzeit bereit, diese Rechte gegen alle Eingriffe zu verteidigen. So konnte es geschehen,
daß anläßlich der 1462 in der Kleinbasier Rheingasse erfolgten Gründung des Antonier-
hofes mit seiner Kapelle ausdrücklich alle Rechte der Pfarrkirche vorbehalten und dieser
eine feste Gebühr zugesichert wurde als Entschädigung für die der Kapelle zufließenden
Gaben.

Eine ähnliche Regelung mußte auch anläßlich der Errichtung der Kartaus erstrebt
werden. Immerhin entstand in diesem Falle ein unerquicklicher Streit, der das Verhältnis
von Kloster und Pfarrkirche auf lange hinaus vergiftete. Zuerst beschritt Kapitel und
Pfarre den gesetzlichen Weg einer Appellation an die Kurie, welche auf die Gefährdung
der Pfarreirechte hinwies und eine Rulle von Bonifaz IX. vom 18. April 1402 mit dem
Verbot des Weiterbaues des Klosters unter Androhung der Exkommunikation erreichte.
Die Kartäuser, beraten von ihren Freunden, die ihnen auch die nötigen Mittel zur
Verfügung stellten, brachten einen Vergleich zustande. Mit 200 Gulden konnten sie die Gegner

entschädigen und die Aufhebung der Bulle in Rom erlangen. In ihrem Ärger behandelten

sie dieses Dokument in wenig ehrfürchtiger Weise, indem sie es mit einem Messer
durchlöcherten.

Die am 29. Januar 1404 unter Beihilfe des Ordensgenerals herbeigeführte Einigung
zwischen dem Dompropst, dem Kapitel, dem Dekan der Basler Kirche und dem Vikar von
St. Theodor, Eberhard Schenk, einerseits und den Prioren Winand und Hermann von De-
venter als Vertretern des Ordens andrerseits, brachte die Regelung der Pfarreirechte in
der Weise, daß die Kartäuser gleich andern Parochianen (Pfarrkinder) den Pfarrzehnten
zu entrichten haben, keine Sakramente außerhalb des Klosters spenden dürfen, dagegen
die Erlaubnis erhalten, jedermann das Begräbnis zu gewähren unter Vorbehalt der Rechte
der betreffenden Gemeindepfarrei auf Präsentation und Quart (Abgaben). Dagegen konnte
sich als recht einengend erweisen, daß die Mönche für dieses Entgegenkommen sich
verpflichten mußten, ihren Besitz nicht ohne Einwilligung des Kapitels zu erweitern, noch
in Rom Schritte zu unternehmen, um sich in den Genuß von Rechten und Privilegien
der dem Domkapitel inkorporierten Pfarrkirche zu setzen.

Damit war die Bewegungsfreiheit der Kartäuser stark beschnitten. Zudem sollten
sie aus ihrer anfänglich drückenden Armut heraus den Zehnten entrichten. Aber auch
die Gegner waren nur halb zufrieden, denn es konnte ihnen nicht gelingen, die Flut der
Gaben zu unterbinden, die in den folgenden Jahren in immer größerem Maße in die Kartaus

zu fließen begannen. Wohl stellten am 30. Januar 1404 der Dompropst Peter
Liebinger, der Dekan Johann Hohenstein, das Kapitel und Eberhard Schenk einen Revers
aus, in welchem sie sich mit der erhaltenen Abfindungssumme einverstanden erklärten
und versicherten, keine weiteren Schritte gegen das Kloster unternehmen zu wollen. Wohl
konnten sie sieh an diese Abmachungen halten; aber die bestehende Spannung dauerte
weiter und eine Reihe unerquicklicher Ereignisse, die den Kartäusern böse Stunden
verursachten, wurden von diesen ihren früheren Gegnern, vor allem dem Eberhard Schenk,
zugeschrieben. Man traute diesem alles Schlimme zu, denn er urid seine Freunde hatten
schon anläßlich der Appellation nach Rom die Kartaus verleumdet, wie sollte da nicht
der Gedanke aufkommen, daß die dreimal versuchte Brandstiftung im Kloster nicht von

10



der gleichen Seite komme.
Ferner vermutete man in ihm
den Urheber von weiteren
Verleumdungen. So wurde

in der Stadt erzählt, die
Mönche hätten in die
Stadtmauer Löcher gebrochen, um
die Feinde in die Stadt
einzulassen. Dann wieder
beschuldigte ein Schwachsinniger

sie in der Pestzeit des

Jahres 1411 der Brunnenvergiftung,

auch wurde davon

geredet, daß die Kartaus eine

völlig wertlose Gründung sei,

die keinerlei Anrecht aufs

Dasein habe. Immer wieder
mußte der Rat eingreifen,
untersuchen und die Mönche

in Schutz nehmen. Auch
wurde versucht, eine
Knabenschule vor den Toren des

Klosters zu eröffnen, um
durch ihren Lärm den Frieden

der Zellen zu stören und
deren Insaßen zum
Nachgeben zu zwingen, doch

scheiterte dies am Widerstand

der Stadtoberen. Endlich

kam es zu einem
Gerichtshandel. Die Kartäuser hatten in die Mauer gegen den Theodorsplatz ein großes

Loch gebrochen, um mit Fuhrwerken besser zufahren zu können, als das Kapitel ihnen

ein Häuschen vor die Öffnung setzen ließ. Das Fünfergericht, an das sich die Mönche

wandten, wies beide Parteien ah. und verlangte sowohl den Abbruch des vom Kapitel
erstellten Häuschens, als auch die Schließung der Maueröffnung.

Gerade dieser Zwischenfall zeigt so recht die Giftigkeit des Kampfes. Es war gut,
daß er ein Ende fand durch eine Bulle Martins "\ der am lö Mai 1426 dem Kloster das

Privileg der Exemtion gewährte, die es vor weiteren Übergriffen der Basler
Kirchenbehörden schützte. Doch sollte es die Kurie erfahren, daß dieses Vorrecht ein

zweischneidiges Schwert war, denn als im Jahre 1513 päpstliche Kollekten in Basel
eingetrieben wurden, weigerte sich das unterdessen erstarkte Kloster unter Berufung auf die

ihm gewährte Exemtion, diesem Begehren nachzukommen, da es nur seinem Orden unterstellt

sei und gegen die Kurie keinerlei Verpflichtungen habe. So blieb dem päpstlichen
Kollektor nichts anderes übrig, als das renitente Kloster zu exkommunizieren, wie dies

11



vor Zeiten aus den gleichen Gründen schon St. Alhan und den Predigermönchen geschehen

war.
So endete der Kampf mit Kapitel und Pfarrei, in welchem es die Kartaus

verstanden hat, ehrenvoll ihre Stellung zu wahren. Immerhin war ihr dies durch ihr stilles
Wesen viel leichter gemacht als andern mehr der Welt zugewandten Orden.

Fast ebenso schwierig war die Auseinandersetzung mit dem eigenen Orden, der
durch Yisitatoren und Generalkapitel eine unumschränkte Macht auszuüben imstande
war. Ungünstig war in dieser Hinsicht die Tatsache, daß infolge des großen abendländischen

Kirchenschismas zur Zeit der Gründung der Basler Niederlassung der Orden seihst
in zwei Lager gespalten war. Die Kartausen von Frankreich, Spanien und der Schweiz
hatten sich dem in Avignon residierenden Papste zugewandt, während die deutschen
Kartäuser sich für den Papst in Rom entschieden hatten. Zu einer Einigung kam es erst,
nachdem anläßlich des 1409 in Pisa versammelten Konzils Vorbesprechungen
stattgefunden hatten. Der Führer der deutschen Kartäuser, Stephan Maconi, Generalprior in
Seitz, hatte seine Demission angetragen und sein Gegner, der Grenobler Generalprior,
folgte seinem Beispiel. Nach weiteren Verhandlungen in Straßburg konnte der Prior der
Pariser Kartaus, Johann von Griffenberg, zum gemeinsam anerkannten Generalprior
ernannt werden. Damit war die Wiedervereinigung gesichert.

Nun erfolgte aber die Gründung der Basler Kartaus im Jahre 1401 in einer Zeit,
als der Streit im Orden noch nicht beigelegt war. Da sie auf Kleinbasier Gebiet stehend
und der Konstanzer Diözese angehörend in die deutsche Rheinprovinz des Ordens
eingegliedert war, so lag sie wie ein letzter Außenposten vor den Klöstern der Gegenseite,
die dem Generalkapitel in Grenoble unterstanden. Dies war insofern ungünstig, als die
Basler Kartaus dadurch in den ersten schwierigen Zeiten von den übrigen schweizerischen

Ordenshäusern abgeschnitten und ganz auf die Zusammenarbeit mit den Häusern
der Rheinprovinz angewiesen war; daher auch der enge Zusammenhang mit Straßburg,
Freiburg und Mainz, der bis zum Ende bewahrt wurde, allerdings auch darauf
zurückzuführen war. daß aus jenen Klöstern die Visitatoren stammten, die die Basler Niederlassung

zu besuchen hatten.
Offenkundig war das Erscheinen eines neuen Hauses in so exponierter Stellung

dem um das Seitzer Generalkapitel vereinigten Teil des Ordens nicht angenehm und der
Glaube an seine Lebenskraft war ein geringer. Gewiß war der einflußreiche Straßburger
Prior Winand gewonnen und durch ihn auch der Generalprior in Seitz, Maconi, der sich
für die neue Kartaus einsetzte, aber es waren Widerstände vorhanden, die überwunden
werden mußten. Es gelang dies der Energie Zibols und Winands, die sich die Hilfe der
Prioren von Nürnberg und Geirach zu sichern wußten, dazu aber auch eine Reihe außerhalb

des Ordens stehende wichtige Persönlichkeiten als Fürsprecher gewinnen konnten,
so den Basler Rat, den Propst zu St. Peter, den Bischof von Konstanz, den Herzog von
Österreich und den „Römischen König" Ruprecht von der Pfalz. Ihren Bitten
nachgebend entschloß sich das Generalkapitel im Jahre 1406 zur Aufnahme des Basler Hauses
in den Ordensverband und gab ihm als Rektor den Straßburger Prior Winand, der nach
zwei Jahren als Prior in den vollen Besitz seines Klosters kam. So wurde Winand, der
mit einer kurzen Unterbrechung dem Kloster seit dem Tage seiner Gründung vorgestanden
war, zu dessen erstem Prior.

12



Diesem ersten Kampfe mit dem Generalkapitel um die Existenz des Klosters sollten

in den folgenden Jahren weitere Gegensätze folgen. Es gehört zu den ständigen Leiden

des Basler Hauses, daß es nur einen geringen Rückhalt an der obersten Behörde
seines Ordens fand, die stets in schweren Zeiten versuchte, durch die Auflösung der Kartaus
sich aus der Not zu ziehen. Daran hat auch der Übergang der Ordensregierung an die
große Kartaus in Grenoble und das sich daselbst versammelnde Generalkapitel nach der

Wiederherstellung des Friedens im Innern des Ordens nichts geändert. Im Gegenteil war
diese Änderung zunächst ein Nachteil für das Basler Haus, da es mit dem bisherigen
Seitzer Generalprior Maconi einen Freund verlor, dem es viel zu verdanken hatte. Erst
das Basler Konzil hat die Verbindung mit der obersten Instanz des Ordens fester werden
lassen. Wir werden davon noch zu reden haben.

War es gelungen, mit der Pfarrei zu St. Theodor einen Vergleich zu schließen, das

Generalkapitel zur Anerkennung der Neugründung zu bewegen, nachdem man sich schon
vorher den Schutz des Gencralpriors gesichert hatte, so war nunmehr noch der Kampf
mit den sehr primitiven Verhältnissen der vorhandenen Gebäulichkeiten des Bischofshofes
aufzunehmen. Doch dieser Kampf war von Anfang an kein aussichtsloser, denn hier war
der Wille und der Reichtum des Gründers ausschlaggebend. Armselig sah es in der
ersten Zeit im neugegründeten Kloster aus, denn die Gebäude des bisherigen Hofes waren
nur provisorisch zu Behausungen von Kartäusern zugerichtet worden. Die Laienbrüder
mußte man auf dem Kornboden unterbringen; als Kirche diente der ehemalige Saal des

Bischofs, in welchem man die aus der abgerissenen Margaretenkapelle stammenden Bänke
aufstellte und die Fenster mit durchscheinenden Tuchstücken verschloß. Die im Leben
des Kartäusers eine große Rolle spielende Glocke aber mußte man in dem Kamin der
Küche aufhängen mangels eines geeigneteren Ortes.

Auch mit der Bekleidung der Brüder sah es schlimm aus, und das Essen mußte
ihnen anfänglich aus dem Hause des Gründers gebracht werden, wo es ohne die rechte
Sorgfalt zubereitet wurde. Zudem kam die Zuspeise manches Mal erst eine Stunde nach
dem Hauptgericht an.

Aber dies alles war nur vorübergehend. Bereits im Jahre 1403 trat eine Änderung
ein. Es wurden in der Kirche zwei Tragaltäre aufgestellt und der Platz für den Friedhof

bestimmt. Auch erlaubten die reichlicher fließenden Gaben die Zubereitung des

Essens im Kloster selbst. Und es stand zu erwarten, daß jedes Jahr einen Schritt weiter
zum vollständigen Ausbau des Hauses führen werde. Denn es konnte sich hierin nach
wie vor auf die Hilfe des Gründers verlassen, der mit der Gründung auch die Pflicht zu
weiterer Fürsorge auf sich genommen hatte. Es bleibt auch wirklich nicht bei jenen 600

Gulden, mit denen er den Bischofshof erworben hatte, sondern zu verschiedenen Malen
spendet er für sein Kloster Summen, die im Ganzen gegen 4500 Gulden ausmachen. Er
ist es, der drei Zellen stiftet und ausstattet; er baut die Kirche; er hat vor, den festgelegten

Bauplan des Klosters zur Vollendung zu bringen. Da wird er von einem
unvorhergesehenen Mißgeschick befallen. Zuerst wird er im Stadtregiment überwältigt, als 1403 im
Rothergerhandel Peter zem Angen ihn aus dem wichtigen Amt des Zunftmeisters
verdrängt, und im Jahre 1409 erfolgt sein Zusammenbruch im Zusammenhang mit der Rheinfelder

Sache, die ihm die Verurteilung wegen Verrates eintrug und seinem Reichtum durch
die für jene Zeiten enorme Buße von 12 000 Gulden ein Ende machte.

13



Der Zusammenbruch des Gründers war dazu angetan, Zweifel an der Zukunft der
Kartaus zu wecken, und wieder verhandelten die Ordensoberen über das Weiterbestehen
derselben. Wohl vermochte es Zibol, die Bedenken zu verscheuchen, indem er die in
Straßburg versammelten Prioren unter der Führung Maconis nach Basel berief und ihnen
ein großes Gastmahl auf zusammengeliehenen kostbaren Gefäßen gab, überdies der Kartaus

silberne und goldene Gefäße übermachte, dazu zwei Zinsbriefe im Wert von 6 und
1(X) Gulden. Die Geladenen ließen sich überzeugen von der unerschütterten Wohlhabenheit

Zibols, aber damit war nichts an der Tatsache geändert, daß von nun an die finanzielle

Grundlage der Kartaus eine unsichere geworden war. Der Tod Zibols, der sich mit
dem Gedanken getragen hatte, sich in sein Kloster zurückzuziehen und daselbst seine letzten

Jahre zu verbringen, dann aber bei der Beerdigung eines Sohnes sich eine Krankheit

zugezogen hatte, der er im Beisein von Prior und Schaffner des Klosters am 3. März
1414 erlag, erleichterte die Lage keineswegs. Die enge Verbindung mit der Person Zibols
zeigte sich nicht nur darin, daß nun sein Leichnam in der Kartaus beerdigt wurde, zuerst
in der Zelle des Priors, dann später unter dem Hochaltar der fertiggestellten Kirche,
sondern mehr noch im Aufhören seiner Gaben und der daraus folgenden Geldnot.

In dieser Lage war es von Wichtigkeit, daß nicht nur die Kartaus es im Gegensatz

zu den andern Klöstern der Stadt, deren Einnahmen aus Vergabungen im ausgehenden
XIV. Jahrhundert ständig zurückgegangen waren, erfuhr, daß aus weiteren Kreisen der
Bürgerschaft immer neue Mittel zur Verfügung gestellt wurden — ein Zeichen der
Beliebtheit des neuen Klosters —, sondern ebenso wichtig war es, daß unter den Gliedern
der Familie des Gründers neue Gönner sich fanden, die zwar nicht den Plan Zibols zur
vollen Durchführung bringen, aber doch mit ihren Gaben die größte Not abwenden und
den Ausbau des Klosters sicherstellen konnten. Wir nennen hier neben der Gattin Zibols,
Verena Seevogel, vor allem seinen Sohn, den Oberstzunftmeister Burkhard, sowie dessen
beide Gattinen, Agnes von Eptingen und Sophie von Rotberg, desgleichen die Schwester
der Agnes, Adelheid von Eptingen, die Gattin des Ritters Münch, sodann die Klosterfrauen
Engeltrud und Anna von Eptingen, beide im Kloster Klingental, und endlich Gredanna
von Eptingen „Zern Schiff". Zu ihnen gesellen sich weitere Glieder der Zibolschen
Verwandtschaft, auch beginnt sich der Kreis der Benefaktoren zu erweitern, aber wenn auch
der Bestand des Klosters gesichert ist, so lastet doch die Armseligkeit dieser Jahre auf
ihm und ohne die Energie seiner Prioren wäre es kaum bis in die besseren Jahre der
Konzilszeit hineingerettet worden.

Der erste aus der Reihe der Prioren der Basler Kartaus ist uns bereits entgegengetreten.

Winand, zuerst Prior in Trier, dann seit 1399 in Straßburg, war kein junger
Mann mehr, als er durch die Gründung des Basler Hauses eine neue Last aufgebürdet
erhielt neben denen, die ihm aus seinem Straßburger Priorat erwuchsen. Die Kämpfe
der Gründungszeit, in denen er als ein zuverlässiger Ratgeber und Helfer neben Zibol
gestanden, hatten ihn wenig dazu kommen lassen, sich als Erbauer des Klosters einen
Namen zu machen. Erst nach der Ernennung zum Prior im Jahre 1408, die den ersten
Abschnitt mit all seiner Unsicherheit abschloß, konnte sich eine regere Bautätigkeit
entfalten. Zusammen mit dem aus Straßburg mitgebrachten Baumeister Johann von
Ungarn, der erst als Laienbruder und dann als Priester im Straßburger Kloster tätig ge-

14



wesen war. ordnete er den Bau von Küche, Refektorium, Vorratskammern, Stuben und
Rasiergemach an. Auch wird der Plan zu der gesamten Zellenanlage festgesetzt und
gleich mit dem Bau dreier Zellen begonnen, die innert Jahresfrist bis zum Dach
vollendet sind. Am 26. Juni 1408 aber kann man mit wichtigerem beginnen, mit den
Fundamentierungsarbeiten für den Kirchenbau und am 6. Juli findet die Grundstein-

Jahre 1414 wird der
Dachstuhl beendet
und mit 30000
Ziegeln belegt. Auch
einen Turm sollte
das Bauwerk erhalten.

Ein bereits
vorhandenes Fundament

wird zu
diesem Zwecke 1415

noch verstärkt, doch
ist es nie zum Bau
dieses Turmes
gekommen. Dagegen
wurde die Kirche
zu Ende gebaut und
am 16. Juli 1416

durch den Suffra-

ganen (Stellvertreter)
des Konstanzer

Bischofs, den
Hebroner Weihbischof
Conrad, eingeweiht,

legung statt. Dann
aber nimmt die
Tätigkeit Winands ein
Ende. In Geschäften
des Ordens in der
Kölner Kartaus sich
aufhaltend erkrankt
er. Doch sobald seine

Kräfte sich wieder

beleben, macht
er sich aufdenHeim-

weg nach Basel, das

er noch erreicht, um
daselbst am 6. Juni
1409 zu sterben.

Sein Nachfolger
wird der aus der
Mainzer Kartaus
stammende Johannes

Dotzheim, der
ein Freund und
Mitarbeiter des Verstorbenen

gewesen und
offenkundig schon
früher mit dem Basler

Haus in Berührung

gekommen war.
Unter ihm geht der
Bau der Kirche
schnell vorwärts : sie
wird bis zum Dach
vollendet und erhält
sieben Fenster. Im

Grabstein aus der Kartaus (Kardinal Alphons Curillo).
(Basler Denkmalspflege).

gleichzeitig mit drei
Altären und dem
Friedhof. Eine Menge

von Besuchern
überschwemmte an
diesemTage die Kartaus

bis in die Zellen.

Dann erklärte
der Bischof feierlich

die Schließung
Die Jahre 1418 und 1419 brachtender Klausur und übergab dem Prior die Schlüssel,

über die Stadt Basel eine Pestepidemie, die viele Opfer forderte und auch vor den Toren
des Klosters nicht Halt machte. Ihr erlag der Prior Dotzheim, der Schaffner des Klosters,
der Sakristan, sowie ein aus Basel stammender Mönch, Petrus Wyttenmyll.

Der Ausbau von Kirche und Zellen schreitet unter dem nächsten Prior, Konrad
von Worms, der 1408 in Vertretung Winands kurze Zeit Rektor im Basler Haus gewesen

15



war, stetig weiter, wenn sich auch die Entwicklung verlangsamt. So erhält die Kirche
Dachreiter und neue Glocke. Als Konrad im Jahre 1424 vom Generalkapitel auf seine
Bitte hin durch den Mainzer Ortwin ersetzt wird, und dieser im folgenden Jahre als
Prior nach Straßburg weiterzieht, kommt wieder ein Mainzer nach Basel: der Westfale
Heinrich Kotlo von Ludenscheid. Ihm verdankt die Klosterbibliothek wertvolle
Erweiterungen : aus Freiburg kann die Postille des Nikolaus Lyranus erstanden werden,
aus Mainz die Predigten des Johannes a Yoragine, sowie dessen berühmte „Goldene
Legende", und ähnliche Bücher — ein Zeichen für den Aufstieg des Basler Klosters, das

nun Zeit findet, sich um seine Bibliothek zu sorgen. Dazu gelang es dem Kloster, nach
außen hin sich eben damals die Exemtion von der bischöflichen Jurisdiktion zu sichern,
die seine Stellung innerhalb des Basler Kirchenwesens bedeutend stärkte. Als Heinrich
im Jahre 1429 als Prior nach Straßburg versetzt und zum Visitator der Rheinprovinz
ernannt wurde, vergaß er das ihm lieb gewordene Basler Hauß nicht, sondern fand in
seiner neuen Tätigkeit Mittel, ihm in seiner Not zu Hilfe zu kommen, indem er die
Kartausen zu Freiburg, Straßburg, Mainz, Kohlenz, Trier, Roermonde und Wesel dazu
bewegte, den Basler Brüdern ein Darlehen zum weiteren Ausbau des Kreuzganges zu
gewähren.

Auch seinem Nachfolger, dem Mainzer Kartäuser Johannes Eselweg, war es

vergönnt, an Zellen und Kreuzgang weiterzubauen, wobei er zum Teil von den unter seinen
Vorgängern angesammelten Mitteln zehrte, daneben aber die Gehefreudigkeit der Basler
Gönner weiterhin erfahren durfte. Wir finden unter ihnen Klara Zibol, die Tochter
des Gründers, und Wohltäter aus weiteren Kreisen, so Kleriker wie Peter zum Luft,
Ulrich Eberhard, oder neben ihnen jene Frau aus dem ärmeren Volke, die bis zur
Fertigstellung der Kirche jeden Samstag ihren Steblerpfennig als Gabe brachte.

Aber wenn auch der Kreis der Geber sich erweiterte, wenn es auch gelungen
war, die rechtliche Stellung des Klosters zu festigen, wenn auch an Stelle des armseligen
Flickwerks der Gründungszeit sich eine Reihe ansehnlicher Bauten erhoben, so blieb
doch die Schwäche der Grundlagen des Klosters bestehen, die ein großes Stiftungskapital
vermissen ließen, und daher die Kartaus in die Abhängigkeit von den Gaben der Familie
des Gründers und anderer Gönner brachte. Auf diesem Wege aber konnte es nicht aus
seiner Armseligkeit herauskommen, solange noch der Ausbau des Klosters große Summen
verschlang. Neue Quellen öffneten sich erst in dem Augenblick, wo das Basler Konzil
reiche und gebefreudige Benefaktoren mit der Kartaus in Verbindung brachte.

III. Die Jahre des Basler Konzils.

Im Frühjahr 1431 begann, von Papst Martin V. zusammengerufen, ein allgemeines
Konzil seine Arbeit in Basel, das es für die Dauer von 17 Jahren zu einem Mittelpunkt
der abendländischen Christenheit machte. Inmitten dieser Kirchenversammlung kamen
die geistigen Führer des Abendlandes zusammen; hier wurden die Fragen beraten, die
nicht nur für die innerkirchlichen Zustände, sondern auch für die Beziehungen der
weltlichen Mächte von entscheidender Bedeutung waren. Reform der Kirche, Gewinnung
der Glaubenseinheit durch Unterwerfung der zu einer allgemeinen Gefahr gewordenen
böhmischen Hussiten wie durch die Wiedervereinigung der orientalischen Kirche mit

16



der abendländischen und Friedensstiftung unter den in stete Kriege verwickelten Mächten
der Christenheit, das waren die Aufgabenkreise, die dem Konzil zugeteilt waren, über
die es aber weit hinausging und zu einer Entscheidungsschlacht der alle Welt erregenden
Kräfte wurde. Monarchischer Kurialismus, oligarchischer Episkopalismus und neuere
demokratische Tendenzen innerhalb der Kirche, gemäßigte und radikale
Reformbestrebungen, die den Bestand der kirchlichen Organisation mehr oder minder gefährdeten,
dazu die Gegensätze der erwachenden Nationen und der oft feindlichen Staaten und
Fürsten, die in ihren Gesandten in Basel vertreten waren, das alles bringt ungewohntes
Leben voll Farbe und Bewegung in die Konzilsstadt und flutet bis hinein in die stillen
Mauern der Klöster. Und als dann aus dem immer heftiger werdenden Streit zwischen
Kurie und Konzil sich eine neue Spaltung entwickelt hatte, die zur Wahl eines

Gegenpapstes führte, wurde Basel für einige Jahre zur Rivalin Roms, in deren Mauern sich
eine neue Kurie mit ihrem ganzen Behördenapparat aufzubauen begann, bis dann im
Jahre 1448 der unvermeidliche Zusammenbruch kam und die Stadt aufhörte, im Mittelpunkt

einer ganzen Welt zu stehen.
Unter den Basler Klöstern konnte die Kartaus nicht wohl eine Ausnahme bilden.

Wenn auch in ihren stillen Mauern keine Kommission oder Deputation des Konzils
ihrer Beratungen pflegte, wie etwa im Kloster der Prediger, so war doch die Einstellung
des Ordens zu der Kirchenreform und daher auch zum Konzil Grund genug, um das

Basler Haus in verschiedener Weise mit den Vorgängen und den führenden Geistern
der Kirchenversammlung in Berührung zu bringen. War doch das Reformstreben auch

in den Kartäuserorden eingedrungen und hatte bedeutende Vertreter gefunden in Männern
wie Dionysius Cartusiensis, Nikolaus von Straßburg, Heinrich von Kalkar und Jakob

von Jüterbogk, der sich in den Dienst radikaler Reformforderungen stellte und bei dem

Zusammenbruch derselben in bewegliche Klagen ausbrach. Dem entsprach auch die

Stellung des Ordens zum Konzil überhaupt, das er von Anfang an unterstützte und dem

er auch in den Tagen des Schismas treu geblieben ist.
Gerade die Mitarbeit des Ordens bei den Bestrebungen der Kirchenversammlung

mußte die Basler Kartaus in mannigfacher Weise in diese Vorgänge verstricken. Es

waren bereits am 11. Dezember 1431 die Vertreter des Ordens in Basel erschienen, unter
ihnen der ehemalige Basler Prior Heinrich von Ludenscheid, neben dem sich der durch
sein Alter und seine offenkundige Unfähigkeit behinderte Eselweg nicht durchsetzen
konnte. Übrigens verschwand dieser noch im folgenden Jahre und wurde ersetzt durch
den früheren Prior der Niederlassungen von Utrecht, Roermonde und Monichuysen,
Ulbert Bur, einen außerordentlich tüchtigen Mann, der, ganz für sein Kloster lebend,
diesem manchen Vorteil zu sichern wußte. So stellte er sich dem Konzil zur Verfügung,
um den von diesem erhobenen Zehnten zugunsten der vorgesehenen Union mit der

griechischen Kirche eintreiben zu helfen, wobei er seinem Kloster in sieben Monate
dauernder Arbeit 200 fl., sowie den Erlaß des Zehnten und weitere Vorteile erwarb.
Und in der für das Schicksal des Konzils so wichtigen Abstimmung vom 5. Dezember 1436,

in welcher der Anfang der drohenden Kirchenspaltung zum ersten Male deutlich zu
Tage trat, sehen wir ihn seine Stimme für die Kirchenversammlung und gegen die von
Seiten der Kurie gemachten Vorschläge abgeben.

Noch stärker aber trat sein Nachfolger, Adolph Brouwer, der seit dem 6. Juli 1439

17



an seiner Stelle das Priorat inne hatte, hervor, als das Schisma durch die Wahl des

Gegenpapstes Felix Y. zur Tatsache geworden war und die bisher um das Konzil
gruppierten kirchlichen wie weltliehen Mächte Stellung nehmen mußten für oder gegen Konzil

oder Kurie. Da war es Adolph Brouwer, der mit drei weiteren Prioren dem Konzil die

Botschaft überbringen durfte, daß das Generalkapitel ihres Ordens den Bitten der Basler

Versammlung folgend, sich dem Basler Gegenpapste unterwerfe und durch den Mund
seiner Definitoren feierlich seine Ohödienzerklärung (Gehorsamserklärung) abgegeben

habe. In der am 13. Mai 1440 stattfindenden Generalkongregation sprachen sie als

Gesandte des Ordens nach Feier der Messe vor versammeltem Konzil in aller Form die

Anerkennung Felix' V. durch den Kartäuserorden aus. Das Konzil aber versprach ihrem
Orden weitgehende Gnaden und Privilegien, die auch dem Basler Hause zugute kommen

sollten.
Zu diesen Vorteilen, die das Konzil der Basler Kartaus unmittelbar gewährte,

und zu denen wir auch die Bestätigung der bereits 1426 durch Martin gegebenen
Exemtion von der bischöflichen Jurisdiktion und deren erhebliche Erweiterung rechnen

müssen, kamen eine Reihe weiterer für das Kloster recht wertvoller Tatsachen. Da

waren zuerst all die Vertreter des Ordens, die nach einem Gebot des Generalkapitels
in der Basler Ordensniederlassung zu wohnen batten und die vollen von den Statuten

vorgesehenen Taxen zahlen mußten. Wenn das Generalkapitel im Jahre 1432 alle Ordenshäuser

ersucht hatte, an die Auslagen der den Orden beim Konzil vertetenden Prioren

je einen Dukaten zu zahlen, so mag ein guter Teil dieser Summen in die Kasse der

Basler Kartäuser geflossen sein. Und das war bei weitem nicht alles, was die Kartaus

diesen Gästen zu verdanken hatte, denn sie haben durch freigebige Spenden ihren Namen

als Wohltäter dieses Hauses verewigt. So hören wir vom Kommen der Prioren der

Häuser von Gaming, Freiburg und Koblenz, sowie des späteren Ordensgenerals, des

Spaniers Franz Maresme, der auch weiterhin sein Interesse für die Basler Kartaus

bezeugt. Vor allem aber ist in diesem Zusammenbang zu nennen der Kartäuser Kardinal
Nikolaus Albergati, der als Legat des Papstes Eugen IV. zum Konzil kam mit seinem

Sekretär, Thomas von Sarzano, dem künftigen Papst Nikolaus V., und über dessen

Besuch die Ephemeriden des Ordens berichten, seine Behausung in Basel sei derart von
Besuchern überlaufen gewesen, daß man hätte meinen können, der Papst selbst sei

anwesend. Der Kardinal, der für die Basler Kartaus eine besondere Zuneigung faßte,

erwies sich als ihr Wohltäter, dem sie nicht nur die Stiftung und Ausstattung einer

weiteren Zelle verdankte, sondern auch zwei Meßbücher und wertvolle kirchliche
Gewänder. Sein Sekretär aber brachte eine besonders geschätzte Gabe: es waren ihm auf

der Herreise in der Kartaus zu Grenoble eine Reibe Bücher geliehen worden, unter
anderm die Werke des Athanasius, die er in Basel zurückließ. Allerdings wollte die

Besitzerin die ausgeliehenen Werke wieder in der eigenen Bibliothek sehen und

verlangte ihre Rückgabe im Jahre 1436.

Doch nicht nur Kartäuser fanden den Weg in die Basler Ordensniederlassung.

Die Stille dieses Hauses zog noch andere Glieder des Konzils an. So hatte sich der

Kardinallegat Julian Cesarini, der Leiter des Konzils bis zu dessen Spaltung, im Frühjahr

1435 für drei Monate in die Kartaus zurückgezogen, um dort in aller Ruhe seine

Reformvorschläge auszuarbeiten. Seine Gegenwart brachte es mit sich, daß voriiber-

18



gehend Beratungen mit den übrigen Konzilspräsidenten sowie mit den Gliedern der
wichtigen Zwölferkommission des Konzils daselbst stattfanden. Und als Cesarini
aufgehört hatte, der Basler Kirchenversammlung vorzustehen und vor dem drohenden
Schisma nach Italien wich, legte sein Nachfolger, der Kardinal Ludwig d'Allemand, Erz-
bischof von Arles, der unbestrittene Führer des Konzils in seiner letzten Periode, eine
besondere Yorliebe für die stille Kartaus an den Tag, der er oft seinen Besuch abstattete
und von der er sagte, ihr Ort sei gewiß von der Vorsehung für ein Kloster dieses Ordens
bestimmt gewesen. Ja sogar der neugewählte Papst Felix V. erwies der Kartaus seine
Gunst durch Schenkungen und durch einen Besuch, den er ihr abstattete, wobei er sich
von den Brüdern ein Essen vorsetzen ließ.

Daneben findet sich die lange Reihe der weniger wichtigen Konzilsväter, aus der
wir die Namen des Kardinals Otto de Moncade, des Konzilsadvokaten Stephan von No-

vara, des päpstlichen Gesandten Johann de Mella nennen wollen, die alle durch
namhafte Gaben ihrer Verehrung für das Kloster Ausdruck verliehen. Auch der Bekehrer
der Lithauer, der Camaldulenser Hieronymus, bewohnt einige Zeit eine Zelle der Kartaus,
wo er von dem Humanisten und späteren Papst Enea Silvio Piccolomini besucht und
ausgefragt wird. Für die Kartäuser entwirft der Kardinal Otto von Katalonien einen
Mondkalender, dessen Gebrauch er dem versammelten Konvent erklärt. Erwähnt sei
auch die ehrwürdige Gestalt des Bischofs Aymon von Grenoble, der alljährlich am
Gründonnerstage sich im Kloster einfindet und den Brüdern die Füße wäscht.

Noch mehr aber ist es der Tod gewesen, der den Kartäusern unerwartete Wohltäter

zuführte. Wir nennen den am 13. März 1433 verstorbenen Alphons Curillo,
Kardinal von St. Eustach, dessen Eingeweide am folgenden Tage feierlich in der Kartaus
beigesetzt wurden. Schon bei Lebzeiten hatte er 600 Gulden zum Bau der Sakristei
des Klosters gegeben. Sein Testament aber wies ein für die Zeit sehr reiches Legat
auf, die Summe von 4000 Gulden. Doch wußten die Testamentvollstrecker im fernen
Spanien die Mönche um den Großteil der Summe zu betrügen. Besser erging es ihnen
beim Ableben des Bischofs Thomas Polton von Worcester, der den Vätern 730 Gulden
gestiftet hatte und dessen Erben weitere 100 fl. für Seelenmessen sandten. Ebenfalls
in der Kartaus fanden der Bischof Johann Langdon von Rochester und der Elekt von
Utrecht ihr Grab. Die Pestzeit des Jahres 1439 hat viel dazu beigetragen, die Reihe
der in der Klosterkirche bestatteten Prälaten zu vermehren. Zu nennen sind unter
ihnen in erster Linie der apostolische Protonotar und aragonesische Gesandte Ludwig
Pontano, einer der bekanntesten Rechtsgelehrten seiner Zeit, dann der Patriarch von
Aquileja, Ludwig von Teck, und neben ihnen der Sekretär, der Kaplan, der Kämmerer
des Kardinals von Arles.

Doch wäre die Aufzählung dieser Wohltäter unvollständig, wollten wir nicht der
Isabella von Burgund gedenken, der Gattin Philipps von Burgund und Mutter Karls
des Kühnen, die seit 1438 dem Kloster ihre Gunst zuwendet, und neben einer Summe

von 1700 fl. zur Erbauung zweier Zellen noch eine Reihe anderer Geschenke machte,
Paramente, Leuchter, Ciborien, Kelche. Was der tiefste Grund dieser Freigebigkeit war,
läßt sich nur vermuten. Es kann sein, daß Adolph Brouwer als Untertan ihres Gatten
dem Kloster ihre Gunst zuzog, oder aber, daß die Friedensverhandlungen zwischen
Burgund und Frankreich, die zum Teil durch die Vermittlung des Konzils zu einem guten

19



Ende gefühlt wurden, hierbei eine Rolle spielen. Denn es ist eigenartig, daß der Erfolg
der Verhandlungen auf Bitte der französischen Gesandten in der Kirche der Basler

Kartaus durch eine Missa solemnis gefeiert wurde, daß diese Gesandten unter den Bene-

faktoren des Klosters vertreten sind, daß hei den Verhandlungen auch der Kartäuser
Nikolaus Albergati in päpstlichem Auftrag eine Rolle spielt. Dazu kommt, daß eine

Verbindung schon früher nachweisbar ist, da das Generalkapitel vom Jahre 1434 die

von der Basler Kartaus der Isabella gewährten Privilegien bestätigt. Dieses Datum trägt
auch die von der Herzogin für die Kartäuserkirche gestiftete Erztafel mit der Darstellung
des Leichnams Jesu auf dem Schöße seiner Mutter. Heute steht die Gedenktafel im
Chor der Barfüßerkirche. Auf jeden Fall aber hatte das Kloster in Isahella eine
Gönnerin gefunden, der es viel verdankte.

Danehen darf aber nicht übersehen werden — und dies ist für die Weiterentwicklung

des Klosters von größter Wichtigkeit —, daß sich auch der Kreis der Bene-

faktoren innerhalb der Stadt fortwährend vergrößerte. So hören wir von Geistlichen
der Basler Kirche, die nunmehr dem Kloster freundlich gegenüberstehen, dem Kaplan
zu St. Peter, dem Rektor zu St. Theodor, Johann Thissler. Auch beim Tode des Basler

Bischofs Johann von Venningen fallen 50 Gulden ah für die Kartaus. Daneben stehen

in erster Linie die Glieder der Familie des Gründers. Wohl stirbt Burkhard Zibol am
1. August 1433, aber seine zweite Gattin, Sophie von Rotberg, nimmt sich an seiner

Stelle des Klosters an, das ihre Hilfe nur zu bald bitter benötigen sollte. Wir hören

von der Schwester des Kleinbasler Schultheißen, Oswald Brand. Margarete Lostorfin und

deren beiden Mägden Margarete Röuly und Margarete Röllerin, sowie vom Diener der

Sophie von Rotberg, Thomas Hetzel von Saarburg. Aber noch weiter geht der Kreis.
Wir finden die Namen des Henman und Peter von Offenburg, des Johannes und Friedrich

Roth, der Klosterfrauen Katharina von Baden, der Anna von Laufen und anderer.

Daneben stehen die Namen eines Leonhard Trobaeh von Mülhausen, welcher in der

von ihm gestifteten Zelle stirbt, und seiner Magd Elisabeth Merchy, die auf dem
Klosterfriedhof begraben wird, des Ludwig Kilchmann, der eine Juchart Rebland stiftet und
seiner Tochter Anna, des Friedrich Kraft von Mülhausen, der ein Manuskript schenkt.

Doch wir brechen hier ab.

Die zahlreichen Gaben erlauben, den Aushau der Zellen mit einer Eile zu
betreiben, die in den Jahren vor dem Konzil nicht wohl möglich gewesen wäre. Die Zellen
erheben sich eine um die andere, 10 an der Zahl, das Kapitelhaus mit seinen vergitterten
Fenstern geht seiner Vollendung entgegen, der Kreuzgang des Großen Galiläa wird mit

prächtigen Glasgemälden geschmückt, der Aushau des Kleineu Galiläa geht weiter und

so kann am 30. September 1441 der Marseiller Bischof Stephan Plonerii, der am Konzil
teilnahm, zwei im Kleinen Galiläa aufgestellte Altäre, gestiftet von Bischof Georg von
Vieh und Margarete Lostorfin, weihen, desgleichen den kleinen Kreuzgang selbst, dann

am 1. Oktober den Kapitelsaal und die Sakristei mit deren Altären, und endlich am

22. Oktober den neuen Friedhof und den neuerrichteten Teil des großen Kreuzganges.
Dazu kommt ein besonderer Raum für die anwachsende Bibliothek, der unter dem Priorat
Albert Burs geschaffen werden mußte, wie es denn das große Verdienst dieses Priors

gewesen ist, für die Bereicherung derselben gesorgt zu haben. So gelang es ihm nicht

nur mit Hilfe der Konzilsteilnehmer und deren Schenkungen an Büchern und Manu-

20



Skripten — es wären
hier vor allem zu
nennen Peter zum
Luft, Peter de Tril-
hia, Stephan von No-

vara, Johann von
Dyck —, sondern auch
dank seiner Verbindungen

mit den
Klöstern, deren Prior er
in früheren Jahren

gewesen war, für die
Kartaus manche wertvolle

Erwerbung zu
machen, soeinenTeil
der Summa des Thomas

von Aquin, die
Summa des Ganfre-
dus gegen die Hus-
siten, die Moralien
Gregors zu Hiob.
Auch hier ein deutliches Zeichen des Aufstrebens des Klosters. — Ein weiterer Beweis

für die Blüte des neuen Klosters ist es, daß die im Konzil versammelten Prioren des

Ordens den Pater Johannes Garden aus dem Basler Haus in seine erste Kartaus zurückkehren

lassen mit der Begründung, daß nunmehr die Basler Kartaus „mit geeigneten
Persönlichkeiten gut versehen ist". Das zeigt sich auch, als im Jahr 1449 der Prior
Alphons Brouwer infolge schwerer Erkrankung sein Amt niederlegt. Der Kölner Prior,
dem das Generalkapitel die Wahl eines Nachfolgers anvertraut hatte, findet zum ersten
Male seit dem Bestehen des Klosters einen zum Amt eines Priors geeigneten Mann in
dessen Mauern, Heinrich Arnold von Alefeld, der als Notar des Konzils in Basel tätig
gewesen war, nachdem er in Rom den Rang eines „Cortisanus Urbis Romae" bekleidet
hatte. Im Jahre 1437, im Alter von 30 Jahren, trat er in die Basler Kartaus ein,
vielleicht getrieben durch die drohende Spaltung in Konzil und Kirche.

Unter seiner Führung erhält die Kartaus endlich die ursprünglich geplante Ab-

rundung. Er läßt die Laienbrüderwohnung neu aufführen, die Bäckerei erbauen,
desgleichen die Trotte an der Kartäusergasse, und endlich das ganze Areal, das in der

Konzilszeit durch den Ankauf anstoßender Grundstücke, des Peyergartens und der

Weitzschen Häuser, erweitert worden war, durch eine umfassende Mauer abschließen.

Damit endet die erste Bauperiode. Die Kartaus hat nunmehr das Aussehen erhalten,
das Zibol, Winand und Johann von Ungarn ihr zu geben im Sinne hatten.

So schließt die Konzilsperiode des Kartäuserklosters mit einem deutlichen
Aufschwung desselben : es ist rein baulich einem Abschluß nahe gekommen, seine Gebäulich-
keiten prangen im Schmuck prächtiger Glasgemälde, in seiner Kirche schimmern kostbare

Gefäße und Meßgewänder, in seinen Zellen finden sich zahlreiche und brauchbare

21



Insaßen, und seine Bibliothek beginnt sich zu einem Reichtum des Hauses zu
entwickeln. Die nächsten Jahre aber sollten zeigen, daß dieser Glanz nur äußerlich war
und einer neuen Zeit des Niederganges Platz machte.

IV. Zwischen Konzil und Humanismus.

Von einer Zeit des Niederganges reden die Jahre nach dem Zusammenbruch des
Basler Konzils. Es war zu erwarten, daß der Fortzug der zahlreichen Benefaktoren aus
den Kreisen der Konzilsväter im Jahre 1448 sich in mancher Hinsicht als eine
Verarmung nicht nur des Lebens in der Kartaus, sondern auch in der Stadt überhaupt
erweisen würde. Doch wäre deshalb die Lage der Väter im Kleinbasier Kloster keineswegs
eine verzweifelte gewesen, denn es waren ihnen in den vergangenen Jahren so große
Summen zugegangen, daß sie nicht nur den Ausbau des Hauses eifrig fördern, sondern
auch größere Summen zinstragend anlegen konnten, sodaß sie, weiterhin von ihren
zahlreicher gewordenen Basler Gönnern unterstützt, ruhig den Aufgaben der Zukunft hätten
entgegensehen können. Aber eben hier zeigten sich Mißstände, die noch nicht so stark
hervorgetreten waren, so lange die reichen Mittel aus den Kreisen des Konzils eingingen.
Die ganze Schwere des Zusammenbruches trat darin zu Tage, daß mit dem Verschwinden
der Kirchenversammlung aus der Stadt die Zahl der Mönche in der Weise zurückging,
daß sogar die gottesdienstlichen Vorschriften kaum mehr befolgt werden konnten,
obwohl die Liturgie im Leben des Kartäusers eine wichtige Rolle spielt. Was trug daran
die Schuld?

Eine erste Ursache könnten wir in dem schrecklichen Unwetter erblicken, das

am Abend des 4. August 1449 über Basel niederging und weiches auch in der Kartaus
schwere Verwüstungen anrichtete. Dabei wurden Dächer beschädigt und die wertvollen,
meist von Konzilsvätern gestifteten Glasgemälde zertrümmert. Doch haben Gönner aus
der Bürgerschaft geholfen, den Schaden zu beheben. Aber dennoch blieb die Not so
groß, daß die kirchlichen Oberen dem Kloster die Erlaubnis geben mußten, kirchliche
Ornamente zu veräußern, um sich die notwendigsten Mittel zu verschaffen.

Doch der Grund des Elendes lag viel tiefer. Eine verfehlte Spekulation und ein
sich über 37 Jahre dahinziehender Prozeß waren dafür verantwortlich zu machen. Zweifelhaften

Beratern folgend hatten die Väter einen großen Teil ihrer Kapitalien, die bisher
anderweitig sicher angelegt waren, in der Hoffnung auf einen besseren Ertrag in Liel,
Egringen und Fischingen untergebracht. In Liel allein handelte es sich um 3000 fl.
Dieses Dorf im Gebiet des Markgrafen von Baden gelegen, war bisher Besitz der Bein-
wiler Benediktiner gewesen, die, von Schulden erdrückt, es zu verkaufen suchten, um
ihre Gläubiger befriedigen zu können. In ihrer Not scheinen sie bei diesem Geschäft
weniger auf Ehrlichkeit als auf den Gewinn gesehen zu haben, denn sie unterließen es,
den Kartäusern die Nachteile der Lieler Besitzungen mitzuteilen. Schlechte Wege,
magerer Boden, renitente Bauern, die sich um die Abgaben drücken wollten, dazu die
Kastvögte von Baden, die in unerwarteter Weise Rechte geltend machten, von denen die
Käufer nichts wußten, die Notwendigkeit, stets einen Schaffner an Ort und Stelle zu
haben, und noch manches andere kam erst zum Vorschein, als der Kauf längst geregelt
und das Geld bereits in die Hände der Gläubiger der Beinwiler Benediktiner über-

22



gegangen war. Die Väter waren zwar gewarnt worden von dem damals noch lebenden

Burkard Zibol, doch ließen sie sieb nicht abhalten und so war am 2. Mai 1430 durch

Vermittlung des Beinwiler Administrators, unter Vorbehalt der Genehmigung durch die

Kurie und mit Einwilligung des Grafen Johann von Thierstein der Handel zustande

gekommen. Es begann nun ein endloser Prozeß, der bis vor das Reichsgericht gezogen

wurde, Basler Rat, Bischof, Visitatoren und Generalkapitel in Bewegung setzte und
damit endete, daß die Kartaus das Dorf dem Gegner, Hans Heinrich von Baden, laut

Vergleich vom 13. November 1466 für eine Summe von 1800 fl. überließ. Zusammen mit
den Prozeßkosten hatten die Väter einen Verlust von insgesamt 5200 fl. zu beklagen.

Wohl versuchte es als früherer Konzilsnotar der Prior Heinrich Arnold, die Beinwiler

Benediktiner zum Schadenersatz zu zwingen, aber die für die Kartaus günstige Erledigung
dieses 1454 begonnenen Prozesses trug ihr nichts ein, da die Beinwiler Mönche das Geld

ja längst nicht mehr in der Hand hatten und die Schutzherren des Klosters, die Graten

von Thierstein, weitere Schritte gegen dasselbe nicht zuließen.

Nicht viel besser ging es mit den in Egringen und Fischingen angelegten
Kapitalien, da an diesen Orten bereits das neue Spital und das Deutschritterhaus in Basel

Rechte besaßen und Grundherren waren. So mußte sich die Kartaus dazu herbeilassen,

mit 350 fl. Verlust zu deren Gunsten auf diese Erwerbungen zu verzichten.

Dazu kamen weitere Nöte: Heinrich Arnold, unter dessen Priorat die Schwierigkeiten

sich häuften, hatte sein Amt von einem kranken \ orgänger übernommen, der

Schaffner war gestorben, ohne Rechnung abzulegen, die Klosterwirtschaft war in

Unordnung geraten, denn man hatte die Schuldner nicht aufgeschrieben, wogegen die

Gläubiger des Klosters ihre Forderungen keineswegs vergessen hatten. In Anbetracht

dieser Lage kam das Generalkapitel wieder einmal zu der Überzeugung, daß es am besten

wäre, das Basler Haus aufzulösen und mit allem Zubehör den Erljen des Stifters

zurückzugeben. Den Sieg trug der feste Entschluß der Väter, eher von Brot und Wasser zu

leben, als ihr Kloster zu verlassen, und die Geschäftstüchtigkeit des mit den Verhältnissen

des Basler Hauses wohlvertrauten Priors davon, wenn auch nur um den Preis

strengster Sparsamkeit und mühsamer Aufbautätigkeit, denn es galt mit den schmalen

Mitteln die Schulden zu decken und auch hierin den Forderungen der Ordensoberen

nachzukommen.
In diesem Kampfe wurde der Kartaus die weitgehende Unterstützung der Familie

des Stifters zuteil. Vor allem war es die zweite Gattin Burkhard Zibols, Sophia von
Rotberg, Schwester des Basler Bischofs Arnold von Rotberg, und Pfriindnerin des

Steinenklosters, die geradezu zur „zweiten Stifterin" des Hauses wurde. Ihr verdankt die Kartaus

die Stiftung von 3500 fl. Neben ihr stehen als treue Helferinnen ihre Mägde,

Agnes, Cäcilie und Else Mannerin, die von ihrem geringen Besitz den notleidenden

Brüdern spenden. Auch Gredanna von Eptingen, „Zern Schiff", wohl eine Verwandte

der ersten Gattin Burkhard Zibols, sprang der Kartaus bei, z. B. mit einer Summe von
80 fl., zu einer Zeit, da infolge des Armagnakeneinfalls trotz des noch bestehenden

Konzils in der Stadt große Not herrschte. Neben ihr finden wir ihre Tochter, Elsbeth

zum Schiff, Klosterfrau zu St. Klara, sowie ihre Schwester Anna von Laufen.
Gerade in dieser Zeit erwies sich die Erweiterung des Kreises der Benefaktoren

als besonders wichtig, denn ohne deren Hilfe hätte das Kloster sich kaum durchkämpfen

23



können. So begegnen wir neben den wichtigsten Adels- und Achtbürgerfamilien auch
zahlreichen Familien aus den Zünften wie den Brand, Holzach, Zwilchenbart, Ecklin,
Iselin. Vom einfachen Handwerker bis zum Bürgermeister und Oberstzunftmeister sind
alle Stände vertreten. Es finden sich unter den Gönnern der Kartaus die Namen des

Ritters Hans Roth und seines Sohnes Peter Roth, die schon genannten Henmann und
Peter Offenburg, deren ersterer Basel am kaiserlichen Hofe vertrat, und letzterer
Oberstzunftmeister und später Bürgermeister war, und weiter der Oberstzunftmeister Nikolaus
Rusch, der als früherer Stadtschreiber den Kartäusern manche Urkunde aufsetzte und
ihrer Bibliothek seine reiche Sammlung von Erbauungsschriften vermachte.

Diesen Gebern verdankte es die Kartaus, daß sie sich nicht nur halten, sondern
sogar die bisherige Bautätigkeit fortsetzen konnte. Dies ist um so bedeutungsvoller, als

es sich keineswegs nur um Neubauten handelte, sondern der Zustand der bisherigen
Gebäude, bei deren Errichtung man mehr auf die Billigkeit als auf die Dauerhaftigkeit
gesehen hatte, fortwährende Reparaturen notwendig machte. Daß in diesen Jahren auch
der Ausbau der Bibliothek weiter fortschritt, sei als Zeichen der Fürsorge Heinrich
Arnolds genannt, der zu den bedeutendsten Persönlichkeiten des Klosters gehörte. Eine
freundliche Gestalt, deren Regiment sich besonders durch Frieden und Ruhe auszeichnete,
fand er neben dem aufreibenden Kampf mit Schulden, Prozessen, Advokaten, Bau- und
Nahrungssorgen Zeit, nicht nur seiner tiefen Frömmigkeit in Homilien, Predigten,
Betrachtungen und frommen Traktaten Ausdruck zu verleihen, sondern der auch durch
innige Marienverehrung für das Kloster von Seiten des Generalkapitels das Vorrecht
erlangte, Maria Empfängnis, Mariä Opferung und Passion der H. Jungfrau zu feiern.
Und endlich hat er es verstanden, zur Erbauung seiner Mönche in der eigenartigen Form
eines Dialoges mit der Heiligen Margarete die Chronik seines Klosters bis zu seiner Zeit
zu schreiben. Nur selten verließ er die Kartaus, so daß man das Erscheinen dieses
Mannes, an dessen Person sich der Zauber des Wunderbaren heftete und dem man eine
Erscheinung des H. Bruno nachrühmte, als etwas Außerordentliches empfand und ihn
sich voll Ehrfurcht zeigte: „Da kommt der Vater der Kartäuser."

Zeigt uns die bereitwillige Hilfe, die dem Kloster in seinen Nöten von immer
weiteren Kreisen der Bürgerschaft zuteil wurde, welche Verehrung Prior und Kartäuser sich
in Basel erworben hatten, so ist es verständlich, daß man den Prior, der im Kloster
seinen Mönchen geistlichen Trost zu geben vermochte, auch außerhalb desselben als
Seelsorger schätzte. Seiner Art mag es zum Teil zuzuschreiben sein, daß das Kloster mit einer
Reihe von andern Klöstern in einen höheren geistlichen Verband eintrat, die Confrater-
nität, die ihm die Gemeinsamkeit aller Gnaden und Heilsgüter des Klingentals, der
Klarissen, des Gnadentals, der Barfüßer, der Prediger, der Klöster Schönensteinbach, Engelpforte

und Lichtental sicherte. Und wenn auch andre Basler Klöster nach einer solchen
in den höchsten Dingen gefestigten Gemeinschaft strebten, die Kartaus ist ihnen stets
weit voraus gewesen in diesem Reichtum gemeinsamer Güter aus einer andern Welt. Daran

konnten auch Einzelpersonen teilhaben, so seit 1434 die Herzogin von Burgund, seit
1497 Johann Alantsee. So ist nicht nur der äußere Wohlstand im Wachsen begriffen,
sondern der wichtigere innere Reichtum der Kartaus leuchtet über die stillen Mauern des
Klosters hinaus, ihm neue Freunde werbend und es in seinem Kampfe stärkend.

24



Aus dieser Periode stammt auch

das 1776 entdeckte Bekenntnis des

Basler Kartäuserpaters Martin Ströu-

lin, der in ergreifenden Worten seine

ganze Hoffnung auf das stellt, was

Christus für ihn getan hat und den

Herrn bittet, dieses sein Bekenntnis
auch dann noch als das seinige

gelten zu lassen, wenn er in der

Stunde seines Abscheidens in
Anfechtungen verfallen sollte. In
dieser Formel, nach der auch andre
Mönche des Ordens bei ihrem Eintritt

ins Kloster ihren Glauben
aussprachen, lebt ein Stück tiefer kar-
täusisclier Frömmigkeit.

Die Amtstätigkeit des verdienten
Priors Heinrich Arnold endete in
schwerer Krankheit. Ein Schlaganfall

suchte ihn heim, nachdem er
seinem Kloster 80 Jahre lang nach
bestem Vermögen gedient hatte.
Doch blieb er bis ins Jahr 1480 im
Amt, um einem jungen Mönch, in
dem er einen geeigneten Nachfolger
erblickte, zu ermöglichen, das vom
Orden geforderte Alter zur
Übernahme des Priorates zu erreichen.

Am 5. Juni 1487 starb er. — Sein Nachfolger, der Doktor der Freien Künste und der

Rechte Jakob Louher, zuvor Dozent an der Basler Universität, ist eine ganz andre 1 er-

sönlichkeit als der Verstorbene. Als Gelehrter bringt er etwas von dem neuen Geist des

kommenden Humanismus mit sich in die Kartaus. Als angesehenes Glied seines Ordens

wird er vom Generalkapitel im Jahre 148i> mit der ^ isitation von Österreich. Ungarn und

Mähren betraut. Als guter Wirtschafter setzt er das Werk seines Vorgängers fort, der

wohl die Kartaus durch die schlimmsten Zeiten hindurchgerettet, aber doch bei seinem

Rücktritte die Keller, Scheunen und Küche leer hinterlassen hatte. Louber ist es

gewesen, der zuerst allein, dann aber mit seinem zukünftigen Nachfolger Zscheckenbürlin

zusammen, den äußeren Reichtum der Kartaus begründet hat.

Aber auch in einer andern Art ist seine Amtszeit in den Jahren 1480 1500 für
das Kloster von Bedeutung gewesen. Es war die Epoche, in der es mit einem neuen Geiste

in Berührung kam, dessen Einfluß wir im 1 olgenden darzustellen haben. Anzeichen

des Neuen zeigen sich schon seit langem. So mehren sich unter den Namen der Gönner

der Kartaus diejenigen der Lehrer an der Basler Universität, auch die der \ ertreter einei

neuen Zeit, wie eines Sebastian Brant, Heynlin und der Buchdrucker, die in Basel ihre

25



Kunst auszuüben beginnen. Und noeh in andenn zeigt sich der Anbruch einer neuen
Epoche: die Lebenspracht, welche die Stadt erobert, dringt durch die Gaben der Bene-
faktoren, wenn auch in bescheidenem Maße, in die Kartaus ein. Es beginnt damit, daß
vor allem die Gönnerinnen des Klosters sich bemühen, eine Lücke auszufüllen, die von
den sonst so freigebigen Konzilsvätern offen gelassen worden war. Diese hatten weniger
an Kleidung und Nahrung der Mönche gedacht, als an die Ausschmückung und den Ausbau

des Klosters, und an die Almosen, die von den Kartäusern verteilt wurden, so gut
#

" o
wie von den andern Klöstern, wohl auch an die kirchlichen Geräte und Meßgewänder.
Aber nun hören wir von Geschenken, die das Wohlergehen der Väter im Auge haben:
Man gibt Geld oder Tuch, um einem unter ihnen zu einer neuen Kutte zu verhelfen,
oder es wird der ganze Konvent mit Taschentüchern oder Schlafmützen bedacht; dann
wieder wird an Stelle der verbotenen Fleischkost Fisch, Maibutter, Reis, Salz, Käse, Eier
gestiftet. Auch Leckerli und andre Süßigkeiten kommen so ins Kloster. Ja, an den von
den Statuten vorgeschriebenen Aderlaßtagen werden die Mönche von ihren Gönnern mit
dem erst durch die neue verfeinerte Lebensart in Basel eingeführten Malvasier getröstet.
So findet der steigende Luxus seinen V eg aus der Stadt ins Kloster und mit ihm der er-
\\ achte Sinn für färbe und Schönheit, der in den folgenden Jahren um die demütige
Devotion der Kartäuser ein Gehäuse strahlenden Schmuckes erstehen läßt. Und mit der
höheren Pracht des Lebens dringt auch ein Abglanz der Macht der Welt in die stillen Zellen
ein, wenn in der täglichen Fürbitte der Mönche für ihre Wohltäter die größten Namen
erschallten im Angesicht der wertvollen Gaben, mit denen sie ihren Namen vor Gott in
ewige Erinnerung bringen wollten. Hatte der kraftvolle und genügsame Geist der kartäu-
sischen Eremiten den Sieg im Kampf gegen die äußere Not davongetragen, so war
abzuwarten, ob und wie weit er seine ursprüngliche Reinheit gegen die geistigen "Einflüsse
einer neuen Zeit des Humanismus und der Reformation bewahren würde.

Doch wir müssen zunächst noch in andrer Hinsicht kurz bei der Persönlichkeit
Heinrieh Arnolds verweilen: er ist der Verfasser der Chronik, die uns von der Gründung
und den ersten Zeiten der Kartaus Kunde gibt. Er hat sie offenkundig nach seiner
Resignation als Prior niedergeschrieben und eine unbekannte Hand hat sie mit einigen
Ergänzungen versehen. Eigenartig mutet die Form an, die Arnold seiner Klostergeschichte gibt
und die auch in andern seiner Schriften wiederkehrt. Er erzählt uns die Schicksale der
Kartaus in Gesprächsform in der Weise, daß er selbst Fragen an die Patronin des
Klosters, die heilige Margarete, richtet und diese ihm antwortet. Diese Art der Darstellung
bringt leicht etwas Gekünsteltes mit sich, doch läßt sie sich aus der Abzweckung der Ar-
beit verstehen. Arnold hatte keineswegs die Absicht, ein gewöhnliches Chronikwerk zu
schreiben, das nichts andres geben sollte als die zuverlässige Erzählung der Klostergeschichte,

sondern er wollte ein Erbauungsbueh verfassen, das bei gemeinsamen Mahlzeiten
der Brüder zur Vorlesung kommen sollte. Es entspricht dies der frommen Art des
Verfassers und reiht die Chronik ein in die zahlreichen andern Werke erbaulicher Art, die
auf ihn zurückgehen. Übrigens geht diese Absicht auch aus der sorgfältigen Ausführung
des Manuskriptes hervor, das nicht nur auf seinen 40 Folioseiten mit seiner sorgsamen
Schrift, den rot unterstrichenen Kapitelüberschriften, den rot ausgemalten Initialen der
Kapitel dem Können des Schreibers alle Ehre macht, sondern das vor allem der Inter-

26



punktion große Aufmerksamkeit schenkt. Punkt, Strichpunkt, Punkt mit einfachem oder

doppeltem Häckchen darüber begegnen in sehr zahlreicher Anwendung, wie in allen zum

Vorlesen bestimmten Büchei'n der Kartäuser und zeigen Ton und Pausen an. Solchen

Büchern kam insofern große Wichtigkeit zu, als bei den seltenen gemeinsamen Mahlzeiten

das Schweigegehot für die Mönche keineswegs aufgehoben war, dafür aber allerhand Erbauliches,

Predigten, Heiligenlegenden, Betrachtungen für den Tag vorgelesen wurde. Um in
diesem Rahmen figurieren zu können, war die Annäherung an die Heiligenlegende durch

die von Arnold gewählte Form wie die sorgfältige Interpunktion das Gegebene.

Die späteren Chroniken der Kartaus weisen einen ganz andern Uharakter auf.

Schon der unmittelbare Fortsetzer der Chronik Arnolds blickt mit einem mitleidigen
Lächeln auf die naive Art seines Vorgängers herab. Georg Zimmermann von Brugg im Aargau,

der sich im Jahre 1526 an diese Arbeit wagte, war nach entbehrungsreicher Jugend-

und Studienzeit im Jahre 1509 in die Kartaus eingetreten, wo er im folgenden Jahre sein

Gelübde ablegte. Mit ihm war ein Vertreter einer ganz andersgearteten geistigen Welt in
das Kloster eingedrungen. War der alte Arnold noch ganz in den Gedankengängen der

Scholastik und Mystik verwurzelt, was auch seiner Chronik zum Teil ihren eigenartigen

Charakter aufprägt, so wird sie nunmehr aus einem Erbauungsbuch zu einer weitherzigen

Darstellung der Klostergeschichte, in der man etwas von der Art des Erasmusverehrers

und Humanisten zu verspüren glaubt. Den Anstoß zum Schreiben scheint Zimmermann

erhalten zu haben, als der im Jahre 1525 als Prior an die Kartaus von Ittingen berufene

Philipp Stouffer ihm Aufzeichnungen zur Weiterführung der Klostergesehichte hinterließ.

Zur Ergänzung standen ihm schriftliche und mündliche Berichte älterer Mönche zur
Verfügung, vor allem aber war es seine langjährige lätigkeit als Bibliothekar des Klosters

und Redaktor des Jahrzeitenbuches der Kartaus, die ihn zu solchen Arbeiten befähigte.

Auch er benützt die dialogische Form der Darstellung; darin war er an die Arbeit
seines Vorgängers gebunden, aber er ist nicht über einen vorbereitenden Entwurf
hinausgekommen. Der Grund, der den Abschluß seiner Arbeit verhinderte, war ein doppelter.

Einmal hatte er in seiner Chronik eine Reihe sehr offener Aussprüche über den Prior

Zscheckenbürlin einfließen lassen, die erst nach dem Tode desselben veröffentlicht werden

konnten. In der Zelle Zimmermanns war keine Gefahr zu befürchten, daß diese

Kritiken je dem Angegriffenen vor Augen kommen würden, denn eine seiner Schwächen lag

eben darin, daß er sich herzlich wenig um das kümmerte, was in den Zellen vor sich ging;
aber darüber hinaus war doch Vorsicht geboten. Der andre Grund aber liegt darin, daß

Zimmermann im Jahre 1527 durch einen Schlaganfall auf der rechten Seite gelähmt wurde

und im folgenden Jahre diesem Leiden erlag. Ob in diesem überraschenden Ende auch

die Erklärung dafür zu suchen ist, daß Zimmermann sich einer Darstellung der für sein

Kloster doch so wichtigen Ereignisse der Reformationszeit enthielt, oder ob er sich dessen

bewußt war, daß zur Verarbeitung eine geistige und wohl auch zeitliche Distanzierung
erforderlich war, über die er nicht verfügte, läßt sich nicht entscheiden. Auf jeden fall
begnügte er sich damit, neben der Arbeit an seiner Chronik diese Ereignisse in einer Art
Tagebuch aufzuzeichnen und so doch eine Darstellung des schnellen Umsichgreifens der

reformatorischen Bewegung in Basel und damit verknüpfter Schicksale seines Klosters

zu geben.

27



Ein andrer Geist lebt in der letzten Chronik, die eine Darstellung des Kampfes
um das Weiterbestehen der Kartaus gibt bis zu dem 1532 mit dem Rat abgeschlossenen
Vergleich. Hier geht es nicht um ruhiges Distanzhalten, sondern um leidenschaftliche
Anklage gegen die kirchlichen Neuerer und alle Verfolgungen, die sie über die Insaßen der
Kartaus brachten. Der mutmaßliche Verfasser, Nikolaus Müller, Sakristan, Schaffner und
Vikar des Klosters, in welcher Doppelstellung er von 1532 bis zu seinem Tode im Jahre
1545 die Geschicke des Klosters leitete, ist einer, der an leitender Stelle mitgekämpft hat,
ein Mann voll Temperament, der mit aller Schärfe am Alten festhält. Es ist erfreulich,
daß in ihm neben den für das Neue gewonnenen Chronisten der Stadt einer zu Worte
kommt, der mit aller Schärfe auch die andere Seite vertritt.

V. Kartaus und Humanismus.

Es ist die Bibliothek der Kartaus, in welcher wir zuerst deutliche Zeichen des
Einströmens eines neuen Geistes nachweisen können. Nach zwei Seiten hin läßt sich dies
erkennen: der Ausleihekatalog der Kartaus zeigt die Veränderung in der Benützung der
Büchersammlung, und die Kataloge des Priors Louber und seiner Nachfolger auf diesem
Gebiet, Zimmermann und Moser, weisen auf die Veränderung in ihrer Zusammensetzung
hin. Reden wir zunächst kurz von letzterem. Neben den im Kloster selbst entstandenen
Bänden finden wir solche, die durch Kauf oder als Geschenk in die Kartaus gekommen
waren, so die bereits erwähnten prachtvollen Bände der 1430 erworbenen Postille des
Nikolaus Lyranus. Unter der Pflege des Priors Albert war die Bibliothek in den Jahren des
Konzils beträchtlich angewachsen. Ebenso wichtig nahm Louber diese Arbeit. Heinrich
Arnold hatte ihm hierin vorgearbeitet, aber das Glück begünstigte ihn mehr und erlaubte
es ihm, die Sammlung um 1200 Bände zu erweitern, eine große Zahl für die Verhältnisse
jener Zeit. Hierbei kamen ihm neben der eifrigen Kopistenarbeit eines Heinrich von Vül-
lich besonders reiche Geschenke zugute, so von Nikolaus Rusch, vom Rheinfeldener
Dekan Anton Rutschmann, von Heinrich Ecklin, von Georg Zimmermann, von Johann Heyn-
lin, der allein schon dem Kloster bei seinem Eintritt in dasselbe 300 wertvolle Bände
vermachte. Dazu kamen die umfangreichen Geschenke der in Basel arbeitenden
Buchdrucker, die der Kartaus ihre Neuerscheinungen zur Verfügung stellten. Wir können es

uns ersparen, vom Aufbau der sich vergrößernden Bibliothek zu sprechen. Erwähnen aber
müssen wir, daß die Kartäuserbibliothek, die wertvollste neben derjenigen des Predigerklosters,

immer weiter über den Bedarf einer Klosterbibliothek hinausgriff und eine
weitesten Kreisen dienende Gelehrtenbücherei wurde. Neben die Predigten und Andacbts-
bücher, die Kirchenväter und Scholastiker, die Bibeln und liturgischen Werke treten die
Werke der Juristen und Mediziner. An sie reihen sich die Neuausgaben der antiken
Literatur und die Vertreter der neuen humanistischen Dichtung und Wissenschaft in ihrer
ganzen internationalen Großzügigkeit: Petrarca, Boccacio, Philelphus, Laurentius Valla, so

gut wie die deutschen Autoren vom Buch der Heiligen drei Könige bis zum Reisebuch
des Ritters von Mandeville, von der Martinslegende in niederländischer Mundart bis herauf

zu Paulis „Schimpf und Ernst" und Sebastian Brants „Narrenschiff". So dringt in die
sich immer mehrende lebendige Klosterbibliothek der neue Geist des Humanismus ein,
wie einige Jahre später auch die Werke der Reformatoren ihren Weg in diese Sammlung

28



finden werden. Und mit ihnen
kommt auch ein Hauch dieses

Geistes in die Zellen der stillen
Mönche.
Aber diese literarischen Schätze
sind nicht nur für die Insafien
des Hauses vorhanden. Mit
Einwilligung des Priors werden
zahlreiche Bände ausgeliehen
an die Mönche andrer Basler
Klöster, Kanoniker der Kathedrale

wie von St. Leonhard,
Schulmeister und Studenten
der Universität, an Kleriker
von Freiburg und fremde
Kartäuser. Noch 1526 kann die
Basler Kartaus den in Not
geratenen Vätern zu Ittingen
Bücher senden, und das gleiche
scheint auch bei der Berner
Kartaus zu Torberg der Fall
gewesen zu sein. Daneben aber
können auch Leute wie der
Sohn des Bartscherers Kunz
oder der Tuchhändler Einfaltig
Bücher entlehnen, der erste ein
logisches Übungsbuch, letzterer
eine Chronik der Basler
Bischöfe, ein Zeichen dafür, wie
tief die neue Bildung in Kreise

des Volkes eingedrungen ist, denen früher der Zutritt zu solchen geistigen Gütern
versperrt war. Und die gleiche Veränderung erweist sich auch in der Auswahl der Bände,
die zur Ausleihe gelangen. Waren bis gegen das Ende des XV. Jahrhunderts besonders

die Predigten und Postillen, die Kirchenväter und Scholastiker vorgezogen worden, so

finden nun die humanistischen Schriften immer zahlreichere Leser, und seit 1520 werden
die Werke Luthers wie die gegen ihn gerichteten Schriften eifrig bezogen.

Für diese Veränderung der Zusammensetzung der Bibliothek und des Geistes, der

in solcher Weise in die Kartaus einströmt, sind in erster Linie die Buchdrucker zu nennen,

denen das damalige Basel es verdankte, noch einmal wie in den Tagen des Konzils
die Aufmerksamkeit der Welt auf sich zu lenken. Angezogen durch die Größe der Stadt,
ihren Reichtum, ihren Verkehr, die bereits vorhandenen Papiermühlen, anknüpfend an
das in Basel verbreitete Handwerk der Formenschneider, Heiligendrucker, Kalendermacher,
lassen sie sich in Basel nieder, wo sie neben dem festen Gefüge der Zünfte den Charakter

der freien Kunst wahren im Sinne der ihnen so nahe stehenden freien Künste der

Phot. Ochs-Walde, Basel.

Wandgemälde im Kleinen Kreuzgang (Bau der Großen Kartaus).
(Basler Denkmalspflege).

29



Universität und ein mit aller Welt in regem Verkehr stehendes Gewerbe bilden, mehr den
Charakter des Gelehrten an sich tragend, als den des Kaufmannes, fortwährend im Mittelpunkt

des geistigen Lebens stehend, nehmend und anregend, wichtige Mitarbeiter der
Gelehrten, die sie um sich zu versammeln wissen. Ihnen verdankt es Basel, daß die Großen
in der neuen Welt des Humanismus in die Stadt einzogen, von einem Heynlin bis zu
einem Reuchlin und Brant und gar zum Fürsten der neuen Gelehrsamkeit, Erasmus, deren
Geist aus den Druckereien hinausströmt in die weite Welt und hinein in die Mauern der

Klöster, den Unterschied des Mönches mit der Umwelt aufhebend und beides in einer
höheren Einheit verbindend.

Unter den Basler Druckern, die alle mit der Kartaus in mehr oder minder engen
Beziehungen standen, tritt die Gestalt des Johann Amerbach besonders in den Vordergrund.

Aus Franken gebürtig, studiert er in Paris, wo er unter seinem Meister Heynlin
die neue Kunst des Druckens erlernt. Nach einem Aufenthalt in Venedig kommt er nach
Basel, wo er bis 1513 wirkt, eine feine Persönlichkeit, hervorragend durch seine
Gelehrsamkeit, seinen Fleiß, seine gewerbliche Kunst, seine stete Verbindung mit den
bedeutenden Geistern der Epoche. Aus seiner Presse gehen nur ernste Werke hervor, denn er
stellt sie in den Dienst der Kirche und Gottes in dem gewaltigen Unternehmen seiner
Ausgabe der Kirchenväter, vor allem aber der unmittelbar nach den hebräischen und
griechischen Quellen bearbeiteten Bibelausgabe, daneben auch humanistischer Neuerscheinungen

von großem Wert, so der Petrarcaausgabe von 1496. Und in seinen Bestrebungen
weiß er sich die Hilfe von Männern wie Heynlin, Reuchlin, Brant und später Pellikan,
Beatus Rhenanus, Kono zu sichern. Und bei ihm arbeiten andre Größen seiner Kunst,
ein Petri, ein Frohen, welch letzterem durch den Tod Petris 1511 und dem Amerbachs
1513 der Weg zu freiem Schaffen geöffnet wird und der durch den Druck der „Adagia"
den Erasmus nach Basel zieht.

Von der engen Verbindung der Amerbach'schen Familie geben nicht nur die der
Kartaus geschenkten Bücher Kunde, auch nicht nur die Gabe von Pergament, Papier und
Schreibmaterialien, sondern der ganze sich um das Wohlsein der Mönche bekümmernde
Sinn. Er zeigt sich bei besonderen Ereignissen im Leben der Familie Amerbachs: am
Todestage der Schwägerin Agnes Ortenbach, bei der Geburt oder dem Tode der Kinder,
bei der glücklichen Rückkehr von der Frankfurter Messe gedenkt man der Kartäuser. Ja

er geht noch weiter. In ihrer Nähe, in der Kleinbasier Rheingasse, läßt Amerbach sich
nieder, sein erster Sohn muß den Namen des heiligen Bruno, des Stifters des Ordens,

tragen, die folgende Tochter wird nach der Patronin der Kartaus, Margarete, getauft. Den
Mönchen läßt man neben großen Geschenken auch Wein, Zucker, Pfeffer, Käse zukommen.

Und als nach dem Tode des in der Kartaus bestatteten Vaters Bonifaz Amerbach
als großer Vertreter humanistischer Gelehrsamkeit hervortritt, ist er wieder bis in die
Stürme der Reformationszeit hinein der feste Rückhalt der Väter, die einst während seiner
Abwesenheit in Avignon sein Vermögen treu verwaltet hatten.

Doch durch Vermittlung der Drucker kamen nicht nur die Erzeugnisse des neuen
Geistes ins Kloster, sondern sie brachten ihm einen neuen Mönch, der unter dieser
ersten Generation der Basler Humanisten eine Führerrolle inne hatte, Johann Heynlin a
Lapide. Wie auch die andern sonst von einander so verschiedenen Glieder dieser Gruppe
gehörte er zu der entschieden christlich-kirchlichen Richtung, die wohl eine Reform der

30



Kirche wünschte, aber keineswegs ablehnend sich gegen Kixche und Christentum verhielt,
wie etwa der italienische Humanismus es tat. Ein festes Band hielt sie zusammen: der
scholastische Realismus, die „Via an tiqua", der „Alte Weg", der in heftigem Kampfe lag
gegen den „Neuen Weg", der sich zum Nominalismus bekannte. Dieser Gegensatz
beherrscht die Kämpfe innerhalb der geistigen Welt des ausgehenden Mittelalters, wobei der
„Alte Weg" mit seiner Betonung der Realität der Allgemeinbegriffe sich eher der Kirchenlehre

zur Verfügung stellen konnte als der Nominalismus, der nur in den Einzeldingen
Wirklichkeit sieht und in der „Via moderna" in den verschiedensten Schattierungen bis
zur schroffsten Trennung von Offenbarung und Vernunft, bis zur Lehre von der doppelten

Wahrheit führen konnte. Gegensätze der Weltanschauung und der Rasse stehen hinter
diesen Gegensätzen, romanischer Realismus und germanischer Nominalismus machen sich
die Herrschaft streitig.

Johann Heynlin war in Löwen und Paris, wo er studiert und doktoriert hatte, zu
einem überzeugten Vertreter des alten Weges geworden und als ihn die Unruhe des
Gelehrten, der in aller Welt zuhause ist und bald hier einem Manuskripte nachjagt, bald
dort sich durch einen Lehrauftrag binden läßt, um bald sich wieder loszureißen, einem
Gelehrten oder einem Drucker in andre Länder nachreist, im Jahre 1464 zum ersten Male
nach Basel führte, wo er eine kurze Lehrtätigkeit an der dortigen Universität entfaltete,
machte sich sogleich seine überragende Persönlichkeit bemerkbar, die dem in Basel vom
Nominalismus völlig zurückgedrängten Realismus die Gleichberechtigung errang. Schon
nach drei Jahren kehrte er wieder zurück nach Paris, aber diese kurze Zeit, in der er die
Anfänge der Buchdruckerei miterlebte und Gesinnungsgenossen fand, machte ihn in Basel
heimisch. Bei seinem neuerlichen Aufenthalte in Paris wird er zum Humanisten durch
den Verkehr mit Bessarion, Fichet, Senilis. 1474 verläßt er wieder Paris, nachdem er der
Stadt die erste Buchdruckerei verschafft hatte und bringt einige seiner Schüler mit sich
nach Basel, so Johann Amerbach, Reuchlin, Wessel Gansfort, den vorreformatorischen
Mystiker. Aber nun wendet er sich ab von der Lehrtätigkeit an der Universität; er will weitere

Kreise erreichen: so wird er zum großen Bußprediger in Basel, in Bern, in Baden-
Baden, in Tübingen, in Urach und endlich wieder in den Jahren 1484—1487 am Münster
zu Basel. Und nebenher geht seine Forscherarbeit als Berater Amerbachs, bei gelegentlichen

Vorlesungen an der Universität. Um ihn scharen sich die Basler Gelehrten. Doch
gerade in diesen Jahren beginnt sich eine Änderung bei ihm anzubahnen: der alternde
Heynlin fängt an, weltliche und kirchliche Gelehrsamkeit und Literatur gegeneinander
abzuwägen, immer mehr tritt die Neigung zum rein Christlichen hervor und das zu stark
betonte Menschliche des Humanismus muß weichen, bis er den letzten Schritt tut und
im Jahre 1487 in die Kartaus eintritt, sich endgültig von der Welt abwendend und den
erstaunten Freunden mit dem Hinweis antwortend, daß er gerne eine Seele ihnen zuliebe
dran gewagt hätte, wenn er deren zwei gehabt hätte. Und nun hat er vor sich eine Reihe
von Jahren, in denen sein unruhiges Wesen und sein Stolz des berühmten Gelehrten
sich beugen muß unter die feste Zucht der Ordensregel, eine schmerzliche Bändigung
seiner starken Natur, die ihm durch das Benehmen des Priors Louber nicht erleichtert wurde.
Louber, der an der Universität den Nominalismus, den „Neuen Weg" vertreten hatte, scheint
dem Gegner nicht gewogen gewesen zu sein. Er ließ ihn das ganze Gewicht seiner Autorität

fühlen und die volle Strenge der Ordensregel erfahren. Als Heynlin sich wieder nach

31



mehr Freiheit sehnte, verunmöglichte der Prior einen Dispens von der Regel, und als es

sich darum handelte, dem großen Bußprediger die Erlaubnis zur Wiederaufnahme seiner

Tätigkeit zu gehen, scheiterte dies an dem Widerstand der Kurie wie des Priors. Im Kloster

war Heynlin, im Kloster sollte er bleiben, auch als die Lage dadurch noch vergiftet
wurde, daß einige der Mönche sich den großen Gelehrten zum Prior wünschten und ihn
in die Versuchung des Hochmutes führten. Am 12. März 14% stirbt er, und auch da will
sich der Prior trotz der Bitten der Freunde des Verstorbenen nicht dazu herbeilassen,

eine Ausnahme zu machen: ein Brett dient ihm als Sarg, die Kutte als Leichentuch, und

über das Gesicht ist ihm die Kapuze gezogen. Kein Grabdenkmal durfte von seinem

vergangenen Glanz reden, und die Notiz, die in den Akten des Generalkapitels seinen
Hinscheid anzeigt, ist so kurz, wie es der Gewohnheit des Ordens entspricht. Diese Einstellung
Loubers ist übrigens nicht als ein Zeichen seines Übelwollens zu deuten, sondern sie ist

in andrer Hinsicht von großer Bedeutung. Sie zeigt den entschlossenen Widerstand des

kartäusischen Wesens gegen den neuen Geist und seine Vergötterung des Menschen.

Dennoch hat der Eintritt Heynlins in die Kartaus nicht nur den Gelehrtenstreit

an diese stillen Zellen gebracht, sondern mit ihm kam seine 300 Bände umfassende

Büchersammlung als Geschenk dem Kloster zugute, und Heynlin selbst besuchten,
soweit dies gemäß der Regel möglich war, seine Freunde und Mitarbeiter, so daß das

Kloster auf einmal in den Mittelpunkt gelehrter Arbeit trat, zu welcher noch weitere

Insaßen desselben ihren Beitrag gaben. Neben Loubers wissenschaftlicher Arbeit stehen

die theologischen Traktate eines Ambrosius Alantsee, die Arbeiten eines Konrad von

Urach, eines Urban Moser, der zuzeiten Vorlesungen an der Universität hielt, und der

sich um die Bibliothek verdient machte. Zu nennen sind noch Johann von Konstanz,

Philipp Stoufer und der Übersetzer erbaulicher und asketischer Traktate ins Deutsche,

Ludwig Moser, der frühere Stadtschreiber von Rheinfelden und Freund Sebastian Brants.

Ihnen allen ist gemeinsam die Tendenz des Hinauswirkens aus den engen Zellen, die

so sehr dem Wesen der Zeit entsprach, und eine Reihe von ihnen war dazu bestimmt,
als Prioren fernen Klöstern vorzustehen. So ist die Basler Kartaus zu einem Mittelpunkt

gelehrten Lebens geworden und zu einer Behausung hervorragender Persönlichkeiten;

aber noch ist das strenge Wesen des Ordens nicht gemildert, auch der Größte

unter ihnen muß sich ihm unterwerfen, wie alle andern Väter.

Stärker macht sich das Einströmen neuen Wesens bemerkbar, als am 21. Mai 1487

Hieronymus Zscheckenbürlin in die Kartaus eintritt. Mit ihm kommt eine ganz anders

geartete Persönlichkeit in den Kreis der Mönche herein, die ihren Einfluß bald auf die

Klostergemeinschaft ausübt. Hieronymus war der Sohn des 1477 verstorbenen Oberst-

Zunftmeisters Johann Zscheckenbürlin und Enkel der bereits erwähnten Elisabeth von

Laufen. Die Zscheckenbürlin, vielleicht wie auch die Zibol lombardischer Herkunft,
gehören zu der Schicht der in der Stadt immer mehr zur Herrschaft kommenden Zünfte.

In ihrem Hause zur Augenweide wohnen sie als große Kaufherren, die aber auch im
Großbetrieb neben Bergwerken und Bank den Krämer nicht verleugnen können und

den wohlfrequentierten Laden zum Pfauen weiterführen. Nach außen hin sieht man in
ihnen die beneideten Vertreter einer Schicht, die nicht mehr zu arbeiten braucht, die

ihre Kapitalien ausleihen kann und im Regiment der Stadt sitzt. Und wenn es auch

die Zscheckenbürlin ablehnen, in die hohe Stube überzugehen, so wissen sie doch, nach

32



außen hin sich mit dem Glanz der reichsten Familie der Stadt zu umgeben: der alte
Hans verheiratet zwei seiner Töchter an Adlige, dem ältesten Sohn gibt er einen
Gelehrten wie Reuchlin zum Hofmeister, schickt ihn nach Orléans und Paris, wo der junge
Mann ein flottes Leben führt und von wo er nach des Vaters Willen als Doktor der
Sorbonne zurückkehren sollte, um den väterlichen Sitz im Rat einzunehmen. Der junge
Hieronymus aber macht einen unerwarteten Strich durch die Rechnungen seines Vaters.
Wohl kommt er mit dem Grad eines Licentiaten der Rechte in die Heimat zurück, aber

statt sich in Handel und Rat einen Namen zu machen, tritt er ins Kloster ein: auch
hier eine jener unerwarteten Bekehrungen, die vor ihm einen Heynlin in die Kartaus

geführt hatten, und der jener Ausdruck gab, wenn er schrieb: „Die ganze Welt verharrt
in Sünden, und ein Narr ist, wer da hofft, in ihr den Frieden zu erlangen. Wer ruhen
will, der verlasse das stürmische Meer dieser Welt." „Das Jahrhundert stürmt dahin
und der Abend der Welt neigt sich zu seinem Ende," sagt Institoris. Christoph von
Utenheim, der spätere Bischof von Basel, will mit seinen Freunden, Geiler von Kaisersberg

und Lamparter, in die Einsamkeit als Einsiedler sich zurückziehen, und Sebastian

Brant preist das Glück des Mönches. Ein in dieser mit so viel neuem geistigem und
künstlerischem Leben erfüllten Zeit unerwartetes Wissen um das Zusammenbrechen des

Alten, eine Stimmung tiefster Resignation, die zu Bekehrungen führt, deren
aufsehenerregendste die des jungen Zscheckenbürlin ist, der sich als junger Mann, als Mönch
und als grinsendes Totengerippe malen läßt. Bis tief hinein in die Welt nicht nur des

absterbenden Bürgertums, sondern auch der aufstrebenden Handelsgeschlechter, aus deren

Reihen die Befürworter der Reformation kommen sollten, geht diese düstere Stimmung
in merkwürdigem Gegensatz zu der größer werdenden Pracht des Lebens.

Und diese Stimmung führt den jungen Mann zur Kartaus: da findet er den Weg

zur allerradikalsten Umkehr. Zuerst streicht er in nächtlicher Stunde ums Kloster, hört
den Klang der Glocke und den Gesang der Mönche, Einlaß erbittend und mehr und
mehr gewonnen durch den Ernst dieser Menschen. Und dann kommt die große
Entscheidung, die ihn am 31. Mai 1487 ins Kloster führt. Aber so ernst es ihm mit seiner
Umkehr gewesen ist, das alte Wesen hat er nur sehr unvollkommen abstreifen können.
Glanz, Reichtum, Pracht, Leben, Luxus, Farbe, das war bisher der Inhalt seines Daseins

gewesen, dem entspricht die ganze Struktur seiner Persönlichkeit, die er in die stille
Zelle mitnimmt und die ein Stück dieses Lebens einer neuen Zeit in die bisher so fest
verschlossenen Mauern der Kartaus eindringen läßt. Die Eigenwilligkeit und Lebenskraft

einer noch keineswegs zermürbten Persönlichkeit läßt sich nicht auslöschen, sondern

prägt ihren Charakter der Umgebung auf.
Das zeigt sich gleich von Anfang an. Hieronymus versteht es, den Nimbus des

Außerordentlichen um seine Person zu legen. Schon seinen Klostereintritt macht er zu
einem großen Schauspiel, von dem die ganze Stadt spricht: nach einem großartigen
Abschiedsessen, geleitet von seinen Freunden und Verwandten, in seiner prächtigsten
Kleidung zieht er inmitten einer schaulustigen Menge zur Tür der Kartaus, wo er
bemitleidet von den Zuschauern von den schweigenden Mönchen empfangen wird. Und
dann gehen die das Außergewöhnliche bestätigenden Ereignisse weiter. Nachdem er am
28. Mai sein Hab und Gut dem Kloster durch eine Schenkung unter Lebenden vermacht
hat und am 31. Mai eingetreten ist, darf er aller Gewohnheit zum Trotz an Pfingsten

33



das Mönchsgewand anziehen und dank eines Dispenses bereits an Allerheiligen das
Gelübde ablegen und am Margaretentag des folgenden Jahres seine Primiz (erste Messe)
feiern. Und da es für seine Gesundheit nötig erscheint, ihm mehr Bewegung zu
gewähren, wird ihm das Amt eines Sigristen und nach zwei Jahren das eines Schaffners
übertragen. Und als Louber nach 20jähriger Amtszeit vom Generalkapitel in die
Buxheimer Kartaus versetzt wird, von wo er allerdings nach sechs Jahren als Schwerkranker
wieder nach Basel heimkehrte, um am 25. Juni 1513 zu sterben, wird Zscheckenbürlin
sein Nachfolger. Immerhin scheint Louber diesen letzten Erfolg seines Schützlings nicht
gerne gesehen zu haben, denn er versuchte, den hervorragenden Freihurger Kartäuser
Gregor Reisch für diesen Posten zu gewinnen. Das Generalkapitel hatte hierzu bereits
seine Einwilligung erteilt, die Freiburger Mönche aber verstanden es, sich Reisch zu
sichern. Warum Louber zuletzt sich in solcher Weise ablehnend gegen Zscheckenbürlin
stellte, ist nicht ersichtlich; möglich, daß ihm die allzu weltliche Geschicklichkeit des

jungen Schaffners Bedenken erweckt hat. Doch zeigte dieser daneben eine ehrliche
Demut und einen Eifer, der ihn dazu brachte, nicht nur die Interessen seines Klosters
mit aller Sorgfalt zu vertreten, sondern auch seine eigene Wäsche zu waschen, worauf
er erst als Prior verzichtete.

Die Persönlichkeit Zscheckenbürlins war nicht nur in dieser Hinsicht bemerkenswert.

Sein Opferwille auf dem Gebiete des Geldes und die Begeisterung, die er seinen
Verwandten für die Kartaus einzuflößen wußte, waren für diese eine Rettung aus den
bei dem Amtsantritt Loubers vorhandenen äußeren Nöten. Wie erwähnt, hatte die
Sparsamkeit Heinrich Arnolds wohl einen Zusammenbruch verhindert, aber die Mittel, mit
denen sich das Kloster belielfen mußte, waren gar zu gering. Dazu war 1480 die
Überschwemmung des Rheins gekommen, die zwei Zellen verwüstete, und das Unwetter des
Jahres 1487, wo Dächer abgedeckt und wertvolle Glasgemälde in Kirche und Kreuzgang
vernichtet wurden. Wohl war es Louber gelungen, Gönner zu finden, mit deren Hilfe
die Schäden behoben werden konnten, so Johann Irmi und dessen Sohn Balthasar,
Jakob Ruman, Werner Guder, Franz Hagendorn, Amalie von Berenfels, sowie deren
Eltern, auch Heynlin. Aber die wichtigste Sorge war noch nicht behoben. Es zeigte
sich nämlich, daß die Gaben aus den Kreisen der Basler Bürger spärlicher zu fließen
begannen, denn man war der Ansicht, das Kloster sei nun ausgebaut und dotiert und
könne ohne die bisherigen Unterstützungen auskommen. Vor allem aus den weniger
vermöglichen Schichten blieben die Gaben aus.

Hier konnte die kräftige Hilfe Zscheckenbürlins einsetzen, der bereits beim Eintritt

ins Kloster diesem eine Summe von 3200 fl. zubrachte und dessen Vergabungen
sich auf 8000 fl. im Gesamten beliefen, so daß seine Geschwister darüber klagen konnten,
sie seien zugunsten der Kartaus ausgeplündert worden. Nicht zu Unrecht feiert ihn das
..Buch der Wohltäter" des Klosters als den „Zweiten Gründer des Hauses". Dazu kam
mit seinen geldkräftigen Angehörigen eine neue Schicht in den Kreis der Gönner der
Kartaus, allen voran Morand von Brunn, Ratsherr aus den Achtbürgern, mit seiner Gattin
Maria, der Nichte des Zscheckenbürlin, die nach dem Tode ihres Mannes den Prior und
im Falle seines Ablebens das Kloster zum Erben ihres ganzen Vermögens einsetzte. Dann
der Ritter Schorpp von Freudenberg und dessen Sohn Jakob, der mit der Schwester
Zscheckenbürlins, Maria, verheiratet war, Hans Oberried, der eine Nichte Zschecken-

34



biirlins zur Frau hatte, Lienhard Fuchs, der Gemahl der Magdalena Zscheckenbürlin,
später Bürgermeister zu Neuenbürg a. Rh. und Schwiegervater von Bonifazius Amerbach,
des Gönners der Kartäuser. Sie stiften in großzügiger Freigebigkeit Mittel zum Ausbau
des Klosters, stellen die Zelle des Schaffners in Stand mit einer Sucht nach Pracht, die
so eigenartig ist für ihre Kreise, gedenken der Küche des Klosters, geben Kleider, Mäntel,
Kutten und Nachtkappen.

Diese reichlich fließenden Mittel erlauben es Louber, den Ausbau der Kartaus
wieder aufzunehmen. Vorhandene Gebäude werden, so weit nötig, solider und zierlicher
aufgeführt, die Kirche mit neuen Fenstern und Glasgemälden geziert und ihr Chor von
Remigius Faesch neu gewölbt, einige Zellen umgebaut, Scheune, Trotte, das Langhaus
mit den Wohnungen der Laienbrüder geändert, und endlich das heutige Hauptgebäude
des Waisenhauses in Angriff genommen. Mit der Ernennung Zscheckenbürlins zum Prior
am 24. Februar 1501 nahm diese Bautätigkeit einen neuen Aufschwung, dem neuen Geist

nachgebend, der mit ihm in die Kartaus eingezogen war, und der sich auch in den

Bauten anderer Klöster zeigt, so in den großen Erweiterungsbauten im Klingental, im
Altarwerk bei den Predigern und in der Steinen, bei den Gemälden der Augustiner und

zu St. Peter. So konnten Gegensätze entstehen zwischen stiller klösterlicher Kontemplation

und Armut und der Pracht der reichgeschmückten Räume, wie sie gerade durch
Zscheckenbürlin mit besonderer Schroffheit in die Kartaus einströmten. So läßt er neben

notwendigen Bauten, wie dem Umbau der Pförtnerwohnung, des Scheerhauses, des

Hauptgebäudes, das die Refektorien der Mönche wie der Laienbrüder enthielt, das neugebaute

Eingangstor mit Gemälden schmücken, die Gänge und die Küche im Hauptgebäude mit
schön gewölbten Decken versehen, und vor allem jenes wunderbare für die Gäste des

Klosters bestimmte Schlafzimmer errichten, das mit seiner reichverzierten, gewölbten
Holzdecke und seinen Prachtbetten weithin berühmt wurde, dessen Lob noch im

Gargantua Fischarts ertönt, und das in seiner Pracht so gar nicht zur Einfachheit des Ordens

passen wollte, so wenig übrigens wie die Gäste, die der Prior mit Vorliebe in seinem

Kloster aufnahm. Seine Vorgänger hatten auch eine weite Gastfreundschaft geübt, aber

es waren vor allem Ordensbrüder gewesen, Gelehrte, Kleriker, die nun einer fröhlichen
Reihe von Weltleuten weichen mußten, unter denen sich auch unerfreuliche Gestalten

befinden konnten, und neben denen sich ein Reuchlin wunderlich ausnahm, als er 1510

in der Kartaus weilte. Ob dabei der Gedanke mitwirkte, daß sich in solcher Weise

mächtige Gönner werben ließen, oder ob es nur die prachtliebende Lebensweise des

Priors war, läßt sich kaum entscheiden. Dieses Treiben war manchem der Mönche

anstößig.
Dazu kamen Klagen gegen den Prior. Wohl verdankte ihm die Bibliothek eine

erhebliche Bereicherung, wohl war dank seiner Hilfe in Küche und Kleidung ein gewisser
Wohlstand eingezogen; aber in den stillen Zellen, wo eine bedrängte Seele mit Anfechtungen

zu ringen hatte, ließ sich der lebensfrohe Prior selten genug sehen. Er ging
dem Zank und leider auch den inneren Nöten seiner Mönche aus dem Wege, da er in
dieser Hinsicht nichts zu geben hatte. Auch fühlten sich die Väter zurückgesetzt, wenn
der Prior bei wichtigen Geschäften nicht die Ansicht des Konvents anhörte, sondern
sich mit zwei oder drei Beratern, und zwar meist sogar solchen aus der Welt, begnügte,
die ihm zur Erledigung der Angelegenheiten brauchbarer erschienen.



So bringt Zscheckenbürlin seinem Kloster wobl eine prachtvolle Hülle, die
Schönheit der äußeren Form, und unter ihm dringt in den Büchern der Bibliothek der
Geist einer neuen Forschung in die Kartaus ein, dazu ein Wohlstand in äußeren Gütern,
der die Grundlage für das regere geistige Leben der im Kloster sich aufhaltenden
Gelehrten ist; aber am tiefsten Wesen des Hauses ändert sich nichts, und wenn auch etwas
von der Form des Humanismus hereingeströmt ist, so bleibt doch der Kartaus die ganze
kraftvolle Festigkeit erhalten, die ihrem Orden in den kommenden Stürmen der
Reformation helfen sollte, das ursprüngliche Wesen gegen alle Angriffe rein zu bewahren.
Wir können zusammenfassend feststellen, daß der neue Geist nicht in die Tiefe des
Klosters dringen konnte und nur dessen Form erneuert hat.

VI. Kartaus und Reformation.
Die innere wie die äußere Entwicklung der Kartaus im weiteren Verlauf des

X^ I. Jahrhunderts wird vor allem bestimmt durch die Auseinandersetzung mit der
kommenden Reformation. So gut, wie bisher die Veränderungen in der Lebenshaltung wie
in der geistigen Einstellung der Stadt einen Nachhall in den Mauern des Klosters fand,
mußten auch die mit der Reformation gegebenen tiefgreifenden Veränderungen sich
bemerkbar machen. Zunächst erlebte die Kartaus das Neue in der Form, daß sowohl
die Begeisterung für die von Wittenberg ausgehende Bewegung, als auch die Trennung
der humanistischen Kreise von den mehr und mehr reformatorischen Schichten die
Stellung zu Luthers Werk bestimmten und zugleich das Los des Klosters festlegten.

Es mag uns dieser Vorgang am deutlichsten werden bei der Betrachtung der
geistigen Entwicklung eines der bedeutenderen Kartäuser, Georg Zimmermann (Carpen-
tarius) von Brugg im Aargau, dem Fortsetzer der Chronik des Klosters. Er war nach
einer armseligen Jugend und nach Erlangung des Grades eines Magisters der freien
Künste an der Basler Universität im Jahre 1510 in die Kartaus eingetreten, wo er neben
dem Abschreiben von Büchern auch das Verfassen eigener Arbeiten betrieb. Daß wir ihn
in der Druckerei Adam Petris antreffen, dem er eine Ausgabe Taulers besorgt, reiht ihn
ein in die Genossenschaft der Basler Humanisten, und auch in seiner Zelle ist er in
enger Verbindung geblieben mit der Welt geistigen Lebens, mit der ihn nicht nur die
Werke der Humanisten in Berührung bringen, sondern auch der Verkehr mit Bonifaz
Amerbach, und vielleicht auch die unmittelbare Berührung mit Führern dieser Kreise.
In einem Briefe an Amerbach hören wir ihn ganz in der Art der Humanisten reden von
Feinheit des Stils und von Ehrfurcht für den Meister Erasmus, dessen Werke er durch
seine Übersetzungen dem allgemeinen Verständnis näher zu bringen sucht. Und mit
Erasmus hat auch er eine deutliche Sehnsucht nach einer Reformation. Wenn dieser
kämpft um die Reinheit der durch Dogmen und bloße Formen verunstalteten ursprünglichen

Religion Christi, wenn Beatus Rhenanus mit Erbitterung vom Aberglauben und
den erdichteten W undern der Kirche redet, wenn eine Reform der Kirche von innen
heraus erstrebt wird unter Wiederherstellung ihrer Reinheit, so kann auch Zimmermann
seine Zustimmung nicht versagen. So ist er einig mit der Beschränkung der öffentlichen
Prozessionen und des Glockengeläutes, auch die Verminderung der Festtage findet seine
Billigung, und als das V olk in den Kirchen tumultuarisch zu singen anhebt, gönnt er

36



ihm gerne dieses Reeht. Aus
dieser Weitherzigkeit heraus
redet der Humanist, nicht der

strenge Kartäuser.
Und zusammen mit seinen

humanistischen Freunden
begrüßt er freudig das Erscheinen

der ersten Schriften
Luthers, denn wie wir bereits
zeigten, ist die ältere Gruppe
der Basler Humanisten, die
sich um Heynlin scharte, von
echtem religiösem Sehnen
erfüllt, und die jüngere sich an
Erasmus anschließende
Generation kennt denselben Geist,
der sie zu der Forderung einer
gründlichen Reform der Kirche

führt. So konnte es geschehen,

daß die Leute dieses Kreises

die ersten Schriften Luthers
lasen mit dem Gefühl, es werde
in ihnen nichts ausgesprochen,
als was sie se bst bisher bewegt

: j Î-l ^

d J d / *
1

*

nimmt in der von ihm verwalteten

Klosterbibliothek ohne Gastzimmer der Kartaus („Zscheckenburlizimmer
(Basler Denkmalspflege.)

Bedenken die Werke Luthers
auf und trägt sie in den Katalog ein mit der Bezeichnung: „Sermone des ehrwürdigen
Vaters Martin Luther, von den Augustinern, des überaus berühmten Professors der

Theologie". Aber eine gewisse Vorsicht spricht aus der Bemerkung, die er in eines der vom
Drucker dem Kloster überwiesenen Exemplare der 1522 bei Petri erschienenen Luthersehen

Übersetzung des Neuen Testamentes schreibt, nämlich daß sieh in dem Buche

manches finde, das von Luther seihst stamme, aber nichts oder fast nichts Ärgerliches.
Ein jeder solle es lesen, aber nicht weiter drauf bauen, als es mit der Lehre der Kirche
übereinstimme. Immerhin ist diese Vorsicht begreiflich, wenn man bedenkt, daß diese

Bibeln für den Gebrauch der Laienbrüder bestimmt waren. Im großen ganzen also kann

von einer freundlichen Aufnahme der ersten reformatorischen Schriften geredet werden,

wenn auch die Begeisterung nicht so groß war, wie bei den Humanisten draußen in der Welt.

Aber dann tritt eine Änderung ein: in den Galaterkommentar Luthers schreibt

Zimmermann, der Verfasser sei seit zwei Jahren von der Kirche verdammt, weshalb man

37



den Kommentar mit Vorsicht oder gar nicht lesen solle. Und im Katalog werden all
die rühmenden Bezeichnungen des Reformators gestrichen. Es ist offenkundig, daß Carpen-
tarius sich von dem unheimlich werdenden Luther zurückzieht, aber es ist keine
Feindschaft, eher Vorsicht. Zuletzt aber werden Striche durch das ganze Verzeichnis der Werke
des Reformators gezogen, und darunter das vernichtende Urteil gesetzt: „Dieser Luther,
der von der Kirche abgelehnt ist, verdient es nicht, neben andern katholischen Verfassern

aufgezählt zu werden, trotzdem er noch viel mehr Bücher geschrieben hat, als hier
aufgeführt sind". Das ist der endgültige Schlußstrich unter die zuerst so offene Sympathie
für den Wittenberger „Professor der Theologie".

Zweierlei hat zu dieser Stellungnahme beigetragen: die Verdammung Luthers und
die Abwendung der übrigen Humanisten von der Reformation, die genügt hätte, Zimmermann

mitzureißen. Die Verurteilung des Reformators beendet die tragische Entwicklung
des Humanisten in den Klostermauern. Zuerst war er Jugendgenosse Zwingiis, dann
Verehrer des Erasmus, dann hatten ihn die Werke Luthers gepackt, aber die Verurteilung
schneidet eine weitere Entwicklung ab und läßt alles in der Ordensdisziplin ersterben.
Gewiß, er bleibt auch da noch Humanist, der sogar von einem abtrünnigen Mönche noch

ruhig und gerecht reden kann und der auch dann noch Gutes anerkennt, wenn er über
die Einschmelzung der Kirchenzierden in Zürich zum Besten der Armen zu berichten
hat. Ja, in einem Brief an Zwingli aus dem Jahre 1525 zeigt er sich noch als unsicheren,

von den großen Forderungen seiner Zeit hin- und hergerissenen Menschen, aber der Geist
der Kartaus ist stärker, der Humanist beugt sich der Disziplin. Es ist dies das Los manches

andren zuerst für die Reformation begeisterten Humanisten gewesen, der wohl Reform

wollte, aber keine Revolution, und den der Paulinismus Luthers schreckte, der alles

Menschenwerk zerbrach. Von 1523 an beginnt diese Scheidung, die aus Erasmus einen

Gegner der neuen Geister macht, und manchen Unsicheren in die qualvolle Lage bringt,
das Alte und das Neue zugleich zu wollen.

In der Basler Kartaus aber siegt nach dem Sterben des Humanismus in seinen

Mauern der alte schroffe Geist des Ordens, der seinen Weg kennt und ihn geht bis zum
Ende. Der Fortsetzer der Klosterchroniken, Nikolaus Molitoris, der Leiter des Klosters
in den Stürmen der Reformationszeit, zeigt keine Ungewißheit mehr. In scharfer
Ablehnung des neuen Wesens, in unentwegtem Festhalten am alten Glauben und an der

Eigenart seines Ordens ist er seiner Kirche und seiner Kartaus treu geblieben bis zuletzt,
auch als es nichts mehr zu hoffen gab. Er ist der typische Vertreter der letzten Mönche
des Klosters gewesen. So siegt zuletzt die feste Art des Ordens. Daß diese negative
Haltung gezwungenerweise dem Kloster nur die negative Seite der Reformation in Basel
nahe brachte, daß die neue Zeit keinen Sinn mehr hatte für die stillen Beter in ihrer
Zelle, daß die anders gesinnte Menge sie verließ und so die Bindung an die Basler
Bürgerschaft zum Zusammenbruch beitrug, war zu erwarten. Daß aber sogar eine Marie
von Brunn ihm untreu wurde und die Verfügung aufhob, die dem Kloster weitere Zellen
sicherte, mag den Vätern ein Zeichen dafür gewesen sein, wie tief ihre Einsamkeit
werden sollte.

Wenn wir in solcher Weise die Überwindung von Humanismus und Reformation
im Innern des Klosters verfolgt haben, so müssen wir uns noch klar werden über die

Stellung, die der Basler Rat dem Kloster gegenüber einzunehmen gedachte und die

38



Weise, in welcher sich sein Entschluß auswirkte. Es sind hier vor allem die Jahre 1525

und 1529 von Wichtigkeit gewesen. Vorbereitet war die Änderung im Verhalten des

Rates durch die Ereignisse der vorhergehenden Jahre, die das Eindringen lutherischer
Ideen in Basel gebracht hatten. Der Humanismus, vor allem die Wirksamkeit des Erasmus,

und daneben die demokratische Bewegung innerhalb der Bürgerschaft und deren

Kampf um die Unabhängigkeit von der bischöflichen Oberherrschaft, dazu das Reformstreben

des edlen Bischofs Christoph von Utenheim, der Capito 1515 zum Prediger des

Domstiftes macht, und die Überzeugung vertritt, daß die Heilige Schrift in der Kirche
herrschen müsse, ist hier zu nennen, sowie der erste Aufenthalt Oekolampads in Basel,
und die Tätigkeit des Franziskanerguardians Pellikan in der Barfüßerkirche, die geradezu
als eine Geburtsstätte der Basler Reformation gelten kann. Schriften Luthers werden
in Basel gedruckt, die jüngeren unter den Humanisten neigen sich dem Reformator zu,
Röubli greift in radikaler Weise Messe, Heiligenkult und Eegfeuer an und trägt einer
Prozession statt der Reliquien eine Bibel voran. Am Palmsonntag 1522 kommt es zum
Spanferkelschmaus im Klybeckschlößchen, einem gewollten Bruch der Fastengebote, der

ungeheure Erregung auslöst. Im Mai 1523 erläßt der Rat eine Verordnung, die das

Verketzern von der Kanzel herab verbietet, zugleich aber auch die Prediger auf Gottes
Wort verpflichtet. Auf den August des gleichen Jahres lädt Oekolampad zu einer
Disputation ein, die keine Entscheidung bringt, aber die Sache der Reformation stärkt. Das

Gleiche ist der Fall bei der zweiten Disputation im folgenden Jahre. Im Jahre 1525

führt der zum Leutpriester zu St. Martin ernannte Oekolampad daselbst die evangelische
Gottesdienstordnung ein, im folgenden Jahr den deutschen Psalmengesang. Aber die

Entscheidung läßt immer noch auf sich warten; Rat und Bürgerschaft sind geteilt und
lassen sich zu keiner endgültigen Regelung herbei, weder unter dem ungünstigen
Eindruck der Badener Disputation, noch angesichts des günstigen Ausganges zu Bern. Es

muß zu tumultuarischen Volksaufläufen und Bilderstürmen kommen, so am Karfreitag
1528 in St. Martin und am Ostermontag in der Augustinerkirche, bis sich der Rat davon

überzeugen läßt, daß die Mehrheit der Bevölkerung zur neuen Richtung hält. Gegen
Ende des Jahres kommt es zu einer weiteren Zuspitzung der Lage. Ein Volksauflauf
auf der Gartnernzunft verlangt Abschaffung der Messe, doch lehnt die Mehrheit des

Rates, unterstützt von Universität, Kleinbasel und Spalenvorstadt dieses Ansinnen ab.

und nur das Dazwischentreten des evangelisch gesinnten Bürgermeisters Meier und
weiterhin die Vermittlung der Boten Berns, Zürichs und der alten Orte kann ein
Blutvergießen verhindern. Die Klärung soll eine auf Pfingsten 1529 angesagte Disputation
bringen, aber schon am 5. Februar erzwingt das Volk den Rücktritt von zwölf
katholischen Ratsgliedern und in den nächsten Tagen bricht offener Aufruhr aus, der zur
Abdankung sämtlicher altgläubigen Ratsherren führt. Das Volk aber will gründlich
reformieren: am Aschermittwoch kommt es zum vernichtenden Bildersturm. Dank eidgenössischer

Vermittlung kann die Gewalt wieder dem Rat zurückgegeben werden; der
Aufruhr ist beigelegt, der neue Geist hat gesiegt und am 1. April legt Oekolampad die von
ihm ausgearbeitete Kirchenordnung vor, die von nun an das kirchliche Leben der Stadt

regeln soll.
Damit war auch die Stellung des Rates zu den Klöstern vorgezeichnet. Vor die

Notwendigkeit des Handelns wurde er bereits im Jahre 1525 gestellt. Nachdem schon

39



1521 und 1523 zwei Kartäuser ihr Kloster verlassen hatten, mußte der Rat, einem
Begehren der Chorherren des Leonhardstiftes folgend, am 1. Februar 1525 das Stift von
Prior und Konvent samt Pfarrei mit allem Vermögen als unwiderrufliche Gabe unter
Lebenden übernehmen, und nahm die Stiftsherren in Schirm und Bürgerrecht der
Stadt auf. Diese zogen nun die Kutte aus und verpflichteten sich gegen Zusicherung
eines Leibgedings zur Weiterführung von Chor- und Kirchendienst.

Dabei ist zu beachten, daß hier der Rat sich nicht nur zum Herrn des Stiftes
macht, sondern so weit geht, Klosterleute zu Weltpriestern zu machen. Hierbei kann
er sich berufen auf eine bestehende Rechtsgrundlage, denn schon seit langer Zeit stehen
die meisten Klöster unter der Schutzherrschaft des Rates, der ihr Kastvogt ist und kraft
dieses Rechtes früh und recht derb in die klösterliche Existenz eingreift. In der
Reformationszeit geht er nun einen Schritt weiter, er nimmt die städtischen Klöster neuerdings

unter seinen Schutz und ergänzt seine Kastvogtei durch die Einrichtung von
städtischen Pflegereien, denen er die Verwaltung der Klostergüter überträgt. Auf diese
kastvogteiliche Gewalt beruft er sich gegen die Klöster St. Klara, Klingental und in der
Steinen. Auch die Kartaus muß diese Ansprüche des Rates über sich ergehen lassen
und wie die andern es erleben, daß dieser seine Klostervormundschaft bis zur völligen
Verfügung über Bestand und Vermögen der Klöster ausdehnt und dazu übergeht, das

Klostervermögen zu inventieren, die Mönche in Eidespflicht zu nehmen und gar in
Erwägung zu ziehen, ob er die Klöster nicht auf den Aussterbeetat setzen oder doch die
Zahl ihrer Insaßen beschränken wolle. Auf jeden Fall erläßt er an alle von Zeit zu Zeit
die Aufforderung zum Austritt, denn es sei sein Recht, die Klöster „zu besetzen und
zu entsetzen".

Zu diesen in den Ratsbeschlüssen des Jahres 1525 niedergelegten Bestimmungen
war der Basler Rat keineswegs nur durch die bestehenden Rechtsgrundlagen geführt
worden, sondern es hatten noch ganz andere Gründe mitgewirkt. Einerseits handelte
es sich darum, das bedeutende Vermögen der Klöster der Stadtwirtscbaft zu siehern,
wobei er in Anbetracht der auswärtigen Kapitalanlagen sehr vorsichtig vorgehen mußte.
Des weiteren sprach auch das Interesse des zur Zeit mächtigen Handwerks dafür, daß
eine Maßregelung der Klöster vor unerwünschter Arbeitskonkurrenz schütze. Andererseits

weist uns der Entschluß, den der Rat anläßlich der Untersuchung der Zustände
im Steinenkloster am 13. Februar 1525 faßte, auf ein viel tiefer liegendes Motiv hin.
Es wird dort neben dem Recht der Klosterfrauen auf das Lesen der Bibel und auf freien
Austritt ausdrücklich erklärt, daß niemand gegen seinen Willen gezwungen sein soll,
das Joch zu tragen. Hier spricht es der Rat als Recht des modernen Staates aus, gegen
das Sequestrieren von Menschen und Gütern in Klöstern einzuschreiten und seine
Angehörigen gegen den Zwang der Ordensdisziplin zu schützen. So tief war die allgemeine
Wertung des klösterlichen Lehens gesunken. Dagegen treten religiöse Erwägungen
völlig zurück.

Mit diesen Verordnungen war zugleich mit den übrigen Basler Klöstern auch
der Kartaus der Krieg angesagt, hei welchem neben dem Religiösen das rein Wirtschaftliche

im Vordergrund steht. Reden wir zunächst von ersterem. Es waren zwei Kartäuser
gewesen, die den immer allgemeiner werdenden Auszug aus den Klöstern Basels eröffneten.
Im Jahre 1521 entschloß sich Pater Sebastian, wahrscheinlich unter dem Eindruck der

40



reformatorischen Gedanken, zum Austritt aus der Kartaus, und zwei Jahre später folgte
ihm 1 homas Brunus Solemacher, ein unwürdiger Mönch, der sich nachher die Peters-
kaplanei zu verschaffen wußte und nach schweren sittlichen Verfehlungen elendiglich
zu Grunde ging. Unter dem Eindruck der Ereignisse des Jahres 1525 zog Johann Küfer
von Summerich das Ordenskleid aus, und, um dies vorwegzunehmen, im Jahre 1529
folgten Knobloch und Keck seinem Beispiel. Bei den drei letzteren handelte es sich um
Laienbrüder. Außer diesen fünf Abtrünnigen hatte die Kartaus keinen Abfall zu
verzeichnen, ein Beweis für ihre außerordentliche Widerstandskraft. Es ist dies um so
verwunderlicher, als der Rat nichts unterließ, die Väter seinem Willen untertan zu
machen. \ ersucht wurde zunächst religiöse Beeinflussung, die nach der Entscheidung
des Jahres 1529 einsetzte und zu einem drei Jahre langen Kampfe führte.

Am 24. März 1529 begab sich eine Delegation des Rates in die Kartaus, wo den
\ ätern eröffnet wurde, daß der Rat gesonnen sei, die Integrität des Klosters zu
garantieren, sowie die Ordensregeln insoweit anzuerkennen, daß weder ihre Speisegebote noch
das \ erbot für Irauen. das Kloster zu betreten, gefährdet würden. Dagegen verlangt er
von ihnen, daß sie die Kutte ausziehen und die Tracht der Weltgeistlichen tragen, denn
er ist der Ansicht, daß innert vier Jahren das ganze deutsch sprechende Land die
Reformation angenommen haben werde. Dazu werden sie angehalten, zur Predigt nach St. Theodor

zu gehen. Da sich die Väter dazu nicht bewegen ließen, suchte der Rat ihnen diesen
Schritt zu erleichtern, indem er vorschlug, einen reformierten Prädikanten in der Kartäuserkirche

zum W ort kommen zu lassen, in der Hoffnung, sie so für die neue Lehre gewinnen
zu können. Nach anfänglichem Sträuben entschlossen sich die Mönche für den reformiert

lehrenden Pfarrer zu St. Theodor, Wissenburger, der seine Predigten am 21. Oktober
begann, um sie jedoch infolge eines Zwischenfalles am 25. November wieder einzustellen.
Er hatte gegen das Kuttentragen geredet und gegen das Sitzen hinter Klostermauern, bis
einer seiner gezwungenen Zuhörer es nicht mehr länger aushielt und weglief. Wissenburger

rief ihm nach: „Hab ich die Wahrheit nicht gesagt? Ich hin bereit, von meiner
Predigt Rechenschaft zu geben". Und als er keine befriedigende Antwort erhielt, schloß
er mit der Klage, daß Gottes Wort und seine eigene Person inmitten dieser Mönche
verachtet seien; doch wolle er im Jüngsten Gericht ihretwegen keine Verantwortung tragen,
denn sie seien allesamt verstockt und verblendet.

Das war das Ende des gutgemeinten Bekehrungsversuches und damit auch der
offiziellen Gottesdienste, denn bereits am Freitag nach Epiphanien war den Vätern das
Lesen der Messe durch den Rat verboten und ein Gesuch des Priors Zscheckenbürlin,
doch wenigstens im Geheimen ihren Gottesdienst feiern zu dürfen, abgewiesen worden.
Erst in dem Vergleich vom Jahre 1532 wurde den Kartäusern dieses Recht wieder garantiert,

wie auch das Tragen der Kutten innerhalb der Klostermauern erlaubt.
Auch mit dem Versprechen des Rates, er werde über die Innehaltung der Speisegebote

wachen, war es in Wirklichkeit nicht weit her. So konnte es geschehen, daß einer
der vom Rat verordneten Pfleger, Hans Irmi, Fleisch mit ins Kloster brachte und den
Küchenbruder, der sich weigerte es zu kochen, gröblichst beleidigte und dazu noch drohte,
er werde in Zukunft seine Magd mitbringen, damit sie ihm sein Fleisch zubereite. Und
diese Drohung einer Durchbrechung des strengen Verbotes des Zutrittes von Frauen in
die Kartaus wird wirklich, sogar mit Erlaubnis des Rates, ausgeführt. Einer der beiden

41



im Jahre 1529 abgefallenen Laienbrüder, der Schaffner Bartolomäus Knobloch von Wesen,
hatte sich am ersten Adventssonntage desselben Jahres verheiratet und seine Frau mit
sich in die Kartaus gebracht, in welcher er mit Erlaubnis des Rates sein Amt als Schaffner
weiterführte. Mit Grauen sahen die Yäter die junge Frau in ihren Hallen hin- und
hergehen, und als der Prädikant Wissenburger Besuche beim Schaffner machte, waren sie

gleich bei der Hand mit dem Verdacht, daß diese Besuche mehr der jungen Schaffnerin

gälten, als deren Gatten. Immerhin gab der Rat auch hierin nach und bestimmte, daß

die junge Frau das

Kloster wieder zu
verlassen habe.

Die ablehnende
Haltung der Kartäuser, der

großen Masse
unverständlich, kostete die
Väter ihre letzten
Sympathien bei der
Bevölkerung. Sie hatten dies
bereits anläßlich des

Bildersturms zu spüren

bekommen, der
auch vor den Toren
der Kartaus nicht Halt
gemacht hatte, als am
14. Februar 1529 eine
Horde Großbasier
ihren „Götzenkrieg" in
das Mindere Basel
hinübertrugen und am
folgenden Tage der Rat
die Vernichtung aller
verhießen, wenn sie sich nicht zum neuen Wesen bekehren wollten. Immerhin ist auch
hier zu sagen, daß der Rat für solche Reden keineswegs verantwortlich zu machen ist,
hat er doch die frechen Auslassungen des Pflegers Hans Irmi, der die Mönche etwa fragte,
ob sie die „Narrenkappen" abziehen wollten, mit dessen Entlassung beantwortet. Dennoch
verbreitete sich unter den Vätern die Angst und das Mißtrauen, das sie aus den Zeiten der
Bauernunruhen her schon kannten, als sie im Jahre 1525 die Einnahme der Stadt und
die Plünderung des Klosters durch die Aufständischen erwarteten.

Tiefer griffen diejenigen Maßnahmen des Rates in die klösterliche Existenz ein,
welche die Sicherung des Klostergutes bezweckten. Es war am 1. Oktober 1525 dem Konvent

der Kartäuser mitgeteilt worden, daß der Rat bereit sei, einem jeden, der aus dem
Kloster auszutreten wünsche, alles zurück zu erstatten, was er bei seinem Eintritt
demselben zugebracht habe, und wenn er ohne Mittel eingetreten sei, so wolle ihm der Rat
aus den Mitteln des Klosters eine Entschädigung zukommen lassen. Allerdings hatte von
diesem Angebot nur der Laienbruder Johann Küffer Gebrauch gemacht. Schlimmer war,

42

Wappen des Gründers der Kartaus (Jakob Zibol).
(Basler Denkmalspflege.)

Bilder in den Klein-
basler Gotteshäusern
anordnete. Die
Vertreter des neuen
Geistes, die sich wie die
Wilden benommen
hatten, verursachten
in der Kartaus einen
Schaden, den die Väter

auf mindestens
1000 Gulden bemaßen,
und das nicht nur in
der Kirche, sondern bis
in die Zellen hinein.
Dieser Geist spricht
auch aus den

Äußerungen, die den
Vätern etwa hinterbracht
wurden und die ihnen
das Henken oder das

Hinauswerfen über
die Mauern oder das

Schwemmen im Rhein



daß am 15. Juni des gleichen Jahres eine Delegation des Rates den Kartäusern Mitteilung
machte von dem Beschluß, der auch ihnen die Aufnahme von Novizen untersagte und
damit das Kloster zum Aussterben verurteilte, ihnen zugleich verbot, das vorhandene
Klostergut an auswärtige Ordensobere zu versteuern oder zu veräußern, damit es dem
Rate ganz erhalten bleibe. Dementsprechend kam am folgenden Tage die Kommission
und nahm das Inventar der vorhandenen Wertsachen, Kelche, Gefäße, Meßgewänder in
Kirche und Kloster auf.

Dennoch fühlten sich die Mönche noch nicht in ihrer Existenz bedroht, sondern
bauten in der Hoffnung auf bessere Tage an ihrem Refektorium weiter, das sie 1527

fertigstellten. Tatsächlich kam es erst im Jahre 1529 zum entscheidenden Kampf um
das Klostergut, der für den Rat nicht ohne Schwierigkeit war, denn er konnte der Kartaus

gegenüber nicht wohl eine Ausnahme machen, auch wenn sie das einzige Kloster
war, das die Kraft hatte, den Einwirkungen der neuen Zeit zu widerstehen. Der Ausbau

der klösterlichen Pflegereien durch den Rat als Kastvogt brachte auch der Kartaus
nach dem Bildersturm des Jahres 1529 die Ernennung von Pflegern, Rudolf Supper und
Hans Irmi, der nach seiner Entlassung durch Ludwig Becherer ersetzt wurde. Diese
hatten sich sogleich über die Vermögensverhältnisse der Mönche bei ihrem Klostereintritt
erkundigt und sie ermahnt, unter den günstigen Bedingungen des Rates auszutreten, da

sonst dieser nicht in der Lage sei, sie gegen die Masse des Volkes zu schützen. Prior
und Konvent hatten diese Zumutung von sich gewiesen, nur zwei unter ihnen, der
Schaffner Knobloch und der Konversbruder Bonifaz Keck aus Dornbirn hatten von dem

Angebot Gebrauch gemacht, der Schaffner mit der Begründung, man könne doch nicht
das Kloster dem Gegner überlassen, weshalb er bereit sei, auf einige Zeit die Kutte
auszuziehen und zu retten, was zu retten sei. Daß der Rat ihn in Amt und Würden beließ
und ihm am 18. Oktober 1529 neben dem Aufenthalt im Kloster eine Entschädigung in
Geld und Naturalien zusagte, er aber dem Rate Schlüssel und Siegel des Klosters
auslieferte, brachte die Väter in eine peinliche Lage, da sie dem „Perversbruder" mißtrauten,
dieser aber sein Amt mehr im Interesse des Rates als der Kartaus versah.

Die Lage wurde noch dadurch erschwert, daß der Prior Zscheckenbürlin am
Palmsonntag 1529 aus Kloster und Stadt geflüchtet war, zunächst nach Neuenburg a. Rh.
zu seinem Schwager Leonhard Fuchs, und von dort in die Freiburger Kartaus, wo man
sich vorbereitete, auch die übrigen Insaßen des Basler Hauses aufzunehmen, wie denn
das Generalkapitel im folgenden Jahre den Prioren von Basel und Freiburg Vollmacht
erteilte, die Basler Mönche für den Fall einer Ausweisung in anderen Klöstern der
Provinz unterzubringen. Diesen Schritt, welcher Rat und Konvent in große Verlegenheit
brachte, suchte Zscheckenbürlin mit dem Hinweis auf sein Alter und seine erschütterte
Gesundheit zu erklären, doch läßt sich vermuten, daß er glaubte, aus der Ferne und
außerhalb der Machtsphäre des Basler Rates den Kampf um die Güter seines Klosters
besser führen zu können. Der Rat war auch dieser Ansicht. Er versuchte daher, den
Prior zur Rückkehr zu veranlassen. Schon in Neuenburg traf ein Brief desselben bei
Zscheckenbürlin ein, der ihm alle Sicherheit versprach, doch wußte der gewandte Prior
sich aus der Verlegenheit zu ziehen, indem er auf die große Wichtigkeit der Angelegenheit

hinwies und der Antwort des Generalkapitels die Entscheidung überließ, nachdem
er sich mit dem Visitator der Rheinprovinz, Gobelin von Mainz, beraten hatte. Seine

43



Mönche aber forderte er zum Widerstand auf und gab ihnen Wege zu einer geheimen
Korrespondenz mit dem Yisitator an.

Die Flucht ihres Priors und ihr Widerstand gegen die Verordnungen des Rates

zogen den Vätern weitere Eingriffe der Staatsgewalt in ihr klösterliches Dasein zu: die
Schlüssel zur Sakristei, in welcher neben den Kleinodien der Kartaus auch deren
Zinsbriefe aufbewahrt wurden, nahmen die Pfleger an sich und verwahrten die Tür noch
mit einem starken Malschloß. Dazu wurde das Kloster unter strenge Aufsicht gestellt;
der Stadtknecht erhielt den Auftrag, das Tor zu bewachen, Briefe dem Schaffner zuhanden
des Rates zu übergeben, Besuche nur in seiner Gegenwart zu den Mönchen reden zu
lassen, und Flüchtende einzufangen, denn der Rat wollte jeden strafen, daß „er wölt,
er het es nit geton". Daß es ihm damit ernst war, mußte der Basler Bürger, Heinrich
Ecklin, der Sakristan, erfahren. Auf ein Gesuch, das der Vikar mit zwei Vätern am
11. Dezember 1529 dem Rat vorgelegt hatte und in welchem er um Freiheit und Garantie
aller Rechte bat, hatte der Rat aus Angst vor dem Entweichen der Mönche um das

Kloster eine Kette von Wächtern gestellt, die den Sakristan Ecklin bei einem Ausbruchsversuch

überraschten. Er wurde in seine Zelle gesperrt und mit einer eisernen Kette
angebunden. Nur durch ein scheinbares Eingehen auf die Forderungen des Rates

vermochte er sich aus seiner Gefangenschaft zu befreien. Freigelassen ging er einige Zeit
in der Stadt umher, die Kleidung eines Weltgeistlichen über seiner Kutte tragend, dann
aber ergriff er eine günstige Gelegenheit, um sich aus dem Staube zu machen. Er begab

sich nach Freiburg, wo er weiterhin in der Kartaus verblieb. Diese Angelegenheit war
nicht dazu angetan, das Verhältnis mit dem Rat zu verbessern. Dazu kam, daß Zschecken-

bürlin sich bis in den Herbst des Jahres 1529 hinein von dem abgefallenen Schaffner
täuschen ließ und dessen Vorgehen billigte, seinen Mönchen aber den Vorwurf der

Unvorsichtigkeit machte. Unter diesen Umständen dachten die Väter daran, ihn wieder ins

Kloster zurückzurufen und sandten mit Genehmigung des Rates den \ ikar der Kartaus
nach Freiburg, doch ohne Erfolg. Mit alledem kamen die Mönche in den Verdacht
besonderer Hartnäckigkeit.

Doch, während seine Mönche in solcher Weise im Kloster zu Basel mancherlei

Unbill zu erdulden hatten, in ihrem Mißtrauen auch allerhand zu sehen glaubten, was in
Wirklichkeit kaum vorhanden war, tat Zscheckenbürlin im sicheren Freiburg alles, um
den Rat zum Einlenken zu zwingen. Es ging dabei hauptsächlich um das von ihm und
seiner Verwandschaft dem Kloster zugebrachte Kapital, das vor allem im Auslande
angelegt war. Der Kampf begann gegen Ende des Jahres 1529, als Zscheckenbürlin davon

hörte, daß die Sachwalter aus kirchlichem Besitz zu St. Theodor Meßgewänder und kirchliche

Geräte hatten versteigern lassen, eine Maßnahme, die mit der Begründung einer
staatlichen Armenpflege an Stelle der klösterlichen zusammenhing. Er befürchtete nun,
daß es mit dem Besitz der Kartaus ähnlich gehen könne und in einem Schreiben vom
21. Dezember legte er dagegen Verwahrung ein, daß die ihm gehörenden kirchlichen
Gewänder usw. veräußert würden. Der Rat bat ihn daher um genaue Angabe des ihm
zustehenden elterlichen Gutes. Da seine Anwesenheit dazu nötig erschien, sicherte man
ihm für sein Kommen wie für sein Gehen freies Geleite zu. Wieder wußte sich Zscheckenbürlin

zu entschuldigen, diesmal mit seiner erschütterten Gesundheit, und begnügte sich

damit, eine schriftliche Liste beizulegen, die der Rat offenkundig bei der am 1. und

44



2. August abgehaltenen
Versteigerung berücksichtigt

hat. Es kamen
hei dem Verkauf im
ganzengegen260Pfund
Stehler heraus, von
denen am 13. Januar 1531

eine Summe von 250

Pfund den städtischen
Almosenherren ausbezahlt

werden konnte.
Dagegen war es dem

Rat nicht möglich, auf
die auswärtigen
Kapitalien der Kartaus die
Hand zu legen. Es
handelte sich vor allem um
eine Summe von 2500

fl., die noch Prior Lou-

ber in Wirtemberg angelegt hatte, von woher auch ein Zins von 55 fl. einging. Dazu

kam ein von Marie von Brunn gestifteter Zins von 106 fl. von Sennheim, Tann und
Ensisheim. Zscheckenbürlin hatte sich in dieser Angelegenheit an die österreichische

Obrigkeit gewandt, in deren Bereich die Kapitalien angelegt waren, mit dem Erfolg,
daß ihm von nun an die Zinsen unmittelbar ausgerichtet werden sollten. Da in dieser

Weise diese Summen der Gewalt des Rates entzogen waren, suchte dieser mit Zscheckenbürlin

zu verhandeln, indem er ihm durch zwei Ratsherren, die ihn in Neuenburg
trafen, eine Rente von 100 fl. anbieten ließ, unter der Bedingung, daß er die Kartaus
endlich dem Rat übergebe. Der Prior lehnte dies jedoch ah. Ein weiterer Versuch
des Rates, sich die Hilfe der Basler Kartäuser zu sichern unter Berufung auf die Langmut,

die er ihnen gegenüber bewiesen habe, scheiterte an deren Widerstand. Auch ein

Brief, den der Rat unter dem Siegel des Klosters und scheinbar im Namen des Konventes

an den Prior abgehen ließ, nützte nichts, im Gegenteil gaben die Väter, um einen

derartigen Betrug im weiteren zu verhindern, dem Prior alle Vollmacht im Kampf um die

Güter des Klosters. Übrigens traf unterdessen der Bote mit dem Zins aus Wirtemberg
ein und ließ sich vom Rat das Geld abnehmen, worauf dieser sich nicht weiter um die

Stellungnahme der Väter kümmerte. Zscheckenbürlin trug sich zwar mit dem Gedanken,
die Stadt gerichtlich zu belangen, fand aber keinen gangbaren Weg. So blieb denn dem

Prior wie den Vätern nichts anderes übrig, als sich in Geduld zu fassen, was letzteren
insofern erleichtert wurde, als der Rat ihnen getreulich Essen und Kleidung zukommen
ließ, ja ihnen erlaubte, im Geheimen die Messe zu lesen.

Die Entscheidung dieser Angelegenheit brachte erst das Jahr 1532, in welchem,
nach neuen Schwierigkeiten, durch einen Vertrag vom 16. Juli die Stellung der Kartaus
innerhalb der nunmehr zum neuen Glauben übergegangenen Stadt geregelt wurde. Einerseits

hat es der Rat verstanden, seine bisherigen Rechte zu wahren, die ihm erlauben

45



unter Berufung auf seine Eigenschaft als Kastvogt seine Pfleger zu senden, denen über
alles Rechenschaft abgelegt werden muß. Ohne seine Zustimmung darf nichts vom
Klostergut veräußert werden. Zudem wird ausdrücklich an den Bestimmungen des Jahres
1525 festgehalten, die das Kloster dem allmählichen Aussterben aussetzen. Aber andererseits

kommt er dem Kloster weitgehend entgegen, wenn er ihm gestattet, innerhalb dieser
Schranken seine Einkünfte und Güter seihst zu verwalten, und wenn auch in bescheidenerem

Maße die gewohnten Almosenspenden wieder aufzunehmen. Dazu wird den
Mönchen erlaubt, innerhalb der Klostermauern die Ordenstracht zu tragen, die sie

allerdings ausziehen müssen, wenn sie sich auf der Straße zeigen. Und endlich dürfen sie

ihren gottesdienstlichen Pflichten wieder nachkommen, wenn auch im Geheimen.
Damit war ein für das Kloster erträglicher Zustand gefunden und Zscheckenbürlin

kehrte wieder nach Basel zurück, wo er in seinem Kloster noch sieben Patres und drei
Konversbrüder vorfand. Ihnen stand er vor bis zu seinem Tode am 7. Januar 1536. Mit
ihm verloren sie einen weltgewandten Führer, der ihnen zwar für die schweren Tage
des Absterbens der Kartaus keinen seelischen Trost, wohl aber wertvolle Wegleitung für
weitere Verhandlungen mit Rat und Orden hätte geben können.

VII. Das Ende der Basler Kartaus.

Der Kartäuserorden, dem keinerlei offizielle Mitteilung von dem Abkommen vom
16. Juli 1532 gemacht worden war, gab den Kampf um die Erhaltung des Basler Hauses

keineswegs auf. Als der bisherige Prior, Zscheckenbürlin, gestorben war und der Rat zu
keiner Ernennung eines neuen Priors die Hand bieten wollte, lag die Leitung der Kartaus

bei dem Schaffner Nikolaus Molitoris, dem schroffen Vertreter alten Glaubens und
Wesens, den das Generalkapitel nunmehr als Prior betrachtete und nach dessen Tod der
Visitator Gobelin von Mainz dem Rat mitteilte, er werde dem Hause einen neuen Prior
geben, da sonst eine Einbuße des Klostergutes zu befürchten sei. Von den beiden letzten
damals noch im Kloster befindlichen Vätern komme keiner in Betracht, weshalb er einen
Mönch aus einer auswärtigen Kartaus senden werde. Da dies gegen die Vereinbarungen
von 1532 ging, die das Aussterben der Kartaus vorsahen, lehnte der Rat die Einmischung
des Ordens in diese seiner Ansicht nach rein städtische Angelegenheit ab, ebenso die

Wiederholung dieses Schrittes durch Gobelin und seinen Covisitator. Damit gab sich

jedoch das Generalkapitel nicht zufrieden, sondern es forderte beide Visitatoren im Jahre
1546 auf, neue Schritte zu tun, über das Basler Haus zu wachen und aus andern
Niederlassungen Ordensleute dahin zu senden, doch wieder ohne Erfolg. Im folgenden Jahre
setzte Gobelin auf der Reise zum Generalkapitel noch einmal zum Stoß an, und bat den
Rat um Mitteilung des Vertrages, der ihm immer noch unbekannt war, sowie um Aufschluß
darüber, ob endlich mit der Zustimmung zur Ernennung eines neuen Priors zu rechnen
sei. Gobelin suchte übrigens in diesem Schreiben die Gültigkeit des Vertrages
anzuzweifeln, da dieser die Genehmigung der Ordensoheren nicht erhalten habe. Der Rat
hielt es jedoch nicht für nötig, ihm eine Antwort zu geben. Für ihn war die Angelegenheit

erledigt.
Nun versuchte man es auf andre Weise. Der Freiburger Prior wendete sich an

Bonifaz Amerbach, dessen Treue für die Kartaus er kannte, und bat ihn, seinen Einfluß

46



geltend zu machen und dafür zu sorgen, daß die Basler Kartaus den Zusammenhang mit
den übrigen Häusern des Ordens wieder aufnehmen dürfe, wobei auf das Beispiel Straß-

burgs hingewiesen wurde, das den neuen vom Generalkapitel ernannten Prior anerkannt
hatte. Doch Amerbach war alt und starb schon im folgenden Jahre, um als letzter der

Gönner des Klosters in dessen Kreuzgang begraben zu werden.

Gleich fruchtlos verlief ein letzter Versuch, den im Jahre 1762 der Prior der

Freiburger Kartaus, Athanasius Kolb, unternahm, um das Basler Kloster, auf das der

Orden keineswegs verziehtet und dem er bis 1594 immer wieder Prioren i. P. gegeben

hatte, wieder dem Orden zu erwerben. Der Handel wurde auf diplomatischem Wege

erledigt unter Berufung auf die Bestimmungen des westfälischen Friedens, so daß die

bestehenden Verhältnisse keine Veränderung erfuhren.
Schon lange Jahre zuvor war das Kloster in den Besitz der Stadt übergegangen.

Nach dem Tode Zscheckenbürlins starben nacheinander die übrigen Insaßen der Kartaus

hinweg: 1540 Othmar, 1541 Johann Dryel, Schupp und der Laienhruder Christian, 1545

Nikolaus Molitoris, der letzte Schaffner des Klosters. Nach ihm ging die Verwaltung auf
den Konversen Hans über, dem ein weltlicher Helfer, Andreas Fleyter, beigegeben wurde,
und als 1557 Bruder Haus starb, kam die Klosterverwaltung völlig in weltliche Hände.

Hieronymus Mieg wurde vom Rat zum Schaffner bestellt und nach seinem Tod Leonhard

Hospinian die Sorge um den letzten Basler Kartäuser übertragen, Thomas Kreßzi, der

1558 seinen letzten Genossen, Nikolaus Frölich, zu Grabe getragen hatte. Ihm war die

Pflicht geworden, die Namen der letzten Insaßen des Hauses wie der letzten Gönner der

Kartaus ins Kalendarium einzutragen und Schritt für Schritt ihr Sterben aufzuzeichnen.
Den letzten unter ihnen, Johann von Appenzell, einen Konversen, hat er ausgelassen,

seine Hand war zu müde geworden. Ganz allein blieb er in dem verödeten Hause, besucht

nur von dem einzigen Freund, der sich noch um ihn sorgte, Bonifaz Amerbach, bis er
auch an dessen Grab stehen mußte, um dann noch zwei Jahre lang in völliger Einsamkeit

zu verbringen. Als er im Jahre 1564 als letzter der langen Reihe von Vätern zum
Grabe getragen wurde, verschwand mit ihm für immer aus Kloster und Stadt jene
mönchische Frömmigkeit, die im Kampfe gegen die Geister der Zeit wie gegen die Nöte aller
Art mit Treue zu ihrer Kirche und ihrem Orden gehalten hatte, um in der gleichen

Festigkeit dem Untergang ihres Werkes zuzusehen. An ihre Stelle traten seit dem Jahre
1669 die Basler Waisenkinder, denen die gleiche Bürgerschaft ihre Fürsorge zuwandte,
wie einst ihren stillen Vorgängern.

Über allem mag die kurze Notiz stehen, mit welcher das Generalkapitel seines

letzten Basler Kartäusers gedachte: „Es starb Thomas, der letzte und einzige Mönch des

Basler Hauses, der 30 Jahre und darüber bis in den Tod im Hause ausgeharrt hat." Dem

stillen Heldentum, das in diesen kurzen Worten seine Anerkennung fand, darf sein Orden
ein stolzes Andenken bewahren. Es soll auch in unsrem Basel von heute nicht vergessen
sein.

VIII. Die Gebäulichkeiten der Kartaus.

Zum Schluß unserer Betrachtungen haben wir noch in aller Kürze zu reden von
dem Bild, welches das Kloster nach Abschluß der letzten in die Zeit des Priorates Zscheckenbürlins

fallenden Bauperiode darbot und das teilweise bis auf den heutigen Tag erhalten

47



geblieben ist. Als Unterlage benützen wir den in diesem Heft wiedergegebenen Ausschnitt
aus Merians Stadtplan, der allerdings nicht Anspruch auf Zuverlässigkeit in allen Einzelheiten

erhebt — verfolgt er doch ganz andre Ziele als das einer genauen Wiedergabe
der Gebäulichkeiten der Kartaus —, der aber durch seine plastische Übersichtlichkeit am
ehesten geeignet ist, ein lebendiges Bild von der Kleinbasler Kartaus zu vermitteln.

Wir beginnen mit demjenigen Teil des Klosters, der die ganze Welt des Mönches
umschloß, mit Zellen, Kreuzgang und Kirche. In ihnen spielte sich das alltägliche Leben
der Väter ab, — der Gang in das Refektorium oder gar ins Scheerhaus war nur ein kurzes
Heraustreten aus der gewohnten Umgebung, die dem Mönche so sehr zur Heimat geworden
war, daß er eine Trennung als ein wahres Unglück empfand. Wenn uns an einem Ort
innerhalb des Klosters die Eigenart kartäusischen Wesens in der äußeren Gestaltung
desselben ganz besonders deutlich entgegentritt, so wird dies vor allem in diesem Bezirk
strengster Weltabgeschiedenheit der Fall sein. Wie wir früher sahen, liegt in der
eigenartigen Verbindung von Einsiedlertum und wohlgeordnetem klösterlichem Leben ein
charakteristischer Zug, der den Kartäuser von andern Orden unterscheidet. Im Gegensatz

etwa zu den Vertretern der Bettelorden übt er keine pfarramtliche Tätigkeit aus, er
tritt nicht als Prediger vor das Volk, er teilt nicht die Sakramente aus, er hört nicht die
Beichte, er erteilt keinen Unterricht. Als wahrer Einsiedler sondert er sich ganz und gar
ab von der Außenwelt, die auf ihn keinen weiteren Einfluß mehr hat, auf die aber auch
er keineswegs einzuwirken sucht, es sei denn durch seine Bücher, die sozusagen losgelöst
von seiner Persönlichkeit seine stille Zelle verlassen, um in die ihm ferne Welt
hinauszuziehen. Wie sich der Orden dadurch den Vorwurf völliger Nutzlosigkeit zuzog, davon
war bereits die Rede. „Er hätte nützer mit predigen mögen sin", hieß es bei der Ein-
klosterung eines Heynlin, wenngleich auch andere diese „Hohe Niedrigkeit" priesen, derer,
„die von aller Gemeinschaft der Menschen abgesondert gleich Adlern auf steiler,
unzugänglicher Höhe leben". Diese Weltabgeschiedenheit des Kartäusers, der in stiller Zelle
wie im Chore seiner Kirche, seinem Gotte dient, mußte sich in einer ganz andern Anordnung

der Zellen, wie der Kirche auswirken, als wir sie etwa bei den tätigen Bettelmönchen
antreffen, für welche die Wirksamkeit unter den Massen letztes Ziel war und denen das

Kloster und die Zelle nicht alleiniger Aufenthalt sein mußte, sondern manchesmal nur
Unterschlupf, bis neue Pflichten sie aus den Mauern des Klosters ins Leben hinausriefen.
Für sie war es leicht, ein Kloster zu bauen, das sich in das Stadtbild einfügte, für die
Einsiedler der Kartaus aber war eine Art der Anordnung notwendig, die ihr Kloster
ebenso sehr zu einem Fremdkörper im allgemeinen Stadtbild werden ließ, wie es der
Kartäuser innerhalb der Stadtgemeinschaft war.

Von hier aus gesehen ist es nicht verwunderlich, daß von den Gebäulichkeiten
der Kartaus in der Folgezeit gerade diejenigen am gründlichsten verschwinden mußten,
die für sie am eigenartigsten waren: die Zellen. Wir finden sie auf dem Bilde Merians
um den großen Kreuzgang gruppiert, den größten Teil des heutigen Waisenhausgartens
von der Kirche gegen Westen zu einnehmend. Jedes dieser kleinen, völlig von einander
unabhängigen und durch kleine Gärtchen getrennten Häuschen diente einem der Mönche
als Wohnung. Sie waren zweistöckig gebaut und enthielten im Erdgeschoß einen
zweigeteilten Raum, in dem sich der Aufbewahrungsort für Holz usw. und die kleine Werkstatt

befanden, wo der Mönch in der ihm vorgeschriebenen Handarbeit ein für seine

48



Gesundheit notwendiges Gegengewicht gegen seine sonst vorzugsweise sitzende Tätigkeit
fand. Dem gleichen Zwecke diente der kleine Garten. Durch ein Schiebfensterchen der

Eingangstür vom Kreuzgang her wurden die täglichen Nahrungsmittel zugeschoben, so

daß auch dies nicht die tiefe Einsamkeit störte. Im oberen Stock befanden sieh zwei

weitere Räume, der Schlaf- und der Arbeitsraum, wo auch die für die tägliche Arbeit

notwendigen Bücher und Schreibutensilien untergebracht waren, zusammen mit liturgischen

und erbaulichen Werken und den in Basel bei Amerhach neugedruckten
Ordensstatuten. Wir haben bereits darauf hingewiesen, daß diese Anordnung wohl dem Mönch

die Einsamkeit des Eremiten gewährte, zugleich aber auch soviel Raum in Anspruch nahm,

daß die Zahl der Mönche eine recht begrenzte sein mußte. In der Basler Kartaus finden

wir 16 Zellen, von denen auf den südlichen wie auf den nördlichen Arm des Kreuzganges

je fünf Zellen gingen, auf den westlichen und auf den in gleicher Linie wie die Kirche

liegenden östlichen Arm je drei derselben. Diese letzteren, von denen die südlichste durch

ihre Größe sich auszeichnete und dem Prior des Klosters zur \ erfügung stand, währenddessen

die beiden andern vom \ ikar und vom Schaffner bewohnt waren, sind samt dem

zu ihnen gehörenden Arm des Kreuzganges bei den Umbauten des Waisenhauses in das

heute von der Kirche in südlicher Richtung dem Rhein zu verlaufende Gebäude

aufgenommen worden. Anläßlich der Renovationsarbeiten der letzten Jahre konnten

Zelleneingänge und Wappen der Stifter zum Teil freigelegt werden. Die übrigen Zellen mußten

in der Folgezeit völlig verschwinden, da sie nach Aufhebung der Kartaus keinerlei Zweck

mehr erfüllten und ihr Unterhalt zu große Summen unnütz verschlang.

Die Zellen waren zu einer Einheit zusammengefaßt durch den großen Kreuzgang,

dessen bogenförmige Fenster auf der Darstellung Merians deutlich erkennbar sind. Hier
macht sich für den Kartäuser in verstärktem Maße die klösterliche Gemeinschaft im

Gegensatz zu seinem Einsiedlerleben bemerkbar. Hier bietet sich ihm innerhalb der

festen Abgeschlossenheit der Klausur Gelegenheit zu Bewegung, stiller Meditation oder,

wenn es die Regel gestattet, zu ernstem Gespräch mit seinen Mitbriidern. Hier steht er

auch auf dem Wege, der ihn zu allen Tageszeiten aus der Stille der Zelle in die gemeinsamen

Gottesdienste im Chor der Kirche führt. Der Kreuzgang war offenkundig sehr

einfach gehalten, die Holzdecke wies keinerlei Gewölbe auf, die Fenster waren so gebaut,

daß je drei kleine Spitzbogenfenster unter einem flachen Bogen zusammengefaßt waren.

Den einzigen, umso wertvolleren Schmuck bildeten die gemalten Glasfenster, welche die

Kartaus zu einem großen Teil den Stiftungen ihrer Gönner aus der Konzilszeit verdankte.

Verheerungen durch Unwetter wurden durch die Hilfsbereitschaft der Basler Bürgerschaft

stets wieder behoben. Erst die Aufhebung des Klosters und seine Umgestaltung in ein

Waisenhaus verurteilte diese Kunstwerke zur Verwahrlosung und Vernichtung.
Ebenfalls an der Westseite der Kirche angebaut und auf der Darstellung Merians

mehr dem Beschauer zugekehrt, findet sich der kleine Kreuzgang, der durch einen längs

der Kirche verlaufenden gedeckten Gang mit dem großen verbunden war. Gegen Osten

zu war er begrenzt vom Chor der Kirche, gegen Norden sehen wir bei Merian ein

Sakristei und Kapitelstube enthaltendes Gebäude, während gegen Westen sich ein
unterkellerter Speicher erhob. In seiner baulichen Ausgestaltung — er ist z. I. erhalten
geblieben — gleicht er dem großen Kreuzgang, nur enthielt er neben dem Lavacrum zwei

Altäre, den der Jungfrauen und den der Märtyrer. In dem die beiden Kreuzgänge ver-

49



bindenden Gange befindet sich ein die Geschichte der Gründung des Ordens darstellendes
Wandgemälde, das von den früheren Zeiten in unverantwortlicher Weise beschädigt
durch die Renovationsarbeiten gerettet werden konnte.

Die Kirche selbst verrät durch ihre Gliederung den Charakter des Klosters,
dessen Mittelpunkt sie bildet. Sie zerfällt in zwei ungleiche Teile, den weitaus größeren
Chor der Mönche, der die heutige Waisenhauskirche ausmacht, und die kleinere
Laienkirche. Das Mißverhältnis in der Größe ist um so auffallender, wenn wir eine andere
Basler Klosterkirche zum Vergleich heranziehen. So finden wir in der Kirche des
Albanklosters neben dem Chor einen weitaus größeren, dreisehiffigen Kirchenraum für die
Laien. Der Grund der Verschiedenheit liegt darin, daß die Kirche zu St. Alban gleichzeitig

als Pfarrkirche dienen mußte, diejenige der Kartaus aber, angesichts des Verzichts
auf jegliche Einwirkung auf die umwohnende Bevölkerung, nur auf die Notwendigkeiten
des Klosters Rücksicht zu nehmen hatte. Stand in einer Pfarrkirche der für die Laien
bestimmte Raum mehr im Vordergrund des Interesses, so lag für die weitabgewandte
Kartaus der Nachdruck auf einer angemessenen Ausgestaltung des Chorraumes, um so
mehr als gerade für diesen Orden das gottesdienstliche Element eine ganz besondere
Rolle spielt. Der Raum für Laien konnte in einem sehr bescheidenen Ausmaße gehalten
werden, da er nur von den Laienbrüdern des Hauses benützt wurde. Daraus ergibt es
sich auch, daß auf die Verschönerung des Chorraumes mehr Gewicht gelegt wurde als
auf diejenige der Laienkirche. Letztere mußte mit einer einfachen flachen Decke vorlieb

nehmen, erstere wurde 1488 auf Kosten Zscheckenbürlins von Remigius Faesch
gewölbt. Hier befanden sich die einfach gehaltenen Chorstühle der Mönche, wie auch
seit 1504 die Reliquienschreine, als einer in den andern Kirchen der Stadt ebenfalls
nachweisbaren Bewegung neuauflebender Frömmigkeit folgend auch die Kartaus sich in
den Besitz verbürgter Reliquien setzte.

Beide Teile der Kirche waren von einander getrennt durch eine Scheidewand,
in deren Mitte sich unten eine Tür und oben eine große Bogenöffnung befindet.
Unmittelbar vor dieser Wand erhob sich allgemeinem Brauch gemäß innerhalb der
Laienkirche der Lettner, auf drei Kreuzgewölben ruhend. In den unter demselben befindlichen

Raum führten zwei Türen, eine für die Mönche von der Westseite her aus dem
Kreuzgang kommend, die andere für die Laienbrüder auf den Hof hinausführend.

Auf dem nach Norden hin offenen, nach Osten von einem langen Gebäude, nach
Süden von dem sogenannten „Großen Hause", nach Westen von der Kirche und den
an sie anschließenden Gebäulichkeiten begrenzten Hofe stehen wir bereits außerhalb
der von aller Welt abgeschlossenen Sphäre des kartäusischen Einsiedlers. Hier regiert
der Laienbruder, der, wenngleich der strengen Regel unterstehend, doch durch seine
alltägliche Arbeit in ganz andrer Weise immer wieder mit der Welt in Berührung kommt.
Er hat seine Wohnung in dem „Langhaus", das wir auf der Merianschen Darstellung
an die Stadtmauer angelehnt in nord-südlicher Richtung verlaufend sehen. Im Süden
endet es sich an dem „Großen Haus", im Norden wird es durch ein stärker
hervortretendes Gebäude abgeschlossen, das die Bäckerei des Klosters enthielt. Dieses Langhaus,

zuerst nach dem Grundsatz der Billigkeit erbaut, dann aber in den Jaliren 1490/95
gründlich umgebaut, weist über dem aus sieben großen bogenförmigen, zur Aufbewahrung
von Holz u. a. m. bestimmten Gewölben bestehenden Erdgeschoß ein erstes und zweites

50



Stockwerk auf, wo sich neben den Räumen der Laienbrüder wohl auch Zimmer für
Gäste befanden.

Wenden wir uns wieder der Westseite des Klosterhofes zu, so finden wir in
gleicher Linie wie die Kirche verlaufend und sich dem Rhein zu an diese anschließend

ein kleineres Häuschen mit Dachreiter. Es handelt sich hierbei um das Scheerliaus,
auf dessen Dach die Uhr angebracht war, die Morand von Brunn dem Kloster gestiftet
hatte. Vor dem Scheerliaus befand sich der Brunnen, der offenkundig seine Lage bis

heute behalten hat. Weiter dem Rhein zu treffen wir dann, wie erwähnt, auf die Zellen

von Schaffner und Vikar und von diesen durch einen gedeckten Durchgang vom großen

Kreuzgang nach dem Refektorium getrennt diejenige des Priors.
Damit stehen wir am untern Ende des Hofes und haben vor uns den ältesten,

wenn auch durch Umbauten stark veränderten Teil der Kartaus: das „Große Haus", wie

es in den Chroniken genannt wird, das an den Eckturm der Stadtbefestigungen angebaut
ist und das Wohnhaus des ehemaligen Bischofshofes war. Durch die Bemühungen der
Gründer war es zur vorläufigen Behausung der ersten Mönche und Laienbrüder
hergerichtet worden. Die Kirche hatte man in den Saal des Hauses verlegt, die Glocke in
das Kamin der Küche gehängt, auf dem Dachboden die Zellen für die ersten wenig
zahlreichen Insaßen des Klosters eingerichtet, und ihnen eine kleinere Stube als

Eßzimmer angewiesen. Nachdem dann nach jahrelanger Bautätigkeit Kirche, Glocken und
Zellen anderweitig untergebracht waren, blieb der ehemalige Bischofshof vor allem den

Refektorien der Mönche und Laienbrüder — ersteres im Erdgeschoß, letzteres im ersten
Stock gelegen — und der Unterbringung vornehmer Gäste vorbehalten. Das brachte
es auch mit sich, daß in diesem Gebäude die Küche ihren Platz erhielt, die mit ihren
vier Kreuzgewölben gegen den Rhein zu gelegen ist und zu der man einige Stufen

hinabsteigt. Über Küche und Speisekammer im ersten Stock war für die Gäste des

Klosters, ganz besonders auch für die Visitatoren, ein Schlaf- und ein'jWohnzimmer
vorhanden, von denen die Schlafkammer unter dem Namen „Zscheckenbiirlinzimmer" heute
noch das wertvollste Schmuckstück des Waisenhauses bildet. Dieses Prunkzimmer ist
mit vertäfelten Wänden und mit einem wunderbaren hölzernen Deckengewölbe versehen.
Dieses trägt in der Mitte das Bild Christi und auf den 16 Knotenpunkten der Rippen
in einem ersten Kreis die Bilder der vier Evangelisten und der vier großen Kirchenlehrer,

und in einem zweiten acht Engel mit den Marterwerkzeugen. Auf den Mitten
der vier Wände unter den dort zusammenlaufenden Gewölberippen befinden sich die

Wappen der Spender, der Familien Zscheckenbürlin, Fuchs, Brunn und Oberried. ,Für
die weitere Ausstattung dieses Zimmers, das bei den ernster gerichteten Insaßen des

Klosters mancherlei Ärgernis erregte, da es mit dem Wesen einer Kartaus in Widerspruch

zu stehen schien, ließ Zscheckenbürlin auch die beiden bereits früher erwähnten
Paradebetten erstellen, von denen eines den Weg in die Barfüßerkirche gefunden hat.
So ist es dem ältesten Teil der Kartaus beschieden gewesen, am stärksten von dem
Einströmen des ihrer Art fremden weltlichen Wesens berührt zu werden.

Der gesamte Komplex der Kartaus und ihres Friedhofes war umschlossen nach
Süden und Osten zu von den Befestigungen der Stadt, nach Norden und Westen durch
eigene Mauern, an welche weitere Gebäulichkeiten angeschlossen waren. So findet sich
der Theodorskirche gegenüber — heute wie ehedem — das Eingangstor mit Portier-

51



wohnung und Scheune samt Stall links vom Tor, und rechts von demselben die Kelter
des Klosters. Die auf dem Bilde Merians ersichtlichen Gebäude gegen die Nordwestecke

scheinen nicht mehr zum Kloster gehört zu haben, sondern umfassen Zehntscheuer,
Kelter und wohl auch das Pfarrhaus von St. Theodor. Endlich sei in diesem Zusammenhang

erwähnt, daß in den beiden Türmen der Stadtmauer, die das Kloster gegen den
Rhein abschloß, sich das Klostergefängnis befand.

So spiegelt sich ein Teil der Eigenart wie der Schicksale der Basler Kartaus in
ihrem baulichen Bestände wieder. Es ist bedauerlich, daß frühere Zeiten mit ihrem
Mangel an Verständnis so manches in diesem einzigartigen Klosterbau haben zugrunde
gehen lassen. Um so dankbarer wollen wir anerkennen, daß die Renovation der letzten
Jahre es verstanden hat, in diesem oder jenem Teil des Hauses das Alte wieder aufleben
zu lassen, und der Hoffnung Ausdruck geben, daß in Zukunft noch manches Unrecht
wieder gut gemacht werde, das in der Vergangenheit an einem wertvollen Denkmal
Basler Geschichte begangen worden ist.

ANHANG.
Das Bekenntnis des Bruders Martin Ströulin.

Als im Jahre 1776 die alten und baufälligen Zellen der Kartaus abgerissen wurden,
um für andere Zwecke Platz zu machen, kam unter einem Balken der zweiten Zelle
sorgfältig eingemauert eine aus Holz verfertigte Büchse zum Vorschein. Sie enthielt das
Bekenntnis des Bruders Martin Ströulin. Die geheimnisvolle Art des Aufbewahrungsplatzes

so gut wie ihr eigenartiger Inhalt wurden der Anlaß zu mancherlei Hypothesen
über die Herkunft dieses Schriftstückes, seiner Bedeutung und seines Verfassers. So wurde
dieses Dokument zu demjenigen, das aus dem großen Schatz an Handschriften, die wir
der Kartaus verdanken, am weitesten bekannt geworden ist. Dazu kommt, daß wir in ihm
eine besondere Art der Frömmigkeit erkennen, die für die Beurteilung der Kartäusermönche

Kleinbasels und ihrer Religiosität von Wichtigkeit ist. Wir halten es daher für
angemessen, im folgenden zunächst den Inhalt des Bekenntnisses nach der Übersetzung
von Wilhelm Vischer-Heußler (im Band I der Basler Chroniken, p. 515—517) wiederzugeben,

um dann zur Beurteilung desselben zu schreiten.
„Ich, Bruder Martin, unwürdig des Namens eines Kartäusers, bekenne dir, gnädigster

GottVater die Menge, Größe und Übermäßigkeit aller meiner Verbrechen und Sünden,
die ich je begangen habe von der Stunde meiner Wiedergeburt aus der Taufe bis auf
diese Stunde. Und für alle diese meine vielen und großen Überschreitungen und Sünden
biete ich dir zur Genugtuung, liebevollster Gott, den kostbarsten und überfließendsten
Schatz des unschuldigen Leidens unseres Herrn Jesu Christi, des Gekreuzigten, deines
geliebten Sohnes, indem ich weiß, daß ich nicht anders gerettet werden und dir genug
tun kann, als durch das Verdienst seines unschuldigsten Todes und Leidens. Und wenn
ich dies eben Gesagte mit der Zunge nicht bekennen könnte, so bekenne ich es doch mit
dem Herzen und mit der Schrift. Desgleichen will ich in dem Glauben unseres Herrn

52



Jesu, den er persönlich und gegenwärtig seine Jünger gelehrt hat, den sie wiederum uns

überliefert haben und für den sie gestorben sind, in welchem ich nach der Gnade des

höchsten Gottes geboren bin und auferzogen von der Wiege an, in ihm will ich auch

sterben als ein guter Christ. Wenn der Feind des menschlichen Geschlechtes mir im

Todeskampfe oder sonst an welchem Orte es auch sei, irgend welchen Unglauben, Irrtum
oder Verzweiflung, oder auch Mißtrauen einflößen oder einreden wollte, so tue ich jetzt,
da ich gesund bin und meine gute Vernunft habe, aus innerstem Herzen Einsprache und

stimme nicht bei, und hinterlasse es schriftlich, daß ich niemals weder mit dem Munde
noch mit dem Herzen, noch mit der Vernunft, noch mit dem Willen seinen trügerischen
und irrigen, schlechten und verkehrten Eingebungen und Zureden beistimme, zum Zeugnis
eines guten, festen und vollkommenen Glaubens, wie ihn ein jeder Gläubige gehabt hat

oder haben könnte im vollkommensten Grad. Desgleichen, wenn es geschehen kann und
ich dazu auserkoren werde, bitte ich zu jeder Stunde aus innerstem Herzen und aufs

brünstigste, daß mir an meinem Ende beigestanden werde mit den heiligen Sakramenten

der Kirche, nämlich der Ölung und dem Abendmahle. Desgleichen wollte ich, daß ich

an allen Tagen meines Lebens niemals deine erhabenste Gottheit mit irgend einer Sünde

beleidigt hätte, und ich wollte, wenn es möglich wäre, täglich zum Zeichen wahrer Zerknirschung

blutigen Schweiß und blutige Tränen aus meinen Augen in reichem Maße strömen

lassen für alle meine und des ganzen Christenvolkes Übertretungen und Sünden. In deine

Hände, Herr, befehle ich meinen Geist. Bester Jesu, all mein Heil ist in deiner Hand,
und deshalb befehle ich meinen Leib und meine Seele in deine Hände, ich lebe oder

sterbe. Du kannst darum nicht, frommster Jesu, deine frommen Hände von mir abziehen,

denn deine Hände haben mich gemacht und mich gebildet und mich erkauft. Mit eisernem

Griffel hast du mich aufs kräftigste in deine Hände geschrieben und mich in dein verwundetes

Herz befestigt. Drum, wenn eine Mutter vergäße, daß sie des Kindes ihres Leibes

sich nicht erbarmte, wirst du, gnädigster Jesu, meiner, den du in deine Seite, in deine

Füße und Hände so barmherzig und unvertilglich eingeschrieben hast, an meinem Ende

nicht vergessen. Es mögen mich, so bitte ich heute, deine für mich verwundeten Hände

aufnehmen, daß ich fühle, wie die Heilmittel deines Leidens mir wirksam genützt haben.

Gnädigster Jesu, ich bin gewiß, daß kein andrer meine Seele wegnehmen wird, wenn ich

in deine Hände meinen Geist befohlen habe, und das glaube ich aufs festeste und daran

halte ich usw.
Heiliger Engel, der du mir zum Wächter gegeben bist, dir vertraue ich dieses

Blättchen an, daß du es dem höchsten Gotte zeigest in der Zeit meiner Not oder auch

beim künftigen Gericht. Dieses Zeichen | ist das Zeichen des großen Königs Jesus Christus,

unseres Herrn, der uns durch dasselbe bewahrt vor allen Nachstellungen des Feindes jetzt
und in der Zukunft. Amen. 1456.

Im ersten Jahre meines Gelübdes im Kartäuser-Orden, am Tage Mariae Magdalenae

1456."

Das eigenartige Versteck dieses Bekenntnisses, das sorgfältige Einmauern der
schützenden Büchse unter einen Balken der Zelle und die auffallende Redewendung: „Wenn
ich dies eben gesagte mit der Zunge nicht bekennen könnte, so bekenne ich es doch mit
dem Herzen und mit der Schrift", scheint zunächst nahezulegen, daß der Verfasser aus

53



irgendwelchen Gründen es nicht wagen durfte, mit seinen Überzeugungen vor eine weitere

Öffentlichkeit zu treten, sondern sich gezwungen sah, sie in aller Heimlichkeit dem
Papier anzuvertrauen und zu verbergen. Dazu kommt auch das Gewicht, das Bruder Martin

auf das alleinige Verdienst Jesu Christi legt, dessen Leiden und Verdienst ihm Grund
und Hoffnung seines Glaubens ist. Wie sollte da nicht der protestantische Leser in
Versuchung geraten, nach altbekanntem Schema aus diesem Mönche einen an katholischer
Werkgerechtigkeit irre gewordenen Menschen zu machen, der das Heil aus Glauben allein
gefunden hat und nun als Vorläufer der kommenden Reformation in stiller Zelle unter
dem Druck seiner Umgebung dieses wunderbare Zeugnis seiner Glaubenserkenntnis
niederschrieb und als Vermächtnis für die Nachwelt an verborgenem Orte aufbewahrte?

Einer solchen Auffassung aber steht entgegen, daß der Verfasser keineswegs redet
von einer Verfolgung, die ihm von Seiten seiner Umgehung drohen würde, sondern es
handelt sich nur um Nachstellungen und Verfolgungen geistiger Art durch den „Feind des
menschlichen Geschlechtes", durch die er in seiner Glauhensgewißheit erschüttert werden
könnte. Darum schreibt er, solange er im vollen Besitz seiner Fähigkeiten ist und das
Vertrauen auf seinen Gott ihn erfüllt, dies sein Bekenntnis. Und wenn er es einmal nicht
mehr mit dem Munde sollte bekennen können, in der Stunde des Todes oder der Anfechtung,

so soll es dennoch als sein für alle Zeiten allein berechtigtes Glaubenszeugnis gelten.
Ja, sein Schutzengel soll dies sorgfältig versteckte Schreiben am Tage des Gerichtes hervorholen

und Gott selbst vorlegen als Zeichen seines Glaubens bei Lebzeiten.
Des weiteren ist kein Grund zu ersehen, warum Bruder Martin sich von Seiten

seiner Oberen bedroht sehen sollte, denn das, was er in seinem Bekenntnis zum Ausdruck
bringt, verstößt keineswegs gegen die Kirchenlehre, und seine Frömmigkeit steht in der
Kartaus nicht allein da. Wenn die Worte: „Ich weiß, daß ich nicht anders gerettet werden
und dir genug tun kann, als durch das Verdienst seines unschuldigen Todes und Leidens"
zur Not als das Anklingen des Geistes und Glaubens einer neuen Zeit gedeutet werden
könnten, so ist doch zu bedenken, daß sie in Wirklichkeit gar nichts anderes sagen wollen,
als was die angesehensten Vertreter der Kirche gerade in jenen Jahren nicht müde wurden

zu sagen. Wir nennen den großen Prediger Geiler von Kaisersberg, Sebastian Brant,
der „all seine Hoffnung, seine ganze Zuversicht" setzt „auf das Verdienst und den Tod
Jesu Christi", und endlich Tauler, dessen Predigten in der Basler Kartaus in höchstem
Ansehen standen. Ihre Ansichten entsprachen ganz den Überzeugungen der Basler
Kartäuser, und erst in den Zeiten, da durch die Reformatoren das Wort von der alleintätigen
Gnade Gottes den Charakter eines Kampfrufes erhalten hatte und die Zugehörigkeit zu
der Partei der kirchlichen Umstürzler verriet, konnte es geschehen, daß z. B. Georg Zimmermann

von Brugg Zweifel an den Darstellungen Taulers aussprach. Bis dahin aber war es
in der Kartaus eine Selbstverständlichkeit, daß man so redete und dachte, wie man es bei
Tauler gelernt hatte.

Dazu kommt aber noch ein weiteres. Das Bekenntnis des Bruders Martin, der
keine schöpferische Natur war, ist offenkundig von ihm gar nicht verfaßt, sondern nur
abgeschrieben worden. Er hat zu diesem Zweck ein Formular benützt, das auch anderweitig

nachweisbar ist. So ergibt ein Vergleich mit dem Bekenntnis des 1668 verstorbenen

Buxheimer Priors, Peter Kalt, fast durchgehend wörtliche Übereinstimmung.
Auch hier handelt es sich um ein Bekenntnis im Hinblick auf die Todesstunde. Die

54



beinahe völlige Gleichheit der benützten Formeln mag sich insofern erklären, als zwischen
den Kartausen von Basel und Buxheim enge Verbindung bestand. Woher der Brauch

stammt, läßt sich nicht klar erkennen, doch sei verwiesen auf ähnliche Bekenntnisse
des Ordensstifters, des H. Bruno, vor seinem Tode. Auf jeden Fall handelt es sich bei
dem Bekenntnis des Martin Ströulin um ein Dokument, das für die Frömmigkeit der
Basler Kartaus überhaupt typisch ist.

Übrigens sei betont, daß Ströulin keineswegs etwas abgeschrieben hat, das seiner

eigenen Uberzeugung nicht entsprochen hätte, sondern seine Predigten — es handelt
sich um Manuskripte auf losen Blättchen, die wahrscheinlich erst nach seinem Tode

nach dem Kirchenjahre geordnet und gebunden wurden und von denen nur der erste Band

übrig ist — weisen denselben Geist auf. Sie sind zwar ebenfalls keine Originalarbeiten,
sondern der Gepflogenheit der Zeit entsprechend Auszüge aus beliebten Predigern, wie

Meffret, Ludolph von Sachsen, Jakobus de Voragine, Jakob von Erfurt, Jobann Nider,
aber die Auswahl wie die Bearbeitung geben Zeugnis von der Art Ströulins. Und daß

die Kartäuser ihn nicht nur lange Jahre als ihren Prediger anhörten und ihm wohl auch

zustimmten, sondern ihm dazu noch die neben dem Priorat höchsten Würden des Klosters

übertrugen —- er amtete bis 1484 als Schaffner, dann als Vikar der Kartaus —, beweist,
wie hoch sie ihn und seine Art schätzten.

So kann uns dieses bescheidene Dokument ein Stück kartäusischer Frömmigkeit
vor Augen stellen, wie sie im Basler Kloster geherrscht hat. In ihr mag auch ein Grund
der Stärke liegen, die sich im Kampf mit Reformation und Obrigkeit offenbarte und es

als um so bedauernswerter erscheinen läßt, daß dem Basler Hause des Kartäuserordens

ein solches Ende beschieden war.

Wappen des Kardinals Ludwig d'Allemand.
(Basler Denkmalspflege.)



NACHWORT.

An Stelle eines eingehenden Quellenverzeichnisses, das zu umfangreich gehalten
werden mühte, wenn es einigen Anspruch auf Vollständigkeit erheben wollte, seien aus
der benützten Literatur wenigstens die bereits vorliegenden Bearbeitungen unseres
Themas genannt:

Burckhardt, A., Das Kartäuserkloster in Basel (Neujahrsblatt, Basel 1838).

Buxtorf, Chronik von der Stiftung der Karthause, Programm, Basel 1847.

Fechter & Schäublin, Das Waisenhaus in Basel. Basel 1871.

Le Conteulx, Annales Ordinis Cartusiensis, Bd. I—VIII, Monstrolii 1887 ff.
Vischer-Heusler, W., Das Karthäuserkloster und die Bürgerschaft von Basel (Neu¬

jahrsblatt, Basel 1873).
Fischer, W. und Stern, A., Basler Chroniken, Bd. I. Leipzig 1872.

Erwähnt seien in diesem Zusammenhang die wertvollen Darstellungen zur
Geschichte der Kartaus in R. Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, Bd. II b und III.
Basel 1916 und 1924, sowie die nur unter Vorsicht zu verwertende Arbeit des Abbé
Chr. Niklès, „La Chartreuse du Val Ste. Marguerite à Bale", Porrentruy 1904.

Aus dem Bestand der Universitätsbibliothek seien genannt:
Arnoldus de Alveldia, Henricus, Chronica fundationis Carthusiae, X III. 10.

Carpentarii de Brugg, Georgius, Continuatio chronicorum Carthusiae, X III. 10.

Endlich sei hingewiesen auf das umfassende Material des Basler Staatsarchives
Kartaus: Pergamenturkunden, — Akten, — Buch A. F. M. N. L.



*41. 1863.

*42. 1864.

*43. 1865.

*44. 1866.

*45. 1867.

*46. 1868.

3. I
*47. 1869.

*48. 1870.

*49. 1871.

*50. 1872.

*51. 1873.

*52. 1874.

*53. 1875.

*54. 1876.

*55. 1877.

*56. 1878.

*57. 1879.

*58. 1880.

*59. 1881.

*60. 1882.

*61. 1883.

62. 1884.

*63. 1885.

64. 1886.
65. 1887.

66. 1888.
67. 1889.

68. 1890.
69. 1891.

7Q. 1892.

71. 1893.

72. 1894.

73. 1895.

74. 1896.

75. 1897.

76. 1898.

77. 1899.
78. 1900.

*79. 1901.

80. 1902.

81. 1903.

82. 1904.

83. 1905.

84. 1906.

*85. 1907.

86. 1908.

87. 1909.
88. 1910.
89. 1911.

90. 1912.

Anfänge der Buchdruckerkunst.

3. Erzählungen und Darstellungen in bunter Reihenfolge.

(Meisner, Fr.) Schweizerische Feste im fünfzehnten und sechzehnten Jahrh.

(Vischer, W.) Das Karthäuser-Kloster und die Bürgerschaft von Basel.

(Heyne, M.) Uber die mittelalterliche Sammlung zu Basel.

(Stähelin, R.) Karl Rudolf Hagenbach.
(Frey, Hans.) Die Staatsumwälzung des Kantons Basel im Jahre 1798.

(Frey, Hans.) Basel während der Helvetik 1798—1803.

(Wieland, Carl.) Basel während der Vermittlungszeit 1803—1815.

(Wieland, Carl.) Die vier Schweizerregimenter in Diensten Napoleons
bis 1814.

(Burckhardt, Albert.) Basel zur Zeit des dreißigjährigen Krieges. Erster
(Burckhardt, Albert.) Dasselbe. Zweiter Teil.
(Bernoulli, August.) Die Schlacht bei St. Jakob an der Birs.

(Burckhardt, Achilles.) Hans Holbein.
(Burckhardt-Biedermann, Th.) Helvetien unter den Römern.
(Birmann, M.) Die Einrichtungen deutscher Stämme auf dem Boden Helvetiens.
(Trog, Hans.) Die Schweiz vom Tode Karls des Großen bis zum Ende des

burgundischen Reichs.

in den Bund. 1291—1332.

(Wackernagel, Rudolf.) Die Stadt Basel im dreizehnten und vierzehnten
Jahrhundert.

(Fäh, Franz.) Johann Rudolf Wettstein. Ein Zeit- und Lebensbild. (Zur
Säkularerinnerung.) Erster Teil.

(Huber, August.) Die Refugianten in Basel.

(Bernoulli, August.) Basels Anteil am Burgunderkriege. Erster Teil.
(Bernoulli, August.) Dasselbe. Zweiter Teil.
(Bernoulli, August.) Dasselbe. Dritter Teil.
(Burckhardt, Paul.) Basels Eintritt in den Schweizerbund. 1501.

(Holzach, Ferdinand.) Die Basler in den Hugenottenkriegen.
(Buser, Hans.) Basel während der ersten Jahre der Mediation. 1803—1806.

(Buser, Hans.) Basel in den Mediationsjahren. 1807—1813.

(Vischer, Wilhelm.) Basel in der Zeit der Restauration. 1814—1830. I. Die
Jahre 1814 und 1815.

(Vischer, Wilhelm.) Dasselbe. II. Die Zeit von 1815—1830.

*85. 1907. (Bernoulli, August.) Basel in den Dreißigerwirren. Erster Teil.
(Bernoulli, August.) Dasselbe. Zweiter Teil.
(Bernoulli, August.) Dasselbe. Dritter Teil.

Kantons bis zur neuen Bundesverfassung. 1833—1848.



*91. 1913. (Burckhardt, Paul.) Dasselbe. Zweiter Teil.
*92. 1914. (Burckhardt, Paul.) Dasselbe. Dritter Teil.
*93. 1915. (Barth, Paul.) Basler Bilder und Skizzen aus der Mitte des 19. Jahrhunderts.

94. 1916. (Schaub, Emil.) Aus dem Leben des Basler Kaufmanns im 18. Jahrhundert.
95. 1917. (Burckhardt, August.) Basler in fremden Diensten.

*96. 1918. (Kölner, Paul.) Die Basler Rheinschiffahrt.
97. 1919. (Burckhardt, August.) Bürgerschaft und Regiment im alten Basel.
98. 1920. (Jenny, Ernst.) Theodor Meyer-Merian. Ein Basler Literatur- und Kultur¬

bild aus dem 19. Jahrhundert.
99. 1921. (Barth, Wilhelm.) Basler Wandbilder. Ein Beitrag zum Verständnis zeit¬

genössischer Kunst.
100. 1922. (Heusler, Andreas.) Basels Gerichtswesen im Mittelalter.
101. 1923. (Schwarz, Ferdinand.) Isaac Iselins Jugend- und Bildungsjahre.
102. 1924. (Steiner, Gustav.) Der Bruch der schweizerischen Neutralität im Jahre 1913.
103. 1925. (Siegfried, Paul.) Basel und die neue Eidgenossenschaft. Der Anschluß

Basels an die Eisenbahnen. Basels Gesundungswerk.
104. 1926. (Siegfried, Paul.) Basel und der erste badische Aufstand im April 1848.
105. 1927. (Jenny, Ernst.) Basler Dichtung und Basler Art im 19. Jahrhundert.

*106. 1928. (Siegfried, Paul.) Basel während des zweiten und dritten badischen Auf¬
standes 1848/49.

107. 1929. (Schaub, Emil.) Bilder aus der Sittengeschichte Basels im 18. Jahrhundert.
108. 1930. (Barth, Wilhelm.) Basler Maler der Spätromantik. Böcklins Zeitgenossen

und Nachfolger.
109. 1931. (Schweizer, Eduard.) Eine Revolution im alten Basel. (Das Einundneunziger

Wesen.)
110. 1932. (Gustav Steiner.) Die Befreiung der Landschaft Basel in der Revolution

von 1798.
111. 1933. (Andreas Heusler.) Gestalten aus der mittelalterlichen Reichs- und Schwei¬

zergeschichte.
112. 1934. (Walter Victor Eichenberger.) Aus der Siedlungs- und Verkehrsgeschichte

Basels.

* bedeutet vergriffen.


	Aus der Geschichte der Basler Kartaus

