Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beférderung des Guten und
Gemeinnutzigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beférderung des Guten und Gemeinnutzigen
Band: 113 (1935)

Artikel: Aus der Geschichte der Basler Kartaus

Autor: Schweizer, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1006943

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1006943
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en







AUS DER
GESCHICHTE DER BASLER
KARTAUS

EINE DARSTELLUNG IN WORT UND BILD

VON

J. SCHWEIZER

113. NEUJAHRSBLATT

HERAUSGEGEBEN VON DER

GESELLSCHAFT ZUR BEFORDERUNG DES GUTEN UND GEMEINNUTZIGEN

1935

IN KOMMISSION BEI HELBING & LICHTENHAHN, BASEL






Aus der Geschichte der Basler Kartaus.

I. Die Griindung des Klosters.

Unter den in Basel bestehenden Kléstern ist die Kartaus im Minderen Basel das
jlingste gewesen, doch sollte ihm seine weitere Entwicklung eine Sonderstellung unter den
iibrigen Klostern der Stadt bringen. Schon bei seiner Entstehung zeigt sich etwas von die-
ser Eigenart. Im Gegensatz zu den bestehenden Klostern verdankt es sein Dasein nicht
einem weltlichen Herrscher oder einem Kirchenfiirsten, die ihrem Namen ein ewiges
Gedichtnis und ihrer Seele das Heil sichern wollten, so wenig als es der Wunsch des mit
andern Sorgen belasteten Ordens war, in Basel eine neue Niederlassung zu griinden. Son-
dern das Eigenartige dieses neuen Klosters liegt darin, dab es seine Entstehung dem Wil-
len eines Biirgers verdankt, der in seiner Person den Reichtum der aufstrebenden Stadt
und ihrer Biirgerschaft darstellt. Daher auch die engste Bindung an gewisse Kreise aus
der Biirgerschaft, die einen entscheidenden Zug im Wesen der Basler Kartaus darstellt
und eine Stirke wie eine Schwiiche der Neugriindung ist, insofern diese hier eine zuver-
lissige Grundlage fand, aber auch den Anderungen in den geistigen Einstellungen der
Gonner in weitem MaBe ausgesetzt war.

Liegt schon hierin eine Besonderheit der Kartaus begriindet, die aus dem Empor-
streben Basels zu Ende des XIV. Jahrhunderts hervorgeht, so hat ein weiterer Zug im
geistigen Leben des ausgehenden Mittelalters die Stellung des neuen Klosters inmitten
des festgefiigten kirchlichen Organismus der Stadt bestimmt: das Streben nach einer Re-
form der Kirche, das immer weitere Kreise erfaft und in den verschiedensten Formen
sich dubert, bis es in den groBen Reformkonzilien des XV. Jahrhunderts seinen Ausdruck
findet. Thm verdankt Basel seine Kartaus. Die Stadt war nicht arm an Klostern; 5 Minner-
und 4 Frauenkloster gaben dem ernsten Christen weitgehende Moglichkeiten zur Siche-
rung seines Seelenheils. Aber die monchische Frommigkeit war in der 6ffentlichen Wert-
schiitzung gesunken, und auch in den Basler Klostern, denen manches Uble nachgesagt
wurde, waren mi6liche Verhiltnisse eingetreten, die sie dem Volke als Brutstitten der
Trigheit und des Lasters erscheinen lieBen. Dagegen erhob sich das immer stirker wer-
dende Verlangen nach einer Wiederherstellung der Kirche in ihrer urspriinglichen Rein-
heit. Wie stark dieser Wunsch war, geht daraus hervor, daf der Basler Rat eingriff und
begann, eine Reform der Kléster zu erzwingen.

In diesen Rahmen fiigt sich die Entstehung einer Kartaus in Basel ein, denn sie
war die sichtbare Verwirklichung des erstrebten Ideales, des in jeder Hinsicht unantast-
baren und ehrfurchtgebietenden Klosters, eine Mahnung zu Bufe und Umkehr. Damit
war auch die Stellung den schon bestehenden Klostern gegeniiber gegeben; es war die
des Bufbipredigers, der allein schon durch sein Dasein zum Nachdenken und zu ehrlicher
Besinnung auffordert. Hier liegt auch ein Grund fiir das in dieser spiten Zeit des aus-

3




gehenden Mittelalters in Basel erstaunliche Auftreten eines neuen Ordens, sowie fiir die
eroBe Gebefreudigkeit weiter Kreise der Biirgerschaft. Es war der gleiche Wunsch nach
griindlicher Reform, der schon das Eingreifen des Rates in die kirchlichen Angelegen-
heiten hervorgerufen hatte, und nun aus der Mitte der Biirgerschaft heraus in einer
Klostergriindung seinen Ausdruck fand.

Diese Stimmung spricht deutlich aus den Legenden, die sich um die Griindung
der Kartaus ranken. Im Gegensatz zu den Griindungsgeschichten andrer Niederlassungen
des Ordens sucht die Chronik des Basler Hauses dessen Entstehung nicht mit iiber-
natiirlichen Zeichen und Wundern in Verbindung zu bringen, sondern sie begniigt sich
damit, einige Ausspriiche ehrwiirdiger Méinner zu berichten, die im weiteren Verlauf von
den Monchen als Weissagungen gewertet wurden und die in ihrer schlichten Art zu kei-
nen Zweifeln an ihrer Echtheit AnlaB geben. Das eine Mal ist es der ehrwiirdige Prior
der Torberger Kartaus, Johann von Brunswich, der als Visitator eine Basler Beginen-
samnung besucht, wohl im Jahre 1397, und nach der Feier der Messe ,weissagend®
redet von der kommenden Griindung einer Kartaus in Basel, wie von den anfinglichen
Notzeiten und dem triumphierenden Aufstreben des Klosters. Er kennt den Wunsch der
Beginen nach einer Niederlassung dieses Ordens, zu dem sie sich durch dhnliche Ziige
ihrer Frommigkeit hingezogen fiihlten.

Das andere Mal war es der aus Basel stammende Bruder des Strabburger Kartiuser-
klosters, Burkard zum Haupt, der im Geruche besonderer Frommigkeit steht und dessen
Worten daher grofies Gewicht beigelegt wird. Zu ihm kommt die ehrbare Frau Verena
zum Haupt, die ihm ehemals als Magd gedient hatte und die ihm klagte, dak es in Basel
immer noch keine Kartaus gebe. Er gibt ihr, ,,ohne Zweifel in prophetischem Geist”, eine
ihnliche Antwort, wie wir sie aus dem Munde des Torberger Priors kennen.

Und endlich wollen wir noch hinweisen auf die Tatsache, daBl der Griinder der
Kartaus selbst den Anstob zu diesem Unternehmen erhielt, als er in der Niirnberger
Niederlassung dieses Ordens mit dem Ernst der Kartiuser in Beriihrung gekommen und
von ihm einen unvergeflichen Eindruck erhalten hatte.

Alle diese Ziige weisen darauf hin, daB in reformfreundlichen Kreisen der Stadt
der Wunsch nach dem Erscheinen eines Klosters dieses Ordens bestand und dab seine
Griindung tatsiichlich der Ausdruck eines Reformstrebens ist, das mit den in der Kirche
selbst verhandenen Kriften die Erneuerung derselben an Haupt und Gliedern zu be-
wirken sucht.

Immerhin wire zu fragen, ob denn der Kartiuserorden einem solchen Streben
wirklich entsprach, oder ob sich der Griinder des Basler Hauses einer Illusion hingab.
Die Antwort mag ein kurzer Uberblick iiber Organisation und Wesen des Ordens geben.

Die Stirke wie die Besonderheit des Ordens liegt in der ihm eigentiimlichen Ver-
bindung der strengen Weltabgeschiedenheit des Einsiedlers mit dem Segen klosterlichen
Zusammenlebens, die sowohl die asketische Strenge zu wahren wubte, als auch der Eigen-
brédelei des alleinstehenden Biifiers den seelsorgerlich wichtigen Umgang mit seinen Mit-
briidern entgegensetzte, und zugleich die Ungebundenheit des Eremiten unter die heil-
same Zucht der festen Regel stellte. Diese auf den Stifter des Ordens zuriickgehende
Eigenart macht sich bereits in der Anlage des Klosters bemerkbar, da jede Zelle, zu der
Behausung eines Einsiedlers ausgebaut, ein Hiuschen darstellt mit seinem kleinen Gar-

1



ten, seinen Wohn- und Arbeitsriiumen, zu denen auch eine Werkstatt gehort und in wel-
chem der Monch so abgeschlossen lebt, als ob er sich inmitten einer weltabgeschiedenen
Einode befinde. Dies hat nicht nur zur Folge, daf die Kloster des Ordens viel Raum
und Mittel zu ihrer Errichtung benétigen, sondern daf der um sein Seelenheil besorgte
Gonner mit seinen Gaben geradezu ,.einen Ménch stiften® kann, indem er den Bau einer
Zelle auf sich nimmt, und diese dann mit einer zinstragend angelegten Summe dotiert.
Der Kartiuser, der in eine solche Zelle einzieht und Namen und Wappen seines Wohl-
titers vor sich hat, wird zu einem Kaplan dieser Familie, die er in seine Gebete ein-
schlieBt, und deren Freundlichkeit er immer wieder durch allerhand Gaben erfahren darf.
Dieses personliche Verhiiltnis, wie die weitgehenden geistlichen Vorteile, kann zu einem
festen Band werden, das die Wohltiter an das Kloster bindet. Wir werden dies auch bei
der weiteren Entwicklung des Basler Hauses feststellen konnen.

Diese Einschrinkung durch Raum und Mittel legt dem Ausbau einer Kartaus
enge Schranken auf. Urspriinglich war in den Vorschriften des Ordens bestimmt, dak in
einer Niederlassung nicht mehr als 14 Ménche und 16 Laienbriider Unterkunft finden
sollten, aber diese Vorschrift mubte spiiterhin erweitert werden. So konnte das Basler
Haus in seiner Bliitezeit 16 Zellen umfassen, wodurch der Zahl der InsaBen eine Grenze
gezogen war.

In seiner Zelle lebt nun der Kartiuser in voller Abgeschlossenheit und strengem
Stillschweigen, die ihm das Dasein des Eremiten verbiirgen. Nur selten und in streng
geregelter Weise wird diese Weltabgeschiedenheit gemildert durch ein Zusammensein mit
seinen Mitbriidern, die er im Tage dreimal bei der Messe zu sehen bekommt, sowie bei
gelegentlichen gemeinsamen Mahlzeiten und Arbeiten und bei dem allwichentlichen
gemeinsamen Spaziergang. Das Schweigegebot aber darf er nur an seltenen Gelegenheiten
brechen. Daf beides, die Abgeschlossenheit wie das Schweigegebot als eine Schranke ge-
gen alle von aufen kommenden Einfliisse wirkt und die Erhaltung des urspriinglichen
Charakters des Ordens erleichtert, ist verstindlich.

Strenge Askese regelt das Leben des Kartiusers in seiner Einsamkeit. Speise-
verbote verunméglichen ihm den Genuf von Fleisch, Butter, Oel und Fett, und eine
scharfe Fastendisziplin erlaubt ihm an den Vorbereitungstagen der Hauptfeste nur Wasser
und Brot. Ja mit Erlaubnis des Priors kann dieses Fasten auf drei Tage in der Woche
ausgedehnt werden. Es ist zusammen mit der Einsamkeit und dem Stillschweigen ein
Stiick Entsagung, die schon damit beginnt, dab der Monch bei seinem Eintritt ins Klo-
ster auf all seinen Besitz zugunsten des Ordens verzichtet. Denn anders als die iibrigen
Orden hatte derjenige der Kartiuser an der Forderung volliger Besitzlosigkeit festgehalten.

Begreiflicherweise konnte gegen diese von aller Welt abgeschlossenen Ménche, die
innerhalb einer titigen Stadtgemeinschaft einen eigenartigen Kontrast zu ihrer Umgebung
bildeten, der Vorwurf der Nutzlosigkeit erhoben werden, und dies ist ihnen auch in Basel
nicht erspart geblieben. Doch konnte eine solche Ansicht nur auf Unkenntnis beruhen.
Denn neben der wichtigsten Aufgabe der Kartiuser, neben Gebet und Gottesdienst, die
allerdings von ihren Zeitgenossen verschieden beurteilt werden konnten, stand das Gebot
der Arbeit: korperliche Arbeit im Girtchen und in der Werkstatt der Zelle, die zur Gesund-
heit des Monches notwendig war, und vor allem geistige Arbeit, die vom Orden vorgeschrie-
bene Beschiftigung mit theologischen Werken, wie das ebenfalls verlangte Studium der

5



Bibel, und das Verfassen oder bloBe Abschreiben von Biichern, das von Anfang an eine
Hauptbeschiiftigung des Ordens war, dem er seine wertvollen Bibliotheken, die Nachwelt
aber die Erhaltung zahlreicher Werke verdankt. Mit dem Abschreiben wurde in den Kar-
tausen auch die Kunst des Illuminierens und des Bindens der Biicher heimisch und brachte
in die stillen Zellen etwas vom kiinstlerischen Leben der AuBenwelt herein.

Gerade diese Bibliotheken und die Beschifticung mit Biichern ist fiir die Ent-
wicklung der Kartausen von grofer Bedeutung gewesen. In ihren Biichern lernen wir die
eigenartige Welt ihres Denkens kennen in ihrer Verbindung scholastischer Dialektik und
inniger Mystik, wie sie uns
bei den groBen Kartiusern der
Epoche, einem Dionysius Car-
tusiensis und einem Nikolaus
von StraBburg entgegentritt, die
Welt ihrer Frommigkeit voll
echten, tiefen Lebens, die sich
uns besonders deutlich offen-
bart in dem anliBlich des Ab-
bruches seiner Zelle im Jahre
1776 entdeckten Bekenntnis
des Martin Stréulin, das uns
im Anhang weiter beschiiftigen
wird, und das so tiefes reli-
gioses Leben offenbart, dab es
falschlich als ein Dokument
kommender Reformation ange-
Ansicht der Kartaus vom Grofbasler Rheinufer. sehen wurde; aber auch die im-

(Orig. Staatsarchiv Basel).

mer deutlichere Beeinflussung
durch die mit neuen Biichern eindringenden neuen Ideen, mit denen die Auseinander-
setzung beginnt und gegen die sich das alte Wesen des Kartiusertums zur Wehr setzt.
So mub die Bibliothek des Basler Hauses uns einen Einblick gewihren in geistiges
Werden innerhalb der stillen Mauern des Klosters, so wie sie die Einbruchsstelle neuen
Geistes in die wohlgehiitete Abgeschlossenheit der Zellen bedeutet.

Aber nicht nur fiir das Leben der Ménche selbst ist die Bibliothek von grofter
Bedeutung, sie bringt sie auch in unmittelbaren Kontakt mit der Umgebung, der sie sich
nicht in andrer Weise nihern kénnen. Durch die Biicher in ihrem Besitz werden Gelehrte
angezogen, und durch die Biicher, die sie selbst verfassen, ist es ihnen vergonnt, auf ei-
nen weiteren Kreis von Lesern einzuwirken. Darum suchen sie, denen das éffentliche Pre-

digen nicht gestattet ist, durch die geschriebene Predigt zu wirken und eine Reihe Basler
~ Kartiiuser sind auch in dieser Hinsicht in die Reihe der bedeutenden Minner ihres Or-
dens getreten.

Endlich bringt es die Titigkeit des Kartiusers als Kopist mit sich, daf er es als
eine besondere Vergiinstigung ansieht, wenn ihm Pergament und Schreibmaterialien ge-
schenkt werden, wie es z. B. ein Johannes Amerbach getan hat. Aber ebenso gut konnte
ihn seine Arbeit in einen schlimmen Konkurrenzkampf mit den Buchbindern der Stadt

6



verstricken, vor allem, seitdem die Erfindung der Buchdruckerei das Abschreiben von Bii-
chern zwecklos erscheinen lie6 und héchstens noch durch das Binden von Biichern der
Ménch einen Beitrag an seinen Unterhalt verdienen konnte.

Dak an dem Leben der Monche und der einer weniger strengen Regel unterstehenden
Laienbriider nichts geiindert wurde, daf die Weltentsagung nichts von ihrer Strenge verlor,
dafi die Besitzlosigkeit und Demut erhalten blieben und noch im Tode dem Ménch den
Sarg und die Grabschrift verweigerten, dafi nirgends ein Streben nach duberem Glanz zu
unvermeidlichen Konflikten fiihrte, dafiir sorgte die Titigkeit der fiir jede Provinz des
Ordens vorgesehenen Visi-
tatoren, deren Aufsicht sich T
iiber alle Einzelheiten des - .

L]

e
. S

monchischen  Lebens  er- == =5 ==
streckte. Uber allem aber : :
stand der Generalprior der
Grenobler Kartaus und das
aus allen Prioren zusammen-
gesetzte Generalkapitel, das
sich alljihrlich in Grenoble
versammelte und als oberste
Behorde acht Definitoren
dem General zur Seite stellte.
Dies alles wirkte zusam-
men, um dem Orden seine
urspriingliche Reinheit zu
wahren, und wir kénnen mit
Johann Buschius feststellen: Aunsicht der Kartaus nach dem Merian’schen Stadtplan.
,Durch drei Dinge bleibt die hiobis s
Kartaus stark, durch Einsamkeit, Schweigen und Visitation.* So kam es, daf dieser Orden
der einzige seiner Zeit war, der keine Deformation aufwies und darum auch nie einer
Reformation bedurfte. Wenn in dem Bilde des Niederganges moénchischer Frommigkeit
im ausgehenden Mittelalter Verkorperungen der alten echten Frommigkeit einer dahin-
gehenden Zeit hervortraten, so ist dies in weitgehendem Mafie das Verdienst der Séhne
des Heiligen Bruno gewesen.

Haben wir im Vorhergehenden geredet von den Vorbedingungen, die der Griin.
dung einer Kartaus in Basel giinstig waren, so miissen wir uns nun der Person des Griin-
ders zuwenden. Jakob Zibol entstammte einem Geschlechte, das vielleicht aus der Lom-
bardei kommend, seinen Aufstieg in Basel gegen die Mitte des XIV. Jahrhunderts begann,
aber bereits um die Wende des XV. eine fiihrende Rolle spielte. Zur niederen Stube ge-
hérend, hatte er in seiner Vaterstadt eine grofe und erfolgreiche Titigkeit entwickelt, die
ihm die Macht und Wiirde eines Oberstzunftmeisters eintrug. Lange Jahre sai er im Rat
und im Jahre 1388 wurde ihm die Wiirde eines Biirgermeisters iibertragen. Aber nicht
nur in geisticer Hinsicht war Zibol eine der hervorragenden Gestalten, er war auch einer
der reichsten Biirger seiner Vaterstadt. Als im Jahre 1401 eine aufierordentliche Ver-

7



mogenssteuer, das ,.grofe Ungeld“, erhoben wurde, war er einer der wenigen, die mehr
als 10000 Gulden versteuerten.

Aber nicht nur im Innern des Staates iibertrug ihm das Vertrauen seiner Mitbiirger
wichtige Amter, sondern er hatte zu verschiedenen Malen seine Vaterstadt als deren Ge-
sandter an andern Orten zu vertreten. Eine solche Gesandtschaft fiihrte ihn gegen 1384
nach Niirnberg. Dort kam er zum erstenmal in nihere Beriihrung mit den Kartiusern,
da der Niirnberger Rat, der seinen Gisten die Sehenswiirdigkeiten der Stadt zeigen wollte,
sie auch in die vor kurzem von Marquardt Mendel gegriindete Kartaus fiihrte, wo den
Baslern zu Ehren die Briider sich im Konvente versammelten. Der Eindruck, den Zibol
dort vom Ernst und der strengen Frommigkeit des Ordens erhielt, war so tief, dak er er-
wog, ob er geniigend verméglich sei, aus eigenen Mitteln in seiner Vaterstadt ein solches
Kloster zu erbauen.

Aber wenn ihm auch auf dieser Reise die erste Anregung zu Teil wurde, so soll-
ten doch eine Reihe von Jahren vergehen, bevor er an die Verwirklichung seines Planes
denken konnte. Den unmittelbaren Anstof gab der Versuch des Markgrafen Rudolf von
Baden, der mit Hilfe des Priors der Strafburger Kartaus in seinem eigenen Gebiete ein
Haus dieses Ordens zu griinden suchte. Die Sache verlief jedoch im Sande, da der Prior
bei seinem Besuche auf dem Réttelerschlof keinen geeigneten Ort finden konnte und wohl
auch nicht die nétigen Geldmittel bei seinem Génner vermutete. Diese Verhandlungen
wurden in Basel bekannt und trieben Zibol dazu, mit seinen Gedanken Ernst zu machen.
Vielleicht, daf auch der Wunsch mitwirkte, dem Markgrafen wie auf politischem Gebiete
nun auch in dieser Gelegenheit zuvor zu kommen. Méglich auch, daf von Anfang an
Katharina von Burgund als treibende und beratende Macht hinter den Geschehnissen
stand. Auf jeden Fall sah sich Zibol zum Handeln gezwungen.

Es waren zuniichst zwei Schwierigkeiten, die sich seinem Vorhaben in den Weg
stellten: er mubte fiir die betrichtlichen Mittel, die der Bau einer Kartavs benétigte,
aufkommen, und es war ein fiir das Kloster passender Ort innerhalb der Stadt zu finden,
der die Ruhe und Stille der Zellen verbiirgte. Das erstere war angesichts der grofien Reich-
tiimer Zibols kein Hindernis fiir die Neugriindung, das letztere aber fand eine unerwartet
giinstige Losung. Der seit 1392 im Besitz des Rates sich befindende Bischofshof in Klein-
basel war gegen 1400 von diesem einigen Biirgern zum Kauf angeboten worden. Zibol
wubite die Verhandlungen in die Linge zu ziehen und in der Zwischenzeit trat er in
Unterhandlungen mit eben jenem Strafburger Prior, der auf seine Bitte hin nach Basel
kam, das in Frage kommende Grundstiick ansah und es als besonders geeignet fand. Der
Reichtum Zibols mochte bei diesem Urteil ausschlaggebend gewesen sein, auf jeden Fall
erhielt der Oberzunftmeister bindende Zusagen und konnte nun mit seinen Absichten vor
den Rat treten, dem er 600 Gulden bot, und von welchem er das Areal zugesprochen er-
hielt. Bezeichnend ist, da der Rat wohl seine Freude an der Entstehung einer Kartaus
bekundete, sich aber in keiner Weise binden wollte, so daf schon hier die engste Ver-
kniipfung zwischen der beabsichtigten Griindung und der Person Zibols vorliegt. Die
Verkaufsurkunde wurde am 12. Dezember 1401 ausgestellt und am gleichen Tage dem
Straburger Prior der Schliissel zu seinem neuen Besitztum ausgehindigt. Schon im Miirz
des folgenden Jahres konnten mit Ermichticung des Generalpriors aus dem StraBburger
Hause zwei Ménche und ein Laienbruder nach Basel entsandt werden, wo sie als erste

3



Insaen vom Bischofshofe Besitz ergriffen. ..Nicht lange nachher” konnten die ersten
Novizen aufgenommen werden. Im gleichen Jahre wurde das Areal des Klosters auf Ge-
heifs des Generalpriors durch Ankauf eines weiteren Landstreifens erweitert. Das neue
Haus hatte zu leben und sich zu entwickeln begonnen. Nur eines fehlte ihm noch, Name
und Schutzpatron. Beides verdankte es dem Bischof von Konstanz, in dessen Didzese es
stand und der von Anfang an seine Freude bekundet hatte. Der Rat hatte sich an diesen
gewandt mit der Bitte, eine der heiligen Margarete geweihte Kapelle, die sich seit alter
Zeit im Stadtgraben nahe beim siidostlichen Eckturm der Kleinbasler Ringmauer befand
und als Hindernis bei der Verteidigung der Mauern angesehen wurde, abbrechen zu diir-
fen. Der Bischof ging nun auf dieses Begehren ein unter der Bedingung, daf die neben
jenem Teile der Mauer errichtete Kartaus Namen und Patronin der Kapelle iibernehme.
So war beiden Teilen geholfen. Der Rat lie die Kapelle abreifien, deren Steine und Holz-
teile er zu den Bauten des neuen Klosters beisteuerte, die Kartaus aber kam zu ihrem
Namen: St. Margaretental.

Bei der Bestimmung des Ortes fiir das Kloster mag nicht nur die sich bietende
giinstige Gelegenheit zur Erwerbung des Bischofshofes mitgewirkt haben. sondern auch
die Erwiigung, daf eine neue Ordensniederlassung sich nur sehr schwer in das feste Ge-
fiige des Grobbasler Kirchenwesens hiitte einfiigen lassen, und vielleicht hat auch der
Wunsch mitgesprochen, dem erst seit kurzem gewonnenen Minderen Basel etwas Grobes
zukommen zu lassen. Wie dem auch sei, das Kloster hatte begonnen zu leben. Es war
nun die Aufgabe seines Griinders wie seines Oberen, des Strabburger Priors Winand, fiir
seine weitere Entwicklung einzutreten.

I1. Die Entwicklung bis zum Basler Konzil.

Die ersten Jahre des neugegriindeten Klosters waren erfiillt mit mancherlei Sor-
gen. Es war der Kampf mit der Armut, mit dem eigenen Orden und mit der benach-
barten Theodorskirche. Reden wir zuniichst von dieser letzteren Auseinandersetzung, denn
von ihrem Ausgang hing in weitgehendem Mafe der Weiterbestand der Kartaus ab. Der
Kampf um die Pfarreirechte zwischen Pfarreien und Klostern war etwas alltigliches, denn
wenn auch die Pfarrtitigkeit ihrem Wesen nach etwas ganz unklésterliches war, so kam
es doch immer wieder zu Ubergriffen, sobald der Monch aus den engen Schranken seines
Klosters hinaustrat, und sei es dem eigenen Trieb folgend. sei es auf die Bitten der Um-
gebung hin, sich seelsorgerlich betitigte. War auch diese Gefahr bei der Weltabge-
schlossenheit einer Kartaus wenig zu befiirchten, so mufite doch damit gerechnet werden,
daB zum mindesten viele Gaben ihr zuflieBen wiirden; dazu kam noch die Frage nach
der Einordnung des Klosters in das Gefiige der das ganze Kleinbasel umfassenden Theo-
dorspfarrei mit all ihren Rechten, vor allem auch denjenigen finanzieller Art. Die Lage
war in diesem Falle noch besonders erschwert durch die enge Verbindung von St. Theo-
dor mit dem Domstift. Urspriinglich stand das Patronat durch Schenkung des Bischofs
Burchard dem Albankloster zu, ging dann aber seit 1259 und 1314 an das Domstift iiber,
dem es im Jahre 1331 durch Papst Johann als Belohnung fiir die im Kampf gegen Kéonig
Ludwig geleisteten Dienste inkorporiert (einverleibt) wurde. Es war dies eine Manahme,
die meist angewendet wurde, um den bedringten Finanzen eines Patrons aufzuhelfen,

9



daher denn auch das rege Interesse des Domkapitels am Wohlergehen der Theodorspfarrei,
fiir die es nicht mehr blo§ Patron, sondern auch Kirchherr geworden war. Es war daher
jederzeit bereit, diese Rechte gegen alle Eingriffe zu verteidigen. So konnte es geschehen,
dab anlidflich der 1462 in der Kleinbasler Rheingasse erfolgten Griindung des Antonier-
hofes mit seiner Kapelle ausdriicklich alle Rechte der Pfarrkirche vorbehalten und dieser
eine feste Gebiihr zugesichert wurde als Entschidigung fiir die der Kapelle zuflieBenden
Gaben.

Eine dhnliche Regelung mubte auch anliflich der Errichtung der Kartaus erstrebt
werden. Immerhin entstand in diesem Falle ein unerquicklicher Streit, der das Verhiltnis
von Kloster und Pfarrkirche auf lange hinaus vergiftete. Zuerst beschritt Kapitel und
Pfarre den gesetzlichen Weg einer Appellation an die Kurie, welche auf die Gefihrdung
der Pfarreirechte hinwies und eine Bulle von Bonifaz IX. vom 18. April 1402 mit dem
Verbot des Weiterbaues des Klosters unter Androhung der Exkommunikation erreichte.
Die Kartiduser, beraten von ihren Freunden, die ihnen auch die nétigen Mittel zur Ver-
figung stellten, brachten einen Vergleich zustande. Mit 200 Gulden konnten sie die Geg-
ner entschiidigen und die Aufhebung der Bulle in Rom erlangen. In ihrem Arger behan-
delten sie dieses Dokument in wenig ehrfiirchtiger Weise, indem sie es mit einem Messer
durchlécherten.

Die am 29. Januar 1404 unter Beihilfe des Ordensgenerals herbeigefiihrte Einigung
zwischen dem Dompropst, dem Kapitel, dem Dekan der Basler Kirche und dem Vikar von
St. Theodor, Eberhard Schenk, einerseits und den Prioren Winand und Hermann von De-
venter als Vertretern des Ordens andrerseits, brachte die Regelung der Pfarreirechte in
der Weise, dafi die Kartiiuser gleich andern Parochianen (Pfarrkinder) den Pfarrzehnten
zu entrichten haben, keine Sakramente auferhalb des Klosters spenden diirfen, dagegen
die Erlaubnis erhalten, jedermann das Begribnis zu gewiihren unter Vorbehalt der Rechte
der betreffenden Gemeindepfarrei auf Prisentation und Quart (Abgaben). Dagegen konnte
sich als recht einengend erweisen, daf die Monche fiir dieses Entgegenkommen sich ver-
pflichten mufiten, ihren Besitz nicht ohne Einwilligung des Kapitels zu erweitern, noch
in Rom Schritte zu unternehmen, um sich in den Genub von Rechten und Privilegien
der dem Domkapitel inkorporierten Pfarrkirche zu setzen.

Damit war die Bewegungsfreiheit der Kartiuser stark beschnitten. Zudem sollten
sie aus ihrer anfinglich driickenden Armut heraus den Zehnten entrichten. Aber auch
die Gegner waren nur halb zufrieden, denn es konnte ihnen nicht gelingen, die Flut der
Gaben zu unterbinden, die in den folgenden Jahren in immer griferem Mabe in die Kar-
taus zu flieken begannen. Wohl stellten am 30. Januar 1404 der Dompropst Peter Lie-
binger, der Dekan Johann Hohenstein, das Kapitel und Eberhard Schenk einen Revers
aus, in welchem sie sich mit der erhaltenen Abfindungssumme einverstanden erklirten
und versicherten, keine weiteren Schritte gegen das Kloster unternehmen zu wollen. Wohl
konnten sie sich an diese Abmachungen halten; aber die bestehende Spannung dauerte
weiter und eine Reihe unerquicklicher Ereignisse, die den Kartiusern bose Stunden ver-
ursachten, wurden von diesen ihren friiheren Gegnern, vor allem dem Eberhard Schenk,
zugeschrieben. Man traute diesem alles Schlimme zu, denn er und seine Freunde hatten
schon anliflich der Appellation nach Rom die Kartaus verleumdet, wie sollte da nicht
der Gedanke aufkommen, dak die dreimal versuchte Brandstiftung im Kloster nicht von

10



der gleichen Seite komme.
Ferner vermutete man in ihm
den Urheber von weiteren
Verleumdungen. So wurde
in der Stadt erzihlt, die
Ménche hitten in die Stadt-
mauer Locher gebrochen, um
die Feinde in die Stadt ein-
zulassen. Dann wieder be-
schuldigte ein Schwachsin-
niger sie in der Pestzeit des
Jahres 1411 der Brunnenver-
giftung, auch wurde davon
geredet, daBi die Kartaus eine
vollig wertlose Griindung sei,
die keinerlei Anrecht aufs
Dasein habe. Immer wieder
mubite der Rat eingreifen,
untersuchen und die Ménche
in Schutz nehmen. Auch
wurde versucht, eine Kna-
benschule vor den Toren des
Klosters zu eroffnen, um
durch ihren Lirm den Frie-
den der Zellen zu stéren und
deren InsaBen zum Nach-
geben zu zwingen, doch
scheiterte dies am Wider- : oy .

stand der Stadtoberen. End- s i (],E:lr:f ‘:,iﬁ:ﬁ:f:,hﬂfgeg,Mon‘:hsc}mr)'

lich kam es zu einem Ge-

richtshandel. Die Kartiuser hatten in die Mauer gegen den Theodorsplatz ein grobes
Loch gebrochen, um mit Fuhrwerken besser zufahren zu kénnen, als das Kapitel ihnen
ein Hiuschen vor die Offnung setzen lieb. Das Fiinfergericht, an das sich die Ménche
wandten, wies beide Parteien ab, und verlangte sowohl den Abbruch des vom Kapitel
erstellten Hiuschens, als auch die SchlieBung der Maueréffnung.

Gerade dieser Zwischenfall zeigt so recht die Giftigkeit des Kampfes. Es war gut,
daB er ein Ende fand durch eine Bulle Martins V., der am 17. Mai 1426 dem Kloster das
Privileg der Exemtion gewihrte, die es vor weiteren Ubergriffen der Basler Kirchen-
behérden schiitzte. Doch sollte es die Kurie erfahren, daf dieses Vorrecht ein zwei-
schneidiges Schwert war, denn als im Jahre 1513 pipstliche Kollekten in Basel einge-
triecben wurden, weigerte sich das unterdessen erstarkte Kloster unter Berufung auf die
ihm gewiihrte Exemtion, diesem Begehren nachzukommen, da es nur seinem Orden unter-
stellt sei und gegen die Kurie keinerlei Verpflichtungen habe. So blieb dem pipstlichen
Kollektor nichts anderes iibrig, als das renitente Kloster zu exkommunizieren, wie dies

11




vor Zeiten aus den gleichen Griinden schon St. Alban und den Predigerménchen gesche-
hen war.

So endete der Kampt mit Kapitel und Pfarrei, in welchem es die Kartaus ver-
standen hat, ehrenvoll ihre Stellung zu wahren. Immerhin war ihr dies durch ihr stilles
Wesen viel leichter gemacht als andern mehr der Welt zugewandten Orden.

Fast ebenso schwierig war die Auseinandersetzung mit dem eigenen Orden, der
durch Visitatoren und Generalkapitel eine unumschrinkte Macht auszuiiben imstande
war. Ungiinstig war in dieser Hinsicht die Tatsache, da6 infolge des groben abendlindi-
schen Kirchenschismas zur Zeit der Griindung der Basler Niederlassung der Orden selbst
in zwei Lager gespalten war. Die Kartausen von Frankreich, Spanien und der Schweiz
hatten sich dem in Avignon residierenden Papste zugewandt, wiihrend die deutschen Kar-
tiuser sich fiir den Papst in Rom entschieden hatten. Zu einer Einigung kam es erst,
nachdem anldBlich des 1409 in Pisa versammelten Konzils Vorbesprechungen stattge-
funden hatten. Der Fiihrer der deutschen Kartiiuser, Stephan Maconi, Generalprior in
Seitz, hatte seine Demission angetragen und sein Gegner, der Grenobler Generalprior,
folgte seinem Beispiel. Nach weiteren Verhandlungen in Strafburg konnte der Prior der
Pariser Kartaus, Johann von Griffenberg, zum gemeinsam anerkannten Generalprior er-
nannt werden. Damit war die Wiedervereinigung gesichert.

Nun erfolgte aber die Griindung der Basler Kartaus im Jahre 1401 in einer Zeit,
als der Streit im Orden noch nicht beigelegt war. Da sie auf Kleinbasler Gebiet stehend
und der Konstanzer Diézese angehérend in die deutsche Rheinprovinz des Ordens ein-
gegliedert war, so lag sie wie ein letzter AuBenposten vor den Klostern der Gegenseite,
die dem Generalkapitel in Grenoble unterstanden. Dies war insofern ungiinstig, als die
Basler Kartaus dadurch in den ersten schwierigen Zeiten von den iibrigen schweizeri-
schen Ordenshidusern abgeschnitten und ganz auf die Zusammenarbeit mit den Hiiusern
der Rheinprovinz angewiesen war; daher auch der enge Zusammenhang mit StraBiburg,
Freiburg und Mainz, der bis zum Ende bewahrt wurde, allerdings auch darauf zuriick-
zufiihren war, daB aus jenen Kléstern die Visitatoren stammten, die die Basler Nieder-
lassung zu besuchen hatten.

Offenkundig war das Erscheinen eines neuen Hauses in so exponierter Stellung
dem um das Seitzer Generalkapitel vereinigten Teil des Ordens nicht angenehm und der
Glaube an seine Lebenskraft war ein geringer. Gewif war der einflufreiche StraBburger
Prior Winand gewonnen und durch ihn auch der Generalprior in Seitz, Maconi, der sich
fiir die neue Kartaus einsetzte, aber es waren Widerstinde vorhanden, die iiberwunden
werden mubten. Es gelang dies der Energie Zibols und Winands, die sich die Hilfe der
Prioren von Niirnberg und Geirach zu sichern wubten, dazu aber auch eine Reihe aufer-
halb des Ordens stehende wichtige Personlichkeiten als Fiirsprecher gewinnen konnten,
so den Basler Rat, den Propst zu St. Peter, den Bischof von Konstanz, den Herzog von
Osterreich und den .,Rémischen Kénig* Ruprecht von der Pfalz. Ihren Bitten nach-
gebend entschlof sich das Generalkapitel im Jahre 1406 zur Aufnahme des Basler Hauses
in den Ordensverband und gab ihm als Rektor den StraBburger Prior Winand, der nach
zwei Jahren als Prior in den vollen Besitz seines Klosters kam. So wurde Winand, der
mit einer kurzen Unterbrechung dem Kloster seit dem Tage seiner Griindung vorgestanden
war, zu dessen erstem Prior.

12



Diesem ersten Kampfe mit dem Generalkapitel um die Existenz des Klosters soll-
ten in den folgenden Jahren weitere Gegensitze folgen. Es gehort zu den stindigen Lei-
den des Basler Hauses, daf es nur einen geringen Riickhalt an der obersten Behorde sei-
nes Ordens fand, die stets in schweren Zeiten versuchte, durch die Auflésung der Kartaus
sich aus der Not zu ziehen. Daran hat auch der Ubergang der Ordensregierung an die
groBe Kartaus in Grenoble und das sich daselbst versammelnde Generalkapitel nach der
Wiederherstellung des Friedens im Innern des Ordens nichts geiindert. Im Gegenteil war
diese Anderung zuniichst ein Nachteil fiir das Basler Haus, da es mit dem bisherigen
Seitzer Generalprior Maconi einen Freund verlor, dem es viel zu verdanken hatte. Erst
das Basler Konzil hat die Verbindung mit der obersten Instanz des Ordens fester werden
lassen. Wir werden davon noch zu reden haben.

War es gelungen, mit der Pfarrei zu St. Theodor einen Vergleich zu schliefen, das
Generalkapitel zur Anerkennung der Neugriindung zu bewegen, nachdem man sich schon
vorher den Schutz des Generalpriors gesichert hatte, so war nunmehr noch der Kampf
mit den sehr primitiven Verhiltnissen der vorhandenen Gebiulichkeiten des Bischofshofes
aufzunehmen. Doch dieser Kampf war von Anfang an kein aussichtsloser, denn hier war
der Wille und der Reichtum des Griinders ausschlaggebend. Armselig sah es in der er-
sten Zeit im neugegriindeten Kloster aus, denn die Gebiude des bisherigen Hofes waren
nur provisorisch zu Behausungen von Kartiusern zugerichtet worden. Die Laienbriider
mubBte man auf dem Kornboden unterbringen; als Kirche diente der ehemalige Saal des
Bischofs, in welchem man die aus der abgerissenen Margaretenkapelle stammenden Biinke
aufstellte und die Fenster mit durchscheinenden Tuchstiicken verschlofs. Die im Leben
des Kartiusers eine groBie Rolle spielende Glocke aber muBte man in dem Kamin der
Kiiche aufhingen mangels eines geeigneteren Ortes.

Auch mit der Bekleidung der Briider sah es schlimm aus, und das Essen mulfte
ihnen anfiinglich aus dem Hause des Griinders gebracht werden, wo es ohne die rechte
Sorgfalt zubereitet wurde. Zudem kam die Zuspeise manches Mal erst eine Stunde nach
dem Hauptgericht an.

Aber dies alles war nur voriibergehend. Bereits im Jahre 1403 trat eine Anderung
ein. Es wurden in der Kirche zwei Tragaltire aufgestellt und der Platz fiir den Fried-
hof bestimmt. Auch erlaubten die reichlicher flieGenden Gaben die Zubereitung des
Essens im Kloster selbst. Und es stand zu erwarten, daB jedes Jahr einen Schritt weiter
zum vollstindigen Ausbau des Hauses fiihren werde. Denn es konnte sich hierin nach
wie vor auf die Hilfe des Griinders verlassen, der mit der Griindung auch die Pflicht zu
weiterer Fiirsorge auf sich genommen hatte. Es bleibt auch wirklich nicht bei jenen 600
Gulden, mit denen er den Bischofshof erworben hatte, sondern zu verschiedenen Malen
spendet er fiir sein Kloster Summen, die im Ganzen gegen 4500 Gulden ausmachen. Er
ist es, der drei Zellen stiftet und ausstattet; er baut die Kirche; er hat vor, den festge-
legten Bauplan des Klosters zur Vollendung zu bringen. Da wird er von einem unvorher-
gesehenen MiBigeschick befallen. Zuerst wird er im Stadtregiment iiberwiltigt, als 1403 im
Rotbergerhandel Peter zem Angen ihn aus dem wichtigen Amt des Zunftmeisters ver-
dringt, und im Jahre 1409 erfolgt sein Zusammenbruch im Zusammenhang mit der Rhein-
felder Sache, die ihm die Verurteilung wegen Verrates eintrug und seinem Reichtum durch
die fiir jene Zeiten enorme BuBe von 12000 Gulden ein Ende machte.

13




Der Zusammenbruch des Griinders war dazu angetan, Zweifel an der Zukunft der
Kartaus zu wecken, und wieder verhandelten die Ordensoberen iiber das Weiterhestehen
derselben. Wohl vermochte es Zibol, die Bedenken zu verscheuchen, indem er die in
Strafburg versammelten Prioren unter der Fiihrung Maconis nach Basel berief und ihnen
ein grofies Gastmahl auf zusammengeliehenen kostbaren Gefifen gab, iiberdies der Kar-
taus silberne und goldene Gefiiie iibermachte, dazu zwei Zinsbriefe im Wert von 6 und
100 Gulden. Die Geladenen lieen sich iiberzeugen von der unerschiitterten Wohlhaben-
heit Zibols, aber damit war nichts an der Tatsache gedindert, da6 von nun an die finan-
zielle Grundlage der Kartaus eine unsichere geworden war. Der Tod Zibols, der sich mit
dem Gedanken getragen hatte, sich in sein Kloster zuriickzuziehen und daselbst seine letz-
ten Jahre zu verbringen, dann aber bei der Beerdigung eines Sohnes sich eine Krank-
heit zugezogen hatte, der er im Beisein von Prior und Schaffner des Klosters am 3. Miirz
1414 erlag, erleichterte die Lage keineswegs. Die enge Verbindung mit der Person Zibols
zeigte sich nicht nur darin, daf nun sein Leichnam in der Kartaus beerdigt wurde, zuerst
in der Zelle des Priors, dann spiiter unter dem Hochaltar der fertiggestellten Kirche, son-
dern mehr noch im Aufhéren seiner Gaben und der daraus folgenden Geldnot.

In dieser Lage war es von Wichtigkeit, daB nicht nur die Kartaus es im Gegen-
satz zu den andern Kléstern der Stadt, deren Einnahmen aus Vergabungen im ausgehenden
XIV. Jahrhundert stindig zuriickgegangen waren, erfuhr, dab aus weiteren Kreisen der
Biirgerschaft immer neue Mittel zur Verfiigung gestellt wurden — ein Zeichen der Be-
liebtheit des neuen Klosters —, sondern ebenso wichtig war es, daf unter den Gliedern
der Familie des Griinders neue Génner sich fanden, die zwar nicht den Plan Zibols zur
vollen Durchfiihrung bringen, aber doch mit ihren Gaben die gréfte Not abwenden und
den Ausbau des Klosters sicherstellen konnten. Wir nennen hier neben der Gattin Zibols,
Verena Seevogel, vor allem seinen Sohn, den Oberstzunftmeister Burkhard, sowie dessen
beide Gattinen, Agnes von Eptingen und Sophie von Rotberg, desgleichen die Schwester
der Agnes, Adelheid von Eptingen, die Gattin des Ritters Miinch, sodann die Klosterfrauen
Engeltrud und Anna von Eptingen, beide im Kloster Klingental, und endlich Gredanna
von Eptingen ,Zem Schiff“. Zu ihnen gesellen sich weitere Glieder der Zibolschen Ver-
wandtschaft, auch beginnt sich der Kreis der Benefaktoren zu erweitern, aber wenn auch
der Bestand des Klosters gesichert ist, so lastet doch die Armseligkeit dieser Jahre auf
ihm und ohne die Energie seiner Prioren wiire es kaum bis in die besseren Jahre der
Konzilszeit hineingerettet worden.

Der erste aus der Reihe der Prioren der Basler Kartaus ist uns bereits entgegen-
getreten. Winand, zuerst Prior in Trier, dann seit 1399 in StraBburg, war kein junger
Mann mehr, als er durch die Griindung des Basler Hauses eine neue Last aufgebiirdet
erhielt neben denen, die ihm aus seinem StraBburger Priorat erwuchsen. Die Kimpfe
der Griindungszeit, in denen er als ein zuverlissicer Ratgeber und Helfer neben Zibol
gestanden, hatten ihn wenig dazu kommen lassen, sich als Erbauer des Klosters einen
Namen zu machen. Erst nach der Ernennung zum Prior im Jahre 1408, die den ersten
Abschnitt mit all seiner Unsicherheit abschlof, konnte sich eine regere Bautiitigkeit
entfalten. Zusammen mit dem aus StraBburg mitgebrachten Baumeister Johann von
Ungarn, der erst als Laienbruder und dann als Priester im StraBburger Kloster tiitig ge-

14



wesen war, ordnete er den Bau von Kiiche, Refektorium, Vorratskammern, Stuben und
Rasiergemach an. Auch wird der Plan zu der gesamten Zellenanlage festgesetzt und
gleich mit dem Bau dreier Zellen begonnen, die innert Jahresfrist bis zum Dach voll-
endet sind. Am 26. Juni 1408 aber kann man mit wichtigerem beginnen, mit den
Fundamentierungsarbeiten fiir den Kirchenbau und am 6. Juli findet die Grundstein-
legung statt. Dann Jahre 1414 wird der
aber nimmt die Tda- : Dachstuhl beendet
tickeit Winands ein = 4 o and mit 30000 Zie-
Ende.In Geschiften geln belegt. Auch
des Ordens in der einen Turm sollte
Kélner Kartaus sich das Bauwerk erhal-
aufhaltend erkrankt ten. Ein bereits vor-
er. Doch sobald sei- handenes  Funda-
ne Krifte sich wie- ment wird zu die-
der beleben, macht sem Zwecke 1415

ersichaufdenHeim- noch verstiirkt,doch
weg nach Basel, das ist es nie zum Bau
er noch erreicht,um dieses Turmes ge-

daselbst am 6. Juni
1409 zu sterben.
Sein Nachfolger
wird der aus der
Mainzer  Kartaus
stammende Johan-
nes Dotzheim, der
ein Freund und Mit-
arbeiter des Verstor-
benen gewesen und
offenkundig schon
frither mit dem Bas-
ler Haus in Beriihr-
ung gekommen war.
Unter ihm geht der
Bau der Kirche diesemTagedie Kar-
schnell vorwiirts:sie taus bis in die Zel-
wird bis zum Dach len. Dann erklirte
vollendet und erhiilt ! Grabstein aus der Kartaus (Kardinal Alphons Curillo). der Bischof feier-
sieben Fenster. Im e lich die Schliefung
der Klausur und ubergab dem Prior die Schliissel. — Die Jahre 1418 und 1419 brachten
iiber die Stadt Basel eine Pestepidemie, die viele Opfer forderte und auch vor den Toren
des Klosters nicht Halt machte. Ihr erlag der Prior Dotzheim, der Schaffner des Klosters,
der Sakristan, sowie ein aus Basel stammender Monch, Petrus Wyttenmyll.
Der Ausbau van Kirche und Zellen schreitet unter dem niichsten Prior, Konrad
von Worms, der 1408 in Vertretung Winands kurze Zeit Rektor im Basler Haus gewesen

kommen. Dagegen
wurde die Kirche
zu Ende gebaut und
am 16. Juli 1416
durch den Suffra-
ganen (Stellvertre-
ter) des Konstanzer
Bischofs, den He-
broner Weihbischof
Conrad, eingeweiht,
gleichzeitig mit drei
Altiren und dem
Friedhof. Eine Men-
ge von Besuchern
iiberschwemmte an

15




war, stetig weiter, wenn sich auch die Entwicklung verlangsamt. So erhilt die Kirche
Dachreiter und neue Glocke. Als Konrad im Jahre 1424 vom Generalkapitel auf seine
Bitte hin durch den Mainzer Ortwin ersetzt wird, und dieser im folgenden Jahre als
Prior nach StraBiburg weiterzieht, kommt wieder ein Mainzer nach Basel: der Westfale
Heinrich Kotlo von Ludenscheid. Ihm verdankt die Klosterbibliothek wertvolle Er-
weiterungen: aus Freiburg kann die Postille des Nikolaus Lyranus erstanden werden,
aus Mainz die Predigten des Johannes a Voragine, sowie dessen beriihmte ,,Goldene Le-
gende®, und ihnliche Biicher — ein Zeichen fiir den Aufstieg des Basler Klosters, das
nun Zeit findet, sich um seine Bibliothek zu sorgen. Dazu gelang es dem Kloster, nach
auben hin sich eben damals die Exemtion von der bischiflichen Jurisdiktion zu sichern,
die seine Stellung innerhalb des Basler Kirchenwesens bedeutend stirkte. Als Heinrich
im Jahre 1429 als Prior nach Strafburg versetzt und zum Visitator der Rheinprovinz
ernannt wurde, vergaf er das ihm lieb gewordene Basler Haus nicht, sondern fand in
seiner neuen Titigkeit Mittel, ihm in seiner Not zu Hilfe zu kommen, indem er die
Kartausen zu Freiburg, Straburg, Mainz, Koblenz, Trier, Roermonde und Wesel dazu
bewegte, den Basler Briidern ein Darlehen zum weiteren Ausbau des Kreuzganges zu
gewihren.

Auch seinem Nachfolger, dem Mainzer Kartiuser Johannes Eselweg, war es ver-
gonnt, an Zellen und Kreuzgang weiterzubauen, wobei er zum Teil von den unter seinen
Vorgingern angesammelten Mitteln zehrte, daneben aber die Gebefreudigkeit der Basler
Gonner weiterhin erfahren durfte. Wir finden unter ihnen Klara Zibol, die Tochter
des Griinders, und Wohltiter aus weiteren Kreisen, so Kleriker wie Peter zum Luft,
Ulrich Eberhard, oder neben ihnen jene Frau aus dem érmeren Volke, die bis zur Fertig-
stellung der Kirche jeden Samstag ihren Steblerpfennig als Gabe brachte.

Aber wenn auch der Kreis der Geber sich erweiterte, wenn es auch gelungen
war, die rechtliche Stellung des Klosters zu festigen, wenn auch an Stelle des armseligen
Flickwerks der Griindungszeit sich eine Reihe ansehnlicher Bauten erhoben, so blieb
doch die Schwiiche der Grundlagen des Klosters bestehen, die ein grofies Stiftungskapital
vermissen lieBen, und daher die Kartaus in die Abhiingigkeit von den Gaben der Familie
des Griinders und anderer Génner brachte. Auf diesem Wege aher konnte es nicht aus
seiner Armseligkeit herauskommen, solange noch der Ausbau des Klosters grofe Summen
verschlang. Neue Quellen 6ffneten sich erst in dem Augenblick, wo das Basler Konzil
reiche und gebefreudige Benefaktoren mit der Kartaus in Verbindung brachte.

II1. Die Jahre des Basler Konzils.

Im Friihjahr 1431 begann, von Papst Martin V. zusammengerufen, ein allgemeines
Konzil seine Arbeit in Basel, das es fiir die Dauer von 17 Jahren zu einem Mittelpunkt
der abendlindischen Christenheit machte. Inmitten dieser Kirchenversammlung kamen
die geistigen Fiihrer des Abendlandes zusammen: hier wurden die Fragen beraten, die
nicht nur fiir die innerkirchlichen Zustinde, sondern auch fiir die Beziehungen der
weltlichen Michte von entscheidender Bedeutung waren. Reform der Kirche, Gewinnung
der Glaubenseinheit durch Unterwerfung der zu einer allgemeinen Gefahr gewordenen
bohmischen Hussiten wie durch die Wiedervereinigung der orientalischen Kirche mit

16



der abendlindischen und Friedensstiftung unter den in stete Kriege verwickelten Michten
der Christenheit, das waren die Aufgabenkreise, die dem Konzil zugeteilt waren, iiber
die es aber weit hinausging und zu einer Entscheidungsschlacht der alle Welt erregenden
Kriifte wurde. Monarchischer Kurialismus, oligarchischer Episkopalismus und neuere
demokratische Tendenzen innerhalb der Kirche, gemifiigte und radikale Reformbe-
strebungen, die den Bestand der kirchlichen Organisation mehr oder minder gefihrdeten,
dazu die Gegensiitze der erwachenden Nationen und der oft feindlichen Staaten und
Fiirsten, die in ihren Gesandten in Basel vertreten waren, das alles bringt ungewohntes
Leben voll Farbe und Bewegung in die Konzilsstadt und flutet bis hinein in die stillen
Mauern der Kloster. Und als dann aus dem immer heftiger werdenden Streit zwischen
Kurie und Konzil sich eine neue Spaltung entwickelt hatte, die zur Wahl eines Gegen-
papstes fiihrte, wurde Basel fiir einige Jahre zur Rivalin Roms, in deren Mauern sich
eine neue Kurie mit ihrem ganzen Behordenapparat aufzubauen begann. bis dann im
Jahre 1448 der unvermeidliche Zusammenbruch kam und die Stadt aufhérte, im Mittel-
punkt einer ganzen Welt zu stehen.

Unter den Basler Klostern konnte die Kartaus nicht wohl eine Ausnahme bilden.
Wenn auch in ihren stillen Mauern keine Kommission oder Deputation des Konzils
ihrer Beratungen pflegte, wie etwa im Kloster der Prediger, so war doch die Einstellung
des Ordens zu der Kirchenreform und daher auch zum Konzil Grund genug, um das
Basler Haus in verschiedener Weise mit den Vorgingen und den fiihrenden Geistern
der Kirchenversammlung in Beriihrung zu bringen. War doch das Reformstreben auch
in den Kartiuserorden eingedrungen und hatte bedeutende Vertreter gefunden in Midnnern
wie Dionysius Cartusiensis, Nikolaus von StraBburg, Heinrich von Kalkar und Jakob
von Jiiterbogk, der sich in den Dienst radikaler Reformforderungen stellte und bei dem
Zusammenbruch derselben in bewegliche Klagen ausbrach. Dem entsprach auch die
Stellung des Ordens zum Konzil iiberhaupt, das er von Anfang an unterstiitzte und dem
er auch in den Tagen des Schismas treu geblieben ist.

Gerade die Mitarbeit des Ordens bei den Bestrebungen der Kirchenversammlung
mubite die Basler Kartaus in mannigfacher Weise in diese Vorginge verstricken. Es
waren bereits am 11. Dezember 1431 die Vertreter des Ordens in Basel erschienen, unter
ihnen der ehemalige Basler Prior Heinrich von Ludenscheid, neben dem sich der durch
sein Alter und seine offenkundige Unfihigkeit behinderte Eselweg nicht durchsetzen
konnte. Ubrigens verschwand dieser noch im folgenden Jahre und wurde ersetzt durch
den friiheren Prior der Niederlassungen von Utrecht, Roermonde und Monichuysen,
Albert Bur, einen auBerordentlich tiichtigen Mann, der, ganz fiir sein Kloster lebend,
diesem manchen Vorteil zu sichern wubBte. So stellte er sich dem Konzil zur Verfiigung,
um den von diesem erhobenen Zehnten zugunsten der vorgesehenen Union mit der
griechischen Kirche eintreiben zu helfen, wobei er seinem Kloster in sieben Monate
dauernder Arbeit 200 fl., sowie den Erla des Zehnten und weitere Vorteile erwarb.
Und in der fiir das Schicksal des Konzils so wichtigen Abstimmung vom 5. Dezember 1436,
in welcher der Anfang der drohenden Kirchenspaltung zum ersten Male deutlich zu
Tage trat, sehen wir ihn seine Stimme fiir die Kirchenversammlung und gegen die von
seiten der Kurie gemachten Vorschlige abgeben.

Noch stirker aber trat sein Nachfolger, Adolph Brouwer, der seit dem 6. Juli 1439

17




an seiner Stelle das Priorat inne hatte, hervor, als das Schisma durch die Wahl des
Gegenpapstes Felix V. zur Tatsache geworden war und die bisher um das Konzil
gruppierten kirchlichen wie weltlichen Miichte Stellung nehmen muften fiir oder gegen Kon-
zil oder Kurie. Da war es Adolph Brouwer, der mit drei weiteren Prioren dem Konzil die
Botschaft iiberbringen durfte, daf das Generalkapitel ihres Ordens den Bitten der Basler
Versammlung folgend, sich dem Basler Gegenpapste unterwerfe und durch den Mund
seiner Definitoren feierlich seine Obdédienzerklirung (Gehorsamserklirung) abgegeben
habe. In der am 13. Mai 1440 stattfindenden Generalkongregation sprachen sie als Ge-
sandte des Ordens nach Feier der Messe vor versammeltem Konzil in aller Form die
Anerkennung Felix’ V. durch den Kartiuserorden aus. Das Konzil aber versprach ihrem
Orden weitgehende Gnaden und Privilegien, die auch dem Basler Hause zugute kommen
sollten.

Zu diesen Vorteilen, die das Konzil der Basler Kartaus unmittelbar gewihrte,
und zu denen wir auch die Bestitigung der bereits 1426 durch Martin gegebenen Ex-
emtion von der bischiflichen Jurisdiktion und deren erhebliche Erweiterung rechnen
miissen, kamen eine Reihe weiterer fiir das Kloster recht wertvoller Tatsachen. Da
waren zuerst all die Vertreter des Ordens, die nach einem Gebot des Generalkapitels
in der Basler Ordensniederlassung zu wohnen hatten und die vollen von den Statuten
vorgesehenen Taxen zahlen muBten. Wenn das Generalkapitel im Jahre 1432 alle Ordens-
hiiuser ersucht hatte, an die Auslagen der den Orden beim Konzil vertetenden Prioren
je einen Dukaten zu zahlen, so mag ein guter Teil dieser Summen in die Kasse der
Basler Kartiuser geflossen sein. Und das war bei weitem nicht alles, was die Kartaus
diesen Gisten zu verdanken hatte, denn sie haben durch freigebige Spenden ihren Namen
als Wohltiter dieses Hauses verewigt. So héoren wir vom Kommen der Prioren der
Hiiuser von Gaming, Freiburg und Koblenz, sowie des spiteren Ordensgenerals, des
Spaniers Franz Maresme, der auch weiterhin sein Interesse fiir die Basler Kartaus be-
zeugt. Vor allem aber ist in diesem Zusammenhang zu nennen der Kartiuser Kardinal
Nikolaus Albergati, der als Legat des Papstes Eugen IV. zum Konzil kam mit seinem
Sekretir, Thomas von Sarzano, dem kiinftigen Papst Nikolaus V., und iiber dessen Be-
such die Ephemeriden des Ordens berichten, seine Behausung in Basel sei derart von
Besuchern iiberlaufen gewesen, daf man hitte meinen kénnen, der Papst selbst sei an-
wesend. Der Kardinal, der fiir die Basler Kartaus eine besondere Zuneigung fabte,
erwies sich als ihr Wohltiter, dem sie nicht nur die Stiftung und Ausstattung einer
weiteren Zelle verdankte, sondern auch zwei MefBbiicher und wertvolle kirchliche Ge-
winder. Sein Sekretir aber brachte eine besonders geschiitzte Gabe: es waren ihm auf
der Herreise in der Kartaus zu Grenoble eine Reihe Biicher gelichen worden, unter
anderm die Werke des Athanasius, die er in Basel zuriicklieb. Allerdings wollte die
Besitzerin die ausgelichenen Werke wieder in der eigenen Bibliothek sehen und ver-
langte ihre Riickgabe im Jahre 1436.

Doch nicht nur Kartiuser fanden den Weg in die Basler Ordensniederlassung.
Die Stille dieses Hauses zog noch andere Glieder des Konzils an. So hatte sich der
Kardinallegat Julian Cesarini, der Leiter des Konzils bis zu dessen Spaltung, im Friih-
jahr 1435 fiir drei Monate in die Kartaus zuriickgezogen, um dort in aller Ruhe seine
Reformvorschliige auszuarbeiten. Seine Gegenwart brachte es mit sich, daB voriiber-

18



gehend Beratungen mit den iibrigen Konzilsprisidenten sowie mit den Gliedern der
wichtigen Zwolferkommission des Konzils daselbst stattfanden. Und als Cesarini auf-
gehort hatte, der Basler Kirchenversammlung vorzustehen und vor dem drohenden
Schisma nach Italien wich, legte sein Nachfolger, der Kardinal Ludwig d’Allemand, Erz-
bischof von Arles, der unbestrittene Fiihrer des Konzils in seiner letzten Periode, eine
besondere Vorliebe fiir die stille Kartaus an den Tag, der er oft seinen Besuch abstattete
und von der er sagte, ihr Ort sei gewifi von der Vorsehung fiir ein Kloster dieses Ordens
bestimmt gewesen. Ja sogar der neugewihlte Papst Felix V. erwies der Kartaus seine
Gunst durch Schenkungen und durch einen Besuch, den er ihr abstattete, wobei er sich
von den Briidern ein Essen vorsetzen lieB.

Daneben findet sich die lange Reihe der weniger wichtigen Konzilsviiter, aus der
wir die Namen des Kardinals Otto de Moncade, des Konzilsadvokaten Stephan von No-
vara, des pipstlichen Gesandten Johann de Mella nennen wollen, die alle durch nam-
hafte Gaben ihrer Verehrung fiir das Kloster Ausdruck verliehen. Auch der Bekehrer
der Lithauer, der Camaldulenser Hieronymus, bewohnt einige Zeit eine Zelle der Kartaus,
wo er von dem Humanisten und spiteren Papst Enea Silvio Piccolomini besucht und
ausgefragt wird. Fiir die Kartiuser entwirft der Kardinal Otto von Katalonien einen
Mondkalender, dessen Gebrauch er dem versammelten Konvent erklirt. Erwihnt sei
auch die ehrwiirdige Gestalt des Bischofs Aymon von Grenoble, der alljihrlich am Griin-
donnerstage sich im Kloster einfindet und den Briidern die Fiie wiischt.

Noch mehr aber ist es der Tod gewesen, der den Kartiusern unerwartete Wohl-
titer zufiihrte. Wir nennen den am 13. Mirz 1433 verstorbenen Alphons Curillo,
Kardinal von St. Eustach, dessen Eingeweide am folgenden Tage feierlich in der Kartaus
beigesetzt wurden. Schon bei Lebzeiten hatte ‘er 600 Gulden zum Bau der Sakristei
des Klosters gegeben. Sein Testament aber wies ein fiir die Zeit sehr reiches Legat
auf, die Summe von 4000 Gulden. Doch wubiten die Testamentvollstrecker im fernen
Spanien die Ménche um den Grofteil der Summe zu betriigen. Besser erging es ihnen
beim Ableben des Bischofs Thomas Polton von Worcester, der den Vitern 730 Gulden
gestiftet hatte und dessen Erben weitere 100 fl. fiir Seelenmessen sandten. Ebenfalls
in der Kartaus fanden der Bischof Johann Langdon von Rochester und der Elekt von
Utrecht ihr Grab. Die Pestzeit des Jahres 1439 hat viel dazu beigetragen, die Reihe
der in der Klosterkirche bestatteten Prillaten zu vermehren. Zu nennen sind unter
ihnen in erster Linie der apostolische Protonotar und aragonesische Gesandte Ludwig
Pontano, einer der bekanntesten Rechtsgelehrten seiner Zeit, dann der Patriarch von
Aquileja, Ludwig von Teck, und neben ihnen der Sekretir, der Kaplan, der Kdmmerer
des Kardinals von Arles.

Doch wire die Aufzihlung dieser Wohltiter unvollstindig, wollten wir nicht der
Isabella von Burgund gedenken, der Gattin Philipps von Burgund und Mutter Karls
des Kiihnen, die seit 1438 dem Kloster ithre Gunst zuwendet, und neben einer Summe
von 1700 fl. zur Erbauung zweier Zellen noch eine Reihe anderer Geschenke machte,
Paramente, Leuchter, Ciborien, Kelche. Was der tiefste Grund dieser Freigebigkeit war,
liit sich nur vermuten. Es kann sein, daf Adolph Brouwer als Untertan ihres Gatten
dem Kloster ihre Gunst zuzog, oder aber, dafi die Friedensverhandlungen zwischen Bur-
gund und Frankreich, die zum Teil durch die Vermittlung des Konzils zu einem guten

19



Ende gefiihrt wurden, hierbei eine Rolle spielen. Denn es ist eigenartig, dafi der Erfolg
der Verhandlungen auf Bitte der franzisischen Gesandten in der Kirche der Basler
Kartaus durch eine Missa solemnis gefeiert wurde, dafi diese Gesandten unter den Bene-
faktoren des Klosters vertreten sind, daf bei den Verhandlungen auch der Kartiuser
Nikolaus Albergati in pipstlichem Auftrag eine Rolle spielt. Dazu kommt, dal eine
Verbindung schon frither nachweishar ist, da das Generalkapitel vom Jahre 1434 die
von der Basler Kartaus der Isabella gewiihrten Privilegien bestitigt. Dieses Datum trigt
auch die von der Herzogin fiir die Kartiuserkirche gestiftete Erztafel mit der Darstellung
des Leichnams Jesu auf dem Schofe seiner Mutter. Heute steht die Gedenktafel im
Chor der BarfiiGerkirche. Auf jeden Fall aber hatte das Kloster in Isabella eine Gon-
nerin gefunden, der es viel verdankte.

Daneben darf aber nicht iibersehen werden — und dies ist fiir die Weiterent-
wicklung des Klosters von grofter Wichtigkeit —, daB sich auch der Kreis der Bene-
faktoren innerhalb der Stadt fortwiihrend vergroBerte. So hiren wir von Geistlichen
der Basler Kirche, die nunmehr dem Kloster freundlich gegeniiberstehen, dem Kaplan
zu St. Peter, dem Rektor zu St. Theodor, Johann Thissler. Auch beim Tode des Basler
Bischofs Johann von Venningen fallen 50 Gulden ab fiir die Kartaus. Daneben stehen
in erster Linie die Glieder der Familie des Griinders. Wohl stirbt Burkhard Zibol am
1. August 1433, aber seine zweite Gattin, Sophie von Rotberg, nimmt sich an seiner
Stelle des Klosters an, das ihre Hilfe nur zu bald bitter benétigen sollte. Wir héren
von der Schwester des Kleinbasler Schultheifen, Oswald Brand, Margarete Lostorfin und
deren beiden Migden Margarete Ruly und Margarete Réllerin, sowie vom Diener der
Sophie von Rotberg, Thomas Hetzel von Saarburg. Aber noch weiter geht der Kreis.
Wir finden die Namen des Henman und Peter von Offenburg, des Johannes und Fried-
rich Roth, der Klosterfrauen Katharina von Baden, der Anna von Laufen und anderer.
Daneben stehen die Namen eines Leonhard Trobach von Miilhausen, welcher in der
von ihm gestifteten Zelle stirbt, und seiner Magd Elisabeth Merchy, die auf dem Kloster-
friedhof begraben wird, des Ludwig Kilchmann, der eine Juchart Rebland stiftet und
seiner Tochter Anna, des Friedrich Kraft von Miilhausen, der ein Manuskript schenkt.
Doch wir brechen hier ab.

Die zahlreichen Gaben erlauben, den Ausbau der Zellen mit einer Eile zu be-
treiben, die in den Jahren vor dem Konzil nicht wohl méglich gewesen wiire. Die Zellen
erheben sich eine um die andere, 10 an der Zahl, das Kapitelhaus mit seinen vergitterten
Fenstern geht seiner Vollendung entgegen, der Kreuzgang des Groben Galilda wird mit
prichtigen Glasgemilden geschmiickt, der Ausbau des Kleinen Galilia geht weiter und
so kann am 30. September 1441 der Marseiller Bischof Stephan Plonerii, der am Konzil
teilnahm, zwei im Kleinen Galilia aufgestellte Altiire, gestiftet von Bischof Georg von
Vich und Margarete Lostorfin, weihen, desgleichen den kleinen Kreuzgang selbst, dann
am 1. Oktober den Kapitelsaal und die Sakristei mit deren Altiren, und endlich am
22. Oktober den neuen Friedhof und den neuerrichteten Teil des groien Kreuzganges.
Dazu kommt ein besonderer Raum fiir die anwachsende Bibliothek, der unter dem Priorat
Albert Burs geschaffen werden mubte, wie es denn das grobe Verdienst dieses Priors
gewesen ist, fiir die Bereicherung derselben gesorgt zu haben. So gelang es ihm nicht
nur mit Hilfe der Konzilsteilnehmer und deren Schenkungen an Biichern und Manu-

20



skripten — es wiiren
hier vor allem zu
nennen Peter zum
Luft, Peter de Tril-
hia, Stephan von No-
vara, Johann von
Dyck —, sondern auch
dank seiner Verbin-
dungen mit den Klo-
stern, deren Prior er
in fritheren Jahren
gewesen war, fiir die
Kartausmanche wert-
volle Erwerbung zu
machen, so einen Teil
der Summa des Tho-
mas von Aquin, die
Summa des Ganfre-
dus gegen die Hus-
siten, die Moralien
Gregors zu Hiob.
Auch hier ein deutliches Zeichen des Aufstrebens des Klosters. — Ein weiterer Beweis
fiir die Bliite des neuen Klosters ist es, daB die im Konzil versammelten Prioren des
Ordens den Pater Johannes Garden aus dem Basler Haus in seine erste Kartaus zuriick-
kehren lassen mit der Begriindung, da nunmehr die Basler Kartaus ,mit geeigneten
Persionlichkeiten gut versehen ist*. Das zeigt sich auch, als im Jahr 1449 der Prior
Alphons Brouwer infolge schwerer Erkrankung sein Amt niederlegt. Der Kélner Prior,
dem das Generalkapitel die Wahl eines Nachfolgers anvertraut hatte, findet zum ersten
Male seit dem Bestehen des Klosters einen zum Amt eines Priors geeigneten Mann in
dessen Mauern, Heinrich Arnold von Alefeld, der als Notar des Konzils in Basel titig
gewesen war, nachdem er in Rom den Rang eines ,,Cortisanus Urbis Romae* bekleidet
hatte. Im Jahre 1437, im Alter von 30 Jahren. trat er in die Basler Kartaus ein, viel-
leicht getrieben durch die drohende Spaltung in Konzil und Kirche.

Unter seiner Fiihrung erhilt die Kartaus endlich die urspriinglich geplante Ab-
rundung. Er li6t die Laienbriiderwohnung neu auffithren, die Biickerei erbauen, des-
gleichen die Trotte an der Kartiusergasse, und endlich das ganze Areal, das in der
Konzilszeit durch den Ankauf anstoBender Grundstiicke, des Peyergartens und der
Welti’schen Hiuser, erweitert worden war, durch eine umfassende Mauer abschlieBen.
Damit endet die erste Bauperiode. Die Kartaus hat nunmehr das Aussehen erhalten,
das Zibol, Winand und Johann von Ungarn ihr zu geben im Sinne hatten.

So schliebt die Konzilsperiode des Kartiuserklosters mit einem deutlichen Auf-
schwung desselben: es ist rein baulich einem Abschluf nahe gekommen, seine Gebiulich-
keiten prangen im Schmuck prichtiger Glasgemilde, in seiner Kirche schimmern kost-
bare Gefibe und MeBgewiinder, in seinen Zellen finden sich zahlreiche und brauchbare

21

Die Kartaus in ihrem heutigen Zustand.

(Aviatik beider Basel).



Insafen, und seine Bibliothek beginnt sich zu einem Reichtum des Hauses zu ent-
wickeln. Die nichsten Jahre aber sollten zeigen, dab dieser Glanz nur duBerlich war
und einer neuen Zeit des Niederganges Platz machte.

1V. Zwischen Konzil und Humanismus.

Von einer Zeit des Niederganges reden die Jahre nach dem Zusammenbruch des
Basler Konzils. Es war zu erwarten, daf der Fortzug der zahlreichen Benefaktoren aus
den Kreisen der Konzilsviiter im Jahre 1448 sich in mancher Hinsicht als eine Ver-
armung nicht nur des Lebens in der Kartaus, sondern auch in der Stadt iiberhaupt er-
weisen wiirde. Doch wire deshalb die Lage der Viter im Kleinbasler Kloster keineswegs
eine verzweifelte gewesen, denn es waren ihnen in den vergangenen Jahren so grobe
Summen zugegangen, dafi sie nicht nur den Ausbau des Hauses eifrig fordern, sondern
auch grofiere Summen zinstragend anlegen konnten, sodaf sie, weiterhin von ihren zahl-
reicher gewordenen Basler Gonnern unterstiitzt, ruhig den Aufgaben der Zukunft hitten
entgegensehen konnen. Aber eben hier zeigten sich Mifstiinde, die noch nicht so stark
hervorgetreten waren, so lange die reichen Mittel aus den Kreisen des Konzils eingingen.
Die ganze Schwere des Zusammenbruches trat darin zu Tage, daf mit dem Verschwinden
der Kirchenversammlung aus der Stadt die Zahl der Ménche in der Weise zuriickging,
daB sogar die gottesdienstlichen Vorschriften kaum mehr befolgt werden konnten, ob-
wohl die Liturgie im Leben des Kartiusers eine wichtige Rolle spielt. Was trug daran
die Schuld?

Eine erste Ursache kénnten wir in dem schrecklichen Unwetter erblicken, das
am Abend des 4. August 1449 iiber Basel niederging und welches auch in der Kartaus
schwere Verwiistungen anrichtete. Dabei wurden Dicher beschiidigt und die wertvollen,
meist von Konzilsviitern gestifteten Glasgemiilde zertriimmert. Doch haben Gonner aus
der Biirgerschaft geholfen, den Schaden zu beheben. Aber dennoch blieb die Not so
grofi, daB die kirchlichen Oberen dem Kloster die Erlaubnis geben muSten, kirchliche
Ornamente zu verdufiern, um sich die notwendigsten Mittel zu verschaffen.

Doch der Grund des Elendes lag viel tiefer. Eine verfehlte Spekulation und ein
sich iiber 37 Jahre dahinziehender Prozefs waren dafiir verantwortlich zu machen. Zweifel-
haften Beratern folgend hatten die Viiter einen grofen Teil ihrer Kapitalien, die bisher
anderweitig sicher angelegt waren, in der Hoffnung auf einen besseren Ertrag in Liel,
Egringen und Fischingen untergebracht. In Liel allein handelte es sich um 3000 fl.
Dieses Dorf im Gebiet des Markgrafen von Baden gelegen, war bisher Besitz der Bein-
wiler Benediktiner gewesen, die, von Schulden erdriickt, es zu verkaufen suchten, um
ihre Gliubiger befriedigen zu konnen. In ihrer Not scheinen sie bei diesem Geschiift
weniger auf Ehrlichkeit als auf den Gewinn gesehen zu haben, denn sie unterliefen es,
den Kartdusern die Nachteile der Lieler Besitzungen mitzuteilen. Schlechte Wege,
magerer Boden, renitente Bauern, die sich um die Abgaben driicken wollten, dazu die
Kastvogte von Baden, die in unerwarteter Weise Rechte geltend machten, von denen die
Kéufer nichts wubten, die Notwendigkeit, stets einen Schaffner an Ort und Stelle zu
haben, und noch manches andere kam erst zum Vorschein, als der Kauf lingst geregelt
und das Geld bereits in die Hinde der Glidubiger der Beinwiler Benediktiner iiber-

22



gegangen war. Die Viter waren zwar gewarnt worden von dem damals noch lebenden
Burkard Zibol, doch lieGen sie sich nicht abhalten und so war am 2. Mai 1430 durch
Vermittlung des Beinwiler Administrators, unter Vorbehalt der Genehmigung durch die
Kurie und mit Einwilligung des Grafen Johann von Thierstein der Handel zustande ge-
kommen. Es begann nun ein endloser Prozef, der bis vor das Reichsgericht gezogen
wurde, Basler Rat, Bischof, Visitatoren und Generalkapitel in Bewegung setzte und da-
mit endete, daf die Kartaus das Dorf dem Gegner, Hans Heinrich von Baden, laut Ver-
gleich vom 13. November 1466 fiir eine Summe von 1800 fl. iiberlief. Zusammen mit
den Prozefikosten hatten die Viter einen Verlust von insgesamt 5200 fl. zu beklagen.
Wohl versuchte es als fritherer Konzilsnotar der Prior Heinrich Arnold, die Beinwiler
Benediktiner zum Schadenersatz zu zwingen, aber die fiir die Kartaus giinstige Erledigung
dieses 1454 begonnenen Prozesses trug ihr nichts ein, da die Beinwiler Ménche das Geld
ja lingst nicht mehr in der Hand hatten und die Schutzherren des Klosters, die Grafen
von Thierstein, weitere Schritte gegen dasselbe nicht zulieBen.

Nicht viel besser ging es mit den in Egringen und Fischingen angelegten Kapi-
talien, da an diesen Orten bereits das neue Spital und das Deutschritterhaus in Basel
Rechte besafien und Grundherren waren. So mubte sich die Kartaus dazu herbeilassen,
mit 350 fl. Verlust zu deren Gunsten auf diese Erwerbungen zu verzichten.

Dazu kamen weitere Néte: Heinrich Arnold, unter dessen Priorat die Schwierig-
keiten sich hiuften, hatte sein Amt von einem kranken Vorginger iibernommen, der
Schaffner war gestorben, ohne Rechnung abzulegen, die Klosterwirtschaft war in Un-
ordnung geraten, denn man hatte die Schuldner nicht aufgeschrieben, wogegen die
Gliubiger des Klosters ihre Forderungen keineswegs vergessen hatten. In Anbetracht
dieser Lage kam das Generalkapitel wieder einmal zu der Uberzeugung, dak es am besten
wire, das Basler Haus aufzulésen und mit allem Zubehor den Erben des Stifters zuriick-
zugeben. Den Sieg trug der feste Entschluf der Viiter, eher von Brot und Wasser zu
leben, als ihr Kloster zu verlassen, und die Geschiftstiichtigkeit des mit den Verhilt-
nissen des Basler Hauses wohlvertrauten Priors davon, wenn auch nur um den Preis
strengster Sparsamkeit und miihsamer Aufbautitigkeit, denn es galt mit den schmalen
Mitteln die Schulden zu decken und auch hierin den Forderungen der Ordensoberen
nachzukommen.

In diesem Kampfe wurde der Kartaus die weitgehende Unterstiitzung der Familie
des Stifters zuteil. Vor allem war es die zweite Gattin Burkhard Zibols, Sophia von
Rotberg, Schwester des Basler Bischofs Arnold von Rotberg, und Pfriindnerin des Steinen-
klosters, die geradezu zur ,zweiten Stifterin des Hauses wurde. Ihr verdankt die Kar-
taus die Stiftung von 3500 fl. Neben ihr stehen als treue Helferinnen ihre Migde,
Agnes, Cicilie und Else Mannerin, die von ihrem geringen Besitz den notleidenden
Briidern spenden. Auch Gredanna von Eptingen, ..Zem Schiff“, wohl eine Verwandte
der ersten Gattin Burkhard Zibols, sprang der Kartaus bei, z. B. mit einer Summe von
80 fl., zu einer Zeit, da infolge des Armagnakeneinfalls trotz des noch bestehenden
Konzils in der Stadt grobe Not herrschte. Neben ihr finden wir ihre Tochter, Elsbeth
zum Schiff, Klosterfrau zu St. Klara, sowie ihre Schwester Anna von Laufen.

Gerade in dieser Zeit erwies sich die Erweiterung des Kreises der Benefaktoren
als besonders wichtig, denn ohne deren Hilfe hiitte das Kloster sich kaum durchkimpfen

23



koénnen. So begegnen wir neben den wichtigsten Adels- und Achtbiirgerfamilien auch
zahlreichen Familien aus den Ziinften wie den Brand, Holzach, Zwilchenbart, Ecklin,
Iselin. Vom einfachen Handwerker bis zum Biirgermeister und Oberstzunftmeister sind
alle Stinde vertreten. Es finden sich unter den Génnern der Kartaus die Namen des
Ritters Hans Roth und seines Sohnes Peter Roth, die schon genannten Henmann und
Peter Offenburg, deren ersterer Basel am kaiserlichen Hofe vertrat, und letzterer Oberst-
zunftmeister und spiter Biirgermeister war, und weiter der Oberstzunftmeister Nikolaus
Rusch, der als fritherer Stadtschreiber den Kartiusern manche Urkunde aufsetzte und
ihrer Bibliothek seine reiche Sammlung von Erbauungsschriften vermachte.

Diesen Gebern verdankte es die Kartaus, daB sie sich nicht nur halten, sondern
sogar die bisherige Bautitigkeit fortsetzen konnte. Dies ist um so bedeutungsvoller, als
es sich keineswegs nur um Neubauten handelte, sondern der Zustand der bisherigen
Gebidude, bei deren Errichtung man mehr auf die Billigkeit als auf die Dauerhaftigkeit
gesehen hatte, fortwihrende Reparaturen notwendig machte. Dak in diesen Jahren auch
der Ausbau der Bibliothek weiter fortschritt, sei als Zeichen der Fiirsorge Heinrich
Arnolds genannt, der zu den bedeutendsten Persénlichkeiten des Klosters gehorte. Eine
freundliche Gestalt, deren Regiment sich besonders durch Frieden und Ruhe auszeichnete,
fand er neben dem aufreibenden Kampf mit Schulden, Prozessen, Advokaten, Bau- und
Nahrungssorgen Zeit, nicht nur seiner tiefen Frommigkeit in Homilien, Predigten, Be-
trachtungen und frommen Traktaten Ausdruck zu verleihen, sondern der auch durch
innige Marienverehrung fiir das Kloster von Seiten des Generalkapitels das Vorrecht
erlangte, Marii Empfingnis, Marii Opferung und Passion der H. Jungfrau zu feiern.
Und endlich hat er es verstanden, zur Erbauung seiner Ménche in der eigenartigen Form
eines Dialoges mit der Heiligen Margarete die Chronik seines Klosters bis zu seiner Zeit
zu schreiben. Nur selten verlieB er die Kartaus, so da man das Erscheinen dieses
Mannes, an dessen Person sich der Zauber des Wunderbaren heftete und dem man eine
Erscheinung des H. Bruno nachriihmte, als etwas AuBerordentliches empfand und ihn
sich voll Ehrfurcht zeigte: ,,Da kommt der Vater der Kartiuser.“

Zeigt uns die bereitwillige Hilfe, die dem Kloster in seinen Néten von immer wei-
teren Kreisen der Biirgerschaft zuteil wurde, welche Verehrung Prior und Kartiuser sich
in Basel erworben hatten, so ist es verstindlich, da6 man den Prior, der im Kloster sei-
nen Ménchen geistlichen Trost zu geben vermochte, auch auberhalb desselben als Seel-
sorger schiitzte. Seiner Art mag es zum Teil zuzuschreiben sein, dab das Kloster mit einer
Reihe von andern Klostern in einen hiheren geistlichen Verband eintrat, die Confrater-
nitiit, die ihm die Gemeinsamkeit aller Gnaden und Heilsgiiter des Klingentals, der Kla-
rissen, des Gnadentals, der Barfiifier, der Prediger, der Kloster Schonensteinbach, Engel-
pforte und Lichtental sicherte. Und wenn auch andre Basler Klsster nach einer solchen
in den héochsten Dingen gefestigten Gemeinschaft strebten, die Kartaus ist ihnen stets
weit voraus gewesen in diesem Reichtum gemeinsamer Giiter aus einer andern Welt. Dar-
an konnten auch FEinzelpersonen teilhaben, so seit 1434 die Herzogin von Burgund, seit
1497 Johann Alantsee. So ist nicht nur der duBere Wohlstand im Wachsen begriffen, son-
dern der wichtigere innere Reichtum der Kartaus leuchtet iiber die stillen Mauern des
Klosters hinaus, ihm neue Freunde werbend und es in seinem Kampfe stirkend.

24



Aus dieser Periode stammt auch
das 1776 entdeckte Bekenntnis des
Basler Kartiuserpaters Martin Stréu-
lin, der in ergreifenden Worten seine
ganze Hoffnung auf das stellt, was
Christus fiir ihn getan hat und den
Herrn bittet, dieses sein Bekenntnis
auch dann noch als das seinige
gelten zu lassen, wenn er in der
Stunde seines Abscheidens in An-
fechtungen verfallen sollte. In
dieser Formel, nach der auch andre
Méonche des Ordens bei ihrem Ein-
tritt ins Kloster ihren Glauben aus-
sprachen, lebt ein Stiick tiefer kar-
tiusischer Frommigkeit.

Die Amtstiitigkeit des verdienten
Priors Heinrich Arnold endete in
schwerer Krankheit. Ein Schlag-
anfall suchte ihn heim, nachdem er
seinem Kloster 80 Jahre lang nach

bestem Vermigen gedient hatte.
Doch blieb er bis ins Jahr 1480 im
Amt, um einem jungen Monch, in
dem er einen geeigneten Nachfolger

erblickte, zu erméglichen, das vom
Orden geforderte Alter zur Uber-
nahme des Priorates zu erreichen.
Am 5. Juni 1487 starb er. — Sein Nachfolger, der Doktor der Freien Kiinste und der
Rechte Jakob Louber, zuvor Dozent an der Basler Universitiit, ist eine ganz andre Per-
sénlichkeit als der Verstorbene. Als Gelehrter bringt er etwas von dem neuen Geist des
kommenden Humanismus mit sich in die Kartaus. Als angesehenes Glied seines Ordens
wird er vom Generalkapitel im Jahre 1485 mit der Visitation von Osterreich, Ungarn und
Miihren betraut. Als guter Wirtschafter setzt er das Werk seines Vorgingers fort, der
wohl die Kartaus durch die schlimmsten Zeiten hindurchgerettet, aber doch bei seinem
Riicktritte die Keller, Scheunen und Kiiche leer hinterlassen hatte. Louber ist es ge-
wesen, der zuerst allein, dann aber mit seinem zukiinftigen Nachfolger Zscheckenbiirlin
zusammen, den iuberen Reichtum der Kartaus begriindet hat.

Aber auch in einer andern Art ist seine Amtszeit in den Jahren 14801500 fiir
das Kloster von Bedeutung gewesen. Es war die Epoche, in der es mit einem neuen Gei-
ste in Beriihrung kam, dessen Einfluf wir im Folgenden darzustellen haben. Anzeichen
des Neuen zeigen sich schon seit langem. So mehren sich unter den Namen der Gonner
der Kartaus diejenigen der Lehrer an der Basler Universitiit, auch die der Vertreter einer
neuen Zeit, wie eines Sebastian Brant, Heynlin und der Buchdrucker, die in Basel ihre

25

Glasgemilde aus der Kartaus,

(Basler Denkmalspflege).



Kunst auszuiiben beginnen. Und noch in anderm zeigt sich der Anbruch einer neuen
Epoche: die Lebenspracht, welche die Stadt erobert, dringt durch die Gaben der Bene-
faktoren, wenn auch in bescheidenem MaGe, in die Kartaus ein. Es beginnt damit, dai
vor allem die Gonnerinnen des Klosters sich bemiihen, eine Liicke auszufiillen, die von
den sonst so freigebigen Konzilsviitern offen gelassen worden war. Diese hatten weniger
an Kleidung und Nahrung der Ménche gedacht, als an die Ausschmiickung und den Aus-
bau des Klosters, und an die Almosen, die von den Kartiusern verteilt wurden, so gut
wie von den andern Kléstern, wohl auch an die kirchlichen Geriite und MebBgewiinder.
Aber nun héren wir von Geschenken, die das Wohlergehen der Viter im Auge haben:
Man gibt Geld oder Tuch, um einem unter ihnen zu einer neuen Kutte zu verhelfen,
oder es wird der ganze Konvent mit Taschentiichern oder Schlafmiitzen bedacht; dann
wieder wird an Stelle der verbotenen Fleischkost Fisch, Maibutter, Reis, Salz, Kise, Eier
gestiftet. Auch Leckerli und andre Siifigkeiten kommen so ins Kloster. Ja, an den von
den Statuten vorgeschriebenen Aderlabtagen werden die Monche von ihren Génnern mit
dem erst durch die neue verfeinerte Lebensart in Basel eingefiihrten Malvasier getrostet.
So findet der steigende Luxus seinen Weg aus der Stadt ins Kloster und mit ihm der er-
wachte Sinn fiir Farbe und Schénheit, der in den folgenden Jahren um die demiitige De-
votion der Kartiduser ein Gehiiuse strahlenden Schmuckes erstehen Lift. Und mit der ho-
heren Pracht des Lebens dringt auch ein Abglanz der Macht der Welt in die stillen Zellen
ein, wenn in der tiglichen Fiirbitte der Ménche fiir ihre Wohltiter die groften Namen
erschallten im Angesicht der wertvollen Gaben, mit denen sie ihren Namen vor Gott in
ewige Erinnerung bringen wollten. Hatte der kraftvolle und geniigsame Geist der kartiu-
sischen Eremiten den Sieg im Kampf gegen die dufiere Not davongetragen, so war abzu-
warten, ob und wie weit er seine urspriingliche Reinheit gegen die geistigen Einfliisse
einer neuen Zeit des Humanismus und der Reformation bewahren wiirde.

Doch wir miissen zuniichst noch in andrer Hinsicht kurz bei der Personlichkeit
Heinrich Arnolds verweilen: er ist der Verfasser der Chronik, die uns von der Griindung
und den ersten Zeiten der Kartaus Kunde gibt. Er hat sie offenkundig nach seiner Resig-
nation als Prior niedergeschrieben und eine unbekannte Hand hat sie mit einigen Ergin-
zungen versehen. Eigenartig mutet die Form an, die Arnold seiner Klostergeschichte gibt
und die auch in andern seiner Schriften wiederkehrt. Er erzihlt uns die Schicksale der
Kartaus in Gesprichsform in der Weise, daf er selbst Fragen an die Patronin des Klo-
sters, die heilige Margarete, richtet und diese ihm antwortet. Diese Art der Darstellung
bringt leicht etwas Gekiinsteltes mit sich, doch lift sie sich aus der Abzweckung der Ar-
beit verstehen. Arnold hatte keineswegs die Absicht, ein gewohnliches Chronikwerk zu
schreiben, das nichts andres geben sollte als die zuverlissige Erzihlung der Klosterge-
schichte, sondern er wollte ein Erbauungsbuch verfassen, das bei gemeinsamen Mahlzeiten
der Briider zur Vorlesung kommen sollte. Es entspricht dies der frommen Art des Ver-
fassers und reiht die Chronik ein in die zahlreichen andern Werke erbaulicher Art, die
auf ihn zuriickgehen. Ubrigens geht diese Absicht auch aus der sorgfiltigen Ausfiihrung
des Manuskriptes hervor, das nicht nur auf seinen 40 Folioseiten mit seiner sorgsamen
Schrift, den rot unterstrichenen Kapiteliiberschriften, den rot ausgemalten Initialen der
Kapitel dem Kénnen des Schreibers alle Ehre macht, sondern das vor allem der Inter-

26



punktion grofie Aufmerksamkeit schenkt. Punkt, Strichpunkt, Punkt mit einfachem oder
doppeltem Hiickchen dariiber begegnen in sehr zahlreicher Anwendung, wie in allen zum
Vorlesen bestimmten Biichern der Kartiuser und zeigen Ton und Pausen an. Solchen
Biichern kam insofern grofe Wichtigkeit zu, als bei den seltenen gemeinsamen Mahlzeiten
das Schweigegebot fiir die Monche keineswegs aufgehoben war, dafiir aber allerhand Erbau-
liches, Predigten, Heiligenlegenden, Betrachtungen fiir den Tag vorgelesen wurde. Um in
diesem Rahmen figurieren zu konnen, war die Anniiherung an die Heiligenlegende durch
die von Arnold gewiihlte Form wie die sorgfiltige Interpunktion das Gegebene.

Die spiiteren Chroniken der Kartaus weisen einen ganz andern Charakter auf.
Schon der unmittelbare Fortsetzer der Chronik Arnolds blickt mit einem mitleidigen Li-
cheln auf die naive Art seines Vorgiingers herab. Georg Zimmermann von Brugg im Aar-
gau, der sich im Jahre 1526 an diese Arbeit wagte, war nach entbehrungsreicher Jugend-
und Studienzeit im Jahre 1509 in die Kartaus eingetreten, wo er im folgenden Jahre sein
Geliibde ablegte. Mit ihm war ein Vertreter einer ganz andersgearteten geistigen Welt in
das Kloster eingedrungen. War der alte Arnold noch ganz in den Gedankengingen der
Scholastik und Mystik verwurzelt, was auch seiner Chronik zum Teil ihren eigenartigen
Charakter aufpriigt, so wird sie nunmehr aus einem Erbauungsbuch zu einer weitherzigen
Darstellung der Klostergeschichte, in der man etwas von der Art des Erasmusverehrers
und Humanisten zu verspiiren glaubt. Den Anstof zum Schreiben scheint Zimmermann
erhalten zu haben, als der im Jahre 1525 als Prior an die Kartaus von Ittingen berufene
Philipp Stouffer ihm Aufzeichnungen zur Weiterfiihrung der Klostergeschichte hinterlief.
Zur Erginzung standen ihm schriftliche und miindliche Berichte ilterer Ménche zur Ver-
fiigung, vor allem aber war es seine langjihrige Titigkeit als Bibliothekar des Klosters
und Redaktor des Jahrzeitenbuches der Kartaus, die ihn zu solchen Arbeiten befihigte.

Auch er beniitzt die dialogische Form der Darstellung; darin war er an die Arbeit
seines Vorgiingers gebunden, aber er ist nicht iiber einen vorbereitenden Entwurf hinaus-
gekommen. Der Grund, der den Abschluf seiner Arbeit verhinderte, war ein doppelter.
Einmal hatte er in seiner Chronik eine Reihe sehr offener Ausspriiche iiber den Prior
Zscheckenbiirlin einflieBen lassen, die erst nach dem Tode desselben verdffentlicht wer-
den konnten. In der Zelle Zimmermanns war keine Gefahr zu befiirchten, daB diese Kri-
tiken je dem Angegriffenen vor Augen kommen wiirden, denn eine seiner Schwiichen lag
eben darin, daB er sich herzlich wenig um das kiimmerte, was in den Zellen vor sich ging;
aber dariiber hinaus war doch Vorsicht geboten. Der andre Grund aber liegt darin, dak
Zimmermann im Jahre 1527 durch einen Schlaganfall auf der rechten Seite gelihmt wurde
und im folgenden Jahre diesem Leiden erlag. Ob in diesem iiberraschenden Ende auch
die Erklirung dafiir zu suchen ist, daf Zimmermann sich einer Darstellung der fiir sein
Kloster doch so wichtigen Ereignisse der Reformationszeit enthielt, oder ob er sich dessen
bewubt war, daB zur Verarbeitung eine geistige und wohl auch zeitliche Distanzierung
erforderlich war, iiber die er nicht verfiigte, lift sich nicht entscheiden. Auf jeden Fall
begniigte er sich damit, neben der Arbeit an seiner Chronik diese Ereignisse in einer Art
Tagebuch aufzuzeichnen und so doch eine Darstellung des schnellen Umsichgreifens der
reformatorischen Bewegung in Basel und damit verkniipfter Schicksale seines Klosters
zu geben.

21



Ein andrer Geist lebt in der letzten Chronik, die eine Darstellung des Kampfes
um das Weiterbestehen der Kartaus gibt bis zu dem 1532 mit dem Rat abgeschlossenen
Vergleich. Hier geht es nicht um ruhiges Distanzhalten, sondern um leidenschaftliche An-
klage gegen die kirchlichen Neuerer und alle Verfolgungen, die sie iiber die Insafen der
Kartaus brachten. Der mutmafkliche Verfasser, Nikolaus Miiller, Sakristan, Schaffner und
Vikar des Klosters, in welcher Doppelstellung er von 1532 bis zu seinem Tode im Jahre
1545 die Geschicke des Klosters leitete, ist einer, der an leitender Stelle mitgekimpft hat,
ein Mann voll Temperament, der mit aller Schiirfe am Alten festhilt. Es ist erfreulich,
daB in ihm neben den fiir das Neue gewonnenen Chronisten der Stadt einer zu Worte
kommt, der mit aller Schiirfe auch die andere Seite vertritt.

V. Kartaus und Humanismus.

Es ist die Bibliothek der Kartaus, in welcher wir zuerst deutliche Zeichen des Ein-
stromens eines neuen Geistes nachweisen kéonnen. Nach zwei Seiten hin liBit sich dies
erkennen: der Ausleihekatalog der Kartaus zeigt die Verinderung in der Beniitzung der
Biichersammlung, und die Kataloge des Priors Louber und seiner Nachfolger auf diesem
Gebiet, Zimmermann und Moser, weisen auf die Verinderung in ihrer Zusammensetzung
hin. Reden wir zunichst kurz von letzterem. Neben den im Kloster selbst entstandenen
Binden finden wir solche, die durch Kauf oder als Geschenk in die Kartaus gekommen
waren, so die bereits erwihnten prachtvollen Biinde der 1430 erworbenen Postille des Ni-
kolaus Lyranus. Unter der Pflege des Priors Albert war die Bibliothek in den Jahren des
Konzils betrichtlich angewachsen. Ebenso wichtig nahm Louber diese Arbeit. Heinrich
Arnold hatte ihm hierin vorgearbeitet, aber das Gliick begiinstigte ihn mehr und erlaubte
es ihm, die Sammlung um 1200 Biinde zu erweitern, eine grobe Zahl fiir die Verhiltnisse
jener Zeit. Hierbei kamen ihm neben der eifrigen Kopistenarbeit eines Heinrich von Viil-
lich besonders reiche Geschenke zugute, so von Nikolaus Rusch, vom Rheinfeldener De-
kan Anton Rutschmann, von Heinrich Ecklin, von Georg Zimmermann, von Johann Heyn-
lin, der allein schon dem Kloster bei seinem Eintritt in dasselbe 300 wertvolle Binde
vermachte. Dazu kamen die umfangreichen Geschenke der in Basel arbeitenden Buch-
drucker, die der Kartaus ihre Neuerscheinungen zur Verfiigung stellten. Wir kénnen es
uns ersparen, vom Aufbau der sich vergrofiernden Bibliothek zu sprechen. Erwiihnen aber
miissen wir, daf die Kartduserbibliothek, die wertvollste neben derjenigen des Prediger-
klosters, immer weiter iiber den Bedarf einer Klosterbibliothek hinausgriff und eine wei-
testen Kreisen dienende Gelehrtenbiicherei wurde. Neben die Predigten und Andachts-
biicher, die Kirchenviiter und Scholastiker, die Bibeln und liturgischen Werke treten die
Werke der Juristen und Mediziner. An sie reihen sich die Neuausgaben der antiken Lite-
ratur und die Vertreter der neuen humanistischen Dichtung und Wissenschaft in ihrer
ganzen internationalen GroBziigigkeit: Petrarca, Boccacio, Philelphus, Laurentius Valla, so
gut wie die deutschen Autoren vom Buch der Heiligen drei Kénige bis zum Reisebuch
des Ritters von Mandeville, von der Martinslegende in niederlindischer Mundart bis her-
auf zu Paulis ,,Schimpf und Ernst“ und Sebastian Brants ,,Narrenschiff“. So dringt in die
sich immer mehrende lebendige Klosterbibliothek der neue Geist des Humanismus ein,
wie einige Jahre spiter auch die Werke der Reformatoren ihren Weg in diese Sammlung

28



finden werden. Und mit ihnen
kommt auch ein Hauch dieses
Geistes in die Zellen der stillen
Monche.

Aber diese literarischen Schitze
sind nicht nur fiir die InsaBen
des Hauses vorhanden. Mit Ein-
willigung des Priors werden
zahlreiche Binde ausgeliehen
an die Monche andrer Basler
Kléster, Kanoniker der Kathe-
drale wie von St. Leonhard,
Schulmeister und Studenten
der Universitit, an Kleriker
von Freiburg und fremde Kar-
tauser. Noch 1526 kann die
Basler Kartaus den in Not ge-
ratenen Vitern zu Ittingen Bii-
cher senden, und das gleiche
scheint auch bei der Berner
Kartaus zu Torberg der Fall
gewesen zu sein. Daneben aber
kénnen auch Leute wie der
Sohn des Bartscherers Kunz
oder der Tuchhindler Einfaltig
Biicher entlehnen, der erste ein
~__ logisches Ubungsbuch, letzterer
Phot. Ochs-Walde, Basel. . ejne- Chronik der Basler Bi-

Wandgemilde im Kleinen Kreuzgang (Bau der Grofen Kartaus). schofe, ein Zeichen dafiir, wie
(Basler Denkmalspflege).

tief die neue Bildung in Kreise
des Volkes eingedrungen ist, denen friiher der Zutritt zu solchen geistigen Giitern ver-
sperrt war. Und die gleiche Verinderung erweist sich auch in der Auswahl der Binde,
die zur Ausleihe gelangen. Waren bis gegen das Ende des XV. Jahrhunderts besonders
die Predigten und Postillen, die Kirchenviiter und Scholastiker vorgezogen worden, so
finden nun die humanistischen Schriften immer zahlreichere Leser, und seit 1520 werden
die Werke Luthers wie die gegen ihn gerichteten Schriften eifrig bezogen.

Fiir diese Veriinderung der Zusammensetzung der Bibliothek und des Geistes, der
in solcher Weise in die Kartaus einstromt, sind in erster Linie die Buchdrucker zu nen-
nen, denen das damalige Basel es verdankte, noch einmal wie in den Tagen des Konzils
die Aufmerksamkeit der Welt auf sich zu lenken. Angezogen durch die Grife der Stadt,
ihren Reichtum, ihren Verkehr, die bereits vorhandenen Papiermiihlen, ankniipfend an
das in Basel verbreitete Handwerk der Formenschneider, Heiligendrucker, Kalendermacher,
lassen sie sich in Basel nieder, wo sie neben dem festen Gefiige der Ziinfte den Charak-
ter der freien Kunst wahren im Sinne der ihnen so nahe stehenden freien Kiinste der

29



Universitit und ein mit aller Welt in regem Verkehr stehendes Gewerbe bilden, mehr den
Charakter des Gelehrten an sich tragend, als den des Kaufmannes, fortwihrend im Mittel-
punkt des geistigen Lebens stehend, nehmend und anregend, wichtige Mitarbeiter der Ge-
lehrten, die sie um sich zu versammeln wissen. IThnen verdankt es Basel, daf die GroBen
in der neuen Welt des Humanismus in die Stadt einzogen, von einem Heynlin bis zu
einem Reuchlin und Brant und gar zum Fiirsten der neuen Gelehrsamkeit, Erasmus, deren
Geist aus den Druckereien hinausstromt in die weite Welt und hinein in die Mauern der
Kléoster, den Unterschied des Monches mit der Umwelt aufhebend und beides in einer
hoheren Einheit verbindend.

Unter den Basler Druckern, die alle mit der Kartaus in mehr oder minder engen
Beziehungen standen, tritt die Gestalt des Johann Amerbach besonders in den Vorder-
grund. Aus Franken gebiirtig, studiert er in Paris, wo er unter seinem Meister Heynlin
die neue Kunst des Druckens erlernt. Nach einem Aufenthalt in Venedig kommt er nach
Basel, wo er bis 1513 wirkt, eine feine Personlichkeit, hervorragend durch seine Gelehr-
samkeit, seinen Flei6, seine gewerbliche Kunst, seine stete Verbindung mit den bedeu-
tenden Geistern der Epoche. Aus seiner Presse gehen nur ernste Werke hervor, denn er
stellt sie in den Dienst der Kirche und Gottes in dem gewaltigen Unternehmen seiner
Ausgabe der Kirchenviiter, vor allem aber der unmittelbar nach den hebriischen und grie-
chischen Quellen bearbeiteten Bibelausgabe, daneben auch humanistischer Neuerschei-
nungen von grobem Wert, so der Petrarcaausgabe von 1496. Und in seinen Bestrebungen
weib er sich die Hilfe von Minnern wie Heynlin, Reuchlin, Brant und spiter Pellikan,
Beatus Rhenanus, Kono zu sichern. Und bei ihm arbeiten andre GroBen seiner Kunst,
ein Petri, ein Froben, welch letzterem durch den Tod Petris 1511 und dem Amerbachs
1513 der Weg zu freiem Schaffen geiffnet wird und der durch den Druck der ,,Adagia®
den Erasmus nach Basel zieht.

Von der engen Verbindung der Amerbach’schen Familie geben nicht nur die der
Kartaus geschenkten Biicher Kunde, auch nicht nur die Gabe von Pergament, Papier und
Schreibmaterialien, sondern der ganze sich um das Wohlsein der Ménche bekiimmernde
Sinn. Er zeigt sich bei besonderen Ereignissen im Leben der Familie Amerbachs: am
Todestage der Schwigerin Agnes Ortenbach, bei der Geburt oder dem Tode der Kinder,
bei der gliicklichen Riickkehr von der Frankfurter Messe gedenkt man der Kartiduser. Ja
er geht noch weiter. In ihrer Nihe, in der Kleinbasler Rheingasse, lifit Amerbach sich
nieder, sein erster Sohn mufBl den Namen des heiligen Bruno, des Stifters des Ordens,
tragen, die folgende Tochter wird nach der Patronin der Kartaus, Margarete, getauft. Den
Monchen libt man neben grofen Geschenken auch Wein, Zucker, Pfeffer, Kise zukom-
men. Und als nach dem Tode des in der Kartaus bestatteten Vaters Bonifaz Amerbach
als groBer Vertreter humanistischer Gelehrsamkeit hervortritt, ist er wieder bis in die
Stiirme der Reformationszeit hinein der feste Riickhalt der Viiter, die einst wiihrend seiner
Abwesenheit in Avignon sein Vermogen treu verwaltet hatten.

Doch durch Vermittlung der Drucker kamen nicht nur die Erzeugnisse des neuen
Geistes ins Kloster, sondern sie brachten ihm einen neuen Ménch, der unter dieser
ersten Generation der Basler Humanisten eine Fiihrerrolle inne hatte, Johann Heynlin a
Lapide. Wie auch die andern sonst von einander so verschiedenen Glieder dieser Gruppe
gehorte er zu der entschieden christlich-kirchlichen Richtung, die wohl eine Reform der

30



Kirche wiinschte, aber keineswegs ablehnend sich gegen Kirche und Christentum verhielt,
wie etwa der italienische Humanismus es tat. Ein festes Band hielt sie zusammen: der
scholastische Realismus, die ,,Via antiqua®, der ,,Alte Weg®“, der in heftigem Kampfe lag
gegen den ,,Neuen Weg“, der sich zum Nominalismus bekannte. Dieser Gegensatz be-
herrscht die Kimpfe innerhalb der geistigen Welt des ausgehenden Mittelalters, wobei der
»Alte Weg“ mit seiner Betonung der Realitiit der Allgemeinbegriffe sich eher der Kirchen-
lehre zur Verfiigung stellen konnte als der Nominalismus, der nur in den Einzeldingen
Wirklichkeit sieht und in der .,Via moderna“ in den verschiedensten Schattierungen bis
zur schroffsten Trennung von Offenbarung und Vernunft. bis zur Lehre von der doppel-
ten Wahrheit fiithren konnte. Gegensiitze der Weltanschauung und der Rasse stehen hinter
diesen Gegensiitzen, romanischer Realismus und germanischer Nominalismus machen sich
die Herrschaft streitig.

Johann Heynlin war in Lowen und Paris, wo er studiert und doktoriert hatte, zu
einem iiberzeugten Vertreter des alten Weges geworden und als ihn die Unruhe des Ge-
lehrten, der in aller Welt zuhause ist und bald hier einem Manuskripte nachjagt, bald
dort sich durch einen Lehrauftrag binden liBt, um bald sich wieder loszureifen, einem
Gelehrten oder einem Drucker in andre Linder nachreist, im Jahre 1464 zum ersten Male
nach Basel fiihrte, wo er eine kurze Lehrtiitigkeit an der dortigen Universitiit entfaltete,
machte sich sogleich seine iiberragende Persénlichkeit bemerkbar, die dem in Basel vom
Nominalismus villig zuriickgedringten Realismus die Gleichberechtigung errang. Schon
nach drei Jahren kehrte er wieder zuriick nach Paris, aber diese kurze Zeit, in der er die
Anfinge der Buchdruckerei miterlebte und Gesinnungsgenossen fand, machte ihn in Basel
heimisch. Bei seinem neuerlichen Aufenthalte in Paris wird er zum Humanisten durch
den Verkehr mit Bessarion, Fichet, Senilis. 1474 verlift er wieder Paris, nachdem er der
Stadt die erste Buchdruckerei verschafft hatte und bringt einige seiner Schiiler mit sich
nach Basel, so Johann Amerbach, Reuchlin, Wessel Gansfort, den vorreformatorischen My-
stiker. Aber nun wendet er sich ab von der Lehrtitigkeit an der Universitiit; er will wei-
tere Kreise erreichen: so wird er zum groBen Bufiprediger in Basel, in Bern, in Baden-
Baden, in Tiibingen, in Urach und endlich wieder in den Jahren 1484—1487 am Miinster
zu Basel. Und nebenher geht seine Forscherarbeit als Berater Amerbachs, bei gelegent-
lichen Vorlesungen an der Universitit. Um ihn scharen sich die Basler Gelehrten. Doch
gerade in diesen Jahren beginnt sich eine Anderung bei ihm anzubahnen: der alternde
Heynlin fingt an, weltliche und kirchliche Gelehrsamkeit und Literatur gegeneinander
abzuwigen, immer mehr tritt die Neigung zum rein Christlichen hervor und das zu stark
betonte Menschliche des Humanismus mufi weichen, bis er den letzten Schritt tut und
im Jahre 1487 in die Kartaus eintritt, sich endgiiltigc von der Welt abwendend und den
erstaunten Freunden mit dem Hinweis antwortend, da er gerne eine Seele ihnen zuliebe
dran gewagt hiitte, wenn er deren zwei gehabt hitte. Und nun hat er vor sich eine Reihe
von Jahren, in denen sein unruhiges Wesen und sein Stolz des beriihmten Gelehrten
sich beugen mub unter die feste Zucht der Ordensregel, eine schmerzliche Biindigung sei-
ner starken Natur, die ihm durch das Benehmen des Priors Louber nicht erleichtert wurde.
Louber, der an der Universitit den Nominalismus, den ,,Neuen Weg* vertreten hatte, scheint
dem Gegner nicht gewogen gewesen zu sein. Er lief ihn das ganze Gewicht seiner Auto-
ritit fiihlen und die volle Strenge der Ordensregel erfahren. Als Heynlin sich wieder nach

31



©

mehr Freiheit sehnte, verunmoglichte der Prior einen Dispens von der Regel, und als es
sich darum handelte, dem grofen BuBprediger die Erlaubnis zur Wiederaufnahme seiner
Titigkeit zu geben, scheiterte dies an dem Widerstand der Kurie wie des Priors. Im Klo-
ster war Heynlin, im Kloster sollte er bleiben, auch als die Lage dadurch noch vergiftet
wurde, daB einige der Monche sich den grofen Gelehrten zum Prior wiinschten und ihn
in die Versuchung des Hochmutes fiithrten. Am 12. Miirz 1496 stirbt er, und auch da will
sich der Prior trotz der Bitten der Freunde des Verstorbenen nicht dazu herbeilassen,
eine Ausnahme zu machen: ein Brett dient ihm als Sarg, die Kutte als Leichentuch, und
iiber das Gesicht ist ihm die Kapuze gezogen. Kein Grabdenkmal durfte von seinem ver-
cangenen Glanz reden, und die Notiz, die in den Akten des Generalkapitels seinen Hin-
scheid anzeigt, ist so kurz, wie es der Gewohnheit des Ordens entspricht. Diese Einstellung
Loubers ist iibrigens nicht als ein Zeichen seines Ubelwollens zu deuten, sondern sie ist
in andrer Hinsicht von groGer Bedeutung. Sie zeigt den entschlossenen Widerstand des
kartiusischen Wesens gegen den neuen Geist und seine Vergotterung des Menschen.

Dennoch hat der Eintritt Heynlins in die Kartaus nicht nur den Gelehrtenstreit
an diese stillen Zellen gebracht, sondern mit ihm kam seine 300 Binde umfassende
Biichersammlung als Geschenk dem Kloster zugute, und Heynlin selbst besuchten, so-
weit dies gemif der Regel moglich war, seine Freunde und Mitarbeiter, so daf das
Kloster auf einmal in den Mittelpunkt gelehrter Arbeit trat, zu welcher noch weitere
Insafen desselben ihren Beitrag gaben. Neben Loubers wissenschaftlicher Arbeit stehen
die theologischen Traktate eines Ambrosius Alantsee, die Arbeiten eines Konrad von
Urach, eines Urban Moser, der zuzeiten Vorlesungen an der Universitit hielt, und der
sich um die Bibliothek verdient machte. Zu nennen sind noch Johann von Konstanz,
Philipp Stoufer und der Ubersetzer erbaulicher und asketischer Traktate ins Deutsche,
Ludwig Moser, der friihere Stadtschreiber von Rheinfelden und Freund Sebastian Brants.
Thnen allen ist gemeinsam die Tendenz des Hinauswirkens aus den engen Zellen, die
so sehr dem Wesen der Zeit entsprach, und eine Reihe von ihnen war dazu bestimmt,
als Prioren fernen Klostern vorzustehen. So ist die Basler Kartaus zu einem Mittel-
punkt gelehrten Lebens geworden und zu einer Behausung hervorragender Personlich-
keiten; aber noch ist das strenge Wesen des Ordens nicht gemildert, auch der Grobte
unter ihnen muB sich ihm unterwerfen, wie alle andern Viter.

Stiirker macht sich das Einstromen neuen Wesens bemerkbar, als am 21. Mai 1487
Hieronymus Zscheckenbiirlin in die Kartaus eintritt. Mit ihm kommt eine ganz anders
geartete Personlichkeit in den Kreis der Ménche herein, die ihren Einflufs bald auf die
Klostergemeinschaft ausiibt. Hieronymus war der Sohn des 1477 verstorbenen Oberst-
zunftmeisters Johann Zscheckenbiirlin und Enkel der bereits erwiihnten Elisabeth von
Laufen. Die Zscheckenbiirlin, vielleicht wie auch die Zibol lombardischer Herkunft,
gehoren zu der Schicht der in der Stadt immer mehr zur Herrschaft kommenden Ziinfte.
In ihrem Hause zur Augenweide wohnen sie als grofe Kaufherren, die aber auch im
GroBbetrieb neben Bergwerken und Bank den Krimer nicht verleugnen kénnen und
den wohlfrequentierten Laden zum Pfauen weiterfithren. Nach aufien hin sieht man in
ihnen die beneideten Vertreter einer Schicht, die nicht mehr zu arbeiten braucht, die
ihre Kapitalien ausleihen kann und im Regiment der Stadt sitzt. Und wenn es auch
die Zscheckenbiirlin ablehnen, in die hohe Stube iiberzugehen, so wissen sie doch, nach

32



auBen hin sich mit dem Glanz der reichsten Familie der Stadt zu umgeben: der alte
Hans verheiratet zwei seiner Tochter an Adlige, dem iltesten Sohn gibt er einen Ge-
lehrten wie Reuchlin zum Hofmeister, schickt ihn nach Orléans und Paris, wo der junge
Mann ein flottes Leben fiihrt und von wo er nach des Vaters Willen als Doktor der
Sorbonne zuriickkehren sollte, um den viiterlichen Sitz im Rat einzunehmen. Der junge
Hieronymus aber macht einen unerwarteten Strich durch die Rechnungen seines Vaters.
Wohl kommt er mit dem Grad eines Licentiaten der Rechte in die Heimat zuriick, aber
statt sich in Handel und Rat einen Namen zu machen, tritt er ins Kloster ein: auch
hier eine jener unerwarteten Bekehrungen, die vor ihm einen Heynlin in die Kartaus
gefiihrt hatten, und der jener Ausdruck gab, wenn er schrieb: ,Die ganze Welt verharrt
in Siinden, und ein Narr ist, wer da hofft, in ihr den Frieden zu erlangen. Wer ruhen
will, der verlasse das stiirmische Meer dieser Welt.“ ,Das Jahrhundert stiirmt dahin
und der Abend der Welt neigt sich zu seinem Ende,* sagt Institoris. Christoph von
Utenheim, der spiitere Bischof von Basel, will mit seinen Freunden, Geiler von Kaisers-
berg und Lamparter, in die Einsamkeit als Einsiedler sich zuriickziehen, und Sebastian
Brant preist das Gliick des Ménches. Ein in dieser mit so viel neuem geistigem und
kiinstlerischem Leben erfiillten Zeit unerwartetes Wissen um das Zusammenbrechen des
Alten, eine Stimmung tiefster Resignation, die zu Bekehrungen fiihrt, deren aufsehen-
erregendste die des jungen Zscheckenbiirlin ist, der sich als junger Mann, als Ménch
und als grinsendes Totengerippe malen lift. Bis tief hinein in die Welt nicht nur des
absterbenden Biirgertums, sondern auch der aufstrebenden Handelsgeschlechter, aus deren
Reihen die Befiirworter der Reformation kommen sollten, geht diese diistere Stimmung
in merkwiirdigcem Gegensatz zu der grofier werdenden Pracht des Lebens.

Und diese Stimmung fiihrt den jungen Mann zur Kartaus: da findet er den Weg
zur allerradikalsten Umkehr. Zuerst streicht er in nichtlicher Stunde ums Kloster, hort
den Klang der Glocke und den Gesang der Ménche, Einlab erbittend und mehr und
mehr gewonnen durch den Ernst dieser Menschen. Und dann kommt die grofie Ent-
scheidung, die ihn am 31. Mai 1487 ins Kloster fiihrt. Aber so ernst es ihm mit seiner
Umkehr gewesen ist, das alte Wesen hat er nur sehr unvollkommen abstreifen kénnen.
Glanz, Reichtum, Pracht, Leben, Luxus, Farbe, das war bisher der Inhalt seines Daseins
gewesen, dem entspricht die ganze Struktur seiner Personlichkeit, die er in die stille
Zelle mitnimmt und die ein Stiick dieses Lebens einer neuen Zeit in die bisher so fest
verschlossenen Mauern der Kartaus eindringen liBt. Die Eigenwilligkeit und Lebens-
kraft einer noch keineswegs zermiirbten Personlichkeit liBt sich nicht ausléschen, sondern
prigt ihren Charakter der Umgebung auf. !

Das zeigt sich gleich von Anfang an. Hieronymus versteht es, den Nimbus des
AuBerordentlichen um seine Person zu legen. Schon seinen Klostereintritt macht er zu
einem grofien Schauspiel, von dem die ganze Stadt spricht: nach einem grobartigen Ab-
schiedsessen, geleitet von seinen Freunden und Verwandten, in seiner prichtigsten
Kleidung zieht er inmitten einer schaulustigen Menge zur Tiir der Kartaus, wo er be-
mitleidet von den Zuschauern von den schweigenden Ménchen empfangen wird. Und
dann gehen die das AuBiergewdhnliche bestitigenden Ereignisse weiter. Nachdem er am
28. Mai sein Hab und Gut dem Kloster durch eine Schenkung unter Lebenden vermacht
hat und am 31. Mai eingetreten ist, darf er aller Gewohnheit zum Trotz an Pfingsten

33



das Ménchsgewand. anziechen und dank eines Dispenses bereits an Allerheiligen das Ge-
liibde ablegen und am Margaretentag des folgenden Jahres seine Primiz (erste Messe)
feiern. Und da es fiir seine Gesundheit nétig erscheint, ihm mehr Bewegung zu ge-
wihren, wird ihm das Amt eines Sigristen und nach zwei Jahren das eines Schaffners
iibertragen. Und als Louber nach 20jihriger Amtszeit vom Generalkapitel in die Bux-
heimer Kartaus versetzt wird, von wo er allerdings nach sechs Jahren als Schwerkranker
wieder nach Basel heimkehrte, um am 25. Juni 1513 zu sterben, wird Zscheckenbiirlin
sein Nachfolger. Immerhin scheint Louber diesen letzten Erfolg seines Schiitzlings nicht
gerne gesehen zu haben, denn er versuchte, den hervorragenden Freiburger Kartiuser
Gregor Reisch fiir diesen Posten zu gewinnen. Das Generalkapitel hatte hierzu bereits
seine Einwilligung erteilt, die Freiburger Monche aber verstanden es, sich Reisch zu
sichern. Warum Louber zuletzt sich in solcher Weise ablehnend gegen Zscheckenbiirlin
stellte, ist nicht ersichtlich; méglich, dab ihm die allzu weltliche Geschicklichkeit des
jungen Schaffners Bedenken erweckt hat. Doch zeigte dieser daneben eine ehrliche
Demut und einen Eifer, der ihn dazu brachte, nicht nur die Interessen seines Klosters
mit aller Sorgfalt zu vertreten, sondern auch seine eigene Wische zu waschen, worauf
er erst als Prior verzichtete.

Die Personlichkeit Zscheckenbiirlins war nicht nur in dieser Hinsicht bemerkens-
wert. Sein Opferwille auf dem Gebiete des Geldes und die Begeisterung, die er seinen
Verwandten fiir die Kartaus einzuflsben wufite, waren fiir diese eine Rettung aus den
bei dem Amtsantritt Loubers vorhandenen iuberen Néten. Wie erwihnt, hatte die Spar-
samkeit Heinrich Arnolds wohl einen Zusammenbruch verhindert, aber die Mittel, mit
denen sich das Kloster behelfen mufite, waren gar zu gering. Dazu war 1480 die Uber-
schwemmung des Rheins gekommen, die zwei Zellen verwiistete, und das Unwetter des
Jahres 1487, wo Dicher abgedeckt und wertvolle Glasgemilde in Kirche und Kreuzgang
vernichtet wurden. Wohl war es Louber gelungen, Gonner zu finden, mit deren Hilfe
die Schiden behoben werden konnten, so Johann Irmi und dessen Sohn Balthasar,
Jakob Ruman, Werner Guder, Franz Hagendorn, Amalie von Berenfels, sowie deren
Eltern, auch Heynlin. Aber die wichtigste Sorge war noch nicht behoben. Es zeigte
sich nimlich, daf die Gaben aus den Kreisen der Basler Biirger spirlicher zu flieGen
begannen, denn man war der Ansicht, das Kloster sei nun ausgebaut und dotiert und
kénne ohne die bisherigen Unterstiitzungen auskommen. Vor allem aus den weniger
vermoglichen Schichten blieben die Gaben aus.

Hier konnte die kriiftige Hilfe Zscheckenbiirlins einsetzen, der bereits beim Ein-
tritt ins Kloster diesem eine Summe von 3200 fl. zubrachte und dessen Vergabungen
sich auf 8000 fl. im Gesamten beliefen, so daf seine Geschwister dariiber klagen konnten,
sie seien zugunsten der Kartaus ausgepliindert worden. Nicht zu Unrecht feiert ihn das
»Buch der Wohltiter“ des Klosters als den ,,Zweiten Griinder des Hauses®. Dazu kam
mit seinen geldkriftigen Angehérigen eine neue Schicht in den Kreis der Génner der
Kartaus, allen voran Morand von Brunn, Ratsherr aus den Achtbiirgern, mit seiner Gattin
Maria, der Nichte des Zscheckenbiirlin, die nach dem Tode ihres Mannes den Prior und
im Falle seines Ablebens das Kloster zum Erben ihres ganzen Vermogens einsetzte. Dann
der Ritter Schorpp von Freudenberg und dessen Sohn Jakob, der mit der Schwester
Zscheckenbiirlins, Maria, verheiratet war, Hans Oberried, der eine Nichte Zschecken-

34



biirlins zur Frau hatte, Lienhard Fuchs, der Gemahl der Magdalena Zscheckenbiirlin,
spiiter Biirgermeister zu Neuenburg a. Rh. und Schwiegervater von Bonifazius Amerbach,
des Gonners der Kartiuser. Sie stiften in groBziigiger Freigebigkeit Mittel zum Ausbau
des Klosters, stellen die Zelle des Schaffners in Stand mit einer Sucht nach Pracht, die
so eigenartig ist fiir ihre Kreise, gedenken der Kiiche des Klosters, geben Kleider, Miintel,
Kutten und Nachtkappen.

Diese reichlich flieGenden Mittel erlauben es Louber, den Ausbau der Kartaus
wieder aufzunehmen. Vorhandene Gebiude werden, so weit nétig, solider und zierlicher
aufgefiihrt, die Kirche mit neuen Fenstern und Glasgemilden geziert und ihr Chor von
Remigius Faesch neu gewélbt, einige Zellen umgebaut, Scheune, Trotte, das Langhaus
mit den Wohnungen der Laienbriider geiindert, und endlich das heutige Hauptgebiude
des Waisenhauses in Angriff genommen. Mit der Ernennung Zscheckenbiirlins zam Prior
am 24. Februar 1501 nahm diese Bautiitigkeit einen neuen Aufschwung, dem neuen Geist
nachgebend, der mit ihm in die Kartaus eingezogen war, und der sich auch in den
Bauten anderer Kloster zeigt, so in den groBen Erweiterungsbauten im Klingental, im
Altarwerk bei den Predigern und in der Steinen, bei den Gemilden der Augustiner und
zu St. Peter. So konnten Gegensiitze entstehen zwischen stiller klosterlicher Kontem-
plation und Armut und der Pracht der reichgeschmiickten Riume, wie sie gerade durch
Zscheckenbiirlin mit besonderer Schroffheit in die Kartaus einstromten. So lifit er neben
notwendigen Bauten, wie dem Umbau der Pfértnerwohnung, des Scheerhauses, des Haupt-
gebiudes, das die Refektorien der Ménche wie der Laienbriider enthielt, das neugebaute
Eingangstor mit Gemiilden schmiicken, die Giinge und die Kiiche im Hauptgebiude mit
schon gewdlbten Decken versehen, und vor allem jenes wunderbare fiir die Giste des
Klosters bestimmte Schlafzimmer errichten, das mit seiner reichverzierten, gewdlbten
Holzdecke und seinen Prachtbetten weithin berithmt wurde, dessen Lob noch im Gar-
gantua Fischarts ertont, und das in seiner Pracht so gar nicht zur Einfachheit des Ordens
passen wollte, so wenig iibrigens wie die Giste, die der Prior mit Vorliebe in seinem
Kloster aufnahm. Seine Vorginger hatten auch eine weite Gastfreundschaft geiibt, aber
es waren vor allem Ordensbriider gewesen, Gelehrte, Kleriker, die nun einer fréhlichen
Reihe von Weltleuten weichen mufiten, unter denen sich auch unerfreuliche Gestalten
befinden konnten, und neben denen sich ein Reuchlin wunderlich ausnahm, als er 1510
in der Kartaus weilte. Ob dabei der Gedanke mitwirkte, daf sich in solcher Weise
michtige Gonner werben lieBen, oder ob es nur die prachtliebende Lebensweise des
Priors war, lidBt sich kaum entscheiden. Dieses Treiben war manchem der Monche
anstoBig.

Dazu kamen Klagen gegen den Prior. Wohl verdankte ihm die Bibliothek eine
erhebliche Bereicherung, wohl war dank seiner Hilfe in Kiiche und Kleidung ein gewisser
Wohlstand eingezogen; aber in den stillen Zellen, wo eine bedringte Seele mit Anfech-
tungen zu ringen hatte, lief sich der lebensfrohe Prior selten genug sehen. Er ging
dem Zank und leider auch den inneren Néten seiner Monche aus dem Wege, da er in
dieser Hinsicht nichts zu geben hatte. Auch fiihlten sich die Viiter zuriickgesetzt, wenn
der Prior bei wichtigen Geschiiften nicht die Ansicht des Konvents anhérte, sondern
sich mit zwei oder drei Beratern, und zwar meist sogar solchen aus der Welt, begniigte,
die ihm zur Erledigung der Angelegenheiten brauchbarer erschienen.

35



So bringt Zscheckenbiirlin seinem Kloster wohl eine prachtvolle Hiille, die
Schonheit der duberen Form, und unter ihm dringt in den Biichern der Bibliothek der
Geist einer neuen Forschung in die Kartaus ein, daza ein Wohlstand in fuBeren Giitern,
der die Grundlage fiir das regere geistige Leben der im Kloster sich aufhaltenden Ge-
lehrten ist; aber am tiefsten Wesen des Hauses idndert sich nichts, und wenn auch etwas
von der Form des Humanismus hereingestrémt ist, so bleibt doch der Kartaus die ganze
kraftvolle Festigkeit erhalten, die ihrem Orden in den kommenden Stiirmen der Refor-
mation helfen sollte, das urspriingliche Wesen gegen alle Angriffe rein zu bewahren.
Wir kénnen zusammenfassend feststellen, daf der neue Geist nicht in die Tiefe des
Klosters dringen konnte und nur dessen Form erneuert hat.

V1. Kartaus und Reformation.

Die innere wie die #uBere Entwicklung der Kartaus im weiteren Verlauf des
XVI. Jahrhunderts wird vor allem bestimmt durch die Auseinandersetzung mit der kom-
menden Reformation. So gut, wie bisher die Verinderungen in der Lebenshaltung wie
in der geistigen Einstellung der Stadt einen Nachhall in den Mauern des Klosters fand,
mubten auch die mit der Reformation gegebenen tiefgreifenden Verinderungen sich
bemerkbar machen. Zuniichst erlebte die Kartaus das Neue in der Form, daB sowohl
die Begeisterung fiir die von Wittenberg ausgehende Bewegung, als auch die Trennung
der humanistischen Kreise von den mehr und mehr reformatorischen Schichten die
Stellung zu Luthers Werk bestimmten und zugleich das Los des Klosters festlegten.

Es mag uns dieser Vorgang am deutlichsten werden bei der Betrachtung der
geistigen Entwicklung eines der bedeutenderen Kartiuser, Georg Zimmermann (Carpen-
tarius) von Brugg im Aargau, dem Fortsetzer der Chronik des Klosters. Er war nach
einer armseligen Jugend und nach Erlangung des Grades eines Magisters der freien
Kiinste an der Basler Universitit im Jahre 1510 in die Kartaus eingetreten, wo er neben
dem Abschreiben von Biichern auch das Verfassen eigener Arbeiten betrieb. Dab wir ihn
in der Druckerei Adam Petris antreffen, dem er eine Ausgabe Taulers besorgt, reiht ihn
ein in die Genossenschaft der Basler Humanisten, und auch in seiner Zelle ist er in
enger Verbindung geblieben mit der Welt geistigen Lebens, mit der ihn nicht nur die
Werke der Humanisten in Beriithrung bringen, sondern auch der Verkehr mit Bonifaz
Amerbach, und vielleicht auch die unmittelbare Beriihrung mit Fiihrern dieser Kreise.
In einem Briefe an Amerbach héren wir ihn ganz in der Art der Humanisten reden von
Feinheit des Stils und von Ehrfurcht fiir den Meister Erasmus, dessen Werke er durch
seine Ubersetzungen dem allgemeinen Verstindnis niher zu bringen sucht. Und mit
Erasmus hat auch er eine deutliche Sehnsucht nach einer Reformation. Wenn dieser
kimpft um die Reinheit der durch Dogmen und blofe Formen verunstalteten urspriing-
lichen Religion Christi, wenn Beatus Rhenanus mit Erbitterung vom Aberglauben und
den erdichteten Wundern der Kirche redet, wenn eine Reform der Kirche von innen
heraus erstrebt wird unter Wiederherstellung ihrer Reinheit, so kann auch Zimmermann
seine Zustimmung nicht versagen. So ist er einig mit der Beschrinkung der 6ffentlichen
Prozessionen und des Glockengeliutes, auch die Verminderung der F esttage findet seine
Billigung, und als das Volk in den Kirchen tumultuarisch zu singen anhebt, goénnt er

36



ihm gerne dieses Recht. Aus
dieser Weitherzigkeit heraus
redet der Humanist, nicht der
strenge Kartiuser.

Und zusammen mit seinen
humanistischen Freunden be-
griit er freudig das Erschei-
nen der ersten Schriften Lu-
thers, denn wie wir bereits
zeigten, ist die dltere Gruppe
der Basler Humanisten, die
sich um Heynlin scharte, von
echtem religiosem Sehnen er-
fiillt, und die jiingere sich an
Erasmus anschlieGende Gene-
ration kennt denselben Geist,
der sie zu der Forderung einer
griindlichen Reform der Kir-
che fiihrt. So konnte es gesche-
hen, daB die Leute dieses Krei-
sesdie ersten Schriften Luthers
lasen mit dem Gefiihl, es werde
in ihnen nichts ausgesprochen,
als was sie selbst bisher bewegt
hatte. Dieselbe Kampffront
schien sie zu vereinigen. Das
erlebt Zimmermann auch; er,
der Jugendgenosse Zwinglis,
nimmt in der von ihm verwal-
teten Klosterbibliothek ohne Gastzimmer der Kartaus (,,Zscheckenbiirlizimmer®).
Bedenken die Werke Luthers FRatenass
auf und triigt sie in den Katalog ein mit der Bezeichnung: ,Sermone des ehrwiirdigen
Vaters Martin Luther, von den Augustinern, des iiberaus berithmten Professors der Theo-
logie“. Aber eine gewisse Vorsicht spricht aus der Bemerkung, die er in eines der vom
Drucker dem Kloster iiberwiesenen Exemplare der 1522 bei Petri erschienenen Luther-
schen Ubersetzung des Neuen Testamentes schreibt, niimlich dab sich in dem Buche
manches finde, das von Luther selbst stamme, aber nichts oder fast nichts Argerliches.
Ein jeder solle es lesen, aber nicht weiter drauf bauen, als es mit der Lehre der Kirche
iibereinstimme. Immerhin ist diese Vorsicht begreiflich, wenn man bedenkt, daf diese
Bibeln fiir den Gebrauch der Laienbriider bestimmt waren. Im grofien ganzen also kann
von einer freundlichen Aufnahme der ersten reformatorischen Schriften geredet werden,
wenn auch die Begeisterung nicht so grof war, wie bei den Humanisten draufien in der Welt.

Aber dann tritt eine Anderung ein: in den Galaterkommentar Luthers schreibt
Zimmermann, der Verfasser sei seit zwei Jahren von der Kirche verdammt, weshalb man

37




den Kommentar mit Vorsicht oder gar nicht lesen solle. Und im Katalog werden all
die riilhmenden Bezeichnungen des Reformators gestrichen. Es ist offenkundig, daf Carpen-
tarius sich von dem unheimlich werdenden Luther zuriickzieht, aber es ist keine Feind-
schaft, eher Vorsicht. Zuletzt aber werden Striche durch das ganze Verzeichnis der Werke
des Reformators gezogen, und darunter das vernichtende Urteil gesetzt: ,.Dieser Luther,
der von der Kirche abgelehnt ist, verdient es nicht, neben andern katholischen Verfassern
aufgezihlt zu werden, trotzdem er noch viel mehr Biicher geschrieben hat, als hier auf-
gefiihrt sind“. Das ist der endgiiltige Schlufistrich unter die zuerst so offene Sympathie
fiir den Wittenberger ,,Professor der Theologie®“.

Zweierlei hat zu dieser Stellungnahme beigetragen: die Verdammung Luthers und
die Abwendung der iibrigen Humanisten von der Reformation, die geniigt hitte, Zimmer-
mann mitzureiben. Die Verurteilung des Reformators beendet die tragische Entwicklung
des Humanisten in den Klostermauern. Zuerst war er Jugendgenosse Zwinglis, dann
Verehrer des Erasmus, dann hatten ihn die Werke Luthers gepackt, aber die Verurteilung
schneidet eine weitere Entwicklung ab und li6t alles in der Ordensdisziplin ersterben.
GewiB, er bleibt auch da noch Humanist, der sogar von einem abtriinnigen Ménche noch
ruhig und gerecht reden kann und der auch dann noch Gutes anerkennt, wenn er iiber
die Einschmelzung der Kirchenzierden in Ziirich zom Besten der Armen zu berichten
hat. Ja, in einem Brief an Zwingli aus dem Jahre 1525 zeigt er sich noch als unsicheren,
von den groBen Forderungen seiner Zeit hin- und hergerissenen Menschen, aber der Geist
der Kartaus ist stirker, der Humanist beugt sich der Disziplin. Es ist dies das Los manches
andren zuerst fiir die Reformation begeisterten Humanisten gewesen, der wohl Reform
wollte, aber keine Revolution, und den der Paulinismus Luthers schreckte, der alles
Menschenwerk zerbrach. Von 1523 an beginnt diese Scheidung, die aus Erasmus einen
Gegner der neuen Geister macht, und manchen Unsicheren in die qualvolle Lage bringt,
das Alte und das Neue zugleich zu wollen.

In der Basler Kartaus aber siegt nach dem Sterben des Humanismus in seinen
Mauern der alte schroffe Geist des Ordens, der seinen Weg kennt und ihn geht bis zum
Ende. Der Fortsetzer der Klosterchroniken, Nikolaus Molitoris, der Leiter des Klosters
in den Stiirmen der Reformationszeit, zeigt keine Ungewiflheit mehr. In scharfer Ab-
lehnung des neuen Wesens, in unentwegtem Festhalten am alten Glauben und an der
Eigenart seines Ordens ist er seiner Kirche und seiner Kartaus treu geblieben bis zuletzt,
auch als es nichts mehr zu hoffen gab. Er ist der typische Vertreter der letzten Monche
des Klosters gewesen. So siegt zuletzt die feste Art des Ordens. Dab diese negative
Haltung gezwungenerweise dem Kloster nur die negative Seite der Reformation in Basel
nahe brachte, daf die neue Zeit keinen Sinn mehr hatte fiir die stillen Beter in ihrer
Zelle, daB die anders gesinnte Menge sie verlie und so die Bindung an die Basler
Biirgerschaft zum Zusammenbruch beitrug. war zu erwarten. DaB aber sogar eine Marie
von Brunn ihm untreu wurde und die Verfiigung aufhob, die dem Kloster weitere Zellen
sicherte, mag den Vitern ein Zeichen dafiir gewesen sein, wie tief ihre Einsamkeit
werden sollte.

Wenn wir in solcher Weise die Uberwindung von Humanismus und Reformation
im Innern des Klosters verfolgt haben, so miissen wir uns noch klar werden iiber die
Stellung, die der Basler Rat dem Kloster gegeniiber einzunehmen gedachte und die

38



Weise, in welcher sich sein Entschluf auswirkte. Es sind hier vor allem die Jahre 1525
und 1529 von Wichtigkeit gewesen. Vorbereitet war die Anderung im Verhalten des
Rates durch die Ereignisse der vorhergehenden Jahre, die das Eindringen lutherischer
Ideen in Basel gebracht hatten. Der Humanismus, vor allem die Wirksamkeit des Eras-
mus, und daneben die demokratische Bewegung innerhalb der Biirgerschaft und deren
Kampf um die Unabhingigkeit von der bischiflichen Oberherrschaft, dazu das Reform-
streben des edlen Bischofs Christoph von Utenheim, der Capito 1515 zum Prediger des
Domstiftes macht, und die Uberzeugung vertritt, dab die Heilige Schrift in der Kirche
herrschen miisse, ist hier zu nennen, sowie der erste Aufenthalt Oekolampads in Basel,
und die Titigkeit des Franziskanerguardians Pellikan in der Barfiiferkirche, die geradezu
als eine Geburtsstitte der Basler Reformation gelten kann. Schriften Luthers werden
in Basel gedruckt, die jiingeren unter den Humanisten neigen sich dem Reformator zu,
Réubli greift in radikaler Weise Messe, Heiligenkult und Fegfeuer an und trigt einer
Prozession statt der Reliquien eine Bibel voran. Am Palmsonntag 1522 kommt es zum
Spanferkelschmaus im KlybeckschloBchen, einem gewollten Bruch der Fastengebote, der
ungeheure Erregung auslost. Im Mai 1523 erlift der Rat eine Verordnung, die das Ver-
ketzern von der Kanzel herab verbietet, zugleich aber auch die Prediger auf Gottes
Wort verpflichtet. Auf den August des gleichen Jahres lidt Oekolampad zu einer Dis-
putation ein, die keine Entscheidung bringt, aber die Sache der Reformation stirkt. Das
Gleiche ist der Fall bei der zweiten Disputation im folgenden Jahre. Im Jahre 1525
fiihrt der zum Leutpriester zu St. Martin ernannte Oekolampad daselbst die evangelische
Gottesdienstordnung ein, im folgenden Jahr den deutschen Psalmengesang. Aber die
Entscheidung lift immer noch auf sich warten; Rat und Biirgerschaft sind geteilt und
lassen sich zu keiner endgiiltigen Regelung herbei, weder unter dem ungiinstigen Ein-
druck der Badener Disputation, noch angesichts des giinstigen Ausganges zu Bern. Es
mub zu tumultuarischen Volksaufliufen und Bilderstiirmen kommen, so am Karfreitag
1528 in St. Martin und am Ostermontag in der Augustinerkirche, bis sich der Rat davon
iiberzeugen lift, daB die Mehrheit der Bevilkerung zur neuen Richtung hilt. Gegen
Ende des Jahres kommt es zu einer weiteren Zuspitzung der Lage. Ein Volksauflauf
auf der Gartnernzunft verlangt Abschaffung der Messe, doch lehnt die Mehrheit des
Rates, unterstiitzt von Universitit, Kleinbasel und Spalenvorstadt dieses Ansinnen ab,
und nur das Dazwischentreten des evangelisch gesinnten Biirgermeisters Meier und
weiterhin die Vermittlung der Boten Berns, Ziirichs und der alten Orte kann ein Blut-
vergieBen verhindern. Die Klirung soll eine auf Pfingsten 1529 angesagte Disputation
bringen, aber schon am 5. Februar erzwingt das Volk den Riicktritt von zwdolf katho-
lischen Ratsgliedern und in den nichsten Tagen bricht offener Aufruhr aus, der zur
Abdankung sidmtlicher altgliubigen Ratsherren fiihrt. Das Volk aber will griindlich refor-
mieren: am Aschermittwoch kommt es zum vernichtenden Bildersturm. Dank eidgenos-
sischer Vermittlung kann die Gewalt wieder dem Rat zuriickgegeben werden; der Auf-
ruhr ist beigelegt, der neue Geist hat gesiegt und am 1. April legt Oekolampad die von
ihm ausgearbeitete Kirchenordnung vor, die von nun an das kirchliche Leben der Stadt
regeln soll.

Damit war auch die Stellung des Rates zu den Klostern vorgezeichnet. Vor die
Notwendigkeit des Handelns wurde er bereits im Jahre 1525 gestellt. Nachdem schon

39



1521 und 1523 zwei Kartduser ihr Kloster verlassen hatten, mubte der Rat, einem Be-
gehren der Chorherren des Leonhardstiftes folgend, am 1. Februar 1525 das Stift von
Prior und Konvent samt Pfarrei mit allem Vermdgen als unwiderrufliche Gabe unter
Lebenden iibernehmen, und nahm die Stiftsherren in Schirm und Biirgerrecht der
Stadt auf. Diese zogen nun die Kutte aus und verpflichteten sich gegen Zusicherung
eines Leibgedings zur Weiterfiihrung von Chor- und Kirchendienst.

Dabei ist zu beachten, dab hier der Rat sich nicht nur zum Herrn des Stiftes
macht, sondern so weit geht, Klosterleute zu Weltpriestern zu machen. Hierbei kann
er sich berufen auf eine bestehende Rechtsgrundlage, denn schon seit langer Zeit stehen
die meisten Kloster unter der Schutzherrschaft des Rates, der ihr Kastvogt ist und kraft
dieses Rechtes friih und recht derb in die klésterliche Existenz eingreift. In der Refor-
mationszeit geht er nun einen Schritt weiter, er nimmt die stidtischen Kléster neuer-
dings unter seinen Schutz und erginzt seine Kastvogtei durch die Einrichtung von
stidtischen Pflegereien, denen er die Verwaltung der Klostergiiter iibertriigt. Auf diese
kastvogteiliche Gewalt beruft er sich gegen die Kloster St. Klara, Klingental und in der
Steinen. Auch die Kartaus mub diese Anspriiche des Rates iiber sich ergehen lassen
und wie die andern es erleben, daf dieser seine Klostervormundschaft bis zur vélligen
Verfiigung iiber Bestand und Vermigen der Klister ausdehnt und dazu iibergeht, das
Klostervermégen zu inventieren, die Monche in Eidespflicht zu nehmen und gar in Er-
wigung zu ziehen, ob er die Kloster nicht auf den Aussterbeetat setzen oder doch die
Zahl ihrer InsaBien beschrinken wolle. Auf jeden Fall erlifit er an alle von Zeit zu Zeit
die Aufforderung zum Austritt, denn es sei sein Recht, die Klgster ,,zu besetzen und
zu entsetzen*.

Zu diesen in den Ratsbeschliissen des Jahres 1525 niedergelegten Bestimmungen
war der Basler Rat keineswegs nur durch die bestehenden Rechtsgrundlagen gefiihrt
worden, sondern es hatten noch ganz andere Griinde mitgewirkt. Einerseits handelte
es sich darum, das bedeutende Vermégen der Kloster der Stadtwirtschaft zu sichern,
wobei er in Anbetracht der auswiirtigen Kapitalanlagen sehr vorsichtig vorgehen mubte.
Des weiteren sprach auch das Interesse des zur Zeit michtigen Handwerks dafiir, daf
eine MabBregelung der Klister vor unerwiinschter Arbeitskonkurrenz schiitze. Anderer-
seits weist uns der Entschlufi, den der Rat anlifilich der Untersuchung der Zustinde
im Steinenkloster am 13. Februar 1525 fabte, auf ein viel tiefer liegendes Motiv hin.
Es wird dort neben dem Recht der Klosterfrauen auf das Lesen der Bibel und auf freien
Austritt ausdriicklich erklirt, daf niemand gegen seinen Willen gezwungen sein soll,
das Joch zu tragen. Hier spricht es der Rat als Recht des modernen Staates aus, gegen
das Sequestrieren von Menschen und Giitern in Kléstern einzuschreiten und seine An-
gehérigen gegen den Zwang der Ordensdisziplin zu schiitzen. So tief war die allgemeine
Wertung des klésterlichen Lebens gesunken. Dagegen treten religiose Erwigungen
vollig zuriick.

Mit diesen Verordnungen war zugleich mit den iibrigen Basler Klostern auch
der Kartaus der Krieg angesagt, bei welchem neben dem Religiésen das rein Wirtschaft-
liche im Vordergrund steht. Reden wir zunichst von ersterem. Es waren zwei Kartiuser
gewesen, die den immer allgemeiner werdenden Auszug aus den Klostern Basels eriffneten.
Im Jahre 1521 entschlof sich Pater Sebastian, wahrscheinlich unter dem Eindruck der

40



reformatorischen Gedanken, zum Austritt aus der Kartaus, und zwei Jahre spiter folgte
ihm Thomas Brunus Solemacher, ein unwiirdiger Monch, der sich nachher die Peters-
kaplanei zu verschaffen wufte und nach schweren sittlichen Verfehlungen elendiglich
zu Grunde ging. Unter dem Eindruck der Ereignisse des Jahres 1525 zog Johann Kiifer
von Summerich das Ordenskleid aus, und, um dies vorwegzunehmen, im Jahre 1529
folgten Knobloch und Keck seinem Beispiel. Bei den drei letzteren handelte es sich um
Laienbriider. Auber diesen fiinf Abtriinnigen hatte die Kartaus keinen Abfall zu ver-
zeichnen, ein Beweis fiir ihre aufierordentliche Widerstandskraft. Es ist dies um so
verwunderlicher, als der Rat nichts unterlieB, die Viter seinem Willen untertan zu
machen. Versucht wurde zuniichst religiose Beeinflussung, die nach der Entscheidung
des Jahres 1529 einsetzte und zu einem drei Jahre langen Kampfe fiihrte.

Am 24. Mirz 1529 begab sich eine Delegation des Rates in die Kartaus, wo den
Viitern eroffnet wurde, daf der Rat gesonnen sei, die Integritit des Klosters zu garan-
tieren, sowie die Ordensregeln insoweit anzuerkennen, daf weder ihre Speisegebote noch
das Verbot fiir Frauen, das Kloster zu betreten, gefihrdet wiirden. Dagegen verlangt er
von ihnen, daB sie die Kutte ausziehen und die Tracht der Weltgeistlichen tragen, denn
er ist der Ansicht, daf innert vier Jahren das ganze deutsch sprechende Land die Refor-
mation angenommen haben werde. Dazu werden sie angehalten, zur Predigt nach St. Theo-
dor zu gehen. Da sich die Viter dazu nicht bewegen liefen, suchte der Rat ihnen diesen
Schritt zu erleichtern, indem er vorschlug, einen reformierten Priidikanten in der Kartiiuser-
kirche zum Wort kommen zu lassen, in der Hoffnung, sie so fiir die neue Lehre gewinnen
zu konnen. Nach anfinglichem Striuben entschlossen sich die Ménche fiir den refor-
miert lehrenden Pfarrer zu St. Theodor, Wissenburger, der seine Predigten am 21. Oktober
begann, um sie jedoch infolge eines Zwischenfalles am 25. November wieder einzustellen.
Er hatte gegen das Kuttentragen geredet und gegen das Sitzen hinter Klostermauern, bis
einer seiner gezwungenen Zuhérer es nicht mehr linger aushielt und weglief. Wissen-
burger rief ihm nach: ,Hab ich die Wahrheit nicht gesagt? Ich bin bereit, von meiner
Predigt Rechenschaft zu geben®. Und als er keine befriedigende Antwort erhielt, schlof
er mit der Klage, daf Gottes Wort und seine eigene Person inmitten dieser Ménche ver-
achtet seien; doch wolle er im Jiingsten Gericht ihretwegen keine Verantwortung tragen,
denn sie seien allesamt verstockt und verblendet.

Das war das Ende des gutgemeinten Bekehrungsversuches und damit auch der
offiziellen Gottesdienste, denn bereits am Freitag nach Epiphanien war den Vitern das
Lesen der Messe durch den Rat verboten und ein Gesuch des Priors Zscheckenbiirlin,
doch wenigstens im Geheimen ihren Gottesdienst feiern zu diirfen, abgewiesen worden.
Erst in dem Vergleich vom Jahre 1532 wurde den Kartiiusern dieses Recht wieder garan-
tiert, wie auch das Tragen der Kutten innerhalb der Klostermauern erlaubt.

Auch mit dem Versprechen des Rates, er werde iiber die Innehaltung der Speise-
gebote wachen, war es in Wirklichkeit nicht weit her. So konnte es geschehen, daf einer
der vom Rat verordneten Pfleger, Hans Irmi, Fleisch mit ins Kloster brachte und den
Kiichenbruder, der sich weigerte es zu kochen, groblichst beleidigte und dazu noch drohte,
er werde in Zukunft seine Magd mitbringen, damit sie ihm sein Fleisch zubereite. Und
diese Drohung einer Durchbrechung des strengen Verbotes des Zutrittes von Frauen in
die Kartaus wird wirklich, sogar mit Erlaubnis des Rates, ausgefiihrt. Einer der beiden

41



im Jahre 1529 abgefallenen Laienbriider, der Schaffner Bartolomius Knobloch von Wesen,
hatte sich am ersten Adventssonntage desselben Jahres verheiratet und seine Frau mit
sich in die Kartaus gebracht, in welcher er mit Erlaubnis des Rates sein Amt als Schaffner
weiterfiithrte. Mit Grauen sahen die Viiter die junge Frau in ihren Hallen hin- und her-
gehen, und als der Pridikant Wissenburger Besuche beim Schaffner machte, waren sie
gleich bei der Hand mit dem Verdacht, dab diese Besuche mehr der jungen Schaffnerin
gilten, als deren Gatten. Immerhin gab der Rat auch hierin nach und bestimmte, dab
Bilder in den Klein-
basler Gotteshdusern
anordnete. Die Ver-
treter des neuen Gei-
stes, die sich wie die
Wilden  benommen
hatten, verursachten
in der Kartaus einen
Schaden, den die Vi-
ter auf mindestens
1000 Gulden bemafBen,
und das nicht nur in
der Kirche, sondern bis
in die Zellen hinein.
Dieser Geist spricht
auch aus den Aufe-
rungen, die den Vi-
tern etwa hinterbracht

die junge Frau das
Kloster wieder zu ver-
lassen habe.

Die ablehnende Hal-
tung der Kartiiuser, der
groBen Masse unver-
stindlich, kostete die
Viterihre letzten Sym-
pathien bei der Bevol-
kerung. Sie hatten dies
bereits anliBlich des
Bildersturms zu spii-
ren bekommen, der
auch vor den Toren
der Kartaus nicht Halt
gemacht hatte, als am
14. Februar 1529 eine
Horde GroBbasler ih-
ren ,,Gotzenkrieg® in wurden und die ihnen
das Mindere Basel hin- das Henken oder das
iibertrugen und am fol- Hinauswerfen  iiber
genden Tage der Rat  VWappen des Gr‘(’;‘;ﬁ“{)ﬁrf‘a‘;":‘f (Jakob Zibol. i Mauern oder das
die Vernichtung aller s Schwemmen im Rhein
verhieBBen, wenn sie sich nicht zum neuen Wesen bekehren wollten. Immerhin ist auch
hier zu sagen, dab der Rat fiir solche Reden keineswegs verantwortlich zu machen ist,
hat er doch die frechen Auslassungen des Pflegers Hans Irmi, der die Monche etwa fragte,
ob sie die ,,Narrenkappen* abziehen wollten, mit dessen Entlassung beantwortet. Dennoch
verbreitete sich unter den Vitern die Angst und das Mitrauen, das sie aus den Zeiten der
Bauernunruvhen her schon kannten, als sie im Jahre 1525 die Einnahme der Stadt und
die Pliinderung des Klosters durch die Aufstindischen erwarteten.

Tiefer griffen diejenigen MaBinahmen des Rates in die klosterliche Existenz ein,
welche die Sicherung des Klostergutes bezweckten. Es war am 1. Oktober 1525 dem Kon-
vent der Kartiduser mitgeteilt worden, daB der Rat bereit sei, einem jeden, der aus dem
Kloster auszutreten wiinsche, alles zuriick zu erstatten, was er bei seinem Eintritt dem-
selben zugebracht habe, und wenn er ohne Mittel eingetreten sei, so wolle ihm der Rat
aus den Mitteln des Klosters eine Entschidigung zukommen lassen. Allerdings hatte von
diesem Angebot nur der Laienbruder Johann Kiiffer Gebrauch gemacht. Schlimmer war,

42



daf am 15. Juni des gleichen Jahres eine Delegation des Rates den Kartiiusern Mitteilung
machte von dem Beschluf, der auch ihnen die Aufnahme von Novizen untersagte und
damit das Kloster zum Aussterben verurteilte, ihnen zugleich verbot, das vorhandene
Klostergut an auswirtice Ordensobere zu versteuern oder zu veriubern, damit es dem
Rate ganz erhalten bleibe. Dementsprechend kam am folgenden Tage die Kommission
und nahm das Inventar der vorhandenen Wertsachen, Kelche, Gefiie, MeBgewiinder in
Kirche und Kloster auf.

Dennoch fiihlten sich die Ménche noch nicht in ihrer Existenz bedroht, sondern
bauten in der Hoffnung auf bessere Tage an ihrem Refektorium weiter, das sie 1527
fertigstellten. Tatsichlich kam es erst im Jahre 1529 zum entscheidenden Kampf um
das Klostergut, der fiir den Rat nicht ohne Schwierigkeit war, denn er konnte der Kar-
taus gegeniiber nicht wohl eine Ausnahme machen, auch wenn sie das einzige Kloster
war, das die Kraft hatte, den Einwirkungen der neuen Zeit zu widerstehen. Der Aus-
bau der klosterlichen Pflegereien durch den Rat als Kastvogt brachte auch der Kartaus
nach dem Bildersturm des Jahres 1529 die Ernennung von Pflegern, Rudolf Supper und
Hans Irmi, der nach seiner Entlassung durch Ludwig Becherer ersetzt wurde. Diese
hatten sich sogleich iiber die Vermigensverhiltnisse der Ménche bei ihrem Klostereintritt
erkundigt und sie ermahnt, unter den giinstigen Bedingungen des Rates auszutreten, da
sonst dieser nicht in der Lage sei, sie gegen die Masse des Volkes zu schiitzen. Prior
und Konvent hatten diese Zumutung von sich gewiesen, nur zwei unter ihnen, der
Schaffner Knobloch und der Konversbruder Bonifaz Keck aus Dornbirn hatten von dem
Angebot Gebrauch gemacht, der Schaffner mit der Begriindung, man kénne doch nicht
das Kloster dem Gegner iiberlassen, weshalb er bereit sei, auf einige Zeit die Kutte aus-
zuziehen und zu retten, was zu retten sei. DaBl der Rat ihn in Amt und Wiirden belief
und ihm am 18. Oktober 1529 neben dem Aufenthalt im Kloster eine Entschidigung in
Geld und Naturalien zusagte, er aber dem Rate Schliissel und Siegel des Klosters aus-
lieferte, brachte die Viter in eine peinliche Lage, da sie dem ,,Pervershruder* mi6trauten,
dieser aber sein Amt mehr im Interesse des Rates als der Kartaus versah.

Die Lage wurde noch dadurch erschwert, dab der Prior Zscheckenbiirlin am
Palmsonntag 1529 aus Kloster und Stadt gefliichtet war, zuniichst nach Neuenburg a. Rh.
zu seinem Schwager Leonhard Fuchs, und von dort in die Freiburger Kartaus, wo man
sich vorbereitete, auch die iibrigen InsaBen des Basler Hauses aufzunehmen, wie denn
das Generalkapitel im folgenden Jahre den Prioren von Basel und Freiburg Vollmacht
erteilte, die Basler Monche fiir den Fall einer Ausweisung in anderen Kléstern der
Provinz unterzubringen. Diesen Schritt, welcher Rat und Konvent in groBe Verlegenheit
brachte, suchte Zscheckenbiirlin mit dem Hinweis auf sein Alter und seine erschiitterte
Gesundheit zu erkliren, doch liBt sich vermuten, daB er glaubte, aus der Ferne und
auBierhalb der Machtsphire des Basler Rates den Kampf um die Giiter seines Klosters
besser fithren zu kénnen. Der Rat war auch dieser Ansicht. Er versuchte daher, den
Prior zur Riickkehr zu veranlassen. Schon in Neuenburg traf ein Brief desselben bei
Zscheckenbiirlin ein, der ihm alle Sicherheit versprach, doch wufbte der gewandte Prior
sich aus der Verlegenheit zu ziehen, indem er auf die groBe Wichtigkeit der Angelegen-
heit hinwies und der Antwort des Generalkapitels die Entscheidung iiberlieB, nachdem
er sich mit dem Visitator der Rheinprovinz, Gobelin von Mainz, beraten hatte. Seine

43



Monche aber forderte er zum Widerstand auf und gab ihnen Wege zu einer geheimen
Korrespondenz mit dem Visitator an.

Die Flucht ihres Priors und ihr Widerstand gegen die Verordnungen des Rates
zogen den Vitern weitere Eingriffe der Staatsgewalt in ihr klosterliches Dasein zu: die
Schliissel zur Sakristei, in welcher neben den Kleinodien der Kartaus auch deren Zins-
briefe aufbewahrt wurden, nahmen die Pfleger an sich und verwahrten die Tiir noch
mit einem starken Malschlof. Dazu wurde das Kloster unter strenge Aufsicht gestellt;
der Stadtknecht erhielt den Auftrag, das Tor zu bewachen, Briefe dem Schaffner zuhanden
des Rates zu iibergeben, Besuche nur in seiner Gegenwart zu den Ménchen reden zu
lassen, und Fliichtende einzufangen, denn der Rat wollte jeden strafen, daf ,er wolt,
er het es nit geton“. Dal es ihm damit ernst war, mufite der Basler Biirger, Heinrich
Ecklin, der Sakristan, erfahren. Auf ein Gesuch, das der Vikar mit zwei Vitern am
11. Dezember 1529 dem Rat vorgelegt hatte und in welchem er um Freiheit und Garantie
aller Rechte bat, hatte der Rat aus Angst vor dem Entweichen der Ménche um das
Kloster eine Kette von Wiichtern gestellt, die den Sakristan Ecklin bei einem Ausbruchs-
versuch iiberraschten. Er wurde in seine Zelle gesperrt und mit einer eisernen Kette
angebunden. Nur durch ein scheinbares Eingehen auf die Forderungen des Rates ver-
mochte er sich aus seiner Gefangenschaft zu befreien. Freigelassen ging er einige Zeit
in der Stadt umher, die Kleidung eines Weltgeistlichen iiber seiner Kutte tragend, dann
aber ergriff er eine giinstige Gelegenheit, um sich aus dem Staube zu machen. Er begab
sich nach Freiburg, wo er weiterhin in der Kartaus verblieb. Diese Angelegenheit war
nicht dazu angetan, das Verhiltnis mit dem Rat zu verbessern. Dazu kam, daf Zschecken-
biirlin sich bis in den Herbst des Jahres 1529 hinein von dem abgefallenen Schaffner
tiuschen lief und dessen Vorgehen billigte, seinen Ménchen aber den Vorwurf der Un-
vorsichtigkeit machte. Unter diesen Umstinden dachten die Viter daran, ihn wieder ins
Kloster zuriickzurufen und sandten mit Genehmigung des Rates den Vikar der Kartaus
nach Freiburg, doch ohne Erfolg. Mit alledem kamen die Ménche in den Verdacht be-
sonderer Hartnickigkeit.

Doch, wiihrend seine Ménche in solcher Weise im Kloster zu Basel mancherlei
Unbill zu erdulden hatten, in ihrem MiBtrauen auch allerhand zu sehen glaubten, was in
Wirklichkeit kaum vorhanden war, tat Zscheckenbiirlin im sicheren Freiburg alles, um
den Rat zum Einlenken zu zwingen. Es ging dabei hauptsichlich um das von ihm und
seiner Verwandschaft dem Kloster zugebrachte Kapital, das vor allem im Auslande an-
gelegt war. Der Kampf begann gegen Ende des Jahres 1529, als Zscheckenbiirlin davon
horte, dab die Sachwalter aus kirchlichem Besitz zu St. Theodor Mebgewiénder und kirch-
liche Gerite hatten versteigern lassen, eine MaBnahme, die mit der Begriindung einer
staatlichen Armenpflege an Stelle der klosterlichen zusammenhing. Er befiirchtete nun,
daB es mit dem Besitz der Kartaus dhnlich gehen kénne und in einem Schreiben vom
21. Dezember legte er dagegen Verwahrung ein, dafi die ihm gehérenden kirchlichen
Gewiinder usw. veriiubert wiirden. Der Rat bat ihn daher um genaue Angabe des ihm
zustehenden elterlichen Gutes. Da seine Anwesenheit dazu nétig erschien, sicherte man
ihm fiir sein Kommen wie fiir sein Gehen freies Geleite zu. Wieder wubte sich Zschecken-
biirlin zu entschuldigen, diesmal mit seiner erschiitterten Gesundheit, und begniigte sich
damit, eine schriftliche Liste beizulegen, die der Rat offenkundig bei der am 1. und

e



2.Augustabgehaltenen
Versteigerung beriick-
sichtigt hat. Es kamen
bei dem Verkauf im
ganzen gegen260Pfund
Stebler heraus, von de-
nen am 13. Januar 1531
eine Summe von 250
Pfund den stidtischen
Almosenherren ausbe-
zahlt werden konnte.
Dagegen war es dem
Rat nicht méglich, auf
die auswirtigen Kapi-
talien der Kartaus die
Hand zu legen. Es han-
Hieronymus Zscheckenbiirlin als Prior der Kartaus und als Tod. delte sich vorallem um
(Orig. Histor. Museum, Basel.) eine Summe von 2500
fl., die noch Prior Lou-
ber in Wirtemberg angelegt hatte, von woher auch ein Zins von 55 fl. einging. Dazu
kam ein von Marie von Brunn gestifteter Zins von 106 fl. von Sennheim, Tann und
Ensisheim. Zscheckenbiirlin hatte sich in dieser Angelegenheit an die osterreichische
Obrigkeit gewandt, in deren Bereich die Kapitalien angelegt waren, mit dem Erfolg,
daB ihm von nun an die Zinsen unmittelbar ausgerichtet werden sollten. Da in dieser
Weise diese Summen der Gewalt des Rates entzogen waren, suchte dieser mit Zschecken-
biirlin zu verhandeln, indem er ihm durch zwei Ratsherren, die ihn in Neuenburg tra-
fen, eine Rente von 100 fl. anbieten lief, unter der Bedingung, daf er die Kartaus
endlich dem Rat iibergebe. Der Prior lehnte dies jedoch ab. Ein weiterer Versuch
des Rates, sich die Hilfe der Basler Kartiuser zu sichern unter Berufung auf die Lang-
mut, die er ihnen gegeniiber bewiesen habe, scheiterte an deren Widerstand. Auch ein
Brief, den der Rat unter dem Siegel des Klosters und scheinbar im Namen des Konventes
an den Prior abgehen lieB, niitzte nichts, im Gegenteil gaben die Viter, um einen der-
artigen Betrug im weiteren zu verhindern, dem Prior alle Vollmacht im Kampf um die
Giiter des Klosters. Ubrigens traf unterdessen der Bote mit dem Zins aus Wirtemberg
ein und lieB sich vom Rat das Geld abnehmen, worauf dieser sich nicht weiter um die
Stellungnahme der Viiter kiimmerte. Zscheckenbiirlin trug sich zwar mit dem Gedanken,
die Stadt gerichtlich zu belangen, fand aber keinen gangbaren Weg. So blieb denn dem
Prior wie den Vitern nichts anderes iibrig, als sich in Geduld zu fassen, was letzteren
insofern erleichtert wurde, als der Rat ihnen getreulich Essen und Kleidung zukommen
lieB, ja ihnen erlaubte, im Geheimen die Messe zu lesen.

Die Entscheidung dieser Angelegenheit brachte erst das Jahr 1532, in welchem,
nach neuen Schwierigkeiten, durch einen Vertrag vom 16. Juli die Stellung der Kartaus
innerhalb der nunmehr zum neuen Glauben iibergegangenen Stadt geregelt wurde. Einer-
seits hat es der Rat verstanden, seine bisherigen Rechte zu wahren, die ihm erlauben

45




unter Berufung auf seine Eigenschaft als Kastvogt seine Pfleger zu senden, denen iiber
alles Rechenschaft abgelegt werden mufi. Ohne seine Zustimmung darf nichts vom
Klostergut veriuBert werden. Zudem wird ausdriicklich an den Bestimmungen des Jahres
1525 festgehalten, die das Kloster dem allmihlichen Aussterben aussetzen. Aber anderer-
seits kommt er dem Kloster weitgehend entgegen, wenn er ihm gestattet, innerhalb dieser
Schranken seine Einkiinfte und Giiter selbst zu verwalten, und wenn auch in bescheide-
nerem MaBe die gewohnten Almosenspenden wieder aufzunehmen. Dazu wird den
Monchen erlaubt, innerhalb der Klostermauern die Ordenstracht zu tragen, die sie aller-
dings ausziehen miissen, wenn sie sich auf der Strabe zeigen. Und endlich diirfen sie
ihren gottesdienstlichen Pflichten wieder nachkommen, wenn auch im Geheimen.

Damit war ein fiir das Kloster ertriiglicher Zustand gefunden und Zscheckenbiirlin
kehrte wieder nach Basel zuriick, wo er in seinem Kloster noch sieben Patres und drei
Konversbriider vorfand. Thnen stand er vor bis zu seinem Tode am 7. Januar 1536. Mit
ihm verloren sie einen weltgewandten Fiihrer, der ihnen zwar fiir die schweren Tage
des Absterbens der Kartaus keinen seelischen Trost, wohl aber wertvolle Wegleitung fiir
weitere Verhandlungen mit Rat und Orden hitte geben konnen.

VII. Das Ende der Basler Kartaus.

Der Kartiuserorden, dem keinerlei offizielle Mitteilung von dem Abkommen vom
16. Juli 1532 gemacht worden war, gab den Kampf um die Erhaltung des Basler Hauses
keineswegs auf. Als der bisherige Prior, Zscheckenbiirlin, gestorben war und der Rat zu
keiner Ernennung eines neuen Priors die Hand bieten wollte, lag die Leitung der Kar-
taus bei dem Schaffner Nikolaus Molitoris, dem schroffen Vertreter alten Glaubens und
Wesens, den das Generalkapitel nunmehr als Prior betrachtete und nach dessen Tod der
Visitator Gobelin von Mainz dem Rat mitteilte, er werde dem Hause einen neuen Prior
geben, da sonst eine Einbufie des Klostergutes zu befiirchten sei. Von den beiden letzten
damals noch im Kloster befindlichen Vitern komme keiner in Betracht, weshalb er einen
Ménch aus einer auswirtigen Kartaus senden werde. Da dies gegen die Vereinbarungen
von 1532 ging, die das Aussterben der Kartaus vorsahen, lehnte der Rat die Einmischung
des Ordens in diese seiner Ansicht nach rein stidtische Angelegenheit ab, ebenso die
Wiederholung dieses Schrittes durch Gobelin und seinen Covisitator. Damit gab sich
jedoch das Generalkapitel nicht zufrieden, sondern es forderte beide Visitatoren im Jahre
1546 auf, neue Schritte zu tun, iiber das Basler Haus zu wachen und aus andern Nieder-
lassungen Ordensleute dahin zu senden, doch wieder ohne Erfolg. Im folgenden Jahre
setzte Gobelin auf der Reise zum Generalkapitel noch einmal zum Stof an, und bat den
Rat um Mitteilung des Vertrages, der ihm immer noch unbekannt war, sowie um Aufschluf
dariiber, ob endlich mit der Zustimmung zur Ernennung eines neuen Priors zu rechnen
sei. Gobelin suchte iibrigens in diesem Schreiben die Giiltigkeit des Vertrages anzu-
zweifeln, da dieser die Genehmigung der Ordensoberen nicht erhalten habe. Der Rat
hielt es jedoch nicht fiir nétig, ihm eine Antwort zu geben. Fiir ihn war die Angelegen-
heit erledigt.

Nun versuchte man es auf andre Weise. Der Freiburger Prior wendete sich an
Bonifaz Amerbach, dessen Treue fiir die Kartaus er kannte, und bat ihn, seinen Einfluf

46



geltend zu machen und dafiir zu sorgen, daf die Basler Kartaus den Zusammenhang mit
den iibrigen Hiusern des Ordens wieder aufnehmen diirfe, wobei auf das Beispiel Strab-
burgs hingewiesen wurde, das den neuen vom Generalkapitel ernannten Prior anerkannt
hatte. Doch Amerbach war alt und starb schon im folgenden Jahre, um als letzter der
Goénner des Klosters in dessen Kreuzgang begraben zu werden.

Gleich fruchtlos verlief ein letzter Versuch, den im Jahre 1762 der Prior der
Freiburger Kartaus, Athanasius Kolb, unternahm, um das Basler Kloster, auf das der
Orden keineswegs verzichtet und dem er bis 1594 immer wieder Prioren i. P. gegeben
hatte, wieder dem Orden zu erwerben. Der Handel wurde auf diplomatischem Wege
erledigt unter Berufung auf die Bestimmungen des westfilischen Friedens, so daf die
bestehenden Verhiltnisse keine Verinderung erfuhren.

Schon lange Jahre zuvor war das Kloster in den Besitz der Stadt iibergegangen.
Nach dem Tode Zscheckenbiirlins starben nacheinander die iibrigen Insafien der Kartaus
hinweg: 1540 Othmar, 1541 Johann Dryel, Schupp und der Laienbruder Christian, 1545
Nikolaus Molitoris, der letzte Schaffner des Klosters. Nach ihm ging die Verwaltung auf
den Konversen Hans iiber, dem ein weltlicher Helfer, Andreas Fleyter, beigegeben wurde,
und als 1557 Bruder Hans starb, kam die Klosterverwaltung véllig in weltliche Hinde.
Hieronymus Mieg wurde vom Rat zum Schaffner bestellt und nach seinem Tod Leonhard
Hospinian die Sorge um den letzten Basler Kartiuser iibertragen, Thomas Krebzi, der
1558 seinen letzten Genossen, Nikolaus Frolich, zu Grabe getragen hatte. IThm war die
Pflicht geworden, die Namen der letzten Insaben des Hauses wie der letzten Gonner der
Kartaus ins Kalendarium einzutragen und Schritt fiir Schritt ihr Sterben aufzuzeichnen.
Den letzten unter ihnen, Johann von Appenzell, einen Konversen, hat er ausgelassen,
seine Hand war zu miide geworden. Ganz allein blieb er in dem verédeten Hause, besucht
nur von dem einzigen Freund, der sich noch um ihn sorgte, Bonifaz Amerbach, bis er
auch an dessen Grab stehen mubte, um dann noch zwei Jahre lang in vélliger Einsam-
keit zu verbringen. Als er im Jahre 1564 als letzter der langen Reihe von Vitern zum
Grabe getragen wurde, verschwand mit ihm fiir immer aus Kloster und Stadt jene mon-
chische Frommigkeit, die im Kampfe gegen die Geister der Zeit wie gegen die Note aller
Art mit Treue zu ihrer Kirche und ihrem Orden gehalten hatte, um in der gleichen
Festigkeit dem Untergang ihres Werkes zuzusehen. An ihre Stelle traten seit dem Jahre
1669 die Basler Waisenkinder, denen die gleiche Biirgerschaft ihre Fiirsorge zuwandte,
wie einst ihren stillen Vorgingern.

Uber allem mag die kurze Notiz stehen, mit welcher das Generalkapitel seines
letzten Basler Kartiusers gedachte: ,,Es starb Thomas, der letzte und einzige Monch des
Basler Hauses, der 30 Jahre und dariiber bis in den Tod im Hause ausgeharrt hat. Dem
stillen Heldentum, das in diesen kurzen Worten seine Anerkennung fand, darf sein Orden
ein stolzes Andenken bewahren. Es soll auch in unsrem Basel von heute nicht vergessen
sein.

VIII. Die Gebciulichkeiten der Kartaus.

Zum Schlub unserer Betrachtungen haben wir noch in aller Kiirze zu reden von
dem Bild, welches das Kloster nach Abschluf der letzten in die Zeit des Priorates Zschecken-
biirlins fallenden Bauperiode darbot und das teilweise bis auf den heutigen Tag erhalten

47



geblieben ist. Als Unterlage beniitzen wir den in diesem Heft wiedergegebenen Ausschnitt
aus Merians Stadtplan, der allerdings nicht Anspruch auf Zuverlissigkeit in allen Einzel-
heiten erhebt — verfolgt er doch ganz andre Ziele als das einer genauen Wiedergabe
der Gebiulichkeiten der Kartaus —, der aber durch seine plastische Ubersichtlichkeit am
ehesten geeignet ist, ein lebendiges Bild von der Kleinbasler Kartaus zu vermitteln.

Wir beginnen mit demjenigen Teil des Klosters, der die ganze Welt des Monches
umschlof, mit Zellen, Kreuzgang und Kirche. In ihnen spielte sich das alltigliche Leben
der Viiter ab, — der Gang in das Refektorium oder gar ins Scheerhaus war nur ein kurzes
Heraustreten aus der gewohnten Umgebung, die dem Ménche so sehr zur Heimat geworden
war, dab er eine Trennung als ein wahres Ungliick empfand. Wenn uns an einem Ort
innerhalb des Klosters die Eigenart kartiusischen Wesens in der duBeren Gestaltung des-
selben ganz besonders deutlich entgegentritt, so wird dies vor allem in diesem Bezirk
strengster Weltabgeschiedenheit der Fall sein. Wie wir frither sahen, liegt in der eigen-
artigen Verbindung von Einsiedlertum und wohlgeordnetem klosterlichem Leben ein
charakteristischer Zug, der den Kartiuser von andern Orden unterscheidet. Im Gegen-
satz etwa zu den Vertretern der Bettelorden iibt er keine pfarramtliche Titigkeit aus, er
tritt nicht als Prediger vor das Volk, er teilt nicht die Sakramente aus, er hort nicht die
Beichte, er erteilt keinen Unterricht. Als wahrer Einsiedler sondert er sich ganz und gar
ab von der AuBienwelt, die auf ihn keinen weiteren Einflu6 mehr hat, auf die aber auch
er keineswegs einzuwirken sucht, es sei denn durch seine Biicher, die sozusagen losgelost
von seiner Personlichkeit seine stille Zelle verlassen, um in die ihm ferne Welt hinaus-
zuziehen. Wie sich der Orden dadurch den Vorwurf vélliger Nutzlosigkeit zuzog, davon
war bereits die Rede. ,Er hitte niitzer mit predigen mogen sin®“, hieB es bei der Ein-
klosterung eines Heynlin, wenngleich auch andere diese ,,Hohe Niedrigkeit* priesen, derer,
»die von aller Gemeinschaft der Menschen abgesondert gleich Adlern auf steiler, unzu-
ginglicher Hohe leben®. Diese Weltabgeschiedenheit des Kartiusers, der in stiller Zelle
wie im Chore seiner Kirche, seinem Gotte dient, mufte sich in einer ganz andern Anord-
nung der Zellen, wie der Kirche auswirken, als wir sie etwa bei den tiitigen Bettelmonchen
antreffen, fiir welche die Wirksamkeit unter den Massen letztes Ziel war und denen das
Kloster und die Zelle nicht alleiniger Aufenthalt sein mubte, sondern manchesmal nur
Unterschlupf, bis neue Pflichten sie aus den Mauern des Klosters ins Leben hinausriefen.
Fiir sie war es leicht, ein Kloster zu bauen, das sich in das Stadtbild einfiigte, fiir die
Einsiedler der Kartaus aber war eine Art der Anordnung notwendig, die ihr Kloster
ebenso sehr zu einem Fremdkorper im allgemeinen Stadtbild werden lief, wie es der
Kartiuser innerhalb der Stadtgemeinschaft war.

Von hier aus gesehen ist es nicht verwunderlich, daf von den Gebiulichkeiten
der Kartaus in der Folgezeit gerade diejenigen am griindlichsten verschwinden muften,
die fiir sie am eigenartigsten waren: die Zellen. Wir finden sie auf dem Bilde Merians
um den grofien Kreuzgang gruppiert, den grobten Teil des heutigen Waisenhausgartens
von der Kirche gegen Westen zu einnehmend. Jedes dieser kleinen, véllig von einander
unabhingigen und durch kleine Girtchen getrennten Hiuschen diente einem der Ménche
als Wohnung. Sie waren zweistockig gebaut und enthielten im Erdgeschob einen zwei-
geteilten Raum, in dem sich der Aufbewahrungsort fiir Holz usw. und die kleine Werk-
statt befanden, wo der Ménch in der ihm vorgeschriebenen Handarbeit ein fiir seine

48



Gesundheit notwendiges Gegengewicht gegen seine sonst vorzugsweise sitzende Titigkeit
fand. Dem gleichen Zwecke diente der kleine Garten. Durch ein Schiebfensterchen der
Eingangstiir vom Kreuzgang her wurden die tiglichen Nahrungsmittel zugeschoben, so
daf auch dies nicht die tiefe Einsamkeit storte. Im oberen Stock befanden sich zwei
weitere Riume, der Schlaf- und der Arbeitsraum, wo auch die fiir die tigliche Arbeit
notwendigen Biicher und Schreibutensilien untergebracht waren, zusammen mit liturgi-
schen und erbaulichen Werken und den in Basel bei Amerbach neugedruckten Ordens-
statuten. Wir haben bereits darauf hingewiesen, daf diese Anordnung wohl dem Ménch
die Einsamkeit des Eremiten gewihrte, zugleich aber auch soviel Raum in Anspruch nahm,
dab die Zahl der Monche eine recht begrenzte sein mufite. In der Basler Kartaus finden
wir 16 Zellen, von denen auf den siidlichen wie auf den nirdlichen Arm des Kreuzganges
je fiinf Zellen gingen, auf den westlichen und auf den in gleicher Linie wie die Kirche
liegenden ostlichen Arm je drei derselben. Diese letzteren, von denen die siidlichste durch
ihre GroBe sich auszeichnete und dem Prior des Klosters zur Verfiigung stand, wihrend-
dessen die beiden andern vom Vikar und vom Schaffner bewohnt waren, sind samt dem
zu ihnen gehorenden Arm des Kreuzganges bei den Umbauten des Waisenhauses in das
heute von der Kirche in siidlicher Richtung dem Rhein zu verlaufende Gebiude aufge-
nommen worden. Anli6lich der Renovationsarbeiten der letzten Jahre konnten Zellen-
einginge und Wappen der Stifter zum Teil freigelegt werden. Die iibrigen Zellen mufiten
in der Folgezeit vollig verschwinden, da sie nach Aufhebung der Kartaus keinerlei Zweck
mehr erfiillten und ihr Unterhalt zu grofe Summen unniitz verschlang.

Die Zellen waren zu einer Einheit zusammengefaft durch den grofen Kreuzgang,
dessen bogenformige Fenster auf der Darstellung Merians deutlich erkennbar sind. Hier
macht sich fiir den Kartiiuser in verstirktem Mafe die klésterliche Gemeinschaft im
Gegensatz zu seinem Einsiedlerleben bemerkbar. Hier bietet sich ihm innerhalb der
festen Abgeschlossenheit der Klausur Gelegenheit zu Bewegung, stiller Meditation oder,
wenn es die Regel gestattet, zu ernstem Gesprich mit seinen Mitbriidern. Hier steht er
auch auf dem Wege, der ihn zu allen Tageszeiten aus der Stille der Zelle in die gemein-
samen Gottesdienste im Chor der Kirche fiihrt. Der Kreuzgang war offenkundig sehr
einfach gehalten, die Holzdecke wies keinerlei Gewdlbe auf, die Fenster waren so gebaut,
dab je drei kleine Spitzbogenfenster unter einem flachen Bogen zusammengefalit waren.
Den einzigen, umso wertvolleren Schmuck bildeten die gemalten Glasfenster, welche die
Kartaus zu einem grofen Teil den Stiftungen ihrer Génner aus der Konzilszeit verdankte.
Verheerungen durch Unwetter wurden durch die Hilfsbereitschaft der Basler Biirgerschaft
stets wieder behoben. Erst die Aufhebung des Klosters und seine Umgestaltung in ein
Waisenhaus verurteilte diese Kunstwerke zur Verwahrlosung und Vernichtung.

Ebenfalls an der Westseite der Kirche angebaut und auf der Darstellung Merians
mehr dem Beschauer zugekehrt, findet sich der kleine Kreuzgang, der durch einen lings
der Kirche verlaufenden gedeckten Gang mit dem groben verbunden war. Gegen Osten
zu war er begrenzt vom Chor der Kirche, gegen Norden sehen wir bei Merian ein
Sakristei und Kapitelstube enthaltendes Gebiiude, wihrend gegen Westen sich ein unter-
kellerter Speicher erhob. In seiner baulichen Ausgestaltung — er ist z. T. erhalten ge-
blieben — gleicht er dem grofien Kreuzgang, nur enthielt er neben dem Lavacrum zwei
Altire, den der Jungfrauen und den der Mirtyrer. In dem die beiden Kreuzginge ver-

49



bindenden Gange befindet sich ein die Geschichte der Griindung des Ordens darstellendes
Wandgemiilde, das von den friiheren Zeiten in unverantwortlicher Weise beschidigt
durch die Renovationsarbeiten gerettet werden konnte.

Die Kirche selbst verrit durch ihre Gliederung den Charakter des Klosters,
dessen Mittelpunkt sie bildet. Sie zerfillt in zwei ungleiche Teile, den weitaus gréferen
Chor der Ménche, der die heutige Waisenhauskirche ausmacht, und die kleinere Laien-
kirche. Das Mibverhiltnis in der GréBe ist um so auffallender, wenn wir eine andere
Basler Klosterkirche zum Vergleich heranziehen. So finden wir in der Kirche des Alban-
klosters neben dem Chor einen weitaus groferen, dreischiffigen Kirchenraum fiir die
Laien. Der Grund der Verschiedenheit liegt darin, daf die Kirche zu St. Alban gleich-
zeitig als Pfarrkirche dienen mubfte, diejenige der Kartaus aber, angesichts des Verzichts
auf jegliche Einwirkung auf die umwohnende Bevilkerung, nur auf die Notwendigkeiten
des Klosters Riicksicht zu nehmen hatte. Stand in einer Pfarrkirche der fiir die Laien
bestimmte Raum mehr im Vordergrund des Interesses, so lag fiir die weltabgewandte
Kartaus der Nachdruck auf einer angemessenen Ausgestaltung des Chorraumes, um so
mehr als gerade fiir diesen Orden das gottesdienstliche Element eine ganz besondere
Rolle spielt. Der Raum fiir Laien konnte in einem sehr bescheidenen Ausmake gehalten
werden, da er nur von den Laienbriidern des Hauses beniitzt wurde. Daraus ergibt es
sich auch, daB auf die Verschénerung des Chorraumes mehr Gewicht gelegt wurde als
auf diejenige der Laienkirche. Letztere mufite mit einer einfachen flachen Decke vor-
lieb nehmen, erstere wurde 1488 auf Kosten Zscheckenbiirlins von Remigius Faesch
gewdlbt. Hier befanden sich die einfach gehaltenen Chorstiihle der Ménche, wie auch
seit 1504 die Reliquienschreine, als einer in den andern Kirchen der Stadt ebenfalls
nachweisbaren Bewegung neuauflebender Frommigkeit folgend auch die Kartaus sich in
den Besitz verbiirgter Reliquien setzte.

Beide Teile der Kirche waren von einander getrennt durch eine Scheidewand,
in deren Mitte sich unten eine Tiir und oben eine grofie Bogeniffnung befindet. Un-
mittelbar vor dieser Wand erhob sich allgemeinem Brauch gemif innerhalb der Laien-
kirche der Lettner, auf drei Kreuzgewolben ruhend. In den unter demselben befind-
lichen Raum fiihrten zwei Tiiren, eine fiir die Monche von der Westseite her aus dem
Kreuzgang kommend, die andere fiir die Laienbriider auf den Hof hinausfiihrend.

Auf dem nach Norden hin offenen, nach Osten von einem langen Gebiude, nach
Siiden von dem sogenannten ,,Groben Hause“, nach Westen von der Kirche und den
an sie anschliefenden Gebiulichkeiten begrenzten Hofe stehen wir bereits aufierhalb
der von aller Welt abgeschlossenen Sphire des kartiusischen Einsiedlers. Hier regiert
der Laienbruder, der, wenngleich der strengen Regel unterstehend, doch durch seine all-
tigliche Arbeit in ganz andrer Weise immer wieder mit der Welt in Beriihrung kommt.
Er hat seine Wohnung in dem ,Langhaus®, das wir auf der Merianschen Darstellung
an die Stadtmauer angelehnt in nord-siidlicher Richtung verlaufend sehen. Im Siiden
endet es sich an dem ,,Grofen Haus“, im Norden wird es durch ein stirker hervor-
tretendes Gebiude abgeschlossen, das die Bickerei des Klosters enthielt. Dieses Lang-
haus, zuerst nach dem Grundsatz der Billigkeit erbaut, dann aber in den Jahren 1490/95
griindlich umgebaut, weist iiber dem aus sieben groben bogenformigen, zur Aufbewahrung
von Holz u. a. m. bestimmten Gewdlben bestehenden Erdgeschob ein erstes und zweites

50



Stockwerk auf, wo sich neben den Riumen der Laienbriider wohl auch Zimmer fiir
Giste befanden.

Wenden wir uns wieder der Westseite des Klosterhofes zu, so finden wir in
gleicher Linie wie die Kirche verlaufend und sich dem Rhein zu an diese anschliefend
ein kleineres Hiuschen mit Dachreiter. Es handelt sich hierbei um das Scheerhaus,
auf dessen Dach die Uhr angebracht war, die Morand von Brunn dem Kloster gestiftet
hatte. Vor dem Scheerhaus befand sich der Brunnen, der offenkundig seine Lage bis
heute behalten hat. Weiter dem Rhein zu treffen wir dann, wie erwiihnt, auf die Zellen
von Schaffner und Vikar und von diesen durch einen gedeckten Durchgang vom grofien
Kreuzgang nach dem Refektorium getrennt diejenige des Priors.

Damit stehen wir am untern Ende des Hofes und haben vor uns den iltesten,
wenn auch durch Umbauten stark verinderten Teil der Kartaus: das ,,Grobe Haus*, wie
es in den Chroniken genannt wird, das an den Eckturm der Stadtbefestigungen angebaut
ist und das Wohnhaus des ehemaligen Bischofshofes war. Durch die Bemiihungen der
Griinder war es zur vorliuficen Behausung der ersten Monche und Laienbriider her-
gerichtet worden. Die Kirche hatte man in den Saal des Hauses verlegt, die Glocke in
das Kamin der Kiiche gehingt, auf dem Dachboden die Zellen fiir die ersten wenig
zahlreichen InsaBen des Klosters eingerichtet, und ihnen eine kleinere Stube als Eb-
zimmer angewiesen. Nachdem dann nach jahrelanger Bautiitigkeit Kirche, Glocken und
Zellen anderweitig untergebracht waren, blieb der ehemalige Bischofshof vor allem den
Refektorien der Mionche und Laienbriider — ersteres im ErdgeschoB, letzteres im ersten
Stock gelegzen — und der Unterbringung vornehmer Giste vorbehalten. Das brachte
es auch mit sich, daf in diesem Gebiiude die Kiiche ihren Platz erhielt, die mit ihren
vier Kreuzgewilben gegen den Rhein zu gelegen ist und zu der man einige Stufen
hinabsteigt. Uber Kiiche und Speisekammer im ersten Stock war fiir die Giiste des
Klosters, ganz besonders auch fiir die Visitatoren, ein Schlaf- und ein}Wohnzimmer vor-
handen, von denen die Schlafkammer unter dem Namen ,,Zscheckenbiirlinzimmer* heute
noch das wertvollste Schmuckstiick des Waisenhauses bildet. Dieses Prunkzimmer ist
mit vertifelten Winden und mit einem wunderbaren hélzernen Deckengewilbe versehen.
Dieses triigt in der Mitte das Bild Christi und auf den 16 Knotenpunkten der Rippen
in einem ersten Kreis die Bilder der vier Evangelisten und der vier grofen Kirchen-
lehrer, und in einem zweiten acht Engel mit den Marterwerkzeugen. Auf den Mitten
der vier Winde unter den dort zusammenlaufenden Gewdélberippen befinden sich die
Wappen der Spender, der Familien Zscheckenbiirlin, Fuchs, Brunn und Oberried. | Fiir
die weitere Ausstattung dieses Zimmers, das bei den ernster gerichteten Insafien des
Klosters mancherlei Argernis erregte, da es mit dem Wesen einer Kartaus in Wider-
spruch zu stehen schien, lie Zscheckenbiirlin auch die beiden bereits frither erwihnten
Paradebetten erstellen, von denen eines den Weg in die Barfiiberkirche gefunden hat.
So ist es dem iltesten Teil der Kartaus beschieden gewesen, am stirksten von dem Ein-
stromen des ihrer Art fremden weltlichen Wesens beriihrt zu werden.

Der gesamte Komplex der Kartaus und ihres Friedhofes war umschlossen nach
Siiden und Osten zu von den Befestigungen der Stadt, nach Norden und Westen_durch
eigene Mauern, an welche weitere Gebiulichkeiten angeschlossen waren. So findet sich
der Theodorskirche gegeniiber — heute wie ehedem — das Eingangstor mit Portier-

ol



wohnung und Scheune samt Stall links vom Tor, und rechts von demselben die Kelter
des Klosters. Die auf dem Bilde Merians ersichtlichen Gebiude gegen die Nordwest-
ecke scheinen nicht mehr zum Kloster gehort zu haben, sondern umfassen Zehntscheuer,
Kelter und wohl auch das Pfarrhaus von St. Theodor. Endlich sei in diesem Zusammen-
hang erwihnt, da6 in den beiden Tiirmen der Stadtmauer, die das Kloster gegen den
Rhein abschloB, sich das Klostergefingnis befand.

So spiegelt sich ein Teil der Eigenart wie der Schicksale der Basler Kartaus in
ihrem baulichen Bestande wieder. Es ist bedauerlich, dab frithere Zeiten mit ihrem
Mangel an Verstindnis so manches in diesem einzigartigen Klosterbau haben zugrunde
gehen lassen. Um so dankbarer wollen wir anerkennen, daB die Renovation der letzten
Jahre es verstanden hat, in diesem oder jenem Teil des Hauses das Alte wieder aufleben
zu lassen, und der Hoffnung Ausdruck geben, daf in Zukunft noch manches Unrecht
wieder gut gemacht werde, das in der Vergangenheit an einem wertvollen Denkmal
Basler Geschichte begangen worden ist.

ANHANG.

Das Bekenntnis des Bruders Martin Stroulin.

Als im Jahre 1776 die alten und baufilligen Zellen der Kartaus abgerissen wurden,
um fiir andere Zwecke Platz zu machen, kam unter einem Balken der zweiten Zelle sorg-
filtig eingemauert eine aus Holz verfertigte Biichse zum Vorschein. Sie enthielt das
Bekenntnis des Bruders Martin Stréulin. Die geheimnisvolle Art des Aufbewahrungs-
platzes so gut wie ihr eigenartiger Inhalt wurden der AnlaB zu mancherlei Hypothesen
iiber die Herkunft dieses Schriftstiickes, seiner Bedeutung und seines Verfassers. So wurde
dieses Dokument zu demjenigen, das aus dem groBen Schatz an Handschriften, die wir
der Kartaus verdanken, am weitesten bekannt geworden ist. Dazu kommt, daB wir in ihm
eine besondere Art der Frommigkeit erkennen, die fiir die Beurteilung der Kartiuser-
monche Kleinbasels und ihrer Religiositit von Wichtigkeit ist. Wir halten es daher fiir
angemessen, im folgenden zuniichst den Inhalt des Bekenntnisses nach der Ubersetzung
von Wilhelm Vischer-Heufiler (im Band I der Basler Chroniken, p. 515—517) wiederzu-
geben, um dann zur Beurteilung desselben zu schreiten.

»lch, Bruder Martin, unwiirdig des Namens eines Kartiiusers, bekenne dir, gnidig-
ster Gott Vater die Menge, GrioBe und Ubermﬁﬁigkeit aller meiner Verbrechen und Siinden,
die ich je begangen habe von der Stunde meiner Wiedergeburt aus der Taufe bis auf
diese Stunde. Und fiir alle diese meine vielen und grofen Uberschreitungen und Siinden
biete ich dir zur Genugtuung, liebevollster Gott, den kostbarsten und iiberfliefendsten
Schatz des unschuldigen Leidens unseres Herrn Jesu Christi, des Gekreuzigten, deines
geliebten Sohnes, indem ich weili, daB ich nicht anders gerettet werden und dir genug
tun kann, als durch das Verdienst seines unschuldigsten Todes und Leidens. Und wenn
ich dies eben Gesagte mit der Zunge nicht bekennen kénnte, so bekenne ich es doch mit
dem Herzen und mit der Schrift. Desgleichen will ich in dem Glauben unseres Herrn

92



Jesu, den er personlich und gegenwiirtig seine Jiinger gelehrt hat, den sie wiederum uns
iiberliefert haben und fiir den sie gestorben sind, in welchem ich nach der Gnade des
héchsten Gottes geboren bin und auferzogen von der Wiege an, in ihm will ich auch
sterben als ein guter Christ. Wenn der Feind des menschlichen Geschlechtes mir im
Todeskampfe oder sonst an welchem Orte es auch sei, irgend welchen Unglauben, Irrtum
oder Verzweiflung, oder auch Miitrauen einflofen oder einreden wollte, so tue ich jetat,
da ich gesund bin und meine gute Vernunft habe, aus innerstem Herzen Einsprache und
stimme nicht bei, und hinterlasse es schriftlich, daB ich niemals weder mit dem Munde
noch mit dem Herzen, noch mit der Vernunft, noch mit dem Willen seinen triigerischen
und irrigen, schlechten und verkehrten Eingebungen und Zureden beistimme, zum Zeugnis
eines guten, festen und vollkommenen Glaubens, wie ihn ein jeder Gliubige gehabt hat
oder haben kénnte im vollkommensten Grad. Desgleichen, wenn es geschehen kann und
ich dazu auserkoren werde, bitte ich zu jeder Stunde aus innerstem Herzen und aufs
briinstigste, daf mir an meinem Ende beigestanden werde mit den heiligen Sakramenten
der Kirche, nimlich der Olung und dem Abendmahle. Desgleichen wollte ich, dak ich
an allen Tagen meines Lebens niemals deine erhabenste Gottheit mit irgend einer Siinde
beleidigt hitte, und ich wollte, wenn es méglich wiire, tiglich zum Zeichen wahrer Zerknir-
schung blutigen Schweifi und blutige Triinen aus meinen Augen in reichem MaGe strémen
lassen fiir alle meine und des ganzen Christenvolkes Ubertretungen und Siinden. In deine
Hiinde, Herr, befehle ich meinen Geist. Bester Jesu, all mein Heil ist in deiner Hand,
und deshalb befehle ich meinen Leib und meine Seele in deine Hiinde, ich lebe oder
sterbe. Du kannst darum nicht, frommster Jesu, deine frommen Hiinde von mir abziehen,
denn deine Hiinde haben mich gemacht und mich gebildet und mich erkauft. Mit eisernem
Griffel hast du mich aufs kriiftigste in deine Hinde geschrieben und mich in dein verwun-
detes Herz befestigt. Drum, wenn eine Mutter vergiilie, dab sie des Kindes ihres Leibes
sich nicht erbarmte, wirst du, gniidigster Jesu, meiner, den du in deine Seite, in deine
Fiibe und Hiinde so barmherzig und unvertilglich eingeschrieben hast, an meinem Ende
nicht vergessen. Es mégen mich, so bitte ich heute, deine fiir mich verwundeten Hinde
aufnehmen, daB ich fiihle, wie die Heilmittel deines Leidens mir wirksam geniitzt haben.
Gniidigster Jesu, ich bin gewiB, daf kein andrer meine Seele wegnehmen wird, wenn ich
in deine Hinde meinen Geist befohlen habe, und das glaube ich aufs festeste und daran
halte ich usw.

Heiliger Engel, der du mir zum Wichter gegeben bist, dir vertraue ich dieses
Bliittchen an, daB du es dem hochsten Gotte zeigest in der Zeit meiner Not oder auch
beim kiinftigen Gericht. Dieses Zeichen f ist das Zeichen des grofien Konigs Jesus Christus,
unseres Herrn, der uns durch dasselbe bewahrt vor allen Nachstellungen des Feindes jetzt
und in der Zukunft. Amen. 1456.

Im ersten Jahre meines Geliibdes im Kartiuser-Orden, am Tage Mariae Magdalenae
1456.«

Das eigenartige Versteck dieses Bekenntnisses, das sorgfiltige Einmauern der schiit-
zenden Biichse unter einen Balken der Zelle und die auffallende Redewendung: ,,Wenn
ich dies eben gesagte mit der Zunge nicht bekennen kénnte, so bekenne ich es doch mit
dem Herzen und mit der Schrift*, scheint zunichst nahezulegen, da der Verfasser aus

53



irgendwelchen Griinden es nicht wagen durfte, mit seinen Uberzeugungen vor eine wei-
tere Offentlichkeit zu treten, sondern sich gezwungen sah, sie in aller Heimlichkeit dem
Papier anzuvertrauen und zu verbergen. Dazu kommt auch das Gewicht, das Bruder Mar-
tin auf das alleinige Verdienst Jesu Christi legt, dessen Leiden und Verdienst ihm Grund
und Hoffnung seines Glaubens ist. Wie sollte da nicht der protestantische Leser in Ver-
suchung geraten, nach altbekanntem Schema aus diesem Monche einen an katholischer
Werkgerechtigkeit irre gewordenen Menschen zu machen, der das Heil aus Glauben allein
gefunden hat und nun als Vorlidufer der kommenden Reformation in stiller Zelle unter
dem Druck seiner Umgebung dieses wunderbare Zeugnis seiner Glaubenserkenntnis nieder-
schrieb und als Vermichtnis fiir die Nachwelt an verborgenem Orte aufbewahrte?

Einer solchen Auffassung aber steht entgegen, daf der Verfasser keineswegs redet
von einer Verfolgung, die ihm von Seiten seiner Umgebung drohen wiirde, sondern es
handelt sich nur um Nachstellungen und Verfolgungen geistiger Art durch den ,,Feind des
menschlichen Geschlechtes”, durch die er in seiner Glaubensgewifiheit erschiittert werden
koénnte. Darum schreibt er, solange er im vollen Besitz seiner Fihigkeiten ist und das
Vertrauen auf seinen Gott ihn erfiillt, dies sein Bekenntnis. Und wenn er es einmal nicht
mehr mit dem Munde sollte bekennen kénnen, in der Stunde des Todes oder der Anfech-
tung, so soll es dennoch als sein fiir alle Zeiten allein berechtigtes Glaubenszeugnis gelten.
Ja, sein Schutzengel soll dies sorgfiiltig versteckte Schreiben am Tage des Gerichtes hervor-
holen und Gott selbst vorlegen als Zeichen seines Glaubens bei Lebzeiten.

Des weiteren ist kein Grund zu ersehen, warum Bruder Martin sich von seiten
seiner Oberen bedroht sehen sollte, denn das, was er in seinem Bekenntnis zum Ausdruck
bringt, verstobt keineswegs gegen die Kirchenlehre, und seine Frommigkeit steht in der
Kartaus nicht allein da. Wenn die Worte: ,,Ich wei6, dab ich nicht anders gerettet werden
und dir genug tun kann, als durch das Verdienst seines unschuldigen Todes und Leidens“
zur Not als das Anklingen des Geistes und Glaubens einer neuen Zeit gedeutet werden
kénnten, so ist doch zu bedenken, daf sie in Wirklichkeit gar nichts anderes sagen wollen,
als was die angesehensten Vertreter der Kirche gerade in jenen Jahren nicht miide wur-
den zu sagen. Wir nennen den groBen Prediger Geiler von Kaisersberg, Sebastian Brant,
der ,all seine Hoffnung, seine ganze Zuversicht* setzt ,,auf das Verdienst und den Tod
Jesu Christi, und endlich Tauler, dessen Predigten in der Basler Kartaus in héchstem
Ansehen standen. Ihre Ansichten entsprachen ganz den Uberzeugungen der Basler Kar-
tiuser, und erst in den Zeiten, da durch die Reformatoren das Wort von der alleintitigen
Gnade Gottes den Charakter eines Kampfrufes erhalten hatte und die Zugehérigkeit zu
der Partei der kirchlichen Umstiirzler verriet, konnte es geschehen, dab z. B. Georg Zimmer-
mann von Brugg Zweifel an den Darstellungen Taulers aussprach. Bis dahin aber war es
in der Kartaus eine Selbstverstindlichkeit, daf man so redete und dachte, wie man es bei
Tauler gelernt hatte.

Dazu kommt aber noch ein weiteres. Das Bekenntnis des Bruders Martin, der
keine schopferische Natur war, ist offenkundig von ihm gar nicht verfabt, sondern nur
abgeschrieben worden. Er hat zu diesem Zweck ein Formular beniitzt, das auch ander-
weitig nachweisbar ist. So ergibt ein Vergleich mit dem Bekenntnis des 1668 verstor-
benen Buxheimer Priors, Peter Kalt, fast durchgehend wértliche Ubereinstimmung.
Auch hier handelt es sich um ein Bekenntnis im Hinblick auf die Todesstunde. Die

54



beinahe véllige Gleichheit der beniitzten Formeln mag sich insofern erkliren, als zwischen
den Kartausen von Basel und Buxheim enge Verbindung bestand. Woher der Brauch
stammt, liBt sich nicht klar erkennen, doch sei verwiesen auf ihnliche Bekenntnisse
des Ordensstifters, des H. Bruno, vor seinem Tode. Auf jeden Fall handelt es sich bei
dem Bekenntnis des Martin Stroulin um ein Dokument, das fiir die Frommigkeit der
Basler Kartaus iiberhaupt typisch ist.

Ubrigens sei betont, dab Stréulin keineswegs etwas abgeschrieben hat, das seiner
eigenen Uberzeugung nicht entsprochen hiitte, sondern seine Predigten — es handelt
sich um Manuskripte auf losen Blittchen, die wahrscheinlich erst nach seinem Tode
nach dem Kirchenjahre geordnet und gebunden wurden und von denen nur der erste Band
iibrig ist — weisen denselben Geist auf. Sie sind zwar ebenfalls keine Originalarbeiten,
sondern der Gepflogenheit der Zeit entsprechend Ausziige aus beliebten Predigern, wie
Meffret, Ludolph von Sachsen, Jakobus de Voragine, Jakob von Erfurt, Johann Nider,
aber die Auswahl wie die Bearbeitung geben Zeugnis von der Art Stréulins. Und daB
die Kartiiuser ihn nicht nur lange Jahre als ihren Prediger anhérten und ihm wohl auch
zustimmten, sondern ihm dazu noch die neben dem Priorat hichsten Wiirden des Klosters
iibertrugen — er amtete bis 1484 als Schaffner, dann als Vikar der Kartaus —, beweist,
wie hoch sie ihn und seine Art schitzten.

So kann uns dieses bescheidene Dokument ein Stiick kartiusischer Frommigkeit
vor Augen stellen, wie sie im Basler Kloster geherrscht hat. In ihr mag auch ein Grund
der Stirke liegen, die sich im Kampf mit Reformation und Obrigkeit offenbarte und es
als um so bedauernswerter erscheinen lift, dab dem Basler Hause des Kartiuserordens
ein solches Ende beschieden war.

Wappen des Kardinals Ludwig d’Allemand.
(Basler Denkmalspflege.)



NACHWORT.

An Stelle eines eingehenden Quellenverzeichnisses, das zu umfangreich gehalten
werden miiBte, wenn es einigen Anspruch auf Vollstindigkeit erheben wollte, seien aus

der beniitzten Literatur wenigstens die bereits vorliegenden Bearbeitungen unseres
Themas genannt:

Burckhardt, A., Das Kartiuserkloster in Basel (Neujahrsblatt, Basel 1838).

Buxtorf, Chronik von der Stiftung der Karthause, Programm, Basel 1847.

Fechter & Schéiublin, Das Waisenhaus in Basel. Basel 1871.

Le Conteulx, Annales Ordinis Cartusiensis, Bd. I —VIII, Monstrolii 1887 ff.

Vischer-Heusler, W., Das Karthiduserkloster und die Biirgerschaft von Basel (Neu-
jahrsblatt, Basel 1873).

Vischer, W. und Stern, A., Basler Chroniken, Bd. I. Leipzig 1872.

Erwihnt seien in diesem Zusammenhang die wertvollen Darstellungen zur Ge-
schichte der Kartaus in R. Wackernagel, Geschichte der Stadt Basel, Bd. II b und IIL
Basel 1916 und 1924, sowie die nur unter Vorsicht zu verwertende Arbeit des Abbé
Chr. Nikles, ,,La Chartreuse du Val Ste. Marguerite a Bale“, Porrentruy 1904.

Aus dem Bestand der Universititsbibliothek seien genannt:
Arnoldus de Alveldia, Henricus, Chronica fundationis Carthusiae, » II1. 10.
Carpentarii de Brugg, Georgius, Continuatio chronicorum Carthusiae, » III. 10.

Endlich sei hingewiesen auf das umfassende Material des Basler Staatsarchives
Kartaus: Pergamenturkunden, — Akten, — Buch A.F. M. N. L.










	Aus der Geschichte der Basler Kartaus

