
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 107 (1929)

Artikel: Bilder aus der Sittengeschichte Basels im 18. Jahrhundert

Autor: Schaub, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006959

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006959
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


o

BILDER AUS DER
SITTENGESCHICHTE

BASELS
IM 18. JAHRHUNDERT

VON EMIL SCHAUB

107. NEUJAHRSBLATT
HERAUSGEGEBEN VON DER

GESELLSCHAFT ZUR BEFÖRDERUNG DES GUTEN UND GEMEINNÜTZIGEN

1929

IN KOMMISSION BEI HELBING & LICHTENHAHN, BASEL



/s^L^At^CSCA-

/%-ccsaJ /j( \T £>

BILDER AUS DER
SITTENGESCHICHTE

BASELS
IM 18. JAHRHUNDERT

VON EMIL SCHAUB

107. NEUJAHRSBLATT
HERAUSGEGEBEN VON DER

GESELLSCHAFT ZUR BEFÖRDERUNG DES GUTEN UND GEMEINNÜTZIGEN

1929

IN KOMMISSION BEI HELBING & LICHTENHAHN, BASEL



DRUCK UND CLICHÉS

EMIL BIRKHÄUSER & CIE., BASEL



CAFÉHAUS-SZENE



INHALT
Seite

I. Stadtbild und Einwohnerschaft 3

II. Der Kampf gegen Aufwand und Pracht 13

III. Aufwand mit Gastmählern und Geschenken 28

IV. Entheiligung des Sonntags 38

V. Äusserungen des Volkslebens 39

VI. Wesenszüge der vornehmen Gesellschaft 51

VII. Kunstsinn und Kunstvergnügen 57

BILDER

Titelbild: Caféhaus-Szene, von Daniel Burckhardt; Original im
Basler Staatsarchiv.

Der „Sturtz"; Original im Basler Staatsarchiv 19

Wirtshaus St. Jakob, von M. Wocher; in W. Hubers: Funken
vom Heerde seiner Laren; Basel 1787 41

Tabakkämmerlein im Schlegelschen Caféhaus (Fischmarkt);
Ölgemälde im Besitz von Frau A. Vonkilch-Goldfuss 49



In einem frühern Neujahrsblatt (1916) ist versucht worden, in Umrissen das Leben

des Basler Kaufmanns im 18. Jahrhundert darzustellen und damit in allgemeinen

Zügen ein Kulturbild aus dem alten Basel zu entwerfen. Diesmal gilt es, die Lebensformen

jener Zeit in ihren Einzelerscheinungen festzuhalten und dem Rhythmus zu

folgen, in dem das gesellschaftliche Leben sich bewegt hat. Wir beschränken uns

allerdings im Folgenden auf die materielle Seite der Daseinsäusserungen, wie sie in Aufwand

und Pracht, in Lustbarkeit und Zeitvertreib und im Behagen an Repräsentation zutage

treten. Aus den Sittenmandaten, d. h. den Polizeiordnungen der damaligen Zeit,

aus dem, was verboten und was erlaubt war, namentlich aber aus den Akten des

Reformationskollegiums, das über die Lebensführung der Bürger zu wachen hatte, schöpfen

wir die Kenntnis der Lebensgewohnheiten einer ehrsamen Bürgerschaft der Stadt Basel.

Es ist ein ununterbrochener, hartnäckiger Kampf zwischen der Triebhaftigkeit der menschlichen

Natur und dem Schematismus lebensfremder Gesetzgebung, die schliesslich der

Gewalt des individuellen Freiheitsdranges unterliegen muss. Das Bild bleibt aber nicht

nur unvollständig, sondern verführt zu falscher Beurteilung, wenn es nur diese eine

materielle Seite berücksichtigt. Es pulsierte in Basel auch ein reiches geistiges Leben,

das in der Universität und den mannigfachen Beziehungen zu den geistigen Zentren

des Auslandes seinen Mittelpunkt hatte, und das gerade durch den nüchternen Kaufmannsstand

mancherlei Förderung erfuhr. Der Basler Kaufmann und Fabrikant war nicht

nur Rechner. Das von dem deutschen Besucher Basels G. H. Heinse überlieferte

alte Sprichwort: „Drei abgefeimte Juden sind nötig, um einen tüchtigen Basler daraus

zu machen", und Isaak Iselins böses Urteil: „L'avidité et le désir du gain corrompent
le caractère des Bâlois", bedürfen einer Berichtigung und Einschränkung. Im
Nebeneinander von ausgesprochen kaufmännischem Lebensprinzip und Neigung zu
künstlerischer Ausgestaltung und wissenschaftlichen Bestrebungen beruht ein charakteristisches

Merkmal des alten Basel überhaupt. Darum verdienen die geistigen Strömungen
in der Basler Gesellschaft jener Zeit eine besondere Darstellung. Immerhin wird im
letzten Abschnitt der vorliegenden kulturgeschichtlichen Studie darauf hingewiesen,
dass die Basler noch andern Interessen zugänglich waren, als nur den Annehmlichkeiten

der Tafelfreuden, der Kleiderpracht und der Tanzvergnügen.
Vorerst werfen wir einen Blick auf das Aussehen der Stadt im 18. Jahrhundert

und die Zusammensetzung und Gliederung ihrer Bevölkerung.



I. Das Stadtbild und die Einwohnerschaft.

Basel umfasste im 18. Jahrhundert mit seinen Mauern einen Bezirk, der eine viel

grössere Einwohnerzahl hätte beherbergen können, als es wirklich der Fall war. Allen

Reisenden fiel das Missverhältnis zwischen dem weiten Mauerring und dem kleinen

bewohnten Gebiet auf. Er war am Anfang des 15. Jahrhunderts in einer Zeit mächtiger

Impulse, weitreichender Pläne und Aussichten gebaut worden. Aber die hochgespannten

Erwartungen und Hoffnungen erfüllten sich nicht; der Raum bedeckte sich nicht

vollständig mit Häusern, sondern liess ausgedehnte Stücke der ummauerten Fläche für
Garten-und Ackerland übrig. Die 15040 Einwohner, die 1779 gezählt wurden, drängten
sich in der Altstadt, im engen Kleinbasel und in den wenigen Strassen zusammen, die

zum St. Alban-, Aeschen-, Steinen-, Spalen- und St. Johanntor führten. Wohl galt Basel

nach dem Zeugnis eines Besuchers von 1685 als grösste Stadt der Schweiz dem Umfang

nach; allein sie war nicht im Verhältnis zur Ausdehnung bevölkert.

Auf die Fremden machte die Stadt keinen günstigen Eindruck. Sie erschien

ihnen nicht schön ; das Pflaster, aus groben, mit der Kante nach oben gestellten
Kieselsteinen bestehend, war widerwärtig; die Strassen fanden sie eng und krumm, die Privathäuser

von hässlicher und geschmackloser alter Bauart, das hügelige Terrain

unangenehm. Die Fassadenmalereien und die Inschriften gaben der Stadt ein altertümliches

Aussehen und machten den Eindruck, als ob sie aus lauter Wirtshäusern bestünde, als

Heinrich Campe bei seinem Besuch die Namen: Im weissen Rössli, im schwarzen Bären,

im Schwein, in der Sonne, in der Wage, im grünen Esel und andere las. Besonders

fielen ihm die Strassenspiegel (Spione) auf, die dem Bewohner erlauben, die Besucher

von der Stube aus zu erkennen, ohne selbst gesehen zu werden; ferner die vergitterten
Fenster und die roten, grünen oder blauen Fensterläden im Erdgeschoss, wodurch die

Häuser in seinen Augen Papageikäfigen verzweifelt ähnlich sahen. Dafür rühmt er das

Innere der Häuser, das so sauber sei wie in Holland, und in deren Küchen alle Geräte

blitzblank und in schönster Ordnung prangen, wie in einer Apotheke.

Der liebenswürdige Verfasser „Robinsons des Jüngern", Campe, hatte bei seinem

Besuch übersehen, dass Basel gerade zu seiner Zeit in baulicher Hinsicht grosse
Fortschritte gemacht und mit einer Reihe von Neubauten einem neuen Stil Eingang
verschafft hatte. Seitdem um 1700 Markgraf Friedrich Magnus von Baden mit der

Erbauung des Markgräflerhofs an der Hebelstrasse (dem heutigen Bürgerspital) das Beispiel

3



eines fürstlichen Privatbaus gegeben hatte, waren im Laufe des 18. Jahrhunderts,
namentlich zwischen 1750 und 1770, eine Reihe weitläufiger, fast palastähnlicher Häuser
entstanden, die, in der Stadt zerstreut, von neuem Bauen und vom Reichtum der
Besitzer erzählten. Der französische Barock mit seiner reichen Gliederung, den
lebhaften Formen, die ein bewegtes Spiel von Licht- und Schattenwirkungen hervorrufen,

zog in Basel ein und fand im Ramsteinerhof hinter der Rittergasse eine erste, edle

Anwendung. Mit dem Zurückweichen der starken Gliederungsmotive, der Dämpfung der

Gegensätze, dem Hineintreten von Säulen in die Mauern wandelte sich der Barock zum
leichtern und eleganten Rokoko, wie er im Haus zum Raben (Aeschenvorstadt), dem

Wildtischen Haus am Petersplatz, dem Blauen und Weissen Haus am Rheinsprung
am schönsten zur Geltung kommt. Schliesslich, gegen Ende des Jahrhunderts, tritt
eine neue Stilform hinzu, die mit strengerer, gemessener Linienführung und antikisierenden

Elementen an die Renaissance erinnert und oft mit „Klassizismus" bezeichnet
wird. Dem Rokoko, das bei länger andauernder günstiger Geschäftskonjunktur die

Bauweise Basels vollständig erobert und ihm ein gänzlich französisches Aussehen
verliehen hätte, wurde der Krieg erklärt und ihm „die edle Einfalt und stille Grösse" der
Antike nach Winkelmanns Auffassung entgegengestellt. Aber sie kam nicht zur
Auswirkung in grösserem Umfang. Nur das Haus zum Kirschgarten (Elisabethenstrasse)
und das Stadthaus zeugen mit ihrer Gemessenheit und Ruhe und Geradlinigkeit von der

neuen Kunst- und Baurichtung. Die Revolutionszeit setzte der Errichtung solcher

Luxusbauten ein frühes Ziel. Da die Häuser durch den architektonischen Aufbau wirksam

genug waren, bedurften sie des Schmucks figurenreicher Malerei, wie das Mittelalter

sie geliebt hatte, nicht mehr; ein blauer oder grauer Anstrich genügte. Darum
wichen der neuen Mode die Fassadenmalereien; die alten verblichen und wurden nicht
erneuert. Den Barock- und Rokokofassaden entsprach die Innendekoration, die mit
dem Schwelgen in üppigen Stukkaturgewinden an der Decke, mit Wandmalereien,
Konsolen und Spiegeln, mit Rankenwerk und zierlich geschweiften Möbeln sich nicht genug
tun konnte. Als Reaktion gegen die oft phantastischen Verschlingungen, die reiche

Bewegung und die geschweiften Linien im Dekor des Rokoko bevorzugte der „Klassizismus"

Einfachheit, Bekleidung der Wände mit Holzgetäfer, dessen Felder mit Blumenranken

umwundene Medaillons zierten. Vasen, Blumenkörbe, Kränze, Blumenguir-
landen schmücken den Prunkraum, ziehen sich im Rahmen der Decke hin und gleiten
von ihr an den Wänden hernieder (Stadthaus).

Die Privatbauten waren mit grossem Kostenaufwand errichtet worden und
erregten natürlich Aufsehen und Bedenken. Sie brachen mit dem Herkommen und
widersprachen der allgemeinen Forderung nach Einfachheit und Vermeidung des Aufwandes.
Wie ein kritischer Beobachter, Johannes Ryhiner, diesen Baueifer beurteilte und vor
dem Überspannen der finanziellen Kräfte warnte, werden wir später vernehmen. Jeden-

4



falls trug der Wagemut der Bauherren und ihr Wettstreit in der Einbürgerung der

gefälligen, schmucken und stattlichen Rokokobauten dazu bei, das Stadtbild zu
verschönern und inmitten der alten, schmalen und schmucklosen Bürgerhäuser das

Ansehen des Handels- und Fabrikantenstandes auch nach aussen zur eindrücklichen Geltung

zu bringen. Die kulturelle Abhängigkeit vom nahen Frankreich, die Auswirkung der

kommerziellen Wechselbeziehungen und der Fremdendienste tritt nirgends augenfälliger

zutage als in der getreuen Nachahmung der Baustile, wie sie Frankreich im 17. und

18. Jahrhundert hervorgebracht und ausgebildet hatte.

*

Die Bevölkerung Basels zerfiel in zwei Hauptklassen, die Vollbürger und die Hinter-
sässen. Zu den letztern zählten die Dienstboten, Knechte und Mägde, und die Fremden,

die keinerlei Rechte besassen und auch nicht in die Zünfte aufgenommen wurden, ferner

die Niedergelassenen, d. h. die Untertanen aus der Landschaft, die seit Generationen

in der Stadt wohnen konnten, ohne die Rechte der Bürger zu erlangen. Die Vollbürger
schlössen die sogenannten ,,Herren" ein, welche fast einzig zu den Regierungsämtern

gelangten, im Regiment sassen und eine Aristokratie von Grosskaufleuten und

Fabrikanten ausmachten. Ein eigentliches Patriziat oder eine Geburtsaristokratie wie

in Bern, Freiburg, Solothurn, Luzern gab es in Basel nicht. Basel war in dieser Hinsicht

viel demokratischer, und wenn sich auch die Gewohnheit herausbildete, die hohen Ämter

vorzugsweise mit den Angehörigen eben der Handelsaristokratie, den Mitgliedern der

vier Herrenzünfte zu Safran, zu den Hausgenossen, zu den Weinleuten und zum Schlüssel

zu bestellen, so war es doch auch den Genossen der übrigen Zünfte möglich, zu den

Ratsstellen aufzusteigen. Eine weitere Kategorie von Bürgern bestand aus den

Universitätsverwandten (cives academici : Bürgersöhne, Untertanen aus der Landschaft,

Landesfremde), die unter besondern Rechten standen und wie die Hintersässen (auch

Schutzgenossen genannt) und Niedergelassenen weder das aktive noch das passive Wahlrecht

besassen.

Zu den Hintersässen gehörten die Arbeiter beim Lohnamt : Zimmerleute, Brunnknechte,

Maurer, die beim Rauchwerk, Steinknechte, Gassenbesetzer, Säckträger, Knechte im

Karren- und Marstall; ferner die Papierer, Buchdrucker, Schriftsetzer. Die Arbeiter am

Lohnamt hatten alle Fronfasten dem Wachtknecht auf dem Rathaus 1 Batzen, also

im Jahr 4 Batzen zu geben, waren aber sonst frei von Abgabe ans Lohnamt. Dagegen

zahlten die Gesellen jährlich der Gesellschaft zum Hohen Dolder 6 Batzen und dem

Stadtknecht fronfastenlich 1 Batzen. Sie hatten, um die Bewilligung zum Aufenthalt

in der Stadt zu erhalten, einen Basler als Bürgen zu stellen; gewöhnlich war es ihr Arbeitgeber,

der die Bürgschaft übernahm. Am Ende des 18. Jahrhunderts zählte man in
Basel ca. 6000 Fremde und Hintersässen.

o



Dass die Hintersässen nicht zu Ämtern gelangen konnten, war selbstverständlich.
Die Ämter waren den Bürgern vorbehalten, sofern nicht ein Vergehen oder ein
Verstoss gegen das Herkommen sie davon ausschloss. Wie genau man es in dieser Hinsicht
nahm, davon zeugt der Fall eines Notarius. Der hatte seine schöne Magd, aus Biel
gebürtig, geheiratet und war deshalb als ämterunfähig erklärt worden; er konnte nicht
Ehegerichtsschreiber werden, um welches Amt er sich beworben hatte, da seine Frau die

nötigen „Prästanda" nicht besass. Immerhin hob der Rat später diese Verfügung aus
sonderbaren (besonderen) Gnaden auf, da jedermann davon überzeugt wurde, dass die
Schönheit der Frau den Mangel an Geld doppelt ersetze!

Die in den Zünften zusammengeschlossenen Handwerker Hessen es geschehen, dass

ein kleiner Kreis bevorzugter Familien die wichtigen Staatsämter besetzte, während sie

fast leer ausgingen. Als Entschädigung für diesen Verzicht genossen sie aber

weitgehenden Schutz des Handwerks vor ausländischer Konkurrenz und vor Vermehrung
der Handwerksmeister durch die Erschwerung und zeitweilige völlige Unterbindung der
Aufnahme von neuen Bürgern. Zudem diente ihnen als Kompensation für die
Duldung des an sich verfassungswidrigen Familienregiments die Überlassung von Land-
vogteistellen. Als Landvögte auf Farnsburg und Waldenburg hatten Handwerksmeister
Gelegenheit, den Untertanen auf der Landschaft gegenüber den „Herren" zu spielen
und so die Zurücksetzung in der Stadt zu verschmerzen. Eine weitgehende soziale

Fürsorge schützte die verarmten Handwerker vor Not und trug dazu bei, sie mit der

politischen Bedeutungslosigkeit zu versöhnen. Am schlimmsten waren die Hintersässen

daran, von denen Jakob Sarasin, allerdings mit einiger Übertreibung, sagt:
„Der Hintersäss kann meistens mit Hiob singen: Nackend bin ich aus meiner Mutter
Leib gekommen, nackend werde ich wieder dahin fahren".

Der Schutz des Handwerkerstandes bedingte die engherzige Bürgerrechtspolitik,
und diese hatte einen starken Rückgang der Bevölkerung Basels im 18. Jahrhundert
zur Folge. Noch 1726 betrug sie 16950 Seelen und erreichte damit das Maximum im
17. und 18. Jahrhundert. Von da an ging sie ständig zurück auf 15040 im Jahre 1779,
um dann bis 1800 wieder auf 16090 anzusteigen. Diese Erscheinung mahnte zum
Aufsehen, und 1757 eröffnete Isaac Iselin seine „Freymüthigen Gedanken über die

Entvölkerung unserer Vaterstadt".
Verschiedene Ursachen wirkten zusammen, um diesen Stillstand und schliess-

lichen Rückgang der Bevölkerungsbewegung hervorzurufen. Zunächst war es die
Beschränkung von Aufnahmen ins Bürgerrecht, die eine Vermehrung der Einwohner
unterband. Die Aufnahme wurde durch übermässig hohe Gebühren erschwert,
verlangte man doch zu Beginn des 18. Jahrhunderts (1718) vom Gesuchsteller den Nachweis
eines Vermögens von 10000 Reichstalern (1 Reichstaler ca. Fr. 5.50 Feingehalt). Von
1:763 —1799 wurde die Bürgeraufnahme überhaupt eingestellt. Basel stand hierin nicht

6



einzig da. Es machten sich in den meisten schweizerischen und süddeutschen Städten

die gleichen Tendenzen bemerkbar. Die Abschnürung lag im Zug der Zeit und gehörte

in den Rahmen der Exklusivität, wie sie in schärferem Masse im monarchisch-absoluten

System zum Ausdruck kam. Die glücklichen Besitzer von bevorzugter Stellung

wollten diesen Besitz nicht teilen, sondern ungeschmälert für sich reservieren. Und in

den republikanischen Staatswesen herrschte der gleiche Geist wie in den Monarchien.

Diese Abschnürung war nichts anderes als eine Ausschaltung unwillkommener

Konkurrenz. Je beschränkter die Zahl der Kaufleute und Handwerker war, um so sicherer

und gewisser war ein regelmässiger Verdienst, und mit umso weniger Nebenbuhlern

musste man sich in die Einkünfte des Staates teilen. Die Kunden waren auf die wenigen

ortsanwesenden Gewerbetreibenden angewiesen und hatten keine grosse Wahl. In

dieser von durchaus engherzigen und kurzsichtigen Beweggründen geleiteten Wirtschaftspolitik

liegen einige Ursachen des Rückgangs der Bevölkerung.

Wenn wir Isaac Iselin Glauben schenken, — und es liegt kein Grund vor, an der

Richtigkeit seiner Vorwürfe zu zweifeln — so trugen Bequemlichkeit, üppige, ja

ausgelassene Lebensweise das Weitere zu der bedenklichen Erscheinung bei. Die jungen

Leute wollten das Leben in Ungebundenheit geniessen und verzichteten auf die Heirat.

Dadurch gingen — so folgert Iselin — die Eheschliessungen zurück und damit die

Geburten. Ein solcher lange dauernder Tiefstand der Natalität, der nicht etwa in

Epidemien oder Kriegen seine Ursache hat, wird aber als Ausdruck einer gewissen

Versumpfung empfunden. In den fünfzig Jahren von 1740 —1790 überwiegen mit
Ausnahme von neun Jahren die Todesfälle die Geburten, und zwar übersteigt die Zahl der

Todesfälle diejenige der Geburten z. B. 1742 um 125, 1759 um I43. I7^7 um I42-

Auch von 1701 —1740 trifft das in zwölf Fällen zu. Ein derartiges Überwiegen der

Sterbefälle musste auf die Dauer schädigend auf den Volkskörper wirken. Einsichtige Männer

erkannten das Übel; aber ihre Stimme, wie die Iselins, verhallte noch lange ungehört.

Zeiten des wirtschaftlichen Aufschwungs und des Zuströmens frischer Kräfte geben

dem Volksleben neuen Ansporn. Wo dieser fehlt, tritt Stagnation ein, und eine solche

kennzeichnet die Mitte des 18. Jahrhunderts und dauert bis in die 9oiger Jahre, bis

die Revolution die Tore sprengte und neuem Leben den Zutritt verschaffte.

Die Aufnahme ins Bürgerrecht war mit grossen Schwierigkeiten verbunden.

Angeblich um zu verhüten, dass neue Bürger auf die alten ihre politischen und religiösen

Anschauungen übertrügen, wurde am 2. April 1700 erkannt, dass in den folgenden sechs

Jahren keiner, wer er auch wäre, als Bürger angenommen werden soll. Am 2.

November 1706 wurde das Verbot auf weitere zehn Jahre ausgedehnt, allerdings mit dem

Vorbehalt der Ausnahme für qualifizierte Subjekte, die aber 10000 Reichstaler Vermögen

besitzen mussten. Erst ihre Enkel sollten das Recht haben, in die Räte zu gelangen.

1718 erfolgte eine Erneuerung des Verbots. Gleichzeitig wurde bestimmt, dass aus-

7



ländische Bräute, die sich mit einem „Herrn" vermählen wollten, ein Vermögen von
2000 Reichstalern aufweisen mussten; für die Heirat mit einem Handwerker genügten
aber 300 Reichstaler. Als Grund dieser Beschränkung wird genannt, dass die alten

Bürger nicht in Verachtung fallen und hintangesetzt werden dürfen, und dass es oft
besser sei, sich mit einer ehrlichen, zur Arbeit erzogenen Bürgerstochter mit nur 200
bis 300 Gulden Vermögen zu begnügen, statt ein fremdes Weibsbild mit noch so viel
Mitteln nach Basel zu bringen!

Wohl beschloss am 20. März 1758 der Grosse Rat, neue Bürger anzunehmen; allein
die Ausführung blieb dahingestellt.

Ende 1763 wurde die weitere Annahme von Bürgern auf sechs Jahre verschoben,
und der Rat verbot (20. Januar 1762) die Schrift des Ratschreibers Isaac Iselin, die

für die Aufnahme eintrat. Die Handwerkerpolitik triumphierte über den freien Geist
Iselins. Immerhin hatten doch 29 Personen das Bürgerrecht erhalten. 1770 wurde die

Annahme wieder ausgestellt bis 1780. 1781 erfolgten neue Bedingungen, und 1782
erhielten 15 Personen das Bürgerrecht, worauf der Rat den Zutritt wieder sperrte.

1762 wurden die Gründe, die für und wider die freie Einbürgerung sprachen,
namhaft gemacht. Sie sind sehr fadenscheinig. Am deutlichsten spricht daraus der

ganz gemeine Egoismus, der sagt: es ist bequem, in seinem Haus allein zu wohnen,
und ferner: „Man soll billig Bedenkens tragen, unser reines, edles, eidgenössisches Geblüt
mit Fremdem zu vermischen".

Eine Ausnahme von der strengen Handhabung des Gesetzes machte der Rat mit
Petenten, die der Universität oder den musischen Künsten angehörten. So erhielt 1762

(16. August) Friedr. Sam. Schmidt aus Bern die Aufnahme ins Basler Bürgerrecht und

zwar, in Ansehung seiner Gelehrsamkeit und wissenschaftlichen Verdienste, unentgeltlich,
da er an der Universität Vorlesungen hielt. Das geschah trotz des Einspruchs von Bern
und des Hinweises auf den Bundesbrief von 1501, wonach kein Stand befugt war, einem
andern die Seinigen in Schutz, Schirm, Burger- oder Landrecht anzunehmen, es habe
denn derselbige vorher auf sein altes Bürgerrecht verzichtet. Ferner erhielten 1763

(21. November) der Instrumentenmacher Herr Jeremias Schlegel von Mels und 1764
der Musicus und civis academicus Christoph Kachel gegen mässige Gebühren das Bürgerrecht.

Das zünftige Handwerk wurde hierdurch nicht betroffen, und darum konnte es

die Durchbrechung des Gesetzes geschehen lassen.

Aus einer Antwort auf die Schrift Isaac Iselins geht hervor, wie engherzig der
Basler Bürger denken konnte. Es war die Angst vor den Männern mit grösserer Fertigkeit,

bessern Kenntnissen, die die Annahme von Neubürgern verwehrte. Dabei wurde
nicht nur übersehen, sondern geradezu weggeleugnet, dass der Zuzug der französischen

Refugianten im 16. und 17. Jahrhundert nicht nur einen Zuwachs an Bevölkerung,
sondern auch neuen Ansporn für die vorhandene Industrie, auch neue Industrien und

8



damit einen Aufschwung des wirtschaftlichen Lebens gebracht hatte. Die Ablehnung
der Neubürger deutet auf Saturierung hin, auf bequemes sich Gehenlassen. Die
massgebenden Persönlichkeiten, die Reichen, liessen sich nichts abgehen und lebten im
Aufwand; die Handwerker hatten alles Interesse daran, sich den Verdienst durch neue
Handwerksgenossen nicht schmälern zu lassen. Dass die freie Regung aller Kräfte und
jede Art produktiver Arbeit den Wohlstand fördere, diese Wahrheit musste sich langsam

durchringen, und erst eine allgemeine politische Umwälzung verhalf ihr zum Sieg.

Eine Verminderung der Einwohnerzahl erfuhr Basel durch die Auswanderung.
Da keine Zahlen vorliegen, so kann der Umfang der Abwanderung nicht angegeben werden.
Immerhin lassen die geradezu drakonischen Massregeln und Verbote, mit denen der Rat
vor der Auswanderung abschrecken wollte, erkennen, dass ihr keine geringe Bedeutung
zugemessen wurde. Namentlich 1734 und in den folgenden Jahren machte sich die
Reiselust zu Stadt und Land geltend, und zwar waren die Ziele Georgien, Carolina,
Pennsylvanien und andere nordamerikanische Kolonien. Nicht Brotlosigkeit oder
feuerung oder Armut trieb die Leute fort, sondern Abenteuerlust und Unzufriedenheit mit
ihrer Lage und den Lebensumständen. Der Rat verbot die Auswanderung (1735, 1738,
1749); aber ohne Erfolg. Selbst der verzweifelte Brief der Esther Werndtlin aus Zürich,
den diese am 24. November 1736 aus Philadelphia in Pennsylvanien an ihre Schwester
schrieb, und den der Rat vervielfältigen und im ganzen Land verbreiten liess, tat keine
vollständige Wirkung. Und doch hatte die Esther die Verhältnisse in Philadelphia
so schwarz wie möglich gemalt. Das Land sei „eine Freystatt aller Übeltäter in Europa,
ein verwirrtes Babel, ein Behaltnus aller unreinen Geistern, eine Behausung derTeuflen,
eine erste Welt, ein Sodom." Und das schlimmste sei, man treffe überall Leute aus
allen Städten, Ländern und Dörfern des Schweizerlandes. Sie müssten unsäglich Not
leiden und hätten kaum zu leben.

1771 verfügt der Rat, dass diejenigen, die ohne Erlaubnis wegzogen, für tot
ausgegeben werden und ihres Vermögens und Erbes verlustig gehen. Ihr Vermögen fiel
den nächsten Verwandten oder, wenn keine Erben vorhanden waren, der Armenkasse
der Gemeinde zu. Alle Auswanderer, ob sie mit oder ohne Erlaubnis fortzogen, verloren
das Landrecht, wurden niemals wieder in dasselbe aufgenommen, sondern waren den
Landesverwiesenen gleichgeachtet. Nur die Kinder, die noch nicht achtzehn Jahre
alt waren, konnten begnadigt werden. Das Verbot galt vornehmlich für die Untertanen
auf der Landschaft ; denn Bauern waren es, die dem Druck der heimatlichen Verhältnisse
entflohen und sich in Amerika eine neue Existenz zu schaffen suchten.

Erwägt man die Vorteile, die mit dem Besitz des Bürgerrechts verbunden waren,
so versteht man sowohl das Begehren nach der Bürgerzugehörigkeit als die Fernhaltung
der Neubürger, die den Anteil an den Bürgervorteilen verkürzten.

9



Der Bürger allein konnte in der Stadt Haus und Land erwerben; dem Fremden und
dem Hintersässen war das nicht gestattet. Drohte durch Erbgang eine Liegenschaft an
einen Ausländer zu gelangen, so musste sie an einen Bürger verkauft werden; der

Auswärtige hatte keinen Anspruch auf Grund und Boden im Stadtgebiet.
Während der Bürger über sein Vermögen frei verfügen konnte, unterstand der

Schirmverwandte der obrigkeitlichen Aufsicht bei seinen Vermögensverfügungen, und
diese sah darauf, dass der Erblasser keine Verfügungen traf, wodurch die Stadt in ihren

Zugrechten, d. h. in der Steuer aus dem Vermögen, das aus dem Kanton fortwanderte,
geschädigt wurde.

Nach Beschlüssen des Grossen Rats wurden Bürger, die fremde Weiber heirateten,
denen die Prästanda fehlten, so lange zu Ämtern und Diensten unfähig erklärt, als

der Mangel andauerte, d. h. so lange die einheiratende Frau nicht iooo Reichstaler an

Vermögen besass und nicht 600 Reichstaler als Gebühr zahlen konnte (1713).

Dieser Ansatz wurde 1718 und nochmals 1761 erhöht, und zwar in der Zeit, da
die Aufnahme neuer Bürger sowieso unterbunden war. Darnach musste eine Frau,
die einen ,,Herrn" heiratete, 4500 Pf. an Vermögen haben und 225 Pf. an Gebühren zahlen;
als Gattin eines Handwerkers ermässigten sich die Beträgen auf 675 Pf. und 50 Pf.

(1 Pfund um 1700 ca. Fr. 2.25, um 1760 ca. Fr. 1.85 Feingehalt).
Wohl in der Annahme, dass Neubürger noch zu sehr mit ihrer frühern Heimat

verbunden seien und der Gesinnung nach nicht vollwertige Bürger sein könnten, wurde
ihnen die Erwerbung von Ämtern und der Eintritt in die Ratstellen verwehrt. Noch
nicht einmal die Söhne, sondern erst die Grossöhne waren zu den Sechserstellen,
Kleinratstellen und andern Ehrenämtern wahlfähig. Das bedeutete eine Verschärfung gegenüber

dem Ende des 17. Jahrhunderts, wo in den Grossen Rat gewählt werden konnte,
wer wenigstens vom Vater her Bürger war. Eine Milderung trat von 1762 an ein,
wonach wohl die neu angenommenen Bürger und ihre vor Erhaltung des Bürgerrechts
geborenen Söhne für immer vom Kleinen und Grossen Rat, dem Stadtgericht und allen
erbetenen Ämtern und Diensten ausgeschlossen waren, nicht aber die im Bürgerrecht
geborenen Söhne.

Wie ängstlich die Bürger bemüht waren, alles Nichtbaslerische vom Anteil am
Gemeinwesen fernzuhalten, geht auch aus der Behandlung der Fremden hervor. Der

Zuzug der fremden, einheiratenden Frauen war durch die erforderten Vermögen
erschwert. Auf dem Land zahlte nach Verfügung von 1757 derjenige, der eine ausländische

Weibsperson heiratete, 5 Gulden Basler Währung für ihren Einsitz und musste
sofort für ihre Befreiung von der Leibeigenschaft besorgt sein oder das Land
verlassen. Umgekehrt, wenn eine Tochter oder Witwe einen Ausländer zum Manne nahm,
musste sie zunächst die nötigen Gebühren zahlen und dann mit ihrem fremden Manne

das Land verlassen. Schon 1597 war Töchtern und Witwen verboten, Ausländer zu heiraten.

10



Die Fernhaltung der Fremden drückte sich auch im Liegenschaftserwerb aus. War
der Kauf von Grund und Boden durch Aufenthalter im 17. Jahrhundert möglich
gewesen, so wurde er im 18. Jahrhundert an obrigkeitliche Bewilligung gebunden, und

nur der Basler Bürger konnte verkaufen. Auf der Landschaft war es mit Verfügung von
1695 überhaupt verboten, Güter an Fremde zu verkaufen und Käufe von Gerichten

fertigen zu lassen.

Fremden war verboten, im Riehener und Bettinger Bann Wald zu kaufen, während
den Baslern auf Zusehen hin solches, wenn auch ungerne, gestattet war.

Die Abweisung der auswärtigen Kräfte trat ferner in der Schule zutage, insofern
im 18. Jahrhundert am Gymnasium auf Burg nur Basler zu ordentlichen Lehrern
gewählt wurden, und doch hätte eine Auffrischung durch Zuzug auswärtiger Lehrkräfte
dem Gymnasium, das um diese Zeit eine schwere Krise durchmachte, gut getan. Man
sah die Fremden einfach nicht gern und hüllte sich in die stolze Anmassung, man
verfüge über genügend eigene Kräfte, auch auf wissenschaftlichem Gebiete.

Wenn Bürger sich um ein Amt bewerben, das sie verstehen, sollen sie den Fremden

vorgezogen werden, verfügte der Grosse Rat (30. August 1729). Da aber schon der
Vergleich mit Fremden als eine Herabwürdigung des Bürgers empfunden wurde, änderte
der Rat noch in gleicher Stunde das Gesetz dahin ab, dass um die Dienste, zu denen
sich ein Bürger melde, kein Fremder befugt sein solle, sich zu bewerben. Daraus geht
aber hervor, dass den Fremden der Zutritt noch völlig verschlossen blieb.

Obwohl materiell nicht im Zusammenhang mit den eben geschilderten Verhältnissen

stehend, gehört doch in den Ideenkreis des Festhaltens an der Überlieferung und
der Abschliessung gegen aussen, soweit die breite Masse des Handwerkerstandes etwas
dazu zu sagen hatte, die Eigentümlichkeit der alten Basler Uhr, über die sich alle
Besucher Basels im 18. Jahrhundert aufhielten. Die Basler Uhr ging allen übrigen Uhren

um eine Stunde vor, und mannigfach lauten die Erklärungen, welche die Chronisten
für diese Sonderbarkeit zu geben wissen.

Nach der einen Legende soll man die Uhr um eine Stunde vorgerückt haben, um
zur Zeit Rudolfs von Habsburg einen Anschlag auf die Stadt zu vereiteln. Nach
einer andern Überlieferung griff man zu dieser Massnahme, um während des Basler
Konzils die bequemen Patres zu frühem Aufstehen und zum pünktlichen Besuch der

Sitzungen zu veranlassen. Die Ursache der eigentümlichen Basler Uhr beruhte auf der

Übertragung des Prinzips der mittelalterlichen Hören und Glockenzeiten auf die moderne

Stundenrechnung. Da jene im Sinne der beginnenden Stunde gerechnet wurden, so stellte

man in Basel seit dem 14. Jahrhundert die Schlaguhren darauf ein und verkündete um
Mittag 1 Uhr, weil die erste Mittagsstunde begonnen hatte. Diese Eigentümlichkeit erhielt
sich in Basel über die Reformation hinaus. 1774 nahm der Grosse Rat einen Anlauf, um die

Basler Uhr dem anderwärts üblichen Zeitlauf gleichzustellen, liess sich vom berühmten

Ii



Physiker Daniel Bernoulli ein Gutachten ausarbeiten und holte die Meinung der Zünfte ein.

Nach vierjährigem Kampf siegten vorläufig die Gegner des alten Zopfes, und der Rat
beschloss auf den x. Januar 1779 die Umstellung der Uhr. Aber das brachte so viel
Verwirrung und Tumult und Auflehnung namentlich der Handwerker gegen die Neuerung,
dass der Grosse Rat schon auf den 25. Januar 1779 um des lieben Friedens willen die
alte Uhr wieder herstellen musste. Und so blieb es bis zum 5. Februar 1798, wo bei der

allgemeinen Staatsumwälzung auch die alte Basler Uhr der neuen Zeit weichen musste.

*

Zu allen Zeiten hat die Mode das weibliche wie das männliche Geschlecht beherrscht.
Sie verfolgt die Absicht, die eigene Person durch die Kleidung und die Haartracht im
Geschmack der Zeit so vorteilhaft wie möglich erscheinen zu lassen und durch die

auffällige Betonung des einen oder andern Teils die Aufmerksamkeit auf sich zu ziehen.

Lebensauffassung und Lebensart finden in der Mode ihren zeitgemässen, unmittelbar
wirksamen Ausdruck. Die puritanische Strenge ruft der Geschlossenheit des Kleides
und Verhüllung des Körpers, die Lebenslust und Sinnenfreude der Lockerung des

Gewandes. Mit der Wertschätzung der äussern Erscheinung verbindet sich die

Akzentuierung des Standes, der Vornehmheit, der Unterscheidung von der Masse. Die standes-

bewusste Wahrung der Klassenunterschiede geht in vergangenen Jahrhunderten mit
der gewiss aufrichtig gemeinten Sorge um die Sittlichkeit eine Interessengemeinschaft

ein und veranlasst die städtischen Regenten, durch Gesetze die Kleidertracht
zu normieren, gleichgültig, ob die vorgeschriebene Kleidung zur Figur passte oder nicht.
In unserer modernen Zeit ist das Verhältnis umgekehrt : Die Mode herrscht unumschränkt
und absolut und gibt Gesetze, nicht mehr die Obrigkeit und der Staat.

Trotzdem blieb die Kleidertracht nie stabil, sondern folgte mit Begier allen
Wandlungen, welche die tonangebenden Kulturzentren erfanden, und was heute als vornehm

galt, verwarf die Geschmacksrichtung des folgenden Tages als grotesk und absurd.

Beim Übergang des 17. zum 18. Jahrhundert tritt deutlich eine solche Wendung
zutage. In der Sammlung der Basler Portraits lässt sie sich gut verfolgen.

Im ausgehenden 17. Jahrhundert beherrschte das Strassenbild der bis einen halben
Meter hohe, spitze Gugelhut der Ratsherren, Professoren, Pfarrherren, Helfer, Studenten,
Stadtknechte, Weinrueffer, Gerichtsknechte, Torhüter, ein Hut, der viel Spott
erweckt hat und uns heute wie eine Karikatur erscheint. Und doch war er die offizielle

Kopfbedeckung der allerernsthaftesten Leute. Über die Schultern trugen sie einen bis

zu den Knien wallenden faltenreichen Mantel ; halbweite Pluderhose mit koketter Schleife

um das Knie, Schnallenschuhe und Degen vervollständigten das Kostüm, das als

„vaterländische Kleidung" galt.

12



Am Anfang des 17. Jahrhunderts war bei den Männern der Bart und kurz
geschnittenes Haar die Mode. Gegen Ende des Jahrhunderts verschwand der lange, breit
oder spitz zulaufende Bart, und es blieb nur ein dünner Schnurrbart. Dafür liess man
das Haupthaar in langen Locken auf die Schultern wallen. Am Anfang des 18.

Jahrhunderts drang die französische Mode durch: das Gesicht wurde glatt rasiert und das

Haupthaar unter einer Perücke verborgen, der sich später das Zöpfchen zugesellte.
Aus der frühern Zeit erhielt sich aber die vielfach gefältelte Halskrause, das Krös, bis in
die Mitte des 18. Jahrhunderts bei Ratsherren, Geistlichen und Professoren. Dagegen

verschwand der Basler Hut und machte einfachem Kopfbedeckungen Platz.

Die reichen Basler Frauen trugen im 17. Jahrhundert eine kugelförmige, grosse,

mit Wolle ausgestopfte und mit Pelz verbrämte Samtkappe (Brauenkappe), oder eine

Kappe aus gleichem Material von der Gestalt eines bis 70 cm langen Waidlings, der

umgekehrt, die stark gebogenen Spitzen nach unten und nach den Seiten gekehrt, den

seltsamen Kopfputz der Basler Dame um 1700 bildete. Ein wahres Monstrum von

Hut, das wetteiferte im Umfang mit den gepufften Ärmeln und dem aufgebauschten
Faltenrock. Ein zierliches Spitzenhäubchen verdrängte im 18. Jahrhundert „Brauenkappe"

und „Schiffli" und legte sich duftig auf das kunstvoll frisierte und gelockte Haar.

Die Zürcher und Berner Portraits zeigen dieselben Wandlungen in Haartracht und

Kostümen; nur lehnen sich diese, namentlich in Bern, noch enger an das französische

Vorbild an. Das hängt mit den Beziehungen Berns zu Frankreich zusammen, weil

die zahlreichen Berner, die in französischen Diensten standen, zu nachhaltiger Wechselwirkung

Anlass gaben und den französischen Einfluss stärker und unmittelbarer zur

Geltung brachten, als es in Basel der Fall war. Man erkennt das auch an der Grand-

seigneur-Aufmachung der Berner Portraits. Diese, wie übrigens auch die Zürcher,
verraten mehr Zug ins Grosse, mehr Schwung und Rasse als die Basler, deren Portraits trotz
gelegentlicher reicher Kostümierung im Vergleich zu jenen kleinbürgerlich und
ausdruckslos erscheinen. Der Mangel wird aber zum Vorzug, insofern die theatralische Pose

und Drapierung fehlt und dafür nüchterne Sachlichkeit vorherrscht, wie sie dem Basler

Charakter entspricht. DassdieserCharakterzug auch dem Fremden auffiel, geht aus demUrteil
G. H. Heinses hervor, der von den Baslern bezeugt: sie scheuen Prahlerei und öffentliches

Posaunen, wirken still und mit Tätigkeit, handeln im allgemeinen mehr als zu wörteln.

II. Der Kampf gegen Aufwand und Pracht.

Zu den charakteristischen Merkmalen der Zeit vor der französischen Revolution

gehören die Aufwandgesetze und Reformationsordnungen, mit denen sich die Fürsorge
der obrigkeitlichen Gewalt bis in die persönlichsten Angelegenheiten der Bürger hinein

erstreckte. Kleidung, Essen und Trinken, Gehen und Stehen, Tun und Lassen, Schmuck

13



und Zierde waren in alle Einzelheiten genauen Vorschriften unterworfen, und wenn
wir nicht wüssten, dass trotzdem noch dem freien Willen einiger Spielraum blieb
und mit der Umgehung der Gesetze mancher Bürger und manche Bürgerin dem
obrigkeitlichen Gebot ein Schnippchen schlug, so müssten wir die Geschlechter bedauern,
die unter diesem Zwang hatten leben müssen. Er war nicht auf Basel beschränkt,
sondern eine allgemeine Erscheinung und trat nicht nur in den Städten, sondern auch in
den Länderorten hervor. Dagegen bestanden grosse Unterschiede in der Handhabung.
Denn während Basel und Zürich mit drakonischer Strenge — wenigstens nach dem

Wortlaut der Verordnungen — über die Befolgung der Gesetze wachten, sah man in
Bern und Genf (wo nach dem Bericht des Beobachters die Aufwandgesetze ebenso wenig
gehalten wurden wie die Calvinische Kirchenzucht) durch die Finger, und auch, in Nid-
walden (Stans und Kerns) entfalteten die Frauen und Töchter eine unerlaubte Pracht
mit seidenen Kleidern und Gold und Geschmeide, was aus dem Grunde nicht geahndet
wurde, weil die Gatten und Väter der schönen Sünderinnen die höchste Gewalt in
Händen hatten.

So sehr viele dieser Gesetze unserer modernen Denkweise widersprechen, dürfen
wir sie doch nicht in Bausch und Bogen verdammen. Sie sind, so lächerlich sie uns oft
erscheinen mögen, genau so in den politischen, wirtschaftlichen und religiösen Verhältnissen
und Anschauungen begründet, wie unsere heutige Gesetzgebung, die ja auch durchaus
nicht kargt mit Verordnungen, Geboten, Verboten und Reglementierungen.

Das Verbot fremder Stoffe, der Seide, des Taffet, der Spitzen und der silbernen
und goldenen Bänder war eine wirtschaftliche Massnahme, um die heimische Industrie
zu schützen und um die Einfuhr fremder Fabrikate zu verhindern, damit nicht das

Kapital ins Ausland abwandere — eine Massnahme, die das Wirtschaftsleben aller
Länder im 18. Jahrhundert beherrschte, weil sie aus der merkantilistischen Wirtschaftspolitik

hervorging, nach der man durch Verbot der Einfuhr von fremden Fabrikaten
das Geld im Lande zurückzuhalten bestrebt war. Denn es gehörte zu den Grundsätzen
dieses nationalökonomischen Systems, dass der Reichtum eines Landes vorzugsweise
im Vorrat an barem Geld, also an Edelmetall bestehe. Wohl war die Industrie auf den

Export eingestellt; allein für den eigenen Bedarf sollte das heimische Produkt genügen.
Damit verband sich noch ein anderes, erzieherisches und fürsorgendes Motiv. Der Ehrgeiz,

es den Reichen gleichzutun, verführte manchen Bürger zu hohen Ausgaben für
Kleidung, Schmuck und Hausgerät, und in der Ausstattung von Familienfesten, Taufen,
Hochzeiten, und mit Geschenken wollten viele aus falschem Ehrgeiz nicht hinter den

Begüterten zurückstehen und stürzten, sich in Auslagen, die sie nur mit Vorschüssen

bestreiten konnten. Da zwangen die Gesetze zur Sparsamkeit. Die heutige Verpflichtung
für Beamte und Angestellte zum Eintritt in Pensions- und Krankenkassen ist schliesslich

auch ein Zwang zum Sparen, zur Schaffung einer Reserve für alte und kranke Tage.

14



Was die Obrigkeit damals tat, das Verbot des Aufwandes, und was uns heute als

unerträgliche Bevormundung erscheint, war zu einem guten Teil aus der Erwägung
hervorgegangen, den Bürger von der leichtsinnigen Verschwendung seines Guts abzuhalten
und ihn vor der Not zu schützen. Es verband sich mit der rein wirtschaftlichen
Absicht eine kirchlich-religiöse Forderung der Geistlichkeit als Dienerin des Staates,
die im Luxus und ausgelassenen Leben das Werk des Teufels sah, und die mit einer
rigorosen Kirchenzucht die ganze Einwohnerschaft, Bürger wie Niedergelassene und Fremde,
in den Bannkreis ihres Predigtworts zwingen wollte, was ihr aber nur zum Teil gelang.
Denn die natürliche Lebenslust der Rheinländer revoltierte gegen die protestantische
Askese und Kirchenstrenge und setzte sich immer wieder über die Gebote und Verbote

hinweg, mit denen die Kirchenpolizei das Leben der Bürger in Fesseln schlug.
Es kam dazu noch die Standesfrage. Ständeunterschiede, Standesbewusstsein und

Standesstolz beherrschten die republikanischen wie die monarchischen Volksgemeinschaften

im 18. Jahrhundert. Die soziale Schichtung erschien als gottgewollte Ordnung.
Und wenn auch der Aufstieg von untern Ständen zu höhern gerade in Basel durchaus

nicht unmöglich war, so behielten sich doch die Standespersonen, die regierenden Häupter,
Professoren der Universität, die Reichen und Vollbürger das Recht vor, gegenüber
Hintersässen und Dienstboten durch vornehmere Kleidung abzustechen und sich im
Rahmen des Gesetzes durch vermehrten Aufwand hervorzuheben. Man musste schon

an der Kleidung erkennen, mit wem man es zu tun hatte.
Diese leichte Unterscheidungsmöglichkeit und die Ersichtlichkeit des Ranges aus

der Kleidung rühmt eine englische Dame am Anfang des 18. Jahrhunderts als

besonderen Vorzug der Aufwandgesetze in Nürnberg. Sie wünscht, dass diese Gesetze

auch in andern Teilen der Welt in Kraft sein möchten, weil sie die Auswüchse verhinderten,
die andere Städte ruinierten. Junge Leute verfallen, so urteilt sie, natürlich gern in
die Sucht, sich prächtig zu kleiden, stürzen sich dadurch in Schulden und verlieren
ihre Ehre aus Begier, mit schönen Kleidern zu gefallen. Dies kann verhindert werden

durch ein Gesetz, das eine bestimmte Farbe oder bestimmten Schnitt eines einfachen

Tuchs vorschreibt, so meint die englische Aristokratin.
Es mag sich lohnen, einmal den Versuch zu wagen, diese Gesetzgebung und die

polizeilichen Vorschriften, die Reformationsordnungen, und ihre Auswirkung in ihrer

Entwicklung im Zusammenhang zu betrachten, um ein Bild von den behördlich

vorgeschriebenen Lebensformen zu gewinnen.
Das Kollegium, das über die Beobachtung der Aufwandgesetze und Sittenmandate

zu wachen hatte, Fehlbare dem Bürgermeister und Rat zur Bestrafung anzeigte und

Vorschläge zu neuen Gesetzen machte, waren die Deputierten oder Verordneten zur
Reformation. Vier Kleinräte und vier Grossräte unter dem Präsidium des neuen
Oberstzunftmeisters, später 13 Mitglieder, bildeten das Kollegium, das anfangs am Montag,

15



hernach am Mittwoch nachmittag um 2 Uhr zusammentrat und in der Umfrage unter
den Mitgliedern vorbrachte, was Anlass zu Klagen gab. Zur Durchführung der

Ordnung standen ihnen die Stadtbedienten, Wachtmeister und Soldaten unter den Toren,
die Harschierer und auch die Stubenknechte zur Verfügung. Bei ihrem Amtsantritt
leisteten sie folgenden Eid: „Wir schwören zu dem Allmächtigen Gott, dass wir der Uns
gegebenen Reformationsordnung in allen Punkten nachleben, die dawider Fehlbahre,
welche bey Uns angebracht werden, alsobald vor Uns fordern, Niemanden, wer der
auch wäre, hierinen verschohnen, sondern ohne Ansehen der Persohn, Hoch oder Nieder,
rechtfertigen. Zu dem Ende by denen Versamlungen Uns jeweilen einfinden und ohne
Ehehaffte Ursache davon nicht ausbleiben. Das schwören wir."

Da den Reformationsherren die Hälfte der Strafgelder zufiel, so waren sie an der

genauen Innehaltung der Ordnungen und Mandate interessiert. Ein Viertel gehörte
den Stadtbedienten, und ein Viertel floss in die Staatskasse.

Die Reglementierung des Lebens reicht nach den vorliegenden Akten in das Ende des

15. Jahrhunderts zurück. Das vorreformatorische Basel stand auf der Höhe der Lebens-
äusserung auf allen Gebieten, in Wissenschaft und Kunst und auch in Daseinsfreude. „Eine
Fülle von Können, ein Glücksgefühl und eine Genussfreude, die das Dasein wie ein heiteres
Schauspiel erscheinen lassen," und „kecke Freude am Leben und am Leiblichen," das ist die

Signatur jener Zeit. Augenfällig trat sie in der Kleidung zutage. Das alte, dunkle Baslerkleid
wurde verdrängt durch Seide, Samt, Gold und Juwelen. „ Schlitzen undPuffenderWämser und
der Hosen und erstaunliche Farbigkeit der Gewandung", wie die Mode es forderte, beherrschten

Strasse und Gesellschaft ; ein Geschlecht gab den Ton an, das lebte und leben liess.

Und wie zur Rechtfertigung des neuen Vorgehens spricht sich eine erste
Reformationsordnung eingehend über die Gründe aus, die den Rat zu den Vorkehrungen,
den Luxus zu unterbinden, veranlasst.

„Wie ein jedes Wesen darnach strebt, sich so frei von Gebrechen wie möglich zu
erhalten, so gebührt nach natürlichem und menschlichem Gesetz einer jeglichen Gewalt
und Regierer der Menschen, die ihm empfohlen sind, also vorzusehen und des Regiments
gemeinen Nutzen also zu bedenken, dass alles zum Besten gewendet wird."

Da aber zum Fristen des menschlichen Lebens zeitlich Gut gehört und dieses oft
unnütz verschwendet wird und die Leute zu armen Tagen kommen, so bringt das dem

allgemeinen Gut und jedem besonders Schaden. Dadurch haben Städte und Gemeinden
dick und viel abgenommen und haben viel Kummer und Arbeit gehabt. Wo man aber
mit löblicher Fürsichtigkeit dem vorgesehen und gesteuert hat, da sind Städte und
Gemeinden an Ehren und Gut „merklichen uffgangen."

Darum sollen die kostbaren Mahlzeiten und Geschenke auf den Zünften nach Neujahr

unterbleiben, ebenso die reichen Geschenke bei Taufen, Hochzeiten (wobei Edel-
leute und Verwandte noch freie Hand haben) und Leichenbegängnissen.

16



Es sind durch die Jahrhunderte hindurch immer dieselben Klagen, die laut werden,
dieselben Erscheinungen und Ausdrucksweisen des bürgerlichen Begehrens und Ge-

habens gewesen, auf die sich die für unsere Begriffe kleinliche und pedantische Fürsorge
der hohen Obrigkeit erstreckt hat.

Dee ganzeji Gesetzgebung ist der Ausdruck des christlichen Staats, der das Leben
der Untertanen (Bürger) nach christlichen Grundsätzen regelt und als Generalschulmeister

alles und jedes, das Grosse und Kleine, Bedeutende und Nebensächliche
beaufsichtigt, bekrittelt und zulässt oder verbietet. Darum ist seine Stütze und seine
ausführende Gewalt die Geistlichkeit, die nicht nur das Wort Gottes verkündet, sondern als

Diener des Staats an der Vollziehung der Gesetze teilnimmt. Nicht das allein. In ihren
Memorialen drängt sie den Rat zu neuen Gesetzen und Mandaten, setzt sie mit ihrem
Einfluss durch und wird hernach mit der Vollstreckung betraut — wenigstens in einzelnen
Fällen. Sie erhält Anzeigepflicht und Recht zur Bestrafung Fehlbarer mit Anwendung
kirchlicher Strafen, soweit es sich um Vergehen gegen die Sittengebote handelt. Aus
der protestantischen- Strenge der Lebensauffassung, die als bewusste Reaktion gegen
die Laxheit unter dem katholischen Regiment aufzufassen ist, gingen die Gesetze hervor.
Lutherische und Calvinische Strenge protestierten gegen die Verderbnis der Sitten am
Ende des Mittelalters. Allein der Zwang zur Sittenreinheit war nicht von Dauer. Die

Aufklärung im 18. Jahrhundert brachte mit dem Einbruch in die starre Kirchenform
auch die Loslösung und Befreiung von ihrem Recht des Eingriffs in die privaten und

persönlichen Angelegenheiten und von ihrer Autorität über das Individuum. Die
Revolution endlich entriss der Geistlichkeit die Eigenschaft von Funktionären des Staats.

Am auffallendsten treten die Aufwandgesetze in bezug auf die Kleidertracht zutage.
Von der Verordnung, 1537, es dürften die Federn auf den Baretts nicht von den einen

nach hinten, von den andern nach vorn, sondern sie sollten alle nach Eidgenössischer und
Basler Art getragen werden, und dem Verbot, zerschnittene (auch zerhauene genannt)
Kleider zu tragen, bis zu den in kleinste Einzelheiten ausgeklügelten Vorschriften im
18. Jahrhundert geht eine ununterbrochene Folge von Anstrengungen, die Kleider
auf eine staatliche Norm zu zwingen. Im 17. Jahrhundert bricht zeitweilig die

Überzeugung durch, dass die Kleiderordnung nicht zu streng gehandhabt werden dürfe,
sonst könnte das ganze Reformwerk scheitern. Aber schon 5 Jahre später drängt das

Standesbewusstsein auf genaue Scheidung und Schichtung: Vornehme Standespersonen
dürfen Perlengürtel und goldene Ketten über die Schaube tragen, ansehnlichen
Bürgerstöchtern gestattet man vergoldete oder Silber-Gürtel ohne Perlen von 300 Gulden Wert,
Handwerkstöch tern Borten von 100—120 Gulden und silberne Gürtel von 20 — 25 Loth,
Näherinnen, Kröslerinnen (Verfertigerinnen von Halskrausen) und Mägden nur ein

Kränzlein von 2—3 Gulden Wert, sonst kein Gold oder Silber. Die Ärmel sollen bei

Standespersonen und ansehnlichen Bürgerspersonen 2A—8A Elle, bei Handwerks- und

17



gemeinen Bürgersleuten %—% Elle betragen, aber bei Mägden, Näherinnen, Krös-

lerinnen ganz geschlossen sein. Für alle drei Gattungen sind bestimmte Tuche und

Umfang und Preis der Hüte vorgeschrieben. Dazu dürfen Standespersonen i Zoll

breite Schnüre um den Hut tragen, gemeine Leute schmälere Schnüre, Mägde und

Näherinnen gar keine (1665).

Frauen unter 40 Jahren, die nicht Leid tragen, sollen für gewöhnlich, wenn sie

nicht zur Kirche gehen oder an Hochzeiten und Leichenbegängnissen teilnehmen, nicht im

,,Sturtz" (breites weisses Band um Hals und Kopf und hinten herabhängend) erscheinen,

sondern in Tüchlein und Umschläglein einhergehen. Und ledige Töchter, die am Morgen

zu des Herrn Tisch gegangen, sollen auch in die Abendpredigt Tüchlein und Umschläglein

tragen. Den Männern geziemt patriotische und vaterländische Tracht und ein

Leidmantel, der nicht länger als Va Elle vom Boden weg absteht (1674).

Am Ende des 17. Jahrhunderts kamen die Perücken auf, deren man sich der

Gesundheit wegen bedienen durfte, aber in geschnittener Haarlänge und nicht als Allongeperücke

auf die Schultern herabwallend. Die französische Mode brachte aber nicht nur
die Perücke, sondern auch die reichen Krawatten, Manschetten aus Spitzen (Krönlein),
goldene und silberne Gallaunen (Bänder), Knöpfe von Gold- und Silberfaden — alles

das wurde verboten. Die Frauen — mit Ausnahme der Standespersonen — mussten

auf die Spitzen und Krönlein an den Hauben verzichten, ebenfalls auf Strümpfe, Schuhe,

Pantoffeln von goldgestickter Arbeit. Die Frauenschuhe sollen keine Schnäbel und

spitzen Absätze mehr haben, wurde zur Zeit der Revolution von 1691 verfügt, und den

Schuhmachern war verboten, solches Schuhwerk anzufertigen. Als die Frauen auf den

Hauben kostbares und dazu noch gesticktes Florband zu tragen anfingen, wandten sich

die Reformationsherren in ihrer Gewissenhaftigkeit an den Rat mit der Bitte um
Bescheid, ob solches zu gestatten wäre.

Die strenge Vorschrift der Kleidung zum Kirchgang hatte am Ende des 17.

Jahrhunderts eine unerwartete Wirkung. Man beobachtete nämlich, dass zur Frühpredigt
die Zahl der Frauen um zwei Drittel geringer war als sonst, weil sie im Sturtz erscheinen

mussten, und es war den Handwerksfrauen unbequem, sich umzukleiden. Das versteht

man heute, wenn man das Kirchenhabit jener Zeit betrachtet: die hohe Haube mit den

breiten Flügeln, das das Gesicht zur Hälfte verhüllende Band um den Hals, das lang
herabfallende Band auf dem Rücken. Die Kopfbedeckung katholischer Ordensschwestern

erinnert heute noch an jene Tracht. Da die Geistlichen des Sturtzes wegen nicht vor
leeren Bänken predigen wollten, wurde den Frauen für die Frühpredigten der Sturtz
erlassen (nicht aber für die Sonntags- und Dienstagspredigten), damit nicht der Kirchenbesuch

unter der Kleidervorschrift leide. Hatten doch schon des Sebastian Ritter, des

Küfers, und Joseph Hugs Frauen gegen alles Herkommen die Kirche ohne Sturtz
betreten.

18



Was half's, dass man die spitzen und hohen Absätze und Schnäbel und die Krönlein
verbot. Die Frauen machten die Mode trotzdem mit, und die Schuhmacher waren ihnen

nur zu gerne behilflich. Darum musste 1699 das Verbot erneuert werden. Und mit
einer wahrscheinlich auf der Schneidernzunft erworbenen Sachkenntnis verbreiten sich

diesmal die Ratsherren in einem neuen Mandat über die Frauentracht und erlauben
wohl Marderpelz,
aber nicht Zobel,

gestatten 6—8 Ellen
Band und belegen

mit Strafe die

übermässig langen taf-
fenen Bänder und
Preisnestel an
Fürtüchern undKutten,
die grosse Menge

Stoffs an gefältelten
Kutten, Fürtüchern
und Unterröcken,
die Spitzen an der

Wäsche (am Weisszeug)

und — den

allzu weiten
Ausschnitt um den Hals

und alle

unanständige Pracht und

Üppigkeit. Die

Mannspersonen dür-
DER „STURTZ"

fen auch keine weissen

Spitzen am

Weisszeug haben,

keine goldenen und

silbernen Spitzen an

der übrigen
Kleidung, keine Knöpfe
aus Gold- und

Silberfaden, keine

gestickte Arbeit, keine

goldenen und silbernen

Gallaunen,
Hutschnüre, „Brocard"-
Bänder; wohl aber

massive silberne

Knöpfe und
Degenknäufe. Dazu soll

jeder in
vaterländischer Kleidung
seinem Stande
gemäss einhergehen,
besonders die Räte,

Gerichtsherren, Professoren und Geistlichen. Für die Perücken gilt die frühere
Vorschrift. Auch die Kinder sind bescheiden zu kleiden, ohne Perlenschmuck und silberne

und goldene Ketten; nur Korallen und Granaten sind für sie zulässig.
Eine besondere, häufig erneute Verfügung betraf das Leidtragen der Dienstboten

bei Todesfällen in der Familie ihrer Herrschaft. Der Aufwand und das Protzen hat
hierin offenbar Auswüchse gezeitigt, die der Beschränkung auf das Leidtragen der Dienstboten

im Falle des Hinschieds von Eltern oder Kindern der engern Herrschaft riefen.
Zu Beginn des 18. Jahrhunderts hatte die Pracht in der Kleidung bei Hohen und

Niedern dergestalt zugenommen, dass — wie die Deputierten zum Reformationswesen
mit Entrüstung feststellen — nicht allein Ehrbarkeit „verdruckt" und eines Jeden
Wesen und Unterschied des Standes nicht mehr erkannt werden möge, sondern auch

19



der Zorn Gottes herabbeschworen werde. Der weite Halsausschnitt und das leichtfertige
Entblössen, „woran man öffentliche Metzen und c. v. Huren erkennt," war auch

sonst im Schwang und wurde verboten, ebenso das übermässige Pudern der Haare, dessen

sich ehrbare Weibspersonen in der Kirche, namentlich beim Hl. Abendmahl, enthalten

sollen! — Wer denkt da nicht an die modernen Damen unserer Zeit, die auf

der Strasse, im Restaurant und in Gesellschaft sich ganz ungeniert mit Lippenstift
und Puderquaste vor dem vorgehaltenen Spiegelchen ihres Täschchens bemalen und den

Teint verschönern Vielleicht geschieht es, allerdings verstohlen, auch in der Kirche —

wie dazumal

Gleichzeitig wurde das Tragen der Colliers von Edelsteinen und Perlen mit
Diamanten am Schloss bei Strafe von 50 Pfund verboten, die Uhren sollten nicht offen,

sondern in einem Säckchen getragen werden, und fremde Tracht war nur privilegierten
Personen erlaubt. Den Dienstboten sprach die Ordnung seidene und halbseidene Stoffe,

Bänder und Strümpfe ab.

Da die eleganten jungen Herren anfingen, nach dem Beispiel fremder „Kostgänger",
Edelleute und Offiziere, nur mit dem Degen auszugehen, wurde ihnen bedeutet, sie müssten

den Mantel tragen, wie es Sitte sei.

Auch auf die Unterröcke erstreckte sich die obrigkeitliche Fürsorge. Also sollten den

Bürgersfrauen und -töchtern 20—24 Zwickel bei 10 — 12 Ellen Weite, den Mägden aber

nur 10—12 Zwickel und 6 — 8 Ellen Weite erlaubt sein.

Da den neu eingebürgerten, namentlich französischen Frauen billigerweise nicht

zugemutet werden konnte, dass sie von einem Tag auf den andern ihre Garderobe auf

die baslerische Norm einstellten, verfügte der Rat, sie dürften bis an ihr Lebensende die

französische Tracht tragen; alle andern Frauen aber sollten sich deutsch kleiden, damit
nicht fremde Moden einrissen (1704).

Im Jahre 1715 veröffentlichte der Rat ein neues Mandat, ein kleines Buch, das mit
der jener Zeit eigentümlichen Gründlichkeit und Weitschweifigkeit alle bisherigen
Verordnungen zusammenfasste, alle Lebensäusserungen unter Gesetz und Regel stellte und
bis ins Ende des Jahrhunderts hinauf mit wenigen Änderungen immer wieder gedruckt
zur Kenntnis E. E. Burgerschaft gebracht wurde. Wir greifen zunächst heraus, was

es über die Kleiderordnung zu sagen hat.

Wenig Raum nimmt die Männerkleidung ein. Krönlein und Spitzen am Weisszeug
sind immer noch verboten, ebenso goldene und silberne Gallaunen, Gold-, Silber- und
Perlenstickerei und goldene und silberne „Caffe"-Bänder — wenigstens den gewöhnlichen

Bürgern. Standespersonen und andere ansehnliche und vermögliche Bürger machen

hierin immer noch eine Ausnahme. Die Standespersonen müssen im Habit zu Rat,
Gericht und zur Universität gehen, den andern Bürgern, sofern sie nicht im Beruf tätig

20



sind, sind Mantel und Überschlag, Stock und Seitengewehr (Degen) als Ehrenzeichen

vorgeschrieben. Perücken haben geziemende Haarlänge autzuweisen. Geistliche müssen

im gebührenden Habit auf der Strasse erscheinen, Professoren wenigstens im Krös,

ausgenommen, wenn sie vors Tor auf ihre Güter gehen.

Die Kandidaten S. Ministerii kleiden sich schwarz, mit Mantel und Kräglein, ohne

Stock, die drei ältesten derselben in der Kirche und „in actibus publicis et exercitiis
academicis" im Krös; die Studenten der Theologie gehen ihrem Beruf entsprechend

gekleidet, jedenfalls ohne Degen, weil dieser ihnen unanständig wäre.

Samt, Atlas, Damast, Seide und dergleichen köstliche Stoffe sind zwar den

Standespersonen nicht versagt, sondern gerne vergönnt, aber mit der Empfehlung zum
Masshalten. Dagegen sind diese Stoffe den „gemeinen Burgern, schlechten Krämern,
Handwerksleuten usw." samt ihren Weibern, Söhnen, Töchtern verboten, ebenso die seidenen

Strümpfe. Dann folgt ein langes Register von verbotenen Zieraten: Gold und Silber,

ausser an Hauben; weisse und schwarze Spitzen; Brocat; silberne und goldene Bänder;
Spitzen an Halstüchern, Strümpfen, Schuhen und Pantoffeln; allzugrosse Stösse (Muffe)
und Marderpelze; übermässiges Pudern der Haare; Colliers von Perlen, woran Schlösser,

die mit Diamanten und andern Edelsteinen besetzt sind; kostbare Zeuge an Kleidern
der gewöhnlichen Bürgerweiber. Fremde Frauen sind gehalten, innert Monatsfrist ihre

Tracht abzulegen und die baslerische anzunehmen. Besonders haben die von öffentlicher

Unterstützung lebenden Frauen sich aller kostbaren Hauben und Kleider und

der gepuderten Haare zu entschlagen, sonst verlieren sie die Beisteuer. Den

Dienstmägden und Aufenthalter-Weibern und ihren Kindern wird aufs ernstlichste befohlen,
bei Strafe der Ausweisung keine Krönlein, Samt, seidene und halbseidene Stoffe und

Bänder an Kleidern und seidene Strümpfe zu tragen. Und die Schneider, Kürschner,
Hauben-, Fürtuch- und Schuhmacher werden dringend gemahnt, sich an diese Ordnung

zu halten und keine leichtfertige Mode zu erdenken, sonst werden auch sie, und zwar
zuerst, nicht nur die Träger der gesetzwidrigen Kleider bestraft.

Was half's? Die Freude am Putz liegt im Menschen und lässt sich nicht
unterdrücken. Auch die Mägde wollten sich hübsch kleiden und gefällig aussehen und liessen

sich nicht abhalten, es ihren Herrschaften gleich zu tun. Wenn auch sonst darauf

hingewiesen wird, die Reformationsordnungen sollten die Gleichheit unter den Bürgern
fördern und dafür sorgen, dass sich der eine nicht über den andern erhebe — vor den

Dienstboten machte diese Ausgleichung Halt und zog eine hohe Schranke zwischen

ihnen und den Bürgern. Darum 1727 ein neues Gebot: Weil die Mägde oft so köstlich
wie ihre Frauen, und die Hintersässenweiber und Töchter so prächtig wie vornehme

Bürgerinnen einherkommen, sollen sie keine seidenen und halbseidenen Kleider tragen,
ausser den Hauben, doch diese ohne Gold- und Silberschmuck und ohne Samt.

21



Jede neu auftauchende Mode namentlich in der Frauenkleidung verursachte den

Deputierten zum Reformationswesen viel Sorge, die sie kummervoll dem Bürgermeister
und Rat kund taten, ihn um neue Weisungen bittend.

So mussten sie erfahren, dass auf einmal verschiedene Weibspersonen im „Mante-
letli" (Mantelette) und in „Volantes", verbotenen Kleidungsstücken, auch in mit Zeug
und Band überzogenen Schuhen und Pantoffeln auf der Gasse gesehen worden seien.

Und doch war es untersagt, sowohl bei Tag wie nachts, und war es nur ins Nachbarhaus,
in Mantelette und Volants über die Strasse zu gehen. Der Oberst Wettstein wurde
um io Pfund gebüsst, weil er ein Kamisol getragen hatte, auf welchem gegen alle

Ordnung ein weisses Schnürlein, das als Stickerei galt, aufgenäht war; denn gestickte
Manschetten und Halstücher waren den Männern verboten. Trotz seiner Supplication an den

Rat verfiel er der Strafe. Aber just diese Verfügung brachte die Zweischneidigkeit solcher

Einschränkungen an den Tag und brachte zum Bewusstsein, dass auch der Luxus
wirtschaftlich produktiv sei, und dass seine Unterbindung die Industrie schädige und
Einnahmequellen verstopfe. Dieselben Herren sahen sich bald genötigt, den Mannspersonen
die gestickten Kamisöler zu gestatten, um den armen Bürgerstöchtern, die solche

Stickereien anfertigten, den Verdienst zu erhalten und ihnen das Brot nicht zu nehmen.
Trotzdem wurde noch 1765 Herr Hieronymus Fürstenberger verzeigt und bestraft,
weil er eine reiche, d. h. reich gestickte Weste getragen hatte.

Eine neue, grosse Sorge bereiteten die um die Mitte des Jahrhunderts auftauchenden
„Nachtröcke", wohl eine Art leichter Hausrock (Neglige), der den Körper nicht in
ein enges, starres Korsett einschnürte und nicht in einen unförmlichen Tuchballen
einpackte, sondern die Körperformen zur Geltung kommen liess, wie die Natur sie
geschaffen hatte. Dass die Frauen sich zu Hause freier bewegen wollten und der Arbeit
wegen auch mussten und deshalb sich innerhalb der vier Wände leichter kleideten, war
selbstverständlich ; dass sie aber diese vernünftige Kleidung auch auf der Strasse trugen,
war anfangs ein Verbrechen. Höchstes Entsetzen darum, als gemeldet wurde, dass die
Frau Witwe Ochsin am hellen Tage vor ihres Tochtermannes Joh. Heinrich Heitzen
Haus an der Freienstrasse einen vollen Nachmittag im Nachtrock angesichts der ganzen
Nachbarschaft gesessen habe. 5 Pfund Busse kostete diese Leichtfertigkeit. Der gleichen
Strafe verfiel die Frau des Hans Jakob Hauser, die in einer Mantelette von ihrem Haus
in ihrer Kutsche durch die Stadt zum Riehentor hinausgefahren war. Immerhin stellten
die Deputierten es dem Bürgermeister anheim, die Strafe zu erlassen, wenn er sie zu
hoch finde. Dass der Bürgermeister des Standes Basel mit solchen Bagatellen behelligt
werden durfte, ist bezeichnend für jene Zeit. Es kann daraus die Omnipotenz des

Stadtgewaltigen ersehen werden. Es lässt aber auch den Schluss zu, dass die Regierung nicht
mit schweren und weittragenden Amtsgeschäften überladen war, sonst hätte man ihr
nicht die Beschäftigung mit diesem lächerlichen Kleinkram zumuten dürfen. Ein weiteres

22



Beispiel: Eine Magd wurde verzeigt, weil sie auf der Haube Krönlein von Falschgold

trug. Hierüber grosses Kopfzerbrechen. Die Reformationsordnung verbot wohl Gold

und Silber, nicht aber Falschgold. Bürgermeister und Rat wurden darum ersucht, zu

entscheiden, „ob Hochdieselben auch alles, was von falschem Gold oder Silber verfertigt
ist, verboten haben wollen." Und Bürgermeister und Rat beschäftigten sich in der Tat
mit der hochwichtigen Sache und sprachen das Verbot aus.

Zwanzig Jahre später hatte man sich an die „Nachtröcke" so gewöhnt, dass man
den Frauenzimmern gestattete, zur Bequemlichkeit dieselben auch zum Kirchgang
anzuziehen, aber nur wochentags, nicht an Sonntagen. Und auch die Mantilles oder
Übermäntel liess man zu, weil sie — wie weise begründet wurde — vor der Kälte schützten;
doch durften sie nur aus glatter Seide, Wolle oder Baumwolle angefertigt sein und keine

Garnitur aufweisen.

Als um 1754 kleine Fürtüchlein, sogenannte „Menagerlin", aufkamen, beantragten
die Reformationsherren, sie „als eine einschleichende schädliche Mode" zu verbieten.

In der Ausführung der Gesetze scheinen die Büttel der Reformationsherren oft
mit brutaler Gewalt vorgegangen zu sein, sonst hätte sich nicht die Hintersässin Kestenholz

mit dem Messer gegen den Stadtknecht gewehrt, als dieser ihr die goldene, also

verbotene Haube entreissen wollte.
Aber die Zeit war stärker als die einschränkenden Gesetze und brachte die

Deputierten, die sich ängstlich und gewissenhaft an die alte Ordnung klammerten, in grosse

Verlegenheit. In ihren Nöten wandten sie sich an den Bürgermeister und Rat, da sie

unter sich uneins waren über die Auslegung einiger Artikel der Reformationsordnung,
und baten um bestimmte Weisungen, wie sie sich in folgenden Fragen zu verhalten
hätten: Ob die französischen Gouvernanten sich in der Kirchgangstracht, vorbehältlich
des erlaubten Stoffs, der Kleidung bedienen dürften, die sie gewohnt seien Ob den

Handlungsbedienten der Herren Kaufleute in Stoff, Gold und Silber keine Schranken

zu setzen seien, oder ob sie sich nach dem Mandat zu richten hätten wie die Bürger?
Was unter einer standesgemässen Kleidung für den Kirchgang zu verstehen sei Ob

nicht die Ratsherren und Mitglieder der Regenz in gewöhnlicher Kleidung (also nicht im

Habit) zur Kirche gehen dürften, „zumalen manche wegen den Ceremonien Habiten
den Gottesdienst versumen?" Ob den Hintersässen Coulants und Ohrringe verboten
seien Ob das Gesetz betreffend schwarze Kirchenkleidung und Nachtröcke auch für
die auf der Landschaft wohnenden Bürger gelte Die Fragen verraten die

Durchbrechung der Ordnung und das Streben nach individueller Freiheit, das nicht mehr

aufzuhalten war. Allein der Rat hat sich in seiner Sitzung vom 24. Oktober 1765

eingehend mit allen Fragen der Reformationsherren beschäftigt und Punkt für Punkt
die nötigen Weisungen gegeben, dass den welschen Mägden wie andern die Nachtröcke
in die Kirche zu tragen verboten sei; dass fremde Handelsbediente und Fremde über-

23



haupt den hiesigen Gesetzen zu folgen haben; dass die Kirchenkleidung der Ratsherren
bleibe wie früher; dass Coulants und Ohrgehänge den Hintersässen verboten seien; dass

die Kirchenkleidung auf dem Lande nur für die dort sesshaften Bürger verbindlich sei,

während bei gelegentlichem Besuch der Kirche auf dem Land auch ein gefärbtes Kleid
getragen werden dürfe. — Die Bedienten (Stadtknechte) wurden zu fleissiger Erfüllung
ihrer Aufgabe, die Fehlbaren anzuzeigen, ermahnt, und erhielten einen Anteil an
den Strafgeldern.

Es ist hier beizufügen, dass die städtischen Mandate auch für die Landschaft Geltung
besassen, namentlich in bezug auf die Kirchentracht. Und als verschiedene Klagen laut
wurden, man übertrete auf dem Lande diese Ordnung, erliess Bürgermeister Isaac Hagenbach

einen geharnischten Befehl, dass sämtliche Untertanen in vorgeschriebener Tracht
die Kirche zu besuchen hätten. Wie kostspielig sich ein solcher Zwang auswirken konnte,
entging den Herren in der Stadt. Darauf musste sie erst der Schultheiss von Liestal,
Johann David Hebdenstreit, aufmerksam machen. Er verwendete sich für die Frauen
auf der Landschaft, es möchte ihnen erlaubt sein, am Sonntag auch in farbigen Kleidern
zur Kirche zu gehen. Denn durch das Tragen der fürs Abendmahl angefertigten schwarzen
Kleider jeden Sonntag würden diese auf den schlechten Kirchenbänken so rasch
abgenützt, dass die Leute neue Kleider kaufen miissten, was für einen Vater von fünf
Töchtern eine grosse Ausgabe bedeute. Zu einem radikalen Entscheid in dieser Sache

konnte sich der Rat nicht aufraffen, sondern er bequemte sich zu einer halben Massregel

und verfügte: die Frauen der in geistlichem oder weltlichem Amt stehenden und
Gewerbe treibenden Männer sollen schwarz erscheinen; wer nicht auf dem Lande sess-

haft ist, soll auch in gefärbter, jedoch ehrbarer bürgerlicher Kleidung (ausser beim
Hl. Abendmahl) zur Kirche gehen dürfen.

Überhaupt spielte die Kirchentracht eine grosse Rolle. Der Sturtz war verschwunden
und hatte einer leichten Haube (Baslerhäubchen, Coiffe) Platz gemacht. Doch durften
nur weisse oder schwarze, keine farbigen Coiffes getragen werden, und für die Männer
war es zuerst fraglich, ob sie in Pelzröcken zur Kirche gehen dürften, da das kaum eine

bürgerliche Kleidung sei.

Grosses Aufsehen erregten 1780 die Herren Peter Vischer, Emanuel de Job.
Bernoulli, Joh. Rud. Stickelberger, Joh. Georg und J. J. Müller, die wohl in schwarzer
Kleidung, aber mit rotem Mantel in die französische Kirche zur Communion gegangen
waren. Die Reformationsherren bestanden auf Bestrafung, während die Fehlbaren in
einer Supplication an den Rat nachzuweisen versuchten, dass die Reformationsordnung
für die französische Kirche nichts vorschreibe. Die Deputierten beharrten aber darauf,
die Ordnung gelte für alle Kirchen, und die Herren redeten sich darum vergeblich aus.

Kurz vor diesem Vorfall hatten die Deputierten zur Reformation eine Revision
derselben verlangt und dabei zugestehen müssen, dass sie in vielen Stücken nicht be-

24



folgt, dass wenig Übertretungen angezeigt und ebenso wenig bestraft worden seien. Als
Gründe dieser für sie betrüblichen Erscheinung nennen sie: die Schwierigkeit einer
solchen Gesetzgebung; die mannigfachen Änderungen, Zusätze und Erläuterungen;
die hohen Strafen, welche die Richter veranlassten, lieber durch die Finger zu sehen,

wenn niemand durch den Fehlbaren an Recht, Ehre und Eigentum gekränkt werde,
als ungerechte Strafen zu verhängen. Zudem verursache jede Änderung der Bürgerschaft

neue und oft gewichtige Ausgaben, weil bald erlaubte Sachen verboten, bald
verbotene wieder erlaubt werden. Dadurch verfehle man den Zweck der Ordnung, die
Förderung der Sparsamkeit. 1784 bemerkte das Kollegium, es möge den Räten zum Trost
dienen, dass die Reformationsordnungen seit Jahrhunderten nie gehalten worden seien.

Das bedeutet ein offenes Zugeständnis der Machtlosigkeit und Wirkungslosigkeit
aller Kleiderordnung und den Bankrott einer 300jährigen Gesetzgebung. Noch 1773
hatte man die Reifröcke verboten, weil sie der Sparsamkeit widerstritten und manchem
Hausvater unnötige Kosten verursachten. Doch der französische Reifrock, der nun
einmal Mode war, siegte. Und selbst die sogenannten ,,Hahnenfüsslin", das sind neu
aufgekommene Spitzen, die nicht auf Stühlen gewoben waren, musste der Rat erlauben,
wenn auch nur an Manschetten, Chabots, Tours, Hauben und Halstüchern.

Die Reformationsherren gingen offenbar blind an einer Tatsache vorbei, die sich
doch allgemein aufdrängen musste. Basel war weit mehr als früher in den internationalen
Verkehr hineingezogen worden. Seine Bürger gingen ins Ausland, lernten andere Lebensart

kennen nnd nahmen sie an. Nach der Rückkehr in die Vaterstadt kleideten sie sich
und lebten sie, wie sie sich's in der Fremde angewöhnt hatten, und wollten sich nicht mehr
in die engen Verhältnisse einbequemen und einfügen. Die Söhne reicher Familien trieb
man geradezu in das fremde Wesen hinein dadurch, dass man sie nach vollendeter Schul-
nnd Kaufmannsbildung auf Reisen schickte, um die Welt zu sehen und das Leben zu
erfahren. Heimkehrende Offiziere, die in französischen, englischen, brandenburg-preus-
sischen und andern Diensten gestanden hatten, taten ein L'briges, um neue Moden
einzubürgern. Der Mannigfaltigkeit und Reichhaltigkeit der auf diesem Wege zuströmenden
Neuerungen konnte Basel auf die Dauer die Tore nicht verschliessen, und die Macht
der Mode erwies sich stärker als die Abwehrmassnahmen.

Endlich, am Vorabend der Revolution, offenbarte das Reformationskollegium seine

Hilflosigkeit der Macht der Mode gegenüber in einem ausführlichen Memorial, einer
beweglichen Klage über seine Ohnmacht: „Der sinnreiche und schöpferische Geist unserer
Frauenzimmer, welche ohngeachtet der ihrem Aufwände in Ansehung der Kleidung von
F. G. gesetzten Schranken sich insonderheit seit etwas Zeit mit einer rastlosen
Anstrengung bemühen, die weisesten Verfügungen durch immer neue und kostbare Fr-
findungen unnütz zu machen, nötigt Lins, dermalen Hochdieselben mit Vorstellungen
zu behelligen, die wir würden unterlassen haben, wenn Wir bei Unsern Sitzungen nicht

25



schon öfters in Verlegenheit gewesen, wie wir die von E. G. Uns zur Handhabung
anvertraute Ordnung diesorts richtig anwenden sollten." Dann wird die Frage
aufgeworfen, was eigentlich unter „neuer Tracht oder Mode" zu verstehen sei. Mit grossem
Scharfsinn sucht das Kollegium den Ursprung der Mode zu ergründen und findet als

Ursachen heraus: i. Ein Frauenzimmer erscheint plötzlich in ungewohntem Putz, der

von dem ganzen schönen Geschlecht sofort nachgeahmt wird. Eine Falte, ein anderer
Schnitt bewirkt durch fortgesetzte Verfeinerung eine Änderung der Tracht. 2. Die
Einführung fremder Moden. — Gross ist die Verlegenheit der Herren angesichts der Schlauheit

der Frauen, das Gesetz zu umgehen. Dieses verbietet Nachtröcke aus Mousseline,

wegen der Kostbarkeit des Stoffs. Dafür tragen die Frauen jetzt sogenannte Robes oder
Röcke aus Mousseline mit kostbaren Garnituren. Bei den Nachtröcken ist der Stoff
verboten, aber die Form erlaubt, bei den Robes umgekehrt die Form verboten und der
Stoff erlaubt. Wie soll man sich in diesem Zwiespalt zurechtfinden Der Rat möge
die Entscheidung treffen und sie publizieren, damit das Reformationskollegium endlich
wisse, wie es sich zu verhalten habe. Zu alledem nähmen die kostbaren Röcke zum
Schaden manches Haushalts von Tag zu Tag zu. Man sieht, die Bevormundung hatte
sich überlebt. Die Frauen, die ja am meisten mit Vorschriften geplagt worden waren,
gingen auf dem Wege zur Freiheit voran. Der natürliche Trieb, gefallen zu wollen, schön

zu erscheinen, triumphierte über die engherzige Polizeiaufsicht, die Natur siegte über
die künstliche Einschnürung der frei gestaltenden und schaffenden Phantasie.

Der Rat beauftragte das Reformationskollegium auf dessen Klageschrift hin, neue
Vorschläge auszuarbeiten. Das Kollegium stand in seinem Gutachten nicht mehr, wie
es früher der Fall gewesen war, auf dem Standpunkt, dass man in diesen Sachen

kategorisch befehlen könne, sondern wies auf die Schwierigkeit hin, solche Gesetze in einem
Freistaat zu erlassen. Im laufenden Jahrhundert seien allein vom Grossen Rat gegen
30 Reformationsmandate veröffentlicht worden, ungerechnet die Anhänge und
Erläuterungen. Wohl ist das Kollegium noch der Ansicht, Prachtgesetze seien nötig;
aber sie sollten „so wenig als möglich über kleinfügige Gegenstände, sondern mehr auf
das Wesentliche und Beträchtliche beim Aufwand sich ausdehnen". Darum macht es

den Vorschlag: nur die Stoffe sind zu erlauben oder zu verbieten, nicht aber die Art der

Verwendung und die Gestalt der Kleidungsstücke. Das Verbot neuer Trachten ist
aufzuheben, weil es im einzelnen Fall und bei dem häufigen Wechsel unmöglich ist, zu
bestimmen, was neue Mode heisst. Ein Mitglied des Kollegiums machte den ebenso radikalen
wie vernünftigen Vorschlag, den Artikel über die Tracht überhaupt fallen zu lassen, weil das

ganze Gesetz wirkungslos sei, solange die Hausväter das Geld zum Aufwand hergeben.
Die französische Revolution brachte endlich die Freiheit. Wenn auch die

Aufwandgesetze offiziell nicht aufgehoben wurden, faktisch waren sie es doch, und beide
Geschlechter kleideten sich nach freier Willkür und trugen nach Gutbefinden Schmuck.



War schon die Kleidung als Mittel zur Entfaltung von Luxus der strengen

Beaufsichtigung und beständigen Zurückdämmung aller Eitelkeit unterworfen, wie

vielmehr mussten es die Kutschen sein, die noch viel augenfälliger den Reichtum zur Schau

trugen, wenn man einfach dem Drang der Besitzer von Wagen und Pferden nach

Repräsentation freien Lauf liess. Die Untertanen von Königen und Fürsten hatten im
18. Jahrhundert Gelegenheit genug, die reich vergoldeten und mit Schnitzereien und

Schnörkeln überladenen, mit Samt und Seide ausgeschlagenen Staatskarossen zu

bestaunen, in denen sich die Majestäten und Landesväter dem gemeinen Volk zeigten.

Solche Pracht durfte in einem demokratischen Staatswesen nicht geduldet werden;
sie widersprach zu sehr der Gleichheit der Bürger, so wenig auch diese in andern Fällen

zu Recht bestand.

Immerhin hatte sich um die Mitte des 18. Jahrhunderts in Basel, dank dem

allgemeinen wirtschaftlichen Gedeihen, ein gewisser Aufwand breit gemacht, der der
Abhilfe rief. Die seidenen Leitseile, die seidenen und samtenen Verschnürungen auf den

Livreen der Lakaien, die nach dem Muster der in Basel verkehrenden Fürstlichkeiten

und der fremden Höfe die Kutsche begleiteten, die kostbaren Pferdedecken: das alles

rief den Unwillen der Reformationsherren hervor, die befürchteten, es würden die Kutschen

nächstens auch mit Samt ausgeschlagen. Darum erlaubte der Rat auf ihren Vorschlag

nur Tuch, Moquet oder Plüsch, verbot jede Vergoldung, Broncierung, Malerei, Lackierung
und Schnitzwerk und gestattete nur einen Zweifarben-Anstrich; das Geschirr durfte weder

vergoldet noch versilbert sein. Alles bei Strafe von 100 Neutalern oder Konfiskation.
Die Lakaien im Dienste der Herren Samuel Ryhiner, Burckhardt zum Kirschgarten,
Marcus Debary, Hauptmann Hagenbach und Debary an der Augustinergasse wurden

zur Rechenschaft gezogen, weil sie fassonierte statt glatte Knöpfe an ihrer Livree

trugen. Vergebens wandte der Diener Johann Wagen ein, er müsse tragen, was ihm
sein Herr anzuziehen gebe ; das Verdikt lautete auf 50 Pfund Strafe. Bei der Beschränkung

auf den engen Bezirk einer kleinen Stadt und ihrer Abgeschlossenheit von der Aussen-

welt, so dass das Tun und Lassen jedes Bürgers allen Bewohnern offenbar war, lässt

sich eine solche Verfügung verstehen. Man wollte Aufsehen vermeiden und keinen An-
lass zu Missgunst und höhnischer Kritik geben. Heute erscheint uns das Gebaren der

Stadtväter als Torheit und wirtschaftliche Schädigung, da sie die Entwicklung des

Kunstgewerbes und der Industrie und das freie Spiel der Kräfte unterband. Wem wollte

es heute einfallen, Aussehen und Ausstattung von Automobilen Regierungsvorschriften

zu unterstellen Massgebend hiefür sind heute einzig die Mittel, die zur Verfügung

stehen, und der persönliche Geschmack dessen, der sich den Wagen erwirbt.
Die Reihe der Vorschriften der alten Zeit ist mit den genannten Einschränkungen

noch nicht abgeschlossen. In der Stadt durften nur zwei, über Land drei Pferde

vorgespannt werden; für die Livree der Diener war Halblein, Zwilch oder Wolle vorge-

27



schrieben, ohne Zierat, mit glatten Knöpfen und Achselbändern von Wolle oder Kamelhaar.

Eine Ausnahme machte man mit den Dienern der Herren Häupter. Einige
Erleichterungen gewährte das Mandat von 1780; dagegen blieb bestehen, dass man, ausser
im Notfall, nach 11 Uhr nachts nicht mehr mit der Kutsche ausfahren konnte. Doch
fiel das nicht so schwer ins Gewicht, weil einmal nachts der Verkehr überhaupt ruhte
und ferner die mangelhafte oder gänzlich fehlende Strassenbeleuchtung das Fahren
erschwerte und geradezu gefährlich machte. In Bern war das Wagenfahren nach 9 Uhr
auch verboten, selbst wenn man sich vom Ball oder Theater nach Hause begab. In
Genf waren um 1741 Equipagen überhaupt nicht erlaubt.

III. Aufwand mit Gastmählern und Geschenken.

Durch die Jahrhunderte hindurch standen die Basler im Ruf, den Freuden und
Genüssen der Tafel besonders zugetan zu sein. „Si la table est un plaisir de toutes les

nations, on peut assurer qu'il est particulièrement celui des Suisses; c'est là que nos

gros bourgeois de Basle font des merveilles. Ils n'y épargnent rien, toute leur plus belle
vaiselle y est étalée, le buffet est garni de grands bassins, de vases et de coupes d'or,
d'argent, de cristal et de porcelaine des Indes. La table y est couverte de toutes sortes
de viandes succulentes et de poissons les plus exquis; car comme les Calvinistes n'ont
point de jours maigres, leur bonne chère est toujours entremêlée de chair et de poisson,

pour satisfaire le ragoût d'un chacun. Quant à la boisson cela va encore mieux, on con-
noit sur cet article l'inclination des Suisses; on trouve donc à leurs repas abondance de

tous les meilleurs vins d'Allemagne, de France, d'Italie, d'Espagne, et même des liqueurs
les plus délicieuses, lorsqu'il s'y trouve des femmes; ainsi chacun peut choisir suivant son
inclination. Je ne veux pas dire que tous les conviés en sortent yvres, nous avons assez
fait sentir qu'il y a des Suisses polis et sobres dans la ville de Basle," so berichtet ein
Franzose am Ende des 17. Jahrhunderts. Und ein Besucher Basels am Anfang des 19.
Jahrhunderts hebt gleicherweise hervor, dass der meiste Luxus bei Tisch entfaltet werde.
Ein gewöhnliches Essen bestehe aus 8 — 12, ein grosses Mahl aus 24—30 Gerichten.

Die Schwank- und Satirenliteratur des 16. —18. Jahrhunderts hallt wider von
Verspottungen der Auswüchse einer uns heute unbegreiflichen Hingabe an die Tafelgenüsse.
Die vergangenen Jahrhunderte stellten Anforderungen an das Aufnahmevermögen,
die wir kaum für möglich hielten, wenn nicht so viele Zeugnisse vorlägen. Basel machte
keine Ausnahme, und der Fress- und Saufteufel trieb auch hier sein Unwesen. Ihm das
böse Handwerk zu legen, die Bürger vor Krankheit, Not und Sittenverwilderung zu
bewahren, gab sich der Rat in Verbindung mit der Geistlichkeit alle Mühe und suchte

28



namentlich dem Unwesen zu steuern, Hochzeits- und Taufeschmäuse weit über Vermögen

auszustatten und mit den üblichen Geschenken einen Aufwand zu treiben, der, weil

keiner dem andern nachstehen wollte, zu einer ruinösen Steuer zu werden drohte.

In einem Mandat von 1628 waren 4 Tische zu 12 Personen für eine Hochzeit

gestattet mit einer Mahlzeit, wofür der Rat sogar den Speisezettel machte und die

Gerichte für vier Gänge zur Auswahl bekannt gab, nämlich:

Als zum Eyngang:

1. Kopff und Krees, oder einen gehackten Lummel, oder ein gebrahten Spanfärlin.

2. Suppen in zweyen Blatten.

3. Zwey Hüner, sampt Rind, Kalb und geräuchtem Fleisch in zweyen Blatten.

4. Kraut, Rüben oder Käfen, nach gelegenheit der Zeit.

Sodann beym anderen Gang:

1. Blatten mit grossen, und 2 Blättle kleiner Vischen.

Dessgleichen füren Dritten:

1. Zween Kalbs, und einem Spinnwider oder Lams-braten.

2. Tauben oder Haanen in zweyen Blättlen.

3. Ryss oder Brautmüs in zweyen Blättlen.

4. Ouetschgen oder Biren.

Letztens beym Nachtisch:

Käss, Ancken, Zigern, Obs nach gelegenheit der Zeit, Gofren oder Hippen, oder ein

blatten gewalter Küchlin.

Die Kriegszeit legte offenbar Beschränkung auf. Schon 1665 durften an 10 Tischen

120 Personen am Hochzeitsessen teilnehmen. Diese Essen fanden auf den Zünften statt,
und da der Staat hievon eine Steuer bezog, so untersagte er die Hochzeiten in
Privathäusern, „damit nicht E. G. Umbgelt Abbruch und Nachteil getan wird." Gegen Ende

des 17. Jahrhunderts waren noch 6 Tische erlaubt; fremdes Wild und Geflügel durfte

nicht aufgetragen werden. Auch war verboten, den Jungfrauen, Weibern und Mägden zu

viele Pas tetiein und Konfekt auszuteilen, weil das für den Hofmeister zu kostspielig sei,

und umgekehrt dürfe man in den jetzigen „klammen" Zeiten nicht allzuköstliche „Hof-
meistermeyen" schenken. Nur zweimal war aufzutragen erlaubt, pro Tisch ein welscher

Hahn, sonst ausser Kapaunen, gemeinen Hühnern, Tauben, Hahnen, Schnepfen und

29



Lerchen kein anderes, viel weniger fremdes Geflügel, wie Rebhühner, Wachteln, Kramets-
vögel, Fasanen usw. Das 18. Jahrhundert setzte die Zahl der Hochzeitsgäste auf 50 fest.
Diese Zahl blieb die Norm auch für die Ratsherren-, Meister-, Sechser-, Oberst- und
Mitmeister-Mahlzeiten. Der Stubenknecht musste dem Stadtknecht zuhanden der
Reformationsherren das genaue Verzeichnis einreichen. Für jede weitere Person zahlte der
Hochzeiter 10 Gulden Busse. Aber der Stubenknecht (Wirt auf der Zunft) nahm's mit
der Zählung nicht sehr genau oder unterliess die Anzeige, was zur Klage beim Bürgermeister

Anlass gab, „dass samtliche Bediente in Beobachtung ihrer Pflichten sich ziemlich

saumseelig erzeigen und fast nichts Fehlbares von denselben angegeben wird."
Dass Stubenknecht und Hochzeitsgesellschaft unter einer Decke steckten, um das
Gesetz zu umgehen, und wie man das anstellte, erzählt ein späterer Bericht:

Die Hochzeitsgesellschaft stellte einen Aufwärter als Posten auf. Sobald dieser den
Ratsknecht kommen sah, der die Kontrolle vornehmen sollte, meldete er's der Gesellschaft.

Sogleich versteckten sich die überzähligen Gäste, so dass nur die zulässigen 50
zurückblieben. Wenn der Ratsdiener eintrat, fand er die erlaubten 50 Gäste und —

übersah mit Fleiss die leeren Stühle. Und so wurde „an den mehrsten Hochzeiten
dergleichen Betrug ausgeübet in Ansehung der E. Gäste".

Ins 17. Jahrhundert zurück reicht auch das Verbot der Nachhochzeiten, d. h. einer

Fortsetzung des Hochzeitessens am folgenden Tag, entweder in der Stadt oder in der
Nachbarschaft, wobei man wieder lange beisammen sass und mit Gesundheittrinken
und Tanzen die Zeit vertrieb. Schuldige wurden schwer gestraft. So Meister Melchior
Schardt, der Metzger, und Meister Emanuel Langmesser, der Kübler, der für jede am
Fest teilnehmende Person 4 Gulden, total 72 Gulden hinterlegen musste. Vergeblich
führte Frau Debayer aus Strassburg, die als Gattin Hans Jakob Brenners zu Safran
80 Gäste bis gegen Tag gastierte und tanzen liess, ins Feld, es sei ihr als einer fremden
Person wohl erlaubt, gute Freunde zu bewirten ; sie war der Strafe verfallen und musste
zahlen. Nicht so leicht liess sich Johann Georg Holzach, Schulmeister in der Mägdleinschule

auf dem Barfüsserplatz, von der Straffälligkeit überzeugen. Er war verzeigt, weil
er am Tag nach der Hochzeit mit den jungen Hochzeitsleuten auf dem Rhein nach
Kleinhüningen gefahren war, was als verbotene Nachhochzeit taxiert wurde. Holzach
bestritt den Charakter eines solchen Festes, und Rektor und Dekan der Universität wurden
angerufen, eine Erläuterung dessen zu geben, was unter Nachhochzeit eigentlich zu
verstehen sei.

Auch das Programm der Hochzeitsfeier war vorgeschrieben. Um 9 Uhr ging man
zur Kirche, um 12 Uhr ward das erste Essen (Tracht), um 6 Uhr das zweite aufgetischt.
Dann war noch, je nach den Zeitläufen, der Tanz erlaubt bis 10 oder 11 Uhr.

Eine vornehme Hochzeit auf der Zunft war für das kleine Basel immer ein Ereignis.
Darum ist es begreiflich, dass sich neugierige Leute auf der Strasse ansammelten, dem

30



Schauspiel beizuwohnen, und sogar abends in die Zunftstube drängten, um dem Tanz

zuzusehen. Der Rat musste in den Mandaten dieses Einbrechen des Volks in die
Zunfthäuser immer wieder verbieten, weil „bei dem Gewühl auf den Strassen allerhand

Ausgelassenheiten vorzufallen pflegten", wie es im Mandat von 1758 heisst.

Dass nicht nur die Staatsessen auf Zünften und an Hochzeiten sich durch eine für
unsere heutigen Begriffe überreiche Speisekarte auszeichneten, sondern auch die privaten
Essen im Familien- und Freundeskreis, mögen einige Beispiele aus den 70er Jahren des

18. Jahrhunderts dartun und zeigen, dass selbst im pietistischen Basel, dem man sonst

gerne puritanische Einfachheit in der Lebensführung nachrühmt, eine reich besetzte

Tafel sich gar wohl mit der Frömmigkeit vertrug. Dem Nachtessen ging das sogenannte
Abendessen voraus, wobei zum Tee oder Kaffee Mandelschnitten, Ofenküchlein, Änis-

brot, Eingemachtes und Brot, oder Ofenküchlein, Macronen, Saure Kirschen und

Eingemachtes aufgetischt wurden. Dann folgten zum Nachtessen (8 Personen) : 2 Endivie-

suppen, 1 Timbale-Pastete, 1 Platte Forellen, 1 Platte Austern, 1 Stück Wildbret, 2

Kapaunen, 2 Salate, Weichselkirschen, gekochte Eierbirnen, 1 Platte „Schneckenküchlein",
„Pfirsichsteine", runde Zuckerbrot, 2 Körblein Obst, Krachmandeln, Feigen; Kosten

14 Pfund (1 Pfund ca. Fr. 1.80 Feingehalt). Oder ein Nachtessen für 12 Personen:

Krebs und Zwiebelsuppe, 2 Platten gekochten Rebkressig, 2 Platten Cardon mit „chou",
2 wilde Enten mit Zwiebelbrühe, x Platte Fricando, 2 gebratene Poularden, 1

Rehschlegel, 1 Würzen- und 1 Endiviesalat, gedörrte gekochte Pfirsiche, gekochte Weichselkirschen,

2 Plättlein crème brûlée; zum Nachtisch: 1 gesalzene Zunge, 2 Körblein Trauben,

2 Körblein Äpfel, 1 Plättlein Pomeränzlein, Krachmandeln, Chokoladebrot, runde Zuckerbrot;

Kosten 14 Pfund 8 Batzen 4 Rappen.

Als das junge Ehepaar David La Roche und Salome Huber 1771 ihre neue Wohnung
zum Landser am obern Schlüsselberg bezogen, feierten sie mit 12 Gästen am 6. März

den Hauseinstand und liessen vom Stubenknecht zu Weinleuten, Herrn Huber, folgendes

Essen kommen, das auf 30 Pfund zu stehen kam:

Erster Auftrag: Zweyter Auftrag:

1 Schüssel Reis mit Krebs saucen

1 dito mit jou
1 Timbale Pasteten

1 blatten mit 2 Enten, Zibeln-brühen
1 blatten Selmling
1 blatten figurierte Austern
1 blatten cardon für Gemüs

x blatten Grün Kraut für dito.

1 Rehschlegel
1 blatten Cramis Vögel und Lerchen

1 welsch Huhn
2 Capaunen

1 blatten compotten von Aepfel
1 crème brûlée mit caffee gout
1 enjou Salat und ein junger Rebkressig-

Salat.

31



Dritter Auftrag:

i blatten Riepolzauer küchlein

i blatten tourtelettlein

i blatten Pfersigstein von mandlen

i blatten Mandelcränzlein

i blatten Zuckerbrod, runde
1 blatten Aenisbrod

2 Körblein mit Obs

2 blatten gesalzene Zungen.

An gewöhnlichen Tagen sah das Menu allerdings bedeutend einfacher aus, wie aus

den Aufzeichnungen der jungen Frau La Roche hervorgeht. So notiert sie als erste

Mahlzeiten in der neuen Wohnung: Morgenessen: Milchsuppe; Mittagessen: Rindfleisch
und dürre Aepfelschnitz; Nachtessen: Reis, gebratener Haarrucken (Horücken!) und

Herdäpfel-Salat.
Eine grosse Rolle spielten die Geschenke. Um dem eingerissenen Aufwand zu

steuern und vor allzu grossen Auslagen zu schützen, setzte der Rat Höchstbeträge für die

gegenseitigen Geschenke des Brautpaares, für die Hochzeitsgaben der Verwandten und
Bekannten und für die Patengeschenke bei den Taufen (Einbindeten, heute noch Ein-
bund genannt) fest.

Damit sich junge Eheleute nicht höchstverderblich in grosse Kosten stürzen, — so

lautet 1699 die Begründung — soll das Geschenk an die Braut, eine goldene Kette, im
Gewicht nicht mehr als 50—60 Cronen halten und keinen Edelstein am Schlösslein

haben. Der Ring für die Braut, das Ehepfand, war auf 50—60 Reichstaler, der Ring bei

der Einsegnung auf 12 — 15 Reichstaler festgesetzt und überhaupt nur zwei Ringe zu
schenken gestattet. Auf Armbänder und andern Schmuck musste die Braut verzichten.

Umgekehrt durfte die Braut für den Ring des Hochzeiters ebenfalls 50 — 60 Reichstaler

auslegen, und auf der Übertretung standen 30 Gulden Strafe.

Immerhin kam man später zur Erkenntnis, dass es nicht angängig sei, den Wert
für den Verlobungsring dauernd festzulegen, weil er im Preise schwankte. Dafür wurde

1727 bestimmt, dass der Wert der Verlobungsgeschenke, Ketten, Ringe, Uhren,
Geschmeide, insgesamt 300 Taler nicht übersteigen dürfe. Was über diese Summe ging,
wurde konfisziert. Diese Bestimmung setzt eine behördliche Kontrolle der Geschenke

voraus. Wie diese gehandhabt wurde, geht aus den Akten nicht hervor. Sie liess sich

wohl auch nicht strikte durchführen, weil die Geschenke leicht den Augen der Richter

entzogen werden konnten, selbst wenn eine Anzeigepflicht bestanden haben mochte.

Den Paten war seit 1655 vorgeschrieben, dass sie nur 1 Reichstaler, höchstens

1 Gulden an Wert dem Täufling als Einbund geben durften, und die Hebammen mussten

32



dem Pfarrer die „Einbindeten" vorzeigen. Später trat die allgemeine Fassung in Kraft,
es seien kostbare Schenkungen zu unterlassen. Von der Mitte des 18. Jahrhunderts an

war eine Dublone als Einbund und Hochzeitsgabe zulässig. Wer mehr schenken wollte
und aus verwandtschaftlichen Gründen sich dazu auch verbunden fühlte, fand leicht
einen Ausweg, ohne das Gesetz zu verletzen. Er schickte zunächst die ordonnanzmässige
neue Dublone oder den Louis d'or ins Haus der Braut und liess hernach das eigentliche
und kostbare Hochzeitsgeschenk nachfolgen. Die Geistlichen hatten die Strafgebühren
für zu kostbare Patengeschenke zu erheben und Fehlbare anzuzeigen; doch erklärten
sie sich bald ausser stände, dem Befehl nachzukommen.

Beschränkte sich der Einbund auf ein Goldstück, so sah dafür die Liste der Gaben

„in die Kindbett" für die junge Mutter umso bunter und reichhaltiger aus. Zuckerstöcke

— es konnten deren bis zu 20 von den verschiedenen Gebern als Präsent
aufmarschieren — Kaffee, Tee, Muskateller, Champagner, Chokolade, Süssigkeiten,
Indiennestoff, Halstücher, gestickte Stricksäckel, silberne Teelöffel und anderes wurde
der Wöchnerin verehrt. So vernehmen wir, dass Frau Salome La Roche bei der Geburt
ihres zweiten Sohnes von Eltern, Grosseltern, Geschwistern und weitern Verwandten
erhielt: 16 Zuckerstöcke, ca. 7 Pfund Kaffee, 3 Flaschen Muskateller, 1 „laden" voll
Zuckerbrot, Macronen, gefülltes Änisbrot, 1 Platte Macronen, 1 Platte Konfekt, 2 Paar

Hahnen, 1 gemaltes Halstuch und 1 Stricksäckel mit Goldgestickt, 1 lackierte Spielschachtel.
Für die Landschaft galt noch grössere Strenge als für die Stadt. Da es üblich

geworden war, dass vor Taufen und Hochzeiten von den Gästen im Hause der Kind-
betterin oder der Hochzeitsleute so gegessen und getrunken wurde, dass die Leute
bezecht zur Kirche kamen, erhielten die Vögte Befehl, scharf zuzusehen. Namentlich
gefährlich waren die „Morgensuppen", d. h. die Stärkungen, die den auswärtigen Gästen

im Hause der Hochzeiter oder des Täuflings vorgesetzt wurden. Diese Morgensuppen
scheinen zu eigentlichen Gelagen ausgeartet zu sein, so dass die Gesellschaft in sehr
gehobener Stimmung und gar betrunken zur Kirche ging. Sie waren darum seit dem

17. Jahrhundert verboten, wurden aber trotzdem immer wieder abgehalten, so dass

das Verbot bis ans Ende des 18. Jahrhunderts erneuert werden musste. Auch die
Leichenschmäuse eine bescheidene Bewirtung der von fernher kommenden Verwandten

ausgenommen waren untersagt. Bis ins 19. Jahrhundert dauerte die Reglementiererei
der Festlichkeiten auf dem Lande. Noch 1821 wurden Gastereien im Wirtshaus nach
dem Taufeschmaus im Taufhause verboten, weil sie unnötige Kosten verursachten und

zu übermässigem Genuss verleiteten. So vernünftig auch diese obrigkeitliche Bewahrung

vor unnützen Ausgaben an sich ist, so wenig passte sie in eine Zeit, die anderorts
dem Individuum das Recht gab, selber zu entscheiden und die Verantwortung für sein

Handeln zu übernehmen. Die staatliche Fürsorge war nicht mehr Wohltat, sondern

Zwang und Plage.
*

33



In den vorhergehenden Abschnitten haben wir die Aufwandgesetze und die

Lebensäusserungen, die sie zu erfassen suchten, betrachtet. Zur Vervollständigung
des Bildes gehört aber schliesslich noch die Auswirkung des Aufwands im eigentlichen

Sinn innerhalb der Bürgerschaft. Offenbarten sich hier Schäden und traten Symptome

einer schleichenden Krankheit am Volkskörper zutage, so waren die Eingriffe des

Arztes Staat berechtigt und notwendig, so sehr er sich auch nach unserm Empfinden
in den Mitteln und Vorkehrungen vergriff. In der Tat stand es, wenn wir den

Sittenpredigern Glauben schenken, schlimm um die Lebenshaltung und Berufserfüllung in
weiten Kreisen der Bürgerschaft, so dass die Verarmung als Folge von Verschleuderung
und Arbeitsunlust dringend zum Aufsehen mahnte. Mit dem Bestreben, durch Gesetze

dem Unheil zu steuern, verband sich am Ende des 18. Jahrhunderts das Bemühen der

Philanthropen, durch Aufklärung zu bessern, die Menschen durch gute Vorbilder zu

erziehen, den Weg zur Glückseligkeit durch Verbreitung der Erkenntnis des Guten zu

ebnen. Mit Worten und Werken suchte die 1777 von Isaac Iselin ins Leben gerufene
Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen das zu tun. Einer der

eifrigsten Mitarbeiter wurde Jakob Sarasin vom Weissen Haus, der wahre Herzensgüte
mit gesundem Menschenverstand und temperamentvoller Begeisterung für das Edle

und Schöne in sich vereinigte. Er kannte die Menschen und das Leben und durfte sich

darum ein Urteil erlauben. In zwei Schriften (1778 und 1779), Lösungen von Preisaufgaben

der Gemeinnützigen Gesellschaft, geht er den Quellen der Verarmung nach, deckt
Schäden auf und sagt den Mitbürgern Wahrheiten, die ohne Zweifel das Richtige trafen,
sonst wären seine beiden Aufsätze nicht zum Druck empfohlen worden.

Als Schäden, an denen das Volksleben krankte, hob er in der ersten Schrift
besonders hervor:

1. Die Prachtliebe der Handwerker, die es in allem Aufwand den Reichen gleichtun

wollen, statt mit ihnen in Kenntnissen zu wetteifern.

2. Das bürgerliche Wohlleben in den Handwerkerkreisen, wodurch namentlich
Töchter zu verschwenderischen Frauen erzogen werden, die den „incorrigiblen
Lumpenismus" fortpflanzen.

3. Ein systematischer Müssiggang, worunter er jedoch weder Sonntagsfreuden,
noch guten Montag, Ehrentänze, Handwerksschmäuse und ähnliche Vergnügungen
verstehen will, sondern täglichen Missbrauch der der Arbeit gewidmeten Zeit, wenn
der Handwerker die Zeit mit „Ständlein" verplaudert, täglich um 4 oder 5 Uhr
ins Wirtshaus geht und trinkt und spielt, den Beruf und die häusliche Ordnung
vernachlässigt.

4. Die Ehren-Verschwendung, die die Bürgerschaft hoffärtig macht. Dazu
gehören der Luxus bei Hochzeiten, Taufen, Badenfahrten, die Gartenhäuslein-Sucht,

34



wobei jeder Handwerker, der einige Hundert Taler entbehren kann, glaubt, er müsse

ein kleines Lusthäuslein haben und im Herbst einen Wein sammeln, der mit allen Kosten

teurer zu stehen kommt als das kostbarste Getränk.

5. Die Ämtersucht, die den Unbemittelten zu unverhältnismässigen Ausgaben
verführt und ihn auf§ ungewisse Los hin zum Müssiggang verleitet.

6. Die Ehrenämter, die häufig einer Vernachlässigung der Arbeit und einem
Aufwand rufen, der zum Elend führt.

7. Die gänzliche Vernachlässigung gesunder moralischer Grundsätze, so dass man
entweder in tobendem Leichtsinn dahinlebt oder in eine dem Staat ebenso schädliche

Andächtelei hineinsinkt.

In der zweiten Schrift, einer Antwort auf die Preisfrage: In wie weit ist es schicklich,

in einem kleinem Staate, dessen Wohlstand auf der Handelschaft beruht, dem

Aufwände der Bürger Schranken zu setzen? stellt Jakob Sarasin wiederum die
Auswüchse des gesellschaftlichen Lebens an den Pranger und gewährt uns damit einen

Einblick in die Verhältnisse. Gerade das Detail ist hier das Aufschlussreiche: die grossen,
mit vielem Wein versehenen Keller, in denen 6, 8, 10, auch 15000 Fr. vergraben liegen,
damit die Leute das Vergnügen haben, teuren Wein zu trinken; übermässige Wäschevorräte,

die anscheinend notwendig waren, weil nur zwei- bis dreimal im Jahr gewaschen

wurde ; die vielen und kostspieligen Gastereien, da man in Basel keine Lustbarkeit kenne,

die nicht mit einem Essen ende, wobei alles vom Traiteur geliefert sein müsse. Zur
Salmenzeit stelle man magere Forellen auf, weil sie rarer seien, und wenn das Wildpret
wohlfeil zu haben sei, erzwinge man eine elende Schüssel „serbender" junger Hahnen.

Hochzeitsmähler seien die Gelegenheiten der grössten Prachtentfaltung. Da nach der

Reformationsordnung von 1769 Gold und Silber, nicht aber Edelsteine zu tragen
verboten seien, schmückten sich die Leute mit Edelsteinen von erstaunlichem Wert an

Fingerringen und legten so ein Kapital von vielen Tausend Franken in Schmuck an.

Noch mehr in die Tiefe dringt ein anderer Basler jener Zeit und sucht das Übel an
der Wurzel zu fassen, nämlich der alt-Bürgermeister Johannes Ryhiner (1728 — 1790),

der in seinen Aufzeichnungen mit der Gründlichkeit des Philosophen zu Werke geht.
Sein scharfes Urteil beruht auf lebendiger Anschauung und Erfahrung. Es ist ein Aristokrat
alter Observanz, der das Wort führt, ein Feind aller auf den Ausgleich der Stände
gerichteten Entwicklung; denn er nennt es einen wunderlichen Einfall, „dass unter freyen
Leuten keine Classen sein sollten." Aber er ist unerbittlich auch im Urteil über
seinesgleichen und scheut sich nicht, der sozialen Oberschicht die Wahrheit zu sagen.
Bezeichnend und wohl aus der Praxis seiner Amtstätigkeit gewonnen ist seine Überzeugung,
dass Verbote und Gebote in Republiken den Zweck nicht erreichen, weil dem Gesetzgeber

die Macht fehlt. Wenn der Aufwand gemacht ist, hinkt das Gesetz hintendrein.

35



Viel wirksamer als Gesetze wäre nach seiner Ansicht das gute Beispiel vernünftiger
Leute, wäre die Übereinkunft, die Verschwender mit Verachtung zu strafen und die

sparsamen Leute in Ehren zu halten.

Die verheerenden Folgen der Verschwendung und des Grosstuns kennzeichnet er
mit der geradezu vernichtenden Feststellung: Wer früher iooooo»Gulden hinterliess
und 9 Kinder hatte, konnte jedem ioooo Gulden geben und 10000 Gulden den Armen
schenken, und jedes Kind wäre zufrieden gewesen und gut fortgekommen. Jetzt aber

haben Leute mit 300000 Gulden Vermögen und 4 Kindern Mühe, sie zu retablieren.

Früher stand der Handwerker einige Stunden vor Tag auf, weckte das Gesinde,

ging mit ihm zur Arbeit, zum Frühstückstisch (Suppe), Mittagstisch (Suppe und Zuge-

gemüse), Nachtessen (Suppe), genoss nur dreimal in der Woche Fleisch, verdiente wenig
und brachte es doch weiter, trug weder Manschetten, noch Uhren, noch seidene Kleider,
dagegen ererbte silberne Schnallen und Knöpfe, konnte aber die Kinder gut ausstatten
und beineben noch die Armen bedenken. Jetzt werden Equipagen gehalten; man geht
auf die Jagd, lädt dazu Gäste ein und hält sie frei. Zudem hatte früher der Meister eine

strengere Lehrzeit durchgemacht und war auf der Wanderschaft gewesen. Jetzt werde

die Lehre rasch erledigt ; man werde Meister, heirate und verstehe vom Handwerk weniger
als der Gesell, dem man denn auch die Arbeit überlasse, während man selber spazieren

gehe. Der neumodische Meister bewerbe sich um ein Amt, und bekomme er keines, so

müssen der obrigkeitliche Fonds oder die Partikularen ihn und sein Haus erhalten.
Solcher unterstützungsbedürftiger Handwerker habe man viele und bekomme täglich
mehr, und das sei wahrhaftig keine Übertreibung, sondern nur zu wahr. In summa:
Man habe das Sparen verlernt.

Dem Einwand, dass eine blühende Handelschaft naturnotwendig auf die

Ansammlung von Reichtümern ausgehe, und dass mit diesem der Luxus untrennbar
verbunden sei, begegnet er mit der Forderung, eine weise Legislative solle den Bürger dahin

bringen, den Wohlstand auf eine dem Staat nützliche Art zu gebrauchen. Statt Luxus
mit Häusern, Möbeln, Gemälden usw. zu treiben, solle man das Geld in Waisenhäuser

und andere wohltätige Stiftungen stecken. Jetzt würden Häuser für 100000 Gulden

gebaut, so dass nur noch 50000 Gulden übrig blieben und das Vermögen aus einem

Steinhaufen bestehe. Andere Reiche hätten Tafelservices im Wert von vielen Tausend

Gulden, dazu kostbare Landhäuser erworben, so dass keines der Kinder den väterlichen
Staat fortsetzen könne. Inwendig der Häuser glänze es von Gold, Konsolen, kostbarem

geschnitztem Narrenwerk, damastenen Stühlen usw., worüber man Folianten schreiben

könnte, und man treibe Aufwand mit teuren Gebäuden, Möbeln, Equipagen, Kleidern,
Dienern, Gastereien und Festlichkeiten. Die Reichen sollten bescheiden sein und Gutes

tun, und die Armen sollten sparen — das ist die Quintessenz seiner Lebensauffassung.

36



Sein Eifer für die Rückkehr zur Einfachheit reisst ihn zu Betrachtungen hin, die bei

aller Übertreibung so viel Wahres enthalten, dass sie ganz wohl in diesem Zusammenhang

aus der Verborgenheit des alten, ehrwürdigen Folianten ans Licht gezogen zu
werden verdienen:

„Warum bewohnen wir Paläste, darin wir uns verlieren Warum lassen wir uns

mehr Speisen auftragen, als wir geniessen können Warum kleiden wir uns in kostbare

Stoffe Bloss weil wir andern gleichkommen wollen, die so wenig Nahrung daran finden
als wir, und dennoch ist dieses der Lauf der Welt und heutiger Zeit, welche doch für
sonderbar aufgeklärt wollen gehalten sein, und wo man doch Mässigkeit, Fleiss,

Wohltätigkeit, Menschenliebe und alle diese sanften Leidenschaften, die allein glücklich
machen können, mit der Laterne suchen muss.

„Man schreibt ein empfindsames Werk nach dem andern; man liest sie; man wird

von edlen Handlungen bis zum Weinen gerührt; aber das ist alles, man ahmt sie nicht
nach; warum? man kann nicht.

„Unser Mitbürger, der mit uns in nämlichen Umständen steckt, bauet einen
fürstlichen Palast, meubliert ihn kostbar aus, hält prächtige Equipage, errichtet ein
kostbares Landhaus und bewirtet, was will zu ihm kommen. Das müssen wir ja auch tun;
denn es ist Mode. Nahrung finden wir eben nicht viel dabei; allein es ist Mode.

„Wir müssen nach der Mode leben, und die macht uns arm auch im grössten Über-

fluss. Freilich hülfen wir den Bedürftigen gern; aber ein schönes Gemälde oder so was

dergleichen wird just feilgeboten. Das kann man nicht alletag haben, je nun, der Arme

muss warten, wer kann helfen Und so ist alletage eine neue Quelle von Üppigkeit,
die alle gute Handlung bei uns selbst wider unsern Willen unmöglich macht. Warum
Die Mode will es haben.

„Armselige Geschöpfe sind die Menschen! Keiner ist imstande, sich über ein

Vorurteil hinwegzusetzen. Wenn es gleich noch so lächerlich, noch so beschwerlich ist:
wir sind wie die Schafe und ihr dummer Führer. Wo dieser sich hinstürzt, folgen wir
nach und sehen auf keine Gefahr. Und dennoch leben wir in aufgeklärten Zeiten, wo

man die Alten für dumme Pinsel haltet, die doch durch ihre kluge Lebensart uns instand

gestellt haben, aus ihrem hinterlassenen Überfluss solche Torheiten zu begehen.

„Es wäre also hohe Zeit, dass die Vernünftigsten unter uns sich über die Vorurteile

hinwegsetzen und nicht durch Schriften, sondern durch Exempel das heutige Volk zu

reformieren suchten, und das würde gewiss angehen, wenn nur einige das Eis brächen.

Denn es wäre ja wunderlich, dass, da wir alles nachäffen wollen, das Gute nicht auch

nach und nach seine Affen antreffen sollte, welche nach und nach in grosser Anzahl
erwachsen würden. Wenn nur die Grossen sich das einmal einfallen Hessen, Menschen zu

werden; die Kleinen würden bald Philosophen sein. Aber wo die Kleinen anfangen, da

geht das Werk langsam; doch kann es auch noch kommen."

37



IV. Entheiligung des Sonntags.

Einen breiten Ranm nehmen die Gebote der Sonntagsheiligung und die Klagen
der Geistlichkeit über ihre Nichtachtung ein. Der Sonntag sollte ganz dem Dienst des

Herrn gewidmet sein. Nicht nur war der Besuch des Gottesdienstes eine Pflicht, auch

die zu Hause gebliebenen Leute, Dienstboten, Hintersassen, Fremde, Kinder und andere

mussten während der Predigt mitfeiern, durften nicht auf die Strasse gehen, nicht auf
Plätzen und auf der Brücke herumstehen; alle Arbeit musste ruhen. Fremde konnten

zur Predigtzeit die Stadt nicht verlassen, weil die Tore geschlossen waren. Immerhin
sollten Wagner, Schmiede, Küfer, Sattler, Schuster für Fremde, die am Sonntag
durchreisten, dringende Arbeiten ausführen dürfen. Nicht nur war den Bürgern während der

Sonntags-Morgen- und Abendpredigt und während der Dienstagpredigt verboten, auf
den Gassen zu spazieren, sie durften nicht einmal zu dieser Zeit auf den Bänklein vor
den Häusern sitzen. Herr und Frau Passavant waren verzeigt worden, weil sie an einem

Sonntag (12. August 1714) vor der Predigt zum Tor hinausgegangen und nicht zur Predigt
zurückgekommen waren. Obwohl sie viermal vor das Reformationskollegium zitiert
worden waren, erschienen sie nicht und wurden darum dem Bürgermeister verzeigt.
Es durfte überhaupt anfangs niemand die Stadt während des Gottesdienstes verlassen.

Erst in den 60er Jahren machte man den fremden Durchreisenden eine Konzession

und erlaubte auch Hintersässen, Handlungsbedienten, Handwerksgesellen, Knechten
und Mägden den Ausgang vor Schluss des Gottesdienstes, sofern ihnen der Meister eine

schriftliche Bewilligung ausstellte. Selbstverständlich — und das gilt auch heute noch —

war Obst-, Brot-, Fisch- und anderer Verkauf und das Verrichten jeder Art leiblicher
Arbeit untersagt.

Offenbar war das Anhören der Predigten nicht immer eine restlose Erbauung — sie

dauerten auch gar lange, und der Kirchgang nahm den grössern Teil des Vormittags in
Anspruch —, sonst hätte nicht ein besonderes Mandat geboten, man müsse die Predigt
bis zum Schluss besuchen. Um die Ordnung bei den Kirchen aufrecht zu erhalten,
stellten sich auf Befehl des Rats abwechslungsweise Diener und Stadtknechte während
der Predigt vor die Kirchentüre, um auf die Knaben aufzupassen, die während der

Predigt und Kinderlehre auf den Kirchplätzen Unfug trieben. In der Stadt patrouillierten
die Scharwächter, um zu verhindern, dass in Wein- und Pastetenhäusern gezecht und

gespielt werde. Trotzdem wurde der Sonntag nicht so geheiligt, wie die Geistlichkeit es

wünschte, und die Verderbnis der Leute, ihr leichtsinniges Übertreten der Gebote nötigte
dem eifrigen Antistes H. R. Merian den Notschrei ab: ,,In der ganzen reformierten
Eidgenossenschaft, vielleicht in der ganzen evangelischen Christenheit wird schwerlich
ein Ort zu finden sein, da weniger des Sabbathes Rechnung getragen und für dessen

Heiligung geeifert wird, als in unserm Basel."

38



Würde man einzig auf die Mandate abstellen, die das Leben in erdrückende Formen

pressten, so könnte man versucht werden, Basel unter einem so straffen Regiment als

ein Muster von Sittenstrenge, heiligem Ernst und gottesfürchtigem Lebenswandel
anzusehen. Allein zwischen Gebot und seiner Befolgung klafft ein breiter Graben, und die

Polizei- und Strafakten erzählen uns, wie sich die Bürger hemmungslos über die Schranken

hinwegsetzten, die ihrer Lebenslust gezogen waren. Darum liegt eine freilich ungewollte
Komik in der beweglichen Klage der Geistlichen, die an Sonntagen Kontrollgänge
durch die Stadt unternahmen. Denn wenn sie an den Türen der Zünfte und
Gesellschaften anklopften, liess man sie bis zu einer Viertelstunde warten, bis sich inzwischen

die Gäste versteckt oder anderwärts aus dem Staube gemacht hatten, und wenn die

pflichteifrigen Pfarrer eingelassen wurden, fanden sie das Nest leer. Man sieht die

zechfrohen Zunftbrüder zur Hintertüre hinausschlüpfen und sich ins Fäustchen lachen,

dem hohen Ministerium eine Nase gedreht zu haben! Doch geht aus alledem auch hervor,
welchen Respekt sie vor der Obrigkeit hatten, so dass sie nicht wagten, offenen Widerstand

zu leisten und grössere Freiheit zu ertrotzen.
Dem zelotischen Eifer der Geistlichkeit sind Teurung, Krieg, Armut „Zeichen des

über die Sünden der Menschen entbrannten göttlichen Zorns und Vorboten eines noch

schwereren und auf gänzliches Verderben absehenden Strafgerichts". So hat Gott nach

ihrer Überzeugung seine Rache gezeigt und ungewöhnliche Kälte geschickt, dass die

Reben und anderes ruiniert worden sind (1736), weil die Bauern im Jahr vorher den

Auffahrtstag nicht geheiligt haben, sondern herumgelaufen sind. Darum sollen die

Gnädigen Herren — welche die Statthalter Gottes auf Erden genannt werden — auf

den Auffahrtstag eine Kinderlehre anordnen, um die Leute zu Hause zu halten.

Schlimm war's, dass sogar die Regierung zur Sonntagsentheiligung Anlass gab,
indem sie auf der Landschaft die jährlichen Vormusterungen der Dragoner auf Sonntage

verlegte, weshalb die Leute nicht nur die Morgenpredigt und die Kinderlehre versäumten,
sondern sich noch allerlei Exzessen hingaben. Und auch der Liestaler und Sissacher

Bannritt am Auffahrtstag rief dem Widerspruch der Geistlichkeit. Überhaupt machte sie

dem Rat den Vorwurf, er nehme sich der Sache Gottes und der Religion nicht mit dem

Ernste an, den diese verdiene und erfordere, aüch nicht mit demselben Eifer, mit dem

weit weniger wichtige Sachen betrieben würden. Und es folgt die alte Klage über Fluchen,

Schwören, Entheiligung des Sonntags, mangelhaften Kirchenbesuch (1755).

V. Äusserungen des Volkslebens.

Beständigen Anlass zu Klagen und Verboten gaben das wilde Fluchen, Schwören,

Lästern, Zutrinken, Spielen und andere Auswüchse eines rohen Volkslebens. Vom
16. bis hinauf ins 18. Jahrhundert kehren die Mahnrufe der Geistlichkeit in ihren Me-

/

39



morialen an das Reformationskollegium immer wieder, und wenn man alles wörtlich
nehmen wollte, so wäre Basel damals wirklich ein Sündenpfuhl gewesen, der verdient
hätte, wie Sodom und Gomorrha in Pech und Schwefel unterzugehen.

Unmittelbar nach der Reformation griff der Rat energisch ein und verbot 1534 in
einem langen Mandat das Zutrinken, sowohl auf Zünften, wie in Wein- und
Bürgerhäusern. Weder offen noch heimlich mit Winken, Zeichen, Deuten, Treten mit den Füssen

sollten Ganze, Halbe oder Teile zugetrunken werden bei Strafe von 5 Pfund Stebler
Basler Pfennig. Wer nicht zahlen konnte, kam in den Turm bei Wasser und Brot. Wenn
einer den andern mit Wein füllte, dass dieser sich erbrechen musste, bezahlte der Ver-
leiter 10 Pfund Stebler. Einen Ratsherrn traf die doppelte Busse. Im Sommer durfte
um 11 Uhr, im Winter um 10 Uhr kein Wein mehr ausgeschenkt werden. Aber das
Zutrinken dauerte fort, trotz erneuter Mandate, und den Höhepunkt erreichten die
Zechgelage und das Zutrinken, „da man auf die Stül oder Bänk zu steigen pflegt, sampt
allem schändlichen zettergeschrei und teller klopfen." Es ging also zu, wie Hans Sachs

in seinem Schwank „Der teuffei lest kein landsknecht mehr in die helle fahren" von
den Landsknechten sagt:

An dreyen tischen allendhalb
Brachtens einander ganz und halb,
Da einer dem glass nur gab ein schwunck
Und soffs heraus auf eynen schlunck.

Und das Schwören und Fluchen „Gotts Marter Leiden, Wunden, Crütz, Tauf,
Sacrament, Ertrich, Element," war im Schwang, dass der Vogt diesseits und der Schult-
heiss jenseits (Klein-Basel) und die Richter auf der Landschaft zum Aufsehen angehalten
wurden. Wer solche Flüche ausstiess, zahlte 13 Sch. 4 Pfen. oder wurde eingesperrt,
wenn er das Geld nicht hinlegen konnte, und musste zudem 1 Pf. 1 Pfen. mehr bezahlen.

I555, *564. 1582, !589> 1602, 1618, 1639, i652 usw., immer wieder wird über Schwören
und Fluchen bei Mann und Weib, alten und jungen, nicht nur niedrigen, sondern auch
hohen Standespersonen geklagt. Aus dem Volltrinken machen viele ein tägliches Handwerk

und gehen selten nüchtern zu Bett, heisst es an einer andern Stelle. Die
Bettagsmandate der Basler Geistlichkeit sind auch im 18. Jahrhundert durchwegs erfüllt von
Klagen über das Fluchen und Schwören.

In einem besondern Mandat werden die Eltern aufgefordert, den Kindern und dem
Gesinde das Fluchen und Schwören zu wehren; die Lehrer zu Stadt und Land sollen
das Fluchen exemplarisch bestrafen ; die Vorgesetzten E. E. Zünfte haben darüber zu wachen,
dass an Gastmählern und Zusammenkünften nicht geflucht werde; die sich verfehlen,
haben eine Busse in die Strafbüchse der Zunft zu zahlen. Auf Strassen und Märkten,
in den Metzgereien, an der Schifflände, in Dörfern, Bädern, auf Schiessplätzen, in Wirts-

40



und Weinhäusern haben von der Obrigkeit bestellte und ehrbare Männer auf ihren
Rundgängen die Leute zu überwachen, Fehlbare zu ermahnen, zur Strafe zu ziehen und den

Reformationsherren anzuzeigen. Auf dem Land liegt diese Aufgabe in der Hand der

Pfarrer. Rückfällige und unverbesserliche Flucher und Schwörer werden mit Geld

bestraft und, wenn sie sich nicht bessern, zu härterer Strafe der Obrigkeit verzeigt.
Dass, beiläufig bemerkt, auch die Geistlichen an starken Ausdrücken nicht verlegen

waren, verrät Pfarrer Theodor Zwinger 1639 in einem Brief an den Rat, worin er gegen
die Aufkäufer (Fürkäufler) wettert: Der Teufel gehe diese Herbstzeit wieder mit seinen

Jagdhunden zu Stadt und Land um und verteure das Leben mit Einhäufung des Weins.

Die christliche Obrigkeit möge ohne Verzug „dem verfluchten Unwesen" ein Ende be¬

reiten. Die Philippica ist eine Wiederholung der im September des gleichen Jahres

erhobenen Klage über den Wucher mit Korn, Hafer, Wein, den im Herbst die

Weinjuden, welche alle Dörfer, auch innerhalb der Bänne, absuchen, aufkaufen und im
Wiederverkauf aufs höchste steigern.

Ungeschwächt ertönen die Klagen in der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts über

das „Fressen, Saufen, Spielen, Spazierengehen, auf Nachbardörfer Laufen", über das

Lärmen, wilde Treiben, Singen vieler Leute an den Sonntagen in St. Jakob und zeigen,

wenn auch Herr Antistes H. R. Merian sehr starke Ausdrücke braucht, dass die Bürger
immer noch nicht so lammfromm und sündenrein waren, wie man sie haben wollte.

Wenn schon in der Stadt jede Lustbarkeit an Sonntagen — wenigstens offiziell -
verboten war, was Wunder, dass dann die Leute hinaus auf die benachbarten Dörfer

gingen, wo weniger Aufsicht den Einzelnen überwachte und man ungestört der frohen

Laune und dem freien Geniessen die Zügel konnte schiessen lassen. Das Treiben blieb

41



den Wächtern über Sitte und Ordnung nicht verborgen, und darum enthalten alle Mandate

das Verbot des Hinauslaufens auf die Dörfer und des Besuchs der „Kilbenen", wegen
des dortigen Pöbels und Unrats mit dem gottlosen Prassen, Hauen, Stechen (1534).
Hüningen, Wil, Binningen, Riehen sind die gebannten Dörfer, wo man sich mit Zechen,
Prassen, Tanzen und Spielen austobte, statt, wie das Mandat verlangte, auf der Zunft
oder Gesellschaft oder zu Hause mit den Seinen züchtig und mässig zu essen und zu
trinken. Das Unwesen ging aber fröhlich weiter, und hundert Jahre später musste sich
die Geistlichkeit wieder beschweren darüber, dass kein Tag so profaniert werde, wie
der Sonntag, auch während der Predigt, auf Zünften, Gesellschaften, in Weinhäusern
und im „verschreiten Binningen, beim Neuen Haus, zu Hüningen und andern Orten
mit Volltrinken, Spielen, Kegeln, Springen und Tanzen. Dazu lockten die unzeitigen
Komödien, von fremden Komödianten aufgeführt, den Bürgern das Geld aus dem Seckel.
Die Leute, die hinausgingen, wurden von den Reformationsherren zur Verantwortung
gezogen. Viel Ärgernis bereitete ihnen die Garnison der 1679 — 1681 erbauten französischen

bestung Hüningen, die eine grosse Anziehungskraft auf das weibliche Geschlecht
ausübte.

Das Tanzvergnügen, dem heute zu jeder Tag- und Nachtzeit und an allen Tagen —

mit Ausnahme hoher Feiertage und an Sonntagen zur Zeit des Gottesdienstes — in
freiester Weise und in kaum beschränktem Masse gehuldigt wird, war früher Gegenstand
peinlicher Überwachung und engster Beschränkung. Bald war es, wenn auch zeitlich
auf wenige Stunden reduziert, erlaubt, bald gänzlich verboten. So verschiedentlich
im 17. Jahrhundert, selbst bei Hochzeiten auf den Zünften, sogar in den Privathäusern
bei hohen Strafen für die Tanzlustigen, den Wirt und die Spielleute.

Zahlreiche Verzeigungen geben Kunde von der Wachsamkeit der Reformationsherren.

Sie erstreckte sich bis in die Bürgerhäuser, fasste den Geldwechsler Emanuel
Linder, in dessen Haus an der Spalen getanzt worden war, den Schuhmachermeister
Jakob Bloch an der Fröschgasse, wo nachts zwischen 10 und 11 Uhr Visitation gemacht
wurde, ob 15 Arbeiter am Bau der Sarasinischen Häuser am Rheinsprung zu einem
„Pfeifflin" tanzten. Privatbälle waren schon damals Mode und dehnten sich trotz der

Reformationsordnungen bis in den frühen Morgen aus, so dass die jungen Leute nach lustig
verbrachter Nacht erst um 4 Uhr morgens nach Hause gingen. Von einer Tochter aus
vornehmem Hause lesen wir, dass sie mit 17 Jahren am Gesellschaftsleben teilzunehmen
begann und gleich in den ersten drei Monaten des Jahres 1758 fünf Bälle mitmachte,
nicht gerechnet die Schlittenfahrten und „grossen Compaganien". Gegen Ende des
Jahrhunderts trat denn auch eine mildere Auffassung ein und man liess gewähren, was man
nicht hindern konnte. Wohl verordnete der Rat im Dezember 1784 nochmals ein Verbot
des Tanzens zu Stadt und Land, weil in der Nacht „beträchtliche Töne eines Erdbebens"
hörbar gewesen waren; hob aber im Januar 1785 das Verbot auf und gestattete zwei

42



Jahre später das Tanzen Montags, Mittwochs und Donnerstags in öffentlichen
Wirtschaften und Bädern. 1792 und 1795 war das Tanzen neuerdings verboten, und zwar
durften die Basler auch in den benachbarten elsässischen und badischen Orten nicht
tanzen, sonst wurden sie verzeigt und zur Strafe gezogen. Vergebens gab der
Stubenverwalter zum Schlüssel, Andreas Geymüller, den Gnädigen Herren zu bedenken, ob es

nicht vorteilhafter wäre, geschlossenen Gesellschaften, die in Ordnung gehalten werden,
das Tanzen zu erlauben, statt dass sie auswärts zum Tanze gingen. Der Rat beharrte
auf seinem Befehl. Aber man kümmerte sich einfach nicht darum. Das führte kurz
vor der Revolution zu einem Konflikt, der, so kleinfügig, ja lächerlich die Veranlassung
ist, doch an Bedeutung gewinnt, weil er als offenbare Rebellion bewies, dass die
verknöcherte, engbrüstige Staatsweisheit des 18. Jahrhunderts sich reichlich überlebt
hatte und der neue Geist sich von der Bevormundung losriss.

Herr Lukas Sarasin vom Weissen Haus, Mitglied des Direktoriums der Kaufmannschaft,

hatte im April 1796 mit seinem Sohn und einigen dreissig andern Personen an
Herrn Chirurg Felbers Nachhochzeit in Haltingen getanzt und war darum von den
Reformationsherren zu 2 Gulden Strafe verurteilt worden. Das liess sich Sarasin nicht
gefallen und wehrte sich mit scharfen Worten gegen die Busse. Er leugnete den Tanz
nicht, protestierte aber gegen jegliche Rechenschaftsforderung; denn seine Gnädigen
Herren hätten ihm auf fremdem Boden nichts zu befehlen, auch in Haltingen nicht.
Hätte er sich, so sagte er, auf Basler Boden verfehlt, so würde er nichts sagen, sondern

nur fragen, was es koste. Da aber die hochobrigkeitliche Verordnung es jedem Bürger,
dem auf fremdem Boden Unannehmlichkeiten zustossen, überlasse, für sich selber zu

sorgen, so fühle er sich in diesem Fall auch nicht für verantwortlich, und er halte es

für eine grosse Infamie, dass man auch die beim Tanze gewesenen Frauenzimmer
vorgeladen habe. Mit viel Mässigung und pastoraler Milde wiesen die Reformationsherren
die Anschuldigungen Sarasins zurück und ermahnten ihn zur Befolgung der Ordnung.
Aber er gab nicht nach und bestand auf seiner Behauptung, die Regierung habe dem

Bürger ausserhalb der Stadtgrenzen nicht zu befehlen. Die Sache kam vor den Rat,
der dem Direktor der Kaufmannschaft sein hohes Missvergnügen über sein Betragen und
die Erwartung aussprach, er werde sich der Ordnung unterziehen. Aber das war Öl

ins Feuer. In seiner neuen, heftigen Antwort beschuldigte er den damaligen Präsidenten
des Reformationskollegiums, Herrn Ratsherr Passavant, des Despotismus, der
Parteilichkeit, des willkürlichen Verfahrens und nannte die bestehenden Verordnungen und
Verbote wegen des Tanzens und Auslaufens an fremde Orte undeutlich und zweideutig.
Er forderte die Aufhebung des von der Reformation gegen ihn ergangenen Spruchs oder

Zutritt vor Seine Gnädigen Herren und Obern, um sich das Gesetz erläutern zu lassen.
Dieser Brief ging vom Rat an das Reformationskollegium, das die Klagen Sarasins

widerlegte und auf der Ausführung der diktierten Strafe bestand. Der Rat aber wies

43



das Kollegium an, gegen alle Fehlbaren, ohne Ansehen der Person, nach der Ordnung

zu verfahren. Er versteifte sich auf seine Autorität und wollte oder konnte nicht merken,
dass seine Stunde geschlagen hatte.

Zwei Jahre später, 1798, fegte die Revolution das Reformationskollegium hinweg
und warf's mit anderm alten Wust in die historische Rumpelkammer. Auf dem Münsterplatz

erhob sich in den Januartagen der Freiheitsbaum. Die vornehmen Töchter
umtanzten ihn bei hellem Tag, und Lukas Sarasin rächte sich für die erlittene Kränkung
dadurch, dass er am 22. Januar nach der Freiheitsfeier im Münster und auf dem Münsterplatz

die Ehrenjungfrauen und jungen Leute zu sich ins Blaue Haus zum Tanz und
Freudenfest lud — ohne den Rat um Erlaubnis zu fragen.

Im Trubel der Revolutionswirren waren die alten Reformationsordnungen

untergegangen. Als das Stadtleben in ruhige Bahnen zurückkehrte, trat an ihre Stelle die

Polizeiordnung. So wenig wie jene, konnte sich anfangs auch diese dem kirchlichen
Einfluss entziehen, und auf ihn ist es zurückzuführen, wenn 1800 das Tanzen an Sonntagen
bei Strafe von 60 Fr. verboten wurde. Auch weiterhin blieb das Tanzen an polizeiliche
Verordnungen gebunden, aber nicht mehr in der engen Einschränkung des 18.

Jahrhunderts, und jedenfalls hörte ihre Gesetzeskraft an den Stadt- und Kantonsgrenzen auf,

wie der Staatsrat 1817 auf eine Klage des Antistes Hieronymus Falkeisen zugestehen

musste; denn bei der nahen Grenze gingen die Leute einfach jenseits derselben „ihren
Lüsten zu frönen".

Mit Leidenschaft huldigten die vergangenen Jahrhunderte dem Spiel mit Karten
und Würfeln (im 16. Jahrhundert umbschantz, von französisch chance Wurf, ge-
heissen), und zwar nicht nur die untern Volksschichten, sondern namentlich auch die

vornehmen Kreise, wie zahlreiche zeitgenössische Bilder verraten und die in den Basler

Familien erhaltenen Spieltische aus der alten Zeit bezeugen. Wegen der Auswüchse

wurde das Spielen Gegenstand des Verbots oder der Einschränkung in vielen Mandaten.
So war das Spiel im 16. Jahrhundert verboten, am Anfang des 17. Jahrhunderts zur
Kurzweil erlaubt, aber nur in offenen Zunfthäusern und Gesellschaften oder an andern
ehrlichen Orten, nicht aber in Winkeln. Um die wirtschaftlich abhängigen Leute, die

Handwerksburschen, Lehrjungen, Fabrikarbeiter und Dienstboten vor den Gefahren des

Glücksspiels zu schützen, verbot ihnen der Rat kurzweg alles Karten- und Würfelspiel,
sowohl in öffentlichen wie in Privathäusern; denn es war ruchbar geworden, dass junge
Leute aller Stände in gewissen Häusern tags und nachts spielten und schwelgten. 1765

klagten die Reformationsherren, dass schon die Knaben mit Karten und Würfeln auf
offenen Plätzen um Geld spielten. Geistliche, Eltern und Lehrer sollten ein wachsames

Auge haben und dem Treiben wehren. Der Rat gebot, dass solche Knaben, die man beim

Spiel erwische, gepackt und vor die Reformationsherren gebracht werden müssten. Dass

deshalb weniger gespielt worden wäre, ist kaum anzunehmen, und es gilt auch hiefür der



Erfahrungssatz des bernischen Landvogts Sinner: „Die Gesetze sind ungenügende Zügel

für die Leidenschaften." Auch in Bern huldigte man eben eifrig dem Kartenspiel, und

die Grenzen, welche die Gesetze zogen, vermehrten nur die Lreude daran.

Ungeachtet der Mandate durchbrachen alle Stände, die vornehmen wie die

gewöhnlichen Bürger und die Hintersässen fortwährend die eng gezogenen Grenzlinien

und tummelten sich auf verbotenem Gelände. Endlos sind darum die Klagen der

Reformationsherren über den Ungehorsam, und sie nennen schon im 17. Jahrhundert in

voller Erkenntnis ihrer undankbaren Aufgabe ihr Amt ein „bey vielen leyder sehr ver-
hasstes". Trotz dringender Mahnung erschienen die Standespersonen und Universitätsangehörigen,

die sich irgendwie verfehlt hatten, nicht vor ihrem Richterstuhl, und

diejenigen, die der Vorladung folgten, zahlten die Bussen nicht. Darum wurden der Bürgermeister

und die „Hochgeacht, Gestreng, Edel, Ehrenwert, Fromm, Fürnem, Fürsichtig,
Ehrsam und weyss, gnädig, gebietendt, Hochehrendt Herren" Räte dringend gebeten,

sie möchten für Kraft und Macht „der steifen Handhabung" sorgen. Jede Erneuerung
der Ordnung, 1690, 1725, 1726, 1727 usw., wird mit dem Hinweis auf die Nichtbefolgung

eingeleitet. Schliesslich verfügte der Rat 1744, man solle die Strafgelder von denjenigen
Gebüssten nicht mehr einziehen, die noch nicht bezahlt hätten, gab also den Renitenten

Recht. Später empfanden es die Reformationsherren selber als „grosse Unanständigkeit",
dass sie laut der Eidesformel Angeber, also Kläger und Richter zugleich seien, und wünschten

Streichung dieser Kompetenzverbindung aus der Eidesformel.
*

Unter den Wirtshäusern nahm der Gasthof zu den Drei Königen am Rhein den

ersten Rang ein und genoss überhaupt europäischen Ruhm an der Kreuzung der Handelsund

Reisestrassen von Holland und Deutschland nach Italien. Er prangte seit 1754

im Schmuck von drei lebensgrossen, hölzernen, bemalten Figuren an der Fassade gegen

den alten Blumenplatz (heute Blumenrain), die der damalige Wirt Herr Johann Christoph
Imhoff in Rheinfelden zum Preis von 72 Pfund, ohne die Bemalung, hatte anfertigen
lassen. Schon fünf Jahre vorher hatte derselbe rührige Wirt dem Gasthof durch den

Anbau einer Altane auf den Rhein hinaus ein vornehmeres Ansehen verliehen. Das war
für die Basler ein so wichtiges Ereignis, dass es der Chronist besonders vermerkt und

auch beifügt, dass der Hosenlismer Herr Burckhardt und seine Braut Jungfrau Ritter
die Altane an ihrer Hochzeit einweihten und darauf den Hochzeitsreigen tanzten. Auch

der Landvogt Sinner aus Bern rühmt 1781 die Drei Könige als das besuchteste und

schönste Hotel und zollt besonderes Lob der offenen Terrasse über dem Rhein, die im
Sommer als Speisesaal diene und eine schöne Aussicht auf den Rhein und die breite

Rheinbrücke gewähre, welche immer belebt sei von Wagen und Spaziergängern. Auch

auf Kleinbasel und Teile des Breisgaus erstrecke sich die Fernsicht, was alles zusammen

sich zum reichsten und lachendsten Bilde vereine. Wer vielen Leuten begegnen wolle,

45



dem werde es in diesem Hotel gut gefallen, wo man jeden Tag Leute aller Nationen
treffe, und wo man oft zur selben Stunde fünf oder sechs Sprachen gleichzeitig rede.
Imhoffs Küche war ebenso berühmt wie die für die damalige Zeit glänzende Ausstattung
der Zimmer. Allerdings liess er sich dafür auch bezahlen, besonders da er mit manchen
,,hohen Gästen, die als Zechpreller davonliefen, üble Erfahrungen machte. Andere
mussten dafür herhalten, sonst würde der berüchtigte Abenteurer Casanova ihn in seinen
Memoiren nicht so grob einen Halsabschneider nennen, der den Gästen die Haut über
die Ohren ziehe. Casanova wohnte hier Ende 1761 und im Herbst 1762, das zweite Mal
in Gesellschaft der Madame d'Urfé und einer bolognesischen Tänzerin Corticelli, alias
Lascaris, deren Abenteuer im Hotel mit dem Basler Domherrn Graf B., sofern die
Angabe Casanovas stimmt, davon zeugt, dass die Drei Könige auch Schauplatz verfänglicher

Szenen sein konnten. Enter die hervorragenden Gäste der Drei Könige im 18.

Jahrhundert, Geneiale, Grafen, Prinzen, Kaiser, Komtessen, mischten sich auch fragwürdige
Personen, sonst hätte 1763 der Bischof von Basel, Graf von Frohberg, sich nicht
veranlasst gesehen, an den Rat von Basel das Gesuch zu stellen, eine Weibsperson, die in
den Drei Königen wohne und sich fälschlich Gräfin von Frohberg nenne, wegzuschaffen
und ihr das Frohbergische Petschaft abzunehmen und dem Bischofzu senden., ,Da aber selbige
das Petschaft absolut nicht herausgeben wollen, ward sie aus dem Land geschafft," fügt der
Chronist bei. Schwindler und Hochstapler sind nicht eine Erscheinung der neuen Zeit

An die Zeit der übelsten Irinkfreudigkeit erinnert die Sitte, die Hauser, ein anderer
Wirt zu den Drei Königen, 1734 eingeführt hatte. Darnach musste jeder Gast 13 silberne
Becher, geziert mit den Wappen der 13 eidgenössischen Stände, in der diplomatischen
Reihenfolge der Kantone mit einem Hoch auf den betreffenden Kanton austrinken und
bei einem Missgriff von vorn beginnen.

Eine Neuerung des 18. Jahrhunderts waren die Caféhâuser. Sie scheinen sich bald
grosser Beliebtheit erfreut zu haben, standen aber nicht immer im besten Ruf, sonst
hätte sich der Rat 1754 nicht veranlasst gesehen, sie zeitweise zu schliessen und bei der
Wiedereröffnung zu gebieten, dass die Gäste eine „anständige Sittsamkeit und Ehrbarkeit

beobachten, Karten- und Hazardspiele unterlassen, dass die Wirte keine fremden
und südländischen Weine ausschenken und keine Weibspersonen, sondern „Caféjungen"
die Bedienung besorgen. Anlass zu der schärfern Ordnung gaben ärgerliche Vorkommnisse

im Caféhaus der Madame Frey an der Schneidergasse, von der die Chronique
scandaleuse wenig Erbauliches zu erzählen weiss.

Es ging durchaus nicht immer mit der gebotenen Sittsamkeit und Ehrbarkeit zu.
Als eines Tages der Gerichtsherr Andreas Ortmann und Professor Stehelin im Caféhaus
von Salathe am Herbergberg in Ruhe eine Partie Dame spielten, trat plötzlich in be-
zechtem Zustand der junge Herr Johann Fürstenberger ein und drohte, er werde bei
nächster Gelegenheit den Gerichtsherren Ortmann erstechen. Wie sich die beiden kurz

46



hernach auf dem Petersplatz (Juni 1756, abends g Uhr) begegneten, kam es zu einem
scharfenWortwechsel, und zwar in französischer Sprache ; sie zogen die Degen und waren im
Begriff, mit den Waffen den Streit auszutragen, als herzukommende Freunde sie trennten.
Der Degen wurde also nicht nur zur Dekoration getragen, sondern diente zu Angriff und
Verteidigung. Bemerkenswert ist auch, dass sich die beiden Streitenden auf französisch
apostrophierten. Wie in Bern, war auch in Basel das Französische als Umgangssprache
stark verbreitet, und auch in der Privatkorrespondenz bedienten sich die gebildeten
Kreise der eleganten Weltsprache.

Wie der Streitfall im Caféhaus und auf dem Petersplatz, so gehört in das Kapitel
der Wirtshausstimmung der Nachtbubenstreich einiger sehr vornehmer junger Herren,
zu denen sogar zwei Pfarrersöhne gehörten, die zusammen hinter der Rümelinsmtihle
die Flecklinge abhoben und so die ahnungslosen Fussgänger bei der herrschenden Dunkelheit

in Gefahr brachten, in den Rümelinbach zu fallen. Drei neue Louis d'or musste
jeder der acht Übeltäter Preiswerk, Iselin, Ewald, Sarasin, Debary, Zäslin, Buxtorf
und Merian als wohlverdiente Busse bezahlen, und zwei Studenten unter ihnen hatten
noch eine besondere Strafe von der Universität zu gewärtigen.

1766 zählte man in Basel 18 Weinschenken und 5 von Frauen verstorbener Wirte
betriebene Weinhäuser. In diesen Schenken ging es ab und zu recht lebhaft zu. Wir
verstehen es, dass der Pfarrer J. R. Burckhardt zu St. Peter sich bitter darüber
beklagte, dass in der Weinschenke von Hans Georg Ebert, Ecke Totengässlein und Nadelberg,

das Lärmen, Singen, Händeln unerträglich sei, und dass dort Weibsleute zwischen
den Mannsleuten sitzen und essen, trinken und scherzen. Ebert musste auf die Klagen
hin das V irtshaus schliessen. Als Kuriosum sei auch erwähnt, dass ein Johannes Eisner
eine Caféwirtschaft an der Schneidergasse betrieb und dort den Juden „kauscheren"
Wein ausschenkte und sich weigerte, für diesen besondern Wein das Umgeld zu bezahlen,
weil er in der Weinordnung nicht vorgesehen war.

Die Verordneten zum Weinamt übten die Kontrolle über den eingelegten und ver-
wirteten Wein aus, siegelten die neu gefüllten Fässer, und nur aus diesen durfte der Wein
ausgeschenkt werden, nachdem die Steuer, das Umgeld, entrichtet war. Die Akten zählen
mehrere Fälle auf, wonach just die Frauen, die das Weinhaus ihres Mannes nach dessen

Tod weiterführten, oder die zur Erhaltung der Familie eine Schenke eröffneten, aus
Unkenntnis des Geschäfts, wie sie sagten, das Umgeld umgingen und aus unversiegelten
Fässern den Wein verzapften. So die Witwe Kündig, die von 142 Saum Wein, welche
ihr der Vetter Küfermeister Gysin lieferte, mindestens 88 Saum ausschenkte, ohne die
Steuer zu bezahlen. Zur Strafe musste sie für jeden der 88 Saum einen neuen Taler
(ca. 5 Fr.) hinlegen und künftig sorgfältige Kellerrechnung führen.

Eine besondere Art von Unterhaltungsgelegenheit boten die Tabakkämmerlein.
Sie waren im 18. Jahrhundert das Geselligkeitslokal eines geschlossenen Kreises, wie

47



im 16. und 17. Jahrhundert die Zunftstuben. Freunde mieteten in einem Privathaus
ein Zimmer, um dort ungestört von polizeilicher Verordnung bei Thee oder Café dem

Tabakgenuss zu huldigen und sich zu unterhalten ; übrigens eine Einrichtung, die auch

in Genf bekannt war. Das Rauchen, Tabaktrinken, war im 17. Jahrhundert wegen der

Feuersgefahr verboten gewesen, setzte sich aber im 18. Jahrhundert durch und fand

allgemeine Verbreitung. Dass in dieser Herrengesellschaft die Ungeniertheit, Hemmungslosigkeit

des Gesprächs gross, der Ton der Unterhaltung nicht immer und überall auf
ernsthafte Sachlichkeit abgestimmt war, lässt sich denken. Wie überhaupt der

Basler nicht so steifleinen und hölzern gedacht werden darf, wie ihn die gespreizten
Redensarten des offiziellen Kanzleistils erscheinen lassen. Gelegentlich diente das

Tabakkämmerlein auch als Refugium für Tanzlustige. So hatten es 1743 einige Herren gewagt,
ihre Frauen ins Tabakkämmerlein zu einer Tasse Thee mitzunehmen und als — zufällig
natürlich — ein Geiger von einer Hochzeit dazu kam, wurde von 11 —1 Uhr getanzt.
Diese Frivolität blieb nicht verborgen, und die Reformationsherren verhängten, wenn
auch erst 10 Monate nach dem Delikt, eine Busse von 50 Gulden.

Über den Charakter und das Wesen eines Kämmerleins gibt uns die Rede Auskunft,
die Jakob Sarasin 1771 im Kämmerlein am Rheinsprung zu Spinnwettern gehalten hat,
das 1761 von den Herren Amtmann Faesch, Balth. Stehelin, Eml. Hofmann, Sam. Merian,

J. J. Merian und andern gegründet worden war. Er preist darin die Pflege der Freundschaft
als edelsten Zweck der Vereinigung und stellt ihr damit ein höheres Ziel als gemeiniglich
beabsichtigt war. Immerhin nannte Jakob Sarasin selber später die Kämmerlein
eine Gelegenheit zur Zeitverschwendung und tadelte die jungen Leute, die schon mit
16 und 17 Jahren das Tabakkollegium aufsuchten, das doch nur für müde gearbeitete
Hausväter und Staatsmänner bestimmt sei.

Nahe verwandt mit den Kämmerlein waren die sogenannten „Lichteten", d. h.

Familientage. Da fanden sich die nahen Verwandten bei einem Angehörigen der Familie

zusammen, gewöhnlich nach dem Nachtessen, um den Abend im Beisein auch der
weiblichen Familienglieder in den mit Tabakrauch erfüllten Zimmern mit allerhand
gesellschaftlichen Spielen und vergnüglichen Possen zu verbringen. Unter „Lichteten" wurden
aber, auch Zusammenkünfte vieler Personen beiderlei Geschlechts auf den Zünften
verstanden, wo „mit Saus und Braus" bis nach Mitternacht ein ausgelassenes Wesen

getrieben wurde.

Mit dem Besuch der Cafêhâuser und Kämmerlein erschöpfte sich die Gelegenheit

zu Unterhaltung keineswegs. Im Winter veranstalteten die reichen Kaufleute und
Fabrikanten grossartige Schlittenfahrten, an denen, wie 1726, bis zu zweihundert Schlitten

gezählt werden konnten. Pracht und Üppigkeit schwangen auch hier das Szepter -
zum Schaden der Gesundheit und des Geldsäckels, wie 1742 die Reformationsherren
feststellten. Die Teilnehmer versammelten sich, um ein Beispiel herauszugreifen, am

48





Morgen zu Safran und Schmieden, wo Café und Thee aufgewartet wurden. Dann folgte
die Fahrt in ein benachbartes, auswärtiges Dorf, wo man zu Mittag speiste. Nach der
Heimkehr am Abend setzte man das Fest in Privathäusern fort mit neuen Mahlzeiten
und mit Tanz bis zum Morgen. Im Januar 1758 war so hoher Schnee gefallen, dass bis
in den Februar eine Schlittenpartie nach der andern stattfinden konnte und fast täglich
das fröhliche Schellengeklingel die stillen Strassen belebte.

So stark war die Lust an diesen Winterfreuden, dass 1751 kurz vor Weihnachten
trotz des Verbots von geselligen Veranstaltungen zur heiligen Zeit der „hiesige Adel",
wie sich der Chronist Daniel Linder spöttisch ausdrückt, die Gelegenheit eines
reichlichen Schneefalls benützte, sich auf einer Schlittenfahrt sehen zu lassen. Darum der
Zorn der Geistlichkeit, der sich in Predigten und giftigen Versen entlud.

Wie das 17., so liebte auch das 18. Jahrhundert die Repräsentation und die
Schaustellung des Reichtums und der Macht bei offiziellem Staats-Auftreten. Dazu
bot sich in Basel bei der Enge der Verhältnisse und dem fast völligen Mangel an politischer
Fernwirkung des Stadtregiments, der Vereinsamung an der abgelegenen Nordwestecke
der Schweiz und der Stagnation des politischen Lebens der Schweiz überhaupt nur sehr
selten Gelegenheit. Wenn aber eine solche eintrat, dann sparte der Rat nicht mit dem
Geld und stattete die Delegationen derart aus, dass ein grosser Potentat sich ihrer nicht
hätte schämen müssen. Die Gesandtschaft, die- z. B. 1775 zur Komplimentierung des

neuen h ürstbischofs von Basel, Friedrich Freiherr von Wangen, nach Pruntrut reiste,
umfasste 15 Personen, an der Spitze Bürgermeister Hagenbach und Oberstzunftmeister
haesch; als Adjutanten genossen Söhne der vornehmsten Familien das Vorrecht der
Beteiligung. Nach dem feierlichen Empfang und Festessen in Pruntrut luden die Basler
zum Dank die Noblesse von Pruntrut zu einem Ball ein. Die Kosten der Gesandtschaft
beliefen sich auf 596 Pf. 10 Sch. 4 Rp.

In gleicher Weise benützte der Rat die gelegentlichen Besuche von Fürstlichkeiten
in Basel zu prunkvollen Bewirtungen. Man bot die Miliz auf, die in den Strassen Spalier
bildete und dafür von den Gästen und dem Rat beschenkt, d. h. mit Wein traktiert
wurde. So zog man die Bevölkerung zur Mitwirkung heran und machte aus der Begrüssung
des hohen Gastes ein Volksfest. Überhaupt liess man sich die Gelegenheit zu Festen
nicht entgehen. Lhnzüge der Zünfte und Vorstadtgesellschaften der grossen Stadt und
der Kleinbasier Gesellschaften, Preisschiessen auf der Schützenmatte, Fastnacht, Bannritt,

Küfertanz — alle diese Vergnügungen, an welchen die Grosszahl der Bürger
beteiligt war, dienten dazu, das Einerlei des gewerblichen Alltags aufs angenehmste
zu unterbrechen, sich wieder einmal tüchtig auszutoben und sich für die Duldung des

Zwangs der ratsherrlichen Sittenmandate während der übrigen Tage und Wochen zu

entschädigen. Man war lebenslustig, und der bei solchen Gelegenheiten aus dem Stadtkeller

gespendete ratsherrliche Wein trug das Seine zur Erhöhung der Lustbarkeit bei.

50



Die unbestreitbaren Auswüchse des geselligen Lebens im 18. Jahrhundert haben
die im Ministerium vereinigten Geistlichen Jahr für Jahr zur Zeit des Buss- und Bettags

zu einer eindringlichen Klage veranlasst. Mag auch manches übertrieben sein,
so bleibt noch genug übrig, um den Ausdruck zu bewahrheiten: „und überhaupt that
man doit fast, als wann keine Bibel in der We 11 wäre." Basel konnte sich eben trotz
aller Abwehr den Einflüssen, die von aussen zudrangen, nicht völlig verschliessen. Der
Reichtum, den im Laufe des Jahrhunderts Handel und Industrie anhäuften, die Reisen,
welche die jungen Basler nach Frankreich, England und Italien unternahmen, die
Kriegsdienste, denen sich auch die Basler widmeten, und die die Offiziere mit leichter Lebensart
vertraut machten, endlich der allgemeine Hang zum Luxus, der das 18. Jahrhundert
erfüllte: alles das wirkte auch auf das heimische Leben zurück.

VI. Wesenszüge der vornehmen Gesellschaft.

Wie sich das gesellschaftliche Leben im éngern Sinn gestaltet hat, tritt nicht deutlich
genug zutage, jedenfalls lässt sich kein abgeschlossenes Bild geben. Die Zeugnisse sind
widersprechend. Anzunehmen ist auch, dass es im Laufe der Zeit Wandlungen
unterworfen war.

Nach den einen Berichten war ein roher Ton vorherrschend, den die jungen Herren
sich in ihren Tabakkämmerlein angewöhnt hatten und dann in die Gesellschaft trugen,
und der von der eleganten und absolut korrekten Form der französischen Salons
unvorteilhaft abstach. So bemerkt ein französischer Besucher, der anderseits die vorzügliche

Basler Küche gebührend zu rühmen weiss, mit feiner Ironie: „Le ton qui règne
dans ces cercles n est pas peut-être aussi bon que la chère qu'on y fait est exquise."

Andererseits rühmt man das überaus zuvorkommende Benehmen gegen Fremde
und die Verbindlichkeit des Zeremoniells beim Empfang von Gästen.

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts bürgerte sich in Basel als Nachahmung des
französischen Salons die Vereinigung von Damen und Herren der guten Gesellschaft zu
Konversation und Spiel ein. Welcher Ton hier herrschend war, ist nicht festzustellen. Aber
wir werden nicht fehlgehen in der Annahme, dass neben ernsthafter Unterhaltung auch
Klatsch und Spötterei unterlaufen sind. In Spott und Satire waren die Basler auch im
18. Jahrhundert Meister. Man kargte nicht mit Ubernamen stadtbekannter
Persönlichkeiten, und die Mandate mussten von Zeit zu Zeit mit allem Nachdruck das „Pas-
quillieren", Verfassen von Schmähschriften, verbieten, in denen sich der Ärger und die
boshafte Lächerlichmachung Luft machten. Vom harmlosen Ulk des Hosenlismers
Andreas Eglin, der in einem närrischen Regimentsbüchlein die Standeshäupter persi-

51



flierte und damit allgemeines Gelächter hervorrief, bis zur beissenden Satire Professor

Sprengs über die Aufführung der Basler im Konzertsaal ist die ganze Stufenleiter der

Pasquillenliteratur vertreten.
Wie stark und wie tief der gesellschaftliche Ausdruck war, ob es zu den Erfordernissen

des Auftretens in Gesellschaft gehörte, Figur zu machen und etwas vorstellen zu wollen,

geht aus den Quellen nicht hervor. Aus ihrem Stillschweigen muss man schliessen,

dass eine eigentliche, ausgebildete Kultur des Gesellschaftslebens, wie sie Frankreich
hervorgebracht hatte, in Basel nicht entstanden war. Die Elemente seiner Kultur sind

mehr im Kontor und in der Gelehrtenstube als im Salon zu finden. Der geistigen Art der
Basler entsprach die Kritik, die Skepsis, die Scheu vor Blosslegung des eigenen Gefühls

und die Aufrichtigkeit. Daraus erklärt sich auch, dass nicht Ästhetisieren und
Parlieren, sondern Mathematik, Naturwissenschaft und Geschichte Basels besondere Stärke

waren, Interessensphären und Tätigkeitsgebiete, denen in einem spätem Neujahrsblatt
eine Würdigung gewidmet werden soll.

Bei der Betrachtung des gesellschaftlichen Febens drängt sich die Frage auf, welche

Rolle die Frau der tonangebenden Kreise in der Gesellschaft gespielt hat. Ein Vergleich
mit den gleichzeitigen Verhältnissen in Frankreich, wo geistreiche Damen im Salon die

führende Rolle spielten, liegt nahe. Allein in Basel ist die Frau als Mittelpunkt einer

geistvollen Salon-Unterhaltung nicht zu finden. Nicht einmal politisch, wie im 17.
Jahrhundert, tritt sie hervor. Ihre Zeit ist ausgefüllt mit vielen Besuchen, Visiten, dem

Empfang von Gästen, die sie mit Fiebenswürdigkeit und, sofern es sich um Fremde

handelt, mit umständlichem Zeremoniell im Hause begrüsst. Allen Aufwandgesetzen
zum Trotz kleidet sie sich so kostbar wie möglich. Wenn allerdings Isaac Iselin in seinem

Pariser Tagebuch von der „platten Ungezogenheit unserer Baslerinnen" spricht, im
Gegensatz zur Bescheidenheit und den guten Manieren der Jungfer Albrecht, in deren

Familie er während seines Pariser Aufenthalts Aufnahme gefunden hatte, so ist das

böse Urteil über die Baslerinnen nicht zu ernst zu nehmen. Die feingebildete, liebliche

Margoton Albrecht hatte sein Herz gewonnen, und das genügte wohl, um das Bild seiner

Landsmänninnen zu verdunkeln. Ganz anders ist der Eindruck, den zwei venetianische

Patrizier Giovanelli von den Basler Frauen gewonnen haben. Sie rühmen an ihnen,
dass sie ebenso graziös wie schön seien, dass sie die Fremden gerne sehen und sie zu
unterhalten wissen.

Die Domäne der Baslerin war die Hauswirtschaft, und zu ihrer Führung wurde sie,
wie die Personalien in den Leichenreden ständig bemerken, vornehmlich erzogen. Sie

unterschied sich darin von ihren Berner Schwestern, von denen Meiners berichtet,
dass sie die Hausgeschäfte den Haushälterinnen und Bedienten überliessen, während

sogar die Basler Millionärin nicht verfehle, alle Vorbereitungen zu einem Essen selbst

zu besorgen und sich der Erziehung der Kinder zu widmen. Die vornehme Berner Dame

52



verbringe den Morgen am Putztisch oder in Gesellschaft junger Herren, den Nachmittag
und Abend in Assembleen, an Gastmählern oder auf Bällen. Den gleichen häuslichen Sinn,
wie ihn die Baslerinnen besassen, rühmt die Engländerin Lady Mary Wortley Montagu
den Genfer Damen und Ratsherrenfrauen nach, die eigenhändig das Mittagessen für
die aus dem Senat heimkehrenden Gatten zubereiteten.

Dem mehr auf praktische Tätigkeit eingestellten Sinn der Basler Frau entsprach es,

dass sie in vielen Fällen wertvolle, ja unentbehrliche Mitarbeiterin ihres Mannes im
Geschäft war. „Ferner ist sie nicht allein ihrem Hauswesen wohl vorgestanden, sondern
furnehmlich und hauptsächlich ihrem Ehe-Herrn (weilen sie in denen Scripturen und
Rechnungen wohl erfahren gewesen) treflich an die Hand gegangen und denè in vielem
erleichtert hat," heisst es von Maria Magdalena Rippel-Wettstein (1688 — 1753). Eine

erfahrene, tüchtige Geschäftsfrau übernahm auch wohl nach dem Tode ihres Gatten

selbständig die kaufmännische Leitung. Von Frau Susanna Sarasin-Fattet (1697—1754)

wird berichtet, dass sie nicht nur eine eifrige Anhängerin und Förderin der Basler Herren-

hutergemeinde, sondern daneben eine ebenso tatkräftige Geschäftsfrau war und nach

dem Hinschied ihres Mannes im Verein mit den beiden ältesten Söhnen Hans Franz und
Lukas mit aller Kraft und Energie auf dem Kontor mitarbeitete.

Es wäre aber verkehrt, wenn man unter den Basler Frauen sich nur sorgliche
Hausmütterchen und geschäftsgewandte Handelsleute vorstellen wollte, die wohl rührig,
aber hausbacken ein eintöniges Dasein zwischen Kochherd und Schreibpult führten.
Das Bild wäre einseitig und unwahr. Dass sie für die Reize eines genussfreudigen Lebens

ebenso empfänglich waren wie die Männer, ist aus der Betrachtung der Aufwandgesetze
leicht ersichtlich. Neben der puritanischen Einfachheit der Herrenhutergemeinde
behauptete die Freude am Luxus und an weltlichen Vergnügen und Ergötzungen auch

in der Frauenwelt ihren Platz, und der Freiheit in der Auswahl und Ausdehnung der

Vergnügen war ein ziemlich weiter Spielraum gelassen. Das feierliche Kirchgangskleid
wurde gerne mit dem behördlich verpönten, aber gefälligen Nachtrock vertauscht, und
die konventionelle Gemessenheit sprang rasch in den lebhaften Übermut der
gesellschaftlichen Belustigungen über, denen man sich umso eifriger und begieriger hingab,
je strenger die Gesetze sie einzuschränken suchten. Und wurde der Zwang unerträglich,
so entschlüpfte man ihm in die Badeorte, die damals in der Mode waren, und von denen

Baden im Aargau im besondern Ruf der Leichtlebigkeit stand.

Wie ein Kapitel aus einem galanten Roman mutet uns das Erlebnis eines Engländers
und seines wohl aus Frankreich stammenden Begleiters bei ihrem Aufenthalt in Basel,

1739, an, das sehr wohl als Illustration dafür dienen kann, dass neben der ernsten auch

eine leichtere Lebensauffassung den Baslerinnen nicht fremd war.
Der Erzähler begleitete einen englischen Lord in die Schweiz, besuchte mit ihm

die Bäder von Baden, Schinznach, Pfäfers und hielt sich einige Zeit in Basel auf. Er



nennt die Basler behaglich und bequem und hebt hervor, es sei unmöglich, jemanden

zu besuchen, ohne zum Kaffee oder zu einem Spaziergang oder zu einer Partie Piquet
à la manière des marchands eingeladen zu werden. Während Mylord sich mit den Basler
Kaufleuten unterhielt und im siebenten Himmel war, weil einige von ihnen englisch

sprachen, amüsierte sich sein Begleiter im Hause einer Witwe (deren Namen er

verschweigt), in das er auf Grund von Empfehlungsbriefen eines Solothurner Freundes

Zutritt erhalten hatte. Dort traf er mit einer Anzahl junger, hübscher Damen zusammen,
die er zum Kaffee und Souper einlud, und mit denen er im Garten spazierte. Sie

entzückten den Gast durch ihre Kenntnis der französischen Sprache, die sie sich in Neuenburg

erworben hatten, und waren so scharmant, dass er sich beinahe in sie verliebt hätte,
,,car les filles de cette ville sont fort engageantes." Zuweilen wohnten auch die Mütter
der jungen Damen den Unterhaltungen bei und billigten durchaus die kleinen
Vergnügen ihrer Töchter. Er beschenkte die Damen mit Ringen und Strumpfbändern,
die mit kleinen Brillanten besetzt waren. Als er einmal den Mylord mitbringen durfte,
konnte sich dieser kaum von der reizenden Gesellschaft trennen und übernahm die Kosten
der heimlichen Feste. Die beiden Fremden durften es sogar wagen, einigen der Schönen

nach dem Bad Schauenburg zu folgen, ohne dass die Väter und Gatten etwas wussten.
Hernach reisten sie mit ihnen nach Baden, aber nicht ohne dass vorher die galanten
Fremden die Damen mit seidenen Strümpfen, Strumpfbändern, Puder ausgestattet und
sie und die Gatten für die Reise mit Champagner, Burgunder und andern kostbaren Weinen
versehen hatten. An den Aufenthalt in Baden knüpft der Erzähler die boshafte

Bemerkung: ,,il n'est point surprenant devoir ici une femme avoir quatre maris vivants."
Das Abenteuer fand aber ein rasches und unerwartetes Ende, da die Basler wegen eines

Todesfalls in ihrer Familie abreisen mussten. Der Grund der unvermittelten
Unterbrechung des Badevergnügens mag wohl auch ein anderer gewesen sein; denn „les maris
ont tout fait partir si promptement, qu'à peine nous ont-ils donné le temps de prendre
honnêtement le congé de nos bergères," so schliesst der Erzähler die Badener Episode.

Von Interesse ist auch das Urteil, das in diesem Reisebericht im allgemeinen über
die Basler gefällt wird. Die kleinen Leute (menu-peuple) nennt er brutal und grob, die

„ehrenwerten Bürger" aber zuvorkommend, vorausgesetzt, dass sie ein kleines Geschäft
machen können. Sie sind gute Patrioten. Einige Familien haben Adelsbriefe von Frankreich,

Österreich und vom Reich; aber sie nützen ihnen in der Heimat nichts.
In der Heimlichkeit der eben geschilderten Gartengesellschaften lag eine gewisse

Pikanterie, die gewiss nicht gesucht worden wäre, wenn sich der gesellschaftliche
Verkehr auch offen in freien Bahnen hätte bewegen dürfen. Wenigstens in der ersten Hälfte
des 18. Jahrhunderts. Es fehlten Basel die Salons, die um die Mitte des 18. Jahrhunderts
in Paris eine so grosse Rolle spielten, und wo die Frauen mit ihrem Talent der Geselligkeit

den Ton angaben und Triumphe feierten. Die Salons und Diners bei Madame Geoffrin,

54



Madame du Deffant, Mademoiselle de Lespinasse, Madame Necker waren in Paris die

Kultstätten von Geist und Witz. Schriftsteller, Künstler, Philosophen, Staatsmänner
und Geistliche hatten dort ihr Stelldichein und erörterten in geistsprühender
Unterhaltung Fragen der Politik, Religion und Moral. In der Kaufmannsstadt Basel fehlte
der Sinn für die Konversation als Selbstzweck, und die Bewältigung der Anforderungen
einer überreich besetzten Tafel nahm Zeit und Aufmerksamkeit so sehr in Anspruch, dass zu

philosophischen Gesprächen weder Lust noch Vermögen übrig blieben. Was die Herren in den

Tabakkämmerlein verhandelten, ging nicht über das Mass des Tagesgesprächs hinaus.

Erst gegen Ende des Jahrhunderts finden wir in Jakob Sarasin die Persönlichkeit,
die Neigung und Veranlagung besass, das Weisse Haus zu einem Mittelpunkte geistigen
Lebens zu machen. Die Dichter des Sturms und Drangs Maximilian Klinger und Jakob
Reinhold Michael Lenz; Goethes Freund, der Kriegsrat Johann Heinrich Merck; der

Zürcher Prediger und Menschenfreund Johann Caspar Lavater; der fromme
Fabeldichter Gottlieb Konrad Pfeffel; Goethes Schwager Johann Georg Schlosser; der Apostel
der Geniezeit Christof Kaufmann; Heinrich Pestalozzi; Graf Cagliostro; Sophie von
La Roche ; Frau von Branconi und dazu eine grosse Schar von Freunden aus Zürich und

Bern, der welschen Schweiz und Frankreich waren seine Gäste am Rheinsprung
oder auf dem Sommersitz in Pratteln. Jakob Sarasin war für seine Zeit die erste

Persönlichkeit von ausgesprochen weltbürgerlichem Zuschnitt; die Vielseitigkeit seiner

Interessen ist erstaunlich. Die literarische Revolution in Deutschland fand in ihm einen

begeisterten Parteigänger, der mit seinem Einfluss und seinen finanziellen Mitteln
fördernd und hilfreich in das Schicksal der Sturm- und Drang-Dichter eingriff. An den

philanthropischen und pädagogischen Bestrebungen der Gemeinnützigen Gesellschaft

seiner Vaterstadt nahm er den tätigsten Anteil. Seine Liebenswürdigkeit und
Hilfsbereitschaft warben ihm eine grosse Schar naher und entfernter Freunde, deren bunte

Vielgestaltigkeit den Reichtum seiner Interessen verrät. Sie hier eingehend zu behandeln,

verbietet der Raum. Sein Verdienst bleibt, durch die Heranziehung bedeutender Menschen

in seinen Kreis der geselligen Unterhaltung einen tiefern Gehalt verliehen zu haben. Über

die Banalität der Kämmerleingespräche erhob sie sich zum Austausch der Meinungen

über Werke der Literatur und Kunst, über Fragen der Bildung und Erziehung, über

Religion und Sitte. Jakob Sarasin wird dadurch zum Repräsentant einer neuen Zeit.

Er setzte sich, bei aller Frömmigkeit, über die Gebundenheit der Lebensanschauungen

früherer Zeiten hinweg und durchbrach die Ausschliesslichkeit und Enge, in der sich

das Basler Familiendasein gefiel. Es lag etwas Revolutionäres in der Emanzipation

von der althergebrachten Lebensführung. Unbekümmert um die abschätzigen Urteile
seiner Kaste schwelgte er in den Gedankengängen und in der Ideologie der Lenz- und

Klingergemeinde, schwärmte mit Lavater und beherbergte wochenlang den

vielgeschmähten, aber auch vielverehrten Cagliostro in seinem Haus.



Mehr Pflege als die literarisch-schöngeistige Unterhaltung fand die Musik. Das
1692 ins Leben gerufene Collegium musicum trat mit Konzerten an die Öffentlichkeit.
War aber auch bei diesen Konzerten das Sehen und Gesehenwerden, die Schaustellung
des Putzes, der Flirt wichtiger als die vorgetragenen Ouvertüren, Trios, Solis, so gaben
sie doch Anregung zur Pflege von Hausmusik, und gerade in den 70er Jahren, da das

Collegium musicum schlimme Zeiten durchmachte, eröffnete Lucas Sarasin im Blauen
Haus der Musik eine private Pflegestätte. Ebener Erde hatte er gegen den Rhein einen
Musiksaal einrichten lassen und ihn mit einer Orgel ausgestattet. Er hielt sich einen
eigenen Hauskapellmeister und Hauskomponisten in der Person des 1728 in Basel
geborenen Jakob Christoph Kachel (f 1795), der als tüchtiger Geigenspieler, Komponist
und Dirigent von 1750 an das musikalische Leben in Basel bestimmte und leitete. Lucas
Sarasin wirkte in diesen Hauskonzerten wie in den Aufführungen des Collegium musicum
als Dilettant mit und spielte die Geige. Aus deutscher, italienischer und französischer
Musik setzten sich die Konzertprogramme zusammen, und sein Katalog von Musikalien
nennt die deutschen Musiker Stamitz, Cannobich, Toëschi, Gassmann, Wagenseil, Haydn,
Pleyel; die Italiener Piccini, Jomelli, Sacchini, Sammartini, und die Franzosen Gossec,

Grétry, Philidor und Monsigny. Unter den Kompositionen nehmen die Symphonien,
Ouvertüren geheissen, den Vorrang ein; ihnen folgen Streichquartette, Streichtrios,
Arien, Konzerte für Violine oder Flöte.

Die musikalischen Abende im Blauen Haus bringen einen neuen Zug in das
gesellschaftliche Leben und verraten ebenso wie die Dichterverehrung und literarische
Unterhaltung im Weissen Haus eine überraschende Aufhellung der geistigen Atmosphäre in der
rein merkantilistisch orientierten, den Stil des Lebens bestimmenden Oberschicht der Basler
Bürgerschaft. Wir werden im folgenden Abschnitt zeigen, wie diese Erweiterung auch
auf andern Gebieten des künstlerischen Geschmacks und der Liebhaberei zutage tritt.
Das Beispiel von Lucas Sarasins Musiksaal steht nicht vereinzelt da. Wie bei Lucas
Sarasin, so erfreute man sich auch in der Familie des Peter Ochs an Musik, „auch der
Holsteinerhof (an der Hebelstrasse) hatte sein Musikzimmer und seine Instrumente.
Regelmässig, d. h. mindestens einmal im Monat wurde vom Instrumentenmacher Brosy
das Clavecin und das Fortepiano gestimmt. Zu den seltenen, aber schönen Stunden der
Erholung zählte der französische Pfarrer Mouchon diejenigen, da 1769/70 in den Mittwochkonzerten

im Holsteinerhof Peter Ochs mit klangvoller Stimme und seine Schwester
Louise melodiös und empfindungsvoll zum Klavier Lieder sangen." Peter Ochs war es

auch, der zusammen mit Daniel Le Grand, J. J. Merian, Jakob Sarasin, Paulus Preiswerk,

Burckhardt zum Kirschgarten, Gerichtsherr Bernoulli, Hieronymus de Niel.
Bernoulli, Bischoff zum Luft, Peter Hans Balthasar Burckhardt, Samuel Ryhiner 1783 als
„Concertdirektion" dem Collegium musicum neues Leben einflösste und den Konzerten
zu erfreulichem Aufschwung verhalf. Basel ist dem Charakter, eine musikliebende Stadt

56



zu sein, treu geblieben und hat im 19. Jahrhundert zu glänzender Vollendung gebracht,

was im 18. Jahrhundert vorbereitet und vorgebaut worden war. Viel mehr als in den

öffentlichen Konzerten, in denen das Schwatzen und Lärmen der Zuhörer die Dirigenten
zur Verzweiflung trieben, fand in den privaten Zirkeln die Liebe zur Musik ihre volle

Befriedigung und schuf die Gemeinde von echten Musikfreunden, die im Laufe des

19. Jahrhunderts das Basler Musikleben bestimmt hat.

VII. Kunstsinn und Kunftvergniigen.

Zu den Gelegenheiten, wo die reichen Basler den Sinn für das Schöne und das

aesthetische Behagen an den Tag legen konnten, gehört unstreitig der Bau und die

Ausstattung von Landhäusern samt der künstlerischen Anlage von Ziergärten. Darunter
ist aber nicht das Landgut zu verstehen, das etwa als Kapitalanlage diente, nicht der

Grundbesitz auf der Landschaft, das Bauerngut, das nach menschlichem Ermessen eine

gegen Verluste und vor Zerstörung gesicherte Geldanlage darstellte, sondern der Landsitz,

auf dem der Besitzer Erholung von den Sorgen der täglichen Arbeit suchte, wo er

Freunde empfing und mit ihnen köstliche Sommertage verlebte. Das Bedürfnis nach

Ruhe, nach bequemer Geselligkeit in der Anmut einer prächtigen Gartenanlage rief anfangs

dem Bau von Landsitzen und Lusthäusern. Dann trat die Mode hinzu, die nach französischem

Vorbild solche Villen von den Reichen verlangte, und Versailles gab auch in unsern bescheidenen

Basler Verhältnissen den Anreiz zu Landsitzen, wie in den deutschen Fürstentümern,

wo die Prachtliebe Ludwigs XIV. auf Kosten der Untertanen verschwenderische, in
keinem Verhältnis zu den Einkünften stehende Nachahmung fand.

Der Ursprung der Basler Landsitze geht nicht auf das französische Vorbild zurück.

Lange vor Ludwigs XIV. besassen vornehme Basler im Stadtbann selbst, in den unbebauten

Aussenquartieren zwischen der alten und der neuen Stadtmauer, in der Gegend der heutigen
Äschenvorstadt und der Hebelstrasse Gütlein, mit denen sie zur angenehmen Jahreszeit

die Stadtwohnung vertauschten. Es waren, bescheidene Wohnungen für kurzen

Aufenthalt; die Hauptsache war der Garten, in dem die Besitzer Erholung suchten.

Das eigentliche Landgut brachte das 16. Jahrhundert auf, als ruhige, friedliche
Zeiten und ein aufblühender Handel die Entwicklung der Stadt und das behagliche Leben

begünstigten. Das Zuströmen von Religionsflüchtigen, die aus ihrer französischen,

italienischen und niederländischen Heimat freiere, ins Grosse gehende und vornehme

Lebensführung und Lebensgewohnheiten mitbrachten, gaben in Basel den Ton an.
So David Joris, der in der Stadt den Spiesshof erbaute und mit seiner Familie und den

Anhängern das Schloss zu Binningen, das Rebgut zu St. Margarethen, das Weiherhaus Klein-
Gundeldingen, das Landhaus im Holee, das Rote Haus in der Hardt und das Lusthaus

57



„Birtis" im Beinwylertal besass. Riehen und Gundeldingen, aber auch Münchenstein,
Muttenz und Pratteln sahen in der Folgezeit solche Landhäuser entstehen, die im 17.
Jahrhundert an Grösse und Pracht der Anlagen zunahmen. Dies trat auch in der neuen
Anordnung der Gebäude zutage. Die Ökonomiegebäude wurden mehr und mehr
zurückgedrängt, um das Wohnhaus dominierend hervortreten zu lassen.

Die Verhältnisse änderten sich mit dem ausgehenden 17. und im 18. Jahrhundert.
Die Prachtentfaltung Ludwigs XIV., die in seiner ureigensten Schöpfung Versailles
die glänzendsten Iriumphe feierte, wirkte weit über Frankreich hinaus und zog die ganze
westeuropäische Kulturentwicklung in ihren Bannkreis. Auch Basel wurde mit in die
Sucht der Nachahmung hineingezogen. Dabei kam der Basler Aristokratie zu statten,
dass die seit 1710 einsetzende wirtschaftliche Blüte und einträgliche Geldgeschäfte die

notwendige Voraussetzung und Grundlage für Luxusbauten schufen. Die Baulust hielt
bis in die' zweite Hälfte des Jahrhunderts an und schmückte die Stadt mit den zu Anfang
genannten Häusern im modernen französischen Barock. Der Barock ist in seinem
innersten Wesen aristokratisch und mit seinen prunkvollen Sälen, der Flucht von
geräumigen Zimmern und dem reichen figürlichen Schmuck der Ausdruck des Absolutismus.

Er ist auf Repräsentation eingestellt und verkörpert Macht und Grösse.

In den neuen Landhäusern offenbarte sich dieses Streben nach Ansehen am
offenkundigsten — ob aus bewusster Absicht, den Reichtum und das soziale Übergewicht
zur Geltung zu bringen, oder nur, um dem Zeitgeschmack zu huldigen und es den Grossen
anderer Orte gleichzutun, bleibt dahingestellt. Beide Beweggründe mögen zusammengewirkt

haben. Haus, Hof und Garten werden jetzt zu einem Ganzen von imponierender
Anlage vereinigt. Die Ökonomiegebäude treten als Seitenflügel zurück und rahmen den
Mittelbau ein, der zu voller Wirkung gelangt. Seine Räumlichkeiten dienen zur Aufnahme
grosser Gesellschaften. Wenn sie auch anfangs nicht zum Wohnen und Schlafen

eingerichtet waren, sondern lediglich an Sonntagen die Gäste zu Spiel und Promenade
aufnahmen, so folgte doch bald die Ergänzung zum Wohnsitz für Wochen und Monate.
Eine besondere Sorgfalt war dem Garten gewidmet, und die französische Gartenkunst
eines Mansard und Le Nôtre fand in Basel verständnisvolle und bis in Einzelheiten

genaue Nachahmung.

So entstand um 1730 die fürstlich stolze Gartenanlage des reichen Herrn Johann
Heinrich Zäslin auf dem Wenken mit seinem kunstvollen Ziergarten, von Buchshecken
als lebenden Mauern umrahmt, den Alleen, den Blumenbeeten, Bassins, Bosquets, in
strenger Linienführung laufenden Wegen und Rondellen, den Statuen und Vasen —

ein wahres Kunstwerk der Gartenbaukunst, ein kleines Versailles. Dann erbaute Obrist-
zunftmeister Achilles Leissler 1753 an der Riehenstrasse die „Sandgrube", die als Sommerpalast

in ihrer monumentalen Anlage wohl das schönste Beispiel dieser Landhäuser

58



ist. Ähnliche Herrschaftssitze mit Wohngebäuden, anschliessenden Stallungen und
Scheunen und mit dem pompösen französischen Garten sind das vom Rechenrat Samuel
Burckhardt erbaute Landhaus Klein-Riehen und Gross-Gundeldingen des Dreierherrn
Ortmann.

Was ein solcher Garten weiterhin an Kuriositäten und Schnickschnack aufweisen
konnte, erzählt uns der Berner Karl Ludwig Stettier, der im Forkardischen Garten in
Gundeldingen neben den Alleen und Teichen eine Einsiedlerhütte aus Holz und Rinden
bewundern durfte mit einer Kapelle der \ enus, durch deren Fenster ein verführerisches
Dämmerlicht drang, während ringsum Ruhebetten zum Träumen einluden und üppige
Bilder und Gemälde an den Wänden die Sinne gefangen hielten.

Auch weiter entfernt von der Stadt, auf der Landschaft, siedelte sich der Basler
Industrielle und Kaufherr an. So baute Martin Bachofen, der Bandfabrikant, 1776 den
Ebenrain bei Sissach und fügte, einer neuen Moderichtung folgend, zu dem französischen
einen englischen Garten, ergänzte die französische, geometrisch strenge und konventionell
gewordene Anlage durch die Freiheit und Natürlichkeit des englischen Gartens,
der mit Lineal und Stift, mit dem Gezierten und Gekünstelten aufräumte und dem
natürlichen Wachstum der Bäume und den verschlungenen, in Wäldchen und Gebüsch
sich verlierenden Wegen den Vorzug gab. Auch in Basel fand der englische Garten
mit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts Eingang und gab Kunde von einer neuen
Zeitströmung, die zunächst auf diesem Gebiet den Barock überwand, während er in der
Architektur der Häuser noch Meister blieb.

Eine Rückkehr zur Natur aus der Enge barocken Regelzwangs, so kunstvoll sie
sich auch dem Auge darstellte, bedeutet auch der Erwerb von Alphöfen auf der
Landschaft, in Dörfern oder abseits auf waldreichen Höhen (Neu Schauenburg). Hier wohnten
die Besitzer im Sommer in ländlicher Einfachheit mit den Pächtersleuten unter einem
Dach und begnügten sich in gewollter und gebotener Anspruchslosigkeit mit dem, was
der landwirtschaftliche Haushalt zur Verfügung stellte. Geschah die Erwerbung
zunächst auch nur in der praktischen Absicht, den Boden wirtschaftlich auszunützen, so
verband sich mit dem Aufenthalt auf dem Alphof doch der ideelle Zweck, sich leiblich
und geistig zu erholen und gefühlvoll die anmutige Schönheit der Natur auf den
Jurahöhen zu geniessen. Und weilten Freunde zu Gast, so verflossen unter anregenden
Gesprächen auf bequemen Spaziergängen die Stunden sehr schnell. Jakob Sarasin,
zusammen mit Lavater und Maximilian Klinger auf dem Weg zum Erli ob Pratteln,
geben ein Bild jener ländlichen Erholung und der anspruchslosen Freude, dem
Behagen in der Natur, so ganz verschieden von den Ansprüchen moderner Menschen, die
in den höchsten Alpenregionen die Annehmlichkeit des städtischen Komforts nicht
vermissen wollen. Es lag gerade im Gegensätzlichen ein besonderer Reiz, und Auge und

59



Gemüt erholten sich in Wald und Feld von den Verschnörkelungen der Rokokoräume

und -Möbel und den Zirkel- und Linearkünsteleien des Rokokogartens, und in der Frugalität
des Tischs von der Verfeinerung und Üppigkeit der städtischen Küche.

Besassen der reiche Kaufmann und Fabrikant ihren vornehmen Landsitz, so

begnügte sich der einfache Bürger mit einem Gärtlein im Stadtgraben, das ihm die hohe

Obrigkeit gegen einen massigen Zins anzulegen gestattete, und worin er neben Gemüse

und Himbeersträuchern ein Beet mit Schlüsselblumen oder Goldlack pflanzte. Oder er
besass vor den Toren der Stadt ein Stücklein Rebland mit einem Rebhäuschen, so vor
dem Spalentor, an der Klybeckstrasse und auf dem Wege nach Riehen. Die kleinen

Rebgüter gaben Wohl Arbeit das Jahr hindurch, waren aber auch Stätten der Erholung
und der Lustbarkeit, besonders im Herbst zur Zeit der Weinlese, die mit allem Jubel,
mit Singen und Feuerwerk von alt und jung begangen wurde. Ob der Ertrag gross

war oder klein, das Fest war die Hauptsache, und im obern Stock der Rebhäuslein wurden
reichlich Braten und Kuchen aufgetischt, auch wenn im untern Gelass die Kelter
nichts zu tun bekam. Der gewonnene Wein war allerdings nicht von bester Qualität.
Der Basler Bürger zog darum für seinen eigenen Gebrauch die Elsässer- und Markgräfler-
weine vor und überliess das „Eigengewächs" den Dienstboten und Gesellen, oder
verkaufte es. Ein Rebacker von i % Juchart vor dem Spalentor ergab 1771 6 Saum

10 Mass, 1772 aber 18 Saum 8 Mass, dagegen 1773 nur 5 Saum weissen und roten
Wein. Im ersten Jahr löste der Besitzer in Liestal 30 Pfund (ca. 54 Franken), im
zweiten bei dem reichen Ertrag nur 14 Pfund (ca. 25 Franken) für den Saum.

*

Die Anlage von üppigen Landsitzen vor den Toren und der Bau von stattlichen

Wohnpalästen in der Stadt ruft der Frage nach dem Verhältnis Basels zur Kunst
überhaupt. Aus allem, was Kunst und Kunstbetätigung umfasst, sollen hier nur zwei
Gebiete herangezogen und wenigstens in Umrissen gezeichnet werden, nämlich die Malerei

und die Anlegung von Gemäldesammlungen.
Basel war im 18. Jahrhundert nicht mehr eine Pflegestätte der Kunst wie zur Zeit

Hans Holbeins oder auch noch Hans Bocks. „Künstlerische Dürre" lag über der Stadt,
vielleicht eine Nachwirkung der Wirren von 1691, die den regierenden Kreisen die Lust

zur Schaffung von öffentlichen Werken genommen hatten.
Die äussere Lage der Malerei im damaligen Basel war, wie diejenige der

abendländischen überhaupt, von der heutigen grundverschieden. Es gab keine öffentliche

Meinung, keine Presse, die als Organ einer solchen Meinung diente; kein Publikum,
von dem die Malerei abhing, und keine Ausstellungen von Kunstwerken, kaum eine

offizielle Verwertung. Wohl bestand eine kleine Gemäldegalerie in der Mücke. Allein
sie war nicht das Zentrum von Bildung, die Quelle allgemeiner Förderung des

60



Geschmacks und der Darstellung des Schönen, sondern eine Merkwürdigkeit und

Sehenswürdigkeit, wie die Naturalienkabinette. Der Sinn für Kunst schlief zu Beginn des

18. Jahrhunderts, bis er um die Mitte des Jahrhunderts aus dem Dornröschenschlaf

geweckt wurde und plötzlich durch private Initiative zu mannigfaltiger Auswirkung

gelangte. In den ersten Jahrzehnten dominierten Mathematik und Naturwissenschaften,

und der Geschmack richtete sich vornehmlich auf die Naturobjekte dieses Bereichs.

Eine Ausnahme bildete die ausgesprochene Freude am Portrait, und es gab nicht

leicht eine wohlhabende Familie, „welche nicht die Portraits einiger ihrer Individuen

haben wollte." Die Kunst stand im Dienst des praktischen Zwecks. Nicht nur das

Einzelbildnis, sondern auch das Familienbild war vom 16. Jahrhundert an besonders

beliebt. Unter der Hand der sich folgenden Portraitmaler machte es die Wandlung

durch vom dekorativen Repräsentationsstück der Familie Ochs-Mitz und des

Bürgermeisters Emanuel Socin, wo die Figuren Modell stehen und sich zur Schau stellen, über

eine fast naturalistische Darstellung der Personen in ihrer Fieblingsbeschäftigung und

gewohnten Attitude (Emanuel Ryhiner-Feissler) zum Genrebild, zur Anekdote und sogar

zum Rührstück der gemalten Erzählung, wobei die Schilderung der Szenerie einen

grössern Raum einnahm und die Figuren öfters zur Staffage eines Interieur- oder Land-

schaftsbildes verkleinert wurden. Das Familienbild folgte den Wandlungen des

Geschmacks von der pompösen Manier des Hofmalers Fudwigs XI\ Pierre Mignard,

zu der holländischen Kleinkunst, wie sie Seekatz, Juncker und andere pflegten und wie

sie von Kaufleuten von der Frankfurter Messe nach Basel gebracht wurden, und

gelangte schliesslich am Ende des Jahrhunderts zum zierlichen Kupferstich, der damals

bevorzugten Manier englischer und französischer Zeichner und Stecher. Zur Zeit des

Klassizismus am Ende des Jahrhunderts verschwanden die umfangreichen Familienstücke

mit den lebensgrossen Figuren und räumten den zierlichen Blättern von bescheidenem

Format den Platz. Eine Ausnahme hievon machte das Einzelportrait.

Wie die gleichzeitigen Portraits der Berner und Zürcher Aristokratie, so stellen

auch die Basler Portraits die Personen im reichsten Schmuck des damaligen Kostüms

dar, ausgestattet mit allem Zierat von Spitzen und Kleinodien, Gold und Silber, wie

sie die Reformationsordnung zu tragen verbot. Dass diese Prachtgewänder nicht allein

zum Zweck der Wiedergabe auf der Leinwand angefertigt wurden, und dass sie auch

nicht der Phantasie des Malers ihren Ursprung verdanken, davon zeugen die Strafen,

die so häufig über die Übertreter der Verbote verhängt wurden.

Unter den Portraitmalern, die auf Bestellung arbeiteten, ragt in der ersten Hälfte

des 18. Jahrhunderts einzig Joh. Rud. Huber hervor, sowohl durch die Kunst, mit der er,

an Rigaud erinnernd, die vornehmen Portraits, wenn auch ohne starke, treffende

Individualisierung der Modelle, schuf, als auch durch die grosse Zahl seiner Werke, der



allegorischen Kompositionen und prunkhaften Gemälde. Und diese schuf er mehr in
Bern, Neuchâtel und am Hofe des Markgrafen von Baden. Basel selbst bot damals
der bildenden Kunst keine Pflegestätte.

Das Bild ändert sich um die Mitte des Jahrhunderts, und das künstlerische Interesse '

wächst gegen sein Ende. Nicht in dem Sinne, dass Basel einen grossen Maler
hervorgebracht hätte, der mit seiner Kunst über die Stadtgrenzen hinaus wirkte und europäischen
Ruf gewann, wie Merian d. Ä. im 17. Jahrhundert. Sondern es sind eine grosse Zahl
begabter Dilettanten, die im bescheidenen Rahmen familiärer und privater
Unterhaltung ihre Kunst betätigen und, wenn es hoch kommt, lokale Bedeutung gewinnen
und ihre Kunst in den Dienst des städtischen Gemeinwesens stellen. Es fehlt an
einheimischen starken Kräften und selbständigen Individualitäten, die imstande gewesen
wären, Mittelpunkte neuen und bahnbrechenden künstlerischen Schaffens zu werden. Das
17. Jahrhundert hatte in Matthäus Merian (1593 — 1650) dem Altern einen Kupferstecher

hervorgebracht, der, obwohl französischen und niederländischen Einflüssen nicht
unzugänglich, schliesslich eigene Wege ging und nicht durch die gewaltige Menge seiner
Radierungen allein, sondern durch die ihm eigene Kunst der Darstellung, der Erfassung
der Landschaft und der Führung des Stichels den hervorragendsten Platz einnahm.
Wenn er auch seine fruchtbarste Tätigkeit als Stecher und gleichzeitiger Verleger in
Frankfurt entfaltete, so fallen doch von seinen besten Werken in die Zeit des Basler
Aufenthalts 1620 — 1625. Basels Ansehen hält er in seinem grossen Stadtplan fest
und die Schönheit der Umgebung in den kleinen Stichen. Dass Basel auch im 17.
Jahrhundert nicht der Nährboden der Malerei war, lehrt die Tatsache, dass Merian trotz
der Wirren des 30jährigen Krieges dauernd in Frankfurt blieb, und dass seine ebenso
kunstbegabten Söhne und die Tochter Anna Sibylla Merian in Frankfurt, der zweiten
Heimat des \ aters, wirkten, wodurch Basel des Ruhms und des Vorteils verlustig ging,
der Mittelpunkt Merianischer Kunst zu werden.

Was Basel im 18. Jahrhundert an Künstlern hervorgebracht hat, reicht nicht an
Merian heran, so tüchtig sich auch der beste Vertreter der meistgeübten Kunst des
Kupferstichs, Emanuel Büchel (1705—1775), erwiesen hat.

Der ehrsame Bäckermeister Emanuel Büchel, der an der Streitgasse sein einträgliches

Gewerbe trieb, besass ein ganz hervorragendes Zeichentalent, das er ohne weitere
Anleitung von sich aus bildete und zu einer bewundernswerten Kunst entwickelte. Nicht
etwa die glänzenden, höfischen Malereien Joh. Rud. Hubers, sondern die Zeichnungen
Matthäus Merians waren seine Vorbilder, und unentwegt wandelte er in seinen
Fussstapfen, Den Stoff zu bildlicher Darstellung bot ihm die Vaterstadt mit ihren
malerischen Toren, Befestigungsanlagen und Stadtansichten in reicher Fülle. Handwerk
und Kunst blieben jahrelang in seiner Hand vereint, wie beim Nürnberger Schuhmacher
und Dichter Hans Sachs. Das handwerklich peinlich Genaue und Exakte, das Detail,

62



herrscht denn auch vor, und er rafft sich nicht zu charakteristischem Gesamteindruck
auf wie Merian. Aber gerade deshalb, eben wegen der Genauigkeit sind uns heute
seine Stiche, die den Anblick, den die Stadt bot, von den vier Himmelsrichtungen
aus festhalten, von geschichtsdokumentarischem Wert. Es sind die vier Blätter, die er
auf den Schwörtag (erster Sonntag nach Joh. Bapt.) 1746 dem Rat überreichte. Sie

zeigen uns Basel, wie es war, ein bis ins Detail treues Abbild der Wirklichkeit.
Seine Tätigkeit erschöpfte sich nicht in der Landschaft- und Stadtzeichnung, auch

kunstgeschichtliche Werke gingen aus seinem Atelier hervor. So kopierte er die Totentänze

im Klingental und Predigerkloster und hielt im Münsterbuch die Skulpturen,
Wandbilder der Krypten und der Nikolauskapelle, Grabsteine, Wappen, das Chorgestühl,
kurz die plastischen und malerischen Einzelheiten des Münsters fest. Es lag ihm daran,
die Manier der alten Meister getreulich wiederzugeben. Mit dieser Absicht stand er
allein in einem Zeitalter, „das das Verständnis für die Kunst des Mittelalters fast gänzlich

verloren hatte."
Büchel hat im Rahmen seiner Kunst Grosses geleistet. Wir verdanken heute

seiner systematischen Arbeit und dem ausgesprochenen topographischen Sinn eine
fast lückenlose Kenntnis des Stadtbildes und der Umgebung zu seiner Zeit.

Aber gerade in Verbindung mit seinem Werk drängt sich eine allgemeine Bemerkung

auf. Was er schuf, zeichnete, malte und stach, geschah auf eigenen Antrieb, auf
eigenes Risiko, auch die Stadtbilder. Die Stadt selber, der Rat, gab ihm nicht den Auftrag

dazu. Einzig dass Büchel für die vier Tafeln eine Rejfcjuijfceration von 600 Pfund erhielt
mit der Verpflichtung, jedem Mitglied des Grossen Rats ein Exemplar der Stiche zu
verehren.

Wie ganz anders hatte sich der Rat im 16. und 17. Jahrhundert verhalten!
Damals wohnte in ihm Verständnis für die Kunst, und er unterstützte sie durch Aufträge
an die Künstler. So Hans Holbein, den er durch das Versprechen eines Jahrgehalts in
Basel festzuhalten versuchte; er gab Hans Bock den Auftrag, das Rathaus mit Eresken

zu bemalen, die heute noch zu uns sprechen ; er bestellte bei Matthäus Merian dem Altern
1615 den grossen Stadtplan, den dieser auf vier Kupferplatten stach, und auf
dem er mit dem Bild aus der Vogelschau das Basel des 17. Jahrhunderts in
naturwahrer Treue aus der Rheinebene aufsteigen liess. Und zu den mannigfachen, zum Teil
umfangreichen, auch baulichen Aufträgen des Rats traten diejenigen von Zünften und
Kunstfreunden, so dass nicht nur die freien Künstler und Kupferstecher, sondern auch

die Kunstgewerbler, Goldschmiede, Glasmaler, Kunsttischler reichliche Arbeit bekamen.
Das 18. Jahrhundert kennt diese behördliche Kunstfreude nicht. Damit ging auch

die produktive Kunsttätigkeit sowohl in der Malerei wie in der Skulptur zurück. Eine
einzige Ausnahme macht der stilvolle, formenschöne Brunnen auf dem Münsterplatz
(1781 — 1784). Allein es ist einem Zufall und nicht bewusster Absicht des Rats zu

63



verdanken, dass ein Künstler, Paolo Antonio Pisoni, den Auftrag erhielt, den Entwurf

zu dem Brunnen zu zeichnen. Der Rat gab den Brunnen in Solothurn in Auftrag, weil

er Solothurnerstein wünschte, und auf diesem Wege gelangte der Miterbauer des Münsters

in Solothurn, P. A. Pisoni, dazu, seine Kunst in den Dienst Basels zu stellen. Die

Gesamtkosten beliefen sich, nachdem der Rat mit dem Baumeister Würtz in Solothurn noch

um den Preis gemarktet hatte, samt Transport nach Basel und Aufstellung auf dem

Münsterplatz auf 3115 Pf. 12 Sch. 6 Rp. (ca. 5610 Fr. Feingehalt).
Man war im 18. Jahrhundert auf Handel und Industrie eingestellt, suchte Geld und

Geldeswert, dokumentierte nach aussen den Gewinn und das Vermögen in Palastbauten

und nach innen in prunkender Ausstattung der Salons mit Gemälden. Was der Staat

im 16. Jahrhundert geleistet hatte, übernahm die Privatinitiative, aber nicht im Sinne

der Anregung zu hervorragenden Neuschöpfungen in Malerei und Skulptur, sondern

im Erwerb von Kunstwerken ausländischer Herkunft. Immerhin darf es wohl diesem

Sammeleifer zugeschrieben werden, dass die Lust zur Nachahmung, zum Zeichnen, Malen

und Stechen geweckt wurde, und dass diese private Kunstbetätigung als Dilettantenmalerei

auf einem stofflich und technisch beschränkten Gebiete sehr Bemerkenswertes

zustande brachte.
*

Die Reihe der Kunstdilettanten eröffnen zwei Damen, deren Jugend zwar noch

dem 17. Jahrhundert angehört, Barbara Meyer und Anna Magdalena Debeyer, die

zusammen ein Trachtenbüchlein herausgaben. Barbara Meyer lieferte die Zeichnungen und

Anna Magdalena Debeyer übertrug sie sicher und mit männlich fester Hand auf die Kupferplatte,

Bilder, die sich mehr durch Genauigkeit der Zeichnung, als durch Originalität
der Auffassung und Beachtung der' Verhältnisse des menschlichen Körpers auszeichnen.

Die Manier Emanuel Büchels fand gelehrige Nachahmer in einer Reihe von

begabten Männern, die das Zeichnen und Stechen nicht als Beruf, sondern als

Liebhaberei trieben, weil im 18. Jahrhundert das Stechen Mode war und als einziges

Vervielfältigungsverfahren sich grosser Beliebtheit erfreute. Auch Damen führten mit
Geschick die Radiernadel und huldigten dieser Kunst. Notar Friedrich Leucht (f 1792),

alt Landvogt vonLocarno, Joh. Rud. Wettstein, Oberstleutnant im Dienst der Generalstaaten

(f 1806) und sein Sohn Rud. Emanuel Wettstein (f 1835), Peter Rosen-
burger, Landvogt auf Homburg, beschäftigten sich in der Mussezeit mitMalerei. Die Sujets
sind dem Erfahrungskreis entnommen: von Leucht tessinische Landschaften in Tusche;

Vögel in natürlicher Grösse gemalt von Rosenburger; Kleinbürger- und Bauernleben

von den Wettstein. C. Legrand übte sich in der Radierung und suchte die Motive in
Basels Umgebung. Benedikt Staehelin, der schon ins folgende Jahrhundert reicht (1766

bis 1841), wagte sich sogar an Gemälde grossen Stils und mit seinen „akademischen

64



Landschaften" wandelte er in den Fusstapfen des Phil. Jakob Lautherbürg in Strassburg;
er ist der einzige, der in der Malerei sich höhere Ziele steckte und über die Kleinkunst
der Radierung hinausstrebte.

Es war Kunst für den Hausbedarf, was die Basler Kunstdilettanten des 18.

Jahrhunderts pflegten. Die Anleitung dazu erhielten sie zum Teil in den Malschulen. Emanuel
Büchel hatte die Anregung zu einer solchen Schule gemacht und anerbot sich 1762,

im Waisenhaus die Knaben im Zeichnen zu unterrichten, wurde aber von den damaligen
Inspektoren des Waisenhauses abgewiesen, weil sie eine derartige Kunst für Waisenkinder

als völlig unnötig erachteten. Aber die „vaterländische Gesellschaft" nahm sich
der Sache an und übertrug 1763 dem Maler Hieronymus Holzach, alt Landvogt von
Mendrisio, die Einrichtung und Führung einer Mal- und Zeichnungsschule, die 1796

an die Gemeinnützige Gesellschaft überging. Stand er auch selber an Können dem

Emanuel Büchel nach, so wusste er doch den Schülern eine gute Technik beizubringen,
ein erfreulicher Anfang neuen Kunststrebens, das zeitlich mit dem baulichen Aufschwung
der Stadt zusammenfiel. Die erste Hälfte des Jahrhunderts hat dergleichen nicht
aufzuweisen. Mit dem neuen Interesse an Kunst erwachte auch das Streben nach Zu-
sammenschluss, und um den kunstfreudigen Christian von Mechel sammelte sich ein
Kreis von Künstlern und Kunstfreunden zu einer Art Kunstgesellschaft, die in den

neunziger Jahren im Lukas Legrandschen Hause (Blumenrain 5) sich zum Anhören

von Vorträgen über Kunstwerke, Kunstfragen, Kunsttechnik und zu fröhlicher, ja
witziger und ausgelassener Unterhaltung beim kreisenden Becher zusammenfand.

Aus der Holzachischen Schule gingen Peter Vischer-Sarasin und Daniel
Burckhardt-Wildt hervor, die beide, an Matthäus Merian gebildet und Büchel
als Vorbild benützend, Landschaften, Szenen aus dem Leben im Familienkreis und
harmlose Scherze und Spöttereien malten und zeichneten. Auch Einflüsse vom Ausland

waren wirksam. Claude Lorrain, wenn auch auf dem Umweg über Peter Birmann, hat
Vischer zu Nachahmungen seiner Landschaftsbilder und seiner Technik angeregt. Und
aus den von Ploos van Amstel 1765 herausgegebenen, im Farbenstich angefertigten
Nachbildungen von Handzeichnungen der alten Niederländermeister schöpften die Basler

Dilettanten reiche Anregung und lernten daraus die verschiedenen Zeichnungsmanieren.

Der Sohn Daniel Burckhardts, Jeremias Burckhardt-Iselin, und die Kinder von
Peter Vischer-Sarasin haben die Kunstbegabung geerbt und wie ihre Väter eifrig
gemalt und gezeichnet und radiert.

Alles in allem erhalten wir das Bild einer eifrigen, mit Hingabe gepflegten
Kunstbetätigung in Basler Familien, wenn auch die Produkte das Mass dilettantischer Fertigkeit

nicht überschreiten und weit entfernt sind von Originalität. Einen Künstler im
eigentlichen Sinn hat Basel im 18. Jahrhundert nicht hervorgebracht. Über die Grenzen

65



der Stadt hinaus ist ihr Werk nicht gedrungen, machte es sich doch kaum über die
Schwelle des Malzimmers hinaus im Kreis der engern Familie geltend. Aber auch das
künstlerische Kleinleben ist bemerkenswert und verdient ehrliche Würdigung, weil es

beweist, dass der Basler Kaufmann und Fabrikant nicht im Beruf aufgegangen ist,
sondern Zeit und Musse fand und Talent genug aufbrachte, um neben dem nüchternen
Leben im Geschäft sich ein sinniges, beglückendes Verweilen im heitern Tempel der
Musen zu erlauben.

Und nicht das allein! Standen gleich keine bedeutenden Schöpfungen von Basler
Künstlern zu Gebote, die Räume zu schmücken, so verzichteten deshalb die obern
Gesellschaftsschichten nicht darauf, Gemälde zu besitzen. Was heimische Kunst nicht zu
bieten vermochte, ersetzte das Ausland. Mit dem durch Handel und Industrie
zunehmenden Wohlstand wuchs die Freude an kostbarer Ausstattung der Häuser und
erweiterte sich zum wahren Eifer, private Gemäldesammlungen anzulegen und namhafte
Kunstwerke sein eigen zu nennen. So sehr und so augenfällig steigerte sich diese
Liebhaberei, dass der Berner Landvogt Sinner das Wort prägen konnte: „Le goût des
tableaux est la dépense favorite des Bâlois." Der Einfluss Frankreichs und das Beispiel
des französischen Adels sind auch hier spürbar. Er hatte die französische Mode in der
Kleidung, im Geschmack und in der Literatur nach Basel gebracht und dehnte ihn
von der Architektur der Häuser auch auf die Innenausstattung der Räume aus. Stühle,
Tische, Sofas, Spiegel, Leuchter, Trumeaux, Dessus-de-porte wurden von Kolmar und
Strassburg bezogen, und zwar zu hohen Preisen.

Wir sehen hier von den Sammlern des 16. Jahrhunderts, Bonifacius und Basilius
Amerbach, ab, deren Kunstkabinette den Grundstock des heutigen Museums bilden,
und nennen nur, ohne Anspruch auf Vollständigkeit, einige der vornehmsten
Kunstfreunde des 18. Jahrhunderts, um die Skizze der Kunstliebhaberei abzurunden. Es
waren eigentliche kleine Galerien, was die reichen Basler Kaufherren anlegten ; sie um-
fassten 50, 100, ja bis 200 Gemälde und zu Hunderten Kupferstiche und Handzeichnungen,

Wertvolles und weniger Bedeutendes. Während in der ersten Hälfte des
Jahrhunderts die italienischen Künstler der Spätrenaissance und die Franzosen bevorzugt
wurden, fanden um die Mitte die niederländischen Meister mehr Liebhaber und neben
diesen sicherten sich die deutschen Maler der Frankfurter Schule einen Platz in den
Staatsräumen der Basler Barock- und Rokokopaläste. Wenn gleich gerade durch diese

grossen Häuser sowohl wie durch die Modeströmung der Sammeleifer bedingt war, so

trug doch wesentlich auch die eigentliche Freude an der Kunst und das Verständnis für
die Schönheit der bildlichen Darstellung dazu bei, zum Ankauf von Gemälden anzuregen
und sich mit Kunstwerken zu umgeben. Ihr Ankauf zu Spekulations- und Erwerbszwecken,

die beineben auch eine Rolle spielten, soll nicht unerwähnt bleiben. Allein was
der Rechenrat Samuel Burckhardt (1692 — 1766), Ratsherr Samuel Heussler-

66



Burckhardt (1713-1770), der Direktor der Kaufmannschaft Markus Weiss -
Leissler (1696—1768), Achilles Ryhiner-Delon (1731-1788), Johann
Jakob Faesch (1732 — 1796), Martin Bachofen-Heitz (1727—1814), Daniel
Burckhardt-Wildt (1752 — 1819), Stiftsschaffner Joh. Konr. Dienast-Burckhardt
(1741- 1824), Peter Vischer-Sarasin (1751-1823), und noch eine grosse Zahl anderer
Basler an Gemälden anhäuften, war dem reinen Behagen an künstlerischer Ausgestaltung
des Milieus zu verdanken, und man ist erstaunt und erfreut, den Basler Kaufmann auch

von dieser Seite kennen zu lernen, Sammler und Kunsthändler zugleich war der
ausgezeichnete Kupferstecher Christian von Mechel (1737 — 1817), dessen kostbares und
reichhaltigesKabinett die Fremden in ersterLinie aufsuchten, und dem auch Kaiser Joseph 11.

einen Besuch abstattete. Der privaten Initiative sind diese Sammlungen zu verdanken; der
Staat kümmerte sich nicht um die Anschaffung von Kunstwerken, sonst hätte er sich
den Besitz des wundervollen Holbeinbildes „Kaufmann Gisze", das heute im Kaiser
Friedrich Museum prangt, nicht entgehen lassen, als es 25 Jahre lang bei Mechel zum
Verkauf ausgestellt war. Manches Stück, ja ganze Bestände, wie die Bachofensche und
die Dienastische Sammlung, sind zum Glück in unserer Zeit durch Kauf und Schenkung
in öffentlichen Besitz übergegangen und bilden den Stolz unseres Kunstmuseums. Haben
auch die Wirren der Revolutionsjahre zur Veräusserung der einen und andern dieser

privaten Sammlungen gezwungen, sind auch manche durch Erbteilung verzettelt worden,
so ist doch noch ein reicher Besitz an solchen Erwerbungen des 18. Jahrhunderts in
Basler Familien übrig geblieben und lebt weiter als Zeuge eines Geistes, der das nüchterne
Geschäfts- und Handelsinteresse mit der Liebe und dem Verständnis für die Kunst aufs

glücklichste zu vereinen wusste. Und es offenbart sich darin eine Grosszügigkeit der
Denkweise und Unternehmungslust, die in schroffstem Gegensatz zur Enge des

Gesichtsfeldes im bürgerlichen Leben der damaligen Zeit steht. Über dem Bürger-Handwerker,

der sich in die Gebundenheit der kleinstädtischen Gesetzgebung und
Lebensordnung schicken musste, stand der Grosskaufmann und Fabrikant, dessen Blick über
die Stadtmauern hinaus ins Weite reichte, der keinen Gesetzgeber über die Bedürfnisse
seines persönlichen Wollens und Gestaltens anerkannte, und der darum berufen war,
zwar nicht in seiner Eigenschaft als Ratsmitglied, wohl aber als Privatmann in der
Existenz der Stadt Basel die kulturfördernde Kraft zu sein.





QUELLEN

Für die Kapitel I, V und VI des vorliegenden Neujahrsblatts hat der Verfasser die

Kollektaneen benützt, die Rudolf Wackernagel als unschätzbares Material für die Fortsetzung
seiner monumentalen Geschichte der Stadt Basel hinterlassen hat. Die zahlreichen
Quellenverweise haben es dem Verfasser ermöglicht, in der kurzen zur Verfügung stehenden Zeit

die Arbeit abzuschliessen, und er spricht darum an dieser Stelle der Familie Wackernagel-

Burckhardt für die bereitwilligst erteilte Erlaubnis zur Benützung der Kollektaneen den

herzlichsten Dank aus.

HANDSCHRIFTLICHE QUELLEN:

Straf- und Polizeiakten: Sittenordnung und
Reformation. — Taufen, Hochzeiten, Bälle,
Mahlzeiten, Ende 15. Jahrhundert bis 1821,
F 1, 2 und 3, Basler Staatsarchiv.

Ratsprotokolle, 18. Jahrhundert, Basler Staatsarchiv.

Weinakten, S. 1 und 2, Basler Staatsarchiv.

Civilia O. 26, Basler Staatsarchiv.

Niederlassung F1, Schwörtagsrodel, Basler
Staatsarchiv.

Handel und Gewerbe, Ragionenbuch, Basler
Staatsarchiv.

Privatarchiv 271, Basler Staatsarchiv.

Eid- und Ordnungsbuch II, Basler Staatsarchiv.

Aufzeichnungen von Bürgermeister Joh.
Ryhiner über baslerische, schweizerische,
allgemeine Angelegenheiten 1760 —1780,
Universitäts-Bibliothek.

Wilhelm Linder: Diarium der Stadt Basel,
Universitäts-Bibliothek.

Tagebücher von Frau Salome La Roche-Huber,
1758—1777, Familienarchiv der Familie La
Roche.

Dr. Gustav Steiner: Peter Ochs; Manuskript
der Biographie.

DRUCKWERKE:

Amusements des bains de Bade en Suisse,
de Schinznach et de Pfeffers, 1739.

Brief einer ausgewanderten Zürcherin von
Philadelphia in ihre Heimat (1736). Basler
Jahrbuch 1883.

August Burckhardt: Bürgerschaft und Regiment

im alten Basel. Basler Neujahrsblatt
1919.

August Burckhardt: Stände und Verfassung
in Basel vom 16.—18. Jahrhundert. Basler
Jahrbuch 1915.

August Burckhardt: Basler in fremden Diensten.

Basler Neujahrsblatt 1917.

Th. Burckhardt-Biedermann : Geschichte des

Gymnasiums in Basel.

69



Albert Burckhardt-Finsler : Mitteilungen aus
einer Basler Chronik des beginnenden 18.

Jahrhunderts. Basler Jahrbuch 1894.

A. Burckhardt-Friedrich : Demographie und
Epidemiologie in der Stadt Basel 1601—1900.

Daniel Burckhardt-Werthemann : Eine seltene
Gattung der altbaslerischen Bildnismalerei.
Basler Kunstverein 1904.

Daniel Burckhardt-Werthemann : Baslerische
Kunstsammler des 18. Jahrhunderts. Basler
Kunstverein 1901 und 1902.

Daniel Burckhardt - Werthemann : Basler
Kunstdilettanten vergangener Zeit. Basler
Kunstverein 1905.

Daniel Burckhardt-Werthemann : Matthäus
Merians Jugendjahre. Basler Kunstverein
1906.

Daniel Burckhardt-Werthemann: Das
Baslerische Landgut vergangener Zeit. Basler
Kunstverein 1911.

Daniel Burckhardt-Werthemann: Wie der
Barockstil in Basel seinen Einzug gehalten
hat. Basler Kunstverein 1913.

Daniel Burckhardt-Werthemann : Emanuel
Büchel. Basler Jahrbuch 1894.

Daniel Burckhardt-Werthemann: Häuser und
Gestalten.

Giacomo Casanova: Erinnerungen, deutsche
Ausgabe, Bd. 4.

Dr. Conrad Escher und A. Corrodi-Sulzer :

Zürcher Portraits aller Jahrhunderte.
M. Fallet-Scheurer: Die Zeitmessung im alten

Basel. Basl. Zschr. für Gesch. und
Altertumskunde, Bd. XV, 1916.

Henri B. de Fischer: Le Portrait Bernois à
travers les siècles.

W. R. Staehelin : Basier Portraits aller
Jahrhunderte.

L. Freyvogel: Stadt und Landschaft in der
zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Basler
Jahrbuch 1899.

E. Fuchs: Sittengeschichte, Bd. II.
Grosley: Nouveaux mémoires et observations

sur l'Italie, Bd. I.
G. H. Heinse : Reise durch das südliche Deutschland

und die Schweiz, 1809.

Hermann Hettner: Gesch. der französ. Literatur.

Isaac Iselin: Pariser Tagebuch.

Rudolf Iselin: Unpartheyische Betrachtung
der Freymütigen Gedanken über die
Entvölkerung unserer Vaterstadt.

Leichenpredigten, Tom 65, Univ.-Bibl.

Th. von Liebenau: Gasthof- und Wirtshauswesen

der Schweiz.

M. Lutz: Chronik von Basel.

Mandatsammlung im Basler Staatsarchiv.

Mémoires de deux voyages en Alsace 1674 bis
1676 und 1681, LDLSDL'HP.

C. Meiners : Briefe über die Schweiz, 1784.

Paul Meyer: Basels Concertwesen im 18. und
zu Anfang des 19. Jahrhunderts. Basler
Jahrbuch 1884.

Lady Mary Wortley Montagu: Letters and
works.

Neujahrsblatt der Hilfsgesellsch. von Winter-
thur 1886: Joh. Heinr. Campe.

Peter Ochs: Geschichte der Stadt und
Landschaft Basel. Bd. VII.

Jakob Probst: Matthäus Merian d. Ä. Basler
Jahrbuch 1895.

Rauracis 1831.

Rechtsquellen von Basel-Stadt und -Land
I und II.

Revue d'histoire diplomatique 1911, no. 3.

Hans Sachs, Schwänke, Kürschner Nat.-Liter.
Bd. 20.

Emil Schaub: Die Familie Sarasin in Basel von
1628—1750. Gesch. d. Familie Sarasin in
Basel, Bd. I.

Emil Schaub: Lucas Sarasin. Gesch. d.
Familie Sarasin in Basel, Bd. I.

Emil Schaub: Jakob Sarasin. Gesch. d.
Familie Sarasin in Basel, Bd. I.

Karl Stehlin : Der Münsterplatzbrunnen. Basler
Jahrbuch 1892.

Ferdinand Schwarz: Isaak Iselins Jugend- und
Bildungsjahre. Basler Neujahrsblatt 1923.

70



J. R. Sinner, Seigneur de Ballaigues: Voyage
historique et littéraire dans la Suisse
occidentale 1781.

J. J. Spreng: Rede auf Drollinger, 1743.

K. L. Stettier: Erinnerungen 1793/94. Berner
Taschenbuch 1914.

K. L. Stettier: Reise nach Basel und Pruntrut.
Berner Taschenbuch 1912.

F. A. Stocker: Basler Stadtbilder.

Martin Wackernagel: Basel.

Rudolf Wackernagel: Geschichte der Stadt
Basel, Bd. III.

Fritz Weiss-Frey: Vom Zuwachs der Basler
Bürgerschaft aus der Universität bis zur
Revolutionszeit. Basler Jahrbuch 1918.

Paul Wernle: Schweiz. Protestantismus im
18. Jahrhundert. Bd. 1.

Carl Wieland : Einiges aus dem Leben zu Basel
während des 18. Jahrhunderts. Basler Jahrbuch

1890.


	Bilder aus der Sittengeschichte Basels im 18. Jahrhundert

