
Zeitschrift: Neujahrsblatt / Gesellschaft zur Beförderung des Guten und
Gemeinnützigen

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 51 (1873)

Artikel: Das Karthäuser Kloster und die Bürgerschaft von Basel

Autor: Vischer-Heussler, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MHi, s Htrthîinser Master
R

und

ilNll

Von

Wrof. W. Wischer-Keußter.

A. NêîMhrâlîM
herausgegeben

von

elttnderuna ,^er, «^iii.'n

t87Z.

Aaset.

S ch >v e i g h a u s e r i s ch e B u ch d r nckcr e i.

1873.

M



Iichaltsmljeiye der frühern Uenjahrsl'liitter.

I. Erzählungen aus der ZZasler Geschichte in zwangloser?leitienfolge.

I. 1821. (Bernoulli, Dan.) Isaac Jsclin.

II. 1822. (Burckhardt, Jac., Obersthclfer, später AntistcS) Der Auszug der Raurachcr.

m. 1823. (Hanhart, Rud.) Basel wird eidgenössisch. 1501.

IV. 1824. (Hagenbach, K. R.) Die Schlacht bei St. Jacob. 1444.

V. 1825. (Hagcnbach, K. N.) Die Kirchcnvcrsammlung zu Basel. 1431 — 1448.

VI. 1826. (Hagcnbach, K. R.) Die Stiftung der Basler-Hochschnlc. 1460.

VII. 1327. (Hagcnbach, K. R.) Erasmus v. Rotcrdam in Basel. 1516 — 1536.

VIH. 1323. (Hagcnbach, K. R.) Schcik Ibrahim, Johann Ludwig Burckhardt ans Basel.

IX. 1829. (Hagcnbach, K. R.) Rudolf von Habsburg vor Basel. 1273.

X. 1830. (Hagcnbach, K. R.) Bürgermeister Johann Rudolf Wettstein auf dem wcstphälischcn Frieden. 1646

und 1647.

XI. 1831. (Hagenbach, K- R.) Das Jahr 1330, ein wichtiges Jahr zur Chronik Basels.

XU. 1832. (Hagenbach, K. R.) Die Schlacht bei Dornach am 22. Juli des Jahres 1499.

xm. 1835. (Burckhardt, Abel) Landvogt Pcter von Hagenbach.

XIV. 1836. (Burckhardt,. A.) Das Leben Thomas Plater's.

XV. 1837. (Burckhardt, A.) Das gr.'ßc Sterben in den Jahrcn 1348 u. 1349.

XVI. 1833. (Burckhardt, A.) Das Kalthäuser Kloster in Basel.

XVII. 1339. (Burckhardt, A.) Der Rappenkricg im Jahre 1594.

XVIII. 1340. (Burckhardt, A.) Die ersten Buchdrucker in Basel.

XIX. 1841. (Heußlcr, Adr.? Die Zeilen des großen Erdbebens.

XX. 1842. (Burckhardt, A.) Hans Holbei» der Jüngere von Basel.

XXI. 1343. (Wackernagel, W.) Das Siechcnhaus zu Sanct-Jacob.

XXII. 1344. Jubiläumsschrift: (Nebcr, V.) Die Schlacht von St. Jakob an der BirS.

II. Die Geschichte Basels von den ältesten Zeiten vis zur Einführung der Zlelorniation,
in zusammenhängenden Erzählungen dargestellt.

XXIII. 1815. (Fechter, D. A.) Dic Rauraker und die Römer, Augusta Rauraeorum und Basilia.
XXIV. 1846. (Burckhardt, Jac., Professor) Dic Alamauneu und ihre Bekehrung zum Ehristentbuni.

XXV. 1847- (Strcuber, W. Th.) Bischof H.rito, odcr Basel unter der fränkischen Herrschaft.





Bon

?r«f. W. Mcher-KmM.

-

N. NeîîjahrMM
h c r a n s g e ff e b e n

von

Aaset.

T ch w c i g k n » s c ri s ch e B u ch d r n ck c r e i.

1873.





Die Aufgabe, welche unser Neujahrsblatt übernimmt, ist schwerer als die, welche das

letztjährige zu lösen gehabt; bei diesem handelte es sich darum, das Leben und Treiben und

die Anschauungsweise einer Zeit zu schildern, die zwar auch schon längst vergangen ist, mit

der wir aber durch tausenderlei Fäden verknüpft sind, der Zeit, in der nach dem Siege der

Reformation, nach dem Bruche mit den Grundanschauungen, die bis dahin die Menschen

beherrscht hatten, aus neu gewonnener Grundlage sich ein frisches, kräftiges Leben entfaltete,

eine Entwicklung begann, an der wir heutzutage noch Theil nehmen. Diesmal haben wir

dagegen zurückzugreifen hinter jenen großen und gewaltig fühlbaren Abschnitt, den die

Reformation gebildet hat, und unsre Aufmerksamkeit einem Gebiete zuzuwenden, das uns nach

der Umwandlung, welche jene hervorgerufen, als ein ganz besonders fremdartiges erscheint.

Der Gegensatz, in welchem das Treiben dieser irdischen Welt zu den Anforderungen

der christlichen Religion steht, die Schwierigkeit für den Menschen, sich durch dasselbe hin-

dnrchznwinden, ohne an seiner Seele Schaden zu leiden, den Ansprüchen, die es an ihn stellt,

gerecht zu werden, in den Lagen, in die es ihn versetzt, sich zurechtzufinden, ohne den Grundsätzen

des Christenthums untreu zu werden, hat zu alten Zeiten ernste Gemüther aufs tiefste

erregt und hat manchen zu dem verzweifelten Entschlüsse gebracht, um nur seine Seele zu

retten, sich vollständig von der Welt znrnckzuziehn. Diese Verzweiflung an der Möglichkeit,

in der Welt und doch mit Christo leben zu können, ist es, die das Mönchsthum

hervorgerufen und die, wenn das letztere, wie es nicht anders möglich ist, da der Mensch ein-



mal dazu bestimmt ist, mit Andern und für Andre zu leben, seine Abgeschlossenheit von der

Welt nicht genug zu bewahren schien, wieder neue und strengere Formen desselben schuf. Als

der eigentliche Vater des Mönchsthnms wird jener Antonius betrachtet, der in der Zeit der

letzten heidnischen Kaiser des römischen Reiches in der Einsamkeit der ägyptischen Wüste lebte

und sich hier den strengsten Andachts- und Bußübnngen ergab. Sein Beispiel fand zahlreiche

Nachahmer, und es baute sich nach und nach rings um ihn her eine Menge von Einsiedlern

an, Sie lebten jeder für sich, zum Theil in den schwerst zugänglichen Felsklüstcn, doch

trat nach und nach namentlich durch die Verehrung, deren Antonius genoß, eine Verbindung

zwischen ihnen ein, man besuchte sich gegenseitig, um sich über heilige Dinge zu

unterhalten und in frommen Gedanken zu stärken. Ums Jahr lläE sodann, um die Zeit von

Antonius Tode, gründete Pachomius auf der Nilinsel Tabennae eine gemeinsame Wohnung

für solche der Welt entflohene Büßer, in welcher sie nach einer gemeinschaftlichen Ordnung

unter einem Vorsteher, dem sie strengen Gehorsam schuldig waren, ihr Leben verbringen

sollten. Beinahe gleichzeitig entstanden dann auch noch in andern Gegenden Aegyptens ähnliche

Vereinigungein das Einsiedlerleben hatte sich zum Klosterlebcn umgebildet. Rasch

verbreitete sich dieses zunächst nach der benachbarten syrischen Wüste, dann durch ganz Palästina

und Syrien, von wo es in Kleinasien und Armenien und bald in allen Ländern des christlichen

Orients Eingang fand. Die Zahl der Mönche schwoll außerordentlich an, und es konnte

nicht fehlen, daß sich auch sehr viele unreine Elemente einfandcn, Leute, die sich a»S der

Welt zurückzogen, nicht weil sie dort das Heil ihrer Seele nicht glaubten schaffen zu können,

sondern weil sie ihren gehörigen Lebensunterhalt nicht fanden, oder weil sie hofften, bei

der großen Verehrung, deren die Mönche genossen, zu Einfluß und Ansehn zu gelangen.

Denn schon fiengen die Mönche an, auf den Gang der öffentlichen Angelegenheiten einen nicht

geringen Einfluß auszuüben; erst kamen einzelne ans ihren Einöden in die Städte, um dort

gegen Heiden und Ketzer zu predigen, dann begann man, auch in der Nähe der Städte

Klöster zu errichten, um durch sie ans das Volk zu wirken, was bald in fruchtbringender,

den religiösen Eifer erweckender, bald aber auch in verderblicher Weise geschah, indem die

Mönche vielfach den Hader der religiösen Parteien schürten und das Volk zum Auflauf und

zu Gewaltthaten gegen anders Lehrende aufriefen. Immerhin waren aber fortwährend noch

die gröstcn Kirchenlehrer Förderer und Begünstiger des Mönchsthnms, in welchem sie eine

für die Kirche heilsame Einrichtung erblickten.

Nicht so rasch als im Morgenlandc gelang es im Abcndlande dem Mönchswescn, festen

Boden zu fassen. Der Hang znr Einsamkeit und zur beschaulichen Betrachtung liegt weniger

in der Natur des Abendländers, und so wurde das Mönchswesen, als es zuerst aus dem

Morgenlande herüberkam, als eine befremdliche Erscheinung aufgenommen, der man mit



Mißtrauen entgegenkam. Doch fand es auch hier warme Freunde an den großen Kirchenlehrern;

Männer, wie Hieronymns, Ambrosius, Augustinus, suchten es nach Kräften zu

befördern; ein Kloster nach dem andern entstand, und einzelne Anstalten, wie das Kloster

des heiligen Martinus in Tours, genossen bald das weitverbreitetste Ansehn. Eine feste

Form und einen neuen Aufschwung erhielt hier im Abendlande das Mönchsthum durch

Benedict von Nursia, der im Jahre 529 das Kloster Monte Cassino zwischen Rom und

Neapel gründete. Er stellte für dieses Kloster eine Regel ans, die sich von den ungesunden

Uebertreibungen des orientalischen Mönchslebcns ferne hielt. Den Mönchen wurde einfache,

aber genügende Nahrung verabreicht, ihre Zeit war eingetheilt in Beschäftigung mit

Handarbeit, in Lesen des göttlichen Wortes und Gebet, weil Benedict wohl erkannte, daß Un-

thätigkeit dem Heil der Seele nur verderblich sei. Dagegen verlangte er, was bis dahin

wenigstens nicht allgemein der Fall gewesen war, daß, wer sich einmal nach reiflicher Uebcr-

legung in den Verband hatte aufnehmen lassen, nicht wieder austreten durfte. Diese Regel

des heiligen Benedict mit ihren zweckmäßigen Bestimmungen fand rasch Verbreitung in

Italien und in den benachbarten Ländern. Bis dahin hatten keine gemeinsamen

Bestimmungen gegolten, jedes Kloster hatte seine eigene Verfassung gehabt, unabhängig von dem

andern, jetzt entstanden eine Menge Klöster, deren Insassen alle nach derselben Regel

lebten, es entstand der erste Mönchsorden, dessen Glieder sich alle zusammen als ein großes

Ganzes betrachteten, wenn auch die einzelnen Klöster sich selbständig verwalteten, keines dem

andern untergeordnet war, auch nicht ein gemeinschaftliches Haupt an der Spitze des ganzen

Ordens stand. In kurzem entfalteten diese Benedictinermönche eine segensreiche Thätigkeit;

ihre Klöster waren meist in einsamen, wilden Gegenden angelegt, durch fleißiges Bebauen

wandelten sie dieselben in fruchtbare Landschaften um, und das geregelte, fromme Leben, das

sie führten, übte seinen Einfluß auf die Bewohner der Umgegend ans. Von besonderem

Segen waren die Klöster für Gegenden, die erst seit kurzem für das Christenthum gewonnen

waren, und die erst noch zu wahrhaft christlichem Leben allmälich mußten erzogen werden.

Von großer Wichtigkeit war es, daß die Benedictiner zu der Handarbeit, die sie von

Anfang an betrieben hatten, bald auch noch die Beschäftigung mit wissenschaftlichen Studien

gesellten und ihre Klöster zu Hauptmittelpunkten der Bildung machten. Wem ist es nicht

bekannt, welche glänzende Stellung in dieser Beziehung das Kloster Sanct Gallen lange

Zeit hindurch eingenommen hat! Aber schon in der Zeit, in welcher St. Gallen auf der

Höhe seiner Blüthe stand, war anderwärts tiefer Verfall eingetreten. Durch ihr Ansehn

waren die Klöster zu Reichthum gelangt, dieser Reichthum hatte in der wilden Zeit, als die

spätern Karolinger die Zügel ihrer Reiche nicht mehr straff zu halten und in denselben Ordnung

zu handhaben vermochten, die Augen der weltlichen Großen aus sich gezogen, welche



sich den Klöstern als Laienäbte aufdrängten und deren Güter zu ihren sweeten verwendeten;

aber auch wo es den Klöstern gelungen war, ihre geistlichen Vorsteher zu behalten, hatten

diese häusig über den Pflichten, die ihnen die Verwaltung großer Güter und Herrschaften

auserlegte, ihr geistliches Amt vernachlässigt; in beiden Fällen war die Zucht erschlafft, und

die Mönche führten ein zügelloses, ungebundenes Leben. Besonders fühlbar machte sich

dieser Verfall in Frankreich. Von hier giengen nun aber auch die kräftigsten Versuche zu

einer Wiederherstellung der mönchischen Zucht aus. Im Jahre 910 wurde im Herzogthum

Burgund das Kloster Elnny gestiftet. Abt Berno führte in demselben die Ziegel des heil.

Benedict in allen ihren Theilen ein, und sein Nachfolger Odo verschärfte sie noch durch

verschiedene Znsätze. Er und seine nächsten Nachfolger erlangten ein solches Ansehn, daß

sie bald nach allen Seiten hin berufen wurden, um alte, in Verfall gerathene Klöster wieder

herzustellen oder neue zu gründen. Diese von Elnny ans gegründeten oder reformierten

Klöster bildeten nun innerhalb des Benedictinerordens eine eigene Congregation, deren sämmtliche

Klöster unter dem Abte von Elnny, als ihrem gemeinsamen Oberhaupte, standen.

Außer Frankreich war es besonders das benachbarte, damals noch selbständige, späterhin dem

deutschen Reiche einverleibte Königreich Burgund, wo der Clnniacenser Orden festen Fuß

faßte. Kaiser Heinrich 111., der es unternahm, die Kirche ans ihrer Verweltlichung zu

reißen und den päbstiichen Stuhl mit würdigen Männer» zu besetzen, hatte die Acbtc von

Elum) zu seinen Vertrauten, und als Papst Gregor VI l. die Umbildung der kirchlichen

Verhältnisse in der Weise fortsetzte, daß er die Kirche aller Abhängigkeit von der weltlichen

Macht zu entziehen, ja derselben überzuordnen trachtete, wobei er in die heftigsten Kämpfe mit
Heinrichs III. Sohne, mit Heinrich IV. gcrieth, waren es wiederum die Aebtc von Elnny,
die ihn mit der Macht ihres ganzen Einflusses unterstützten. Ein zweiter Mittelpunkt für
die Reformation des Benedictinerordens wurde eben damals das schwäbische Kloster Hirschan.
Abt Wilhelm, der seit 1069 demselben vorstand, verfaßte, hauptsächlich nach dem Vorbilde
von Elnny, eine neue Klostcrrcgcl; in der Congregation von Hirschan, die bald eine Menge
alter sowohl als neuer Klöster umfaßte, fand die päbstliche Partei ihre überzengungstrcnestcn
Anhänger und ihre festeste Stütze in Deutschland.

Während man in Frankreich und Deutschland in solcher Weise den alten Bcnedictiner
Orden zu reformieren und ihm seine ursprüngliche Bedeutung wiederzugeben suchte, bildete sich

in Italien eine neue Form des Mönchsthnms, die den Grundsatz der Weltentsagnng durch
eine möglichst entschiedene Rückkehr zum Einsiedlerleben verwirklichen wollte. So entstand
der Orden der Camaldnlenser, durch den im Jahre 1027 verstorbenen Romnald gestiftet,
dem bald der Orden von Vallombrosa folgte. Airs Italien verpflanzte sich der Hang zum
Einsiedlerleben rasch nach Frankreich und Burgund, wo der reich und mächtig gewordene



Cluniacenser Orden dem Ideale eifriger Büßer nicht mehr entsprach, nnd nun in schneller Folge

der Orden von Grammont, der Karthäuser Orden, von dem mir noch ausführlicher werden zu

reden haben, der Orden von Fontevraud, der Cistercienser Orden, der durch den berühmten

Prediger und Gelehrten Bernhard von Clairvaur große Verbreitung und großes Ansehn erlangte,

und der Orden der Prämonstratenser gegründet wurden. Die beiden letztern streiften jedoch bald

ihren einsiedlerischen Charakter ab und unterschieden sich in der Hauptsache wenig mehr von

den Benedictinern und Cluniacensern.

Ganz im Gegensatze zu diesen Orden, deren Gründer ihre Mönche der Welt möglichst

ferne halten wollten, entstanden nun aber auch solche, die umgekehrt die wcrkthätige Liebe zu

ihren Mitmenschen zum Zwecke ihrer Stiftungen machten, indem sie nch der Krankenpflege

widmeten oder sich damit beschäftigten, gefangene Christen ans den Händen der Ungläubigen

loszukaufen. Wir nennen vor allem die Antonierherren, deren Orden bei Gelegenheit einer

Pest, die man das St. Antonins-Fener nannte, im Jahre 1095 in Vienne gestiftet wurde.

Mit dieser Art von Orden verwandt sind die in Folge der Kreuzzüge entstehenden geistlichen

Ritterorden, die auch anfänglich zur Verpflegung der Pilger gestiftet wurden, bald aber den

Kamps gegen die Ungläubigen zu ihrem Hauptziele machten.

Ebenfalls zu praktischen Zwecken gegründet wurden die Bettelorden, deren Ursprung in

die ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts fällt, nnd die an Bedeutung und Einfluß die

ältern Orden weit überflügelten. Seelsorge unter dem Volke zu üben, es aus dem

Verderbnis;, in welchem sie es erblickten, zu einem christlichen Leben zurückzuführen und in strenger

Ausübung der Gebote Christi ihm voranzuleuchten, das waren die Ziele, welche den Gründern

des Barfüßer- und des Predigerordens, dem Franciscus von Assist und dem Dominicas

von Osma, vorschwebten, als sie zu Anfang des 19. Jahrhunderts auftraten nnd bald für

ihre neuen Gründungen die Bestätigung des Pabstes Jnnocenz III. erlangten. Zwar hatte

dieser kurz zuvor die Stiftung neuer Orden verboten, er erkannte aber sofort, daß er es

hier nicht mit der Eitelkeit von Männern zu thun habe, die ans Ehrgeiz, als Ordensstifter

aufzutreten, den vielen vorhandenen Orden noch neue beifügen wollten, während sie eben so

gut einem der bereits vorhandenen hätten beitrcten können, sondern daß ihm hier wirklich

etwas Neues dargeboten werde, was einem vorhandenen dringenden Bedürfnisse entspreche.

Durch höchste Einfachheit in ihrem ganzen Auftreten zeichneten sich diese Bettelorden vor den

älteren reich gewordenen Stiftungen aus, und während diese in vornehmer Znrückgezogen-

heit von der Welt lebten, mischten sie sich unter die Massen und ließen sich die Predigt des

Evangeliums angelegen sein, deren Vernachläßigung durch die damit betrauten Priester das

nach geistiger Speisung sich sehnende Volk vielfach den Waldensern und andern von der

Kirche als Ketzer verfolgten Gemeinschaften in die Arme getrieben hatte. Zu den beiden



erstell Bettelorden, den Franciscanern oder Barfüßern nnd Dominieauern oder Predigern,

traten in der Folge noch einige weitere, wie die Earmelitcr, die ursprünglich als Einsiedler

im heiligen Lande gegründet worden waren, und die Augustiner Eremiten.

Schon frühe war versucht worden, das Ordcnsleben auf die gcsammte Geistlichkeit zu

übertragen, und wo im Dienste einer Kirche eine Anzahl Geistliche beschäftigt waren, sie zu

einer klösterlichen Gemeinschaft zn vereinigen. Namentlich hatte der heil. Augustin als Bi

schof von Hippo solche Versuche gemacht, die aber keinen nachhaltigen Erfolg hatten. Einige

Jahrhunderte später wurden sie durch den Bischof Chrodegang von Metz, einen Zeitgenossen

Karl Martells und Pipins, wieder aufgenommen. Er entwarf für die Geistlichen seiner

Domkirche eine Regel, nach welcher sie nach Art der Mönche gemeinsam wohnen und sich

gemeinschaftlichen Andachtsübnngen unterziehen sollten. Diese Regel verbreitete sich rasch nnd

wurde nach und nach in allen Gegenden des fränkischen Reiches eingeführt. So entstanden

an den Domkirchen die Domstifte, an andern Kirchen die Eollegiatstifte. Die so nach gc-

meinsamer Regel zusammenlebenden Geistlichen nannte man Kanoniker. Allein schon im

Laufe der nächsten Jahrhunderte erlitt diese Einrichtung eine Umgestaltung, indem zuerst in

Trier, bald auch an andern Orten und zuletzt allenthalben die Kanoniker das gemeinsame

Leben, zuerst das gemeinsame Wohnen, dann auch die regelmäßigen gemeinsamen Mahlzeiten,

aufgaben. Vergebens waren die Versuche eifriger Männer, die alte Regel wieder

herzustellen oder gar eine neue strengere, die man ans den Schriften Augustins zusammenstellte

und die Regel des heil. Augnstinns nannte, zn allgemeiner Geltung zu bringen. Dagegen

wurden jetzt neue Stiftungen nach dieser Regel gemacht, die, weitergehend als die Regel

Ehrodcgangs, nach Art der Klosterregeln dem Einzelnen jeden persönlichen Besitz untersagte-

man nannte die »ach dieser Regel lebenden Kanoniker regulierte oder Augustiner Ehor

Herren und zählte sie der Klostcrgeistlichkcit zn, im Gegensatz zu den Kanonikern der

Dom- und Collegiatkirchen, die man als weltliche bezeichnete, »nd die der Wcltgeistlichkcil

angehörten.

Das Ordenslebcn, dessen Entwicklung wir in allgemeinen Umrissen zu schildern

versucht, fand Anhänger nicht nur unter dem männlichen, sondern auch «nter dem weiblichen

Geschlechte, und es gab zahlreiche Frauenklöstcr aller möglichen Orden. Neben diese traten

in der Folge noch die sogenannten Begincn oder Betschwestern, Franen, die, ohne ein eigenl

liches Klostcrgclübde abgelegt zu haben, in gemeinschaftlichen Wohnungen lebten und sich mit

Andachtsübnngen abgaben. Häufig schloffen sie sich den Franziscanern oder den Dominicanern

an, indem sie sich in die sogenannten dritten Orden derselben aufnehmen ließen, die

für Weltlentc gestiftet waren, welche, ohne sich ans den Verhältnissen, in denen sie standen,

zn lösen, unter Leitung der Ordensbrüder ein geistliches Leben führen wollten. Nach dem



Vorbilde der Beginen thaten sich auch Männer, die man Bcghardcn nannte, in ähnliche

Verbände zusammen.

Nur wenn wir nns alle diese Erscheinungen des religiösen Lebens im Mittelalter

vergegenwärtigen, vermögen wir uns auch ein anschauliches Bild von dem damaligen Basel zu

entwersen, dessen Charakter durch dieselben wesentlich mit bestimmt wurde. Verdankte doch

die Stadt ihr 'Aufblühen wesentlich dem Umstände, daß sie einen Bischofssitz in ihren Mauern

beherbergte, wie dies Andreas Nyff in einem schönen Bilde ansspricht, indem er sagt, die

Stadt sei an dem Bisthnm emporgewachsen, wie das Ebheu an der Mauren, und rings um

die bischöfliche Kirche haben sich, erst durch die Gunst der Bischöse, dann aber durch die

Freigebigkeit der Bürgerschaft, zahlreiche klösterliche Stiftungen erhoben. Längere Zeit

hindurch bildete das Domstift die einzige geistliche Corporation, bis im Jahre 1083 Bischof

Burkhard von Hasenbnrg das Kloster zu St. Alban errichtete und mit Eluniacenser Mönchen

bevölkerte. Bischof Burkhard war einer der wackern Männer, ivie sie tins in jenem

Jahrhundert hin und wieder an der Spitze der Bisthümer begegnen, die es sich angelegen sein

ließen, diese letzteren und deren Hauptstädte aus der äußern und innern Verwüstung, in der

sie lagen, heransznreißcn und zu materieller und geistiger Blüthe emporzuheben. Es war

eine schwere Ausgabe für Burkhard, in dessen Regierungszcit der Beginn des furchtbaren

Kampfes zwischen Kaiserthum und Pabstthum fällt, und der als einer der getrcuesten

Anhänger Heinrichs IV. aufs empfindlichste mit in diesen Kampf hineingezogen wurde. Um

die Bewohner der neuen Stadtthcile, die sich allmälich außerhalb des alten durch den Birsig

begrenzten Umfanges der Stadt gebildet hatten, vor der Wuth feindlicher Ueberfälle zu sichern,

errichtete er die neuern Stadtmauern, deren Lauf nns noch durch die sogenannten Gräben

vom St. Alban- bis ^um St. Johanns-Schwibbogen bezeichnet wird. Damit ferner der

Stadt Basel nicht mehr vorgeworfen werden könne, daß sie, „welche unter den cdlcrn

Städten Deutschlands nicht die geringste sei und sich von jeher durch Ehrbarkeit ihrer Sitten

und den Ueberstuß zeitlicher Dinge ausgezeichnet", sich gleich einem armen Dorfe mit einer

einzigen Brüderschaft von Geistlichen (dem Domstift) begnüge, gründete er vor ihren

Thoren das Eluniacenser Kloster St. Alban, stattete es mit ausgedehnten Freiheiten und

reichen Gütern aus und sorgte dafür, daß ihm auch von andern Seiten solche zu Theil

wurden. Die St. Albankirche wurde zugleich auch Pfarrkirche, mit der die Seelsorge über

eine bestimmte Gemeinde verbunden war. Die älteste Pfarrkirche von Basel war die

St. Martinskirche hdas Münster war nicht Pfarrkirche für eine bestimmte Gemeinde, sondern

die Hauptkirche des Bisthums), sie hatte die Seelsorge für die Angehörigen der alten, innerhalb

des Birsigs gelegenen Stadt zu verwalten; als nun das St. Albankloster gegründet

wurde, übergab man ihm nicht nur die Seelsorge über die damals noch wenig zahlreichen



- 10 —

Bewohner seiner Umgebung, von Cuno's Thor (dem jetzigen St. Alban Schwibbogen) bis

an die Birs, sondern es wurde auch ein Theil der innern Stadt von St. Martin
abgetrennt und der St. Alban-Gcmcinde zugetheilt. Was außerhalb der alten Stadt znnächst

an die St. Alban-Gemeinde stieß, bis zum Birsig hin, wurde von der St. Margarethen-

kirche aus versorgt; bei der ziemlich beträchtlichen Cntscrnnng dieser Kirche von der Stadt

war zur Erleichterung des Gottesdienstes die St. Elisabethencapelle erbaut worden. Die

Bewohner des linken Birsigusers hatten sich in der letzten Zeit gewöhnt, nach St. Leonhard zur

Kirche zu gehe». Dieses Gotteshaus ist der Sage nach in der erste» Halste des 11.

Jahrhunderts durch einen reichen Geistlichen, Namens Ezzelinns, gegründet worden. Mehr als

hundert Jahre später, im Jahre l > 00, wnrde mit demselben ein Stist regulierter Augustiner

Chorherren verbunden, und es trat somit zu dem Domstift und dem St. Albanklostcr eine

neue geistliche Körperschaft, deren Kirche nach und nach die vollständigen Rechte einer Pfarrkirche

zugetheilt wurden. Wie der Pfarrsprengct von St. Lconhard auf der einen Seite an

den von St. Margarethen stieß, so ans der andern an den von St. Peter. Auch die

St. Peterskirche ist der Sage nach im 11. Jahrhundert gegründet worden, ohne daß uns

etwas über die nähern Umstände dieser Gründung bekannt ist. Nachdem sie schon lange

bestanden hatte, errichtete im Jahre 1230 Conrad, Decan des Domstiftes und Pfarrer zu

St. Peter, ein weltliches Chorherrenstift bei derselben. Kurz vorher, l230, hatte der

Bischof, Heinrich von Thun, die Grenzen der Kirchspiele St. Leonhard und St. Peter, über die

immer noch eine gewisse Unsicherheit herrschte, endgültig festgesetzt in der Weise, wie sie bis

ans den heutigen Tag bestehen.

So erscheint die Stadt, wie sie sich nach und nach gebildet und vergrößert hat, in die

fünf Kirchspiele von St. Martin, St. Alban, St. Margarethen, .St. Lconhard und St.

Peter gegliedert. Die St. Margarethcngcmeindc wnrde später zur St. Ulrichsgemcinde,

indem um die Wende des 13. und 11. Jahrhunderts die bisherige St. Ulrichscapcllc hinter
dem Münster, die zwar nicht innerhalb der Gemeinde, aber immerhin bequemer gelegen war
als die entfernte St. Margarethenkirche, zu deren Pfarrkirche gemacht wnrde. Erst in viel

spätern Zeiten, lange nach der Reformation, trat an ihre Stelle die St. Clisabcthencapellc,

so daß es »nie eine St. Elisabethentirche und eine St. Clisabethengemcinde gab, während

die St. Ulrichskirchc dem gottesdicnstlichen Gebrauche entzogen wurde. (Genauere Auskunft
über all diese Verhältnisse giebt die von uns hier in erster Linie benutzte Topographie

Basels von Herrn Conrcctor Fechter in dem Buche: Basel im vierzehnten Jahrhundert.)

Klcin-Bascl stand bekanntlich in geistlichen Dingen unter dem Bischof von Constanz;

seine Pfarrkirche war seit uralten Zeiten St. Theodor.



11 —

Ungefähr in derselben Zeit, in welcher das Ehorherrenstift zn St. Peter gegründet

ivnrde, entstanden zwei wichtige klösterliche Niederlassungen hier, indem die beiden Bettel-

ordcn der Dominicaner und Franciscaner bald nach ihrer Stiftung sich ansiedelten, von dem

Bischof Heinrich von Thun freudig aufgenommen (1233 und 1234). Wie diese beiden

Orden rasch an Bedeutung die sämmtlichen älteren überflügelten, so nahmen auch ihre

Klöster in Basel bald eine sehr wichtige Stellung ein. Während in den Benedictiner Klöstern

das Licht der Wissenschaft, das von ihnen aus einst die ganzen umliegenden Landschaften

erhellt hatte, erloschen war, und oft ein großer Theil der Mönche kaum mehr lesen und

schreiben konnte, warfen sich die Bettelmönche mit Eifer auf die Studien; sie hatten in ihren

Klöstern Lectoren, Lesemeistcr, welche die Brüder unterrichteten, und sorgten überdies dafür,

daß immer eine Anzahl der letztern auch Universitäten und andere höhere Lehranstalten

besuchen konnten. Tie Scholastik, diese eigenthümliche, für uns allerdings sehr unerquickliche

Nichlung der Gelehrsamkeit, die aber als die nothwendige Uebergangsstufe aus der Bildung
des Alterthums zn derjenigen der Neuzeit augesehen werden muß, ist hauptsächlich durch sie

gepflegt worden. Der Mann, der damals in Deutschland wie kein andrer die Summe alles

Wissens in sich zu vereinigen schien und sogar die Natur in außerordentlicher, wunderbarer

Weise sich sollte dienstbar gemacht haben, Albertus Magnus, war Dominicaner. Als im

jiahr 1269 der Ehor der hiesigen Predigerkirche vollendet war, jenes schlanke, schöne

Gebäude, das durch seine edle Einfachheit uns anspricht, und das durch das große Erdbeben

und alle Stürme der Heilen seinen Bestand bis auf unsere Tage gerettet hat, jetzt aber sich

leider in sehr verwahrlostem Zustande befindet, wurde durch Albertus die Einweihung

vollzogen. Und das Kloster war dieser Ehre nicht unwerth; denn im Sinne dieses großen

Meisters wurde hier gearbeitet. Zahlreiche Mauuscripte, die aus der Bibliothek desselben

in unsere öffentliche Bibliothek übergegangen sind, zeigen uns, welchen Eiser man auf das

Studium der mathematischen Wissenschaften verwendete, eines derselben, die Schrift eines

Bruders Theodericus, enthält den ältesten Versuch der Erklärung des Regenbogens. Ein

Mönch dieses Klosters hat eine Weltkarte auf zwölf Pergamentblättern entworfen, von der

manche Gelehrte angenommen haben, daß sie uns in der berühmten Peutingerischeu Tafel

erhalten sei, die, nach einein ältern Muster gezeichnet, uns die wichtigsten Aufschlüsse über

die Straßenzüge des römischen Reiches und die an ihnen gelegenen Ortschaften giebt. Dieser

selbe Mönch begann hier in Basel eine Aufzeichnung der Zeitbegebenheiten, die er später in

Eolmar fortsetzte, als er im Jahre i278 in das von hier aus in jener Stadt gegründete

Kloster übersiedelte. Diese Basler und Colmarer Zeitbücher und einige weitere, im

Anschluß an sie verfaßte Stücke bilden eine der wichtigsten Quellen für die damalige Geschichte

unsrer Gegenden. Auch das Barfüßer Kloster hat bald namhafte Männer in seiner Mitte



- 12

gesehn; wir erinnern an den Lesemeister Heinrich von Jsnp, der 1274 Bischof von Basel

und 1286 Erzbischof von Mainz wurde, den Vertrauten König Nndolss, Bischof Gürtel-

knöpf, wie man ihn nach der Tracht seines Ordens nannte, dem seine Feinde, die

Weltgeistlichen, die er in strenger Zucht hielt, allerlei Böses nachsagten, namentlich daß er mit Zauberei

umgehe, und von dem man erzählte, daß ein böser Geist, den er noch als einfacher Barfüßer

Mönch aus einer Frau ausgetrieben, ihm verkündet habe, er wolle sich an ihm rächen

und ihn zu Falle bringen, was durch seine bald daraus erfolgte Erhebung zum Bischof und

den Stolz, der mit derselben in seine Seele eingekehrt, in Erfüllung gegangen sei. Hier in

Basel lebte auch in den ersten Jahrzehnten des folgenden Jahrhunderts eine Zeit lang jener

Barfüßer Mönch Johann von Winterthnr, dem wir eine durch ihre Treuherzigkeit

ansprechende, für das Studium der Schweizer Geschichte außerordentlich wichtige Erzählung der

Zeitereignisse verdanken. Wer sich über die fernere Geschichte der beiden Klöster, ihre Blüthe

und ihren Verfall eingehender unterrichten will, den verweisen wir ans das 38. Nenjahrs-

blatt (1855) - die Bettclorden in Basel.

Später als die Dominicaner und Franciscancr, im I. 1276, siedelten sich die

Augustiner Eremiten in Basel an, da wo jetzt das Museum steht, in der Gasse, die noch heul-

zutage von ihnen den Namen führt. In demselben Jahrhundert fanden auch die weiblichen

Orden, die sich im Anschlüsse an jene beiden gebildet hatten, Aufnahme in Basel: in der

Spalenvorstadt gründeten die den Franciscanern affiliicrten Schwestern vom Orden der

heiligen Clara das Kloster Gnadcnthal, bald darauf entstand ein Kloster desselben Ordens

in Klein Basel, und einige Jahre bevor dies letztere geschah, war das Dominicanerinnen

Kloster Klingenthal aus dem Wehrathale ebcndorthin versetzt worden. Das schon im

>2. Jahrhundert gegründete Kloster der Neuerinncn, St. Maria Magdalena an der Steinen,

wurde um 13t)t1 dem Prcdigerorden einverleibt und unter die Aufsicht der Prediger gestellt.

Im Laufe des 13., noch mehr aber im 14. Jahrhundert begegnen uns zahlreiche Bcgincn in

Basel, die meistens in sogenannten „Samnungen" (Sammlungen) unter Meisterinnen bei

sammcn lebten und sich den Franciscanern anschlössen. Mit dem Ueberhandnehmcn dieses

Bcginenwesens schlichen sich aber zahlreiche Mißbräuchc ein; neben solchen, die wirklich der

innere Trieb zu einem andächtigen Leben in die Bcginenhäuser geführt hatte, wuchs die Zahl

derer, die unter dein Scheine der Frömmigkeit sich dem Nichtsthun und der Bettelei ergaben;

die Stellung der Schwestern, die sich geistlichen Anschein gaben nnd geistliche Tracht trugen,

dabei aber doch nicht, wie die Klosterlcnte, dem Verkehr mit der Welt entzogen waren,

brachte viele Ucbelständc mit sich, und die Samnungen wurden gar oft ans Pslegcstättcn

der Frömmigkeit zu Herbergen des ärgsten Stadtgeschwätzcs, ja eines unordentlichen

Lebenswandels. Daher begann im Jahre 14W der Predigermönch Johann Mnlberg unter dem



- 13 —

Beifall der Bürgerschaft und des größereu Theils der Geistlichkeit einen Angriff gegen sie,

der über zehn Jahre lang die Stadt bewegte, indem die Franciscaner sich ihrer mit großem

Eifer annahmen, bis endlich im Jahre 1411 Rath und Bischof übereinkamen, alle Beginen-

häuser zu schließen und fortan keine Beginen mehr in der Stadt zu dulden.

Neben den Bettelorden hatte im Laufe des 13. Jahrhunderts auch die Brüderschaft

des heil. Antonius in Basel Eingang gefunden. In der Vorstadt zu Kreuz (der

nachmaligen St. Johanns-Porstadt) hatten sie ein Hospital zur Beherbergung und Verpflegung

von Pilgern errichtet nebst einer Eapelle, welche der Pfarrkirche von St. Peter unterstellt

war. In derselben Vorstadt befand sich schon zu Ansang des Jahrhunderts das Hospital

oder Kloster der Johanniter Ritter, von dem sie in der Folge ihren neuen Namen erhalten

hat; auf der entgegengesetzten Seite der Stadt, bei Cuno's Thor, dem jetzigen St. Alban

Schwibbogen, erbanten im Jahre 1281» die Deutschritter eine Eapelle, der sich bald darauf

eine Wohnung für die Ordensbrüder anschloß.

Wir sehen: das 13. Jahrhundert, in welches der erste kräftige Aufschwung des städtischen

Gemeinwesens fällt, ist zugleich reich an klösterlichen Stiftungen aller Art gewesen.

Diese Stiftungen erscheinen jedoch, so weit uns genauere Kunde darüber vorliegt, nirgends

als eigentlich aus der Mitte der Bürgerschaft hervorgegangen; der oder jener Orden sucht

um die Erlaubniß nach, sich hier anzusiedeln und erhält mit dieser in der Regel durch den

Bischof ein Grundstück angewiesen, ans welchem er dies bewerkstelligen kann, oder das Kloster

verdankt seinen Ursprung der Freigebigkeit eines vornehmen Edelmannes, wie Klingenthal,

dessen erster Gründer Herr Walther von Klingen gewesen, der auch als Minnesänger

bekannte Freund König Rudolfs v, Habsburg, oder ein reicher Geistlicher unternimmt es,

einer bereits vorhandenen Pfarrkirche ein Ehorherrenstift anzuschließen, wie dies bei St. Leon-

hard und bei St. Peter der Fall ist; meistens finden wir dann allerdings, daß schon bei

der Gründung und mehr noch in der Folgezeit die betreffenden Anstalten sich reicher

Gunstbezeugungen von Seiten bürgerlicher Familien zu erfreuen haben. Anders dagegen verhält

es sich mit der letzten Klosterstiftung, die mehr als ein Jahrhundert nach den im

Vorhergehenden ausgezählten in Basel stattgefunden hat, und die so recht aus dem Schooßc der

Bürgerschaft hervorgegangen ist, aus welch letzterer auch die ins Leben gerufene Anstalt bis

zu Ende ihres Bestehns die wirksamste Unterstützung genossen hat, mit der Stiftung der

Karthaus. Die Geschichte dieses Klosters ist schon in einem frühern Neujahrsblatte (Nr. 1l>,

auf das Jahr 1838) beschrieben worden, auf welches wir den Leser als auf eine Ergänzung

unsrer Darstellung, die mehr andere, dort weniger hervorgehobene Seiten ins Auge zu fassen

sucht, verweisen. Wem es um ausführlichere Auskunft zu thun ist, dem bietet solche der

so eben von der historischen Gesellschaft herausgegebene erste Band der Basler Chroniken,



14

in welchem ce die ganze Geschichte des Klosters von dee Hand einigee Mönche desselben ans-

gezeichnet findet, und wenn ee sich nicht an diese zum Theil lateinisch geschriebenen Chroniken

selbst wagt (die übrigens in den Jahren 1847 und 1849 von Heeen I)e. Bnrtorf sel. in

dentschee Uebersetzung heeansgegeberr worden sind) aus den allgemein veeständlich gehaltenen

Einleitungen und Beilagen Belehrung schöpfen kann.

Die Leser des letzten Neujahrsblattes erinnern sich vielleicht noch, rvie dort erzählt

worden, daß uns im Laufe des 14. und des 15. Jahrhunderts eine Reihe von Kaufmannsfamilien

begegnen, die sich, nachdem sie zrr Wohlstand und Reichthum empor gelangt, in den Staird

der Achtbürger aufnehmen ließen und nun von ihren Zinsen und dem Ertrage ihrer Güter

lebten, indem sie ihre Thätigkeit vorzugsweise dem Dienste des Gemeinwesens widmeten.

Einer solchen Familie gehörte der Oberstzunftmeister Jacob Zibol an, der im Jahre 1401 die

Karthaus zu Basel gestiftet hat. Wie im allgemeinen in den Städten jener Zeit, so war
es auch in Basel damals mit der Sittlichkeit nicht zum besten bestellt, und eine Reihe von

Zanbcrprocessen, die eben in jenen Jahren verhandelt wurden, läßt uns einen unerfreulichen

Blick in die Verderbnis) thun, die das Familienleben der höhcrn Stände zerfressen hatte. Es

muß uns doppelt erfreulich berühren, wenn wir solchen Zuständen gegenüber auf Familien

stoßen, iie denen alte Zucht und Sitte und lebendige Frömmigkeit, allerdings in den uns

manchmal fremden Formen jener Zeit, begegnet. Jacob Zibol war einer der reichsten Bürger

der Stadt; als im Jahre 1401 das sogenannte große Ungeld, eine außerordentliche Ver

mögcnsstcuer, erhoben wurde, war er einer der wenigen, die in der ersten Classe steuerten.

Für eine große Summe, die er dem Hause Oesterreich vorgeschossen, war ihm der Stein zu

Rhcinfelden, das Stammschloß der durch den Gegenkönig Heinrichs IV. berühmt gewordenen

Grafen v. Nheinfelden, auf einer Insel im Rheine gelegen, verpfändet, ein Umstand, der

ihm später zu großem Schaden gereichen sollte. Sein Wohnhaus stand am Rheinsprunge,

es ist das jetzige Collegium oder Universitätsgcbäude. Zibol wurde viel zu Gesandtschaften

an Fürsten und Städte verwendet, und auf einer solchen Reise war es, wo er den Karthäuser

Orden näher kennen lernte und den Anstoß cmpficng, ihm in Basel eine Stätte zu berci

ten. Er war mit einigen andern Boten nach Nürnberg geschickt worden. Dort wurden sie

von dem Rathe freundlich empfangen und mit den Sehenswürdigkeiten der Stadt bekannt

gemacht. Unter anderem führte man sie auch in das Karthänser Kloster, das erst vor kurzem

durch einen vornehmen Bürger der Stadt, Marqnard Mcndcl, gestiftet worden war. Zibol
hatte schon viel von der frommen Lebensweise der Kalthäuser reden hören; er bat die Nürnberger

Rathsherren, ihm zu einer Unterhaltung mit den Mönchen zu verhelfen, auf ihren

Wunsch berief der Prior den Convent zusammen, und die ganze Haltung der Väter, die

erbaulichen und gehaltvollen Reden, die sie führten, machten einen solchen Eindruck ans ihn,



daß er sich ia der stille vornahm, seine Bemühungen darauf zu richten, daß auch Basel
ein Kloster dieses Ordens erhalte.

^ er Karthäuser Orden war im 11. Jahrhundert durch den heiligen Bruno gestiftet
worden. Bruno war aus einer vornehmen kölnischen Patricierfamilie entsprossen; er widmete

sich dem geistlichen Stande, betrieb mit großem Eiser das Studium der Theologie und wurde

Domherr und Kanzler des Domcapitels in Reims. Aber weder seine geistliche Thätigkeit
noch seine Studien vermochten ihm Befriedigung zu gewähren, er verzweifelte daran, inmitten

des Treibens dieser Welt das Heil seiner Seele zu schaffen, und zog sich mit einigen

gleichgesinnten Freunden in die Wildnis; der Chartreuse bei Grenoble zurück, die ihm der

dortige Bischof Hugo angewiesen hatte. Hier bauten sie sich Zellen und ein Bethaus,
verpflichteten sich zu stetigem Stillschweigen, zum Abhalten der Betstunden, zu strengen

Entsagungen und zum Abschreiben andächtiger Bücher. Bruno, welcher der Gesellschaft als

Prior vorstand, wurde zwar in der Folge durch den Pabst, der ihn zu sich berufen hatte, in

Italien zurückgehalten, aber seine Stiftung bestand fort, und es bildeten sich bald noch

an anderen Orten sogenannte Karthansen. Im Jahre 1170 wurde der Orden durch den

Pabst förmlich anerkannt. Der Karthäuser Orden suchte seinen Gliedern die Stille und die

beschauliche Ruhe des Einsiedlerlebens zu sichern und dabei doch die feste Zucht klösterlicher

Gemeinschaft und den Segen, der in der Vereinigung zu Andachtsübnngen und zum

Austausche der Gedanken und Erfahrungen, zu gegenseitigem Trost, zu gegenseitiger Anregung
und Aufrichtung liegt, festzuhalten und so die Klippen und Versuchungen zu umgehen, welche

mit jenem Leben verbunden sind. Die Zellen der Karthäuser bilden jede ein kleines

Gebäude für sich, dem ein kleines abgeschlossenes Gärtchen beigegeben ist; in diesen Zellen, die

in der Regel den größern der beiden Kreuzgänge, die sich an die Kirche anschließen,

umgeben, verbringen die Mönche den grösten Theil ihrer Zeit einsam, theils mit vorgeschriebenen

Andachtsübungen, theils in nachdenklicher Beschaulichkeit, theils mit angemessener

Arbeit; doch sehen sie sich täglich mehrmals bei gemeinschaftlichem Gottesdienste in der Kirche,

sie sehen sich im Capitelsaal, wo ihnen an gewissen hohen Festtagen gepredigt wird, wo der

Prior wichtige Mittheilungen eröffnet und wenn er im Namen des Convents einen

Entschluß zu fassen hat, dessen Rath einholt, wo auch allwöchentlich eine öffentliche Beichte

abgehalten wird, ferner an Sonn- und Festtagen bei gemeinschaftlichen Mahlzeiten im

Refektorium, bei denen aber nicht gesprochen werden darf, sondern Abschnitte aus der heiligen

Schrift vorgelesen werden. Eine gemeinsame Unterhaltung, ein Colloquium, das aber nicht

zu unnöthigem Geschwätz mißbraucht werden soll, wird an Sonn- und Festtagen im kleinen

Kreuzgang abgehalten. Im übrigen ist den Mönchen strenges Stillschweigen auferlegt, das

sie nur brechen dürfen, um etwas Nothwendiges zu begehren, mit möglichst wenig Worten.



— ici —

III der Einsamkeit ihrer Zellen erhalten sie Besuche des Priors, dem es obliegt, seinen

Untergebenen nachzugchn, ihren Glauben zu stärken und sie, wo nöthig, dmch t> östlichen

Zuspruch auszurichten. Um die Mönche von der Berührung mit weltlichen Geschäsien möglichst

fern zu halten, hatten schon die Eluniacenser in ihren Klöstern das Institut der Laienbrüder

eingeführt, durch die sie sich bedienen ließen; bei den Karthäusern erscheint dasselbe ganz

besonders ausgebildet. Die Arbeit, mit welcher sich die Karthäuser Mönche in den ersten

Jahrhunderten ihres Bestehens beschäftigten, war vorzugsweise das Abschreiben von Büchern,

auch das selbständige Abfassen von solchen, wenn einer dazu befähigt war; „denn", heißt es

in den Statute», „da wir das Wort Gottes nicht mit dem Munde predigen können, wollen

wir dies mit den Händen thun; so viele Bücher nur schreiben, so viele Bcrkündigcr der

Wahrheit senden wir ans, und wir hoffen, vom Herrn für alle die belohnt zu werden, die

durch sie vom Irrthum geheilt und in der Wahrheit der allgemeine» Kirche gefördert werden,

für alle anch, die zur Buße über ihre Sünden und Laster getrieben und zur Sehnsucht

nach dem himmlischen Vatcrlande entflammt werden." — Der Fleischspeisen enthalten sich

die Karthäuser völlig; im übrigen ist ihre Nahrung nicht übertrieben karg, und es wird

ihnen auch in zweckmäßiger Menge Wein verabreicht; zu gewissen Zeiten und an gewissen

Tagen sind Fasten vorgeschrieben; diese zu verschärfen oder sich durch Nachtwachen zu castcien

ist ohne besondere Erlaubniß des Priors durchaus untersagt. — Bon Zeit zu Zeit

(heutzutage einmal wöchentlich) ist ihnen ein Spaziergang außerhalb des Klosters erlaubt, ans

dem sie aber gewisse Grenzen nicht überschreiten, sich nirgends aufhalten, keine Gespräche mir

Weltlichen pflegen, auch nichts genießen dürfen. In früheren Zeiten wurde ihnen auch ans

Gesundheitsrücksichten mehrmals jährlich zur Ader gelassen, was jetzt abgeschafft ist. — Die

Ordensklcidnng ist, wie bei all den Einsiedler Orden, die seit Nomnald entstanden sind,

weiß, was ans die Reinheit des Herzens deuten soll, die in denselben angestrebt wird.

Vorsteher des ganzen Ordens ist der Prior des Mnttcrklostcrs, der großen Karthans

bei Grenoble. Hier versammelt sich anch alljährlich das Gencralcapitcl, bei welchem die

Prioren der sämmtlichen Klöster erscheinen oder sich durch Boten und Briefe vertreten lassen,

und ans welchem in Sachen des Ordens allgemein verbindliche Beschlüsse gefaßt werden.

Das Ordensgebiet ist in Provinzen getheilt, für jede Provinz sind zwei der angesehensten

Prioren als Bisitatorcn eingesetzt, welche die sämmtlichen Klöster derselben alle zwei Jahre

zu besuchen, den Zustand derselben genau und gewissenhaft zu prüfen und die nöthigen An

Ordnungen und Strafen theils von sich aus zu verhängen, theils beim Generalcapitcl zu

beantragen haben, wo alljährlich einer der beide» über den Znstand seiner Provinz Bericht

erstattet. Die Klöster der Bisitatoren selbst werden durch eigens damit beauftragte Personen

ebenfalls untersucht. Dieser Einrichtung der Visitation, verbunden mit den übrigen strengen



— 17 —

und doch nicht übertriebenen Bestimmungen der Ordensregel, ist es zuzuschreiben, daß der

Karthäuser Orden gleichmäßiger als jeder andre Orden seinen Character die Jahrhunderte

seines Bestehns hindurch bewahrt, daß er keine Perioden des Verfalls durchgemacht, keiner

eingreifendeil Reformationen bedurft und zu allen Zeiten auf solche, die ihm nahe getreten,

als die möglichste Verwirklichung des Ideals des Klostcrlebens einen gewaltigen Eindruck

gemacht hat. Diesen Eindruck brachte auch der Obcrstznnftmcistcr Jacob Zibol von Nürnberg

mit nach Hanse, und sein ganzes Trachten gicng nun darauf, auch in Basel ein Kloster

dieses Ordens zu erstellen. Er setzte sich mit dem Straßbnrger Prior Wynand in Verbindung,

der vor kurzem dem Wunsche des Markgrafen von Röteln, eine Karthaus auf seinem

Gebiete zu gründen, ausweichend begegnet war, jetzt aber dem Basler Bürger bereitwillig

entgegenkam, weil dieser, seine Familie und seine Stadt ihm mehr Gewähr zu bieten schienen,

daß die neue Gründung auch zu Ende geführt und mit den nöthigen Mitteln zu ihrem

Fortbcstande versehen werden könne. Es zeigte sich eben die Gelegenheit, einen passenden

Platz zu erwerben, da der Rath damit umgicng, den ehemaligen bischöflichen Hof in Klein

Basel, der vor kurzem in seine Hände gelangt war, zu veräußern, und sich gern bereit

finden ließ, ihn dem Jacob Zibol zur Erbauung eines Karthäuser Klosters zu verkaufen.

Im Jahre 1401 geschah dieser Kauf, 1402 erschienen aus Straßburg die .ersten Karthäuser,

die sich iir den vorhandenen Gebäulichkeiten so gut es gieng einrichteten, 1403 bestätigte der

Bischof von Konstanz als geistlicher Oberherr von Klein Basel die Stiftung, er gab auch

die Erlaubniß, eine Capelle der heil. Margarctha, die im Stadtgraben neben dem Bischofshofe

stand, abzutragen und ihre Steine zum Ban des Klosters zu verwenden, unter der

Bedingung, daß die Verehrung der Heiligen nicht darunter leide. So geschah es, daß die heil.

Margarctha zur Schutzheiligen der neuen Gründung erkoren wurde, und diese den Namen

St. Margarethenthal erhielt. Noch waren aber manche Schwierigkeiten zu beseitigen, die

dem Fortgange des Werkes im Wege standen. Der Pfarrer zu St. Theodor und das Domstift,

dem diese Kirche gehörte, waren unwillig darüber, daß dicht neben ihr eine neue kirchliche

Stiftung entstehe, von der sie fürchteten, sie möchte ihren Einkünften Abbruch thun.

Sie setzten Alles daran, sie zu hintertreiben, und wußten eine päbstliche Bulle zu erschleichen,

die ihren Absichten günstig war. Doch gelang es, sie durch Zahlung einer bedeutenden

Geldsumme und durch einen Vertrag, der in umständlicher Weise ihre Rechte feststellte,

abzufinden. Im Jahre 1407 schien endlich der Bestand des Klosters so weit gesichert, daß das

Generalcapitel dessen förmliche Aufnahme in den Orden beschloß. Der Prior Wpnand, dem

das Gedeihen der neuen Stiftung besonders am Herzen lag, wurde seiner bisherigen Stellung

in Straßburg enthoben und als erster Prior nach Basel gesetzt. Nun wurde der Bau

kräftig in Angriff genommen und mit Hilfe der Gaben, die von Jacob Zibol und andern
3



— 18 —

Wohlthätern in unverdrossener Weise gespendet wurden, fortgeführt. Da traf ein neuer

Schlag das glücklich begonnene Unternehmen. Im Jahre 1409 brach zwischen der Stadt Basel

und Herzog Friedrich von Oesterreich ein Krieg aus, der von beiden Seiten mit gräßlicher

Verwüstung des feindlichen Gebiets geführt wurde. Die Basler verlangten von Jacob Zibol,

daß er ihnen den Stein zu Nheinfeldeu, den er als Pfand von Oesterreich inne hatte,

übergeben solle, Zibol aber weigerte sich dessen; er scheint gehofft zu haben, in dem Kriege

zwischen seinen Mitbürgern und dem Eigenthümer des Schlosses die Neutralität dieses

letztern bewahren zu können, allein nun ergriffen die Oestcrreicher Besitz voir demselben zum

großen Schaden der Basler; diese, hierüber ergrimmt, setzten Zibol sammt seinen Söhnen

gefangen und gaben ihn nicht eher frei, als bis er sich verschrieben hatte, der Stadt zum

Abtrage des ihr von Nheinfeldcn ans erwachsenen Schadens 12,000 Gulden zu bezahlen.

Von der Höhe dieser Summe für die damalige Zeit kann man sich einen Begriff machen,

wenn man bedenkt, daß bei dem großen Ungcld von 1401 außer Jacob Zibol nur noch ein

Dutzend Personen ein Vermögen von über 10,000 Gulden versteuerten!

Mußte diese Einbuße, welche das Vermögen des Hauptwohlthäters der Karthans

erlitt, diese empfindlich berühren, so kam noch weiter hinzu, daß der Zorn, den die Bürgerschaft

gegen Zibol gefaßt hatte, sich auch auf seine Stiftung übertrug und durch die Feinde

der Karthaus gehörig ausgebeutet wurde. Man behauptete, die Karthäuscr hielten in ihrem

an die Stadtmauer anstoßenden Kloster Leitern bereit, um die Oestcrreicher einzulassen, sie

hätten Löcher durch die Mauer gemacht n. dgl.; wozu auch diese Mönche in der Stadt dulden,

hieß es, die doch keinem Menschen etwas nützen, da sie weder öffentlich predigen noch

Beichte hören? Kaum war durch Untersuchungen, die der Nath anstellte, die Grundlosigkeit

jener Gerüchte erwiesen, als neue Beschuldigungen auftauchten. Im Jahre 141 l wüthete

eine heftige Pest in Basel. Es wird in unsern Tagen fort und fort darauf hingewiesen,

welche Nolle bei der Verbreitung ansteckender Krankheiten das Trinkwasscr spielt; die Thatsache

war unsern Vorfahren im Mittelalter wohlbekannt, aber während wir wissen, daß

durch den Boden die Krankheitsstoffc in das Wasser eindringen, und deshalb darauf bedacht

sind, unsre Brunnen mit Wasser zu versorgen, das ferne von menschlichen Wohnungen sich

sammelt, glaubte man damals an absichtliche Vergiftung der Brunnen; sonst schrieb man

dieselbe den Juden zu, diesmal sollten es die Karthäuser gewesen sein. Ein Mensch in

Zwingen behauptete, durch einen ihrer Laienbrüder dazu gedungen worden zu sein; als

man ihn aber vor Gericht mit diesem zusammenstellte, nahm er seine Aussage zurück,

und das Kloster gieng gerechtfertigt auch aus dieser Untersuchung hervor. Dann wurde

durch seine Feinde versucht, die Verlegung der Schule zu St. Theodor unmittelbar vor die

Klosterpfortc zu bewirken, damit der Lärm der Schulkinder den München die Abhaltung



- 19 —

ihres Gottesdienstes unmöglich mache. Auch diese Gefahr konnte jedoch glücklich abgewandt

werden.

Jacob Zibol ließ sich durch die Verminderung seines Vermögens nicht abhalten, den

Karthäusern wohlzuthun. Er machte ihnen sofort, nachdem er wieder auf freien Fuß gesetzt

worden war, namhafte Geschenke an Gültbriefen und Kleinoden, und als bald darauf der

Generalprior des Ordens nach Straßburg kam, lud er ihn ein, mit seinen Begleitern nach

Basel zu kommen, und stellte ihm eine Mahlzeit ans, bei welcher die Tische mit goldenen

und silbernen Gefäßen bedeckt waren, die theils ihm, theils seinen Freunden gehörten, um

anzudeuten, daß er noch nicht völlig verarmt sei, sondern auch fernerhin noch die Mittel
und den Willen besitze, dem Kloster hilfreich an die Hand zu gehn. Doch war ihm dies

nicht lange mehr vergönnt; er starb im Jahre 111-1 nach kurzer Krankheit, die ihn verhindert

hatte, sein Vorhaben auszuführen, sich als Donatus (eine Art von Laienbruder) in das

Kloster aufnehmen zu lassen und sein Leben in demselben zu beschließen. Er starb in seinem

Hanse am Rheinsprunge, sein Leib fand aber seine Ruhestätte aus dein Kirchhofe der

Karthaus. Die Summe dessen, was er während seines Lebens an sie vergabt hatte, betrug über

1500 Gulden.

Inzwischen war der Bau der Kirche soweit vorgeschritten, daß sie im Jahre 1110

unter großen? Zulaufe des Volkes eingeweiht werden konnte; in den? ehemaligen Wohnhaus

des Bischofshofes waren in zweckmäßiger Weise die gemeinschaftlichen Räume des Klosters

eingerichtet worden, für die Mönche, denen man erst in Dachkammern und ähnlichen Lokalitäten

provisorische Gemächer eingerichtet hatte, waren einige Zellen erbaut. Jacob Zibol

hatte beabsichtigt, das Kloster vollständig ausbauen zu lassen; alleii? dazu reichten, besonders

nach den? Mißgeschicke, das ihi? betroffen, seine und seiner Familie Mittel nicht; sein Sohn,

der Oberstzunstmeister Burkhard, sammt dessen beiden Frauen Agnes von Eptingen und

Sophia voll Notberg, auf welch letztere wir in der Folge noch ausführlicher werden zu

sprechen kommen, erzeigten sich als große Wohlthäter und gaben namentlich die Mittel zur

Erbauung einiger weiterer Zellen, weitere Wohlthaten verdankte das Kloster der Adelheid

von Eptingen, genannt die Münchiu, wie es scheint einer Schwester der Agnes und

Gemahlin eines Ritters Münch, sowie noch andern Gönnern aus der Bürgerschaft, zum Theil

Verwandten des Zibolischen Hauses, allein die banlichen Bedürfnisse eines Karthäuser Klosters

sind wegen der vielen abgesonderten Wohnungen, deren es bedarf, besonders groß, lind so

rückten die Bauten langsam vorwärts. Es kam dazu, daß im Jahre 1132 der damalige

Prior sich verleiteil ließ, den grösten Theil des Vermögens seines Gotteshauses iu ganz

ungeschickter Weise anzulegen, indem er das Dorf Liel in? Markgrafenlande kaufte, was wenig

Einkünfte und viel Prozesse brachte, so daß das Kloster sich zeitweise in einer sehr bedräng-



— 20 —

ten Lage befand, und unter den Vätern des Ordens mehr als einmal die Frage verhandelt

wurde, ob es nicht besser sei, dasselbe vollständig aufzugeben. Da traf es sich sehr gelegen,

daß inzwischen Basel der Sitz einer allgemeinen Kirchenversammlnng geworden war, die

zahlreiche angeschene und reiche Prälaten in seine Mauern fährte. Viele derselben interessierten

sich lebhaft für die Karthaus, wie denn auch manche, die während der Dauer des

Concils starben, ihre Ruhestätte auf deren Kirchhofe wählten, und gaben ansehnliche

Beiträge an den Ban, Auch die Herzogin Isabella von Burgund, die Gemahlin Philipps des

Guten und Mutter Karls des Kühnen, gab auf die Verwendung des Priors Albert Bur

von Utrecht, eines Unterthanen ihres Mannes, Geld zur Erbauung und Ausstattung einiger

Zellen, auch Kirchengewänder und andere Geschenke, und setzte unter dem folgenden Prior

ihre Wohlthätigkeit fort. Von ihr stammt die noch in der mittelalterlichen Sammlung

befindliche Erztafel mit dem Leichnam Christi auf dem Schooße seiner Mutter, von der kürzlich

der König der Belgier als Nachfolger der burgundischen Herzöge sich einen Abguß hat

anfertigen lassen, um ihn im Museum von Brüssel aufzustcllen. Diese Gaben machten es

möglich, daß im Jahre 1441 der Bischof von Marseille einen großen Theil des großen

Krenzgangs, der den großen Kirchhof umschloß, und um welchen herum die Zellen sich

erhoben, den ganzen kleinen Kreuzgang mit seinem Kirchhof sowie die Sacristci und den Cn-

pitclsaal, die längs seiner einen Seite gelegen sind, einweihen konnte. Immerhin aber

standen die Verhältnisse des Klosters noch keineswegs glänzend, und als mit dem Weggänge

des Concils die von demselben fließenden Hilfsquellen versiegten, war sein Bestand aufs

neue in Frage gestellt. Nur die inständigen Bitten seiner Insassen, die betheuerten, sie

wollten lieber bei Wasser und Brod leben, als ihr Kloster verlassen, verhinderten das

Gcneralcapitel, es den Erben des Stifters zurückzugeben und jene nach anderen Klöstern zu

versetzen. Und diese Standhaftigkcit wurde belohnt, das Kloster vermochte sich aus seiner

gedrückten Lage emporzuarbeiten und zu reicher Blüthe und einer angesehenen Stellung unter

den übrigen Häusern seines Ordens aufzuschwingen. Ganz besonders trug hiezu der

Umstand bei, daß es seit dem Jahre 1449 unter der Leitung eines Mannes stand, der nicht,

wie die frühern Prioren, in ein ihm bisher fremdes Kloster gesetzt und seinem Wirkungo-

kreis nach wenigen Jahren schon wieder entrückt wurde, sondern, aus dem Kloster selbst

hervorgegangen, ihm mehr als dreißig Jahre vorstand, der Thatkraft mit Sanftmuth,

Schlnngenklugheit mit Taubeneinfalt zu paaren verstand und seinen Untergebenen in allen

Tugenden eines geistlichen Lebens voranlcnchtcte. Es war dies Heinrich Arnoldi aus Alfcld
in Nicdersachsen, in der heutigen Provinz Hannover. Er war in jungen Jahren nach Rom

gekommen und hatte dort am päbsllichen Hofe die Stelle eines Notars bekleidet; bei

Gelegenheit des Concils kam er nach Basel und wurde Notar des Concils, aber schon im



- 31 -
Jahre i487 zog er sich, von dem Bewußtsein der Eitelkeit aller irdischen Dinge

durchdrungen, in die Stille des Karthäuser Klosters zurück, zu dessen Prior er zwölf Jahre darauf

erwählt wurde. In seiner frühern Thätigkeit hatte er sich eine Gewandtheit in

weltlichen Geschäften erworben, die dem verschuldeten und in widerwärtige Nechtshändel

verwickelten Kloster sehr zu gute kam, weise Sparsamkeit machte es ihm möglich, mit deu

geringen Mitteln, die ihm zu Gebote standen, auszukommen, und er scheute keine Mühe, wenn

es galt, bei der kleinen Personenzahl, die sich anfänglich im Kloster vorfand, doppelte

Arbeit ans sich zu nehmen. Seinen Untergebenen stand er mit geistlichem Troste treulich bei,

und daneben fand er Zeit, eine Menge von erbaulichen Schriften zu verfassen, die uns einen

schönen Blick in das kindlich fromme Gemüth des Mannes thun lassen. Eine dieser Schriften

behandelt die Geschichte seines Klosters, die er unter der Forin eines Gesprächs der heiligen

Margaretha mit einem Klosterbruder aufgezeichnet hat, und die vor einer Reihe von Jahren

durch Herrn Dr. Burtorf in deutscher Uebersetzung, vor kurzein durch die historische Gesellschaft

im lateinischen Urtext bekannt gemacht worden ist. Der erbauliche Umgang Heinrichs

wurde auch von außerhalb des Klosters Stehenden aufgesucht; insbesondere genoß er einer

großen Verehrung von Seiten der Schwiegertochter des Stifters der Karthaus, der Wittwe

des Burkard Zibol, Frau Sophia von Notberg. Sophia war die Tochter des Ritters

Johann Ludmann von Notberg, der zu Anfang des Jahrhunders öfter das Bürgermeisteraint

bekleidet hatte, nicht immer zur Zufriedenheit der Bürgerschaft (er wurde im Jahre 141V

verbannt, einige Jahre darauf aber wieder zurückberufen und aufs neue in Amt und Ehren

gesetzt), und der Ursula vou Andlau; von ihren Geschwistern hat Arnold von 1451—1458

den bischöflichen Stuhl zu Basel innegehabt. Sie selbst wurde in jungen Jahren die zweite

Gattin des Burkhard Zibol, erfreute sich aber nur kurze Zeit des ehelichen Glückes, da ihr

Mann schon wenige Jahre nach ihrer Verheirathung starb, wie es scheint als der letzte

seines Geschlechts. Jung, schön und reich verschmähte sie gleichwohl die Gelegenheiten, die

sich ihr zu nochmaliger Verheirathung boten, und widmete ihre Thätigkeit und ihre Mittel

der Unterstützung frommer Stiftungen, vor allem der von ihrem Schwiegervater gegründeten

Karthaus. Schon unter den beiden vorhergehenden Prioren hatte sie dieselbe begabt, erst in

Gemeinschaft mit ihrem Manne, dann in ihrem Wittwenstande, und diese Fürsorge und

Thätigkeit setzte sie fort bis zu ihrem Tode, der im Jahre 1478 eintrat, so daß sie neben dem

Stifter des Klosters, dein Jacob Zibol, als die Stifterin, die knàkrix desselben in

Ehren gehalten wurde. In ähnlicher Weise waren noch andere angesehene Frauen um die

Unterstützung des Klosters bemüht, so Gredanna von Eptingen, genannt zum Schiff, eine

geborene von Laufen, Wittwe des Junker Anton von Eptingen, wohl eines Verwandten der

ersten Frau des Burkhard Zibol. Von ihr wird unter anderem gerühmt, daß sie dein Kloster



in der Zeit seiner tiefsten Verarmung, als das mälsche Volk, das mit dem Delphin

hergekommen (zur Zeit der Schlacht bei St, Jacob), die Umgegend der Stadt verwüstete, und in

Basel selbst ein solcher Mangel an Vertrauen herrschte, daß kaum der Bruder dem Bruder

einen Gulden lieh, geschweige denn schenkte, mit 80 Gulden beigesprnngen. Auch die Tochter

der Gredanna, Elsbeth zum Schiff, Klosterfrau zu St. Clären, und ihre Schwester,

Else von Laufen, erscheinen unter den Wohlthätern der Karthans. Ferner die fromme

Wittwe Margarctha Lostorfin, Schwester des Oswald Brand, Schultheißen zu Klein Basel,

die sich auch durch anderweitige Stiftungen verdient gemacht, namentlich an der Universität

ein Stipendium für einen Studierenden der Theologie gegründet hat. Aber nicht nnr Frauen

ans den höhern Ständen nahmen sich der Karthans an, auch aus den dienenden Classen

und aus den dürftigen Kreisen des Volkes bringen gar manche ihr Schcrflcin dar. In den

ersten Zeiten des Klosters, als die Kirche gebaut wurde, kam lange Zeit hindurch jeden

Samstag um Vcsperzcit eine arme Frau an die Klosterpforte, erkundigte sich nach dem

Fortgange des Baues und brachte eiucu Steblcrpfenuig, indem sie sich den Fürbitten der

Mönche empfahl. Als diese Beiträge aufhörten, gerade um die Zeit, wo die Vollendung

des Baues gesichert war, und die Mönche daraus schlössen, daß die Gebcrin gestorben sei,

bedauerten sie aufs lebhafteste, daß sie bis dahin immer versäumt hatten, nach ihrem Namen

zu fragen. Der Prior Heinrich hat ihr ein ehrendes Andenken in seiner Chronik gestiftet,

er gedenkt ihrer auch auf dein ersten Blatte des Buches der Wohlthäter und bemerkt dabei:

Wer dürfte leugnen, daß dieses arme Weib mit jener Frau im Evangelium zusammenzurechnen

sei, die in den Gotteskasten des Tempels aus ihrer Armuth zwei Scherflcin einlegte? Wer weiß,

ob nicht diese Gabe der Armuth unsrer Herrin der seligsten Jungfrau sowie der Märtyrerin

Margarctha und ihrem himmlischen Bräutigam, dem Herrn Christus, mehr gefallen hat, als

die reichen Spenden all der andern, die an unsre Kirche beigetragen haben! Und wer weiß,

ob nicht vielleicht dieses arme Weib von Gott als die wahre Stiften» angesehen wird? —

Von den Mägden der Sophia von Notberg erfahren wir, daß sie ihrer Herrin in deren

Bemühungen um das Kloster aufs angelegentlichste au die Hand gegangen. Eine derselben,

Else Malierin von Rhcinfclden, die lauge Jahre die Stelle einer Haushälterin bei ihr versah,

soll sie noch besonders zum Wohlthun angetrieben haben. Später erscheint Afra Schmalz-

Häsin aus Ulm, Dicnstmagd des Domcaplaus Johannes Bischer, als eine besonders eifrige

Wohlthäterin des Klosters, die demselben nach und nach ihre vcrhältnißmäßig nicht

unbeträchtlichen Ersparnisse zustießen ließ. Das sind einige wenige Beispiele ans vielen. Man

würde sich aber sehr irren, wenn man annehmen wollte, es sei blos oder doch vorzugsweise

das weibliche Geschlecht gewesen, das sich in leicht entzündlichem religiösem Eifer des Klosters

angenommen, während die Männer mit einigen Ausnahmen, zu denen in erster Linie Jacob



— 23 —

Zibol, der Stifter, zu rechnen wäre, sich gleichgültig verhalten hätten. Wir finden
vielmehr, wie das Ansehn und die Achtung, deren die Karthäuscr genießen, nach und nach alle

schichten der Bevölkerung dnrchdringt. Unter ihren hiesigen Gönnern fehen wir die

bekanntesten Nittergeschlechter und Achtbürgerfamilien vertreten, auch zahlreiche Familien aus
den Zünften, zum Theil solche, die noch heute bestehen, wie die Brand, Holzach, Zwilchcn-
bart, Ecklin, Jselin; vom einfachen Handwerker bis zum Bürgermeister und Oberstzunftmeister

find alle Stände vertreten; da begegnen wir den Männern, die in schweren Zeiten mit
Ehren die Geschicke unserer Baterstadt geleitet, dem Nitter Hans Noth, bekannt aus Johannes
Müllers Beschreibung der Schlacht von St. Jacob, seinem Sohne Peter, der in den

Burgunderkriegen die Basler zum Siege geführt hat, dem Hemmann Osfenburg, der lange Jahre
hindurch am kaiserlichen Hofe für das Wohl seiner Vaterstadt thätig war, sowie den beiden

Häuptern der Stadt, die berufen waren, den ewigen Bund mit den Eidgenossen

abzuschließen, dem Oberstzunftmeister und spätereil Bürgermeister Peter Offenburg und dem Oberst-

znnstmeister Niclaus Rusch, von denen der letztere, früher Stadtschreiber, den Karthäusern
manche ihrer Urkunden aufsetzte und unentgeltlich abschreiben ließ, und nachdem er ihnen bei

seinen Lebzeiten Gaben der mannigfaltigsten Art gespendet, ihnen seine schöne Bibliothek von

Erbauungsschriften vermachte. Wir treffen ferner fast alle die Gelehrten, welche der ncugc-
gründeten Universität zu Ansehn und Blüthe verholfen haben, es genügt mit Uebergchung
vieler anderer Namen, die nur für den Bedeutung haben, der sich mit der Gelehrtengcschichte

jener Zeit beschäftigt hat, Männer wie den berühmten Nechtslehrer Peter von Andlau
und den Dichter des Narrenschifss, Sebastian Brand aus Straßburg, der längere Zeit an

hiesiger Universität gewirkt hat, aufzuführen. Auch die Buchdrucker, deren Werkstätten bald

noch mehr als die Hörsäle der Universität die Ausgangspunkte einer neuen Bildung wurden,
haben in der Beschenkung der Karthans gewetteisert. Johann Amcrbach, der zuerst in die

hiesige Bnchdrnckerknnst einen großartigen Aufschwung gebracht hat, pflegte von jedem Buche,

das er druckte, dem Kloster ein Exemplar zu verehren, und sein Beispiel hat bei den übrigen
Druckern Nachfolge gefunden. So gelang es dem Kloster nach und nach, sich aus den

drückenden Verhältnissen, unter denen es gelitten, herauszuarbeiten, wenn es auch, wenigstens

vorderhand, noch nicht gerade in eine glänzende Stellung gelangte. Als der Prior Heinrich

sein Amt antrat, waren die nöthigen Bauten noch lange nicht vollendet, es waren anch, da

man bei der Knappheit der vorhandenen Mittel genöthigt gewesen war, fortwährend so

wohlfeil als möglich zu bauen, gar viele Reparaturen und Umbauten nöthig; so brauchte es

bei fortwährender thätiger Beihilfe längere Zeit, bis der Bau zum Abschlüsse geführt war,
und es trug derselbe noch immer den Stempel der gröstcn Einfachheit. Zu den Kosten,

welche diese Bauten verursachten, kamen dann noch die der innern Einrichtung, die Bcdürf-



— 24 —

nisse des Gottesdienstes, die Almosen, die in allen Klöstern an die Armen vertheilt zn werden

pflegten, -und schließlich blieb noch die Hauptsache, daß die Klosterbrüder gehörig gekleidet

und gespeist wurden. Der Prior Heinrich berichtet in seiner Chronik, die Väter des Concils

hätten viel an den Bau, aber wenig in die Küche gegeben, da war es denn gut, daß

damals schon Leute, wie Sophia von Notbcrg und Gredanna von Eptingen vorhanden

waren, die ihr Augenmerk auch ans die täglichen Sorgen der Haushaltung richteten, und je

mehr das Kloster sich in der Gunst der Bürgerschaft festsetzte, desto mehr fanden nun auch

die verschiedenartigen Bedürfnisse desselben ihre Berücksichtigung. Es ist eine bunte

Mannigfaltigkeit, die uns in den Wohlthaten der Geber entgegentritt; bald werden Capitalien oder

jährliche Zinsen geschenkt ohne irgend welche Angabc der Verwendung, bald dagegen heißt

cs, es soll diese oder jene Baute daraus bestricken, ein Fenster mit Scheiben, bisweilen mit

schön gemalten, versehen, ein Altar errichtet werden, eine Zelle, vielleicht dazu bestimmt,

einem Verwandten oder guten Bekannten, der ins Kloster tritt, zur Wohnung zu dienen,

das nöthige Hausgeräth oder einen Ofen erhalten, n. dgl., oder es werden Almosen

zur Vertheilung an die Armen gestiftet, Monstranzen, Kelche, Kirchcngcwändcr geschenkt, die

Reliquienbchälter ausgebessert und neu verziert, wie Else Malierin dies einmal aus Kosten

der Sophia von Notberg ausführte. Gelegentlich gab man Geld oder Tuch, damit diesem

oder jenem Bekannten im Kloster eine neue Kutte angeschafft werde, ja der ganze Convent

wurde etwa von einer mildthätigen Frau mit Schlafmützen und Taschentüchern versorgt;

auch Küchengeräth und Küchenvorräthe aller Art, Salz, Reis, frische Maienbutter und

namentlich Fische, mit welchen man den guten Vätern in Ermangelung der ihnen verbotenen

Fleischkost eine gute Mahlzeit bereiten wollte, wurden geschenkt. Sehr hänsig begegnen wir

der Stiftung von sogenannten Pitanzen. Pitanz heißt die Zukost von Käse, Eiern oder

Fischen, die den Karthänscrn zn gewissen Zeiten gestattet ist. Vielfach gaben nun die Wohlthäter

bei festlichen Gelegenheiten, namentlich zur Feier eines fröhlichen Familienercignijscs,

dem Convent eine gute Pitanz oder sie verordneten auch wohl, daß alljährlich bei bestimmten

Anlässen ihm eine solche verabreicht werde. So bestimmte Frau Maria von Brunn,

geborene Zscheckcnbürlin, die einen großen Theil ihres Vermögens dem Kloster vermachte,

nicht nur, daß jährlich an ihrem Todestage und an den vier Fronfastcn ihre Jahrzeit

begangeil, d. h. Seelenmessen für sie gelesen würden, sondern setzte noch hinzu, cs sollte dann

jedesmal den Vätern eine gute Pitanz verabfolgt werden, damit sie des Heiles ihrer Seele

desto besser eingedenk seien. — Für die Tage der Aderlässe wurden Malvasicr und andere

Stärkungen gespendet, von ihren Reisen brachten die Geschäftsleute Gewürze lind ausländische

Zeuge mit, und zu Neujahr pflegte man sich ebenfalls mit einer Gabe einzustellen.

Diese Gabe bestand in Geld, in einer Pitanz, bei Frauen auch wohl in Leckerli und Törtchen,



wie sie dergleichen Süßigkeiten anch das Jahr über gelegentlich den Mönchen zuzuschicken

pflegten. Dabei vergaß man aber auch nicht, sie mit geistiger Speise zu versorgen.

Geschenke an Büchern, geschriebenen und gedruckten, kommen häufig vor. Schon in den ersten

Zeiten der Buchdrnckerknnst schenkte Sophia von Notberg zwei gedruckte Bibeln; reicher

wurden die Geschenke dieser Art, seit Basel ein Hauptplatz der neuen Kunst geworden und

die Drucker selbst es sich angelegen sein ließen, ihre Verlagswerke dem Kloster zu

übersenden. Da gleichwohl noch immer das Abschreiben von Büchern in demselben betrieben

wurde, waren Gaben an Schreibmaterial, an Papier und Pergament, wie sie z. B. Johann

Amerbach machte, recht erwünscht. Auch Werkzeuge zum Einbinden der Bücher wurden mit
Dank angenommen.

Diese allgemeine Verehrung, deren das Kloster genoß, und die sich in vielen und

reichen Geschenken bekundete, mag für unsre Anschauung etwas befremdliches haben; sie fußt

aber in einem tief empfundenen Gefühle des menschlichen Gewissens, demselben, dem das

ganze Klosterleben seinen Ursprung verdankt. Jeder, der mit irdischen Geschäften sich zu

befassen hat, der Staatsmann wie der Krieger, der Gelehrte wie der Kaufmann und der

Handwerker, die Hausfrau wie die Dienstmagd, wird es immer und immer wieder empfinden,

wie schwer, ja unmöglich es ist, den Ansprüchen, welche das Leben an uns stellt, zu

genügen, ohne von dem Pfade der strengen Gerechtigkeit und der uneigennützigen Liebe

abzuweichen. Das Streben, die Gebote Gottes zu erfüllen, wird gar oft getrübt durch die Sorgen des

täglichen Lebens Wenn nun dem von dem Gefühl dieses Zwiespalts Gequälten das schöne Bild
einer Gemeinschaft von Männern vor die Seele trat, die freiwillig Allem, was diese Welt

Liebliches und Anziehendes bietet, entsagt hatten, um in stiller Znrückgezogenheit der Ab-

wdtung der irdischen Lüste, der Betrachtung göttlicher Dinge und der Fürbitte für ihre
Mitbrüder zu leben, wie begreiflich ist es, wenn da in ihm der Gedanke Raum gewann, daß

seinem eigenen Unvermögen zu einem vollkommenen Leben das Gebet dieser frommen, von

allen irdischen Dingen abgezogenen Einsiedler zu Hilfe komme, und wenn er nun gerne und

in reichem Maaße aus dem, was er erarbeitet und erworben hatte, ihren irdischen Bedürfnissen

beizuspringen trachtete. Die Anschauung, daß die Welt schon längst zum Verderben

reif wäre, wenn der Zorn Gottes nicht durch das Gebet der frommen Mönche beschwichtigt

würde, tritt uns immer und immer wieder entgegen, und sie ist es auch gewesen, die in den

wilden Zeiten des 15. Jahrhunderts unsrem Karthänser Kloster so zahlreiche Wohlthäter

erweckt hat. Aber nicht nur Wohlthäter wurden ihm erweckt, sondern das Beispiel, das

man vor Augen sah, reizte manche zur Nachfolge, welche sich mit den Fürbitten anderer nicht

begnügen wollten. Eine ganze Anzahl von Männern, die entweder unsrer Bürgerschaft selbst

angehörten oder durch ihren frühern Lebensgang zu unsrer Stadt in enger Beziehung stan-



- 26 —

den, zum Theil Männer von berühmtem Namen und außerordentlicher Begabung, haben sich

nach und nach in die Karthans aufnehmen lassen und haben das Kloster zu einer Bedeutung

und einem Ansehn gehoben, die es hinter keinem andern Hanse seines Ordens znrück-

stehn ließen. Diese Blüthezeit des Klosters begann schon unter dem Prior Heinrich, erreichte

aber ihren Höhepunkt unter seinem Nachfolger, Jacob Lander von Lindau.

Jacob Lauber stammte aus einem vornehmen Geschlechte seiner Vaterstadt, er machte

seine Studien an hiesiger Universität und erwarb sich erst den Grad eines Magisters der

freien Künste (oder wie man jetzt zn sagen pflegt, eines Doctors der Philosophie), dann,

indem er, dem damaligen Branche gemäß, zugleich in den philosophischen Fächern als Lehrer

auftrat und das Studium der Jurisprudenz betrieb, den eines Licentiate,! des geistlichen

Rechtes. Im Jahre 1477 trat er in die Karthaus und erwarb sich sofort das Vertrauen

und die Zuneigung des Priors Heinrich in solchem Maaße, daß, als dieser im Jahre l470

durch einen Schlagfluß gelähmt und zur Wetterführung seines Amtes unfähig gemacht wurde,

er mit der Niederlcgung desselben bis ins folgende Jahr wartete, damit Länder die drei

Jahre, die man im Orden zugebracht haben mnßte, um zum Prior gewählt werden zn düm

fen, vollenden und dann sein Nachfolger werden könne. Das geschah denn auch im Mai

1480, und Lander hat nun zwanzig Jahre lang seinem Kloster mit Umsicht und Geschick

vorgestanden. Gewissenhast verwaltete er dessen weltliche Mittel, die durch den Gintritt des

reichen Hieronymus Zschcckcnbürlin, wie wir sehen werden, einen unerwarteten Zuwachs

erhielten; er legte mit eigener Hand sorgfältig geführte Zinsbücher an, die noch heute

vorhanden sind, und war bemüht, die Einkünfte den Bedürfnissen am entsprechendsten zn

verwenden, dabei versäumte er nicht, strenge Zucht und Ordnung in seinem Hanse zn halten

und zugleich den Klosterbrüdern mit geistlichem Troste in ihren Anfechtungen bcizuspringc».

Eine besondere Sorgfalt verwandte er ans die Bibliothek des Klosters, die er von einem

geringen Bestände zu einer Bedeutung emporhob, welche wir noch heute dankbar anerkennen,

wenn wir in den Fall kommen, diese alten Karthäuser Bände ans unsrcr öffentlichen Bibliothek

zu benutzen. Auch hiebe! entzog er sich den scheinbar geringfügigsten Arbeiten nicht,

indem er eigenhändig die Bücher ordnete und einen genauen Katalog derselben anlegte. Wie

hoch er die Bedeutung einer guten Bibliothek für das Gedeihen eines Klosters anschlug,

zeigen die Worte, die er an den Eingang seines Kataloges setzte,

Es giebt manche, die gegen die Anschaffung von Büchern sind. Diese mögen die

folgende Bemerkung beherzigen, die uns zeigt, was ein Kloster ohne Bücher ist. Ein Nloster

ohne Bücher ist wie



eine Stadt ohne Reichthum,

eine Burg ohne Mauern,
eine Küche ohne Geschirr,

ein Tisch ohne Speisen,

ein Garten ohne Kräuter,

eine Wiese ohne Blumen,

ein Baum ohne Blätter.

Nächst dem Prior Jacob wollen wir jenen Mann nennen, der sich durch das von

ihm niedergeschriebene Glanbensbekenntniß, das vor bald hundert Jahren aus dem Gemäuer

seiner Zelle ans Licht gezogen worden, in Basel zahlreiche Freunde erworben hat, dessen

voller Name aber erst in der letzten Zeit ermittelt worden ist, den würdigen Martin Strcn-

lin. Er scheint von Geburt ein Basler gewesen zu sein und einer nicht gerade begüterten

Familie angehört zn haben. 1.455 oder 1456 trat er ins Kloster, wo er bald zu der

Stelle des Schaffners emporrückte, die er lange Jahre bekleidete, bis er sie später mit der

des Vicar, des Stellvertreters des Prior, der zweithöchsten im Kloster, vertauschte. Zugleich

scheint ihm vorzugsweise die Ausgabe des Predigens im Kloster zugefallen zu sein, denn es

sind uns noch zahlreiche Predigten aufbewahrt, die er dort gehalten hat. In dem ersten

Jahre seines Lebens im Orden hat er jenes denkwürdige Bekenntniß aufgezeichnet, in welchem

er ausspricht, daß er, gedrückt von dem Bewußtsein seiner Sünden, nirgends Rettung für

seine Seele erblicke als in dem unschuldigen Leiden und Sterben unseres Herrn Jesu Christi,

und seinen Schutzengel bittet, dieses Bekenntniß dein höchsten Gott in den Tagen seiner

Angst und am jüngsten Gericht zu zeigen. Der Wortlaut dieses Schriftstückes, das Martin

in die Wand seiner Zelle einmauerte, und das bei dem Abbrechen derselben im Jahre

1776 zum Vorscheine gekommen ist, findet sich unter anderem in dem eben erschienenen Bande

der Basler Chroniken im lateinischen Urtexte und in deutscher Uebersetzung mitgetheilt. Martin

starb nach beinahe fünfzigjährigem Aufenthalte im Kloster um den Anfang des 16.

Jahrhunderts als der älteste des ganzen Convents.

Wir nennen ferner den Ludwig Moser aus Zürich, der früher Stadtschreiber in dem

benachbarten Rheinselden gewesen war, dann diese Stelle ausgab, um ins Kloster einzutreten,

dem er sein nicht unbedeutendes Vermögen zubrachte. Moser widmete seine Thätigkeit

vorzugsweise der Uebersetzung erbaulicher Schriften aus dem Lateinischen ins Deutsche, um

solche auch dem Laien und gemeinen Manne zugänglich zu machen. Er wurde später als

Prior nach Jttingen im Thurgau berufen, gab aber seine Stelle nach einigen Jahren wieder

auf, um sich hieher zurückzuziehen, wo er im Jahre 1510 starb. Nicht zu verwechseln mit

diesem Ludwig Moser, der schon unter dem Priorate des Heinrich von Alfeld ins Kloster



getreten war, ist Urban Moser, Sohn des Landammanns Hans Moscr von Appenzell, der sich

iin Jahre 1502 aufnehmen ließ, bald Schaffner und nachher Vicar wurde. Vor seiner

Aufnahme begegnen wir ihm unter den Magistern der philosophischen Facullät an unsrer

Universität. Er machte sich um die in stetem Anwachse befindliche Klosterbibliothek durch

Anfertigung eines ausführlichen neuen, alphabetisch angelegten Kataloges verdient. Noch

einmal gab später Basel einen Prior nach Jttingen in der Person des Philipp Mauser von

Blossenstaufen aus einein schwäbischen oder fränkischen Nittergcschlechte, der früher das Studium

der Rechte betrieben hatte, und nachdem er Schaffner und Vicar in der Basler Karthans

gewesen war, im Jahre 1525 berufen wurde, das im vorhergehenden Jahre in einem

Aufruhre der Landleute zerstörte thurganische Kloster herzustellen. — Ein Freund Landers ans

früherer Zeit war Ambrosins Alantsee ans Füßen, der in den Clnniaccnscr Orden getreten

war und sich in das St. Alban Kloster begeben hatte. Er ließ sich durch seinen Freund

bewegen, dieses letztere mit der Karthans zu vertauschen, und starb in der Folge, nachdem

er sich als Verfasser zahlreicher geistlicher Schriften verdient gemacht hatte, als Prior des

Karthänser Klosters Ehristgartcn bei Nördlingen. — So ließen sich noch eine Menge von

Mönchen namhaft machen, die durch ihren Aufenthalt in dem hiesigen Kloster ihm Bedeutung

und Ansetzn gaben, wir wollen uns aber begnügen noch auf zwei hinzuweisen, von

denen der eine der gröste Gelehrte gewesen ist, den es je beherbergt hat, der andere durch

seilten Reichthum und seine Verbindungen das Kloster der Sorgen, mit denen es noch immer

zu kämpfen hatte, entledigte, aber auch als dessen letzter Prior die Stürme der Reformation

über dasselbe mußte hereinbrechen sehen.

Es geschah in demselben Jahre 1487, daß zuerst eiu reicher Jüngling aus augeschcucr

hiesiger Familie, ausgestattet mit den glänzendsten Gaben des Geistes nnd des Leibes, die

Welt verließ, um in stiller Zelle der Karthans die Vcrirrungcn seiner Jugend abzubüßen,

und weitige Monate darauf ein gereifter Mann, ein hochbcrühmtcr Lehrer der Wissenschaft

und beliebter Prediger hier die Befriedigung suchte, die er in seilten bisherigen Wirkungskreisen

nicht hatte finden können. Wenden wir zuerst dem letztem unsre Aufmerksamkeit zu.

Johannes Hepnlin vom Stein (lateinisch de Lapide) war ums Jahr 1430 gebore», wie es

scheint ans einer edlen Familie Schwabens. Wir finden ihn ans verschiedenen Universitäten

in dcit Fächern der Philosophie lind der Theologie als Lernenden und als Lehrer thätig,

namentlich in Paris, das damals noch immer der vornehmste Sitz der Wissenschaften war. Er

war eine Hauptstütze des Realismus, der Richtung in der Philosophie, die im Gegensatze

zum Nominalismus eine tiefere Auffassung des Wesens der Dinge verfocht. Auch in Basel

hatte er in diesem Sinne gewirkt, während der Jahre 1404 und >405, ein zweitesmal hielt

er sich zehn Jahre später hier auf, jetzt aber nicht als Lehrer der Universität, sondern als



- 29 -
Prediger. Zinn drittenmale endlich kehrte er 1484 hieher zurück, nachdem er zuletzt in Bern

und iir Baden-Baden geivirkt und namentlich an ersterem Orte als strenger Sittenprediger

manche Mißbrauche abgestellt und manche Verbesserungen eingeführt, aber doch dem

eingerissenen Verderben nicht so, wie er gewünscht, zu steuern vermocht hatte. In Basel lebte er

jetzt als Domherr und als Prediger am Münster, aber schon im Jahre 1487 entschloß er

sich, auch diese Stellung aufzugeben, der Welt gänzlich zu entsageil und sich in die Stille
der Karthalls zurückznziehn. Unwillig meinte der aus der Geschichte der Burgunderkriege

bekannte Junker Brandolf von Stein von Bern, er hätte nützer mit Predigen mögen sein;

Heynlin erwiderte ihnu wenn er zwo Seelen hätte, wollte er gerne die eine an gute

Gesellen gewagt haben. Mit diesen Worten ist so recht das ausgesprochen, was ihn und so

manche ihm geistesverwandte Männer ins Kloster getrieben hat: Was hilft es mir, wenn

ich anderen predige, andere zu bessern trachte und dabei meine eigene Seele nicht zu retten

vermag; ich habe nur Eine Seele zu verlieren, und diese vor den drohenden Versuchungen

sicher zu stellen, sehe ich kein anderes Mittel als mich der Welt und all ihren Geschäften

gänzlich zu entschlagen! Aber der Arme sollte erfahreil, daß diese Versuchungen das

menschliche Herz auch in der Stille des Klosterlebens nicht in Ruhe lassen. Dem früher

rastlos thätigen Manne fiel es schwer, sich in diesem Leben zurechtzufinden; zwar gab er

seine wissenschastliche Thätigkeit keineswegs auf, der Buchdrucker Johannes Amerbach, der

einst unter ihm in Paris studiert hatte, nahm dieselbe für manche in seinem Verlage

erscheinende Werke in Anspruch, namentlich für die berühmten Ausgaben, die er von den Werken

der großen Kirchenväter veranstaltete, und auch gepredigt hat er seinen Mitbrüdern im

Kloster; aber jeden Versuch, wieder aus demselben heraus vor die Welt zn treten, wies der

Prior Jacob mit Entschiedenheit zurück. Angesehene Freunde Hepnlins bemühten sich, vom

Pabste und vom Orden die Erlaubniß zn erwirken, daß er wieder öffentlich predigen und

die Stelle eines Generalvicar beim Bischof von Straßburg versehen dürfe, wie solche

Dispensations für Ordensbrüder öfter vorkommen, aber Lanber widersetzte sich, indem er nicht mit

Unrecht behauptete, daß wer einmal den Entschluß gefaßt habe, der Welt gänzlich zn

entsagen, ihr auch abgestorben bleibeil müsse. Auch sonst erließ er dem schon älteren Manne

nichts von der Strenge der klösterlichen Regel. Dagegen bildete sich eine Partei unter den

Mönchen, die lieber Heynlin als Lauber zum Prior gehabt hätte, und wir sehen bei dieser

Gelegenheit, daß auch in der strengst abgeschlossenen, ihrer ganzen Einrichtung nach auf

Beschäftigung mit höhern Dingen angewiesenen Gemeinschaft menschliche Leidenschaften und

menschliche Schwächeil in friedcstörender Weise sich geltend zn machen vermögen. Den

Versuchungen, mit denen er zu kämpfen hatte, wurde Johann neun Jahre, nachdem er ins

Kloster getreten war, durch den Tod entrückt; er starb den 12. März 1499, ,seine jener fast



— 30 -
tragischen Erscheinungen, die noch kurz vor der Nesormation einen bessern Znstand innerhalb

der Schranken der römischen Kirche erstrebten, zuletzt aber resigniert sich zurückzogen, ohne

deshalb umsonst gearbeitet zu haben."

Eine ganz andere Gestalt als Johann Hcynlin ist Hieronymus Zscheckenbürliu, der

Sohn des im Jahre 1477 verstorbenen reichen Oberstzunstmeistcrs Hans Zschcckenbürlin (der

Name wird in verschiedener Weise, mit Zsch, nut Sch, bisweilen mit Tsch, und auch iu den

folgenden Sylben mit manchen Abweichungen geschrieben), Enkel der oben genannten Else

von Laufen, der nach einer in Paris und Orleans wild durchstürmten Studentenzeit sich im

Mai 1487, herrlich gekleidet und festlich geschmückt unter dem Geleitc zahlreicher Freunde

und dem Zulauf einer gewaltigen Volksmenge über die Rhcinbrücke nach der Karthaus

begab, um hinter deu Pforten derselben der Welt und ihren Lüsten auf immer abzusagen.

(Eine ausführliche Schilderung seines Eintritts ins Kloster, von einer hübschen Zeichnung

begleitet, giebt das Ncujahrsblatt aufs Jahr 1838). Auch an ihm aber zeigt sich, daß das

Verlassen der Welt nicht zugleich und von selbst eine Umwandlung des innern Menschen

mit sich führt; vor einem Zurückfallen in die Sünden seiner Jugend ist Zschcckenbürlin

bewahrt geblieben, er hat sich durch die Freudigkeit, mit der er sich den Entbehrungen seines

Standes unterworfen, die Zufriedenheit seines Priors und später als dessen Nachfolger durch

die geschickte Verwaltung seines Amtes das Lob der Visitatorcn erworben, aber eine wahrhaft

geistliche Gesinnung ließ sich bei alle dem doch an ihm vermissen. Er war eine

gutmüthige, freundliche und heitere Natur, darum suchte er vor allem Ruhe und Frieden im

Convente zu bewahren, er war aber dabei auch bemüht, Alles ferne von sich zu halte», was

ihm seine Ruhe stören konnte, daher geschah es, daß er gelegentlich seinen Untergebenen

Dinge hingehen ließ, die Tadel verdient hätten, und daß er die angefochtenen Mönche nicht

so oft iu ihren Zellen besuchte, als sie es gewünscht hätten, weil er ihre Klagen nicht

gerne anhörte, daher zog er es auch vor, als nach den Ereignissen des Februar 1539 vom

Rathe schwere Zumuthungen au sein Kloster gestellt wurden, denselben auszuweichen, indem

er sich nach Freiburg begab, statt hier an der Spitze seiner Hecrde ihnen Widerstand

zu leisten.

Ein erwünschtes uud seiner Begabung entsprechendes Feld der Thätigkeit fand Hiero-

nymus als Prior iu den Bauten, die im Kloster auszuführen waren. Wie bemerkt, hatte

dieses so einfach als möglich gebaut werden müssen, damit die Mittel zu der Errichtung der

vielen Gebäulichkeiten, deren es bedürfte, reichten; es war dann unter dem Prior Heinrich

manches ausgebessert und umgebaut worden, aber auch er hatte sparsam verfahren müssen,

denn als er sein Amt antrat, war das Kloster noch lange nicht ausgebaut, noch waren

mehrere Zellen zu errichten, noch fehlten einige der wichtigsten Oeconomicgcbäudc, auch war



— 31

das Kloster nach den beiden Straßen hin durch allerhand fremde Grundstücke eingeengt,

durch deren Ankauf, dem der Abbruch der auf ihnen stehenden Häuschen folgte, es erst einen

angemessenen Garten und eine etwas freiere Lage erhielt. Nur dadurch, daß der Grundsatz

möglichster Einfachheit aufrecht erhalten wurde, wurde es dem Prior Heinrich möglich, dcn

Bau, wenigstens der Hauptsache nach, zu Ende zu führen. So stand es nun da, das

Kloster, mit seiner Kirche, dem an sie anstoßenden kleinen Kreuzgang, der auf zwei andern

Seiten durch ein Gebäude, welches die Sacristei, den Capitelsaal und die Bibliothek enthielt,

und durch die Fruchtschütte eingeschlossen war, dem großen Kreuzgang, zu dem ein längs der

Kirche laufender Verbindnngsgang aus dem kleinen hinüberführte, und den die sechzehn Zellen

der Mönche und des Priors umgaben, dem großen Hause in der Ecke der Stadtmauer, das die

Refectorieu, die Küche, die Gastzimmer und andere Räumlichkeiten enthielt, dem daran

anstoßenden, der Stadtmauer entlang lausenden langen Hanse, in welchem die Laienbrüder

wohnten, und auf welches die Bäckerei folgte, endlich der großen Pforte mit der Pförtners-

wohnnng und der Scheune auf der einen, der Trotte auf der andern Seite. (Eine ausführliche

Beschreibung der sämmtlichen Gebäulichkeiten des Klosters, durch einen beigegebencn

Plan veranschaulicht, findet sich in den Beilagen des Chronikenbandes.) Als nun unter

dem Priorate Laubers Hieronymns Zscheckenbürlin sein ganzes reiches Vermögen dem Kloster

zubrachte und auch von seinen Verwandten ansehnliche Vergabungen gemacht wurden, wurde

es möglich, nach und nach diejenigen Gebäude, bei denen es besonders wünschenswerth

erschien, solider, bequemer und auch zierlicher umzubauen. Zuerst gieng man an die Kirche;

der Chor derselben (der jetzt als Waisenhauskirche dient), der früher eine vertäfelte Decke

gehabt hatte, wurde durch Meister Nemigius Fäsch gewölbt, neue Fenster wurden eingesetzt

und mit schönen Glasgemälden geziert. Dann wurden Scheune, Trotte, das Langhaus mit

den Wohnungen der Laienbrüder, verschiedene Zellen u. s. w. umgebaut, und endlich auch

das große Haus, das noch jetzt das Hauptgebäude des Waisenhauses bildet, in Angriff

genommen. Darüber wurde Prior Jacob von seinem Amte abberufen, er folgte ungerne dem

'Auftrage des Generalcapitels, das ihn als Prior ins Kloster Buxhcim bei Memmingen

versetzte; nachdem er dort einige Jahre seine Stelle versehn, wurde er vom Schlage gerührt

und erhielt nun die Erlaubniß, den Rest seiner Tage in seiner geliebten Basler Karthaus

zuzubringen. An seine Stelle als Prior dieser letztern war im Jahre 150 l Hieronpmus

Zscheckenbürlin gewählt worden. Hieronpmus setzte die von seinem Vorgänger begonnene

Bauthätigkeit mit Eifer fort. Er baute die Psörtnerwohnung um mit den Warteräumen

für die Zinsbauern, errichtete das Scheer- oder Nasierhaus neben der Kirche, leitete einen

neuen Brunnen in den Hof u. s. w., vorzüglich aber brachte er den schon unter Lauber

begonnenen Umbau des sogenannten großen Hauses zu einem würdigen Abschluß. Noch zeigt



dieses Haus trotz einzelnen seitdem vorgenommenen Veränderungen im wesentlichen die

Gestalt, die es durch Zscheckenbürlin erhalten hat. Das Refectorium der Mönche ist kürzlich durch

Hinwegbrechen einer Wand und Hinznnahme des anstoßenden Ganges vergrößert und so zu dem

jetzigen Speisezimmer der Waisenkinder umgewandelt worden, das Nefectorinm der Laienbrüder

dagegen, jetzt Arbeitszimmer des Waisenvaters, bewahrt noch vollkommen seine alte Gestalt; nur

bewundern ferner die stattliche gewölbte Küche, die gewölbten Hansgängc, die schöne steinerne

Wendeltreppe, vor allem aber das zierlich vertäfelte Zimmer mit dem künstlichen .Holzgewölbe, in

welchem jetzt die Konfirmationen der Waisenkinder abgehalten werden, und das man noch

immer in Erinnerung an seinen Erbauer das Zscheckenbürlin Zimmer zu nennen pflegt. Es

war dieses Zimmer, von dem wir unserem Neujahrsblatt eine schön ausgeführte Abbildung

beigcgeben, als Schlafzimmer für die Gäste, vorzugsweise für die Visitatorc», erbant. Wie

man es dem Prior zum Vorwurfe machte, daß er allznhäufig Gäste beherberge, darunter

viele Laien und nicht gerade immer besonders ernsthafte Leute, so fanden auch manche die

Bauart der Gastränme der Einfachheit des Ordens oder den Verhältnissen des Klosters nicht

angemessen. Man nahm aber als Entschuldigung an, daß der Prior hiebci den Wünschen

der Wohlthäter habe Rechnung tragen müssen. Die Wohlthäter, die ihn bei der Erbauung

jenes Zinnners unterstützt haben, sind durch ihre in diesem selbst angebrachten Wappen

bezeichnet. Wenn man in dasselbe eintritt, sieht man gegenüber zwischen den beiden Fenstern

das weiß und roth gestreifte Wappenschild der von Brunn, in der Mitte der Wand links

ist das Wappen der Familie Fuchs in Neuenburg am Rhein, ein rother Fuchs in weißem

Felde, auf der Wand rechts das Schachbrett der Obcrricd, auf der dem Fenster gegenüberliegenden

Wand endlich das Wappen des Priors selbst angebracht, ein wagrccht getheilter

Schild, in dessen oberem weißem Felde ein rothes Schaf steht. Morand von Brunn, Rathsherr

ans den Achtbürgern, und seine Gemahlin Maria Zscheckenbürlin, eine Nichte des

Priors, stehen in erster Linie unter den Wohlthätern des Klosters, ja man hat die Maria,

die, nachdem ihr Mann, ohne Kinder zu hinterlassen, ihr im Tode vorangegangen, den Prior

Hieronymns, d. h. das Kloster, zu einem ihrer Hanptcrben eingesetzt, geradezu neben der

Sophia von Rotberg als die zweite knnàtrix, die zweite Stifterin desselben bezeichnet.

Hans Oberried, der wahrscheinlich ebenfalls eine Nichte des Priors zur Frau hatte, war

Rathsherr zu Safran; er wurde im Jahre 1529 als eifriger Anhänger der alten Lehre

seiner Stelle entsetzt, gab sein Bürgerrecht ans und siedelte nach Freiburg i. Br. über, in

dessen Münster sich bekanntlich noch ein schönes, von ihm gestiftetes, von Hans Holbein

gemaltes Altarbild befindet, das früher eine der hiesigen Kirchen geziert hatte und aus dem

Bildersturm jenes Jahres dorthin gerettet worden ist. Licnhard Fuchs endlich, ein reicher

Kaufmann in Neucnburg a. Rh., wo er in der Folge Bürgermeister geworden, Gemahl



— 33 —

einer Magdalena Zscheckenbürlin, wahrscheinlich einer Schwester des Priors, ist uns bekannt

als Schwiegervater des Bonisacins Amerbach. Morand voie Brunn und Lienhard Fuchs

stisielen zwei große Bettladen iil dieses Zimmer, von denen die eine unter dem Namen des

Zscheckenbürlin Bettes noch erhalten ist und demnächst ans der mittelalterlichen Sammlung
ausgestellt werden soll. Wir haben vorgezogen, ans unsrer Zeichnung diese Bettladen

wegzulassen, damit die Formen des Zimmers besser hervortreten.

Als Zscheckenbürlin ins Moster eingetreten und demselben sein Vermögen zugebracht,

harren die stürben der Wohlthäter zu stocken begonnen, indem es hieß, jetzt bedürften die

otarrhäuser der Almosen nicht mehr, es sei hinreichend für sie gesorgt, und namentlich von
Seiten der Aermcren, die früher oft mit großer Aufopferung ihr Scherflein beigetragen

harren, flössen die Beiträge nicht wieder in dem Maaße, wie es einst der Fall gewesen,

allein Zscheckenbürlin wußte aus dem Kreise seiner Verwandten und Bekannten immer

wieder die Mittel beizutreiben, die nöthig waren, um die Bedürfnisse des Hanfes zu decken,

und der Fortsetzer der Chronik des Priors Heinrich, Georg Carpentarii HZimmermann) ans

Brugg, über dessen Lebensumstände und Thätigkeit im Moster in. dem ersten Bande unsrer
Basler Chroniken ausführliche Auskunft gegeben wird, giebt ihm das Zeugniß, er habe dafür

gesorgt, daß seine Nachfolger nicht mehr mit den Sorgen und Bedrängnissen zu kämpfen

Härten, unter denen die frühern Prioren gelitten, und nun ihre ganze Anfmerksamteit dem

geistigen Ausban des Klosters zuwenden tonnten, der, wie er andeutet, gegenwärtig etwas

vernachtäßigt werde.

Allein dazu ist es nicht mehr gekommen. Schon als Georg dies schrieb, hatten die

Srürme der Reformation heftig genug an die Pforten des Klosters gepocht, das, während

die andern klösterlichen Anstalten unsrer Stadt schon längst in Verfall gerathen waren, die

Grundsätze der Stifter seines Ordens getreulich pflegte und als die vornehmste Burg des

alten Glaubens dastand. Noch ließ sich damals hoffen, daß diese Stürme vorüberziehn

würden, aber die gewaltsamen Auftritte im Februar 1323, welche die altgläubigen

Mitglieder des Rathes zum Austritte nöthigten und die vollständige Durchführung der

Reformation zur Folge hatten, vereitelten diese Hoffnung. Ein Mandat des Rathes verordnete,

daß die Mönche und Nonnen entweder ihre Klöster verlassen und gegen eine angemessene

Abfindung auf alle weitern Ansprüche verzichten, oder, wenn sie es vorzögen, in denselben

zu bleiben, ihre Ordenskleider ablegen und den evangelischen Gottesdienst besuchen sollten.

Was für Bedrängnisse nun über die Karthäuser kamen, die sich ihrer großen Mehrzahl nach

des entschiedensten weigerten, diesem Mandat nachzukommen, kann in der anschaulichen

Erzählung nachgelesen werden, die einer derselben in dem kernhasten Deutsch seiner Zeit
verfaßt hat, und die sich in dein mehrfach erwähnten Chronikenband abgedruckt findet. Im



Jahre 1532 endlich wurde ein Vertrag abgeschlossen, nach welchem der IM!» nach Freiburg

entwichene Prior wieder die Verwaltung des Klosters übernahm, und den Karthänsern

gestattet wurde, unangefochten in ihrem Kloster zu bleiben und ihre Ordenskleider zu tragen,

wogegen sie sich verpflichteten, niemanden ohne Willen des Rathes in ihren Convent

aufzunehmen und sich der Ceremonien zu enthalten, die mit der vom Rathe angenommenen

Religionsübnng im Widersprüche stünden. Noch jetzt waltete vielleicht unter den Vätern des

Convents die stille Hoffnung, die Zeiten könnten sich ändern, das nene Wesen werde

vielleicht nicht Bestand haben, und mit der Wiedereinführung der alten Lehre in der Stadt

auch das Kloster sich wieder bevölkern und der Gottesdienst in demselben wieder hergestellt

werden. Aber einer nach dem andern sank ins Grab, ohne daß diese Hoffnung sich

verwirklichte. Im Jahre 1536 starb der Prior, und im Jahre 1561 fand der letzte Basler

Karthänser seine Ruhestätte ans dem Kirchhofe des Klosters. Im Jahre 1669 aber wurde

das neu gegründete Waisenhaus in dessen Räume verlegt, und so wurde die alle Karthans

anfs neue der Gegenstand einer liebevollen Fürsorge für die Bürgerschaft und, wenn auch

in anderem Sinne als früher, eine Stätte des Gottesdienstes, eines Gottesdienstes, der darin

besteht, die Wittwen und Waisen in ihrer Trübsal heimzusuchen.

Ueber demselben wollen nur aber der frommen Väter nicht vergessen, die hier einst

mit Aufopferung aller irdischen Güter in redlichem Sinne ihre Herzen zu Gott erhoben und

auch für die-Sünden ihrer Mitmenschen von ihm Vergebung zu erflehn sich bemüht haben.

Freilich sind wir jetzt zu andern Ansichten gelangt, als die waren, welche jene klösterlichen

Stiftungen hervorgerufen und erhalten, wir können es nicht gelten lassen, daß ein Theil

der Menschen sich auf das Gebet eines andern verläßt und glaubt, es in seinen Handlungen

mit der Erfüllung der göttlichen Gebote weniger streng nehmen zu dürfen, wir arbeiten

dahin (wenn wir auch leider noch lange nicht so weit sind), daß jedes Feld menschlicher

Thätigkeit als in gleicher Weife geheiligt angcsehn werde, und jeder, welchen Beruf er auch treibe,

sich bewußt sei, daß er in der Ausübung desselben sich den Grundsätzen der strengsten

Sittlichkeit und der völligsten Uebereinstimmung mit dem göttlichen Willen anzupassen habe, wir

wissen ferner, daß nicht ein äußerliches sich Zurückziehen von der Welt es ist, was uns

vor dem Verderben derselben bewahrt und zur Seligkeit führt, sondern daß es darauf

ankommt, in der Welt zu leben, als lebten wir nicht in ihr, und ihrer zu brauchen, ohne

ihrer zu mißbrauchen.



Herr Architect Fueter, dem wir die Abbildung des Lscheckenbürlin Zimmers verdanken, hat
derselben zur weiter» Verdeutlichung einige kleine Skizzen bcigegcbcn: einen Grundriß des Zimmers mit
Angabc der Formen des Gewölbes, zwei Ansichten von Theilen der gewundenen steinernen Säule
zwischen den beiden Fensterbvgen und die Abbildung Vvn zwei der Figuren, die auf den runden Platten

an den Knotenpunkten der Gewölberippen angebracht sind. In der Mitte des Gewölbes (wir können

nicht sagen: auf dem Schlußstein, da das Gewölbe von Holz ist) befindet sich die Figur Christi, rings

um dieselbe in einem ersten Kreise die Symbole der vier Evangelisten und die Bildnisse der vier großen

Kirchenlehrer Gregor, Hicronpmns, Ambrosins und Augustin (diesem Kreise gehören die beiden auf

unserem Bilde dargestellten Figuren an), in einem zweiten acht Engel, welche die Marterwerkzeuge Christi

kragen. — In den beiden obern Ecke» des Bildes hat Hm F,,àr die Wappen angebracht, die sich

ans den vier Wanden des Zimmers finden, und vvn denen oben S. 32 die Rede gewesen ist.

Am Eingänge des Nenjahrsblattcs ist das Siegel des Klosters abgebildet, dessen Stempel sich

noch auf der mittelalterlichen Sammlung befindet. Es stellt die heil. Margarctha dar, die über den

Drachen hinwegschreitct, in dem untern Felde einen betenden Kalthäuser Mönch, und trägt die

Umschrift: LiAilkunr priori? st oonvontus rlomus Cnrtusisnsiurn in Lasilsa nainori (Siegel des

Priors und des Convents des Karthäuscr Klosters in Klein Basel). Die Abbildung ist von Herrn

H. Wcrdmnllcr in Leipzig für den ersten Band der Basier Chroniken angefertigt worden, dessen

Verleger, Herr S. Hirzel, nns die Verwendung für unser Blatt bereitwilligst ermöglicht hat.



XXVI. 1848. (Burckhardt, Theophil) Das Königreich Burgund. 883 — 1932.

XXVII. 1849. Jubiläumsschrift: (Burckhardt, Th.) Bürgermeister Johann Rudolf Weitstem auf der westphälischen

FriedcnSvcrsammlung.

XXVHI. 1859. (Fechter, D. A.) Das Münster zu Basel.

XXIX. 1851. (Fechter, D- A.) Bischof Burchard von Hasenburg und daS Kloster St. Albau.

XXX. 1852. (Fechter, D. A.) Das alte Basel, dargestellt »ach seiner allmäligcn Erweiterung bis zum Erdbeben 1351!.

XXXI. 1353. (Burckhardt, Th.) Die Bischöfe Adelbero und Ortlieb v. Froburg.

XXXII. 1854. (Burckhardt, L. A.) Bischof Heinrich von Thu».

XXXIII. 1855- (Hagenbach, K. R.) Die Bcttelorden in Basel.

XXXIV. 1356. (Burckhardt. L. A.) Die Zünfte und der Rheinische Städte-Bund.

XXXV. 1857- (Arnold, W., Prof.) Rudolf von Habsburg und die BaSler.

XXXVI. 1858. (Wackernagel, W.) Ritter- und Dichtcrlcbcu Basels im Mittclaltcr.

XXXVII. 1859. (Bischer, W.) Basel vom Tode König Rudolf's bis zum Regierungsantritte Karl's IV.
XXXVIII. 1869. (HeuSler, Andr.) Basel vom großen Sterben bis zur Erwerbung der Landschaft. 1343 —1499.

XXXIX. 1861. (Burckhardt, Th.) Basel im Kampfe mit Oesterreich und dem Adel. 1499 — 1439.

XU. 1862. (Hagenbach, K. R.) Das Basler Concil. 1431 — 1448.

XUI. 1863. (Fechter, D. A.) Basels Schulwesen im Mittclaltcr. Gründung der Universität. Ansänge der

Buchdruckcrkuust.

XUII. 1364. (Burtorf, K.) Basel im Burgunderkriege.

XUIII. 1865. (Bischer, W.) Der Schwabenkrieg und die Stadt Basel. 1499.

XUIV. 1366. (Frey. Hans) Basels Eintritt in den Schweizerbnnd.

xuv, 1867. (Burtorf, K.) Die Theilnahme der Basier an den italienischen Fcldzügcn.

XU,VI. 1863. (Hagenbach, K. R.) Johann Oekolampad und die Reformation in Basel.

III. Grzäktungcn und Darstellungen in zwang toter Weihenfotge.

XUVII. 1869. Meisner, Fr.: Schweizerische Feste im fünfzehnten und sechzehnten Jahrhundert.

XUVIli. 1879. Wteland, Carl: Die kriegerischen Ereignisse in der Schweiz während der Jahre 1793 u. 1799.

XUIX 1371. Wieland, Carl: Dasselbe. Zweiter Theil.

U. 1872. Bischer, W. : Eine Basier Bürger-Familie aus dem sechzehnten Jahrhundert.

Diese Neujahrsblättcr. mit Ausnahme der vergriffenen Jahrgänge, können in K. Detloff's (ehemals

Bahnmaier's) Buchhandlung, Frcienstraßc Nr. 49, bezogen werde», die Eremplare auf gewöhnlichem Papier zu Fr. 1,

die auf besserem Papier mit Goldschnitt zu Fr. 1. 59.




	Das Karthäuser Kloster und die Bürgerschaft von Basel

