
Zeitschrift: Neujahrsblatt für Basels Jugend

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 46 (1868)

Artikel: Johann Oekolampad und die Reformation in Basel

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


'ââàâââââSâââ.^,ââââââââââà

Ä

II^VI.

s il 1 n >1 kî
-1^8

>
>

^77???7777?7?^??1 ?7?77777?777^à^^^





II.VI.

Neujahrsblatt

für

Bsets JugeNö
herausgegeben

von der

GtseUsàft zur Zoförllmmg às Guttu unct Gemeimmtzigtu.

WH.

Druck von Felix Schneider.



Johann Hekolampad und die "Reformation in Aasel.

Mir sind mit der Geschichte Basels, die wi^ in einer Reihe von Neujahrsblättern

euch erzählt haben, bei dem großen Wendepunkte angelangt, welchen das religiöse und das

kirchliche Leben nicht nur hier, sondern in Deutschland zunächst, und dann in einem großen

Theil von Europa zu Ansang des sechzehnten Jahrhunderts genommen hat. Die Geschichte

der Reformation im Großen und Ganzen dürfen wir als bekannt voraussetzen, und auch

manches Einzelne aus der ResormationSgeschichte der Vaterstadt werdet ihr hier nicht zum

erstenmal vernehmen. Gleichwohl soll sich das Bild derselben in ihren Hauptzügen vor euern

Augen entrollen.

Welche bedeutende Stellung Basel, als Sitz eines Bischofes, schon in den Zeiten des

Mittelalters gehabt, welche großartige Stiftungen hier sich aufgethan, wie die bedeutendsten

geistlichen Orden dieß- und jenseits des Rheines ihre Hcimath, aber auch Kunst und Wissenschaft

ihre Pflege gefunden, das ist in den frühern Blättern erzählt worden. Dort findet ihr

auch die Geschichte der großen Kirchenvcrsammlung, die bereits mit einer Reformation der

Kirche an Haupt und Gliedern sich beschäftigte, deren Ausgang aber nicht die erwartete Frucht

trug. Damals war auch die vorherrschende Stimmung der Stadt eine der Priesterschast

günstige, wie dieß Aeneas Sylvius rühmend hervorhebt. Indessen hatte es schon im vierzehnten

Jahrhundert nicht an Solchen gefehlt, denen das hereinbrechende Verderben der Kirche und der

Verfall des sittlichen Lebens tief zu Herzen gieng, und die, weil sie eine allgemeine Reformation

herbeizuführen weder die Macht, noch den Willen hatten, im Stillen einen innern

Gottesdienst des Herzens pflegten, mit Gleichgesinnten zu einer verborgenen, aber weit verbreiteten

Gemeinde verbunden. Das waren die Got tes freunde des vierzehnten Jahrhunderts, deren

Haupt, der „große Gottesfreund am Oberrhein", Nicolaus von Basel, nach mancherlei Schicksalen

im Jahr 1381 zu Wien ergriffen, der Inquisition überliefert und zum Flammentode

verurtheilt worden war.



4

Aber auch die Männer der Kirche selbst, die Bessern unter ihren Vorstehern, machten

Vielsache Versuche, das christliche Leben zu heben, wo es gesunken war. Zu diesen gehört

unstreitig der Bischof von Basel, Christoph von Utenheim. Er war im Frühjahr 1503

dem Bischof Kaspar zu Rhin auf dem bischöflichen Stuhl gefolgt. Einem adelichen Geschlechte

des Elsasses entstammt, hatte er sich dem geistlichen Stande gewidmet, und war von dem

Collegialstifl Sanct Thomas in Straßbnrg in das Basler Domkapitel übergesiedelt. Im
Jahr 1473 hatte er sogar die Würde des Rectorates an der unlängst gestifteten Universität
bekleidet. Auch als Bischof behielt er die früher eingehaltene Einfachheit der Sitten bei; er

verabscheute grundsätzlich allen Aufwand, alles Wohlleben und Vergnügen, und fand seine

größte Befriedigung in den Uebungen der Andacht und in der Pflege der Wissenschaft. Das
Lesen der heiligen Schrift war seine liebste Beschäftigung. Sein Wahlspruch war: 8p<zs wes

erux Lüristi, Zratigm, non opera emsero. (Meine Hoffnung ist das Kreuz Christi, Gnade

und nicht Werke suche ich.) Der Verfall der Kirche im Ganzen, und zumal des Bisthums
Basel, gieng ihm tief zu Herzen. Nicht nur in weltlicher Beziehung hatte das bischöfliche

Ansehen, der freien Bürgerschaft gegenüber, gewaltig verloren, sondern auch der

geistliche Nimbus war bedeutend geschwunden, nicht ohne Schuld eines großen Theils der

Geistlichkeit selbst. Galt Köln als das frömmste der Bisthümcr in der großen Pfaffengasse am

Rhein, so stand Basel im Rufe des „lustigsten"; immerhin ein zweideutiger Ruf! Die
Ausgelassenheit der Diener der Kirche gieng aber dem frommen Herrn zu Herzen, und mehr als

die Aufrechterhaltung seiner politischen Rechte, die er zwar auch nicht aus den Augen ließ, war
ihm die Wiederherstellung der Kirchenzucht Gcwissenssache. Schon die große Basler
Kirchenversammlung hatte unter ihre zahlreichen Verbesserungsbeschlüsse auch den aufgenommen, daß

jährlich zweimal in den verschiedenen Sprengeln der abendländischen Christenheit Provinzial-
und Diözesan-Synoden gehalten werden sollten, zur Abstellung von Uebelständen und zu

Einführung heilsamer Reformen. Aber wer hielt es? Die gesetzliche Vorschrift stand aus dem

Papier, im Leben war sie längst wieder außer Uebung gekommen. Christoph von Utenheim

aber beschloß gleich nach dem Antritt seines bischöflichen Amtes, die vernachläßigte Synodalordnung

wieder in's Leben zu rufen. Dabei sah er sich unterstützt von dem gelehrten Humanisten

Jakob Wimphcling von Schlettstadt, dem das Schulwesen im Elsaß seine wesentliche

Hebung verdankte. Ihn hatte der Bischof von Straßburg her berufen, um ihm bei dem

Entwurf der Synodalstatuten behülflich zu sein. Den 23. Oktober 1503 wurde die Synode

eröffnet. Eine große Anzahl Geistlicher aus allen Theilen des Bisthums fanden sich ein. In
vollem geistlichen Ornate bewegte sich der Zug, von der neugierigen Volksmenge umwogt, in
die Kathedrale. Nach gehaltenem Hochamte hielt der Bischof eine ernste Anrede, worin er die

Geistlichen an die heiligen Pflichten ihres Amtes ermähnte und sie aufforderte, durch Tugend



5

und Rechtschaffenheit dem übrigen Klerus vorzuleuchten; wobei er ihnen, die oft das Zeitliche

höher achteten als das Geistliche, das Wort des Herrn in Erinnerung brachte: „Trachtet am

ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches Alles

zufallen"; und auch auf jenes andere Wort wies er hin, das Alles zu meiden befiehlt, womit

die Geringen geärgert werden; denn auf den Wandel der Geistlichen sei der Blick der Menge

je und je gerichtet. In das Einzelne der Statuten einzugehen, die freilich auch noch manches

Aeußcrliche enthielten und des tiefern Heilsgrundes entbehrten, gestattet uns der Raum nicht.

Wir bemerken nur, daß der wohlmeinende Kirchenfürst auch von andern Geistlichen Basels

in seinen Bestrebungen sich unterstützt sah. So von dem gelehrten Pfarrer zu St. Theodor,

Dr. Joh. Ulrich Surgant von Altkirch im Elsaß, dessen im Jahr 1503 herausgegebenes

Haudbüchlein für Pfarrer (manuals euratorum) in einem evangelischen Sinne verfaßt war.

Oder verdient diese Bezeichnung ein Büchlein nicht, welches unter allen Heilsmitteln, wodurch

der Kirche aufzuhelfen, das Wort Gottes in der heiligen Schrift obenan stellte und das heil.

Evangelium die Bulle nannte, die des Bleies nicht bedürfe? Auch der Weihbischos, Telamo-

nius Lim purger, Bischof von Tripolis (in partibus), gehörte zu den Männern der

reformatorischen Richtung, während freilich die große Masse der Geistlichen auf ihren Privilegien

bestand und aus ihre Rechte pochte, ohne immer in demselben Grade ihrer Pflichten zu gedenken.

Dieser Masse gegenüber galt es, den Kreis der Gutgesinnten zu erweitern durch Berufung

tüchtiger Männer aus dem Ausland. Es war wiederum aus dem benachbarten Elsaß, aus

welchem der Bischof einen Mann berief, der in der Folge selbst über dessen eigene Resorma-

tionspläne hinausgieng und eben der Bewegungspartei sich anschloß, die in einem engern Sinn

als die reformatorische (evangelisch-protestantische) bezeichnet wird.

Wolfgang Fabricius Capito (Köpflin, Köpfel) aus Hagenau eröffnet die Reihe

der Männer, die Basel zu seinen Reformatoren zählt, obwohl er für Basel nur eine vorübergehende

Erscheinung war. Er war eines Schmiedes Sohn (daher der Beiname Fabricius).

Der Vater trug Bedenken, den Sohn dem geistlichen Stande zu widmen. Dieser war in

seinen Augen schon so gesunken, daß er meinte, nur ein Dummkopf oder ein Heuchler könne

Priester werden; wenigstens, meinte er, sei eS ein seltener Fall, daß man Einen unter ihnen

finde, der, wie in Lehre, so in Leben und Wandel Andern vorleuchte, und in That und Wahrheit

ein geistlicher Mensch sei. Wolfgang studierte daher erst die Heilkunde, und unter dem

berühmten Ulrich Zasius zu Freiburg die Rechte, verband aber mit diesen Studien, wie alle

begabtern Geister jener Zeit, das Studium des klassischen Alterthums. Er gehörte zu dem

weit verbreiteten Bunde der Humanisten. Nun aber entschied er sich zuletzt doch für die Theologie.

Die altherkömmliche scholastische Behandlung der Gottesgelehrtheit sprach ihn wenig an;

durch die Beschäftigung mit dem klassischen Alterthum war er zu einer gesunden Schristerklä-



v

rung hingeführt worden. Der Bischof von Speyer übertrug ihm die Stelle eines Stiftspredigers

zu Bruchsal. Es war um eben die Zeit, als der Kampf der Kölner Theologen mit

Reuchlin entbrannte. Einen Gesinnungsgenossen fand Capito an dem Franziskaner Conrad

Kürsner (Pellican) aus Ruffach, damals Guardian des Minoritenklosters zu Pforzheim,

ein aufgeweckter Kopf, der besonders in der hebräischen Sprache wohl bewandert war. Ein

vertrautes Gespräch mit diesem Freunde, der ihn eines Tages im Jahr 1512 in Bruchsal

besuchte, zeigte, daß beide Männer, durch Wykliffe's Schriften angeregt und durch eigenes Bi-
belstndium weiter in der Erkenntniß gefördert, die Lehre der Kirche von der Brotverwandlung

im Abendmahl nicht mehr zu theilen vermochten. Weniger als mit Pellican stimmte Wolfgang

mit seinen Capitularen in Bruchsal. Diese suchten ihm das gelehrte Stillleben, in das

er sich am liebsten versenkt hätte, dadurch zu erschweren, daß sie ihn mit allerlei äußerlichen

Geschäften der Verwaltung und Führung von Prozessen in Sachen des Stistsgutes belasteten,

so daß ihm der Ruf nach Basel in Mitte des Jahres 1515 als eine wahre Erlösung erschien.

Er kam in eine günstige Zeit. Basel stand auf dem Höhepunkt wissenschaftlicher Bedeutsamkeit.

Die in ihrem Aufschwung begriffene Buchdruckerkunst, vertreten durch die Nmerbache

und Johann Froben, bot der schriftstellerischen Thätigkeit ein willkommenes Feld. Der

gefeiertste Gelehrte des Jahrhunderts, Desiderius Erasmus von Roterdam, hatte sich

unlängst hier niedergelassen, um die erste Ausgabe des griechischen Neuen Testamentes mit

Hülfe der Basler Presse an's Licht treten zu lassen. Auch die Kunst sand in Hans Holbein

einen ihrer genialsten Jünger, der bald als Meister unter den übrigen Meistern

hervorragte.

Capito schloß sich an Erasmus an, und gieng ihm mit seiner hebräischen Sprachkenntniß

bei der Schrifterklärung an die Hand. Aber auch die Nothstände der Kirche giengen ihm

zu Herzen. So forderte er in einer freimüthigen Zuschrift (August 1517) seinen Bischof

auf, nicht länger dem sittlichen Verderben müßig zuzusehen, das die Geistlichkeit in den

Augen des Volkes herabsetze. „Während der zwei Jahre, so schreibt er, in denen ich das

Stiftspredigeramt an diesem erlauchten Bischofsitze verwalte, habe ich mir oft und viel die

Frage vorgelegt: woher die so große Lasterhaftigkeit bei der Priesterschaft? Die erste Antwort

war: von der Sorglosigkeit der Obern, welche die Gottlosigkeit ungestraft hingehen lassen. Man
sage doch nicht, die Laster seien so tief eingewurzelt, daß ihre Vertilgung unmöglich sei. Ich
bin vielmehr der Meinung, daß kein Ding so bös in der Welt sei, welchem man nicht durch

wachsame Thätigkeit begegnen könne, weit besser, als wenn man die Hände in den Schooß

legt". Der frühern Reformversuche des Bischofs und der von ihm gehaltenen Synode thut

er keine Erwähnung. Man sieht daraus, wie wenig sie müssen gefruchtet haben. Diese kühne

Sprache Capito's mag uns befremden, wenn wir seine spätere, mehr vorsichtige Haltung



l

Luthern gegenüber damit vergleichen. Dießmal scheint sein jugendlicher Muth besonders von

Einsiedeln aus durch Zwingli's Einfluß belebt worden zusein. Aeußert er sich doch später

darüber in einem Brief an Bullinger: „Ehe Luther an's Licht getreten war, haben Zwingli

und ich, selbst damals, als er noch in Einsiedeln war, von der Nothwendigkeit gehandelt, den

Papst zu stürzen; denn bei dem Einen, wie bei dem Andern war ein Licht ausgegangen, und

unser beiderseitiges Urtheil über den Stand der Dinge hatte, theils durch den Umgang mit

Erasmus, theils durch anhaltendes Studium guter Bücher, angefangen sich zu bilden und zu

erstarken". *)
Wenige Monate nach dieser Zuschrift Capito's an Christoph von Utenheim eröffneten L u -

ther's Thesen gegen den Ablaß, die am Allcrhciligenabend (31. Oktober) 1517 an der Schloßkirche

zu Wittenberg zu lesen waren, das große Drama der deutschen Reformation, in welches

von nun an die Resormationsgcschichte der Schweiz und Basels verflochten erscheint. Waren

doch Von diesem Augenblicke an alle Augen auf den kühnen Augustinermönch in Sachsen

gerichtet, dessen Schriften nach allen Gegenden hin wie zündende Funken stoben? Auch Basels

Pressen beeilten sich, diese Schriften zu verbreiten, und Capito war es namentlich, der, freilich

mit Verschweigung seines Namens, im Oktober 1518 (also gerade ein Jahr nach dem

Anschlag der Thesen) eine Sammlung der seither erschienenen Schriften Luthers, den er als einen

„zweiten Daniel" pries, bei Froben veranstaltete, freilich zu großem Verdruß des behutsamen

Freundes und Gönners Erasmus, in dessen Abwesenheit der Druck besorgt worden war. ^za,

wie so viele der nach Licht und Freiheit strebenden Geister jener Zeit, trat auch er mit dem

großen Vorkämpfer evangelischer Freiheit in Briefwechsel **). Das einemal hatte er, von Erasmus

beeinflußt, den Versuch gemacht, Luthern auf eine mildere Bahn zu leiten, indem er so

das allmählig (csrplim) erreichen würde, was im Sturm zu erobern ihm schwerlich gelingen

werde; während er ein andermal auch wieder dem Erasmus zuredete, sich der Verunglimpfung

des großen Mannes zu enthalten. Sich offen für Luthern zu erklären, schien ihm aber noch

nicht rathsam; obgleich er gestand, daß dessen Lehre auch in Basel schon tiefe Wurzeln

geschlagen habe. Was seine eigene refvrmatorische Thätigkeit in Basel betrifft, so vermied er in

seinen Vorträgen als Professor und Prediger alles theologische Gezänke, baute aber durch

Erklärung des Briefes Pauli an die Römer, über dessen siebentes Kapitel er täglich predigte,

auf den positiven Grund, so weit ihm Gott Gnade schenkte. In dieser evangelischen Predigtweise

sah er sich unterstützt von seinem Freunde Caspar Hedio (Heid) aus Ettlingen in

der Markgrafschaft Baden, der erst in St. Theodor, dann in St. Martin das Wort Gottes

") Bei Hottinger, bist, scales. 8sse. XVI, part. II, p. 207.

S. dm Brief an Joh. Lange vom 18. Febr. 1518, bei deWette I, Nr. 55.



8

verkündigte. Unter Capiro's Vorsitz disputirte unter andern? Hedio, um sich den Grad eines

Licentiaten der Theologie zu erwerben, über die schwierige Lehre von der Gnadenwahl, worin
schon kühne Aeußerungen in reformatorischem Sinn vorkamen, z. B. : „Die Sätze der

Philosophen, die Bestimmungen der Päpste und Concilien sind nicht Herren und Richter in
Glaubenssachen, sondern als Diener dem Glauben unterworfen". Wie viel Antheil Hedio, wie

viel Capito an diesen Sätzen gehabt, ist schwer zu ermitteln. Bald daraus wurde Capito
durch Vermittlung Hutten's und Anderer als Domprediger nach Mainz berufen, im März
1519. Nur ungerne sah Hedio den Freund von hinnen scheiden. „Du kannst dir denken,

schrieb er an Zwingli, wie schwer es mich ankommt, den theuersten Lehrer und Beschützer zu
verlieren. Indessen muß ich mich drein schicken, weil es Gott so gefallen, daß dieser Vertreter
die Wahrheit auch anderswo verkündige; denn dazu ist er vielleicht ausgesandt". Er giebt

dem Freunde das Zeugniß, daß er bei seinen Predigten nie auf Geldgewinn, auch nie aus

den Schein es abgesehen, und rühmt, wie er dem Volke durch seine schlichten Vorträge den

Sinn für die Wahrheit geöffnet habe; er weist aus die gewaltigen Fortschritte, welche das

Volk bereits in der religiösen Erkenntniß gemacht habe. Das Volk sei wüthend über die Prie-
stcrschaft, die einen solchen Mann ziehen lasse, „der so grundgelehrt, was seine Wissenschaft,

so apostolisch und untadelig ist, was seinen Wandel betrifft". Die Priester dagegen vergleicht

er den Gergesenern, die den Herrn aus ihren Grenzen gewiesen hätten, weil er ihnen unbequem

war. Die Mainzer, hofft er, werden den Uebergesiedelten init offenen Armen aufnehmen.

— Hedio aber nahm das Werk auf, wo Capito es fallen gelassen. Hatte dieser in der letzten

Zeit vor einer zahlreichen Zuhörerschaft über das Evangelium des Matthäus gepredigt, so

nahm Hedio sich vor, da fortzufahren, wo Capito stehen geblieben; „denn (so schreibt er) dieser

gesunden Lehre bin ich mit Leib und Seele ergeben, trotz des Geschreies der Mönche".

Daß der Hof von Mainz, an welchen sich Capito begab, gerade nicht der Boden war,
auf welchem Capito's Rcsormationstrieb sich ungehindert entfalten konnte, liegt zu Tage. War
doch der Churfürst und Erzbischos Albert von Mainz, trotz wiederholter Mahnungen
Luthers, nicht zu bewegen gewesen, dem Ablaßunfug zu steuern! Wollte Capito dessen Gunst
nicht verscherzen, so mußte er wenigstens sehr leise auftreten, und so richtete er auch im Jahr
1522 an Luthern auf der Wartburg einen Brief, worin er, wie schon früher, ihn beschwor,

von seiner Heftigkeit abzustehen und einen gelindern Weg einzuschlagen. Merkwürdig, daß er
beidemal ihm das Verhalten des Apostels Paulus als das eines Mannes vorhielt, der auf
dem Wege kluger Uebcrredung mehr gewonnen habe, als aus dem des kühnen Angriffs.
Luther verstand den Apostel freilich anders, und gab dieß Capito in deutlichen Worten zu
verstehen. Dieser mußte von ihm eine Strafrede hinnehmen über seinen Mangel an Muth und
Vertrauen. Ein Glück war es für ihn, daß er von diesem schlüpfrigen Boden des Mainzer



9

Hofes auf einen andern versetzt wurde, auf dem er sich wieder ermannte. Dieß geschah ohne

Zweifel, als er im Jahr 1523 einem Ruf nach Straßburg folgte.

Hedio verfolgte eine ähnliche Laufbahn wie Capito. Auch ihn führte der Weg nach

Straßburg erst über den Boden von Mainz. Während nun Capito und Hedio, in Verbindung

mit Buzer, Zell u. A. in Straßburg ihr Licht leuchten ließen, wie wir sie denn auch

eher den Straßburger als den Basler Reformatoren zuzählen, ging in Basel das Reformationswerk

mit raschen Schritten seiner weitern Entwicklung entgegen. Der Mann, an dessen

Namen die Basler Reformationsgeschichte sich knüpft, wie die Zürcher an Zwingli, die Berner

an Berthold Haller, die St. Galler an Vadian, die Schaffhauser an Sebastian Hofmeister,

ist der auch dem Capito und Hedio befreundete Oekolampad.

Johann Oekolampad (Hausschein, Husgen) ist geboren 1482 in der schwäbischen

Stadt Weinsberg, unweit Heilbronn. Sein Vater war ein Kaufmann, von dem wir

nichts Bedeutendes wissen; wohl aber war die dem Baslergcschlecht der P fist er entstammte

Mutter, nach Capito'S Zeugniß, eine verständige, durch Frömmigkeit und Mildthätigkeit gegen

die Armen ausgezeichnete Frau. Wie die Erziehung frommer Mütter von jeher mit herrlichen

Erfolgen gesegnet war, davon kann die Geschichte, zumal die Kirchengeschichte, zahlreiche Zeugnisse

ablegen. Dieser Mutter eines hoffnungsvollen Sohnes gelang es denn auch, den mehr

auf das Alltägliche gerichteten Sinn ihres Gatten, der auch den Sohn für „das Geschäft"

erziehen wollte, dahin umzustimmen, daß er in den Plan einwilligte, ihn studieren zu lassen.

Die Schule zu Heilbronn bot der großen Mehrzahl hinlängliche Mittel zur Vorbereitung.

Der junge Johannes Husgen that es aber bald seinen Mitschülern zuvor, die auch willig seine

Ueberlegenheit anerkannten und ihm die Ehre erwiesen, seinen Namen (nach damaliger Sitte)

in's Griechische umzubilden. Wenn auch neuere Forschungen es mehr als zweifelhaft machen,

daß (wie Capito berichtet) der Knabe schon im vierzehnten Jahr die Universität Heidelberg

besucht habe, so ist doch gewiß, daß er noch sehr jung die berühmte Rechtsschule in Bologna

besuchte, um nach dem Wunsche seines Vaters sich aus die juridische Laufbahn vorzubereiten.

Allein weder das Studium der Rechte, noch das Klima Italiens sagten dem jungen Schwaben

zu. Dazu kam noch, daß der Kaufmann zu Bologna, der ihm die nöthigen Gelder übermitteln

sollte, dieselben veruntreute. Schon nach sechsmonatlichem Ausenthalte kehrte Oekolampad

wieder nach Deutschland zurück. Jetzt wandte er sich nach Heidelberg und schrieb sich in die

dortige Matrikel ein, aber nicht um die Rechte, sondern um Theologie zu studieren, nach seines

Herzens Wunsch und Drang. Es war freilich noch die mittelalterliche Theologie der

Scholastiker, die auch jetzt noch auf den Universitäten gelehrt ward. Und so wurde Oekolampad

mit den großen Meistern Thomas von Aquin und Duns Scotus, und mit den Gegensätzen

der sich auf Leben und Tod bekämpfenden Schulen bekannt. Zugleich aber vertiefte er sich



10

auch in die Schriften der mystisch-spekulativen Denker aus der Schule der Victoriner und in
die eines Johann Charlier Gerson von Paris (ft 1420). Diese gaben seinem Geiste mehr

Nahrung, als die dürren Scholastiker. Er war überhaupt kein Freund von Schulgezänke und

hielt sich sogar absichtlich ferne von dem geistlichen Turnplatze der öffentlichen Disputationen,

auf welchem die jugendlichen Geister ihre Kräfte übten in regelrechten Schlußformcn

(Syllogismen). Lieber zog er sich in die Einsamkeit zurück, um in stillem Nachdenken über die

göttlichen Dinge die Wahrheit zu erforschen. Eine Erzieherstelle, die ihm der in Heidelberg

residierende Kurfürst von der Pfalz, Philipp der Aufrichtige, übertrug, gab er bald wieder auf,

weil sie seiner Neigung nicht zusagte, und eben so wenig zeigte er Lust, schon jetzt eine Pfründe

in Weinsberg anzutreten, welche die wohlhabenden Eltern ihm gestiftet hatten. Obwohl er

schon dreißig Jahre alt, und auch im Predigen nicht ganz mehr ein Neuling war, zog er doch

vor, noch länger zu studieren, und zwar in Tübingen. Er verschmähte es auch nicht, die

Freundschaft eines kaum 16jährigen Jünglings zu pflegen, mit welchem er die alten Klassiker

durchlas und in dessen Umgang er für Geist und Gemüth Nahrung fand. Dieser Jüngling war
kein anderer, als der nachmals berühmte Philipp Melanchthon (Schwarzerd) aus Breiten in

der Pfalz. Bald aber zog der Ruf Reuchli n's den strebsamen jungen Mann von Tübingen nach

Stuttgart. Er wollte sich durch ihn im Hebräischen, dessen Wichtigkeit für das Studium der Bibel

er einsah, noch mehr vervollkommnen lassen. Dasselbe that er bei einem zweiten Ausenthalt in

Heidelberg, indem er dort den Unterricht eines vom Judenthum zum Christenthum übergetretenen

spanischen Arztes, Matthäus Adriani, genoß, dem Erasmus das Zeugniß gab, daß er der

erste Hebräer sei. Wie hoch Oekolampad die Bedeutung des Hebräischen für Theologen anschlug,

geht aus einem spätern Brief an Hedio hervor: „Dem lateinischen Hochmuth und der griechischen

Weichlichkeit mag das Hebräische sehr unlustig vorkommen; aber es ist eine heilige Sprache und

zum Studium der h. Schrift durchaus unentbehrlich; die Unkunde derselben hat eine Menge von

Häresien und Irrthümern herbeigeführt. Je weiter man dagegen in ihr fortschreitet, desto

mehr muß man sich wundern, wie alles an Klarheit gewinnt, das früher mit Dunkel überzogen

war." Und nun erst, nachdem er sich allseitig gerüstet glaubte, wagte es Oekolampad, die ihm

zugesagte Pfarrstelle in seiner Vaterstadt wirklich anzutreten. Schon hier predigte er Christum
den Gekreuzigten, wenn auch noch im herkömmlichen Style der allcgorisierenden Predigtweise,

mit Anschluß an die in der Kirche üblichen Ceremonien. Sein Aufenthalt in Weinsberg war
jedoch nur von kurzer Dauer; denn bald nach Antritt seines Amtes wurde er aus Capito's

Empfehlung hin durch den Bischof Christoph von Utenheim im Jahre 1515 nach Basel

berufen. Wie schon bemerkt, hatte um eben diese Zeit Erasmus seinen Sitz daselbst genommen.

Oekolampad gieng ihm mit seiner Kenntniß des Hebräischen bei seinen exegetischen Arbeiten

redlich an die Hand. Indessen war dieser erste Ausenthalt Oekolampads in unserer Vaterstadt



11

nur ein vorübergehender; denn kaum hatte er angefangen, mit dem Grade eines Licenciaten

der Theologie, den er sich auf der Universität erworben, sich in exegetischen Vorlesungen zu

versuchen, als er wieder nach Weinsberg zurückkehrte. Hier hatte er die erste Gelegenheit,

reformatorisch aufzutreten, indem er einen argen Mißbrauch bekämpfte, der sich mit andern

Unziemlichkeiten in das Heiligthum der Kirche cingeschlichen hatte. Bei der äußerlichen Weise,

mit der man das Fasten in der Passionszeit betrieb, glaubte man sich berechtigt, am Osterfeste

sich für die vielen Entbehrungen schadlos zu halten, dadurch daß mau den Genüssen,

die man sich bis dahin versagte, desto unbeschränkter sich hingab. Die weltlustige Stimmung

gab sich sogar auch auf der Kanzel kund, indem man jetzt der Phantasie der Zuhörer

nicht mehr die tragischen Bilder der Leidensgeschichte vorführte, sondern sie mit Schwänken

und Späßen der niedersten Sorte unterhielt. Da ahmte Einer den Ruf des Kukuk, ein

Anderer das Geschnatter der Gans nach, um den Hansen zum Lachen zu reizen; ein Dritter

führte einen Laien, in einen Mönch verkleidet, in seiner Kutte vor den Altar, ein Vierter

erzählte komische Geschichten von Petrus. Diesem Unwesen des „Ostergelächters" (risus pssàlis)
trat Oekolampad mit gebührendem Ernst entgegen. Er verwarf keineswegs allen Scherz,

dessen Berechtigung er im Leben anerkannte; aber dem Heiligen sollte der Scherz fern bleiben;

das unziemliche Gelächter vertrage sich nicht mit der Gesinnung eines Jüngers Jesu, von dem

wohl geschrieben stehe, daß er geweint, aber nicht, daß er gelacht habe. Die Schrift cks risu

pasàîlli, deren ersten Entwurf der Verfasser vertilgt hatte, erschien in verbesserter Umarbeitung

und in Form eines Briefes an Capito im Drucke, und zwar bei dem BaSler Drucker Froben,

1518. Im August desselben Jahres finden wir Oekolampad zum zweiten Mal in Basel,

aber auch da nur als eine vorübergehende Erscheinung; denn nachdem er daselbst seine

griechische Grammatik zum Druck bereitet und die lheologische Doktorwürde erlangt hatte, folgte er

schon im Spätjahr einem Ruf an die Hauptkirche in Augsburg. Aber auch diese Stelle versah

er nicht lange. Er wollte sich in die Stille des Klosterlebens zurückziehen, um ungestört

seinen Studien zu leben. Er that den wichtigen Schritt, den Luther einst unter ganz andern

Gemüthsbewegungen gethan hatte, mit großer Besonnenheit und nur unter der Bedingung,

daß er auch im Kloster nach der Regel des göttlichen Wortes leben, und daß er wieder

austreten dürfe, wenn er in anderer Weise dem Worte Gottes nützen könne. Das Gotteshaus,

in das er am 23. April 1520 eintrat, lag in der Nähe von Augsburg; es war das Bri
gittenkloster Altenmünster. Der Fürstbischof Philipp von Freisingen, in dessen Sprengel es

gehörte, war ein frommer Mann und dem Oekolampad schon von früher her befreundet. „In
den ersten Monaten gefiel mir die Lebensweise," schreibt Oekolampad an seinen Freund

Pirkheimer; aber bald wurde ihm anders zu Muthe. Schon die strenge Lebensart des Ordens

war seiner Gesundheit nicht zuträglich; noch weniger aber konnten seinem in evangelischer



12

Erkenntniß fortgeschrittenen Geiste die geistlosen Andachtsübungen zusagen. Er war unterdessen

auch mit Luthers Schriften bekannt geworden, dessen Erscheinung in Augsburg im Jahr 1519
und Verantwortung vor dem päpstlichen Legaten Cajetan noch in frischem Andenken der

dortigen Bevölkerung waren. Seine beifälligen Aeußerungen über den Wittenberger Mönch
wurden ihm von seinen Klosterbrüdern übel verdacht, und nachdem er vollends sein Büchlein
„von der Beichte" hatte erscheinen lassen, worin er seine von der herrschenden Ansicht
abweichenden Gedanken kundgab, brach der Sturm gegen ihn los. Auf dem Reichstag zu Worms
1520, auf dem bekanntlich Luther vor Kaiser und Reich sein großes Wort gesprochen: „Hier
stehe ich, ich kann nicht anders, Gott helfe mir, Amen," hatte der Beichtvater Karls V., der

Franziskaner Glapio den Oekolampad bereits als einen Anhänger des nun in Acht und Bann
erklärten Mannes bezeichnet. Und da nun Acht und Bann auch dessen Anhänger treffen
sollte, wie konnte das Kloster ihn vor Verfolgung schützen? Freimüthig erklärte er seine

Bereitwilligkeit auszutreten, wenn man glaube, daß seine Ketzerei die Andern anstecke. Einige
der Brüder waren ihm selbst zur Flucht bchülflich. Sie schickten ihm Pferde und schassten

ihm Reisegeld. Und so verließ er nach einem Ausenthalt von zwei Jahren das Kloster und
den Mönchsstand zugleich mit dem Geständniß, daß ihm der Mönch verloren gegangen sei, er
aber den Christen gesunden habe sàisi wonsàw, invent Liwislianuin).

Dem Kloster war Oekolampad entflohen; aber nun wohin sich wenden? Erst hielt er
sich in Mainz bei Capito verborgen. Das Gerücht ging, er sei gefangen. Wohl wäre ihm
ein Lehrstuhl in Heidelberg, ein anderer in Jngolstadt offen gestanden, hätte er es über sich

vermocht, seine Ueberzeugung dem Vortheil zu opfern. Nichts konnte ihm daher willkommener
sein, als die Einladung des edeln Franz von Sickin gen, auf seinem Schloß, der Ebernburg

(unweit Kreuznach), die Stelle eines Kaplans zu versehen. Das Geschlecht der Sickinger
war ein altes, ruhmvolles Geschlecht. Schon im Rcuchlinischen Handel hatte sich Franz, wie
sein Freund Ulrich von Hütten, als Gegner der Dunkelmänner hervorgethan. Die Ebernburg

war ein Asyl geworden für die Verfolgten. Hütten nannte sie „eine Burg der

Gerechten." Als Luther im Jahr 1520 nach Worms gereist, hatte ihm Sickingen daselbst, jedoch

vergebens eine Zufluchtsstätte angeboten. Dagegen hatten, außer Hütten, selbst ein Caspar Aquila,
Martin Buzer, Johann Schwebe! sich hicher geflüchtet. Oekolampad folgte dem Rufe. Er
versah den Gottesdienst in der Schloßkapelle und erlaubte sich schon hier manche Neuerungen.
Er las die Evangelien und Episteln nicht mehr in lateinischer, sondern in deutscher Sprache
und verkündigte dem Hausgesinde das Wort Gottes nach evangelischen Grundsätzen in aller
Einfachheit. Selbst den Freunden schien die Neuerung, die der Schloßkaplan hinsichtlich der

Messe vorgenommen, bedenklich. Hedio glaubte ihn warnen zu sollen, allein Oekolampad blieb
seinem Verfahren getreu. „In göttlichen Dingen," so ließ er sich vernehmen, „leidet unser



13

Recht keine Beschränkung, und wenn also eine Aenderung der bisherigen Gebräuche zum Lobe

Gottes und zum Nutzen der Nächsten dient, so sehe ich nicht ein, was uns hindern sollte,

diese Aenderung zu wagen." Der Boden, auf welchem der Prediger auf der Ebernburg das

Wort Gottes ausstreute, war freilich, wie er selbst klagt, noch ein harter; er verglich sich dem

Säemann im Evangelium, der auf das Steinichte sät. Einigen Ersatz bot ihm die Beschäftigung

mit der Wissenschaft. Er übersetzte die Homilien des großen Kirchenlehrers Chrysostomus

aus dem Griechischen in's Lateinische. Für wissenschaftliche und schriftstellerische Arbeiten aber

war damals nicht leicht ein Aufenthalt geeigneter, als der in Basel mit seinen Druckereien.

Es war auch in der That ein Druckerherr, Kratander, der dem Schloßkaplan auf der

Ebernburg sein gastliches Haus in Basel anbot, mit der Aussicht, daß sich auch wohl bald

eine Stelle für ihn finden werde. Oekolampad, dem Basel keine fremde Stadt mehr war,

nahm die Einladung an und verabschiedete sich von seinem Freund und Beschützer. Seines

Bleibens auf der Ebernburg würde auch ohnehin nicht mehr lange gewesen sein; denn bald

nachher ward Sickingcn mit dem Kurfürsten Richard von Trier in eine Fehde verwickelt, in

welcher er (7. Mai 1523) das Leben verlor auf seiner Beste Landstuhl, die der Feind eroberte.

Seine irdischen Ueberreste sind in der dortigen Kapelle beigesetzt.

„Laß die Herzen wacker sein, laß uns beten, daß, wenn immer Christus uns rufen

wird, wir nicht zurückweichen, auch nicht in einem Worte, mit dem festen Entschluß, auch die

höchste Glückseligkeit dieses Lebens dran zu geben im Namen Christi." So hatte Oekolampad

um Pfingsten 1522 an seinen Freund Hedio geschrieben. Im Herbst desselben Jahres wies

ihm Gott das Feld an, da er diese Gesinnung erproben sollte. Den 17. November 1522

langten zwei Flüchtlinge in Basel an, die sich unter dem Schutz der gastlichen Stadt zu

bergen gedachten, Ulrich von Hütten und Oekolampad. Hütten verließ Basel bald wieder,

nachdem er von Erasmus die tiefsten Kränkungen erfahren; er wandte sich dem benachbarten

Mülhausen zu. Aber auch da war seines Bleibens nicht. Nach mancherlei Stürmen, und

von einer unheilbaren Krankheit gebeugt, starb er endlich einsam auf der Insel Usnau (im

Zürchersee) auf die er sich zurückgezogen (29. August 1523). Oekolampad bezog einstweilen

die ihm von Kratander angebotene Wohnung in dessen Hause; Beschäftigung sand er in der

Herausgabe seines Chrysostomus. Aber noch ehe das Jahr zur Neige gegangen, sah er sich

in den Dienst der Basler Kirche gestellt, wenn auch vorerst in einen sehr bescheidenen. Der

Pfarrer von St. Martin, Antonius Zanker, litt an der Gicht (Podagra) und bedürfte

eines Vicars. Oekolampad versah das Vicariat. Und wiederum nicht lange ging es, so

erhielt der gelehrte Mann auch Gelegenheit, seine wissenschaftlichen Kenntnisse zum Besten der

Universität leuchten zu lassen. Der Rath übertrug ihm — nicht ohne Widerspruch der

römischgesinntcn Partei — einen theologischen Lehrstuhl. Neben Pellican, der die Sprüche



il
Salomo's erklärte, griff er gleich die wichtigsten Bücher der Bibel heraus, den Propheten

Jcsaja aus dem Alten, den Apostel Paulus aus dem Neuen Testament, und unter den Briefen
des letztem wiederum den wichtigsten, den Brief an die Römer, den auch Luther und Melanch-
thon als Kern und Stern der ganzen Bibel bezeichnet hatten. Luther äußerte seine Freude
über Oekolampads Austreten in einem Brief (Januar 1523) an seinen Freund Gerbel in
Straßburg: „Recht sehr freut es mich, daß Johann Oekolampad zu Basel über den Jesaja

liest, obgleich ich höre, daß Viele ein Mißfallen daran haben. Allein das ist nun einmal
das Schicksal der christlichen Lehre. Auch durch diesen Mann wird uns Christus einiges Licht
oder Aufschluß über die Propheten geben, was unsern Zeiten ebenso noth thut, als den

frühern." Und an Oekolampad selbst schrieb er unterm 20. Juni: „Der Herr stärke dich in
deinem Vorhaben, den Jesaja zu erklären, obgleich mir geschrieben wird, daß Erasmus keinen

Gefallen daran habe; aber dieß möge dich nicht beirren. Wie viel Erasmus von geistlichen

Dingen versteht oder zu verstehen vorgiebt, das zeigen seine Büchlein zur Genüge, die frühern
sowohl als die neuesten. Er hat gethan, wozu er geordnet war, er hat die Sprachen

eingeführt und von den frivolen Studien (der Scholastik) die Gemüther abgelenkt. Möglicherweise

wird er mit Mose im Lande Moab sterben; zu den bessern Studien (d. h. zur wahren
Einsicht in das innerste Wesen des Christenthums) gelangt er nicht. Ich wollte, er stände

jetzt einmal davon ab, die Schrift mit seinen Paraphrasen (Umschreibungen) erläutern zu

wollen; denn er ist der Aufgabe nicht gewachsen und hält die Leser aus, in die Schrift selbst

einzudringen. Er hat das Seinige gethan, indem er das Schlechte nachwies; das Gute zu
zeigen und in das Land der Verheißung zu führen, das vermag er, so viel ich sehe, nicht."
Der Brief schließt mit den Worten: „Christus, der in dir wohnt und durch dich wirkt, der

wird dich nicht verlassen. Bitte du auch für mich, der ich so mit äußern Geschäften
überladen bin, daß ich Gefahr lause, vom Fleisch ausgerieben zu werden, der ich doch im Geist

begonnen habe. Die Gnade Christi sei mit dir."
Noch früher aber als mit Luther war auch Oekolampad mit dem ersten Reformator

der Schweiz, Zwingli, in brieflichen Verkehr getreten. Am 10. Dezember 1522 hatte er

an ihn geschrieben: „Wundere dich nicht, guter Zwingli, wenn ich/noch ehe ich deine persönliche

Bekanntschaft gemacht, mir herausnehme, einen freundschaftlichen Brief an dich zu richten.
Du magst dieß dem Ruhm deiner Tugenden, dem persönlichen Wohlwollen, ja Christo selbst

zu gut halten, von dem diese Gaben gleich einer köstlichen Salbe aus dich herabgeflossen sind.

Sind wir doch, wie der Apostel sagt, den Einen ein Geruch des LebenS, den Andern ein

Geruch des Todes. Du bist mir ein Geruch deS Lebens; denn während mir von dir so viel
Gutes gerühmt wird, das ich nicht ohne besonderes Wohlgefallen vernehmen kann, werde ich

meiner eigenen Untüchtigkeit mir bewußt, und so verspüre ich unwillkürlich in mir einen Zug



15

mich dir auf's Dringendste zu empfehlen, damit ich durch deinen Wohlgeruch um so reichlicher

erquickt werde. Habe ich auch keinen besondern Anlaß, an dich zu schreiben, so mag schon

das Anlaß genug sein, dir Glück zu wünschen, was ich hiemit von ganzem Herzen thue, und

das mit um so größerm Recht, da du dich als einen Mann beweisest, der von Allen geliebt

zu werden verdient. Oder wer sollte den nicht lieben, der Christi Werk mit so vielem Eifer

treibt, seine Schafe mit so großer Treue weidet, der den Wölfen so furchtbar ist und sich zu

einer Mauer auswirst für das Haus Israel, der uns in Wort und Wandel die alten

Verehrer der Religion vor Augen stellt? Denn solches und viel Anderes mehr haben mir Leute

von dir gerühmt, denen ich vollen Glauben schenke, und deßhalb wünsche ich dir Glück. Ich

freue mich aber, durch die Nachbarschaft etwelche Gelegenheit erhalten zu haben, dir meine

Achtung schriftlich zu bezeugen, wenn mir auch das Vergnügen deiner persönlichen Bekanntschaft

noch nicht zu Theil geworden ist. Mögest du diesen Schritt mit gewohnter Güte

aufnehmen im Namen dessen, der der Liebe Urheber und die Liebe selbst ist. Ich bitte Gott, daß

er dir ein immer reicheres Maaß von Kraft und Eifer schenke und dich immer fruchtbarer sein

lasse, damit ich recht oft durch gute Nachrichten von dir und deiner Wirksamkeit zum Preise

des Evangeliums Christi erfreut werden möge.... Fahre also fort und siege, nicht für dich,

sondern für uns, für Christus! Laß, lieber Zwingli, mit diesem Brieflein den Grund gelegt

sein zu einer christlichen und vertrauten Freundschaft. Es grüßt dich Andreas Kratander.

Lebe wohl in Christo". —

Wir müssen uns nun die Zustände Basels etwas näher ansehen beim Eintritt Oeko-

lampads in seine doppelte Wirksamkeit, als Prediger und Lehrer.

Wir haben schon gesehen, daß Andere ihm im Stillen vorgearbeitet. Ja, auch an

öffentlichen Kundgebungen (Demonstrationen) hatte es nicht ganz gefehlt, wenn sie auch vor

der Hand unterdrückt wurden. Wir erinnern an jenen Pfarrer Wilhelm Röublin von

St. Alban, der bei der großen Prozession des Fronleichnamsfestes 1521 statt der Reliquien

eine Bibel vortragen ließ, auf der in großen Buchstaben zu lesen war: „ das ist das

rechte Heiligthum, das andere sind Todtcnbein". Es war darüber zu unruhigen Auftritten

zwischen Priesterschaft und Volk gekommen, und das Ende war, daß Röublin ausgewiesen

wurde. Er gieng nach Wytikon im Kanton Zürich und schlug sich in der Folge zu der Partei

der Wiedertäufer, mit denen er innerlich mehr Verwandtschaft hatte, als mit den ruhig und

besonnen auf der Bahn des Fortschritts wandelnden Reformatoren. Röublin war zum Glück

nicht der Einzige, der die reformatorischen Ideen in Basel vertrat, noch vor dem Auftreten

Oekolampads. Da stand als Leutpriester am Spital Wolfgang Wyßenburg, von dem

eine alte Basier Chronik meldet: „Dieser junge gelehrte Mann fing auch an, die Wahrheit

des göttlichen Wortes zu verkündigen; der überkam den Anhang der Gemeinde viel fester, als



16

der Vorige (Röublin). Er fing an, die lateinische Messe aus deutsch zu halten, damit man

hören möge, worauf sie gesetzt wäre. Damit waren aber die Psaffen nicht wohl zufrieden;

doch wollte es ihnen da nicht gelingen, wie vorher (mit Röublin); denn dieweil er ein Burger

war und sein Vater des Raths, der auch große Gunst hatte, mußten sie ihn bleiben lassen".

Aber nicht nur die „Psaffen" (der Klerus, d. i. die Geistlichkeit), sondern auch die

Professoren der Universität waren ihrer Mehrzahl nach der Reformation abgeneigt. Jener Thomas

Wyttenbach von Biet, zu dessen Füßen noch Zwingli gesessen und der seine Zuhörer
auf den Tod Christi als das einzige Lösegeld für unsere Sünden hingewiesen, hatte Basel

gerade zu der Zeit verlassen, als Oekolampad dahin kam. Er war nach seiner Vaterstadt

zurückgekehrt, wo er bis an seinen Tod (1526) in reformatorischem Geiste wirkte.

Dagegen stand der gelehrte und aufgeklärte vr. Ludwig Ber (Bär, llrsus), Stiftspropst

zu St. Peter, ein geborner Basler und Sohn eines Rathsherrn, aus der Seite der

Gegner. Er hielt es mit Erasmus, der nur eine allmählig sich verbreitende Ausklärung in
den höhern und gebildeten Ständen anstrebte, der demokratischen Bewegung aber, welche die

Reformation mehr und mehr annahm, von Grund aus abgeneigt war. Aehnlich wie Erasmus,

urtheilte er von Luther, er sei der ungeschickte Führer einer an sich guten Sache (opti-
wsin esussm sb ipso non opliino gKi). Auch Johannes Gebwiler (Sattler) und Johann
Rom anus Wonnecker vertheidigten die alte Theologie gegen die neue. Auf Seite der

letztern aber standen als Freunde und Anhänger Oekolampads außer dem schon genannten

Barfüßer Conrad Pellican und Wolfgang Wyßenburg, Marx Bersy, Leutpriester bei

St. Leonhard, der Predigermönch Hans Sündly und der Augustiner Thomas Geyerfalk.
Die Parteien fingen an, sich immer gründlicher zu scheiden, je mehr Luthers Ideen

mit Hülfe der Basler Presse auch unter dem Volk in Umlauf kamen. Dem Uebel zu steuern,

entschloß sich Wonnecker, in einer öffentlichen Disputation die Lutherische Lehre darnieder

zu kämpfen. Schon waren die Thesen, über die er um Weihnachten 1522 disputieren wollte,
an den Kirchthüren angeschlagen, schon wurden von Constanz her der Weihbischof Johann
Faber, von Zürich aus Zwingli erwartet, als sich die Sache zerschlug.

Dagegen wurde nun Zürich der Kampsplatz, auf welchem zuerst auf schweizerischem

Boden die Kräfte der beiden entgegenstehenden Glaubcnsparteien sich messen sollten; im
Januar 1523. Auch Oekolampad wurde auf die Disputation eingeladen; allein der friedliche

Mann war kein Freund von solchen öffentlichen Kampfspielen. „Du weißt", so schrieb er

(17. Januar) an Zwingli, „wie viele Jahre her in den Schulen auf's Heftigste gestritten und

gefochten worden ist, aber je mehr man sich in Worten gezankt hat, desto größerer Schaden

ist daraus der Wahrheit erwachsen. Wenn die Rechthaberei nicht schon der Disputation
vorausgeht, so folgt sie ihr doch sicherlich auf dem Fuße. Diese Rechthaberei erzeugt Streitsucht,



17

und diese führt noch andere, weit ärgere Uebel mit sich". Und ganz ähnlich äußerte er sich

wenige Tage nachher gegen Hedio in Mainz: „Was anders erzeugt die Disputation als

Zänkerei, und was die Zänkerei anders als Zwist, und was der Zwist anders als Haß? Wo

aber Haß ist, wie soll da die Wahrheit gedeihen"? (lZuill parit llispulstio qusm lliscop-

tationoiu, quill llisesptatio? tites. lZuill là? Ollium. Odi ollium, quomollo voàti salvus

est loeus?). Und wiederum an Zwingli, als dieser die Einladung zur oben erwähnten Won-

necker'schen Disputation abgelehnt hatte: „Welcher redliche Mann, welches redliche Herz, dem

an jenem Frieden etwas liegt, den uns Christus so dringend empfohlen hat, wird leichtsinniger

Weise sich in einen Kamps einlassen, von dem er nichts Gutes, wohl aber Verspottungen in

Fülle davon tragen wird? Was soll anders von einer solchen Versammlung gehofft werden?

Wohl dem, der nicht Theil hat am Rathe der Gottlosen. Du handelst also der Klugheit

gemäß, wenn du zu Hause bleibst". Und so blieb auch Oekolampad zu Hause, als in den

letzten Tagen des Januars das erste öffentliche Religionsgespräch auf dem Rathhaus in Zürich

gehalten wurde, dem auch Sebastian Hofmeister von Schaffhausen und Andere beiwohnten.

Das Ergebniß fiel besser aus, als der ablehnende Oekolampad anfänglich vermuthet hatte.

Für Zürich gab es den Ausschlag, und auch für Basel blieb die Frucht nicht aus. Oekolampad

fühlte sich selbst durch den glücklichen Ausgang gehoben. Ja, seine Befürchtung scheint

schon früher sich in bessere Hoffnung verwandelt zu haben, und diese sah er nun erfüllt. „Es

ist gekommen", schrieb er den 16. Februar, „wie ich es hoffte, und nie war mir eine Hoffnung

sicherer, als diese. Ich wußte, daß Christus, der Herr, seine Sache nicht verlassen werde; er

ist nahe allen denen, die ihn anrufen". Noch mehr. Oekolampad schlug nun selbst, auch für

Basel, den Weg der Disputation ein, den er erst hatte vermeiden wollen. Im August 1523

veröffentlichte er eine Anzahl von Sätzen, die er an einem Sonntag Nachmittags im großen

Collegium zu vertheidigen sich anheischig machte; aber er verwahrte sich dabei aus's Feierlichste,

daß er nicht Willens sei, zur Kurzweil einen bloßen Schulstreit zu führen, sondern daß es

ihm mit der Sache ein heiliger Ernst sei; „nicht in hädrischer (zänkischer) Disputation",

sondern „in freundlicher Berichtigung und Zusammenvergleichung heiliger Schrift" sollte der

geistige Kampf vor sich gehen.

Die Sätze Oekolampads lauteten dahin:

1. Die Worte Christi, die durch seinen heiligen Mund oder durch seine Werkzeuge, die

Apostel, geredet sind, sind Geist und Leben, und werden mit Recht das Brot des Lebens

genannt, durch das auch wir leben sollen. Alle weltliche Philosophie dagegen und die pharisäischen

Aufsätze und menschlichen Lehren sind Fleisch und darum zu nichts nütze, oft sogar schädlich,

und werden mit Recht Träber genannt, mit denen der verlorene Sohn nicht mag gesättigt

werden.
3



18

2. Der Unglaube ist die Hauptursache, daß das Wort Gottes bei Vielen so unkrästig
ist und, wider seine Art, keine Wunder wirkt. Es ist nothwendig zum Bau Gottes, daß die

Predigt vom Kreuz, d. i. des Glaubens, reichlicher und vor allem andern dem Volk verkündigt
werde. Wem die Predigt des Glaubens mißfällt, dem mißfällt Jesus, der Gekreuzigte. Das
wahrhaftigste und heilsamste Evangelium, von Christus und seinen Aposteln besonders befohlene,

ist die Predigt von der Vergebung der Sünden und das Heil, das in Christo, nicht aber in
den Werken und Genugthuungen besteht. Da alle unsere Gerechtigkeit unrein ist, wie mag
es denn sein, daß unser Heil wo anders her entstehe, denn aus dem Glauben, der nichts der

Creatur, sondern alles der göttlichen Barmherzigkeit zuschreibt.

3. Das wahrhaftigste Evangelium, das würdig ist, von Jedermann angenommen zu

werden, ist, daß auch die allergrößten Sünder einen freien Zutritt haben zu Christo und daß

wir keiner Fürbitte bedürfen. Aber gottlos ist und zuwider der evangelischen Lehre, wenn uns

geboten wird die Anrufung der Heiligen. Das heißt den Glauben an Christum wegnehmen,

nicht aber ihn mehren.

4. Das wahrhaftigste Evangelium ist, daß Gott seines eingebornen Sohnes nicht

geschont, sondern ihn für uns in den Tod dahin gegeben hat. So er ihn uns hat gegeben,

hat er mit ihm uns alle Dinge gegeben; denn die, so Christo angehören, sind Herren aller

Dinge. Welche Brüder Christi sind, die sind durch Christum Priester und Könige, und sind

nicht mehr unter, sondern über dem Gesetz, nicht mehr Knechte, sondern Herrn, auch über

Zeit und Ort, über Speise, Kleider und Werke. Wer solches läugnet, verdunkelt die Gnade

Christi und sucht die Freiheit umzubringen, die uns das Blut Christi „erarnet" (erworben)
hat. Daher nennt der Apostel in heiligem Eiser die Lehre derer eine teuflische Lehre, die da

Speisen und Ehe verbieten. Nichts desto weniger bleiben bei der großen christlichen Freiheit
unverrückt die Gesetze und die Gerechtigkeit der weltlichen Gewalt, und da steht es am besten

um das Regiment des gemeinen Wesens, wo Christus seinen Vorgang hat und regiert in
Lehre und Leben. —

Obgleich die Gegner die Disputation zu verhindern suchten und ein förmliches Verbot
dagegen von Seiten des Rectors und der Universität auszuwirken vermochten, fand sie

dennoch statt. Ueber das Einzelne wissen wir nichts; doch schrieb Erasmus um diese Zeit an

Zwingli in Zürich : Oekolampad hat bei uns die Oberhand (Cecvlsillpsckills spuck nus lnurn-
pkst). Er selbst freute sich jedoch dieses Triumphs nicht; er spendete zwar dem Reformator
noch alles Lob, bedauerte aber, daß er für Ermahnungen unzugänglich sei, auch wenn sie von

befreundeter Seite herkommen.

Die Disputationen waren nun einmal im Zuge. Bedeutender noch als die erste Zür-
cherdisputation im Januar, war die zweite im October 1523, auf welcher über Bilder und



19

Messe auf's Ausführlichste gestritten wurde, und womit die Zürcher Reformation für einmal

ihren Abschluß erhielt. Auch in Basel brachte das daraus folgende Jahr 4524 in kurzer Zeit
zwei Disputationen nacheinander.

Der Leutpriester von Liestal, Stephan Stör aus Dießenhoscn (Kanton Thurgau),
hatte, dem Gebote der päpstlichen Kirche zuwider, sich verehlicht. Ueber diesen Schritt wollte

er sich öffentlich rechtfertigen; er erhielt von dem Rathe zu Basel die Erlaubniß, in einer

öffentlichen Disputation die Rechtmäßigkeit der Priesterehe darzuthun. Am Sonntag Jnvoca-
vit schlug er seine Thesen an und den 16. Februar fand sich eine zahlreiche Zuhörerschaft zur

Disputation ein. Doch wollte Niemand das Wort ergreifen, trotzdem, daß Stör die Versammelten

geistlichen und weltlichen Standes dazu aufforderte. Da wandte er sich an Oekolam-

pad mit der Bitte, daß er als bestellter Ordinarius der heiligen Schrift auf der löblichen

Hohen Schule zu Basel sein christliches Gemüth und Herz zu Aller Unterweisung um Gottes

willen aufschlösse und eröffnete. Oekolampad berief sich aus das, was er schon längst in
Predigten und Schriften über diese Sache nach Anleitung der Schrift (besonders 1 Cor. 7)
gelehrt habe, und setzte noch einige bestätigende Worte hinzu. Nach ihm sprachen Pellican
und Andere. Unter den Anwesenden fand sich auch der edle Hartmuth von Kronbcrg,
der Schwiegersohn Sickingens, der gleichfalls in Basel seine Zuflucht gesucht hatte. Obwohl

er, so ließ er sich vernehmen, nur ein Laie sei und an Einsicht der Geringste unter den

anwesenden Brüdern, so habe er doch das Evangelium in gutem Deutsch gelesen und wisse folglich,

daß das, was seine Vorredner mit vielen Aussprüchen der heiligen Schrift bewährt hätten,

die lautere, göttliche Wahrheit sei. Mehr nur zum Schein, und von Stör dazu ausgefordert,

übernahm Bonisacius Wolfhart die Stelle des Opponenten. Die von ihm dargebrachten

Gegengründe wurden leicht widerlegt, und Stör ging als Sieger aus dem Kampfe hervor.

Auch er hat, wie jener Röublin, sich später der wühlerischen Partei angeschlossen, von der die

evangelische Reformation sich fern hielt.

Bedeutender wurde eine zweite Disputation, die wenige Tage auf die von Stör veran-

staltete, folgte. Ein junger Edelmann aus Frankreich, der mit Entschiedenheit, ja mit einem

überwallenden Feuereifer sich zur reformatorischen Lehre bekannte, aber eben deßhalb aus seinem

Vaterlande vertrieben, als Flüchtling umherirrte, hatte in Basel eine Zufluchtsstätte gesunden.

Es war Wilhelm Farel aus Gap in der Dauphinö; er kam zunächst von Meaux, dessen

Bischof BricvNnet der evangelischen Lehre zugethan war, später aber ihr untreu wurde.

Oekolampad hatte sich des Flüchtigen angenommen, und seiner Aufforderung gemäß geschah

es, daß der Fremdling es wagte, mit dreizehn Sätzen, die er öffentlich anschlagen ließ,

die Priesterschaft der alten bischöflichen Stadt zum Kampfe herauszufordern. Die Sätze

lauteten also:
3»



20

1. Christus hat uns die vollkommenste Lebensregel gegeben, zu welcher wir weder etwas

hinzu, noch davon thun dürfen.

2. Den Geboten Gottes soll man gläubig nachkommen; denn zu ungöttlichem Wesen

würde es führen, einer (andern) Partei anzuhangen oder nach einer andern als

Christi Vorschrift uns zu richten.

3. Es ist unchristlich und jüdisch, in Unterscheidung von Kleidern, Sprüchen und

Ceremonien seine Frömmigkeit zu suchen.

4. Ebenso ist es gefährlich, lange Gebete aufzusagen und nachzusprechen, die der christlichen

Form nicht gemäß sind. Besser wäre es, das daraus verwandte Geld für Almosen

zu geben. Aus allen Kräften soll man alles zur Einheit richten; dieß geschieht, wenn

das Volk zum Lesen der heil. Schrift angehalten wird.

5. Des christlichen Priesters Beruf und Amt ist, dem Worte Gottes obzuliegen und

zwar mit solchem Eiser, daß ihm nichts für höher gilt. Hier zeigt sich bei Vielen
eine verdammliche und äußerst schädliche Sorglosigkeit.

6. Christi Gebote zu Menschensatzungen erniedrigen und Menschensatzungen zu Geboten

Christi erheben, ist ein Werk des Teufels. Verdammt ist der Geiz derer, die aus

Habsucht predigen, zu thun was verboten ist und zu unterlassen was man thun soll.

7. Wer das Evangelium ungewiß und zweifelhaft macht, der unterdrückt es, und wer

nicht seinen Bruder ohne Falschheit lehrt oder die Menschen mehr fürchtet als Gott,
der schämt sich des Herrn.

8. Wer aus eigener Kraft und Macht selig zu werden hofft und in Selbsterhebung

sich durch den freien Willen zu einem Gott macht, der wird durch seine Gottlosigkeit

verblendet.

9. Man soll am meisten um das bitten, was der heil. Geist eingiebt. Gott allein

sollen die Christen ihre Opfer darbringen.

10. Wer gesunden Leibes ist und Zeit und Kräfte nicht ausschließlich zur Verkündigung
des göttlichen Wortes verwendet, ist laut apostolischem Befehl zur Handarbeit
verpflichtet.

11. Der Christ soll sich hüten vor Fastnachtspiclen, vor jüdischer Gleißnerei im Fasten

und vor allem, was nicht aus Eingebung des Geistes geschieht, besonders vor den

Götzen.

12. Was nach jüdischen Satzungen riecht und der christlichen Freiheit eine Fessel an¬

legt, das soll man in christlichen Kirchen nicht dulden.

13. Unser Leitstern soll Jesus Christus sein, durch dessen Kraft (und nicht durch die

der Gestirne oder eines andern Elements) alle Dinge allein regieret werden. Dieß



21

wird geschehen, sobald alles nach evangelischer Norm gestaltet sein wird. Hader

und Zank ist zu meiden, damit der Friede Gottes, der höher ist als alle Vernunft,
in unsern Herzen wohne.

Farcl sollte erst die Erlaubniß der Universität einholen, über diese Thesen disputiren

zu dürfen. Die Erlaubniß wurde ihm abgeschlagen. Auch dem vr. Ber waren die Thesen

zu stark. Anderer Meinung als die Universität war die Regierung, und als jene ein Verbot

erließ, das allen ihren Angehörigen mit Relegation drohte, wenn sie der Disputation beiwohnten,

so antwortete die Regierung mit einem Mandat vom 24. Februar, worin sie das Benehmen

der Universität mißbilligte, und allen Predigern, Priestern und allen Universitätsgcnossen

gebot, solcher Disputation beizuwohnen, um wahren Bericht über die göttliche, heilige Lehre zu

vernehmen. Sollte sich Jemand unterstehen, dem Mandat entgegen zu handeln, so soll ihm

„das Mahlen, Backen und feiler Markt verboten und abgeschlagen" sein, und die, welche

Pfründen vom Rathe bezogen, sollten derselben verlustig gehen. — Dieß wirkte. Die Disputation

fand unter großem Zulauf statt. Farel sprach lateinisch, aber mit französischem Dialekte.

Oekolampad machte den Dolmetscher. Er bewunderte die feine Dialektik des Mannes. Um

so mehr ist zu bedauern, daß die Einzelnheiten des Gespräches nicht auf die Nachwelt gekommen

sind. Und so müssen wir uns mit der Nachricht einer gleichzeitigen Handschrist begnügen:

„Es kam viel Gutes davon, es nahm das Wort Gottes sehr zu; es entstanden davon

viele christliche Lehren." Farcl selbst erhielt indessen eine Weisung des RatheS, um Pfingsten

Basel zu verlassen. Der damals in den höhern Kreisen noch alles geltende Mann, Erasmus,

hatte sich durch Aeußerungen Farels über seine Person her hatte ihn einen Bileam und eine

Wetterfahne gescholten) äußerst verletzt gefunden, und seine Ausweisung betrieben. Nicht leicht

könnte man auch zwei verschiedenere Charaktere finden, als den kühn voranschreitenden Farel

und den furchtsam sich zurückziehenden Erasmus. Mit Empfehlungen von Oekolampad an

Luther verließ Farel unsere Stadt. Ob er wirklich nach Wittenberg gekommen, steht dahin.

Wir finden ihn später in Mömpelgard, und dann in Aelen (Aigle) an der Gränze des

Wallis, damals unter Bernischcr Herrschaft. Oekolampad blieb mit ihm in freundschaftlichem

Briefwechsel und suchte auch das etwas heftige Temperament des Franzosen mit deutscher

Besonnenheit zu mildern. Er erinnerte ihn sehr weise daran, wie es am Ende nur in Gottes

Hand stehe, die Herzen der Menschen umzuwandeln. Auch weiterhin hat Farel sich um die

Reformation Neueuburgs und der Umgegend, und noch vor Calvins Auftreten um die

Reformation Genfs verdient gemacht. Er starb hoch betagt den 13. September 1565.

Haben wir auch keine urkundlichen Nachrichten über den Vorgang und die unmittelbaren

Folgen der Farcl'schen Disputation, so zeigt uns doch ein Blick in die Briefe Oekolam-

pads aus dieser Zeit, daß ihm der Muth gewachsen war und mit ihm das Vertrauen in den



22

Sieg der Wahrheit. Aber überstürzen wollte er nichts. Das Meiste hoffte er von der

nachhaltigen Verkündigung des Wortes Gottes. Und daran ließ er es nicht fehlen. Schon um
Weihnachten 1523 hatte er, dem Beispiele Zwinglis folgend, angefangen, ganze Bücher der

heil. Schrift dem Zusammenhang nach von der Kanzel her zu erklären. So entstanden seine

„öffentlichen Vorträge" (Demagorien) über die Briefe des Johannes. Nicht nur an Sonn-
und Festtagen, auch in den Wochenpredigten, sah er eine aufmerksame Zuhörerschaft um sich

versammelt. Die Wochenpredigten waren eine Frucht der Reformation. Sie traten an die

Stelle der täglichen Messe. Nicht Oekolampad allein, auch Pellican und Luthard bei den

Barfüßern gingen mit dem Beispiel voran, und zwar Pellican aus ausdrückliches Verlangen
eines Theils der Bügerschaft. Solches verdroß den großen Haufen der Mönche, und bald
hieß es: Wochenpredigten röchen nach dem Lutherthum. Es war mit Händen zu greisen,
daß nicht sowohl die neue Form, als der Inhalt der Predigten ihnen ein Dorn im Auge
war, und so kam es nun auch bald zum Kamps der einen Partei gegen die andere, auch von
der Kanzel her. Diesem „zwiespältigen Predigen" suchte die Regierung durch ein Mandat
zu begegnen fund dieses ist das erste, das in Religionssachen erlassen wurde), wonach allen

Pfarrern, Leutpriestern, Seelsorgern, sowohl in den Pfarrgemeinden als in den Klöstern
eingeschärft wurde, hinfort nichts anderes zu predigen, denn allein das heil. Evangelium und
die Lehre Gottes, „frei, öffentlich und unverborgen," und die Beweise einzig und allein aus
der heil. Schrift zu führen; alle andere Lehre, die dem Evangelium nicht gemäß ist, rühre sie

von Luther oder andern Doctoren her, soll man, sowie „alle Stempeneien," bei Seite lassen.

Auch das gegenseitige Schimpfen und Schmähen auf den Kanzeln, es möge offen oder
verdeckter Weise geschehen, wurde auf's Strengste untersagt. Gleichwohl kam es auch jetzt noch,
und jetzt nur um so mehr, zu Ausbrüchen der verhaltenen Kampflust. Eines Tages verklagte
der Prediger Lienhart zu St. Peter den Prediger Wolfgang Wyßenburg im Spital, daß er
das Friedensmandat übertreten habe. Er hatte nach Röm. 16, 17. 18 vor denen gewarnt,
„die da Zertrennung und Aergerniß anrichten, die nicht dem Herrn Christo, sondern ihrem
Bauche dienen und durch süße Worte und prächtige Reden verführen die unschuldigen Herzen."
Wolfgang zeigte sich zu öffentlicher Verantwortung bereit, und mit Bewilligung der Regierung
schlug er zehn Sätze (Thesen) an, denen er eben so viele Antithesen entgegen stellte:

I. Es kann aus der Schrift bewiesen werden

1. Daß Christus das wahre und einige Licht sei, das alle Menschen erleuchtet.
2. Daß, da wir Feinde waren, Christus für uns geboren wurde und für uns gelitten

hat, wozu er nicht durch eines Menschen Tugend ist bewogen worden; sondern er

hat sich uns hingegeben umsonst aus Liebe.

3. Daß Christus sei der einzige Mittler und Fürsprech und Versöhnung für unsere Sünden.



23

4. Daß es der christlichen Freiheit (die des Geistes ist) widerspreche, wenn wir uns
den menschlichen Geboten unterwürfig machen.

5. Daß Christus in einem Opfer uns, die Geheiligten, vollendet habe.

6. Daß der hochwürdige Tisch des Herrn allen Gläubigen aufgerichtet sei unter der

Gestalt des Brotes und Weines.

7. Daß das neue Leben bestehe in völliger und evangelischer Buße.

8. Daß, wer nicht arbeitet, auch nicht essen soll.

9. Daß ein Priester soll eines Weibes Mann sein.

10. Daß die Gläubigen erhalten werden, die Ungläubigen schon jetzt gerichtet sind.

II. Hinwiederum kann aus der Schrift nicht bewiesen werden:

1. Daß Maria, die Mutter Gottes, und die Heiligen in anderer Weise Lichter seien

als durch Lehre und Beispiel.

2. Daß Maria durch ihr Verdienst Christum aus dem Himmel herabgelockt habe.

3. Daß die Heiligen, die hier gewandelt, uns bei Gott vertreten oder eigentlich für
uns bitten.

4. Daß die Gewissen durch menschliche Ueberlieferungen gebunden seien.

5. Daß die Messe ein Opfer sei.

6. Daß die Laien das Abendmahl nur unter einer Gestalt genießen sollen.

7. Daß die Ohrenbeichte und die Genugthuung durch unsere Werke im Worte Gottes

geboten sei.

8. Daß es Gott versucht sei, die Arbeit zu gebieten.

9. Daß den Priestern die Ehe verboten sei.

10. Daß ein Fegefeuer sei nach diesem Leben.

Ueber den Hergang und Ausgang dieser Disputation wissen wir eben so wenig, als
über den der Farel'schen. Selbst die gedruckten Exemplare der Thesen sind eine Seltenheit

geworden. Aber wir können schon aus diesen Thesen entnehmen, wie die Gegensätze der Lehre

sich gegen einander abgesetzt haben. Mochte man noch so ernstlich das zwiespältige Predigen

verbieten, es ließ sich nicht mehr verhindern, bis endlich eine Anschauungsweise die andere

verdrängt hatte. Es mußte zu einem Entscheid kommen. Dieser kam in Basel nicht so

schnell, wie in Zürich. Es ist ein mühseliges Geschäft des Geschichtschreibers, die einzelnen

Fortschritte zu verzeichnen, die hie und da gemacht wurden und die Rückschritte, die wieder

folgten, bis endlich durch des Volkes immer kühneres Drängen die zögernde Regierung dazu

gebracht wurde, den übergetretenen Strom der Massenbewegung in ein gesetzliches Bette zu
leiten und das mit ihrer menschlichen Autorität zu besiegeln, was in Gottes ewigem Rath
begründet war.



24

Die Reform begann mit den Klöstern und Stiftern. Schon am 1. Februar 1525

übergaben die Chorherren des Stiftes zu St. Leonhard aus eigenem Antriebe ihr Gotteshaus

sammt der dazu gehörigen Pfarrei mit allen Rechten und Gerechtsamen, mit allen Zinsen,

Zehnten, Gefallen und Nutzungen der Stadt, wogegen der Rath das Versprechen gab, sie

und ihre Nachkommen in Schutz und Schirm und Bürgerrecht aufzunehmen. Aber nicht alle

Gotteshäuser kamen der Reform so willig entgegen; am wenigsten die, welche das Licht der

Prüfung zu scheuen hatten.

In dem St. Magdalenen - Kloster der büßenden Schwestern (Reuerinnen) an der

Steinen hatten sich mehrere Mißbräuche cingeschlichen; der Rath hob durch eine Urkunde

vom 13. Februar das Kloster aus, indem er den Schwestern frei stellte, sich ihre Beichtväter

selbst aus der Zahl der Geistlichen zu wählen, während sie bis dahin an die Predigermönche

gewiesen waren. Noch weiter schritt die Regierung im Sommer desselben Jahres vor und

dehnte die Maßregel aus alle Klöster aus. Wir können es begreifen, wie manche fromme

Seele, die an dieses Leben gewohnt war, sich durch ein solches Vorgehen empfindlich verletzt

fand. Hören wir darüber den alten Karthäuser Georg, der uns eine Chronik seiner Zeit,

von seinem Standpunkt aus geschrieben, hinterlassen hat: „Am ersten Oktober an einem Sonntage

fanden sich vier Herren vom Rath bei uns ein mit einer geschriebenen Rathserkenntniß.

Darin wurde allen und jeden im Kloster, Mönchen sowohl als Laienbrüdern, in berufener

Versammlung angezeigt, wenn unter ihnen sich solche befänden, denen vielleicht das Klosterleben

für das Heil ihrer Seelen nicht forderlich zu sein schiene und sie dafür hielten, im

weltlichen Stande zufriedener leben zu können, so sollten sich diese in Monatsfrist offen erklären;

sie sollten dann frei austreten dürfen und so viel Auskommen an Geld, Gut und sonstigen

Dingen wieder erhalten, als sie mit in's Kloster gebracht hätten. Beschließe aber Einer zu

bleiben, so soll er für immer, ohne Hoffnung aus Befreiung, auszuharren gezwungen sein; wer

aber heraus wolle nach gethaner Versicherung, der habe keinerlei Hoffnung mehr zur Wiederkehr."

Von den Karthäusern hatte nur Einer, ein Johannes Küsser, von der Erlaubniß Gebrauch

gemacht, nach Empfang von 18 Goldgulden. Bruder Georg bezeichnet ihn als einen Abtrünnigen

und wirst ihm vor, daß er den Angeber gemacht u. s. w. Die Andern, sagt er, blieben, Dank

der Gnade Gottes, standhast, wenn auch Einige von Anfang schwankten. Bei den Predigern

sind drei oder vier mit einander abgefallen, ebenso bei den Minoriten (Barfüßern) und

Augustinern. Auch in den Nonnenklöstern, im Gnadenthal, an der Steinen, bei den Claris-

sinnen, sind nicht wenige, ihres christlichen Gelübdes vergessend, in den weltlichen Stand

zurückgetreten, und haben sich mit Ehemännern verbunden. Welch trauriges Loos dieser

Frauen! Dazu verleitete sie das Anhören des lutherischen Wortes. Auf diese Weise

entleerten sich nach und nach die Klöster; lieber hätten die Lutherischen gewollt, sie gingen alle-



25

sammt mit einem Mal zu Grunde; aber das hat Gott nicht gefallen." Anders freilich wurde

die Sache vom resormatorischen Standpunkt aus angesehen. WaS der Karthäuser Georg als

Wirkung des lutherischen Wortes bezeichnet, das erschien als Wirkung des göttlichen Wortes

von der evangelischen Freiheit, wiewohl ja nicht zu leugnen ist, daß manche auch die Freiheit

nur äußerlich faßten. Aber auch unter den im Kloster Zurückgebliebenen war wohl hie und

da Einer, der nur aus Scheu den Schritt zu thun bedenklich fand. Von einem Georg

Pontanus (daß es etwa gar der Versasser der Chronik gewesen, ist nicht wahrscheinlich) haben

wir noch einen Brief an Zwingli, worin er sich selbst einen Nicodcmus, ja einen Pharisäer

nennt. Welche Kämpfe überhaupt in manchem Herzen mögen vorgegangen sein, ist nur dem

bekannt, der in's Verborgene sieht.

Oekolampad, der seit dem Februar 1525 die förmliche Pfarrstelle zu St. Martin

bekleidete, schaffte nach und nach die ihm überflüssig scheinenden Gebräuche ab. So das sich

Bestreuen mit Asche am Aschermittwoch, das Weihen der Palmzweige, der Lichter u. s. w. Die

Ceremonien der Messe wagte er noch nicht abzuschaffen; er ermunterte aber die Gemeinde, sich

persönlich beim heiligen Abendmahl zu bethciligcn, das er, wie zu vermuthen, unter beiderlei

Gestalt austheilte. Bei der Taufe der Kinder, die er in deutscher Sprache durch seinen Helfer

verrichten ließ, ließ er den Exorcismus (Austreibung des Teufels) und andere Ceremonien weg.

Dagegen behielt er die Krankencommunion bei, und ermunterte sogar, sich ihrer zu bedienen.

Die Basel'sche Kirche hat auch dieselbe bis auf diesen Tag beibehalten, während sie durch die

Zwinglische Reformation in Zürich und anderwärts beseitigt wurde. So vorsichtig indessen

Oekolampad verfuhr, so wenig konnte er verhindern, daß ihm von den Anhängern des Alten

unbefugte Neuerungen vorgeworfen wurden. Als er in seinen Predigten über den Brief an

die Hebräer seine Zuhörer über die untergeordnete Bedeutung der Ceremonien aufzuklären

suchte, wurde ihm dieß übel vermerkt, und beinahe wäre ihm das Predigen über diesen Brief

von Obrigkeits wegen verboten worden. Sehr gut zeigte aber der Verklagte, daß nicht ans

dem Hebräerbries allein, sondern aus dem ganzen Neuen Testament dieselben Grundsätze könnten

hergeleitet werden. Man mußte ihn serner gewähren lassen. Wie aber zu allen Zeiten

die, welchen es an eigener Ueberzeugung fehlt, nach gewichtigen Autoritäten sich umfehen, so

geschah es auch hier. Die Regierung wandte sich an Erasmus, um von ihm ein Gutachten

über die brennenden Fragen der Gegenwart zu erhalten. Man legte ihm drei Fragen vor,

über die er seine Meinung abgeben sollte: 1) Wie es mit der Censur der Bücher zu halten;

2) mit den kirchlichen Gebräuchen, Ceremonien und Fasten; 3) mit der Aushebung des Cöli-

bates (Ehelosigkeit der Priester) und der Klöster. Die Antwort fiel aus, wie man sie von

Erasmus erwarten konnte, ausweichend, schwankend und unbefriedigend. Erst wollte er den

Auftrag ganz von sich ablehnen und seinem gelehrten Freunde Ber zuweisen, der dazu viel

4



26

geeigneter sei, als er. Rücksichtlich der Bücher warnte er vor namenlosen und aufrührerischen

Schriften; aber alles verwerfen könne man nicht, weil sonst auch manches Gute und Nützliche
unterdrückt würde. Die Abschaffung kirchlicher Ceremonien betreffend, soll man sich vor Ueber-

eilung hüten; man könne es nie Allen recht machen; über den Genuß des Abendmahls unter
beiderlei Gestalt wäre es gut, wenn ein ganzes Land sich vereinigte, die Erlaubniß vom päpstlichen

Stuhl auszuwirken; dasselbe könnte mit den Fasten geschehen. Was endlich die

Priesterehe betreffe, so sollte man nur würdigen Priestern Freiheit gestatten, während die unwürdigen

sie nur zu ärgerm Frevel mißbrauchen würden; doch könne auch darüber nur ein Concil
entscheiden oder ein Fürstenconvcnt. In Zukunft möge man darauf alles Ernstes sehen, daß
die Welt nicht mit ungelehrten, müßigen und nichtsnutzigen Mönchen überschwemmt werde.

Schließlich rieth er, den Bewegungen der Zeit gegenüber, dieselbe Klugheit des Verfahrens
einzuhalten, wie bisher; der Erfolg müsse lehren, ob das, was jetzt so eifrig betrieben werde,

von Gott sei oder wo andersher. Inzwischen sei alles fern zu halten, was Anlaß geben könne

zu aufrührerischen Bewegungen.

An aufrührerischen Bewegungen fehlte es nun allerdings nicht. Der Bauernkrieg, der

im Jahr 1ö25 in Schwaben und Thüringen ausgebrochen, hatte sich über den Schwarzwald
und das Elsaß verbreitet, und war schon in den ersten Tagen des Mai auch bis an die

Schweizergrenze vorgedrungen. Am Tage Philippi und Jacobi erschienen aus den obern Gegenden
des Baslergebictes bewaffnete Bauernschaaren vor den Thoren der Stadt, und erst mit Ende

Juli (am Tage Mariä Magdalenä) kam unter eidgenössischer Vermittlung ein Friede zu
Stande. Die Beschreibung dieser Unruhen möge einer spätern Feder vorbehalten bleiben.

Wir erwähnen ihr nur, so weit sie mit der religiösen Bewegung zusammenhing. Die Gegner

ermangelten nicht, die Schuld davon aus die Reformatoren und ihre Lehre zu werfen. Aber
so ferne Luther den aufrührerischen Bewegungen in Deutschland geblieben war, eben so ferne
blieb ihnen Oekolampad in Basel. Wohl aber mischten sich unter die Hausen der Aufrührer
die unruhigen Köpfe der Wiedertäufer. So ist mehr als wahrscheinlich, daß der uns schon

bekannte Stör von Liestal die Hand dabei im Spiele gehabt. Und so war es denn auch die

weit verbreitete Secte der Wiedertäufer, die, wie fast überall, so auch in Basel die ruhige
Entwicklung des Reformationswerkcs gefährdete. Das Haupt derselben, Thomas Münzer, der

aus Sachsen vertrieben, sich nach der Schweiz gewendet, zeigte sich auch in Basel. Er erschien

als unbekannter Flüchtling bei Oekolampad, der ihn zu Tische lud. Erst setzt gab sich Münzer
zu erkennen. Es entspann sich ein Gespräch, dem auch der Professor Hugbald beiwohnte, der

sogar von Münzer gewonnen wurde. Seine Erscheinung war jedoch nur eine vorübergehende.

Auch mit dem bedeutendsten Gegner der Kindertaufe, dem Balthasar Hubmaier aus Friedberg
in der Wetterau, nunmehr Pfarrer in Waldshut, kam Oekolampad in schriftliche Berührung.



27

Aber auch in Basel und dem Basler Gebiete, besonders in dem Homburgerthale, hatte die

Wiedertäufern um sich gegriffen, und so sah sich Ockolampad genöthigt, auch nach dieser Seite

hin den Kampf aufzunehmen.

Oekolampads Helfer, I. Gast, hat uns in seinem Tagebuch das Treiben dieser Schwärmer

geschildert, die nicht etwa nur theoretisch die Rechtmäßigkeit der Kindertause in Frage

stellten, sondern, recht tief in das praktische Leben eingreifend, alle bestehenden Rechte und

Uebungen, zumal das Recht der Obrigkeit bestritten, und die in ihrem ganzen Benehmen einen

durchaus andern Geist verriethen, als den besonnenen, dem Worte Gottes sich unterordnenden

Geist der Reformation. Nachdem Oekolampad die Wiedertäufer in predigten bekämpft hatte,

veranstaltete er, zunächst in seiner Wohnung, ein Religionsgespräch mit ihnen; doch waren sie

der Belehrung nur schwer zugänglich, und wir müssen später noch einmal aus den Kampf mit

ihnen zurückkommen.

Aber nicht nur mit den Gegnern aus der alten Kirche, auch nicht nur mit den schwär-

merischen Auswüchsen der reformatorischen Richtung, die in das Revolutionäre umzuschlagen

drohten, sondern auch mit dem Manne, von dem die große Bewegung der Geister in Deutschland

ausgegangen, an dessen Namen die Reformation überhaupt sich knüpfte, und mit dem er

selbst bisher in freundschaftlicher Beziehung gestanden, gerieth der friedlich gesinnte Reformator

Basels, ohne daß er den Streit gesucht hätte, in eine harte und unerquickliche theologische Fehde.

Bekanntlich hatte sich Luther in Betreff der Abendmahlslehre zunächst mit seinem

College» Carlstadt in Wittenberg entzweit; aber der persönliche Streit führte bald zu einer

Entzweiung der deutschen und der schweizerischen Reformation, indem Zwingli, wenn auch

in anderer Weise als Carlstadt, die Einsetzungsworte: „das ist mein Leib u. s. w.", an deren

Buchstaben Luther festhielt, als bildliche Rede faßte, gleich als hieße es : das bedeutet meinen

Leib. Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, diesen weit gehenden Streit nach seinem

theologischen Zusammenhange zu würdigen. Es möge für unsern Zweck die Erinnerung genügen,

daß auch Oekolampad ein bedeutendes Gewicht in die Wagschale gelegt hat durch seine Schrift

über den ursprünglichen Sinn der Einsetzungsworte (1525) ; eine Schrift, dw stch durch ihre

Mäßigung und Besonnenheit auszeichnet. Mit großer Unbefangenheit werden die auf den

Streit bezüglichen Schriftstellen untersucht, und auf die Vorzüge hingewiesen, die eine geistige

Auffassung des Sacramentes vor einem blos äußerlichen und mündlichen Genusse voraus hat.

Mußte doch auch Erasmus, an den sich wiederum die Regierung in ihrer Verlegenheit gewandt

hatte, dem Buche das Zeugniß geben, daß es ein gelehrtes, beredtes und wohl ausgearbeitetes

Buch sei; er würde, sagte er, hinzusetzen, auch ein frommes Buch, wenn etwas fromm sein

könnte, das mit der Ansicht und dem herrschenden Urtheil der Kirche im Widerspruch steht.

Allein Ockolampad verdarb es mit dieser Schrift nicht nur mit den Feinden, sondern auch

4 *



28

mit den Freunden, namentlich mit den Freunden in Schwaben, mit denen er, sowie auch mit
Luther, in einen Schriftstreit verwickelt wurde, den zu verfolgen hier nicht der Ort ist. Nur
der würdigen Haltung sei gedacht, die Oekolampad auch in diesem Streit einnahm, besonders

Luthern gegenüber. So richtete er, nachdem Luther sich in Schmähungen über die Schweizer
ergossen, im Jahr 1526 an ihn eine „billige Antwort", in der es unter Andern, heißt: „Ich
lege mich nicht gerne wider dich, den ich erkenne als einen wohlverdienten und theuern Knecht
des Evangeliums, durch welchen Gott Vielen die Augen und den richtigen Weg der Wahrheit
geöffnet hat, und uns nun zu erkennen giebst, daß auch du wie ein Mensch fehlen und fallen
kannst"; und nachdem er ihm seine Empfindlichkeit und Heftigkeit offen vorgehalten, fährt er

im Tone der herzlichsten Ermahnung fort: „Ach, nicht also, Bruder! Wir sollen uns nicht

einbilden, daß der heilige Geist gebunden sei an Jerusalem, Rom, Wittenberg oder Basel, an
deine oder eine andere Person; in Christo allein ist die Fülle der Gnade und Wahrheit".
Drei Jahre später war es ihm gegeben, auf dem Gespräch in Marburg (Oktober 1529),
Luthern Aug in Auge dieselbe Wahrheit zu sagen; aber zu einem Frieden kam es nicht. Bis
über ihren Tod hinaus waren Zwingli und Oekolampad in Luthers Augen ein Gegenstand
des göttlichen Zorns und Abscheus. Wie lieblos und seiner selbst unwürdig hat der große

Mann über ihr Scheiden aus dieser Welt geurtheilt! — Unbeirrt von den Streitigkeiten der

Schule fuhr Oekolampad fort, nach bester Ueberzeugung auch vom Abendmahl zu lehren, und

dieser Ueberzeugung gemäß ordnete er denn auch noch in demselben Jahr 1525 die einfache

Feier desselben an.

Er beschreibt dieselbe etwas späterhin seinem Freund EraSmus Ritter von Schaffhausen

also: „Wir verlesen alles auf der Kanzel bis zu den Einsetznngsworten, die vor dem Altar
oder dem Tische des Herrn gesprochen werden; es folgt nun sofort nach gehaltenen. Gebet die

Communion. Während derselben singt die Gemeinde deutsche Psalmen. Nach beendigter
Communion wird die Gemeinde mit einer kurzen Vermahnung entlassen. Nichts liegt mir mehr

an, als daß das Volk den rechten Sinn der heiligen Feier festhalte, die Liebe bezeuge und

festhalte die Einigkeit des Glaubens mit der katholischen Kirche und sich selbst dadurch als

tüchtig erweise, daß es sich der im Schwang gehenden Laster enthalte, seine Sünden bekenne

und sich freigesprochen wisse durch die trostreichen Versicherungen des Evangeliums; vor allen

Dingen aber, daß es eingedenk sei der Leiden des Herrn und durch das Gedächtniß derselben

um so geneigter werde zu brüderlicher Verträglichkeit, und sich dem Herrn dankbar erweise.

Indem wir es also halten, schreiben wir einander kein Gesetz vor; ja, wir selbst haben diesen

Gebrauch nicht als ein Gesetz empfangen, um so weniger möchte ich ihn Andern als Gesetz

aufdringen". Diese letzten Worte sind wohl zu beachten, wenn wir die Oekolampadische Abend-

mahlsseier mit der Zwinglischen vergleichen; Oekolampad redet von einem „Altar". Darüber



29

mußte er sich auch gegen den Berner Reformator Bertholt- Haller rechtfertigen. Er verband

aber damit nicht den Begriff eines OpferaltareS, sondern die Worte „Altar" und „Tisch des

Herrn" waren ihm gleichbedeutend. Die Communicanten näherten sich, wie bisher, dem Altar,

um dort die heiligen Zeichen und Pfänder zu empfangen, während letztere in Zürich herumgeboten

wurden. Diese Verschiedenheit des Ritus, die noch bis auf diesen Tag besteht, gab aber

damals nicht den mindesten Grund zu einer Spaltung der schweizerisch-reformirten Kirchen

untereinander. Später ward es freilich anders (die Genfer Reformationsgeschichte weiß davon

zu erzählen). Zwar verhehlte schon damals Oekolampad den Wunsch nicht, daß in allen

Kirchen eine Gleichmäßigkeit der Gebräuche stattfände, wenn es sich thun ließe; aber solches

lasse sich nicht erzwingen, und wollte man es, so wäre es nicht gut, man würde sich mit Recht

dem Vorwurf aussetzen, als wolle man ein neues Papstthum aufrichten. „Jeder sehe daher

zu, daß er seiner Gemeinde das gebe, was ihr am meisten frommt, damit er sie nicht in

einem schlimmern Zustand verlasse, als er sie angetreten

Der in St. Martin eingeführte Gebrauch ward auch bei St. Alban und St. Leonhard

eingeführt. Aber nun erhob sich auch ein Sturm gegen die Neuerung. Die Regierung

vermochte demselben nicht zu widerstehen. Sie befahl, alles wieder auf den alten Fuß zu stellen.

Es kamen noch andere Ereignisse hinzu, um das herbeizuführen, was man eine Reaction

nennt. Der evangelisch gesinnte Weihbischof Telamonius Limpurger schied aus dem

Domkapitel, durch die Gegner vertrieben, und an seine Stelle trat Augustin Marius,

gebürtig von Ulm (der Karthäuser nennt ihn einen Baöler). Er war Titularbischos von

Salona und Weihbischos in Freisingen. Er gehörte keineswegs zu den Dunkelmännern. Er

war sogar mit Männern der Reformation, wie mit Vadian, befreundet und huldigte mi Herzen

den freisinnigen Ansichten des EraSmus, aber er theilte auch mit diesem die Abneigung

gegen eine Bewegung, welche über die Bestimmungen der katholischen Kirche hinausging, mithin

dieselbe in ihren Grundlagen zu erschüttern drohte. An ihm hatte Oekolampad einen

nicht unbedeutenden Gegner, da die Beredsamkeit des Mannes zugleich eine glänzende und

hinreißende war. Er kam gegen Ende des Jahres 1525 nach Basel. Eine Predigt, die er zu

Ehren der Himmelskönigin Maria hielt, forderte den Widerspruch Ockolampads heraus; doch

suchte sich dieser erst freundlich mit dem Gegner zu verständigen; aber bald gelangte er zu

der Ueberzeugung, daß ein Nebeiieinanderwirken beider Männer unmöglich sei; einer werde

dem andern weichen müssen. Oekolampads Stellung wurde immer schwieriger, da nun außer

Limpurger noch andere seiner Mitarbeiter ihn verließen. Bonisacius Wolfhardt ging nach

Straßburg. Pellican folgte einem Ruf nach Zürich; doch erhielt Oekolampad an Hreronymuo

Bothanus von Maßmünster einen willkommenen Gehülfen.

Die Anstrengungen der Gcgenreform machten sich nicht allein in Basel fühlbar, son-



30

dern in der ganzen Eidgenossenschaft. Der Weg der öffentlichen Disputation, den die

reformatorisch Gesinnten betreten, wurde nun auch von den katholischen Orten der Eidgenossenschaft

als der erwählt, der am sichersten zum Ziel führe. Der große „Landdisputircr" Eck

dachte schon lange daran, die Scharte auszuwetzen, die sein Schwert auf der Leipziger Disputation

1519 davon getragen. Er bot sich selbst der eidgenössischen Tagsatzung zum Vorkämpfer

an, und diese ordnete 1526 einen Tag in Baden, auf welchem die beiden Parteien sich

messen sollten. Zwingli, aus den es hauptsächlich abgesehen war, erschien nicht, aus gutem
Grunde. Dagegen sollte dießmal der Reformator Basels die Sache seiner schweizerischen

Glaubensbrüder auf dem Religionsgespräch vertreten. Gerne hätte er gesehen, wenn Basel als

Kampfplatz wäre beliebt worden; allein diesem Wunsche wurde nicht entsprochen, und so mußte

er sich zur Reise nach Baden entschließen. Er machte sie im Geleite zweier Abgeordneten des

Basler Rathes, des Bürgermeisters Adelberg Meier und Urban von Brunn. Von Seiten der

Universität erschienen Dr. Ludwig Ber, von Seiten des Bischofs und Domkapitels der

Weihbischof Marius und Andere. Der feine Erasmus, an den die Einladung gleichfalls ergangen

war, entschuldigte sich mit der Schwäche seiner Gesundheit, die ihm auch in andern Fällen als

Ausflucht dienen mußte. Dagegen fanden sich an Oekolampads Seite ein die Pfarrer Wyßen-
burg, Luthard, Jmmeli, Geyerfalk. Aus der übrigen Schweiz waren außer den Boten der

eidgenössischen Orte die Abgeordneten der schweizerischen Bischöfe von Constanz, Lausanne,
Chur erschienen, denen sich eine beträchtliche Anzahl von in- und auswärtigen Theologen
anschloß; unter ihnen Berthold Haller von Bern, Oechsli von Schaffhausen, Burgauer von
St. Gallen. Am heil. Pfingsttage (den 19. Mai) ward die Disputation unter großer
Feierlichkeit eröffnet. Abt Barnabas von Einsiedeln, Dr. L. Ber von Basel, Ritter Stapfer von
St. Gallen und Schultheiß Honegger von Bremgarten wurden als Präsidenten erwählt. Von
jeder Partei wurden zwei Schreiber bestellt. Außer ihueu durfte Niemand etwas aufzeichnen;
doch gelang es dem listigen Custos am Fraumünster in Zürich, Thomas Platter, unter der

Verkleidung eines Hühnerträgers, dem Meister Ulrich Zwingli die Neuigkeiten zuzutragen. —
Die „Schlußreden" (Thesen), welche der Disputation zu Grunde lagen, waren dießmal von
Eck und seiner Partei gestellt. Sie betrafen die Gegenwart des Leibes Christi im Sacrament
des Altars, das Meßopfer, den Marien-, Heiligen- und Bilderdienst, das Fegseuer, die

Erbsünde und die Kindertause. Wir können dem Gang der Disputation nicht folgen. Wir
beschränken uns auf Oekolampads persönlichen Antheil an ihr und auf den Eindruck, den er
auf Freund und Feind machte. Wie sich erwarten ließ, stellte er sich von Anfang an aus den

Grund der Schrift, während Eck und die Seinigen sich auf die Tradition der Kirche beriefen:
„Ueber allen Uebungen steht in unserm Schweizerlande das Landbuch. Unser Landbuch ist
die Bibel". Als Eck entgegnete, man müsse aber das Landbuch verstehen und die Alten ver-



31

ständen es doch besser, als die Jungen; man müsse also auf jene hören (die Väter der Kirche),

entgegnete Oekolampad: „Wer das Landbuch aus diesem selbst zu erklären weiß, der versteht

es am besten, er sei jung oder alt". Er huldigte somit dem Grundsatz, Schrift müsse durch

Schrift erklärt werden. Sodann nahm er besonders Antheil an dem Streit über die Marien-

und Heiligenverehrung und den Bilderdienst. „Er disputirte", bezeugt Bullinger, „mit solcher

Geduld, Langmuth, Tapferkeit und Geschicklichkeit, daß sich auch seine Widersacher wundern

mußten und sein bescheidenes Betragen bei männiglich großes Aufsehen machte. Es sprachen

auch Etliche: O wäre der gelbe Mann auf unserer Seite und unseres Glaubens". Und der

Berner Dichter Manuel singt in seinem Liede:

„Gsell, ick, gab' ein Guldin drum,

Ach, daß du Oekolampadium

Zu Baden hättest gesehen.

Mit so großer Demüthigkeit,

Ein Mensch, der gar kein Gallen treyt,

Das müfsen's selbst verjähen.

Sin Schlußred, die er da hat g'lehrt.

Die hat er ehrlich erhalten".

Sein stilles, eingezogenes Wesen und sein Gebetseiser sielen auch den Gegnern aus.

Sein Wirth (zum Hecht) wunderte sich, daß ein Ketzer so andächtig beten könne. Das

Gerücht hatte sich verbreitet, Oekolampad habe im Kampfe das Gewehr gestreckt, und habe um

Frieden gebeten. Die Basler Boten aber berichteten gleich Anfangs nach Hause: „Wir sind

in den Sack gebracht, so daß wir uns nichts Gutes versehen können; denn unser Widerpart

steht mit großer Macht wider uns. Wir haben es indessen mit Gott gewagt und wollen es in

seinem Namen angreifen und ihn um Gnade bitten, unverzagt, es koste Leib und Leben

Und von dieser Gesinnung zeigte sich Oekolampad durchdrungen bis an's Ende, und achtete

auch nicht der Schimpf- und Nccknamen, mit denen er beworsen wurde.

Achtzehn Tage hatte die Badcner Disputation gedauert. Jede Partei schrieb sich den

Sieg zu. Am lautesten triumphirte Thomas Mur ner, der sich in galligen Redensarten

erschöpfte. Er war es denn auch, der die Akten des Gesprächs herausgab.

Nachdem Oekolampad wohl erhallen wieder in Basel angelangt, berichtete er solches

an Zwingli in Zürich; er verhehlte ihm nicht seine weitern Besorgnisse und empfahl sich seiner

Fürbitte. „Bitten wir Christus, daß er die Seinen nicht verlasse und in Kurzem den Satan

unter seine Füße trete". Er schritt nun auf der betretenen Bahn Schritt für Schritt

vorwärts. Wir haben schon oben des deutschen Psalmengesanges erwähnt. Von diesem war der

erste Versuch gemacht worden in den Ostertagen 1526, mithin noch vor der Badener Disputation.

Allein ein Verbot der Regierung trat dazwischen. Oekolampad machte Gegenvorstel-



32

lungen, indem er zeigte, wie der Gesang der Gemeinde zur Hebung der Andacht das Meiste

beitrage; er fand aber kein Gehör. DaS Verbot wurde erneuert. Nichts desto weniger konnte

Oekolampad im August an Zwingli schreiben: „Heute und am Laurentiustage sind in meiner

Kirche deutsche Lieder von der Gemeinde gesungen worden". Der Karthäuser Georg macht

sich darüber lustig: „die Lieder seien nach der gemeinen Weise der Volkslieder äußerst roh
gesungen worden"; während nach andern Berichten die Wirkung (nicht die musikalische, aber

die religiöse) eine ergreifende muß gewesen sein, da die Leute dabei „Thränen vergossen, gleich

den Juden bei dem Wiederaufbau Jerusalems".

Nicht ohne Einfluß aus die religiöse Stimmung der Bevölkerung, des einen wie des

andern Glaubens, blieben die schreckhaften Ereignisse, von denen die Chroniken des Jahres
1526 melden. Im Sommer wüthete die Pest, die schon im Frühjahr sich eingestellt hatte
und bis in den Herbst hinein dauerte. Seit 24 Jahren war keine solche Sterblichkeit mehr

gewesen. Ein großer Wctterschaden verheerte im August Felder und Weinberge. Im
September ward der Pulverthurm durch einen Blitzstrahl entzündet und in die Luft gesprengt,

wobei achtzehn Menschen ihr Leben einbüßten. Sahen die Einen darin eine Strafe Gottes

für den Abfall vom alten Glauben, so die Andern ein Gericht, gleichmäßig über alle verhängt,
die sich nicht zu dem lebendigen Gott wenden. In diesem Sinne benützte Oekolampad diese

Ereignisse zu ernsten Bußpredigten, wozu unter andern die Klaglieder Jeremiä die Texte

boten. Seine Predigt über „den Zorn GotteS" verdient noch jetzt Beachtung. In eben

diese Zeit fällt auch sein trefflich gehaltener „Kinderbcricht," der sich zum Verständniß der

Kinder auf's lieblichste herabläßt, und der erst später durch strenger gehaltene, dogmatisireude

Lehrbücher verdrängt wurde. —
Das Jahr 1527 schien der Reformation günstiger werden zu wollen, als das vorige;

allein der bereits geschürzte Knoten verwickelte sich von nun an immer mehr, bis er endlich mit
Gewalt sich löste. Der Rath schwankte noch immer rathlos zwischen den beiden Parteien.
Von beiden Seiten suchte er befriedigenden Aufschluß. Nachdem er erst einige Feiertage
abgestellt, die Prozessionen beschränkt, das eingezogene Klostervcrmögen den wohlthätigen Zwecken

der Armenversorgung zugewendet und andere nützliche Verordnungen gegeben, ertheilte er den

26. Mai den Predigern beider Parteien den Austrag, ein Gutachten über die Messe

einzugeben, in wiefern sie ein Opfer und ein gutes, Gott wohlgefälliges Werk sei. Von römischer

Seite erhoben sich für die Messe neben dem Weihbischofe Johann Remp, in Klein Basel, und

Ambrosius Pclargus (Stork), Lesemeister der heil. Schrift und Prädicant bei den Predigern.
Gegen dieselbe reichte Oekolampad eine Schrift ein, die zu seinen bedeutendsten gehört und
die außer ihm noch von sechs andern Geistlichen unterschrieben war: Marcus Berschi bei St.
Leonhard, Wolfgang Wyßenburg im Spital, Johann Luthart zu Barfüßern, Thomas Geyer-



33

falk bei den Augustinern, Balthasar Vögeli, Diaconus zu St. Leonhard und Hieronymus

Bothanus, Diacon bei St. Martin. Sie baten die Regierung dringendst, „den entsetzlichen

Greuel der Messe" so bald als möglich abzustellen. Erst nach Verlauf von zwei Monaten

erhielten sie den Bescheid, der ganz an Erasmus erinnerte: „Sintemal dieser Handel schwer

und nichts freventliches darüber zu beschließen sei, so müsse man die Sache aus ein künstiges

ordentliches Concil bringen, und der allgemeinen Kirchen Erkenntniß darüber abwarten."

Nichts desto weniger erhielten die Prediger die ihnen schon im Jahr 1524 zugegangene Weisung,

dem Inhalt der heil. Schrift gemäß zu predigen, was zur Ehre Gottes und zum Frieden dienlich

sei. Ja, am 23. September folgte ein weiterer Entscheid, wonach die Messe zwar nicht

abgeschafft, wohl aber das Halten derselben dem Gewissen des Einzelnen frei gegeben sein

sollte. In den Briefen an seine Freunde hatte sich Oekolampad über dieses ^chaukclsystem

beschwert: „Wir predigen tauben Ohren und das unheilbare Basel verkennt sein Heil." Und

wiederum: „Bei uns geht Alles immer im Alten fort und beständig liegen wir im Kampfe

mit den Predigern des Antichrists. Endlich, meine ich, sollte doch das Volk es müde werden

daß der Widerpart also seine Güter mißbraucht; es wird wohl die Regierung dahin drängen,

der verderblichen Controvers ein Ende zu machen." Er hatte richtig gesehen. Das Volk

ergriff die Initiative. Den 22. Oktober fand eine Versammlung bei den Augustinern statt.

Vierhundert Bürger gaben sich das Wort, die Regierung zu einem Entschluß zu drängen.

Der Rath schickte den Oberstzunftmeister Jacob Meier (zum Hirschen) an die Bürger mit

dem Versprechen, die Sache an die Hand zu nehmen. Er ließ auch auf den folgenden

Sonntag die Zünfte versammeln, um sie zur Ruhe zu ermähnen; Volksversammlungen

sollten unterbleiben, jeder sich nach dem Mandat richten, wobei es den Einzelnen ja freigestellt

sei, ob sie es mit der Messe halten wollten oder nicht. Aber die Bürger verlangten

eine feste, eine allgemein giltige Norm. Der Gedanke an kirchliche Gleichberechtigung, (Parität)

oder gar an individuelle Religionsfreiheit, wonach Jedem freistehe, zu glauben was und

wie er wolle, lagen jener Zeit fern. Einheit des religiösen Bekenntnisses und der

religiösen Gebräuche war eine Forderung, von der beide Parteien ausgingen, von der beide das

Wohl des Gemeinwesens abhängig machten, und eben deßhalb erschien der ausdauernde Zwiespalt

als ein Krebsschaden dieses öffentlichen Wohls. So konnte denn die Regierung nicht

verhüten, daß trotz des Verbotes neue Volksversammlungen gehalten wurden, und zwar in

Gestalt öffentlicher Gastmähler auf den Zünften, wozu auch die Geistlichen, die damals keiner

Zunft angehörten, eingeladen wurden.

Bei diesen Mahlzeiten von 50 bis 400 Gedecken mag manches gute, aber auch manches

ungute Wort unter dem Klang der Becher gesprochen worden sein, von dem die Geschichte

nichts meldet. Auch diese Zusammenkünfte wurden untersagt.
5



34

Nicht minder groß war seit der Badener Disputation die Aufregung auch in der

übrigen Schweiz. Der „Kirchendieb und Ketzerkalender" Murner's machte böses Blut. Die

evangelischen Stände von Zürich, St. Gallen, Schafshausen, Appenzell hielten Zusammenkünfte,

um den Schmähungen ein Ziel zu setzen; aber umsonst. Da erhob sich Bern, und

schrieb eine Disputation aus, die Anfangs 1528 in seinen Mauern abgehalten werden sollte.

Oekolampad war hoch erfreut; er hoffte, daß dort die Wahrheit siegen, Christus seine Herrlichkeit

offenbaren werde. Auch er fand sich neben Zwingli und andern Schweizer-Reformatoren in

Bern ein. Er betheiligte sich an dem Gespräch, das vom 6. bis 26. Januar gehalten wurde,

namentlich an den Verhandlungen über das b. Abendmahl, wo er nicht nur die

römischkatholische, sondern auch die lutherische Ansicht zu bestreiten fand, die durch den Pfarrer
Burgauer von St. Gallen vertreten war. Auch predigte er einmal über die Liebe Gottes,

ein schönes Scitenstück zu der Predigt über den Zorn GotteS.

Auch das Berner Gespräch können wir nicht in das Einzelne verfolgen. Für die Berner

Reformation war es entscheidend, und auch für die übrigen Kirchen ermuthigend. Oekolampad

hoffte auch für Basel; allein unterm 11. Februar beklagt er sich gegen Zwingli: „Die
Unsrigen werden durch Berns Beispiel nicht im Mindesten bewegt, also daß am Tage ist,

wie wenig uns die göttlichen Dinge am Herzen liegen, um von Anderm nicht zu reden. Und

doch wird die Politik (Staatsraison) keinen Bestand haben, wo die Religion nicht heilig
gehalten wird. Indessen wollen wir dem Herrn die Stunde nicht vorschreiben, da er diesem

Nothstand ein Ziel setzen wird!" Und ein ander Mal schreibt er, im Blick aus ein neues

Mandat der Regierung das sich wie die frühern in der Schwebe hielt: „Ich fürchte, daß

Basel, weil es immer aus beiden Stühlen sitzen will, einst neben beiden abfalle. Wehe einem

in sich getheilten Hause." Wiederum kam es zu Volksbewegungen, in denen Oekolampad die

Vorboten größerer Zerwürfnisse ahnte.

Am Karfreitag vergriffen sich einige Eiferer an den Bildern in der St. Martinskirche,

ohne Vorwissen Oekolampads. Sie warfen sie über den Haufen. Ihre Kühnheit

fand Nachahmung. Die anfängliche Zahl von Fünfen wuchs aus Vierunddreißig. Diese

räumten am Ostertage nach dem Abendgottesdienstc auch in der Augustinerkirche mit den

Bildern auf. Tags daraus versammelte sich der Rath und die, welche zuerst das Beispiel

gegeben, wurden zur Haft gebracht. Aber daö schreckte die Andern nicht ab. Vielmehr legten

sie für die Gefangenen Fürbitte beim Rath ein. Es schloßen sich ihnen nicht weniger als

Zweihundert an. Der Rath ließ sie ermähnen, auseinander zu gehen. Sie erklärten, sie

gingen nicht, bis ihnen entsprechende Antwort geworden. „Eine weise Obrigkeit," so ließen

sie sich vernehmen, „werde doch die Götzen nicht so hoch halten, daß darum biedere Bürger
gefangen gesetzt oder gestraft werden sollten." Endlich begaben sie sich auf die Zunft der



35

Zimmerleute zu Spinnwettern. Als der Rath sah, daß es Ernst gelte, gab er nach. Die

Gefangenen wurden loSgegeben, und in fünf Kirchen der Stadt (St. Martin, St. Leonhard,

bei den Augustinern, den Barfüßern und im Spital) sollten die Bilder entfernt werden.

Aber auch diese Maßregel erschien als eine halbe. Dem „zwiespältigen Predigen" war damit

noch nicht gesteuert, dem Bürgerzwist noch nicht ein Ende gemacht. Der Rath verbot alles

Tragen der Waffen und suchte die Ruhe so gut als möglich herzustellen. Auch jetzt wieder

erschienen, wie dort im Bauernkriege, eidgenössische Vermittler; von Zürich Hans Bleuler

und Meister Jakob Oeri. Von Bern wurden Niklaus Manuel und der Seckelmeister

Tillmann abgeordnet; doch scheinen dieß Mal nur die Zürcher wirklich als Vermittler ausgetreten

zu sein. In Uebereinstimmung mit Oekolampad drangen sie aus Einberufung des

großen Rathes; aber die Regierung wollte auf die Vermittlungsvorschläge nicht eingehen. Die

katholische Partei hatte in ihr noch immer eine starke Vertretung. Im Juli wurde zwar

der Rath erneuert, allein auch vom neuen Rathe versprach sich Oekolampad nicht allzuviel,

obgleich neben Adelberg Meier, dem Bürgermeister, Jakob Meier (zum Hirschen) zum

Oberstzunftmeister gewählt wurde. Beide Männer waren entschieden auf der Seite des

Reformators.

Um die Verwirrung noch größer zu machen, erhoben die Wiedertäufer aus's Neue ihr

Haupt, deren Wühlereien der unterhöhlte Boden der Volkskirche ganz willkommen war. Sie

boten sogar den Papisten im Stillen die Bruderhand, um die evangelische Partei um so sicherer

zu erdrücken. Oekolampad hatte einen schweren Stand. Auch persönlichen Angriffen sah er

sich ausgesetzt. Nun wurde auf seine Veranstaltung hin den 10. Juni ein öffentliches

Religionsgespräch mit den Wiedertäufern in der St. Martinskirche gehalten. Aber auch dieß führte,

wie sich erwarten ließ, zu keiner Verständigung. Die Obrigkeit griff in so weit durch, daß

sie den 14. Mai 1528 eine scharfe Verordnung gegen die Wiedertäufer und ihre Winkclpre-

diger erließ. Aehnlich wie in Zürich und anderwärts wurde mit körperlichen Strafen und

Gefängniß gegen sie eingeschritten. Noch im Laufe des Sommers wurden einige der Wie-

dertause ergebene Männer und Frauen öffentlich ausgepeitscht und über die Grenze gewiesen,

Andere eingesperrt. Allerdings ein seltsames Mittel der Bekehrung! Wenn selbst ein

Oekolampad, noch in den Anschauungen seiner Zeit befangen, solches Verfahren gewähren ließ, so

war er es doch, der weit lieber auf dem geistigen und allein zulässigen Wege der Belehrung

mit gutem Beispiel voranging. So besonders auch aus der Landschaft. Hier ließ er im Herbst

1528 durch seinen Helfer Hieronymus Bothanus die erste Kirchenvisilation halten, mit der auch

sein durch christlichen Ernst und Milde ausgezeichneter Hirtenbrief in Verbindung steht, den

er an die Geistlichen der Landschaft richtete. Er schließt seine väterlichen Ermahnungen mit

den Worten: „Lasset uns die Hand nicht abziehen vom Pfluge, sondern beharren bis an's

5*



36

Ende. Befleißigen wir uns demnach der Eintracht und ergreifen wir mit beiden Händen, was

zur Förderung der Liebe dient".

Die in der Regierung wie im Volk herrschende Spaltung wurde immer klaffender.

Die Häupter und Glieder des Raths waren getheilt. Als Vertreter der reformatorischen

Partei haben wir bereits Adelberg Meier und Jacob Meier (zum Hirschen) kennen gelernt;
dagegen hielten es der Bürgermeister Meltinger und Jacob Meier (zum Hasen) mit der

Priesterschaft. Von den Bürgern waren die Bewohner der Spalenvorstadt und des „mindern
Basels" großentheils den alten Gebräuchen treu geblieben.

Auch bekämpften sich die Geistlichen nicht nur mit Worten von der Kanzel her, es

kam sogar zu Thätlichkeiten. Als Oekolampad zu Ansang Septembers 15W das Programm
zu seinen Vorlesungen über den Propheten Daniel nach damaliger Uebung an den Kirchthüren
anschlagen ließ, erkühnte sich ein vorübergehender Priester, den Anschlag abzureißen und zu
vernichten. Das sah der Augustiner Thomas Geyerfalk, ein Anhänger der Reformation. Er
warf dem Priester das Ungeziemende seines Benehmens vor, wahrscheinlich in etwas starken,

herausfordernden Worten. Der Priester griff zum Messer und zuckte es aus den Augustiner.

Dieser ergriff jenen, warf ihn zu Boden und entwaffnete ihn. Die Volksmenge lief herbei,

und als über dem Ringkampfe der Beiden der Priester von seinem eigenen Messer, das ihm

Geyerfalk aus den Händen winden wollte, eine leichte Kopswunde erhielt, erhob sich das

Geschrei, Geyerfalk habe ihn ermorden wollen.

In der Regierung kam es auch zu ernsten Auftritten, wenn auch nicht zu thätlichen.

Im Dezember trat ein Mitglied des Rathes auf und erklärte, keine Sitzung mehr besuchen

zu wollen, bis dem Unfug gesteuert sei, und verließ den Saal. Oekolampad hoffte von diesem

energischen Schritt einigen Erfolg. Stürmischer ging es in der Bürgerschaft her. Mittwochs
den 23. Dezember hatten sich über zweihundert Bürger der resormatorischen Partei auf dem

Zunfthause zu Gärtnern versammelt. Man beschloß, eine Bittschrift an den Rath zu richten

wegen des „zwiespältigen Predigens". „Nicht Lust am Ausruhr sei es", bemerkten die

Bittsteller, „sondern die Liebe zur Ehre Gottes und zum Frieden der Stadt Basel, was sie zu
diesem Schritt bewege". Sie verlangten Entfernung aller der Prediger, welche nicht nach dem

Evangelium lehren und Abstellung der Messe, die „ein Greuel vor Gott" sei. Aus das künstige

Concil wollten sie sich nicht mehr länger vertrösten lassen, und wenn man ihnen erwidern

wolle, zum Glauben könne man Niemand zwingen, so sei dieß in sofern wahr, als Gott allein
den Glauben schenke; allein damit dürfe eine Obrigkeit, welche falsche Propheten und Aergernisse

in ihrer Mitte dulde, sich nicht entschuldigen, so wenig eine Mutter die schlechte Aufführung
ihrer Tochter damit entschuldigen könne, Gott müsse sie ziehen. Schließlich wurde die Regie-



37

rung gebeten, den Gegnern die Bewaffnungen zu untersagen, weil sonst die Bittsteller genöthigt

wären, gleichfalls zu den Waffen zu greisen.

Der Bürgermeister Meltinger, dem die Bittschrift durch einen Ausschuß der Bürger

überbracht wurde, wollte sie nicht annehmen; er hieß die Bürger auseinander gehen. Diese

aber faßten Posten auf ihren Sammelplätzen und nahmen, nachdem sie nun auch zu den

Waffen gegriffen, eine drohende Stellung ein. Der bestürzte Rath versammelte sich. Man

ordnete die bei der evangelischen Partei beliebten Häupter, den Bürgermeister Adelberg Meier

und den Oberzunstmeister Jacob Meier zum lsHirschen) an sie ab. Sie wurden mit Ehrerbietung

empfangen. Die Bittschrift wurde überreicht und das Versprechen gegeben, man wolle

sich zurückziehen, wenn der Rath verspreche, binnen zwei Tagen eine Antwort zu geben. Ebenso

wurde die Gegenpartei, die auch ihres Ortes zur Sammlung gerufen, zum Rückzug bewogen.

Aber es war ein Waffenstillstand, von dem Jeder einsah, daß er nur der Anfang eines

unvermeidlichen Bürgerkrieges sei, wenn nicht schleunige Abhülfe kam. Diese wurde wiederum

von den befreundeten evangelischen Mitständen erwartet. Ockolampad schrieb im Namen der

Bürgerschaft an seinen Freund Zwingli und beschwor ihn, zwei angesehene Männer der

Regierung als Vermittler nach Basel zu schicken. „Du und deine Stadt", schreibt er, „werden

sich dadurch nicht wenig um Basel verdient machen". In ähnlichem Sinne ward nach Bern

geschrieben. Es war hohe Zeit. Schon ging das Gerücht von fremdem Kriegsvolk, das sich

den Grenzen nahe. Fremde, unheimliche Gesichter, die man im Dunkel der Dezembernächte

aus den Straßen erblickte, schienen dieß Gerücht zu bestätigen. Da erschienen die Herren von

Zürich und Bern, die am heil. Weihnachtstage und Tags daraus in Basel eintrafen, als

Freunde in der Noth. Auf Ermahnung der Gesandten hin legte die Bürgerschaft die Waffen

nieder. Der Rath versammelte sich schon in der Nacht aus St. Stephanstag. Nun meldeten

sich aber auch Boten der katholischen Partei, von Schwyz, Uri, Zug, denen sich auch der von

Solothurn anschloß, während Schaffhausen, Mülhausen und Straßburg mit Bern und Zürich

einig gingen. Die letzte Instanz, zu der die Vermittler ihre Zuflucht nahmen und auf die

sie die Streitenden hinwiesen, war wiederum eine Disputation; als ob deren nicht schon genug

wären gehalten worden! Aus fünf bis sechs Monate hin sollten die Gemüther noch in Spannung

gehalten werden; denn erst 14 Tage nach Pfingsten des Jahres 1329, am ersten Sonn-

tag nach Trinitatis, sollte diese Disputation in der Barfüßerkirchc stattfinden, wobei keine

andern Beweise gelten sollten, als die aus dem Worte Gottes geführten. Nach abgehaltener

Disputation sollten alsdann von Zunft zu Zunft die Stimmen gesammelt und nach der

Mehrheit dieser Stimmen entschieden werden. Aber auch die Zwischenzeit bis dahin sollte

nicht ungenützt vorübergehen. Vielmehr sollten die Prediger beider Parteien, bei Strafe

der Absetzung, gehalten sein, wöchentlich zwei Mal wenigstens zusammen zu kommen und



sich über die Gegenstände zu besprechen; Privatdisputationen sollten der öffentlichen

vorausgehen. —

Diese Beschlüsse wurden der Bürgerschaft zur Annahme vorgelegt. Am Morgen des

heil. Dreikönigstages, den 6. Januar 1539, fand eine Bürgerversammlung statt. Ockolampad

trat mitten unter die Versammelten. Er erwog den Ernst dieser Stunde. Der feierlichen

Stimmung gab er in dem Gebete Ausdruck, das er laut hielt und in das wohl manche der

Versammelten von Herzen einstimmten. Dann erst folgten die Worte der Ermahnung, von

denen er hoffen durfte, daß sie Gehör fänden. Schließlich befahl er den Ausgang der Sache

Gott. Die Leidenschaft fing an sich zu legen; mau fügte sich, wenn auch wohl Mancher mit

geheimem Widerstreben, der Anordnung der Regierung. Nicht so willig zeigte sich die Gegenpartei.

Neben den religiösen Beweggründen, die ja auch bei denen zu achten sind, welche nun

einmal es nicht über ihr Gewissen bringen konnten, mit dem Glauben der Väter zu

brechen, machten sich auch politische, oder wenn man will, staatsökonomische Bedenken geltend.

Basel bezog seine Einkünfte an Gesällen von Liegenschaften in den benachbarten katholischen

Ländern, namentlich im Sundgau, damals unter östreichischer Herrschaft. ES gehörte ein hohes

Maaß von Glaubensmuth und Selbstüberwindung dazu, den zeitlichen Gewinn um des ewigen

willen in die Schanze zu schlagen. Und was der Einzelne am Ende für sich zum Opfer

bringen mag, darf er das auch der Gesammtheit, darf er es ohne Weiteres einer Regierung

zumuthen, der die Verwaltung auch des zeitlichen Staatsgutes befohlen ist? Diese Rücksicht

ist die billige Geschichte der damaligen Regierung Basels schuldig, wenn sie es auch bedauert,

daß eben durch diese Bedenklichkeiten der Sieg der geistigen Güter aufgehalten wurde.

Indessen ruhte auch die Leidenschaft nicht. Kaum hatten die eidgenössischen Vermittler den Rücken

gewendet, so schleuderte der Predigermönch Ambrosius PelargnS (Stork) eine Schmähschrift

dem Basler Reformator entgegen, in welcher er auch seinen Privatcharakter angriff. Oekolampad

beschwerte sich darüber beim Rathe, und obwohl er keine Genugthuung erhielt, blieb er doch

seinem Vorsatz getreu, alle Aufregung im Volke zu vermeiden, damit, wie er an einen Freund

schreibt, „das Evangelium nicht als Vorwand zu Tumulten benützt werde". Jener Pelargus
verließ auch bald darauf die Stadt, sowie auch der gefährlichere Gegner Augustin Marins.
Auch Ludwig Ber legte seine Stelle am Stift zu St. Peter nieder, gegen Zusicherung einer

Pension.

Die Besprechungen auf die Disputation hin sollten nun in's Werk gesetzt werden; aber

mehrere Geistliche der katholischen Partei weigerten sich, an denselben Theil zu nehmen. Sie
wurden ihrer Stellen entsetzt. Es kam so weit, daß in vier Kirchen der Stadt (Münster,
St. Ulrich, St. Peter, St. Theodor) vierzehn Tage lang weder Predigt noch Messe gehalten

wurde. Als endlich, mit Bewilligung des Bürgermeisters Meltinger, Pfarrer Sebastian



39

Müller an einem Sonntag die Kanzel von St. Peter bestieg, um wider die neue Lehre zu

eisern, entstand darüber große Unruhe, so daß es fast in der Kirche zu Schlägereien gekommen

wäre. Abermals rottete sich das Volk zusammen. Achthundert Bürger, entschiedene Anhänger

der Reformation, fanden sich am Tage nach Herrensastnacht (8. Februar) in der Barfüßerkirche

zum Frühgottcsdienst ein. Als dieser vorüber war, hielten sie untereinander Rath und

beschlossen, nun nicht mehr mit Bitten, sondern mit ausdrücklichen Forderungen vor den Rath

zu treten. Der verwandtschaftliche Zusammenhang, in welchem ein guter Theil der Rathsglieder

mit Gliedern der Priesterschaft stand, war schon lange ein Stein des Anstoßes für Viele

gewesen. Dieser Stein sollte gehoben werden. Alle, so lautete die Forderung, die Verwandte

unter der Priesterschaft hätten, sollten bis nach Austrag der Sache, jedoch ihren Ehren

unbeschadet, aus der Regierung treten. Es wurden ihrer Zwölf genannt. Obenan stand der Rame

Meltingers. Dieser trat freiwillig aus. Er flüchtete noch in derselben Nacht in Begleit

seines Eidams rheinabwärts. Darüber entstand große Ausregung in der Bürgerschaft. Man

hatte den Bürgermeister im Verdacht, daß er vom Ausland, von Oestreich her, Hülse suche.

Fmmer stürmischer ließ sich die öffentliche Stimmung an. Die Zahl der Ausständer war aus

1200, bald auf 2000 angewachsen. Sie besetzten den Kornmarkt und die dahin ausmündenden

Straßen, besetzten das Zeughaus und die Thore. In aller Eile versammelte sich der Rath.

Er sandte den Sechser der Schlüsselzunft, Hans Jrmy, hinaus unter das versammelte Volk.

Er sollte die Wellen des Aufstands beschwichtigen, die immer höher gingen und bereits an das

Rathhaus anschlugen. Mit Ungestüm verlangte das Volk den Austritt der Zwölfe. Endlich

willigte der Rath in die Forderung. Aber noch gingen die Bewaffneten nicht aufeinander.

Sie blieben vor dem Rathhaus ausgepflanzt. Von da schickten sie bewaffnete Umgänge (Pa-

trouillen) durch die Stadt. Ein Trupp von vierzig Mann begab sich auf die Burg (den

Münstcrplatz) und in das Münster. Einer aus dem Haufen stieß, sei es aus Muthwillen

oder zufällig geschehen, mit seiner Hellebarde an einen Reliquienkasten; dieser sprang auf;

das Bild des Heiligen fiel zu Boden und brach in Stücke. Nun ging es auch über die

übrigen Bilder her. Die Priester und ihre Anhänger eilten herbei zum Schutze derselben.

Die Stürmer zogen ab, trafen aber unterwegs auf 300 Mann, die ihnen vom Kornmarkt

aus zu Hülfe eilten. Mit dieser Verstärkung kehrten sie in das Münster zurück, sprengten

die Thüren des Gotteshauses, die inzwischen von den Priestern waren geschlossen worden, mil

Gewalt auf und rissen nun in wilder Zcrstörungslust zu Boden, was ihnen von Bildern,

Altären, Gemälden, Votiven in den Wurf kam. Vom Münster wogte es weiter; in den

benachbarten Kirchen von St. Ulrich und St. Alban geschah Aehnliches. Aus die Mahnung der

Regierung ward nicht mehr gehört. „Was ihr mit dreijährigem Rathen nichl ausgerichtet,

vollbringen wir in einer Stunde". So lautete die Antwort. Die Ausregung verbreitete sich



40

bald über die ganze Stadt. Kein Bild war mehr sicher vor den Stürmenden. Nur wenige

steinerne Bilder in Groß-Basel blieben verschont. So die Bildwerke am Münster und das

Marienbild am Spalenthor. Die Klein-Basler flüchteten ihre Bilder aus die Kirchenbühne.

Erst bei einbrechender Nacht traf der Entscheid des Rathes ein, welcher dem Volkswillen

entsprach: Es sollten „die Götzen" (so hatte man schon lange sich gewöhnt, die Bilder zu

benennen) in Stadt und Land entfernt, und die Messe abgeschafft werden. Die Regierung nahm

nun dem Volke die Arbeit ab, mit den Bildern aufzuräumen. Solches geschah unter dem

Jubel der Menge am Aschermittwoch. Das zerscheitcrte Holz sollte erst unter die Armen

vertheilt werden. Als diese aber anfingen, sich um die traurigen Trümmer zu schlagen, sand

man es für besser, das Ganze auf neun Haufen zu werfen und zu verbrennen. Ein
ähnliches Schauspiel wiederholte sich auf den übrigen Kirchhöfen. Selbst die Klein-Basler mußten

ihre geflüchteten Schätze herausgeben und in Rauch und Flammen aufgehen sehen. „Ein trauriges

Schauspiel für die Abergläubigen; sie hätten Blut weinen mögen", schreibt Oekolampad

an Capito. — Nachdem der Sturm sich gelegt, erschienen nun abermals, aus Ansuchen der

Regierung, eidgenössische Vermittler von Bern, Zürich, Schaffhausen und Constanz. Der
Rath wurde erneuert; der vermehrte Große Rath verpflichtete sich gegen die Bürgerschaft am
14. Februar durch einen Eid, „getreulich und ernstlich zu verhandeln, was zu Aufmunterung
göttlicher Lehre und zu Wohlfahrt und Nutzen gemeiner Bürgerschaft zu Stadt und Land

dienen möge".

Entfernung der Bilder und Abschaffung der Messe, das war allerdings schon die Losung
der Reformation in Zürich gewesen, und so in Bern, St. Gallen, Schaffhausen nnd Basel.
Aber man würde das Wesen der Reformation einseitig begreisen, wenn man nur dessen

gedächte, was sie beseitigt, ohne das hervorzuheben, was sie gebaut und zu weiterm Ausbau der

Nachwelt überliefert hat. Ueber dem Trümmerhausen der zerstörten Bilder ging für Basels

Reformation nun erst das Licht auf, das hinfort seine Strahlen auch weiter hinaus verbreiten

sollte. Zwar für den Augenblick schienen auch die geistigen Interessen Basels gefährdet. Der
Mann, den man lange Zeit als den hauptsächlichsten Träger des Lichtes bewundert hatte,

Erasmus, und mit ihm noch andere Größen der Wissenschaft und frühere Wortführer der

Aufklärung, wie der gelehrte Ludwig Ber. und der witzige Glarean (Loriti), verließen die

Stadt und wandten sich dem benachbarten Freiburg zu. Aber es hatte sich auch immer mehr

herausgestellt, daß es nicht das Licht der Ausklärung allein sei, dessen die Welt bedürfe,
sondern daß nur der gereinigte Glaube, im Bunde mit der Wissenschaft, der geistig herunter
gekommenen Kirche und dem mündig gewordenen Volke neue Lebenskräfte zuzuführen im Stande
sei. In Basel zog die Erneuerung der Kirche auch eine Reform der Universität nach sich.

Zunächst galt es, die Stellung Oekolampads zu Kirche und Schule zu befestigen. Ihm wurde



41

zu der Lehrstelle, die er als theologischer Professor bekleidete, die Stelle eines Pfarrers am

Münster und obersten Pfarrers der Basel'schen Kirche übertragen, die nun aufgehört hatte,

der Sitz eines Bischofs zu sein. Der fromme Christoph von Utenheim, dem die Reformation

über den Kopf gewachsen, hatte schon um's Jahr 1524 Basel verlassen und sich nach Pruntrut

begeben, von wo aus er mit Erasmus einen Briefwechsel unterhielt; im Jahr 1527 hatte er

bei dem Domkapitel seinen Abschied begehrt und sich nach Delsberg begeben, wo er den 16.

März desselben Jahres starb. An seine Stelle war Philipp von Gundelsheim getreten, der

den 23. September 1527 seinen feierlichen Einzug in Basel hielt, um bald wieder abzutreten.

Er schlug (1528) seinen Wohnsitz in Pruntrut auf; das Domkapitel ließ sich 1529 zu Freiburg

im Breisgau nieder. Philipp starb in Pruntrut den 3. Oktober 1553. Die Bischöfe

von Basel, deren Geschichte hier nicht mehr in unserm Bereich liegt, haben bis auf den

heutigen Tag diesen Titel mit den darauf gegründeten Ansprüchen beibehalten. Auch ist es in

der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, in der sogenannten Gegenreformation, dem Bischof

Jacob Christoph Blarer von Wartensee gelungen, die ehemaligen Vogteien des untern Bis-

thums, die bereits die Reformation angenommen hatten (Zwingen, Pfesfingcn, Birseck), wieder

in den Schooß der katholischen Kirche zurückzubringen. An die Lehrstühle der Universität

wurden bald nacheinander berufen: Paul Phrhgio von Schlettstadt, Simon Grynänv

und Sebastian Münster von Heidelberg aus. Der bedeutendste war Simon Groll

äu s (Gryner, Greiner), das Haupt einer großen Theologensamilie, geboren zu Vehringcn

in Schwaben 1493. Er versah in Basel die Professur des Neuen Testamentes und stand mit

allen bedeutenden Gelehrten der Zeit in Verbindung; er vertrat unter anderm die sämmtlichen

schweizerischen Kirchen auf dem Religionsgespräch in Worms 1540. Er starb das Jahr

darauf, den 1. August. Seine Gebeine ruhen neben denen Oekolampads.

Vor allen Dingen stellte sich die Reformation, wohin sie immer drang, die Aufgabe,

dem sittlichen Verderben einen Damm zu setzen und mit den Grundsätzen des gereinigten Glaubens

auch eine neue sittliche Lebensordnung für Geistliche und Weltliche zu gründen. Dieß

geschah auch in Basel durch die Reformationsordnung vom 1. April 1529, die Adelberg

Meier und der Rath unter Anwünschung des göttlichen Segens der Bürgerschaft vorlegten.

Der Titel lautet: „Ordnung, so ein ehrsame Stadt Basel, den ersten Tag Aprilis, in ihrer

Stadt und Landschaft fürohin zu halten erkannt, darin wie die verworfenen Mißbräuche mit

wahrem Gottesdienst ersetzt, auch wie die Laster, so christlicher Tapferkeit einträglich, Gott zu

Lob abgestellt und gestraft werden sollen, vergriffen ist. Als man zählt nach der Geburt Christi

M0XXIX". Um den Baselstab stehen die Worte Röm. 1,16 : „Ich schäme mich des Evangelii

von Christo nicht; denn es ist eine Kraft Gottes, selig zu machen alle, die daran glauben

Der Raum gestattet nicht, das wichtige Aktenstück mitzutheilen. In dem Vorwort wird ge¬

ll



42

zeigt, wie es mit Abschaffung der Ceremonien und Mißbräuche nicht gethan, sondern wie es

hoch von nöthen sei, andere christliche Dinge anstatt der abgestellten Mißbrauche, nach Anleitung

des göttlichen Wortes, zu pflanzen, „damit durch gute Ordnung unser Leben (wie wir
mit der Gnade Gottes herzlich begehren) künstiglich christlich, dem Nächsten unärgerlich
angerichtet werde". Nun folgt eine Anleitung, wie das göttliche Wort, mit Vermeidung alles

Gezänkes, auf Grund der heil. Schrift, Alten und Neuen Testamentes, verkündigt werden soll,
und wie die Diener deö Worts und der Kirche ihrer Lehre und ihres Lebens halben, „vordem

sie gesandt" (ehe sie angestellt) werden, bewährt werden sollen. Es sollen zu dem Ende

Examinatoren aufgestellt werden, welche bei Eides Pflicht die Lentpriester und ihre Diener
beaufsichtigen und die Fehlbaren zur Rechenschaft ziehen sollen. Jährlich sollen zwei Synoden
abgehalten werden, die eine nach Ostern, die andere um Martini, auf welchen alle Lentpriester
und Diacone zu Stadt und Land bei christlicher Liebe und Pflicht erscheinen und schuldig sein

sollen, alles das, so ein Jeder an dem Andern straffällig und ärgerlich zu sein wisse, ohne
allen Neid zu eröffnen. Damit aber desto geschicktere Diener des Wortes und der Kirche

Christi befunden werden, wurden zwei Ordinarii (ordentliche Professoren) bestellt, um die heil.
Schrift zu lesen (erklären); der Eine im Neuen, der Andere im Alten Testament, ein Tag
um den andern, welche llâtioiws alle Priester und Ordensleute bei Strafe anzuhören verbunden

sein sollen. — Als Hauptkirchen der großen Stadt wurden bezeichnet unserer l. Frauen
Münster, St. Leonhard und St. Peter. Dem Münster wurden die Kirchen zu St. Martin,
St. Alban und St. Ulrich als Filiale zugeordnet. Das Kirchspiel von St. Johann wurde
St. Peter einverleibt. Die Pfarrkirche der kleinen Stadt blieb St. Theodor. Es folgen dann
weitere Anordnungen über das Abhalten der Predigten und Kinderlehren, über Verwaltung
der Sacramcnte und die Seelsorge, über Handhabung der Kirchenzucht, über Krankenbesuch

u. s. w. Außer dem Hanptgottesdicnst in den obengcnannten Hauptkirchen sollten auch,
besonders für „die Wandelnden" (Durchreisenden) und „das Gesinde" (Dienstboten),
Frühgottesdienste gehalten werden bei St. Peter, St. Martin, St. Alban und St. Elisabethen.
Dazu kommen denn noch die Nachmittagspredigten, von denen die einen um 12 Uhr im Münster

und bei den Barfüßern, die andern (wiederum im Münster) um 4 Uhr gehalten werden
sollen. Weiterhin folgen Verordnungen über Eheverlöbnisse, Copulation und Ehescheidung,
und die Anordnung eines besondern Ehcgerichtes. Rücksichtlich der Feiertage sollen außer den

Sonntagen und den Festen, die auf einen Sonntag fallen (Ostern und Pfingsten), nur
Weihnachten und Himmelfahrtsfest gefeiert werden; hingegen sollen gleichwohl „die Verdienste, hohen
Tugenden und Seligkeit der heiligen ewigen Jungfrau Maria, der heiligen Apostel, St. Jo-
hannis des Täufers und der lieben Märtyrer Christi begangen werden und die Tage ihres
Gedächtnisses im Kalender unverrückt bleiben". Zu dieser Gedächtnißfeier durch Predigten



43

sollten die Wochcngottesdienste, die ans die Hciligcntage fielen, verwendet werden. Auch >.cr

Schulen ward gedacht, in welchen die Jungen „zu christlichen Tugenden und zu Vorstehern

der Gemeinde gepflanzt und gezogen werden mögen". Den Schluß bilden die Sittenmandate,

„wie die Laster verboten und die Uebertreter derselben gestraft werden sollen Obenan stebt

die Gotteslästerung, unter welcher auch Angriffe auf den im Bekenntniß festgestellten Glauben

begriffen wurden. Damit war auch verbunden die äußerste Strenge gegen alle Sondergottesdienste

(„Winkel-, Wald - und Feldpredigten") und die Scetirerei, gegen das leichtfertige

Schwören, gegen Uebertretung der Feiertage (Sonutagsentheiligung) und Vernachlässigung

des Gottesdienstes. Aber auch in Beziehung auf öffentliche Sittlichkeit wurden nicht blos

Todtschlag, Ehebruch und Unzucht mit Strafen bedroht, sondern auch über die Ueppigkeiten der

Kleidertracht, über das „Zutrinken" bei Gelagen und das Verweilen in Schenken und Wirthshäusern

über die gesetzliche Zeit hinaus, „wenn das Glöcklein im Münster verläutet hat", so

wie auch das nächtliche Lärmen auf den Gaffen, ernstliche Verbote gegeben. Das Ganze

schließt mit einer väterlichen Ermahnung an sämmtliche zu Stadt und Land wohnende Bürger,

Hintersäßen und Angehörige, und mit dem Vorbehalt zeitgemäßer Aenderungen, wenn solche

mit der heil. Schrift übereinstimmend seien.

Es faßte hiemit diese Reformationsordnung alles das in sich, was später in verschiedenen

Gesetzgebungen der Justiz, der Polizei, des Kirchen- und Schulwesens auseinander

gegangen ist. Eine eigene Behörde („die Herrn über die Unzucht") ward zur Handhabung der

Sittenverordnungen bestellt; die Reformationsordnungen wurden bis tief in das achtzehnte

Jahrhundert hinein von Zeit zu Zeit erneuert.

Wir richten schließlich noch unsern Blick auf den Lebensabend und das Ende Oekolam-

pads. Bald nachdem das Werk der Reformation zu seinem gesetzlichen Abschluß gelangt war,

sehen wir Oekolampad auf das Gespräch in Marburg reisen, dessen wir oben bereits gedacht

haben. Im Jahr 4531 reiste er nach Ulm, um auch dort eine Kirchenordnung mit einführen

zu helfen. Auch das Schicksal der Protestanten in Frankreich und das der Waldenser blieb

ihm nicht gleichgültig. Er empfing im September 1530 die Abgeordneten der Letztern und

beantwortete im Oktober desselben Jahres die von ihnen eingereichte Denkschrift. Auch nach Mul-

hauscn, Solothurn, dem Kloster Wettingen hin, wo sich einige der Mönche dem Evangelium

zuwandten, erstreckte sich sein Einfluß. Der vielen Briefe nicht zu gedenken, die er mit den

Gelehrten verschiedener Länder gewechselt, und der Rathschläge, die er auch in die Ferne hin

ertheilt hat. So mußte er auch ein Gutachten abgeben in der Scheidungsgeschichte König

Heinrichs VIII. von England.

Aber auch im nächsten Wirkungskreise fehlte es dem viel geplagten Manne nicht an

Kämpfen. Die Wiedertäufer machten ihm noch immer viel zu schaffen, besonders
aus der



44

Landschaft. Im Homburgerthale war es zu bedeutenden Unruhen gekommen. Oekolampad
wurde im Mai 153b (kurz vor seiner Reise nach Ulm) in Begleit eines Rathsboten abgeordnet,

dieselben zu stillen. Eine schwere Mission! Schon am Eingang des Thales, in Sissach,

setzte er sich rohen Beschimpfungen aus. Als er in Läufelfingen die Kanzel bestieg und seine

Predigt begann, ward er von einem Führer der aufrührerischen Rotte unterbrochen: „Liebe

Brüder und Schwestern, wie lange gestattet ihr solches dem geschmierten Pfaffen, dem listigen

Wurm, der eurer Seele nachstellt. Jagt ihn zur Kirche hinaus mit seiner Lehre" u. s. w.

Oekolampad ließ sich nicht einschüchtern. Ruhig antwortete er: „Liebe Freunde, bedenket wohl,
was ihr thut. Ich stehe hier vor Gott, dem gerechten Richter, ein Abgeordneter unserer
gnädigen Herren, des ehrsamen Rathes, euch das heilsame Gotteswort zu verkündigen, und ihr
untersteht euch, mich deßhalb von der Kanzel zu werfen, oder gar mich umzubringen? Thut
es, so ihr billige Ursache an mir habt, wiewohl solches nicht euch, sondern der Obrigkeit
geziemt. Ich predige euch die Wahrheit und was zum Heil euerer Seelen dient. Das sollt
ihr annehmen, so ihr anders rechte Jünger Christi seid. Hier ziemt es sich nicht, Unfug
anzufangen, sondern friedsam zu antworten, und so ich etwas Irriges lehre, mir es zu beweisen.

Fromme Leute sind nicht also gesinnt, daß sie ihre Lehrer umbringen, mit Prügeln sie

fortjagen, Aufruhr wider sie anstiften, auf die Unwahrheit pochen und alles mit Toben erzwingen
wollen. Tyrannen haben die Gewohnheit, alles mit Unsinn anzugreifen, wider Recht und

Billigkeit zu handeln, und keine Strafe anzunehmen. Ist Jemand unter euch, der mir
beweisen kann, daß ich falsch gelehrt habe, der zeige es an". An eine Widerlegung war nicht

zu denken. Der Rathsbote befahl dem aufrührerischen Haufen beim Eide, sich ruhig zu
verhalten und den obrigkeitlichen Anordnungen sich zu fügen.

Gemüthlicher als diese Scene aus der Landschaft war freilich eine andere gewesen, als
ein Jahr zuvor (1530) der ernste Prediger des Evangeliums einer „Kilbi" (Kirchweihe) in
Liestal beiwohnte. Er war in Begleit von 500 Burgern im Harnisch und 1200 Knaben

mit „Gewehren und Fähnlein" hinausgezogen, und hatte Morgens und Abends das göttliche
Wort verkündigt, „domit wir wissen, wie wir die Kilbi halten sollten, nit mit Föllerey, Essen

und Drinkhen oder schandtlicher Ucppikheit, sondern in göttlicher Forcht und brüderlicher Liebe".
Die letzten Lebenstage Oekolampads wurden namentlich getrübt durch den Gang, >vel-

chcn die Reformation in der Eidgenossenschaft nahm. Wir wissen, wie das Bündniß, welches
die fünf Orte, Uri, Schwyz, Unterwalden, Zug und Luzcrn, mit König Ferdinand zu Waldshut

geschlossen, und die an dem reformirten Prediger Jakob Keyser (genannt Schlosser)
verübte Unthat im Gasterlande, schon im Jahr 1529 Eidgenossen wider Eidgenossen in den Kamps
führte, und wie es nur der Beredsamkeit des Landammannes Aebli von Glarus gelungen war,
den 26. Juli den Rcligionsfrieden in Aarau zu Stande zu bringen; wie aber bald auf diesen



ersten Kappelerkrieg der zweite folgte (1531), in welchem Zwingli, den 11. Oktober, den Tod

aus dem Schlachtfeld? fand. Dieser Tod ging unserem Oekolampad tief zu Herzen. Dazu

kam, daß auch sein treuer Gehülfe, HieronymuS Bothanus, mit noch dreizehn Basler Bürgern

in dem Treffen am Gubel das Leben verlor. Auch die lieblosen Urtheile Luthers über

den traurigen Ausgang der Sache und über den Tod des edeln Zwingli betrübten ihn auf's

Innigste. Das Anerbieten der Zürcher Geistlichkeit, ZwingliS Stelle zu ersetzen, lehnte er ab^

nicht nur aus Bescheidenheit, sondern weil er zu einer Zeit, da die Reformation in Basel noch

gar sehr der Befestigung bedürfte, den Posten nicht verlassen konnte, auf den Gott ihn

hingestellt. Aber es währte nicht lange, so rief der Herr ihn selber ab.

Seine Gesundheit war unter den vielen Anstrengungen erschüttert. Ein Geschwür

(^ntkrax) an dem sogenannten heiligen Beine ließ ihm keine Ruhe mehr. Gleichwohl setzte

er, nachdem das Uebel entzündlich geworden, noch einige Tage seine Predigten fort; doch bald

war er genöthigt, das Bett zu hüten. Wir treten das erste Mal hiemit in den häuslichen

Kreis des Reformators. Mitten in den stürmischen Bewegungen des Jahres 1527 hatte er

sich, nach dem Tode seiner Mutter, mit einer jungen Wittwe verehelicht, der Tochter des Ritters

Johann Rosenblatt, weiland Feldobersten unter Kaiser Maximilian. Sie hieß Vibrandis

(Wilibrandis) und war früher mit Ludwig Cellarius (Keller) vermählt. Reich war sie nicht,

noch weniger stolz und herrschsüchtig. Oekolampad giebt ihr das Zeugniß einer guten Christin

und guten Hausfrau. Drei Kinder waren dieser Ehe entsprossen, denen der Vater bedeutsame

Namen gab: Eusebius, Alithea und Irene (Gottseligkeit, Wahrheit und Friede). Zu

diesem kleinen Haushalt gehörte auch noch der Famulus Guudelfinger, nunmehr Zeuge seiner

letzten Augenblicke. Ihm und dem gelehrten Freund und Amtsgenosscn Oekolampads, Simon

Grynäus, verdanken wir die Nachrichten über das Kranken- und Sterbelager des unvergeßlichen

Mannes.

Kaum hatte sich das Gerücht von dessen ernster Erkrankung in der Stadt verbreitet,

als sich eine allgemeine Bestürzung der Gemüther bemächtigte. Der Rath ermähnte die Aerzte,

alle Mittel zur Rettung des theuern Lebens aufzuwenden. Mehrere Glieder des Raths und

angesehene Bürger fanden sich an seinem Krankenlager ein, oder erkundigten sich nach seinem

Befinden. Der Kranke täuschte sich nicht über das Bedenkliche seines Zustandes. Den 21.

November, als sich die Seinigen eben zu Tisch setzen wollten, rief er sie zu sich und bereitete

sie auf seinen Hingang vor: „Grämt euch nicht, meine Lieben" sprach er, „ich scheide nicht

auf ewig von euch. Ich gehe jetzt aus diesem Jammerthal hinüber in das ewige Leben.

Freude soll es euch sein, mich bald an dem Orte der ewigen Wonne zu wissen". Darauf

feierte er mit seiner Frau, ihren Verwandten und den Dienern des Hauses das heil. Abendmahl.

Alle zerflossen in Thränen. „Dieses Mahl", sprach er, „das ich jetzt mit euch ge-



48

nieße, ist ein Zeichen meines wahren Glaubens an Christum Jesum, meinen Herrn, Heiland

und Erlöser. Das treue Zeichen der Liebe, das er uns hinterlassen hat, soll auch mein letztes

Lebewohl an euch sein. Lebe ich bis morgen, so feire ich es noch einmal mit meinen lieben

Amtsbrüdern und Freunden in Christo". Er erlebte den folgenden Tag. Und so berief er

durch seinen Diener Gundelfinger die sämmtlichen Geistlichen der Stadt zu sich und redete sie

also an: „Ihr seht, liebe Brüder, wie es um mich steht; der Herr ist da, er ist gekommen,

schon führt er mich weg von hinnen. Da eS also um mich steht, so habe ich euch erst rufen

wollen, um meine Seele mit meinen lieben Freunden durch aufrichtige Freude in dem Herrn

zu erquicken. Was soll ich euch in dieser letzten Zusammenkunft sagen, ihr Diener Christi,

die ihr durch die gemeinschaftliche Liebe zum Herrn, durch dasselbe Streben, dieselbe Lehre aus's

Innigste mit einander verbunden seid?. Durch Christus ist uns das Heil erworben nnd die

völlige Hoffnung auf den Eintritt in das Reich Gottes; daher sei ferne von uns alle

Traurigkeit, alle Furcht des Lebens und des Todes, aller Zweifel und Irrthum. Das allein,

Brüder! liegt uns ob, daß wir in den Fußstapfen Christi, welche wir schon längst betreten,

beständig und treu verharren, die Reinheit der Lehre unbefleckt erhalten und unser Leben in

allen Stücken dem Worte Gottes gleichförmig machen. So wird Christus der Herr, welcher

mächtig genug ist und über das Seinige wacht, für das Uebrige wohl sorgen und seine Kirche

beschützen. Wohlan denn, Brüder! lasset euer Licht also leuchten, daß Gott der Vater in

euch verklärt, und der herrliche Name Christi durch das Licht euers Lebens und euers aufrichtigen

Glaubens gepriesen werde. Haltet euch in wahrhafter Liebe umschlungen und bringet

euer ganzes Leben zu als in der Gegenwart Gottes. Vergebens sucht man durch bloße Worte

Frömmigkeit einzuflößen; es bedarf der Weisheit, des Lichtes, des Lebens und einer wahrhaft

himmlischen Gesinnung, wenn wir den Satan besiegen und besonders zu unsrer Zeit die Welt

zu dem Herrn Christo bekehren wollen; denn, o Brüder! welches trübe Gewölk steigt auf,

welch ein Sturm naht sich, wie sehr nimmt die Entfremdung der Menschen von Gott, der

Mangel an Glauben überHand! Euch aber geziemt es, festzustehen und auszuharren; der Herr

selbst wird den Seinen beistehen. O könnte ich mit euch die Gefahren theilen und dieses

Leben für die Wahrheit dahin geben; doch es bleibt ja unzertrennt die Liebe und unauflöslich

das Band in Christo. Die an ihn glauben, haben alles unter einander gemein". — „Daß
ich des Verbrechens beschuldigt werde, die Wahrheit verfälscht zu haben, kümmert mich nicht.

Durch Gottes Gnade trete ich mit einem guten Gewissen vor den Richterstuhl Christi. Da
wird es offenbar werden, daß ich die Kirche nicht verführt habe. Ich lasse euch als Zeugen

dieser meiner Versicherung zurück und bestätige euch als Solche in diesen meinen letzten

Athemzügen".

Die Umstehenden reichten ihm die Hände und gelobten ihm, für das Wohl der Kirche



-

47

fernerhin Sorge zu tragen. Die Abendmahlsfcier unterblieb; man hielt, da der Sterbende

schon des vorigen Tages mit der Familie communiât, die Wiederholung sûr überflüssig und

unpassend. Oekolampad gab sich damit zufrieden. „Ich weiß wohl", sprach er, „daß die

Seligkeit nicht in äußerlichen Zeichen und im Essen besteht, sondern im innern Genießen durch

den Glauben; daher will ich nicht darauf dringen. Ich will auch solches eurer Liebe angezeigt

haben, daß ich es blos darum begehrt habe, um mich mit euch in rechter Liebe und

Einigkeit zu erquicken und von euch Abschied zu nehmen". Nun verließen ihn die Geistlichen.

Des folgenden Tages ließ er seine Kinder vor sein Bett kommen, deren ältestes nicht über drei

Jahre alt war. Er gab ihnen seinen Segen, und empfahl sie Gott und der Sorge der Mutter

und der Schwiegermutter. Noch einmal meldeten sich die Amtsbrüder, die sich von ihrem

geliebten Oberhirten nicht trennen konnten. Sie verbrachten die Nacht an seinem Sterbebette.

An einen eben eintretenden Freund ließ der Sterbende die Frage richten, was er Neues bringe.

„Nichts", antwortete der Freund. „Aber ich", erwiederte Oekolampad, „will dir etwas Neues

sagen: ich werde bald bei dem Herrn Christo sein". Als man ihn fragte, ob ihm das Licht

beschwerlich falle, deutete er auf das Herz, mit den Worten: „Hier ist Lichts genug". Mit

Anbruch des Tages (am 24. November) verschied er, nachdem er noch den Bußpsalm Davids

(Ps. 51) gebetet, mit den Worten: „Herr Jesu, hilf mir aus". Die zehn anwesenden Geistlichen

knieten um sein Sterbelager mit stillem Flehen. —- Im Kreuzgang hinter'm Münster

ruhen seine Gebeine, vereint mit denen des Simon Grhnäus und Jacob Meier. Die

gemeinsame Inschrift auf dem unansehnlichen Grabsteine, die Mhconius im Jahr 1542 verfaßt

haben soll, lautet:
8» Lsr Cut Kunst llülksnll in klotli

^iVer koinor von llison vr^on tollt.

Berühmter als das bescheidene Grab unsers Oekolampad, dem die dankbare Nachwelt

erst vor wenigen Jahren ein eben so bescheidenes Denkmal in der Nähe des Antistitiums

errichtet hat, ist das Grabmal des Erasmus im Münster, das noch heute von allen Fremden

besucht wird. Der große Gelehrte war, nachdem er Basel verlassen, wieder dahin zurückgekommen,

um da zu sterben (1536), und obgleich er den neuen Glauben Basels sich nicht

anzueignen vermocht hat, so bleibt doch auch seine Erscheinung, im Zusammenhang mit der eines

Holbein und Amerbach, auf's Innigste mit der Culturgeschichte Basels verflochten.

Der Basler Kirche aber schenkte Gott eine neue edle Kraft in dem Nachfolger Ocko-

lampads, Oswald Myconius (Geißhüsler), von Luzern. Unter ihm befestigte sich das

Reformationswerk durch die Herausgabe und feierliche Annahme der Basler Confession

von 1534, zu welcher Oekolampad den ersten Entwurf noch vor seinem Ende gemacht hatte, und

zu der auch die mit der Eidgenossenschaft verbundene Stadt Mülhausen sich bekannte (Wllmssim).



48

Wie Vieles auch im Laufe von drei Jahrhunderten und darüber sich verändert hat, nicht

nur in äußern Sitten, in Verfassung und Gebräuchen, sondern auch in der geistigen

Anschauungsweise der Menschen, wie sehr wir auch der Früchte der fortgeschrittenen Bildung uns

freuen mögen, in Folge deren so mancher Rest mittelalterlicher Uebungen und Gewohnheiten

überwunden worden, wie ausrichtig wir uns zu dem Grundsatz bekennen, daß Verschiedenheit

der religiösen Bekenntnisse bestehen könne bei ein und derselben Liebe zu dem einen Vaterland,

und deßhalb in der gegenseitigen Anerkennung der Confessionen ein Band erblicken, das

nur der Fanatismus zu zerreißen sich erkühnen wird: so werden wir nichts desto weniger zu

keiner Zeit die Segnungen gering achten, welche die Reformation des sechszehnten

Jahrhunderts unserm engern Gemeinwesen gebracht hat. Mögen auch die Gegensätze, die in der

Gegenwart sich bekämpfen, sich anders gestalten und gruppiren, als zur Zeit der Väter, mag

unsere Denk- und Ausdrucksweise in manchen Stücken eine andere geworden sein, so werden

wir doch im Innersten der Gesinnung uns unseres Zusammenhanges mit den Reformatoren

unserer Kirche bewußt bleiben, und darum um so treuer an den Grundlagen festhalten, auf
die der Glaube dieser Kirche, nicht erst seit den Tagen der Reformation, sondern seinem

innersten Wesen nach, seit der Apostel Tagen sich erbaut hat. Je freudiger wir daher in
Absicht auf unsere Zeit uns all das Gute aneignen, das sie uns bietet, indem wir dem Grundsatze

folgen: prüfet alles und das Gute behaltet, desto gewissenhafter werden wir Sorge tragen

zu dem heiligen Erbe der Väter, und werden uns wohl hüten, es preis zu geben an die

flüchtigen, von Tag zu Tag wechselnden Meinungen und Einfälle der Kinder unserer Zeit.
Und so wird das biblische Losungswort, das auf den Reformations-Ordnungen und der

Confession den Baselstab schirmend umkränzt, auch für uns noch seine volle Geltung haben:

»Ich schäme mich des Evangeliums von Christo nicht; denn es ist eine Kraft
Gottes, selig zu machen alle, die daran glauben".



Inljnftsniizeige der NeujchrslMler für Bafels Jugend.

Xro. I. Jahrgang 1821. Jsaak Jselin. 1728 -1782.

II. 1822. Auszug der Rauracher.

III. 1823. Basel wird eidgenössisch. 1501.

IV. 1824. Die Schlacht bei St. Jakob. 1444.

V. - 1825. Die Kirchcnversammlnng zu Basel. 1431—1448.

VI. 1826. Die Stiftung der BaSler Hochschule. 1460.

VII. 1327. Erasmus in Basel. 1516—1536.

VIII. 1828. Scheikh Ibrahim. 1784—1817.

IX. 1329. Rudolf von Habsburg vor Basel. 1273.

X. 1330. Bürgermeister I. R. Weitstem. 1646 und 1647.

XI. 1831. Das Jahr 1830.

XII. 1832. Die Schlacht bei Dornach. 1499.

XIII. 1335. Landvogt Peter von Hagcnbach. 1469—1473.

XIV. 1836. Das Leben Thomas Platers. 1499—1582.

XV. 1337. Das große Sterben 1348 nnd 1349.

XVI. 1838. Das Karthänscr-Kloster zn Basel. 1416—1536.

XVII. 1839. Der Rappenkrieg. 1594.

XVIII. 1840. Die ersten Buchdrucker zu Basel.

XIX. 1841. Die Zeiten des großen Erdbebens.

XX. 1842. Hans Holbein der Jüngere von Basel.

XXI. 1843. Das Siechenhaus zu St. Jakob.

XXII. 1844. Die Schlacht von St. Jakob an der Birs.

Neue Z^olge.
XXIII. - 1845. Die Ranraker nnd die Römer, Augusta Ranracorum uud Basilia.
XXIV. - 1840. Die Alamannen und ihre Bekehrung zum Christenthum.
XXV. - 1847. Bischof Haito, oder Basel unter der fränkischen Herrschaft.

XXVI. - 1848. Das Königreich Burgund. 888—1032.

XXVII. - 1849. Bürgermeister I. R. Weitstem an der wcstphälischeu Fricdcnsverjammluug.
XXVIII. - 1850. Das Münster zu Basel.

XXIX. - 1851. Bischof Burchard von Hascnbnrg und das Kloster St. Alban.
XXX. - 1852. Das alte Basel bis zum Erdbeben. 1350.

XXXI. - 1853. Die Bischöfe Adalbero und Ortlicb von Froburg.
XXXII. - 1854. Bischof Heinrich von Thu».

XXXIII. - 1355. Der Bettclorden in Basel.

XXXIV. - 1856. Die Zünfte und der rheinische Städte-Bund.

XXXV. - 1857. Rudolf von Habsburg und die Basler.
XXXVI. - 18587' Ritter- und Dichterleben Basels im Mittclalter.

XXXVII. - 1859. Basel von, Tode König Rudolfs bis zum Regierungsantritte Karls IV.

XXXVIII. - 1860. Basel voni großen Sterben bis zur Erwerbung der Landschaft. 1349—1400.

XXXIX - 1861. Basel im Kampfe mit Oesterreich'nnd dem Adel. 1400—1430.

XV. - 1862. Das Basler Conceil. 1431—1443.

XVI. - 1863. Basel's Schulwesen im Mittclalter. Gründung der Universität. Anfänge

der Bnchdrnckcrknnst.

XVII. - 1864. Basel im Burguiidcrtricgc. 1473—1479.

XVIII. - 1865. Der Schwabcnkrieg und die Stadt Basel. 1499.

XVIV. - -1866. Basel's Eintritt in den Schweizerbund. 1501.

XVV. - 1867. Die Theilnahme der Basler an den italienischen Fcldzügen. 1503-1525.

In C. Detloff's (ehemals Bahnmaier's) Buchhandlung, Freiestraßc Nr.40, sind diese Neujahrsblätter,

ausgenommen Nr. 9, 11, 13, 16, 29, 30, 31, 35, 36, 37, 39, 40 und 42, welche vergriffen sind, um den

bekannten Preis zu erhalten. Die Nummern 3, 5, 6, 8, 10, 14, 18, 21, 26 und 32 sind einzeln nicht niehr zu

haben. —




	Johann Oekolampad und die Reformation in Basel

