
Zeitschrift: Neujahrsblatt für Basels Jugend

Herausgeber: Gesellschaft zur Beförderung des Guten und Gemeinnützigen

Band: 33 (1855)

Artikel: Die Bettelorden in Basel

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1006875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1006875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




XXXIII.

Neujahrsblatt
für

Va sel s Jugend
h c r a u s g c g e b c n

von

der Gesellschaft zur Beförderung des Guten
und Gemeinnützigen.

1855

Druck von I. W. B a ur scl, Erbc».



V
>!

I
I

â

I

>
'

»

i

' '

'

I

I ^



Die Bettelorden in Basel.

Das letzte NeujahrSblatt hat Euch, liebe junge Freunde! von dem Bischof Heinrich

von Thun erzählt und Euch gesagt, daß er eö gewesen, der die zu seiner Zeit gegründeten

Mönchsorden deS h. DominicuS und deö h. Franz von Assist in Basel eingeführt habe,

und die nähere Erzählung davon wurde Euch als Gegenstand des nächsten NeujahrSblatteS

angekündigt.

Bor allen Dingen muß ein Wort über die Entstehung dieser Orden gesagt werden,

und auch diese wird unbegriffen bleiben, wenn wir sie nicht im Zusammenhang mit dem

Mönchs- und OrdcnSwescn deS MittelalterS überhaupt betrachten.

DaS Christenthum hat mit der Verkündigung deS in Christo erschienenen Heiles und

deS mit ihm in die Welt eingetretenen GotteSrcicheS ein Feuer auf Erden angezündet,

von dem der göttliche Stifter selbst sagte, er wollte, cS brennte schon. ES galt nunmehr,

mit dem alrcn Menschen und mit den Ordnungen und Gewohnheiten desselben zu brechen

und in eine neue LebenSgcstaltung einzugehen, die mit der bisherigen im schneidenden

Widerspruch stand. Wer Christi Nachfolger sein und Theil haben wollte an den Herrlichkeiten

seines Reiches, der mußte der Welt und ihrer Lust entsagen, sein Kreuz ans sich

nehmen und auch daö Leben zu opfern bereit sein für den Herrn. Die ältere Kirchen-

geschichte führt unS erhebende Beispiele christlichen Hcldcnmutheö vor Augen in den Blut-



4

zeuge» (Märtyrern) des Glaubens. Aber bald ließ auch der erste Eifer nach/ die Liebe

fing au zu erkalten «nd selbst in daS Märtyrerchum mischte sich viel Unreines und Eitles.

Je mehr unter dem Einfluß der Welt die Kirche selbst sich verweltlichte/ was besonders

von der Zeit an geschah/ da die römische Weltmacht aus einer Verfolgerin des Christen^

thuiiiS die Beschützerin und Herrin der Kirche geworden war/ desto schmerzlicher wurden

die ernsten Gemüther von diesem Abfall berührt. Der Hang/ auS der verderbten Welt

auszuscheiden und in der Einöde unter strengen Bußübuugcn der Betrachtung göttlicher

Dinge zu leben/ nahm daher mehr und mehr übcrhand, und daS Beispiel/ daS schon zu

Ende dcS 3ten Jahrhunderts einzelne Männer/ wie der h. AntouinS und Paulus von

Theben/ gegeben/ fand im vierten und den folgenden Jahrhunderten zahlreiche Nachahmer.

ES blieb jedoch nicht lauge bei dem eigentlichen Einsiedlerleben. Der von Gott in die

menschliche Natur gelegte Trieb zur Geselligkeit machte steh auch mitten in der Wüste

geltend. Die Einsiedler (Anachorète»/ Eremiten)/ die auch von diesem vereinsamten Leben

/âa/os (Mönche) hießen / traten bald wieder in Gemeinschaft miteinander; cö entstanden

einzelne MönchSvercine (xmCönobiten) / die dann wieder zu größer» Congregationen

sich zusammenschlösse»/ und weil nirgends eine ungeordnete Masse auf die Dauer bestehen

kann/ weil überall/ wo Menschen zusammen lebe»/ auch jene Ordnung deö LebenS ein-

treten muß/ wonach die Einen gehorchen und die Andern befehle»/ so erhielten auch die

MönchSvercine ihre Ordnung und Regel/ und an die Spitze derselben traten die Vorsteher/

welche Archimandrite»/ Acbtt/ Prioren n. s. w. genannt wurden. Hatte daS Mönchs

thuni sowohl unter Männern alö unter Frauen (Nonnen) vorerst im Morgcnlande seine

Ausbreitung gefunden/ so blieb bei den vielfachen Berührungen des Morgen und Abend

landcS auch daö letztere seinem Einflüsse nicht verschlossen Besonders hatte der große

Kirchenlehrer AthanasiuS/ der während der arianischen Streitigkeiten genöthigt ward,

im Abcndlande eine Zuflucht zu suche»/ die Begeisterung für diese Lebensweise in Rom

und anderwärts zn wecken gewußt/ indem er das Leben des h. AntoniuS mit glühenden

Farben schilderte und zur Nachahmung aufforderte. So haben auch wie im Morgcnlande

der h. BasilinS/ also im Abendlande HieronvmuS und AngnstinuS der mönchischen

Lebensweise das Wort geredet und sind mit ihrem Beispiel vorangegangen. Indessen hatte

schon AngustinnS bei seinem vorwaltend praktischen Sinne dadurch dem MönchSthnm eine

andere Richtung zn geben gesucht/ daß er cS nicht sowohl ans ein beschauliches Leben in

der Einsamkeit/ ans ein eigentliches Klosterleben/ alö ans ein strenget« Zusammentcbcn der

Geistlichen unter einer gemeinsamen Regel absah. Schon zur Zeit dieser Männer/ welche



5

mit erleuchtetem Geiste das Ideal zu verwirklichen suchten/ das ihnen vorschwebte/ war
aber auch das Gefährliche und Verderbliche solcher Verbindungen hervorgetreten, das den

Segen vielfach trübte/ welchen die Edlern und Bessern davon hofften. ES zeigte sich auch

hier/ daß der Mensch der Welt nicht entfliehen kann/ so lange er ste in seinem Innern
mit herumträgt. Nicht nur verfielen Manche/ die der mönchischen Lebensweise sich

Hingaben/ im Dränge/ es Andern an Heiligkeit des Lebens hervorzuthun/ auf die seltsamsten

Verirrnngen/ die bis zum Wahnsinn sich sieigerten/ sondern eben die Sünde»/ denen man

durch Ausscheiden ans der Welt entfliehen wollte-/ brachen mit aller Macht in den Klöstern

hervor und erhielten von daher ihre Nahrung. Hochmuth/ Neid/ Eifersucht waren nicht

selten die Triebfedern des Antheils / welchen die Mönche an den kirchlichen Streitigkeiten
der Zeit nahmen/ und die Ueppigkeit dcö Lebens/ der die Stifter des MönchSthnmS

entflohen waren / machte sich nur um so breiter bei dem spätern Nachwüchse. Noch fehlte cS

indessen nicht an einzelnen Männern/ welche dem aus dem vorgezeichncten Gleise

ausschweifenden Geiste neue Bahnen anwiefen und heilsame Versuche der Besserung machten.

Nachdem schon der Schüler des ChrpsostomuS/ Cassia n, der aus dem Morgenlande

nach Gallien gekommen wa» von Massilien aus das Mönchswesen im Abendlande

geregelt hatte/ war cS besonders der h. Benedict von Nursia/ der mit der Gründung

deS Klosters Monte Cassino im Neapolitanischen (529) jene Ordensregel

einführte/ die dem nach ihm genannten Benediktiner-Orden seine Gestalt gab. Von der

Wirksamkeit dieses Ordens und von den Niederlassungen/ die er auch in unserm

schweizerischen Vaterlands gefunden (Mitglieder desselben waren eS ja/ welche wir als die ersten

Sendboten deS Evangeliums an unser Volk verehren)/ lasset mich hier nicht weiter erzählen;

ebensowenig von den vielfachen spätern Verzweigungen desselben / unter denen der

Clnniacenser und der durch den h. Bernhard gegründete Cistercicnscr-Orden hervorragt.

Schon frühere NeniahrSblätter haben Euch thcilweise von der Wirksamkeit dieser Orden

in unserm wcilern und engern Vaterlande erzählt.') Nur so viel sei zum Verständniß

deS Folgenden noch gesagt/ daß trotz aller zu wiederholten Malen erneuerten Versuche/

das MönchSthum auf die alten sittlichen Grundlagen zurückzuführen/ das Verderben immer

weiter um sich griff/ wenigstens bei der großen Masse der Mönche/ und daß um den

Verwicklungen/ in welche die Ordensgeistlichkeit mit der sogenannten Weltgeistlichkeit gericth/

vorzubeugen/ am Ende von Seiten der Kirche und ihrer Obern/ der Päpste/ darauf

gedacht wurde/ dem Stiften neuer Orden ein Ziel zu setzen. Am so auffallender ist eS/

daß gerade zu dieser Zeit zwei neue Orden entstände»/ die/ weit entfernt/ nur ein küm-



6

mcrlicheS Aufsprossen des alten Triebes zu sein, vielmehr zu einem Wachsthum und einer

Blüthe gelangten, wie keiner der bisherigen Orden zuvor. DaS Eigenthümliche ihrer

Erscheinung war indessen nicht die Abgeschiedenheit von der Welt, daher wir sie kaum recht

Mönchsorden nennen dürfen, sondern im Gegentheil die allseitige Beziehung zu der

Welt und der damaligen Weltkirchc, als deren mächtigste Säulen sie bald betrachtet wurden.

ES sind dieß die beiden Mcndicanten- oder Bcttclorden, die beiden Orden der Dominikaner

und Franziskaner.
DaS arme Leben unsers Herrn Jesu Christi war schon vielfach von denen nachgeahmt

worden, die cS mit der Erfüllung seiner Gebote genau nahmen, und besonders begannen

die Stifter von Mönchsorden damit, sich aller ihrer irdischen Habe zu cntschlagcn und ein

ans die äußerste Nothdurft steh beschränkendes Leben zu führen; daher denn anch neben

den beiden Gelübden der Keuschheit (worunter man auch die Ehelosigkeit verstand) und des

Gehorsams daö der Armuth zu den gemeinsamen MönchSgclübden gehörte. Allein besaß

auch der Einzelne, der einer MönchSvcrbindung angehörte, kein Eigenthum, so waren die

Klöster selbst durch fromme Stiftungen zu vielfachem Reichthum gelangt, und namentlich

war mit der Zeit der Benediktiner-Orden durch die reichen Schenkungen, die er erhielt,

in den Besitz der schönsten Güter des Landes gekommen. Sollte also daS MönchSthum

wieder den frühern Anforderungen an ein wirklich armes Leben entsprechen, so mußte

daS alte Leben der Entbehrung wieder von vorne begonnen, eS mußte rechter Ernst gemacht

werden mit der freiwilligen Armuth, und daS wollten die Bettclorden, die, wie ibr Name

sagt, im buchstäblichen Sinne ans alles Eigenthum verzichteten, indem sie den täglichen

Unterhalt und auch blos diesen steh durch Ansprache an die Wohlthätigkeit zu verschaffen

suchten. Zu ihnen gehörte» nicht allein die beiden Orden, von denen wir nun zu reden

haben; auch noch andere, wie die der Carmeliren und der Augustiner Eremiten, folgten

denselben Grundsätzen und werden daher anch mit unter diesem Namen begriffen; doch stub

eS immerhin jene beiden, an welche man zunächst denkt, wenn von den Bettclorden und

ihrem Einfluß auf die Kirche die Rede ist. Und so lasset uns der Geschichte ihrer Stis

tung näher treten.

Der Stifter des Dominikaner- oder PrcdigerordenS ist der Spanier Dominien S

(Dominigo), geboren ll7U zu Calcruoga in dem spanischen Sprengel von OSma. Ob er

dem vornehmen Geschlechte der Guzman angehört, wie lange Zeit behauptet worden ist,

muß da älrcre Biographen dieser Abstammung nirgends gedenken, allerwenigstcnS dabin

gestellt bleiben.') Schon als Kind, alS er kaum zu reden begonnen, soll sein erstes Ber



7

langen nach der Kirche gewesen sein/ «nd während seiner Studienjahre zu Valencia
verrieth DoniinicuS bereits einen entschiedenen Hang zum beschaulichen Leben. Er mied

alle Ergötzlichkcitcn der Jugend und nur auf den Rath des Bischofs hin ließ er sich

bewegen, etwas Wein zu trinken. Dagegen gereichte eS ihm zur höchsten Wonne, in der

damaligen HungerSnoih, die über Spanien lastete, den Armen hülfreich beizustehen; er
verkaufte zu diesem Zwecke sogar seine Bücher. Der Bischof Diego von OSma, der von
dem frommen Leben des Jünglings gehört hatte, berief ihn sodann als StiftSherrn (Kanonikus)

an seine Kirche. AlS er sodann im Jahr 1205 in Begleitung seines Bischofes eine

Reise nach Frankreich unternahm und in die Gegend von Toulouse kam, wo damals die

wider die katholische Kirche und ihr Oberhaupt empörten Albigcnscr ihren Sitz hatten,
entbrannte in ihm ein unwiderstehlicher Eifer, diese Ketzer zu bekehren und sie in den

Schooß der allein scligmachenden Kirche zurückzuführen. Zwar hatten schon die Cister-

cienser dieß versucht, aber vergeblich. DoniinicuS nannte ihnen bei seinem Zusammentreffen

die Ursache: „Ihr ziehet mit Packpferden einher, die eure Kleider und
Lebensbedürfnisse tragen; darum widersetzen sich die Irrgläubigen eurer Predigt und sprechen:

ei, schaut doch, wie diese Ritter uns Christum unsern Herrn verkündigen, der zu Fuß

ging, und wie diese Reichen den Armen und Verachteten ehren. Wollt ihr einen Erfolg
eurer Arbeit sehen, so müßt ihr allen Prunk zurücklassen, einfach, schlicht, barfuß einher-

gehen, dann werdet ihr mehr ausrichten." Und wie er cS diesen rieth, so machte eS

DoniinicuS selbst. Gleichgesinnte, wie die Brüder Thomas und Peter Ccllani, schloffen

sich ihm an, um durch die Macht der Predigt, die von ihnen ausgehen sollte, das

vorgesteckte Ziel am sichersten zn erreichen. AlS die Zahl der Genossen auf 16 gestiegen

und die neue Verbindung schon mit verschiedenen Vergabungen bedacht worden war (die
Brüder Cellani hatten derselben ihr HauS zu Toulouse zur Verfügung gestellt), schien

DoniinicuS der Augenblick gekommen, ihr eine größere Ausdehnung zu geben und die Bewilligung

hicfür beim päpstlichen Stuhle nachzusuchen. Ob nun gleich, wie vorhin bemerkt, die

Stiftung neuer OrdenSverbindungen von der Kirche erschwert wurde, so war doch der in
Aussicht gestellte günstige Erfolg einer solchen MissionSpredigt zu einleuchtend, als daß nicht
der Papst Jnnocenz lll, seine Einwilligung zu dem Vorhaben gegeben hätte. ES gelang
dem Bischof Fulco von Toulouse zu Gunsten des DoniinicuS die päpstliche Gestattung

unter der Bedingung zu erwirken, daß keine neue Regel aufgestellt, sondern eine schon

bestehende (die Regel des h. AugustinuS) der neuen Verbindung zu Grunde gelegt werde.

Die förmliche Bestätigung des Ordens folgte unter HonoriuS Hl- (1216), der ihm zugleich



8

große Freiheiten verlieh/ in der Erwartung/ daß „die Brüder Vorkämpfer dcS Glaubens

und wahre Lichter der Welt jUngilos iìckoi et ver.-, luuixli Imickn.',) würden." Sie erhielten

den einfachen Namen der Prediger Wegen eines in Paris in der

Straße 8. lacguos ihnen eingeräumten HaufeS hießen sie in Frankreich auch Jakobiner

(Iakobiten)/ und zum Unterschiede von den Minorité» nannten ße sich auch wohl U-à«

Ihr Hauptgeschäft blieb die Bekehrung der Ketzer/ und als gegen diese in der

Folge die Inquisition in Anwendung gebracht und zu einem förmlichen Gerichtshöfe

ausgebildet wurde/ so erschienen sie als die vorzüglichsten Leiter und Diener derselben. (Eine

Ketzerverbrennung/ wie deren mehrere vorkamen/ stellt das Titelbild dar.) Der Orden

breitete sich bald in Italien/ Deutschland/ Frankreich auö/ und mir der Armuth nahm er

es bald nicht mehr so genau/ wie wir gleich sehen werden. Dominicus starb den

k. August 1221 zu Bologna/ ans der Erde/ in Asche liegend/ in einem härenen Gewand/

mit einer eisernen Kette umgürtet. Viele Wunder wurden von ihm schon zu Lebzeiten

und nach seinem Tode berichtet. Dreizehn Jahre nach seinem Tode ward er heilig gesprochen.

Soll ich Euch noch ein kurzes Bild der Ordensvcrfassung geben? Es war

dieselbe ein eigenthümliches Gemisch von monarchischen und republikanischen Formen. An

der Spitze der ganzen Verbindung stand der Großmeister dcS Ordens HluxHw,'

der Ordensgencral/ während jeder Landschaft ein Landmcistcr/ Provinzial l'.o

vilici.Uis) vorstand. Solcher Provinzen gab es nach der von Dominicus kurz vor seinem

Tode vorgenommenen Theilung acht: Spanien / Provence/ Frankreich / die Lombardei / die

römische Provinz/ Deutschland/ Ungarn und England. Die Mitglieder der Provinzen

versammelten sich in ihren Kapiteln und faßten da die nöthigen Beschlüsse. Endlich hatte

jedes Haus wieder seinen Hansobern (Prior)/ dem ein Gehülfe (Snbprior) zur Seite

stand. Ueber die Gesammtheit der Vorgesetzte»/ vom Obersten bis zum Niedersten/

wachten sodann die Ordner (Mllimim«^), denen die Visitatorcn bcigegcben waren und bei

welchen über die AnilSsührung der Obern Beschwerde geführt werden konnte. Uebcrhaupt

hatte Alles/ was sowohl die äußere Lebensweise/ als die Studie»/ das Predigen und die

gorteSdienstlichcn Uebungen betrifft/ seine genauen Vorschriften/ in welche einzugehen uns

jedoch zu weit führen würde.

AuS dem Dominicaner-Orden gingen in der Folge mehrere bedeutende Männer und

große Theologen hervor/ wie Thomas von A g nino und Albertus der Große.
Ans letzter» werden wir später zurückkommen. Aber auch Männer des Schreckens/ wie

jener Conrad von Marburg/ der Beichtvater der Landgräsin Elisabeth von Thüringen/



9

der unzählige Menschen ihres Glaubens wegen zum Tode vcnittheiltt/ und der Ketzermeister

Hogstraten in KöllU/ der einen Neuchlin und Luther verfolgte/ gehörten dieser

Verbindung an.

Der Doppclgänger deS PredigerordenS/ der zugleich sein gefährlichster Nebenbuhler

wurdc, ist der Franziskanerorden/ dessen Stiftung noch etwas früher fällt/ obgleich

fein Stifter an Jahren jünger war/ als DomiuicnS.

In Assist/ einem Städtchen im Hcrzogthnm Spoletv/ wurde kl 82 dem reichen

Handelsherrn Peter Bernardoni und dessen Ehefrau Dominica Pica ein Knäblein geschenkt/

von dem die Legende in der Folge viel Wunderbares zu erzählen wußte. Die Geburt deS

KiudcS, dem in der Taufe der Name Johannes beigelegt ward/ war schon durch die

crnthräische Sibylle und den Propheten Sacharin gewcissagt und der Mutter durch einen

Engel verkündet worden. Die frühere Jugendgeschichte des Gefeierten deutete indessen in

keiner Weife auf die Bestimmung eines Heiligen. Anmuthig in seinem AeußcrN/ gefällig

in feinen Sitten und in den Künsten des Lebens gewandt/ war er der Liebling seiner

Genossen und erhielt von ihnen die ehrenden Beinamen: i»àum privldcws, à ftnoimm

(der Meister in Spielen/ die Blume der Jünglinge). Von der Leichtigkeit/ mit der er

das Französische sprach/ hieß er schlechthin der Franzose ch und bei diesem

Namen nennt ihn die Geschichte bis auf diesen Tag FranciöcuS. Eine schwere Krankheit

gab seinem Leben eine ernste Wendung. Er glaubte in einem Gcfichte mit leiblichen

Ohren einen Ruf deS Herrn vernommen zu haben / der ihm den Aufban der verfallenen

Kirche gebot. Vücle, branches, so lauteten die Worte/ répara llomam meam, lpigz lakitur

(Mache dich auf und stelle mein zerfallendes Hans her). Franz bezog dieselben erst einfach

auf den Wiederaufbau einer verfallenen Kirche/ der Kirche dcö h. DamianuS/ in der

Nähe von Assist/ und sein erstes Sinnen und Streben ging auch dahin/ dieses steinerne

HauS wieder zu bauen. Aber sein Biograph/ Bonavcntura/ bemerkt/ daß der fürnehmerc

Sinn lprincipalis sensu«) jenes Auftrages sich auf die Kirche bezogen habe/ welche Christus

mit seinem Blure erkauft. Von jener Zeit an änderte FranciöcuS seine bisherige Lebensweise.

Er cnrfagte dem Umgange mit der Welt und zog sich in die tiefste Einsamkeit

zurück. Er betete/ fastete und auferlegte sich die schwersten Büßungcn. Vor allen Dingen

aber befliß er sich einer alle Selbstsucht überwindenden Liebe zu den Brüdern. Er

verschenkte seine Habe den Armen/ er pflegte die Kranken/ vorzüglich die Aussätzigen/ und

überwand den Abscheu vor ihnen so weit/ daß er sie küßte. Als er eine Wallfahrt nach

Rom unternommen/ wählte er seinen Aufenthalt unter den Bettlern/ welche die Schwellen
2



dcr PeterSkirchc belagerten, mid ward einer der Ihrigen. Ecinc Verwandten wurde» irre
an seinem Verstände. Sein Vater zog seine Hand von ihm ab. Da wählte sieh

Francisons einen alten Bettler zum Vater und dieser mußte ihn segnen, so oft dcr leibliche

Vater ihm fluchte. Nun ging er an den Bau der verfallenen Kirche. FranciScuS bettelte

das Geld zusammen und trug selbst die Steine herbei. Die Freigebigkeit gegen den seltnen

Mann, dessen Begeisterung auch die Besonnensten mit fortriß, war so groß, daß er nichr

nur jene eine Kirche des h. DamiannS wieder bauen, sondern noch zwei andere, in der

Nähe von Assist, ausbessern konnte. Eine derselben war die ganz verfallene und verlassene

Kirche Mariä der Engel, sonst unter dem Namen oder l'c>i-li>i»c>à bekannt, eine

Kirche, die ursprünglich den Benediktinern gehörte. Hier brachte FraneiScnS zwei Jahre
lang in andächtiger Betrachtung zu. Dann rciscte er als Bnßprcdiger umher. Er trug,
nach der damaligen Landestracht, eine aschgraue Kurte mit Kapuze und zum Zeichen dcr

Buße einen Srrick um den Leib, die nachmalige Ordenstracht dcr FranciScancr. Bald
gesellten sich einige Schüler zu ihm, mit denen er in einer elenden Hütte zusammcnwohntc

an dem Ufer eines kleinen Flusses, von dessen Krümmungen dcr Ort Nivororto (dcr
krumme Fluß) hieß. Nun sandte er zwei seiner Genossen aus, zu predigen; mir dem

dritten reiSte er selbst in gleicher Absicht umher. Verschieden war die Aufnahme, die sie

fanden; bald wurden sie als Heilige verehrt, bald als Abenteurer verhöhnt und als lästige

Bettler fortgewiesen. AlS die Genossenschaft im Jahr k210 zu cils Mann herangewachsen

war, glaubte FranciScuS, eö sei au der Zeit, sie durch eine Regel zu binden. Ihm
erschienen die drei Möuchögelübde deS Gehorsams, der Keuschheit und dcr Armuth alS die

Grundpfeiler eines Gott und dem Seelenheil geweihten Lebens, und so bildete die Eiu-
schärfnng dieser Tugenden auch die Grundlage aller weitern Bestimmungen; den Haupt-
Nachdruck legte er indessen auf die Armuth: sie ist (so lehrte er) die Braut Christi, die

Wurzel, der Eckstein und die Königin aller Tugenden. Mit der Armuth ging von icher
die Demuth Hand in Hand. Darum nannten sich die Brüder die m in der » Brüder

(kràs mium-es, Minorität). Sie entsagten allen Bequemlichkeiten des Lebens. Ein
Rcitthier zu besteigen war nur im höchsten Nothfall erlaubt. Diese Demuth half ihnen

auch die Armuth tragen und die Kränkungen überwinden, denen dcr Bettler ausgesetzt ist.

Wie sollten sie sich des BettclnS schämen? Verschafft doch dcr Bettler dem Reichen Gc

legenheit wohlzuthun und an sich es zu erfahren, daß Geben seliger sei denn Nehmen

So ließ auch FranciScuS sich nicht abschrecken, alS Junocenz III- sein Gesuch um

Bestätigung deö von ihm gestifteten Ordens vorerst zurückwies, wenn auch nicht in dcr



11

schnöden Weift/ wie gewöhnlich erzählt wird.») Eine Vision soll den Papst nmgestinmit

haben. Möglicherweise war cö anch die menschliche Berechnung des Vortheils / welche die

Bcttciorden dem päpstlichen Stuhle im Kampfe mit seinen Gegnern bringen könnte»/ die

ihn zu einer Ausnahme von der soeben gegebenen Regel bewog. Das Jahr der päpstlichen

Bestätigung wird übrigens verschieden angegeben. Wiederholt wurde dieselbe auf dem 1.

Lateranensischen Concil (1215). Wie groß der Zndrang zu dieser neuen Verbindung war,

mag daraus erhellen/ daß schon 9 Jahre nach der Stiftung, im Jahre 1219, bei einer

Versammlung der Minorité» 5999 Brüder sich einfandcn. Gerade die Strenge hatte etwas Anziehendes

für Alle die/ welche die Zerfahrenheit der kirchlichen Zucht beseufzten. Roch hatte Fran-

ci'öcuS einen großen MissionSzweck zu erfüllen. Er wollte nach dem Morgenlande/ um auch dort

das Kren; zu predigen. Mit zwölf Gefährten schiffte er sich nach Akkon (St. Jean

d'Acre, PtolemaiS) ein, und indem er seine Gefährten in die verschiedenen Länder

vertheilte/ begab er sich selbst nach Damiette. Um eben diese Zeit erlitten dort die Christen

eine empfindliche Niederlage. FranciScuS predigte als Gefangener vor dem Sultan Malek

al Kamel und machte sich anheischig / die Wahrheit seiner Predigt durch ein GotteSurtheil

zu erhärten. Bekehren konnte er den Sultan nicht; gleichwohl wirkte er seinen

Mitgefangenen eine mildere Behandlung aus. Ja/ der Sultan soll ihn sogar aufgefordert

habe»/ für das Heil seiner Seele zu beten. Unordnungen/ die während der Abwesenheit

deS Stifters unter den Brüdern in Europa während der Statthalterschaft des Bruders

EliaS auSgebrochen waren, machten seine Rückkehr nothwendig. Er griff durch/ indem er

die nöthigen Anordnungen traf und rciSte sodann noch weiter in Italien umher. In Siena

erkrankte er und ward nach Assisi gebracht. Er begehrte in einer Kirche zu sterben. Halbtodt

ließ er sich in die ihm so befreundete Kirche Mariä der Engel tragen und sich dort

ans die bloße Erde legen. So erwartete er mit gen Himmel gerichteten Blicken seine

Auflösung/ während er mit großer Anstrengung den 111. Psalm hersagte. Den 1. Oktober

1221 beschloß er sein Leben in einem Alter von nicht mehr als 15 Jahren. Nicht leicht

hat ein Mann einen so tiefen Eindruck seiner Persönlichkeit hinterlassen/ alö dieser h.

FranciScuS. Seine begeisterten Biographen haben nicht ermangelt/ seine Tugenden der Welt

in einem übernatürlichen Lichte darzustellen/ und so wurden zu den unbestreitbaren

Wundern deS Glaubens und der Liebe/ die von einer solchen Persönlichkeit ausstrahlen,

anch noch viele Wunder hinzugedichtet, selbst solche, die in das Abenteuerliche und Fabelhafte

sich verlaufen. Dahin ist die Sage zu zählen, daß, als FranciScuS in Rom mit

seiner Bußpredigt nichts ausrichtete, er in die Worte auSbrach: „Weil ihr in mir, dem



12

Diener/ Christum den Herrn verachtet/ so will ich zu eurer Beschämn»., den vcrnunftlosen

Geschöpfen das göttliche Wort predigen; gewiß/ sie werden cö freudiger hören"/ worauf

er sich auf einen benachbarten Hügel begab und den Vögeln des WaldeS das Evangelium

verkündigte/ die ihm mit großer Andacht zuhörten. Am meisten hat die Scclcnkundigen/

wie die Gefchichtforschcr die wunderbare Sage beschäftigt/ wonach der Heilige zwei Jahre

vor seinem Tode/ als er auf dem Berge Alverna im Gebet verharrte/ die fünf Wunden

mahle des Herrn an seinem Leibe empfangen haben soll/ und wofür namhafte Männer der

Kirche als Augenzeugen aufgeführt werden. Hören wir noch die Zeugnisse der Zeitgenossen ')
über den Eindruck/ den seine persönliche Erscheinung machte. //Die Giftigkeit/ sagt der

Eine/ war ihm angeboren; seine Seele schmolz/ wenn er Arme und Kranke sah/ und denen/

welchen er nicht mit der Thar helfen konnte/ bezeugte er doch Mitleiden." — „In seinen

Sitten/ sagt ein Andrer/ war er liebreich / von Natur gefällig/ einnehmend in seiner Rede/

treffend in seinen Ermahnungen/ tren in Erfüllung seines Berufes/ vorsichtig im Rath-

geben/ wirksam in seinem Thun. Er bewahrte die Anmuth/ Heiterkeit und Nüchternheit

des Geistes bei den anhaltenden Betrachtungen/ in die er sich versenkte. Zum Verzeihen

war er schnell/ zum Zürnen langsam; eines aufgeweckten KopfeS und guten Gedächtnisses/

sein im Vortrag/ bedächtlich in der Auswahl/ in allem einfach. Er war strenge gegen

sich selbst/ gütig gegen Andere/ leutselig gegen Alle; ein sehr beredter Man»/ von

fröhlicher Miene und sanftem Blick/ fern von aller Trägheit/ weit entfernt von aller Ueppigkeit.

Sein Kleid war rauh/ sein Schlaf sehr kurz/ seine Hand überaus freigebig/ und

weil er von Herzen demüthig war/ so bewies er auch allen Menschen die größte Sanft-
much. Er wußte steh in alle Sitten zu schicken. Unrcr den Heiligen war er ein Heiliger

und unter den Sündern war er/ wie ihres Gleichen." Die Heiligsprechung dieses außer

ordentlichen ManneS erfolgte im Jahr 12ZZ durch Gregor >X. und wurde mit großer

Feierlichkeit vollzogen. Die Verehrung deö Heiligen ging sogar bis zur Lästerung/ indem

seine spätern Anhänger (im 1-lten Jahrhundert) sich nicht scheuten/ ihn mit dem Heilande

der Welt selbst in Parallele zu stellend)

Nach FranciScuS Tode breitete sich der „seraphische" Orden (wie er hieß) uugemein weit

auS. Seine Mitglieder erscheinen unter verschiedenen Namen. Sie selbst nannten sich/ wie schon

bemerkt/ mindere Brüder chmli-e« minm-o«, Minoriten); weil sie unbcschnhet einhcrgingcn/

nannte sie das Volk auch Barfüßer/ welche Benennung jedoch auch bei andern Orden sich findet") ;

von ihren Stricken endlich / womit sie sich gürtete»/ wurden sie in Frankreich

genannt. Sie besaßen kein Stammkloster; ihre Häuser waren arm. Dem einzelnen HauS



13

steht ein Wächter vor (Lustos, Uuarànus, auch ministov, sevvus genannt). Die Häuser
einer Provinz stehen unter dem Provinzial, der von der gesammten Brüderschaft nm das

h. Psingstfest auf drei Jahre gewählt wird. Der ganze Orden wieder steht unicr dem

General zu Rom. — Roch war kein halbes Jahrhundert seit seiner Stiftung Versionen,

so zählte der Orden in 33 Provinzen 8000 Häuser und in diesen 200/000 Brüder. Könige
und Fürsten/ Erzbischöfe und Bischöfe glaubten am besten für das Heil ihrer Seele zu

sorge»/ wenn sie, wenigstens noch vor ihrem Tode, in den Orden eintraten oder sogar

noch als Leichen in das Ordenögewand steh einhüllen ließen. WaS dem Orden noch besonderes

Anschn verschaffte, war der Ablaß, den Papst HonoriuS m. all den Gläubigen

ertheilte, die ieweilcn am 2. August als am EinweihungStage der Portiunkula-Kirehe daselbst

ihre Andacht verrichten würden. Dieß der Portiunkula-Ablaß, der späterhin auch in den

übrigen Kirchen der FranciScaner und der von ihnen stammenden Capuziner errbeilt
wurde.

Außer dem eigentlichen FranciSeanerorden stiftete FranciScuS noch zwei andere ihm

verbundene Gemeinschaften: den weiblichen Orden der Clarisstnnen und den sogenannten

dritten Orden des h. FranciScuS, den Tcrtiarierorden. Der erste führt seinen Namen von

der h. Clara, der Tochter eines vornehmen Mannes zu Asstsi, die auf den Natb des

h. FranciScuS ihr elterliches HauS verließ und in der Kirche deS h. DamianuS die üblichen

Gelübde ablegte. In Verbindung mit ihrer Freundin AgncS und einigen andern

Jungfrauen trat sie sodann in eine fromme Gemeinschaft, welche sich die Gemeinschaft der

armen Frauen nannte; nach jener Kirche, welcher sie ihren Ursprung verdanken, hießen

sie auch Damianistinnen. Im Jahr 1224 gab ihnen der h. Franz eine LcbenSregel, die

sodann die päpstliche Bestätigung erhielt. — AlS sich dann noch zu den Lebzeiten deS

Stifters von allen Seiten her ein so großes Verlangen zeigte, in den Orden der mindern

Brüder aufgenommen zu werden und FranciScuS wohl voraussah, daß ihrem Wunsche

nicht konnte entsprochen werden, wenn nicht daraus die größten Unordnungen in Beziehung

auf das bürgerliche Leben entstehen sollten, gab er ihnen den Rath, lieber in eigener

Behausung ein stilles christliches Leben zu führen, wozu er ihnen im Jahr 1221 eine An

lcitung ertheilte. Diese freiere Verbindung, in welche Männer und Weiber, doch letztere

nur mit Zustimmung ihrer Ehegatten eintreten konnten, war von der Art, daß die ihr
Angehörenden im Besitz ihres Vermögens, in der Ehe und in ihren Aemtern und

Geschäften bleiben konnten, wie zuvor. Nur sollten sie sich aller weltlichen Lustbarkeiten,
deS Spieles, des TanzeS u. s. w. enthalten, sich von Zeit zu Zeit strengen AndachtS- und



14

Bußübungen unterwerfen und eine ihnen vorgeschriebene bclchcidcnc Kleidung tragen. Dic>>

der dritte Orden des h. FranciöcuS, der Orden der Terriaricr oder Bußbrüdcr, der auch in

der Folge von den Päpsten verschiedene Ordnnngcn und Privilegien erhielt. Die Verbindung

blieb natürlich unter dem beständigen Einfluß deS MuttcrordcnS und konnte von ihm zu

seinen Zwecken vielfach gebraucht und mißbraucht werden. Endlich trat auch nach dem

Tode deS Stifters im Innern deS Mutlerordenö selbst eine Spaltung ein, wozu lchon zn

dessen Lebzeiten durch den Bruder Eliaö der Grund war gelegt worden. Schon dieser

hatte manche Milderungen in der Regel eintreten lassen, mit denen die strenger Gesinnten

nicht zufrieden waren. AlS dann die Päpste die Milderungen billigten, emporte dieß die

strenge Partei so sehr, daß sie sogar eine gegnerische Stellung gegen den römischen Stuhl

einnahm und in leidenschaftliche Strafrcdcn gegen denselben auSbrach. So erscheinen diese

Strengen im 13. Jahrhundert unter dem Namen der Spiritualen und Fralicclle» in

Gemeinschaft mit den gleichfalls aus dem MöuchSthum hervorgegangencn Begharde» und

Beginnen alö die entschiedenen Gegner der Geistlichkeit deS Mittelalters, zugleich aber auch

alS aufrührerische Schwärmer, die mit ihren pantheistischen Irrlehren die Kirche verwirrten

und deßhalb alS Ketzer verfolgt wurden. Um dem Streit über die größere oder geringere

Strenge ein Ende zu machen, theilte der Papst Urban V. (1368) den Orden in zwei

Brüderschaften, wovon die einen ch'às cnn>onl»à) die mildere, die andern ss-ulies

ìàeivonliû! I'vgiilm'i?«) die strengere Observanz befolgten. Unter dielen lelbst gab cv dann

wieder verschiedene Abstufungen, die wir nicht weiter verfolgen können.

Fassen wir die beiden Bcttclordcn noch einmal zusammen, so ist ihre große Bedeutung für

die Geschichte unverkennbar. Die Zeit selbst, in der sie entstanden, hat eS wohl gefühlt'

daß sie gleichsam ihr inneres Wesen in diesen Orden gefunden habe, daß ihr religiöses

Leben in ihnen sich widerspiegle. Ihre Entstehung ward als cinc göttlich gewolltc, göttlich

geordnete begriffen; daher sie auch schon durch einen Seher deS 12. Jahrhunderts, den

Cistercienserabt Joachim von FloriS in Calabrien, soll gcweissagt worden lein. Ihre

Wirkung war jedenfalls außerordentlich. Sie waren recht eigentlich die Hebel des kirch

lichen Lebens im 13tcn und 14ten Jahrhundert. Von ihnen ging die Predigt auS alö eine

geistige Macht, die Gemüther der Menschen von der Erde zum Himmel zu weisen. Zu

ihnen, weit mehr alö zu den Wcltpriestern, stand daS Vertrauen deö Volkes, das ihnen

vorzugsweise daö Geheimniß der Beichte vertraute'); aber auch die Herzen und Gewissen

der Großen lenkten die Bettelmönche von ihrem Beichtstuhl auS. Sagte doch Ludwig

(der Heilige) von Frankreich, daß wenn er sich i» Zwei Theile spalten könnte, so würde



13

er den einen ^hcil seines Wesens dem h. Franciscus / den andern dem h. Domiuiciw geben.
Bald wußten sie auch die Lehrstühlc der Universitäten sich dienstbar zu mache«/ trotz des

Widerspruches/ den die Pariser Universität durch das Organ eines Wilhelm von S. Amour
erhob.6) Auch mit den Domkapiteln und den Bischöfen kamen sie häufig in Konflikt.')
Ihre Zudringlichkeit bei Lebenden und Sterbenden gab zn manchen Beschwerden Veranlassung

und ihre VcrdammnngSsucht wurde dem Zeitalter immer lästiger/ jemehr dieses in
Erkenntniß göttlicher und menschlicher Dinge fortschritt. Das Auffallendste aber ist/ daß
die beiden Orden selbst je länger je mehr unter sich in Feindschaft lebten. Die Eifersucht/
womit die eine Verbrüderung der andern eS an Einfluß bei dem Volke zuvor zu thun
suchte/ führte zu den traurigsten Auftritten und trug nicht wenig zu der Mißachtung bei/
in welche die einst so hochgepricsenen Orden schon im Jahrhundert vor der Reformation
verfielen. ">) Nichts destowcniger regte sich auch hie und da im Innern der beiden Orden
ein rcformatorischer Geist/ besonders unter den Franciscanerii/ deren sich einige der
Reformation zuwandte»/ wie Pellican in Basel. Auch der ans dem Frauciscancr-Orden
später hcrvorgegangcne Capuzinerorden führte der Reformation beredte Werkzeuge zu/ wie
einen Ochino; während die Mehrzahl der Dominicaner zu Rcuchlins und Luthers Zeit
dem Lichte evangelischer Aufklärung sich hartnäckig verschloß. Gleichwohl sind auch aus
diesem Orden Vorläufer der Reformation hervorgegangen/ wie die Mystiker des 11. Jahrhunderte'

ranker und Suf0/ und im 15.Jahrhundert der gewaltige Florentiner Savonarola.
Wenden wir uns nun zu der Niederlassung dieser Orden in unsrer Vaterstadt, so finden

wir, daß der Prediger- oder Dominicaner-Orden im Jahr 1233, also 17 Jahre nach seiner
Stiftung, bei unS Fuß faßte. Die von Bischof Heinrich ausgestellte Urkunde lautet also: „Heinrich

von Gottes Gnaden, Bischof zu Basel... kund sei allmencklich, daß wir die geliebten Brüder

Prediger-OrdcnS, weil wir ihr gottselig und heilig Fürnemen, auch ihren Dienst
nothwendig erachteten, zu Theil unserer Mühe zu berufen würdig beachtet haben, damit sie bei uns
zu Basel wohnende und stetigs bleibende mit Predigen, Bcichthören und rathsamem Zusprechen
den Gläubigen ihr Nutz gegen Gott beförderten." Ihrer Bestimmung, die Ketzer zu vertilgen,
wird in der Folge ebenfalls gedacht jack exstiiMilllas Iiseix-svs et all .ülliklcaiillam keelvsiani
ill mm'ikus et kille). Er schenkte ihnen eine Räumlichkeit iu der damaligen Vorstadt zum
Kreuz (der heutigen St. Johann-Vorftadr) und setzte ihnen verschiedene Steuern und
Gefälle aus; auch ward den Gläubigen, die sich am Feste des Heiligen in der dortigen
Kirche cinfinden würden, ein Ablaß von 10 Tagen bewilligt. Achnlichcs that der Bischof
Heinrich von Constanz, der im Jahr 1235 allen denen einen 20tägigen Ablaß verhieß, die



10

sich bci dcm Ban dcS Klosters durch eigene Handreichung oder durch Gcldgaben bctheiligen

Wlirdcil sil'li il'clili<:!»r<' e<,t>j>c!runt «gnu.^li u„> <>t nMcin.im i» Itu^ilmi), Uttd so thut auch

der Papst Gregor IX. im Jahr 12117. Besonders aber suchte Juuocenz >> die Verhältnisse

dcS Ordens zum Bischof und zu der baselischeu Kirche genauer zu bestimmen. Er schärfte

den Brüdern die Ehrerbietung gegen den Bischof ein, verweigerte ihnen, Zehnten zu cnt-

heben, während er ihnen die Verwaltung der Sakramente und das Recht gestattete, auf

ihrem Kirchhofe die Gläubigen zu begraben, die allda begraben sein wollten. Auch durften

sie in Kirchen, über die daS Interdikt verhängt war, bei verschlossenen Thüren und ohne

die Glocken zu läuten einen stillen Gottesdienst halten. Sie erhielten das Recht, Ab-

trünnige ihres Ordens zu cxkommnniziren und mit Gefängniß zn bestrafen. Dagegen

sollten sie keinen vor abgelaufenem Probejahr in ihre Verbindung aufnehmen. Ferner

ward ihnen gestattet, vor den Städten und Dörfern Gottesdienst zu halte», wobei sie sich

cineS beweglichen Altares Marc? pm-t-GiW) bedienten. ") Mehrere dieser päpstlichen Vcr-

ordnungcn wurden auch von den nachfolgenden Päpsten Alexander >v., Clemens

Martin IV. bestätigt und neue hinzugefügt. So verlieh Alexander IV. dem Orden daS

Recht, die Anhänger Friedrichs II- vom Banne zu lösen, wenn sie Neue bezeugten. Solcher

gab cS auch in Basel. Hatte sich die Wirksamkeit des Ordens bis in die Mitte dcS Jahr-

hnndcrtS auf die große Stadt beschränkt, weil die mindere zum BiSthum Constanz gehörte,

so gab nun 1251 der Bischof von Constanz den Predigern die Erlaubniß, auch in seiner

Diöcese zu predigen, Beichte zu hören und den Ketzern nachzuspüren. Auch entferntere

Bischöfe, wie die von Straßburg, WormS, Eichstädt, Ulm schenkten ihnen auch für ihre

Sprengel das Recht, Ablaß zn ertheilen, daS ihnen der BaSler Bischof Bcrthold von

Psirt in einer Bulle vom April 1249 für Basel zugesichert hatte. Mit der auSgedebmern

Wirksamkeit erweiterte sich auch das dem Orden zuständige Areal- Der genannte Bischof

Berthold schenkte den Predigern einen an dasselbe stoßenden Acker (1257) und in dcm-

selben Jahre kauften sie noch einen Acker von Heinrich dcm Ritter, genannt der Pfaffe,

daher die Vorstadt der „Pfaffenackcr" hieß (die jetzige Rene Vorstadt). Ebenso trat ihnen

Matthias von Eptingcn (1283) einen Garten ab. Dagegen fehlte eö auch nicht an Un

glückSfällen. Im Jabr 1258 war das BruderbauS bei einem großen Brande

eingeäschert '-) und mußte neu gebaut werden. Ob später, 1272, als Rudolf von Habs

bnrg die Vorstadt „ze Crücc" (die heutige St. Iobanuvorstadt) verbrannte, daS Kloster auch

gelitten habe, ist nicht ausgemacht. So viel aber ist gewiß, daß daS Chor der Kirche

daS große Erdbeben (1350) überdauert hat. >»)



17

Im Uten und löten Jahrhundert erwiesen auch weltliche Herrn von außeuher dem

Orden mancherlei Gunst. So gestattete Herzog Leopold von Oestreich (1369) dem Kloster,

daß cS alle Tage einen Karren Brennholz, bestehend in Aftcrholz und nndcrm unnützem

Holz aus dessen Holz zur Hart (im Elsaß) für seinen Gebrauch haben könne und viermal
im Jahr durste cS auch Banhol; holen. Dieses Privilegium wurde von spätern Herzogen

bestätigt. Zum Dank dafür beschloß 1397 der Convent des Ordens, täglich für den Herzog

und die Seinigen Messe zn lesen und alle Jahre um Johanni »zu Sungichten" (zur Zeit
der Sonnenwende) eine Jahrzeit für den Herzog und seine Nachfahren zu verkünden. Im
Jahr 1432 nahm Kaiser Friedrich lll. das Kloster in seinen Schutz ans, nachdem schon

ein Jahrhundert zuvor Karl 1> - demselben seine Privilegien bestätigt hatte.

Wenden wir uns von den Gebäulichkeiten und den ^verbrieften Rechten dcS Klosters

zn den lebendigen Gestalten, die cö bewohnten, so hat wohl Mancher da sein einförmiges
Leben verlebt, sein Brevier gebetet, seine Hören gesungen und endlich die Zelle wieder
einem Andern geräumt, als der Tod den einzigen Wechsel in die Gleichförmigkeit brachte,

ohne daß die Geschichte der Nachwelt etwas zu berichten hätte von seinem Thun und Lassen,

obgleich er, je nach seiner Gemüthsart, den Mitgenosscn seiner Einsamkeit zu großer
Erbauung oder zu großem Aergerniß mag gelebt und ein gesegnetes oder ein übleö Andenken

mag hinterlassen haben. NichrS destowenigcr ist von Einzelnen auch Einiges ans die Nachwelt

gekommen. So war namentlich der erste Prior des Ordens, Heinrich von West-
hofcn, der im Jahr 1252 starb, seines heiligen Wandels wegen hochbernhmt und sogar

alö Wnnderthäter gepriesen. Auch der fünfte Prior, Achilles von Attschwiler,
machte alS Prediger großes Aussehn und bewog Viele aus dem Adel der Stadt und der

Umgegend sich dem letzten der Krenzzüge anzuschließen. 'O AlS sodann im Jahr 1269

unter Heinrich von Marpach die neuerbaute Kirche mit 5 Altären geweiht wurde, vollzog
diese Weihe ein Mann, der zwar nicht dem BaSler Prediger-Convente angehörte, aber

dessen wir hier gedenken als eines HanptvertrctcrS der Gelehrsamkeit, durch welche der

Orden sich auszeichnete. ES ist dieß Albert der Große, anö dem adelichen Geschlechte

der von Bollstädt, aus Laningcn in Schwaben gebürtig. Er war zu Anfang deS 13ten
oder Ende deS 12tcn Jahrhunderts geboren und hatte zu Padua studiert. Er war, wieseine
Verehrer rühmen, „groß in der Magie, größer in der Philosophie, am größten in der

Theologie." Dagegen fehlte eS ihm auch nicht an Neidern, die ihn den „Affen deS

Aristoteles" wegen seiner Anhänglichkeit an diesen Philosophen nannten. Albertus war aber

nichts weniger als ein bloßer Nachbeter. Auch die tiefsten Denker unsrer Zeit bewundern
3



seinen Scharfsinn und die hohe Eigenthümlichkeit seines Geistes. Scir 1238 lehrte cr mit

großem Beifall die Theologie anf den hohen Schulen ;u Paris und zu Köln nnd wurde

dann von Papst Alexander IV. wider seinen Willen zum Bischof von NegenSbnrg ernannt.

Allein nach kurzer Frist zog er sich von feinem BiSthnm wieder in seine Klosterzelle zurück,

wo cr 1280 in hohem Alter starb. Der Erzbifchof Engelbert II. hatte ihm aber daS Ehren

recht ertheilt, überall in dem kölnischen Erzsprengel in bischöflichem Gewände Gottesdienst

zu halten nnd bischöfliche Funktionen auszuüben. Ein Gleiches thaten die Bischöfe von

Straßburg und Basel"), »nd so konnte cr denn auch, der überdicß schon im Jahr 1254

zum Provinzial seines Ordens in Deutschland erwühlt worden war, die obenerwähnte Weike

vollziehen. Seiner Zeit galt er alö Schwarzkünstler nnd Zauberer; die heurige Wissenschaft

verehrt in ihm einen Mann, der auch in der Erkenntniß der natürlichen Dinge seiner Zeit

bedeutend vorangeeilt war. ")
Reichen nnn auch die bescheidenen Prcdigermönchc zu Basel nicht an den Ruf eines

Albertus MagnuS hinan, so ist ihr Studieren doch nicht ganz spurlos geblieben. So
erwähnen die Annalen eines Bruder Heinrich im 13ten Jahrhundert, der alö Prior des

Ordens zum Frommen andächtiger Weiblein (wahrscheinlich der Beginne») deutsche geist

liche Lieder dichtete. '') Besonders aber wurde die Nechtögclehrsamkeit von den Dominikanern

gepflegt, deren GotteSgelchrrheit vielfach mit juridischen Satzungen verflochten war.

Und so wurden auch die Dominikaner zu Basel in schwierigen Fällen von Leuten auS der

Stadt um ihr Urtheil angegangen, wozu sie sich dann wieder Gutachten von ihren Brüdern
auS Paris geben ließen. Auch die von Albertus gepflogenen mathematischen und physikalischen

Wissenschaften fanden in dem BaSlcr Convent ihre Pflege. So beobachtete, wie

schon ein früheres NcujahrSblacr (1852) euch gemeldet hat, ein innger Dominikaner, dessen

Name tins nicht bekannt ist, eine MondSfinsterniß ") ; ein Magister Johannes verfertigte

astronomische Tafeln und eine Sphäre; auch ward im 13tcn Jahrhundert in dem Kloster eine

Landkarte verfertigt. Die Zoologie muß sich noch sehr in den ersten Elementen bewegt

haben, da wir in den Annalen deö Ordens als eine Merkwürdigkeit verzeichnet finden, daß

die Königin Anna in den Garten deö Prediger-KlosterS ein Stachelschwein bringen ließ,

damit es von den Brüdern als merkwürdige Kreatur Gottes bewundert würde. ") Im
15ten Jahrhundert dagegen zeichneten sich einige Mitglieder des Ordens, wie Johannes
Nider von JSny, Caspar Mauer, Johann Conon von Nürnberg, durch theologische

und philologische Gelehrsamkeit auS. Rühmlich zu erwähnen ist endlich auch die

Büchersammlung des Klosters, die viel Werthvolles enthielt und nebst der Sammlung auS



49

dem Karthäuserkloster dm Grundstock dor öffentlichen Bibliothek bildete/ welche nach der

'Reformation aufgestellt wurde. Ihre Hauptschätze an griechischen Handschriften verdankte

sie den Schenkungen des Johannes dc Ragusio/ Bischofs von Argis/ den Felix V.

znm Cardinal erhoben.

Bei verschiedenen Anlässen wurde das Dominikanerkloster zu Ehren gezogen. Im Jahr
1275 hielten König Rudolf und seine Gemahlin bei ihrer Anwesenheit in Basel daselbst

ihr Mittagsmahl gu-mUlum;. Ebenso fand zu den Zeiten des großen Concils nach der

Krönung Papst Felix V. eine Mahlzeit statt/ welche der ganzen Feier die Krone aufsetzte. -°)

Auch wurden mehrere Congregationen des Concils im Prcdigcrklostcr gehalten; zu wiederholten

Malen auch großer Rath.-')
Ein regeS Leben brachten in die Sradt die nach den Vorschriften des Ordens gehaltenen

Gencralkapitcl. Um Mariä Geburt 1302 versammelten sich 570 Bruder. ES wurde
ein Brief des OrdcnSgeneralS vorgelesen/ der ste ermähnte/ aus freien Stücken unter die

Heiden zu gehen oder nach Griechenland (zur Bekehrung der Schismatiker)/ aber keiner

fand sich dazu willig/ obgleich/ bemerkt der Annalist/ der Orden zu solchen Misstonen ur-
sprünglich bestimmt war. Auf diesem Capitel fanden sich auch 80 Beghardcn ei»/ die in
Prozession cinherziehend Lebensrnittel erbettelten.

Endlich sei auch noch der Begräbnisstätten gedacht/ welche die vornehmen Geschlechter

Basels bei den Dominikanern hatten. So Burkard Mönch von LandSkron/ Albert
Marschalk (ff 1325) nebst dessen Gemahlin und Frau Jrmentrud/ Ehegattin Heinrichs zur
Linden/ deren Wappen sich an den Bogen außerhalb der Kirche befinden. Aus dem Ge-
schlechte der Mönche waren Johannes Mönch und Hugo Mönch selbst in den Orden

getreten; daher denn auch Schenkungen von dieser Familie gemacht wurden. — Im Jahr
1463 verordnete Dietrich KrebS/ ein BaSlcr Bürger/ in seinem letzten Willen/ daß bei

seiner Begräbnißstätte auf dem Kirchhofe ein Oelberg gemacht werden soll. Die Krämerzunft

soll jährlich aus seiner Stiftung einen Gulden geben zur Unterhaltung desselben und
einen Gulden für ein Licht/ und noch kurz vor der Reformation im Jahr 1502 gründeten
die Schuhmachermeister von Basel eine an den Dominikaner-Orden sich anschließende

Bruderschaft des heiligen CrispinuS.

Wir wenden uns zu den Franziskanern. Von ihrer Niederlassung meldet Würstchen

(Baslerchronik zu 1230): „Also ward auch diesen Brüdern auf ihr Ansuchen innerhalb

der Stadtmauer neben dem Eselthürli«/ doch hicdisent dem Birsick ein Platz bewilliget/
da ste mit hoher und niederer Personen Hüls/ welche aus gutem Eifer und herzlicher Be-



gierd der ewigen Güter», znr Acnfnnng der Religion von ihrer Hab reichlich gesteuert/ ihr

Kloster und die Kirch mit der Zeit erbaue» welche idaS Thnm vorbehalten) der Höhe/

Große und Magnificenz halb/ keiner andern in dcr Stadt nichts nachzugeben har." Dieser

herrliche Na«/ der noch jetzt/ obgleich er andern Zwecken dient, mit seinen leichthinan

springenden Bogenfenstern die Blicke jedes Vorübergehenden unwillkürlich ans sich zieht,

verdankte seine erste Ausführung vorzüglich dem Bischof Heinrich von ISni (Isena),

einem frühern Mitgliede deS OrdcnS, der auch von dem Strick, womit er alS Bruder steh

nmgnrtcte, der „Gürtelknopf" hieß. Im Jahr 1276 ward der Ban in Angriff genommen

und gegen Ende deS Jahrhunderts vollendet. ^») Freilich traf ihn im vcrhängnißvollen

Jahr 1356 dasselbe Schicksal, dem bei dem großen Erdbeben viele Baudenkmale unserer

Stadt unterlagen; doch ist zu vermuthen, daß eben der Chor, den wir am meisten bewun-

der» und von dem die Sage ging, er sei der höchste Chor am Nheinstrom, unversehrt ge

blieben.^) Der genannte Bischof scheint überhaupt seine Ordensbrüder auf Kosten andrer

Orden begünstigt zu haben. So beschweren steh im Jahr 127!) die Kanoniker zu St. Leon-

hard, daß der Bischof ste gezwungen, wider ihren Willen den FranciScaner» ein HanS „auf

dem Platz" abzutreten. Bald hernach, im Jahr 1287, „haben ste (wie Wurstiscn nnS

weiter erzählt) zwo Edelfrauen, nämlich Beatrix, Graf Theobalds zu Neucnbnrg in Bur.

gund Schwester, und Adelheid, Herrn Hermanns von Kienberg Wittwen, neben ihrem Kloster,

jenseit dem Birfick, wohnhaft, beredet, daß auch diese ihnen um GottcS und ihrer Seelen

Heil willen (also die Instrumentspraehe) ihre Höfe, neben dem Eselthürlein gelegen, ver-

gabten, hicmit ihre Wohnung erweiterten und auf beiden Seiten dcö BirstckS ihre» Fuß

setzten." Hinter diesem Hanse war eine Mühle, am Nümelinbache. Diese finden wir I2!U

ebenfalls im Besitze deS Ordens, ferner noch 5 Häuser im Winkel st» unxniln) zwischen

dem Esclthürlein und dem Birstg. Durch solche Schenkungen erweiterte sich dcr Grund

besitz der FranciScancr immer mehr, so daß sie mit ihrem Kirchhof und Garten zuletzt den

größern Theil des „Platzes" einnahmen, der noch jetzt von ebendaher dcr „Barfüßerplatz"

heißt. Ein Thor deS Gartens ging auf die Gerbergasse bin, -si Auch diesem Orden wen

dcten auswärtige Bischöfe ihre Gunst zu. So der Bischof von Toul, der im Jahr 12l)3

eine Stiftung machte zur Erziehung armer Schüler, die in den FranciScaner-Orden zu

Basel sollten aufgenommen werden.

Nur eine kurze Zeit erfuhr indessen sowohl der FranciScancr- alö der Dominicaner.

Orden die Ungunst der Bürger. ES war während des Streites zwischen dem Papst

Johann XXIi. (in Avignon) und dem deutschen König Ludwig. Die BaSler hielten cS mit



21

dem König, mid MS der Papst diese» mit dem Banne und dessen Freunde, mithin auch die

BaSler, mit dem Interdikt belegte/ wurde der Legal/ der die Bannbriefe überbrachte (1333)/

gar übel empfangen. Er wnrde durch das erzürnte Volk über die Pfalz hinab in den

Rhein gestürzt, und als er durch Schwimmen sich zu retten suchte, von Etlichen, die auf

Nachen herbeieilten, erschlagen. Damals verjagte das Volk auch die Barfüßer und Do-

minikaner, die in Folge dcS Interdiktes den Gottesdienst nicht versehen wollten, auö der

Stadt und rief ihnen nach: „sie sollten lesen oder singen oder aus der Stadt springen."

Sie scheinen indessen bald wieder den Rückweg gefunden zu haben, wenn überhaupt eine

eigentliche Austreibung stattgefunden hat und cö nicht bei den Drohungen geblieben ist. ^°)

Um die durch daö Erdbeben zerstörten Gebäulichkeiten wieder aufzubauen, erhielt der

Orden verschiedene Vermächtnisse. So schenkte 1361 ein Spitalmeister den FranciScaner»

gewisse Einkünfte all Ikckminmioiiem sliuMuiaium und 1385 steuerte der Rath 6 ^ all

sellilleiuM liatium minoi»m. Anderer einzelner Schenkungen nicht weiter zu gedenken.

Wie bei den Dominikanern, so hatten auch bei den FranciScancrn vornehme Familien ihre

Grabmäler. So die Thiersteine und Hochbcrgc, die Eptinger, Reichenstcine, Namsteinc.

Wir haben oben erwähnt wie die Beltclordcn in verschiedene Provinzen eingetheilt

waren. Das OrdenShauS zu Basel gehörte zur deutscheu Provinz, die wieder in fünf
Custoreien (cusloà) zerfiel: die rheinische, die Straßburgcr, die BaSler, die bodensecische

(schwäbische) und die bairische. Unter der Custorci von Basel standen die Barfüßcrklöstcr

zu Thaun, Freibnrg im BrciSgau, Mülhausen, Solothurn, Bern, Freiburg im Uechrland

und Burgdorf. Ebenso haben wir schon im Allgemeinen des mit dem FranciScancrorden

verbundenen weiblichen Ordens der Clarissinnen und des sogenannten TertiarierordenS (derBuß-
und Sackbrüder) erwähnt. Auch diese fanden in Basel ihre Wohnstätten und Gotteshäuser.

Da indessen ihre Geschichte uns für jetzt zu weit führen würde, so überlassen wir dieselbe

einer spätern Hand zur Bearbeitung.^) Auch der innern Streitigkeiten, deren wir oben

gedacht haben, und des Verhältnisses beider Orden zu den Beguiuen und Begharden

können wir hier nur im Vorbeigehen gedenken. DaS Meiste davon fällt in eine spätere

Zeit und wird dort zu ausführlicher Darstellung kommen.^) Hier sei nur noch erwähnt,

daß schon gegen Ende des I3ten Jahrhunderts ein BaSler Lesemeister (leà-) der

FranciScaner einige Beguiuen und Begharden in Colmar, sowie auch einige der Häresie ver-

dächtige Personen in Basel gefänglich einziehen und ihnen den Prozeß machen ließ. Ob

und welche Strafe sie erlitten, wird uns nicht gemeldet. Später nahmen die Francis-



caiier sich der von den Dominicanern verfolgten Beginnen an, woraus sich zn Anfang des

15ten Jahrhunderts der Bcguinenstreit entwickelt hat. ^')
Von den beiden großen Orden die einst die Kirche des Abendlandes und die damalige

Welt bewegten, stehen unter uns nur noch die baulichen Denkmale, ihre Kirchen und

Klöster. Die Predigcrkirche, seit dem löten Jahrhundert durch den „Todtentanz" berühmt,

der die Mauern ihres KrcuzgangcS schmückte, dient seit 1668 der sranzösisch-rcformirten

Gemeinde zu ihrem Gottesdienste; der Chor ist bis jetzt als Salzmagazin benützt worden.")

In den Zellen des ehmaligcn Klosters büßen (seit 1768) ") die Sträflinge ihre Vergehen und

der Klostergarten, der einst (seit 1692) alö „Doktorganen" (botanischer Garrcn) der

Universität diente, gehört nun zum Areal des BürgerspitalcS. Die Franciscancrkirehc ist in

ein Kaufhaus umgewandelt; in den dortigen Klosterzellen (dem „hintern Almosen")
verträumten und verlobten einst die Irren ihre finstern Stunden, bis ihnen die vorgeschrittene

Zeit in der Nähe des Prcdigerklosters eine bessere Räumlichkeit anwies. An der Stelle

endlich deö „Eselthürlins", dessen die Chronik erwähnt und dessen sich die Acltcrcu unter

uns noch wohl erinnern, vergnügt sich die heutige Welt in den heitern Räumen des Stadt-

Casino's.

Allein, wenn auch die Formen, in welchen der Geist jener Zeit sich auöznsprcchcn

versuchte, bis auf wenige Ueberrestc verschwunden sind, so steht das Ziel, das den Gründern

jener Orden vorschwebte und das die Bessern ihrer Glieder auch später im Auge

behielten, noch immer alö ein unerreichtes vor uns. Noch immer bedarf die Menschheit der

Predigt des Evangeliums, und allcrvorderst um dieser, dann aber auch um der allgemein

menschlichen Bildung willen, einer gründlichen Wissenschaft und Gelehrsamkeit, alö deren

Vertreter wir den Dominikanerorden nach seiner Lichtseite betrachten können. Seine düstere

Schattenseite, die inquisitorische Härte gegen Andersgläubige und daö Streben den Geist

in den Fesseln der Mcnschcnsatznng gefangen zu halten, sie möge sammt den Ausartungen

eines selbstcrwähltcn Gottesdienstes uns ferne bleiben, begraben für immer.

Noch mehr aber alö der Wissenschaft bedarf die Welt zu allen Zeiten und bedarf jetzt

mehr als je der erbarmenden Liebe, wie sie uns im Franciscancrordcn, seiner ursprüng.

liehen Idee nach, entgegentritt. Den Armen und Verlassenen leiblich und geistlich mit

Trost und Hülfe entgegen zu kommen, die mächtige Kluft, die zwischen dem Reichthum

und Glanz der Welt und dem menschlichen Elende immer schrecklicher sich aufthut, auözu

füllen, das ist die große Ausgabe, die unserer Zeit gestellt ist. DaS LiebcSfeuer, das bei

allen Vcrirrnngen in der Brust des h. FrauciscuS von Assist brannte, das thut nns noch



23

immer noth, nachdem die Feuerbrände der Inquisition längst erloschen sind. Möchte dieses

edle Feuer in recht vielen Seelen brennen! Auch jener Trieb zur Stiftung frommer
Gemeinschaften ist nicht erlösche»/ er ist vielmehr neu erwacht. Hat man doch selbst die

Orden und die Klöster wieder zurückgerufen. Allein was suchet ihr den Lebendigen bei

den Todten? Wo Christus lebt in den Herzen / wo der lautere Geist deS Evangeliums die

Gemeinschaft der Christen wieder beseelt, da wird auch dieser Geist zu alle» Zeiten sich

die Formen schaffen, deren er bedarf.

Auch unsere Vaterstadt hat die beiden Aufgaben, die jene ' beiden Orden sich stellten,

nicht auö den Augen verloren, als sie diese aufhob. Sie hat sie reiner gefaßt, weiter

verfolgt und mit GotteS Hülfe immer vollkommener zn lösen versucht. Die ernste Wissenschaft

auf der einen, die fromme Menschenliebe ans der andern Seite, beide haben bis in

die neueste Zeit hinein ihre Freunde und Pfleger gefunden. Nach beiden Richtungen hin

stnd Anstalten gegründet, Vermächtnisse und Schenkungen gemacht worden, und das von

den Vätern Ererbte nach den Bedürfnissen der Zeit zn erweitern, eS seiner Vollendung

mehr und mehr cntgegenzuführen, ist das Streben aller Bessern. Gebe Gott, daß dieser

Sinn nie unter unS auösterbe!



/

24

A n m e r k u n g e n.

') Siehe das 24stc NenjahrSblatt: Die Alamanncn und ihre Bekehrung zum Christenthum; und das
Lüste: Bischof Burkhard von Hascnburg und das Kloster St. Alban.

2) Siehe Nettbergs Forts, von I. E. Ch. Schmidts Hnndb. der Kirchcngeschichte VII. S. 552.
Hnrters Jnnoccnz III. Bd. IV. S. 232 ff., welche beide Werke vorzüglich zu dieser Darstellung benutzt
worden sind, nebst Naumer's Geschichte der Hohcnstaufcu III., NcandcrS Kirchcngeschichte IV.
und anderen mehr.

2) Jnnocenz soll den Flehenden wegen seiner auffallenden schmutzigen Erscheinung zu den Schweinen
gewiesen, FranciScus aber buchstäblich dc» Befehl des Papstes erfüllt und sich eine Zeit lang bei den
Schweinen aufgehalten haben, ehe er wieder vor dem h. Vater erschien, worauf er dann zum Loh» seines
Gehorsams die Bestätigung des Ordens erlangte.

4) Lonsveiiturs, Vila del 8erslieo 8. I'rairooseo u. 'V I, o in n 5 do Lollsiro, Vita 8. Iran-
eisoi (Vgl, Wadding, .limai, sled. 8. Iiairoisoi.)

>>) V ar th olo m ä u S a Pi sis (ff I40l) verfaßte ein Buch, worin er 41) Achnlichkciten des
h. rjranciscus mit Christo nachwies: I.ilror surous, inseriplus litror oousoiiiritstum vitro Irosli so «ors-
plrioi pstri« I^rsiioisvi sd vilain dosn LI>risli llomiui noslri.

,,B arfü ß e rin ö n ch c stud nicht ein eigner Orden, sondern mehrere Orden haben den rigorosen,
blos in heißen Ländern ausführbaren Gebrauch des Barfußgehens angenommen. Die Franciscaiier waren
die ersten Barfüßcrmönche, legte» aber außerhalb Italiens bald Sandalen an, indeß einige Abtheilungen

des Ordens das Barfußgcheu beibehielte». Andere Orden stud wenigstens unbeschuht. So die
durch Theresia reformirtcn Carmeliter und Carmeliterinncn." Herzog, Ncalencpklopädic I. S. 600.

Es hatte dieß seinen guten Grund. Trotz des strengen Beichtgeheimnisses, das ein jeder Beichtvater

nach den Satzungen der Kirche bewahren mußte, fand sich doch mauchcr seinem Seelsorger gegenüber

tu Verlegenheit, wen» er ihm den ganzen Zustand seines Znncrn in der Beichte ausschließen sollte,
während er dem fremden Bettelmönchc eher sein Vertrauen schenkte. Dieß beförderte den Leichtsinn. Viele,
wenn ihre Priester sie nicht absolvire» wollten, sprachen: „wir thun was uns gefällt und beichten es dann



25

cincm Mindern oder einem Prediger, den wir zuvor nie gesehen haben und den wir nie mehr sehen

werden." Die Mitglieder des Ordens selbst provozierten nicht selten eine solche Geringschätzung der Laien

gegen ihre Seelsorger. Sie fragten etwa einen Vorübergehenden: „hast du gebeichtet? bei wem ê" Hieß

cS: „bei meinem Seelsorger", so wurde gefragt: „wie heißt denn der Tropf? Der hat nie einen Meister

der Theologie gehört, hat nie über dem kanonischen Recht geschwitzt, versteht keine verwickelte Frage zu

lösen. Das sind Blinde. Zu uns müßt ihr kommen, uns sind die Geheimnisse Gottes kund. Hätte man

uns denn ohne Grund so große Gewalt eingeräumt?" Siehe Harter a. a. O. S. 311, 312.

8) Durch die Bulle: l)uasi lignum vüw, von Alexander IV. ertheilt, ward den Bettclordcn das

Recht, auf Universitäten zu lehren, förmlich verbrieft.

s) So erhob das Capitel in Zürich 1254 Klagen wider sie. Besonders ward ihre Zudringlichkeit

bei Sterbenden gerügt. Diese vermachten den beiden Orden oft große Summen, um in ihren Kirchen

begraben zu werden. — In weitläufige Streitigkeiten wurden sie mit dem Bischof Burchard von Lübeck

verwickelt (1278—82, 1239—1314), worüber Gicscler, Beitrag zur Geschichte der Wirksamkeit der

Bettelorden im I3ten Jahrhundert (in den theol. Studien und Kritiken I. 1. S. 139 ff.)
w) Eine Hauptstreitigkeit zwischen den beiden Orden betraf bekanntlich die auch jetzt wieder in der

katholischen Kirche angeregte Frage, ob Maria ohne Erbsünde gewesen sei. Die Dominikaner leugneten,

die Franciscancr behaupteten es. Am ärgerlichsten trat dieser Streit zu Tage kurz vor der Reformation

in dem Jctzerhandcl zu Bern, worüber Anshelms Chronik zu vergleichen.

") Dieß und das Folgende theils nach den von Hrn. Hr. Lndw. Aug. Burckhardt gesammelten, dem Verf.

im Manuscript mitgetheilten Negcsten, theils nach den Colmarer Annalen (bei Ilrälmum tlerm. llmt.

illuslr.) und (r-iwil Ilgltume, theils endlich nach handschriftlichen Notizen von Hrn. Dr. Fechter.

w) luunl. Loliu. uck nun. 1258: Comlluslum v.8t luoiumlorium Ilnsilsenso et mugnu gars civi-
lulls In vigüiu Alarliui. Man hat dieß früher auf das Münster bezogen: da indessen im mittelalterlichen

Latein das Wort monusleiiuiu i» der Bedeutung „Münster" nicht vorkommt, sondern ein Kloster

bedeutet, so ist wohl am einfachsten, mit Hrn. Dr. Fechter und Andern die Stelle auf das Dominikaner-

Kloster zu beziehen, umsomehr da die Annalen ganz vom Standpunkte des Ordens aus geschrieben sind.

») Ueber dieses architektonisch merkwürdige Chor s. die nächstens erscheinende Schrift deS Hrn. I>r.

L. A. Burckhardt, das Prcdigcrkloster zu Basel, in den „Mittheilungen der Gesellschaft für vaterländische

Alterthümer" das neueste Heft.

^) Das Jahr läßt sich nicht genau bestimmen. Die áuuules llolmar. berichten zum Jahr 1266:

Outer.VcluIIvs guouclum I'rlor goueralls iucegit eruceui all lrunsmarinus gurte- grmclieare, und

dann 1267: I:x ^Isuliu glus quum gumgenli geregrüiul! suut in cgiuckrugesimu ucl gurlos lrausmu-

riuus. Vgl. Osllsii Ilpilams p. 158. Ochs I. S. 396. Eines andern Krcuzprcdigers, NamenS

Johannes, gedenken die Colmarer Annalen zum Jahr 1275. Dieser war auch Prior der Dominikaner.

>°) S. I akob B urckhar dt, Conrad von Hochstadcn, Erzb. von Köll». Bonn 843. S. 58.

w) Ueber seine Verdienste als Philosoph f. Ritters Geschichte der Phil. VII!. S. 181 ff. Ueber

ihn als Naturforscher sagt Alexander v. Humboldt (Kosmos II. S. 233): „Albert der Große muß als

Selbstbeobachter in dem Gebiete der zerlegenden Chemie genannt werde». Seine Hoffnungen waren

freilich ans die Umwandlung der Metalle gerichtet; aber, um sie zu erfüllen, vervollkommnete er nicht

blos die praktischen Handgriffe in Behandlung der Erze, er vermehrte auch die Einsicht in die allgemeine

Wirkungsart der chemischen Naturkräfte. Ueber den organischen Bau und die Pflanzen-Phpsiologie

enthalten seine Werke einzelne überaus scharfsichtige Beobachtungen. Er kannte den Schlaf der Pflanzen,

das periodische sich Ocffncn und Schließen der Blumen, die Verminderung des Saftes durch Verdunstung

aus der Oberhaut der Blätter, den Einfluß der Theilung der Gefäßbündel auf die Ausschnitte des

Blattrandes. Er commentirte alle physikalischen Schriften des Stagiritcn; doch die Thiergcschichte nur nach

4



2K

der lateinischen Uebersctzung des Michael Scotns aus dem Arabischen, Ein Werk Alberts des Großen,
welches den Titel führt: I.illvr eosnloKrai>Inaus ein nalura locorun,, ist eine Art physischer Geographie.
Ich habe darin Betrachtungen aufgefunden über die gleichzeitige Abhängigkeit der Klimate von der Breite
und Höhe der Orte, wie über die Wirkungen des verschiedenen Einfallszirkels der Sonnenstrahlen auf
Erwärmung des Bodens, die mich sehr überrascht haben," —

bralsr IZainricus, Prior lias. Orlliuis tralrum prwlliealorum, laeil rliMmos llieulonicos
I,onis inuliareulis av clavolis.

is) In Vigilia 8. bloinautis inlra inaluliuas prmlliaalorum IZasilaw luil ealipisis lunsa, quain
lratar suvànis afusllom orclinis prmllixil al Iralrillu« oslanllil. ^Vnnal. bolinar. nll nun, 1276. Vgl,
das 2stste NenjahrSblatt S. 2l.

w) Ilegina kaeil lluei in Irorluin prmlliealorum in IZasilas jwrcuin spinosum, ul villvrenl in eo
I)vi iniraliilaiu craalurani. iliill.

2°) OchS, Geschichte von Basel III, S. 299.

->) Ebend. IV. S. 252.

22) In uativilata II. Virginis eapilulun, zirovinviala lrnlrnin orllinis I'rwllicalorum lnil in I!n-
siloa, Iralro loanna oxislanla priore algua llvstnilora, solvuniler aalvliralnin. ^ll Iioa aailliuluin
ziarvonarunt III.XX. II,i lüarunl laela, lillorar illa^'islri orllinis iiisornin, in guilnis liorlalialnr aus
suiiplicilor, nllro aunllum all llarliaros sou in Ilreeciain. lit non lull unus inlvr ans iuvanlus, ,>ni
Iroa voilât kaoora, n<I guoll orllo ipsoruin prinai>,alilar lnil inslilulus. — p, l>oa aain'Iul» luarunl
aonvarsi son Ilogillarlli, l,«a ast lralros nan Iml,aillas llonucilia, IXXX in imoaassinnv inandirnn-
tas oilznrin.

2Z) bruiras minores eeelesium su,un mnAnis al nllis aolninnis axallakanl. Xnual. lioliuar. all
unn, 1292.

2>) Wir verweisen unsere Leser ans die Beschreibung der Barfüßer Klosterkirche in Basel von Adolf
S ara sin in den „Mittheilungen der Gesellschaft für vaterländische Alterthümer in Basel". 3tcs Heft,
Basel (im Verlag von HaSler und Comp.) 1815. fol.

2S) Diese Notizen verdanken wir der gütigen Mittheilung des Hrn. llr. Fechter, dem gründlichen
Kenner des alten Basels.

2«) Wurstiscn, Basler Chronik zu dem Jahr 1333 und Ochs III. S. 28. 2».

27) Einstweilen genüge die Notiz der Colmarcr Annalen zu 1279 : Irisas,,us lîusilaeiisis sorores lla
8. LIura val orlliuis lrnlruu, Alinoruin lrauslulil Irans Illiouuin in alauslrum saaailarum. II« sac-
eil!» anlem guingua raeopit in orllinom Ninornin. I'rvvincialain vorn aorlnn leail zuxai,osiluin apull
vanonicos 8. I.aonllarlli, roliguis anlai» saecilis prout pvluil z,rvviilelial.

2S) Hierher würden auch die Rcformvcrsnchc des Ordens während des Basier Concils gehören. S.
Sarasîn a. a. O. S. 15.

2°) Xunal. Lolmar. 1290: I.oatar lralruin )Iinorun, lla Ilasilea laeil capi ii> lioluiudaria iu iia-
pilulo suo «Inas IZaginas al lluos I.oglnirllu«, al in llasilaa plures, guns luaraliaos ra,,ulal,al.

Ilrstisü IZ>,it. ji. 189. ff. u. Ochs III. v. Ans.
2>) Nach Ochs VII. S. 338 wäre gerade der Chor der Kirche im Jahr 1(163 dem französische»

Gottesdienst eingeräumt worden.
22) St reuber, Basier Taschenbuch auf 1351, 55. S. 27.



Jnhaltsanzeige der Neujahrsblätter für Basels Jugend.

Vro. I. Jahrg. 1SZ1. Isaac Jselin. 1728—1732.

,/ II. », 1822. Auszug der Rauracher.

„ III. V 182Z. Basel wird eidgenössisch. 1501.

„ IV. 1824. Die Schlacht bei St. Jakob. 1444.

„ V. 1325. Die Kirchen-Versammlung zu Basel. 1431-1448.

„ VI. 1826. Die Stiftung der Basler Hochschule. 1460.

„ VII. 1827. Erasmus in Basel. 1516—1536.

„ VIII. », 1828. Schcikh Ibrahim. 1784—1817.

„ IX. », 182g. Rudolf von Habsburg vor Basel. 1273.

„ X. », 18Zg. Bürgermeister I. R. Wettstein. 1646 und 1647.

„ XI. 1831. Das Jahr 1330.

„ XII. 1832. Die Schlacht bei Dornach. 14gg.

,/ XIII. 1835. Landvogt Peter von Hagenbach. 1469—1473.

// XIV. 1836. Das Leben Thomas Platers. 149g—1582.

// XV. 1837. Das große Sterben. 1348—1349.

// XVI. 5/ 1833. Das Karthäuser-Kloster zu Basel. 1416—1536.

// XVII. », 1833. Der Nappenkrieg. 1594.

„ XVIII. // 1840. Die ersten Buchdrucker zu Basel.

„ XIX. „ 1841. Die Zeiten des großen Erdbebens.

XX. 1842. Hans Holbein der Jüngere von Basel.

XXI. 1843. Das Siechenhaus zu St. Jakob.

XXII. 1844. Die Schlacht von St. Jakob an der Birs.

Neue Folge.
XXIII. », 1845. Die Rauraker und die Römer, Augusta Rauracornm und Bafilia.
XXIV. », 1846. Die Alamannen und ihre Bekehrung zum Christenthum.

XXV. 5/ 1847. Bischoff Haito, oder Basel unter der fränkischen Herrschaft.

// XXVI. „ 1848. Das Königreich Burgund. 833—1032.

XXVII. „ 1349. Bürgermeister I. R. Weitstem an der westphäl. Friedensversammlung.

XXVIII. », 1850. Das Münster zu Basel.

// XXIX. », 1851. Bischoff Burchard von Hasenburg und das Kloster St. Alban.

,/ XXX. », 1852. Das alte Basel, dargestellt nach seiner allmähligcn Erweiterung bis zum
Erdbeben 1356.

// XXXI. », 1853. Die Bischöfe Adelbero und Ortlicb von Froburg.

// XXXII. », 1854. Bischof Heinrich von Thun.

In Bahnmaier's Buchhandlung (C. Detloff), Freiestraße Nrn. 1178, find diese Ncujahrsblätter

um den bekannten Preis zu erhalten. — Die Nros, 3, 4, 16 und 24 find einzeln nicht mehr zu haben.




	Die Bettelorden in Basel

