
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 172 (2019)

Artikel: Von "kotzenden Hunden" und anderen "Beobachtungen" :
Innerschweizer Jerusalempilger und ihr Schreiben über Muslime

Autor: Gabathuler, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von «kotzenden Hunden»
und anderen «Beobachtungen»
Innerschweizer Jerusalempilger und ihr
Schreiben über Muslime

Michael Gabathuler

Einleitung 86

1. Zwei Innerschweizer Jerusalempilger und ihre Berichte 86

1.1 «Reisebeschreibung nach Jerusalem zum Hl. Grab 1519» 86

1.2 «Pillgerfart vnd reiss gan Hierusalem [ü] her das mör Johansen von Louffen, [...]» 89

2. Das Islambild im 16. Jahrhundert und seine Genese 90

3. Zwei Innerschweizer Jerusalempilger und die Muslime 92

3.1 Stulz und die Muslime 92

3.2 Von Laufen und die Muslime 95

4. Stulz und von Laufen im Vergleich 99

5. Fazit 102

Bibliografie 103



Einleitung

«Nicht das ist lobenswert, in Jerusalem gewesen zu sein,

sondern in Jerusalem [auf] aufrechte Weise gelebt zu

haben», hatte Hieronymus um 395 in einem Brief an

Paulinus von Nola geschrieben. «Erteile du, mein Lieber,

den Brüdern den Rat: sie sollen ihren Leib verlassen und

zum Herrn pilgern, und nicht von Kappadokien nach

Palästina!», forderte Gregor von Nyssa (ca. 330-395) einen

seiner Briefempfänger auf.1 Ermutigungen für eine Wallfahrt

ins Heilige Land lesen sich anders. Trotzdem

pilgerten seit der Spätantike Menschen christlichen
Glaubens nach Palästina.2 Dort trafen sie ab dem 7.

Jahrhundert auf Muslime.3 Lange Zeit fanden diese in den

Pilgerberichten kaum Erwähnung.4 Erst ab dem 13. und
verstärkt ab der Mitte des 14. Jahrhunderts, als sich die

Pilgerberichte allmählich vom reinen Itinerar zum
subjektiv gefärbten narrativen Reisebericht wandelten,

begannen Pilger vermehrt über die muslimische Bevölkerung,

ihre Religion, ihre Sitten sowie ihre Gebräuche zu
schreiben.5 Solche Reiseberichte sind Quellen des

Kulturkontakts und geben Auskunft über Stand und Wandel

der Bilder vom Selbst sowie den Imaginationen des

Anderen.6 Anhand zweier Reiseberichte - der erste stammt

aus dem ersten Viertel des 16. Jahrhunderts, der zweite

ist nach 1583 entstanden - soll aufgezeigt werden,
welche Begegnungen zwischen Jerusalempilgern aus der

Innerschweiz und Muslimen stattgefunden haben und wie

Letztere von Innerschweizern dargestellt worden sind.7

Zudem wird gefragt, ob und wie sich das Islambild während

des 16. Jahrhunderts verändert hat.8

Reiseberichte bilden nicht die «soziale Wirklichkeit»
ab, sondern sind das Produkt eines Prozesses, bei
welchem die «wahrgenommene Wirklichkeit» erfasst, begriffen,

gedeutet und bewertet und schliesslich, auf die
Lesenden abgestimmt, weitervermittelt wird. Dieser Prozess

steht unter dem Einfluss des gesamten Reservoirs an Wissen,

Erfahrungen, Vorstellungen und Einstellungen des

Reisenden, aber auch seiner Interessen, Ängste, seines

sozialen Umfeldes und seines Status'. Ein Reisebericht ist

von Metaphern, Topoi und Stereotypen geprägt.9 Das erste

Kapitel setzt sich quellenkritisch mit den Berichten
auseinander. Es enthält Biografisches zu den beiden
Innerschweizer Pilgern, einen kurzen Überblick über den Verlauf

der Wallfahrten sowie Informationen zu Entstehung,
Überlieferung und Gebrauchsfunktion der Berichte. Das

zweite Kapitel widmet sich dem Islambild des 16.

Jahrhunderts und dessen Genese. Darauf aufbauend stehen

im dritten Kapitel die Begegnungen der Pilger mit den

Muslimen und das Schreiben über sie im Zentrum. Im
vierten Kapitel werden die beiden Berichte miteinander

verglichen und Erkenntnisse in Kapitel fünf festgehalten.

1. Zwei Innerschweizer Jerusalempilger und
ihre Berichte

1.1 «Reisebeschreibung nach Jerusalem zum
Hl. Grab 1519»

Heinrich Stulz aus Stans, geboren 1486, wurde als

Zehnjähriger nach dem Tod seines Vaters ins Kloster Engelberg

gebracht, wo er die Klosterschule besuchte und 1497

oder 1499 die Profess ablegte. Im Kloster St. Gallen
vertiefte er sich in theologische Studien, trat aber noch vor
der Priesterweihe aus dem Kloster Engelberg aus und
heiratete. 1513 ernannte ihn Abt Barnabas Bürki, vermutlich

als Witwer, zum weltlichen Klostervogt. 1516 wurde
Stulz wieder als Mönch im Kloster aufgenommen, wo er

fortan als Schaffner in ökonomischen und baulichen

Belangen die rechte Hand des Abtes war. Ermuntert durch
die Tatsache, dass drei Luzerner eine Fahrt nach Jerusalem

wagten und noch kein Unterwaldner vor ihm im
Heiligen Land gewesen war, schloss sich Stulz 1519

einer Gruppe von Jerusalempilgern an, der schliesslich

nicht weniger als 18 Eidgenossen, unter ihnen Ludwig

1 Vgl. Donner, Pilgerfahrt ins Heilige Land, S. 13ff.
2 Vgl. Heyer, 2000 Jahre, S. 36f. Für eine chronologische, aber nicht vollständige Übersicht über Jerusalemfahrer siehe Röhricht, Bibliotheca

Geographica; Röhricht, Deutsche Pilgerreisen; Tobler, Bibliographia Geographica Palaestinae.
3 Vgl. Krämer, Geschichte Palästinas, S. 26f.
4 Ausnahmen hiervon waren Adamnan, der im De locis Sanctis libri III aus dem letzten Viertel des 7. Jahrhunderts die Gebetshäuser der Muslime

beschrieb, sowie Hugeburc, die in der Vita Willibaldi aus dem 8. Jahrhundert heidnische Sarazenen sowie ihren Lebensraum erwähnte und Muslime
negativ von Christen abgrenzte. Hierzu gezählt werden darf auch Bernardi Monachi, der in seinem Itinerar aus der zweiten Hälfte des

9. Jahrhunderts den Umgang mit Fremden in Alexandria und Kairo schilderte und die Araber als saraceni und pagani bezeichnete. Zu diesen

Pilgerberichten siehe Türck, Christliche Pilgerfahrten, S. 66-72.
5 Vgl. Beloschnitschenko, Deutschsprachige Pilger- und Reiseberichte; Ganz-Blättler, Andacht und Abenteuer, S. 334; Garbois, Islam and

Muslims, S. 309-327; Schein, From «Holy Geography», S. 115-123; Wolf, Reiseberichte des Spätmittelalters, 86ff.
6 Vgl. Agai, Wenn einer eine Reise tut, S. 13.
7 Zur «Darstellung», die am Ende des Prozesses von Wahrnehmung, Bewusstmachung, Deutung und Weitervermittlung steht, siehe Goetz,

Wahrnehmungs- und Deutungsmuster.
8 Die beiden Pilgerberichte, denen dieser Beitrag zugrunde liegt, sind von Josef Schmid ediert und in einem Sammelband zusammen mit acht

weiteren veröffentlicht worden (vgl. Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab). Schmid hat die beiden Quellen vollständig transkribiert und
anscheinend nicht weiter bearbeitet. Kritik zu Schmids Quellenedition siehe Jost, «welcher mänsh ...», S. 16f.

9 Vgl. Agai, Wenn einer eine Reise tut, S. 19ff.; Ägota Pataki, Reisen bildet, S. 169ff; Brenner, Die Erfahrung, S. 27; Goetz, Wahrnehmungs¬
und Deutungsmuster, S. 30f.

86



Tschudi aus Glarus und Melchior zur Gilgen aus Luzern,

angehörten.10 Mit dieser Fahrt wollte er eigenen Angaben

zufolge Busse tun und allen «gleubigen seelen»

behilflich sein.11 Über «weltliche» Motive gab er keine

Auskunft. Im Gegensatz zu Ludwig Tschudi oder Melchior

zur Gilgen, die sich am Heiligen Grab in Jerusalem zum

Ritter schlagen Hessen, schien Stulz nicht der sozialen

Aufwertung wegen gereist zu sein.12 Die Wallfahrt
absolvierten er und seine Gefährten auf einer der offiziellen

Pilgergaleeren, die sie auf der damals üblichen Reiseroute

von Venedig nach Jaffa (heute Tel Aviv-Jaffa) brachte.13

Um osmanische Territorien umfahren zu können,

landeten sie nicht bei der Stadt Methoni, sondern auf der

Insel Zakynthos (ital. Zante), wo sie vor die Gewässer

unsicher machenden Seeräuberschiffen gewarnt wurden und

durch zwei venezianische Galeeren Geleitschutz erhielten.14

Ohne Zwischenfälle - abgesehen von Navigationsproblemen,

Wind und Wellen sowie einem blutigen
Missgeschick des Chorherrn Werner Buholzer aus dem Stift

St. Leodegar in Luzern - erreichten die Pilger schliesslich

Jaffa.15 Dort angekommen, mussten sie mit den osmani-

schen Behörden Kontakt aufnehmen und um Geleitschutz

ersuchen.16 An Land wurden sie von osmanischen Beamten

und von Franziskanern erwartet.17 Nachdem die

Einreisemodalitäten durch die Beamten und die Franziskaner

abgewickelt waren, kamen die Jerusalemfahrer auch

erstmals mit muslimischen «Dienstleistern» und mit der

einheimischen Bevölkerung in Kontakt.18 In Jerusalem

absolvierten sie dann in Begleitung der Dolmetscher, der

Franziskaner, der bewaffneten Geleitsleute und
gegebenenfalls der Eseltreiber - den Pilgern war das Reiten auf

Pferden verboten - das damals übliche Pilgerprogramm.19

Nach einem rund zweiwöchigen Aufenthalt in und um
Jerusalem, begaben sie sich wieder nach Jaffa, wo sie nach

einem Zwischenfall in Ramla am 19. oder 20. August wieder

eintrafen.20 Kurz nachdem die Pilger per Schiff Jaffa

verlassen hatten, drohte ihnen Ungemach durch
«muslimische» Korsaren.21 Die Mutigen unter den Passagieren,

darunter Stulz, rüsteten sich zum Kampf. Ohne dass es

zu einem Gefecht kam, erreichten die Pilger Zypern und

von dort aus schliesslich via Rhodos und Parenzo wieder

Venedig.22 Gemäss Schmid führte Stulz während der Reise

Tagebuch.23 Dieses wurde nach seiner Rückkehr, aber noch

vor dem «Fall von Rhodos» (1522), zu einem Reisebericht

verarbeitet - einem Reisebericht, der gemäss Esch

voll von Stimmung und Kolorit ist.24 Der Bericht ist in

einer noch zu Stulz' Lebzeiten erstellten Abschrift aus dem

Jahr 1530 erhalten. Sie hegt heute in der Stiftsbibliothek

Engelberg und diente Schmid als Vorlage für seine

Edition.25 Warum Stulz Tagebuch führte und einen Bericht

verfasste, ist nicht überliefert. Mehrere Gründe dürften

ihn aber dazu bewogen haben26: Erstens, um die eigene

Fahrt zu dokumentieren; zweitens, um Rechenschaft

gegenüber den Spendern abzulegen, derer er in seinem

Reisebericht dankbar gedachte27; drittens, um andere Pilger

aus den gemachten Erfahrungen lernen zu lassen und die

Erinnerung an die Pilgerfahrt zu sichern28; und viertens,

um dem Publikum nicht ohne Stolz zu zeigen, als erster

Unterwaldner die strapaziöse Reise nicht nur auf sich

genommen und überstanden, sondern auch angesichts

höchster Gefahren seinen Mut unter Beweis gestellt zu
haben.29 Wie es scheint, war durch die erfolgreich absolvierte

Wallfahrt Stulz' Renommee tatsächlich gestiegen,

denn er wurde mit viel Liebenswürdigkeit und Ehren in

10 Vgl. De Kegel, Stulz; Esch, Parallelberichte, S. 357ff.; Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab, S. LV-LVIII. Esch, der Stulz' Bericht drei

eidgenössischen Parallelberichten gegenüberstellt, lässt die Darstellung des Heiligen Landes und somit die Auseinandersetzung der Pilger mit den

Muslimen weitgehend aussen vor.
11 Vgl. Stulz, Reisebeschreibung, S. 223.
12 Zu den Reisemotiven von Pilgern siehe Ganz-Blättler, Andacht und Abenteuer, S. 221-247; Ohler, Pilgerstab, S. 61-81; Schmugge,

Jerusalem, Rom und Santiago, 15f.; Schwab, Toleranz, S. 52-60.
13 Itinerar siehe Yerasimos, Les Voyageurs, S. 143. Siehe auch Karte östliches Mittelmeer.
14 Vgl. Stulz, Reisebeschreibung nach Jerusalem, S. 232. Stulz erwähnt, dass «Modonen» in «Türcken hand» gekommen sei.

15 Vgl. Stulz, Reisebeschreibung, S. 232ff.
16 Vgl. Reichert, Pilger und Muslime, S. 9. Als Stulz nach Palästina reiste, war Palästina Teil des Osmanischen Reiches, das in Grossprovinzen und

lokale Verwaltungsbezirke (sog. Sandschaks) eingeteilt war. Jedem Bezirk stand ein von der Zentralregierung in Istanbul ernannter Statthalter vor.

Dieser Statthalter verfügte über ein Heer von Beamten und Soldaten (vgl. Hourani, Die Geschichte der arabischen Völker, S. 272; Majoros/Rill,
Das Osmanische Reich, S. 44ff., 211 f.

17 Letzteren oblag es, «Heilige Stätten» in Palästina zu hüten, über die Pilger zu wachen und mit ihnen Liturgie zu halten (vgl. ATS Pro Terra
Sancta, Kustodie).

18 Vgl. Stulz, Reisebeschreibung, 237. Zu den «Dienstleistern» werden im Rahmen dieses Artikels Eseltreiber, Händler und Dolmetscher gezählt.
19 Vgl. Rhyn Herrmann, Ungläubige, S. 41ff.
20 Esch, Parallelberichte, S. 378; Yerasimos, Les voyageurs, S. 141ff.
21 Dies war nichts Aussergewöhnliches. Muslimische, aber auch christliche Seeräuber machten mit und ohne obrigkeitliche Erlaubnis Jagd auf

«feindliche» Schiffe. Im Mittelmeer tobte zu dieser Zeit eine Art «Kaperkrieg» (Bono, Piraten und Korsaren; Jaspert/Kolditz, Seeraub.

22 Esch, Parallelberichte, S. 379ff.; Yerasimos, Les Voyageurs, S. 143.

23 Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab, S. LV.
24 Esch, Parallelberichte, S. 369.
25 Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab, S. LV.
26 Zu Adressaten und Funktionen von Pilgerberichten siehe Ganz-Blättler, Andacht und Abenteuer, 248-272; Huschenbett, Diu vart,

S. 137-143; Schwab, Toleranz, S. 67-76; Wolf, Reiseberichte des Spätmittelalters, S. 94-101.
27 Stulz, Reisebeschreibung, 256.
28 So rät er z.B. in guter Gesellschaft zu reisen oder listet 20 Artikel aus dem Vertrag mit dem Schiffspatron auf (Stulz, Reisebeschreibung, S. 223

bzw. 226ff.).
29 Stulz, Reisebeschreibung, S. 224.

87



«Türckische passport den pilgern von Lucern vnd andern orten geben zuo Tripolj jn Syria 1583. 10. Julij», in: Schmid, Josef (Hrsg.), Quellen und
Forschungen zur Kulturgeschichte von Luzern und der Innerschweiz, Band 4 (2). Luzern, 653.



Luzern empfangen, was er in seinem Reisebericht nicht

unerwähnt liess.30 Titus Tobler, ein Arzt sowie Dialekt-
und Palästinaforscher aus dem Kanton Appenzell,
«würdigte» in seiner Bibliographia Geographica Palaestinae

Stulz' Bericht mit dem Prädikat «nicht bedeutend».31

1.2 «Pillgerfart vnd reiss gan Hierusalem [ü]
ber das mör Johansen von Louflfen, [...]»

Als sich Johannes von Laufen im Gefolge von Melchior

Lussi 1583 auf den Weg ins Heilige Land machte, hatten

die Osmanen Rhodos, die Ägäis, die Peloponnes, Teile

Kroatiens und Ungarns, weitere Gebiete in Dalmatien

sowie Zypern erobert und ihren Einfluss bis nach Buda,

Pest und in den Maghreb ausgedehnt. Es war jetzt nicht

mehr möglich, osmanische Territorien auf der Fahrt ins

Heilige Land zu umfahren.32 Von Laufen war zum

Zeitpunkt der Reise ungefähr 23 Jahre alt. Er war der Sohn

Anna Margaretha Göldins und Konrad von Laufens, dem

Wirt des Gasthofs «zum Schlüssel» in Luzern. Renward

Cysat war von Laufens Stiefbruder. Nachdem Konrad von
Laufen gestorben war, kümmerte sich Cysat um seinen

jüngeren Bruder. Er ermöglichte ihm eine Ausbildung

zum Wundarzt und Barbier und verschaffte ihm die

Gelegenheit, Lussi als persönlichen Diener und Betreuer auf

der Fahrt zu begleiten. Einen Teil der Reisekosten bezahlte

Cysat, den Rest übernahm Lussi.33 Am 11. Mai 1583

verliess von Laufen Luzern und erreichte am 25. Mai

zusammen mit Lussi und anderen eidgenössischen Pilgern

Venedig.34 Trotz Warnungen von namhaften Persönlichkeiten

vor dem osmanischen Admirai Kiliç Ali Pascha

genannt Occhiali, einem ursprünglich aus Kalabrien
stammenden und zum Islam konvertierten ehemaligen

christlichen Gefangenen, der am 1. Mai 1583 mit einer

Kriegsflotte von 40-80 Galeeren auf das Meer hinaus

gefahren war, «entschloss sich die gsellschafft, die reiss ze

wagen».35 Sie fuhren auf einem Handelsschiff zunächst

von Venedig nach Tripolis.36 Dort besorgten sie sich

französische Pässe, welche nicht nur die vermeintliche

Staatsangehörigkeit bescheinigten, sondern auch als Passier¬

schein dienten und so den Pilgern Bewegungsfreiheit

gaben.37 Darüber hinaus erhöhten sie die Sicherheit ihrer

Träger, da französische Schiffe und französische Reisende

aufgrund der 1569 ausgehandelten Kapitulationen
zwischen dem Osmanischen Reich und Frankreich besonderen

Schutz genossen.38 Da ihnen in Tripolis abgeraten

worden war, über Land nach Jerusalem zu ziehen, fuhren

sie per Schiff weiter nach Jaffa.39 In Jaffa angekommen,

mussten sie die üblichen Einreisemodalitäten über sich

ergehen lassen. Anscheinend ohne Zwischenfälle - ihre

französischen Pässe hatten sich offenbar bewährt -
erreichten sie Jerusalem. Bis auf den Gang zum Jordan, der

aus Sicherheitsgründen aus dem Programm gestrichen

werden musste, weil Beduinen gemäss von Laufen die

Gegend unsicher machten, absolvierten die Pilger mehr

oder weniger das übliche Programm und trafen um den

6. August herum wieder in Jaffa ein. Die Rückreise führte

die Pilger über den Libanon nach Zypern, wo von Laufen

beinahe in «türkische» Gefangenschaft geriet. Die

Weiterfahrt war geprägt von Stürmen. Nur knapp erreichten

sie dem Reisebericht zufolge das italienische Festland bei

Gallipoli. Über Neapel und Rom reisten sie nach Padua,

wo sich von Laufen von seiner Pilgergruppe trennte, um
schliesslich erst 1584 auf Geheiss seines Stiefbruders wieder

nach Luzern zurückzukehren. In der Heimat

angekommen, betätigte sich von Laufen nicht mehr als

Wundarzt. 1587 wurde er Wirt des Gasthofs «zum Schlüssel».40

Auf der Jerusalemfahrt hatte von Laufen unter
Mithilfe anderer, wie er am Ende seiner Reisebeschreibung

zugab, Tagebuch geführt. Basierend auf diesen Aufzeichnungen,

auf Tagebucheinträgen und Reiseberichten der

Begleiter von Laufens, sich stützend auch auf Briefe sowie

mündliche Überlieferungen seines Stiefbruders stellte

Cysat eine Reisebeschreibung zusammen, die 120

Folioblätter umfasste.41 Cysat, ein gelernter Apotheker, war zu

diesem Zeitpunkt Stadtschreiber von Luzern. Gemeinsam

mit Schultheiss Ludwig Pfyffer von Altishofen war

Cysat der führende Kopf der katholischen Orte im
Bereich der Innen- und Aussenpolitik sowie im Bereich der

katholischen Reform. Er war einflussreich und seiner

umfassenden Kenntnisse wegen für Luzern unentbehrlich.42

30 Stulz, Reisebeschreibung, S. 255.
31 Tobler, Bibliographia Geographica, S. 68. Zu Tobler siehe Küchler, Tobler.
32 Faroqhi, Geschichte des Osmanischen Reiches; Majoros/Rill, Das Osmanische Reich, S. 213-258; Matschke, Das Kreuz.
33 Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab, S. XXIX-XXXII.
34 Laufen, Pillgerfart, S. 55-152, hier 73f.
35 Laufen, Pillgerfart, S. 76. Vor seiner Ernennung zum Admiral hatte sich Kiliç Ali als Kaperkapitän einen Namen geschaffen. Bono nennt ihn

Uludsch Ali (Bono, Piraten und Korsaren, S. 187).
36 Yerasimos, Les Voyageurs, S. 351.
32 Ein «französischer» Pass dieser Art ist in Cysats Collectanea Chronica und Denkwürdige Sachen Pro Chronica Lucernensi et Helvetiae erhalten

geblieben und von Schmid ediert worden (Cysat, Collectanea, S. 652ff.).
38 Höfert, Den Feind beschreiben, S. 99-104.
39 Rhyn Herrmann, Ungläubige, S. 33.
40 Laufen, Pillgerfart, S. 138-145; Rhyn Herrmann, Ungläubige, S. 42; Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab, S. XXXIII-XXXVI; Weber,

Erwägungen, S. 14; Yerasimos, Les voyageurs, S. 350ff.
41 Laufen, Pillgerfart, S. 59 u. 145; Marti-Weissenbach, Laufen.
42 Glauser, Cysat.



Cysat, der selber gerne ins Heilige Land gereist wäre, von
der Luzerner Obrigkeit aber nie die Erlaubnis dafür
erhalten hatte, hatte ein grosses Faible für Pilgerberichte
und zeichnete sich für die Niederschrift oder zumindest
für die stilistische Verbesserung der einen oder anderen

Reisebeschreibung verantwortlich.43 Das Originalmanuskript,

datiert 1583, enthält neben dem Bericht über von
Laufens Reise eine Kopie des Berichts vom Urner
Landammann Peter Gisler, der mit von Laufen in Palästina

unterwegs war sowie die Niederschrift des Reisebuches von
Johannes Habermacher aus dem Jahr 1606. Durch Kauf
der Archivbestände der Luzerner Familie am Rhyn kam
die Handschrift 1919 an die Zentralbibliothek Luzern.44

Darüber hinaus existiert eine handschriftliche Fassung
des Pilgerberichts aus dem Jahr 1584, die heute ebenfalls

in der Zentralbibliothek Luzern aufbewahrt wird. In der
«modernen» Edition schliesst die eigentliche
Reisebeschreibung an eine Art Vorrede, eine Einleitung, eine

Instruktion, ein Kapitel über wichtige Wörter sowie an eine

«Nomenclatur vnd Vsslegung» einiger medizinischer
Gewichte an.45 Sie umfasst 23 Kapitel. Diesen 23 Kapiteln
folgt eine Übersetzung - angeblich des Todesurteils, das

Pontius Pilatus über Jesus gesprochen hatte - sowie ein

Supplementum der Reise von Peter Gisler.46 Im Jahr 1864

wurde sie «dem wesentlichen nach» ins Neuhochdeutsche

übersetzt und, zumindest Teile davon, in der Luzerner

Zeitung abgedruckt.47 In mehreren «kleineren

Beiträgen» befasste sich Eduard Wymann (1870-1956) zu

Beginn des 20. Jahrhunderts mit einzelnen Passagen aus

von Laufens Pilgerbericht.48
Von Laufen reiste ins Heilige Land, um die heiligen

Stätten mit Andacht zu betrachten und zu verehren und

um sich so die «herrlichisten mysteria vnd wunderwerck
Gottes» besser einprägen zu können. Er wollte Ablässe

gewinnen und betonte, nicht der Neugier oder der Ruhmsucht

wegen Palästina besucht zu haben.49 Dass die Reise

eine günstige Gelegenheit war, Berufserfahrung zu
sammeln und namhafte Persönlichkeiten kennen zu lernen,

verschwieg von Laufen.50 Von Laufen bzw. Cysat schrieb
den Bericht, um dem Leser «geistliches» Vergnügen zu

bereiten, also um zu unterhalten. Er wollte aber auch die
Wunderwerke Gottes «zuo nutz, heil vnd trost der
Seelen» veranschaulichen und einprägsam machen, womit
das Abfassen der Reisebeschreibung auch didaktisch
motiviert war und Gelegenheit zu einer «geistigen Wallfahrt»
bieten wollte.51 Mit verschiedenen Tipps und Instruktionen

sicherte von Laufen bzw. Cysat die Erinnerung an die

Wallfahrt und liess potentielle Nachahmer von seinen

Erfahrungen profitieren.52 Möglicherweise wurde auch er
durch das Abfassen des Berichtes zum gesuchten
Ansprechpartner für potentielle Reisewillige.53 Von Laufen
wies aufdie Widerwärtigkeiten hin, die einen Pilger
wetterbedingt oder krankheitshalber, aber auch der Ernährung

oder der «Ungläubigen» wegen aufder Reise erwarten

konnten und betonte die Gefährlichkeit eines solchen

Unternehmens.54 Damit wollte er einem wie auch immer

gearteten Publikum jedenfalls zeigen, dass er jeglichen
Strapazen getrotzt und eine bedeutende Leistung
vollbracht hatte.55 Zudem war es seine Absicht, der Leserschaft

seine Bescheidenheit und seine Demutshaltung
unter Beweis zu stellen.56

«Kein christlicher Pilger reiste», gemäss Folker Reichert,
«ohne ein bestimmtes Wissen vom Islam und von den

Muslimen ins Heilige Land. [...] Es bestand aus einer
Reihe von Vorurteilen und Stereotypen.»57 Diesen
Vorurteilen und Stereotypen und ihrer Genese widmet sich
das nächste Kapitel.

2. Das Islambild im 16. Jahrhundert und
seine Genese

Bereits im 7. Jahrhundert begannen sich Gelehrte mit dem

Islam und seinen Anhängern auseinanderzusetzen. Für
die griechisch-orthodoxen Christen waren die Araber,
welche unmittelbar nach Mohammeds Tod innerhalb eines

Jahrzehnts Ägypten, Palästina und Syrien erobert hatten,
«Barbaren aus der Wüste, Anhänger des Antichrist und
Verbündete von Dämonen, die Gott zur Strafe der christlichen

Sünden gesandt hatte.»58 Basierend auf antiken

43 Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab, S. VII.
44 Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab, S. LXXIX.
45 Laufen, Pillgerfart, S. 57-72.
46 Laufen, Pillgerfart, S. 146-152. Die letzten beiden Teile sind im Rahmen dieses Artikels nicht von Relevanz.
47 Tobler, Bibliographia Geographica, S. 83.
48 Wymann, Wallfahrtsindustrie, S. 94-98; Wymann, Abfall eines Jerusalempilgers, S. 144-146; Wymann, Johann von Lauffen, S. 66-68.
49 Laufen, Pillgerfart, S. 57f. Ebenso wie Stulz liess sich von Laufen nicht zum Ritter schlagen.
50 Laufen, Pillgerfart, S. 78f.; StALU, AKT 19B/653, Pilgerreise nach Jerusalem. Mit von Laufen waren zehn Eidgenossen unterwegs, darunter die

Landammänner Melchior Lussy und Peter Gisler, der Leutpriester Johann Müller sowie Rudolf und Moriz Pfyffer (von Altishofen).
51 Laufen, Pillgerfart, S. 59.
52 Laufen, Pillgerfart, S. 59-72.
53 Wolf, Reiseberichte des Spätmittelalters, S. lOOf.
54 Laufen, Pillgerfart, S. 58.
55 Vgl. hierzu Huschenbett, Diu vart, S. 137f.; Schwab, Toleranz, S. 67f.
56 Die Tatsache, dass von Laufen ausführlich über die Zeremonie des Ritterschlags am Heiligen Grab berichtete, selber aber nicht Grabesritter

geworden war oder aber seine Ritterschaft verschwieg, deutet daraufhin (Wolf, Reiseberichte des Spätmittelalters, S. 100).
57 Reichert, Pilger und Muslime, S. 7.
58 Höfert, Das Gesetz, S. 90.

90



Weygel, Johann, «Der armen
leüt klag» [zwischen 1560 und
1566?], Holzschnitt, koloriert
und Typendruck, Nürnberg.

Vorstellungen über die Araber galten die Muslime als

Heiden.59 Andere, wie beispielsweise der Dogmatiker
Johannes Damascenus (ca. 650/70-754?) behandelten den

Islam als christliche Häresie und Irrlehre. Sie wollten die

Glaubwürdigkeit der islamischen Lehre in Zweifel ziehen

und zugleich von der Wahrheit der eigenen Religion

überzeugen. Einflussreiche Autoren wie Petrus Venerabiiis

(t 1156) oder Riccoldo da Monte di Croce (t 1320) per-

petuierten ihre Sichtweise und versuchten damit unter

anderem, den christlich-abendländischen Anspruch auf

das Heilige Land zu verteidigen.60 Für Riccoldo waren die

Sarazenen und somit alle Muslime verdammt, weil seiner

Ansicht nach ihr Gesetz ein Gesetz des Todes war. Er

charakterisierte sie als verschwenderisch, wollüstig, ver¬

logen, irrational und gewalttätig.61 Riccoldo da Monte di

Croce etablierte im lateinischen Westen das Bild der Muslime

als «Unglück der Christen» bzw. als «Strafe Gottes»

- ein Bild, welches ab 1453 vielfach bemüht wurde, um
die Erfolge der «Türken» und das von ihnen bereitete «Unheil»

zu erklären und zu Umkehr und Busse aufzurufen.62

Bereits Ende des 11. und Anfang des 12. Jahrhunderts

waren im deutschsprachigen Kulturraum Europas die ersten

Berichte über Gräueltaten von Muslimen an Christen

aufgetaucht. Der byzantinische Kaiser Alexios Kom-

nenos schrieb im Jahr 1088 in einem Brief an den Grafen

Robert I. von Flandern, dass die «grausamen, rücksichtslosen,

ungläubigen Muslime» junge Christen zwangsbeschnitten

und Mädchen in Anwesenheit ihrer Eltern ver-

59 Höfert, Turcica, S. 43.
60 Kaufmann, Kontinuitäten und Transformationen, S. 297fF.; Katzer, Araber, S. 47; Kleinlogel, Erotik - Exotik, S. 31 f.

61 Höfert, Das Gesetz, S. 95. «Die Bezeichnung Sarazenen, die ursprünglich ein Nomadenvolk in der Landschaft Sarakene nördlich des Sinais

benannte, hatten die Byzantiner nach und nach für alle arabisch sprechenden Völker und schliesslich für alle Muslime verwendet und den Begriff

ins Abendland vermittelt» (Höfert, Turcica, S. 43).
62 Kuran-Burçoglu, Die Wandlungen, S. 20; Thumser, Türkenfrage, S. 63.

91

éDerarmeitleat Çfaj,
21.) *?crr don m örm yöijikit t&ftrtt

&t)w öijcii greifen jamcr an
©oöer <ûirti|aj muten ionutn

jut UBteaer maloe (jatget&ait
(rlleniu enitoret mncffrum eni> frameit

Ütefinet mitten entlmeogegaweii
Sertretten fnö en timet) geriffelt

2{n fpiclig 1 (f)ct er fte fpiffeit
Ö filler pirte Jpefu

\Deri>ugnceigb«rmt>ercligMft
•O'it loten con sein folct nbwenbe

rrcet ea «uri bcr Büreten fjen&h
QK&rutft 27urnibcjg fctircfy 3^'



gewaltigten. Er sah die Einheit des Christentums und den

Reichtum Konstantinopels bedroht und rief die Christen
zum gemeinsamen Handeln auf. In der Historia Hiero-
solymitana, einer Chronik aus dem Jahr 1101, die gemäss

Kuran-Burçoglu auf «Früh-Hochdeutsch» erschienen war,
wurden die Muslime als «grausame Ungläubige» bzw.

«grausame Heiden» beschrieben, welche die Christen in
Jerusalem überfallen und ihnen grosse Verluste
beigebracht hatten. Sie seien «unbarmherzige, brutale Männer»,

die Christen bedenkenlos ermordeten.63 In der
Dynamik der «Türkengefahr», einem Diskurs, in welchem

vor allem ab 1453 die osmanische Expansion als

apokalyptische Gefahr für die gesamte Christenheit interpretiert

wurde, löste der Begriff «Türke» die Bezeichnung
«Sarazenen» für die Muslime ab.64 In Predigten, Traktaten,

«Newen» Zeitungen, Liedern, Reise- und Gesandt -

schaftsberichten wurde nun das mittelalterliche Bild des

gefährlichen, grausamen, blutrünstigen, wilden, wüsten,

unzüchtigen, schändlichen, lüsternen, tyrannischen
«Glaubensfeind» und «Hund», der nicht nur die heiligen
Stätten, sondern auch Jungfrauen schändete, massenweise

perpetuiert.65 Es entstand ein «Breitenwissen» über den

«Erbfeind» der Christenheit, das umfassend genug war,
«um polemische Anspielungen auf «türkische»
Verhaltensweisen des konfessionellen Gegners, aber auch infa-
misierter, marginalisierter oder moralisch diskreditierter
Feinde in der «Nachbarschaft» dechiffrieren zu können.»66

Gleichzeitig stieg aber auch die Nachfrage nach ethno-

grafischen Beschreibungen, so dass Reisende in ihren
Berichten nicht nur die «Türkengefahr» beschworen,
sondern auch die geografischen Verhältnisse, die Herr-
schaftsverhältnisse, das Militärwesen sowie Sitten,
Gebräuche, Verhaltensgewohnheiten, Sprache, Religion,
Bewaffnung, Haartracht, Kopfbedeckung und Kleidung von
Einzelpersonen sowie ganzer Bevölkerungsgruppen vor
Ort in den Blick nahmen.67 Diese Beschreibungen waren
allerdings nicht frei von moralischen Urteilen. So sah Felix
Fabri (f 1502), der 1480 und 1483/84 eine Pilgerfahrt ins

Heilige Land unternommen hatte, beispielsweise in der

Bekleidung der «Sarazenen» ein Sinnbild für deren
angeblich weibische und ausschweifende Art und in der
Reaktion von «Orientalen» aufeine Mondfinsternis ein
Zeichen ihrer Torheit und Einfältigkeit.68 Oftmals war die

Sicht der Reisenden auf die Muslime ambivalent. Einerseits

schrieben sie ihnen verwerfliche Eigenschaften wie
Geiz, Hochmut, Faulheit und Eifersucht zu, andererseits
lobten sie ihre Vorbildlichkeit.69 «Türkenbeschreibungen»
und «-abbildungen» waren in der zweiten Hälfte des

16. Jahrhunderts so beliebt, dass humanistisch gebildete
Reisende sich offen zu ihrer Neugierde am Fremden und
Unbekannten bekennen durften.70

Mit der Eroberung Konstantinopels 1453 pluralisier-
ten und differenzierten sich die Perspektiven auf die
«Türken».71 Je nach Bedarf wurden die «Türkenbilder»

umgeformt und für bestimmte Zwecke benutzt.72 In der

Auseinandersetzung mit den Muslimen schwankten die

Menschen zwischen Panik und Staunen, zwischen Furcht
und Faszination.73 Das folgende Kapitel gibt Auskunft
darüber, wie Stulz und von Laufen die Muslime beschrieben.

3. Zwei Innerschweizer Jerusalempilger
und die Muslime

3.1 Stulz und die Muslime

Auf der Fahrt von Venedig nach Jaffa trafen die Pilger
nicht persönlich auf Muslime, oder das Aufeinandertreffen

schien Stulz nicht speziell berichtenswert. Nur in den

Köpfen der Pilger spielten die «Türken» eine Rolle. Auf
Zakynthos und Kreta gedachten die eidgenössischen
Jerusalemfahrer Hans von Meggen, «der [1498] von den

Türggen was vmmkon vffdem mer vnd by denn Barfuos-

sen begraben», wie Stulz im sachlichen Erzählton
festhielt.74 Emotionaler wurde er angesichts Rhodos, diesem
«Bollwerk» der Christenheit, das mit starken Mauern, Gräben,

Geschützen und Rittern «den Türggen» trotzt.75 Nachdem

das Pilgerschiff in Jaffa gelandet war und sich der
stellvertretende Schiffspatron zusammen mit einem «tür-
gisch» und «heidisch» sprechenden Dolmetscher
aufgemacht hatte, um in Jerusalem das «Geleit» einzuholen,
kam es auf dem Pilgerschiff zum ersten Aufeinandertreffen

zwischen den Pilgern und Muslimen, das Stulz wie
folgt kommentierte: « [S]y Sachen vns an, als hettent wier
horn gehan; wier sachent sy ouch an als waerent sy wilde

63 Kuran-Burçoglu, Die Wandlungen, S. 16f.
64 Höfert, Turcica, S. 42.
65 Höfert, Ist das Böse..., S. 181; Kaufmann, «Türckenbüchlein», S. 5 u. 17; Kleinlogel, Exotik - Erotik, S. 53f.; Sieber-Lehmann, Der

türkische Sultan, S. 16-23.
66 Kaufmann, Aspekte, S. 251.
67 Bartlett, Medieval and Modern Concepts, S. 47ff.; Happes, Wahrnehmung und Deutung, S. 356; Höfert, Die «Türkengefahr», S. 66ff.
68 Schröder, Zwischen Christentum und Islam, S. 254f.
69 Eibach, Annäherung - Abgrenzung - Exotisierung, S. 30ff. Höfert, Den Feind beschreiben, S. 294ff; Höfert, Turcica, S. 63.
70 Betschart, Zwischen zwei Welten, S. 3 und 89.
71 Kaufmann, Kontinuitäten und Transformationen, S. 304.
72 Kuran-Burçoglu, Die Wandlungen, S. 14.
73 Kleinlogel, Exotik - Erotik, S. 67.
74 Stulz, Reisebeschreibung, S. 232f. Zu den Ereignissen im Jahr 1498 siehe Wächter, Hje jn disem büechlin, S. 8ff.
75 Stulz, Reisebeschreibung, S. 233. Siehe auch Esch, Parallelberichte, S. 373.

92



thier gesin [...]».76 Oft scheinen die Pilger noch nicht

Menschen muslimischen Glaubens zu Gesicht bekommen

zu haben, denn als der Schiffspatron den Statthalter

von Ramla, den Statthalter von Jerusalem und weitere

Muslime aufdem Schiff mit Zucker, Käse, Brot und Wein

bewirtete, standen die Jerusalemfahrer im Kreis um sie

herum und schauten ihnen verwundert zu. Die «Türg-

gen», «Heiden» und «Mammalucken» bzw. «verlougnett

Cristen», die im Schneidersitz auf dem Boden sassen,

«warent» Stulz zufolge «folch wie das fleh vnd nit als die

mentschen.»77 Bis das «Geleit» eintraf, wurden die Pilger

gewaltsam am Verlassen des Schiffes gehindert, was Stulz

einigermassen gelassen hinnahm.78 Als sie nach sechs

Tagen an Land gehen konnten, warteten «türkische» und

«heidnische» Schreiber sowie Barfüsser auf sie, welche

die Neuankömmlinge ein erstes Mal registrierten - ein

Vorgang, der sich spätestens beim Eintritt in die Grabeskirche

wiederholen sollte.79 Nach der Registrierung wurde

Stulz von einem «Heiden» unter die Fittiche genommen
und mit Geldforderungen eingedeckt. Nur dank der

Intervention des «obirst geleitzherr» musste Stulz nichts

bezahlen.80 Beim obersten Geleitsherrn handelte es sich um
einen «Mammaluck», einen feinen Mann, wie Stulz an

anderer Stelle bemerkte, der den Eidgenossen viel

Ehrerbietung entgegenbrachte. Deshalb meinte Stulz, «er

waer heimlich imm herezen nitt ein böser Christ.»81 Nachdem

Stulz den «Heiden» losgeworden war, kamen andere

und boten den Pilgern kleine dürre Grasbüschel an,

«das muost einer kouffen vmm ein margetten, das er

koentte darvff siezen vnd nit vff blossem herd.»82 Fortan

kostete alles etwas: die gesottenen Eier am Strand von
Jaffa, die kümmerlichen, halb gerupften Hühner, ein

Schluck zu trinken, kleine Brötchen, kleine Stöcklein, um
die Esel anzutreiben, Schilfmatten, um im Pilgerspital in
Ramla übernachten zu können sowie das Betreten von

Sehenswürdigkeiten, auch wenn diese halb verkommen

und schlecht unterhalten waren - «zerbrochen von den

schnoeden Heiden», wie Stulz in seinem Bericht festhielt.83

Sogar wenn jemand oder etwas vom Esel gefallen war und

die Pilger Hilfe der Eseltreiber brauchten, mussten sie in
die Taschen greifen. Die Pilger bezahlten mit roten
Schnürbändern («nesteln»), «Margetten», Dukaten, Medin, etwas

Essbarem oder mit Getränken.84 In Jerusalem logierten
die Eidgenossen zusammen mit den Polen im St.-Jakob-

Spital, wo ihnen «heidnische», «jüdische» und «griechische»

Händler Waren anboten.85 Die Pilger hatten viel zu

leiden. Sie litten unter dem Stress des gedrängten

Programms, unter der Hitze und dem Durst, unter den

schlechten Wegen, unter den Flöhen, welche sogar die

Grabeskirche bevölkerten; sie litten unter den immer
wiederkehrenden Geldforderungen, unter der jämmerlichen

Unterbringung und unter der Despektierlichkeit, welche

ihnen seitens der Bevölkerung entgegengebracht wurde.86

Vereinzelt wurden sie geschlagen und manchmal «hat-

tent [die Heiden] eim den ars dar vnd liessent ein furcz

gegen eim».87 Die Pilger nahmen es gemäss Stulz gelassen

hin - mussten sie auch, denn sie waren unbewaffnet

und vom Guardian des Franziskanerkonvents angehalten

worden, «Böses» seitens der «Moren», «Heiden» und «Türken»

nicht zu vergelten.88 Sollte jemand wegen eines Streits

zwischen einem Pilger und einem «Ungläubigen» zu Schaden

kommen, hafteten die beteiligten Pilger dafür, so

zumindest stand es im Vertrag, den die Eidgenossen vor der

Abreise in Venedig mit dem Schiffspatron ausgehandelt
hatten.89 Gemäss Reichert trugen Pilger und Muslime in
den Strassen und Gassen Jerusalems, in den Kirchen und

bei den heiligen Stätten einen Kleinkrieg aus. Manches

davon spielte sich in den Köpfen der Beteiligten ab. Die
Muslime sahen in ihren Gästen Vorboten eines neuen

Kreuzzugs, und die Christen unterstellten ihren Gastge-

76 Stulz, Reisebeschreibung, S. 235. Ob es sich beim Dolmetscher um einen Christen oder um einen Muslimen handelte und wo dieser unter Vertrag

genommen wurde, lässt sich anhand des Berichts nicht zweifelsfrei sagen. Aufgrund der Reisebeschreibung ist lediglich klar, dass den

deutschsprachigen Pilgern vertraglich ein Dolmetscher zustand, der deutsch sowie türkisch und arabisch sprechen konnte und dass Stulz den

Übersetzer als «truczelman» bezeichnete, ohne aber explizit dessen Glauben zu nennen (Stulz, Reisebeschreibung, hier v. a. S. 228 u. 234).

«Truczelman» ist eine Verballhornung des arabischen Begriffs at-turgumän (Übersetzer, Dolmetscher), was vermuten lässt, dass der «Dragomane»
in Palästina heimisch und muslimischen Glaubens war (Bosselmann-Cyran, Dometscher und Dragomane, S. 54). Zudem durfte er ein «türgisch

taegely», wahrscheinlich einen kleinen «türkischen» Degen, tragen. Das Waffentragen war Christen im Heiligen Land verboten. Ungeachtet der

Religion war Stulz anscheinend mit den Diensten dieses Dolmetschers zufrieden. Es finden sich im ganzen Reisebericht keine Klagen über ihn.
77 Stulz, Reisebeschreibung, S. 235.
78 Stulz, Reisebeschreibung, S. 235f. Andere Pilger, beispielsweise Pietro Casola 1494, empfanden die Verzögerungen nach langer Seereise im

Angesicht des Heiligen Landes und der dort zu erwartenden Ablässe als besondere Perfidie der «Heiden» und boten dieser Episode mehr Raum in
den Reiseberichten (Reichert, Pilger und Muslime, S. 10).

79 Stulz, Reisebeschreibung, S. 236 u. 239.
80 Stulz, Reisebeschreibung, S. 236.
81 Stulz, Reisebeschreibung, S. 245.
82 Stulz, Reisebeschreibung, S. 236.
88 Stulz, Reisebeschreibung, S. 245.
84 Stulz, Reisebeschreibung, S. 236f., 241f„ 244f., 248. «Margetten» waren Münzen im Wert von einem Luzerner Schilling (1566), Medin waren

«türkische» Silbermünzen (vgl. Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab, S. 420).
85 Stulz, Reisebeschreibung, S. 238f.
86 Esch, Parallelberichte, S. 377.
87 Stulz, Reisebeschreibung, S. 241. Über ein solches Erlebnis wusste auch Konrad Grünemberg rund 30 Jahre vorher zu berichten (Happes,

Wahrnehmung und Deutung, S. 351).
88 Stulz, Reisebeschreibung, S. 236.
89 Stulz, Reisebeschreibung, S. 228.

93



bern Böswilligkeiten und beschuldigten sie des

widerrechtlichen Besitzes des Heiligen Landes und der Heiligen

Stadt.90 Handgreiflichkeiten waren aber nicht nur
diesem «Kleinkrieg», sondern auch der Armut bzw. dem

Hunger gewisser Bevölkerungsteile vor Ort geschuldet.91

Wurde es den Pilgern zu bunt, klagten sie bei den Behörden,

die sich - zumindest in Jerusalem 1519 - für sie

einsetzten.92 Auch die Geleitsleute trugen ihres dazu bei, dass

den Pilgern grösseres Ungemach erspart blieb, davon war
zumindest Stulz überzeugt, denn er betonte: «[W]enn die

rechten gleiczherren by vns noch warten, so tattent [die

Heiden] niemen kein leid noch kein vnzucht.»93 Hilfe,
wenigstens gegen Bezahlung, bekam Stulz auch von
Gamelle, einem muslimischen Pilgerführer und Dolmetscher,
den die Eidgenossen noch auf dem Pilgerschiff in Jaffa

unter Vertrag genommen hatten. Als nämlich Stulz in
einem allgemeinen Durcheinander sein Gebetsbuch
verloren hatte, unterstützte Gamelle Stulz bei der Suche,

anscheinend mit Erfolg, denn drei Tage später war der Mönch
wieder im Besitz seines Buches.94 Ein Höhepunkt der

Jerusalemfahrt stellte der Besuch am Jordan dar, wo sich

die Pilger gegenseitig tauften.95 Als sie von dort Richtung
Jericho ritten, sahen sie viele «Moren», die sie angeblich
anstarrten, als ob sie keine Menschen gewesen wären, ihnen
aber nichts taten. Am 15. August besuchten die Pilger das

dritte und letzte Mal die Grabeskirche, wo sie von den

«Heiden» und «Mammalucken» erneut eingeschlossen
wurden - damit, wie Stulz glaubte, «das boess schantlich
folch vns nitt nachlüffe vnd vns verspotte vnd yrtte imm
andacht».96 Zwei Tage später galt es Abschied zu nehmen
und Richtung Jaffa zu reiten. Unterwegs wurden sie

vom Statthalter von Ramla gewaltsam an der Weiterreise

gehindert. Erst durch die Intervention des Guardians
des Franziskanerkonvents sowie des Statthalters von
Jerusalem bzw. dessen Bruder, die je einen Geleitsbrief
des «Königs von Damaskus» vorzeigten, konnten die Pilger

unbeschadet weiterreiten.97 In Jaffa angekommen,

durften die Pilger jedoch das Schiff nicht betreten und
mussten unfreiwillig die Nacht im Freien verbringen.

«Also macht ich ein gruoben in das sand vnd spreittet min
mantel darinn vnd lagent Melcher zer Gilgen vnd ich zuo-

samen in die gruoben vnd decktten vns mit sim rock. Vnd

lüffent die schelmen z ring vmm vns alsamen vnd mit lob

seichttent vffvns.»9S

Als die Pilger am nächsten Tag abermals versuchten aufs

Schiff zu gelangen, wurden sie gemäss Stulz zurück an

den Strand gedrängt, geschlagen und um Geld erpresst.
Als sie dann doch noch hinaus in Richtung ihres Schiffes

fahren konnten, waren sie froh, diesen «tieren vnd hun-
den» entkommen zu sein.99 Bereits fünf Tage nach ihrer
Abfahrt trafen die Pilger aber erneut auf Muslime.
«Türkische» Seeräuber bedrohten das Pilgerschiff. Nicht
ohne Stolz berichtete Stulz, wie die Eidgenossen die

Seeräuber mit ihrer Kampfbereitschaft und ihrem Mut in
die Flucht geschlagen hatten - «türkische» Seeräuber

notabene, die gemäss Stulz nach ihrem «Misserfolg» ein
venezianisches Schiffübel zurichteten.100 Auf Zypern
verkauften «Türken», die hier anscheinend gestrandet waren,

Dinge des täglichen Lebens zu angeblich unverschämt
hohen Preisen.101 Auf Rhodos, wo kurz vor der Ankunft
der Pilger 40 gefangene «Türcken» enthauptet und 60

gehängt worden waren (was Stulz seine Leser in sachlichem

Erzählton wissen lässt), teilte sich die Pilgerschar
auf. Zwei machten sich Richtung Rom auf und zwei
blieben auf Rhodos, da das Gerücht eines bevorstehenden

«türkischen» Angriffs die Runde machte, während
sich der Rest, inklusive Stulz, Richtung Venedig in Bewegung

setzte.102 Wie es aussieht, kamen sie nicht mehr

mit «Türcken», «Heiden» und «Mammalucken» in Kontakt.

Stulz traf eigenen Angaben zufolge am Abend des

30. Novembers zusammen mit Werner Buholzer in
Luzern ein.103

90 Reichert, Pilger und Muslime, S. 12.
91 Stulz, Reisebeschreibung, S. 246. Stulz berichtet, wie «die leckersbuoben, die Heiden» sie schlugen und stiessen, als die Pilger nicht auf deren

Forderung nach etwas Essbarem eingehen konnten (oder wollten.
92 Stulz, Reisebeschreibung, S. 241.
93 Stulz, Reisebeschreibung, S. 241.
94 Stulz, Reisebeschreibung, S. 245. Ob Gamelle mit dem Verschwinden des Buches etwas zu tun hatte, ist nicht überliefert. Der Guardian des

Franziskanerkonvents hatte die Pilger nach ihrer Ankunft in Jaffa gewarnt, die Dienste des italienisch- und spanischsprachigen «Mammaluck» in
Anspruch zu nehmen, denn es sei nichts sicher bei ihm (Stulz, Reisebeschreibung, S. 236). Andererseits, so zumindest lässt es uns Ludwig Tschudi
wissen, erwies sich Gamelle in verschiedenen Situationen als sehr nützlich für die eidgenössischen Pilger. Er besorgte ihnen Wein, wo es eigentlich
keinen gab, verschaffte ihnen Zutritt zu Orten, die angeblich nur Muslimen vorbehalten waren und verteidigte sie mindestens einmal gegen «böse
Schalkbueben» (Müller, Eine Schweizerische Jerusalemfahrt, S. 221, 225, 228, 235, 239).

95 Esch, Parallelberichte, S. 361.
96 Stulz, Reisebeschreibung, S. 239, 246.
97 Beim «König von Damaskus» dürfte es sich um den dort regierenden und für Palästina zuständigen Beglerbeg gehandelt haben. Zum Begriff

«Beglerbeg» siehe Majoros/Rill, Das Osmanische Reich, S. 11.
98 Stulz, Reisebeschreibung, S. 248.
99 Stulz, Reisebeschreibung, S. 249.
too Stulz, Reisebeschreibung, S. 249f.
101 Stulz, Reisebeschreibung, S. 252.
102 Stulz, Reisebeschreibung, S. 253.
103 Stulz, Reisebeschreibung, S. 253ff. Die Häscher, welche gemäss Stulz das Pilgerschiff noch zweimal angriffen, dürften in venezianischem Auftrag

oder zumindest mit venezianischem Einverständnis gehandelt haben, Hessen sie doch nach dem Vorzeigen der venezianischen Geleitbriefe von den
Pilgern ab.

94



3.2 Von Laufen und die Muslime

Als von Laufen und seine Mitpilger neun Tage nach ihrer
Abfahrt von Venedig auf die Insel Zakynthos zuhielten,

kamen sie jener grossen «türkischen» Flotte bedrohlich

nahe, die am 1. Mai 1583 in See gestochen war und sich

jetzt ungefähr eine Tagesreise entfernt von ihnen aufhielt.

Ein Hauptmann der Flotte - ein «verlougneter Christ vnd

Mamaluck» - hatte sich mit drei Galeeren zum venezianischen

Gouverneur der Insel begeben, dort «nach jrer
barbarischen art» Ehrengeschenke gefordert und mit
Verwüstung und Plünderung gedroht, wie von Laufen tags

darauferfahren haben will und in seinem Bericht festhalten

liess. Als einige Tage später ein anderer «Mamaluck

vnd verlougneter Christ» auftauchte, um die Ehrengeschenke

abzuholen, musste der Patron des Pilgerschiffs
diesem ebenfalls eine «Vereerung» geben und das,

obwohl das Schiff unter venezianischer Flagge segelte und

Frieden zwischen dem Osmanischen Reich und Venedig
herrschte.104 Darüber hinaus hatte der Patron Auskunft
über die Fracht und die Herkunft der Passagiere zu erteilen.

Um keine Probleme zu bekommen, behauptete er

angeblich, nur «eidtgnossen oder Schwytzer vnd Frantzo-

sen» zu transportieren - keine Spanier, keine Italiener.

Der Renegat, der gemäss von Laufen eigenmächtig
handelte und die günstige Gelegenheit nutzte, sich zu
bereichern, liess sich vom Schiffspatron Waren im Wert von
300 Kronen geben und zog, sichtlich unzufrieden mit dem

Erhaltenen, von dannen. Mit etwas Glück und der Hilfe
Gottes, so von Laufen, entgingen die Pilger weiteren

Geldforderungen oder Schlimmerem.105 Via Kreta ging die

Fahrt nun nach Zypern. Als das Kaufmannsschiff in
Limassol eingelaufen war, liess der Schiffspatron dem

Regenten der Stadt die üblichen Ehrengaben überbringen
und bot ihm an, Kaufmannsgüter zu erwerben. Dafür

verlangte er Schutz vor Überfällen sowie die Möglichkeit,
Essen, Holz und anderes einzukaufen. Der Statthalter war
einverstanden, und so trafen sich christliche Kaufleute und

Muslime, derweil einige Pilger an Land gingen, um sich

zu erfrischen. Gemäss von Laufen wurden sie von den

Schiffsleuten gewarnt «der gfaar halb der Türcken, denen

nitt ze truwen, [...].»106 Als die Christen und Muslime die

Geschäfte getätigt hatten, zeigte sich anscheinend, dass

das Misstrauen berechtigt gewesen war. Als nämlich der

Patron den «Türcken» eine Barke und einige Schiffsknechte

überlassen hatte, um die von ihnen gekauften Waren

an Land bringen zu können, waren letztere von den «Türken»

zurückgehalten und erst gegen eine weitere Lieferung

wertvoller Ehrengaben wieder freigelassen worden.

Die «Türgken», «gottlose vnd trüwlose barbarische hund»,

hatten damit gemäss von Laufen ein grosses Unrecht

begangen, ihre Pflichten missachtet und sich als Betrüger
entlarvt.107 Nach diesem Erlebnis fuhren die Pilger weiter

nach Larnaka (früher Sahna), wo sich das Negativbild
des Luzerners bestätigte. « [D] ie statt», berichtete von Laufen,

«ouch alles christlich wäsen vnd gottszierd, jst vast

zerstört von den Türcken, [...].»108 Er dachte wie viele seiner

Zeitgenossen und schrieb:

«Es jst [...] die straff Gottes allda wol ze mercken jn dem,

das diss land gar kein söllich ansähen meer hatt weder von

fruchtbarkeit, noch andrer herrlicheit, zierd, rychtumb vnd

wollust [...] ouch ein so grosse zal der herrlichen Stetten

ghept, dz jetzt alles zerstört bis an zwo, Nicosia vnd Fama-

gusta, besonder sydt der zytt, da diese jnsul vnd königkrych

jn der Türgken gwallt komment, die dann von natur ge-

wont zuo wüesten, vnd nüt zuo eerenzühen, buwen noch

pflantzen.»109

Als die Pilger in Tripolis (Libanon) gelandet waren und

am 2. Juli 1583 das Schiff verliessen, mussten sie sich

zunächst einer Gepäckkontrolle unterziehen und zwei Medin

Zoll zahlen, was von Laufen kommentarlos hinnahm. In

Tripolis erlebten sie dann die Konversion eines

Mitpilgers, der sich eines Morgens zum Kadi begab, um sich,

so von Laufen, «one not dem tüffel zuo einem opffer ze

geben.»110 Die Pilger warnten, ermahnten und baten den

Konversionswilligen, anscheinend ohne Erfolg.

«Der sathan [...] hatt jme sin hertz so starck besessen, dz

ersieh nit wollt wendig machen lassen, sonderfuorfort vnd

verlougnet vnsern waaren christlichen glouben [...] vnd

macht sich allso vss yngebung dess tüfels, ouch vngenött vss

eignem muottwillen zuo einem Türcken.»111

Dass ein Jerusalempilger entgegen aller Warnungen,
Ermahnungen und Bitten zum Islam konvertierte, mag im
ersten Moment erstaunen. Tatsächlich aber war der Übertritt

zum Islam im 16. und frühen 17. Jahrhundert
äusserst verlockend, weil er Konvertiten die Möglichkeit eines

sozialen Aufstiegs eröffnete.112 Ein Renegat konnte in
muslimisch geprägten Gesellschaften nicht nur als Seefahrer,

104 Laufen, Pillgerfart, S. 82. Zu den venezianischen-osmanischen Beziehungen siehe den kurzen Überblick bei Höfert, Den Feind beschreiben,
S. 94-99.

105 Laufen, Pillgerfart, S. 82f.
106 Laufen, Pillgerfart, S. 83.
107 Laufen, Pillgerfart, S. 83.
108 Laufen, Pillgerfart, S. 84.
109 Laufen, Pillgerfart, S. 84.
110 Laufen, Pillgerfart, S. 85.
111 Laufen, Pillgerfart, S. 85.
112 Faroqhi, Geschichte des Osmanischen Reiches, S. 48.

95



«Tripolj Im heim Reysenn» o. J., in Pfyffer, Rudolf, Reisebuch der Pilgerfahrt zum Hl. Grab in Jerusalem im Jahre 1583, p 71r.

sondern auch als Janitschar, Bürokrat oder Hofbeamter

Karriere machen.113 Als Dolmetscher am Hof des Sultans

amtete beispielsweise Johann Rudolf Schmid (1590-1667)

aus Stein am Rhein, der im frühen 17. Jahrhundert in os-
manische Kriegsgefangenschaft geraten war und während
seiner Gefangenschaft ebenfalls zum Islam übergetreten
sein dürfte. Während seiner Gefangenschaft lernte er
«Türkisch» in Wort und Schrift und wurde seiner
Sprachkenntnisse wegen für Übersetzungen im Verkehr der

osmanischen Regierung mit den kaiserlichen Diplomaten

herangezogen. Mitte der 1620er-Jahre kam er wieder
frei und stieg zum Spitzendiplomaten der Habsburgermonarchie

auf.114

Und wie ging es dem Konvertiten aus der Pilgerschar

um Lussi und von Laufen? Im Triumphzug führten ihn
die Muslime durch die Stadt, gaben ihm ein junges «Weib»

zur Frau und beschnitten ihn, was ihn gemäss von Laufen

fast das Leben kostete. Aus Angst, der Konvertit könnte

den Muslimen Auskunft über ihre wahre Herkunft, die

Identität, den Stand und das Vermögen erteilen, Hessen

sich die Pilger unter Mithilfe des französischen Konsuls

ihre vermeintlich französische Herkunft vom «türkischen»

Kadi bestätigen und kauften sich einen zusätzlichen
Geleitsbrief in syrischer Sprache. Zudem erwarben sie ein

Empfehlungsschreiben, wofür sie dem Kadi neun Zickin,
dem Schreiber einen Taler und einer weiteren Person eine

Krone zahlen mussten. Auch der französische Konsul gab

ihnen Empfehlungsschreiben mit - gratis, wie von Laufen

bemerkte. In Tripolis nahmen sie zudem einen
Dolmetscher, der italienisch und «türckisch» sprach sowie

einen Janitscharen unter Vertrag.115 Nachdem die Pilger
in Jaffa angekommen waren und das «Geleit» eingeholt
hatten, galt es, dem Statthalter von Ramla für Zoll und
den Geleitsbrief eine halbe Krone zu zahlen. Nun ging es

per Esel weiter nach Jerusalem, wo sie bei ihrer Ankunft
zwei Zickin Einlassgebühr entrichten mussten. Wie etliche

Pilger vor ihm, ärgerte sich auch von Laufen über die

«türckischen» Eseltreiber, die nach seinem Befinden «gellt-

113 Reichmuth/Sievert, Osmanisches Reich, S. 577.
114 Gabathuler, Schweizerinnen und Schweizer, S. 42f.
115 Laufen, Pillgerfart, S. 85f.

96



girig» und «diebisch» waren. Endlich im Barfüsserklos-

ter angelangt, merkten sie, dass das «gottloss, vnglöübig

gesindlin» ihnen Wein gestohlen hatte.116 Am 27. Juli 1583

wurden die Pilger zum Kadi der Stadt beordert, wo er sie

registrieren und für den Einlass in die Grabeskirche je

neun Golddukaten und drei «guot batzen» bezahlen liess.

Am folgenden Tag besuchten die Pilger dann die Grabeskirche,

«da muosst abermalen jeder [...] 3 crützer dem

portner zalen; [,..].»117 Und so ging es weiter: Drei Kreuzer

Eintritt bei der Kapelle neben dem Geburtshaus

Marias, drei Kreuzer beim Grab der Gottesmutter, drei

Kreuzer beim Grab des Lazarus, drei Kreuzer bei der

Geburtskirche Jesu und so weiter.118 Andererseits gab es Orte,

deren Zugang den Christen auch für Geld verwehrt blieb,

was die Pilger nicht minder beklagten.119 Darunter befanden

sich mit dem ehemaligen Franziskanerkloster aufdem

Berg Zion auch Orte, die noch zu Beginn des 16.

Jahrhunderts von Christen verwaltet, später aber in eine
Moschee umgewandelt worden waren und seither, so von

Laufen, merklich an Zierde verloren hatten.120 Tief
blicken liess er angesichts eines Sakralbaus auf dem Ölberg:

«Da war vormalen ein schöne cappell vnd clösterlin, [...]
von den Christen zuo christlichem gottsdienst gebuwen.

Aber jetzt haben die Tiircken zuo jrem verfluochten aber-

glouben, vnserm Herren vnd christlicher religion ze schmach,

ein türckische moscheam oder kilchen darujf gebuwen,

[...].»U1

Von Laufen beklagte die «jämerlichje] verhergung vnd

zerstärung so vil herrlicher vnd fürnemmer Stetten, schlossern,

kilchen vnd gebüwen».122 Wie zum Beweis, berichtete

er von baufälligen Kirchen und Kapellen und von
solchen, die von den Muslimen verwüstet, geplündert,
zerstört oder in einen Viehstall, in eine Herberge oder in
eine muslimische Begräbnisstätte verwandelt worden
waren.123 Er erwähnte, dass Jaffa, anscheinend einst eine namhafte

Festung und grosse Stadt mit schönem ebenem Land,

darum verwildert und die Gegend unfruchtbar geworden

war.124

Als Gast in einem fremden Land mussten sich die Pilger

teilweise zähneknirschend der lokalen Gesetzgebung
unterwerfen.125 Diese schrieb den christlichen Wallfahrern

unter anderem vor, religiöse Handlungen nicht in
der Öffentlichkeit zu vollziehen. Die Konsequenzen dieser

Bestimmung hatten von Laufen und seine Mitpilger
anscheinend bereits beim ersten Schritt «vff das gelopt
land» gespürt, wo es Brauch war, niederzuknien, mit dem

Finger ein Kreuz auf die Erde zu machen, das selbige zu

küssen und zu beten. Sie mussten das Ritual heimlich
vollziehen und hoffen, von den «Türcken» nicht gesehen

zu werden, da es ansonsten hätte gefährlich werden
können.126 Während ein Franziskaner aufgrund der gleichen

Bestimmung beim Grab Lazarus' ungestört, aber aus Angst

vor den «Türcken» nur eilig eine Messe lesen konnte,

gelang es den Pilgern auf dem Ölberg nicht, mit den Bar-

füssern zu beten. Als die beiden Franziskaner sich nämlich

niedergekniet hatten,

«lieff der Türcken einer, so zuogegen vnd solches gsehen,

harzuo, fallt den einen mönchen an, zücht jnne by einem

or vff, wolltends nit gestatten vnd muosstend allso vnge-

schafft wytter zühen.»127

Der Nichteinhalt von Bestimmungen konnte auch

drastischere Folgen für die Pilger haben. Stiegen sie beispielsweise

zum Zeichen ihrer Demut und ihrer Ehrerbietigkeit

bei einer Begegnung mit hohen Muslimen nicht von
ihrem Reittier, mussten sie gemäss von Laufen damit rechnen,

vom Reittier geschlagen und übel traktiert zu
werden.128 Wurde ein Pilger in einer Moschee erwischt, muss-

te er gemäss von Laufen sterben, falls er nicht zum Islam

konvertieren wollte.129 Wer allerdings letzteres tat, befand

sich «in den Fängen des Teufels», was für von Laufen mit
Sicherheit schrecklicher war als der Tod.130

Wie andere Pilger, trafen auch von Laufen und seine

Gefährten aufMenschen - «ungläubiges, gottloses macho-

metanisches Gesind», wie von Laufen sie nannte - welche

sie gemäss Pilgerbericht schlugen, stiessen, verspotteten
und mit Steinen bewarfen.131 Darüber hinaus kamen die

116 Laufen, Pillgerfart, S. 87.
117 Laufen, Pillgerfart, S. 88.
118 Laufen, Pillgerfart, S. 95f., 100, 108, 112.
119 Laufen, Pillgerfart, S. 98.
120 Laufen, Pillgerfart, S. 88f. 1551 liess Selim I. die Franziskaner aus dem Zionskloster vertreiben (vgl. Heyer, 2000 Jahre, S. 199).
121 Laufen, Pillgerfart, S. 98.
122 Laufen, Pillgerfart, 121.
123 Laufen, Pillgerfart, S. 95, 98, 104, 106, 108, 110f., 122.
124 Laufen, Pillgerfart, S. 86.
125 Zu den Rechen und Pflichten von Pilgern und anderen Christen in muslimischen Gebieten siehe Rhyn Herrmann, Ungläubige, S. 16-21 u. 77.
126 Laufen, Pillgerfart, S. 87.
127 Laufen, Pillgerfart, S. 98.
128 Laufen, Pillgerfart, S. 66f.
129 Laufen, Pillgerfart, S. 88.
130 Laufen, Pillgerfart, S. 85.
131 Laufen, Pillgerfart, S. 123.

97



Pilger mit «rouberischen Arabern» in Kontakt, denen sie

Schutzgeld zahlen mussten.132 Für von Laufen waren die

Araber «böse[s], diebische[s] gsind».133 Zu was sie oder
ihre «türckischen» Pendants anscheinend fähig waren,
erlebten die Pilger, nachdem sie wieder Jerusalem verlassen

und sich auf den Weg Richtung JafFa gemacht hatten.

«[W]ir wurdent von den gottlosen, türckischen oder

arabischen röübern In der nacht diebisch [üjberfallen, wurf-
fend vffvns mitt steinen, vermeinten vns zuo erschrecken

vndjm selben schrecken zuo berouben.»lM

Dank ihrer Tapferkeit und Wehrhaftigkeit, so von Laufen,

flohen die Angreifer. Bis die Pilger aber Ramla

erreichten, wurden sie noch mindestens sieben weitere Male

von den «türckischen oder arabischen röübern» überfallen

und um Geld erpresst. Nicht ohne Resignation schrieb

von Laufen:

«[W]ir muosstend vns schmucken vnd mitt gedullt jn se-

ckelgryffen; war ouch da kein ander mittel, dann allwegen

vns mittgoldzickinen jres gejaliens vns vonjnen vsszekouf-

fen, dann sonst hettend sy vns allerdings gar beroubt vnd
danocht am ly[b] nitt vngeschmächt vnd vngeplagetgelassen.»lK

Was machte der Geleitschutz währenddessen? Nichts, wie

von Laufen seinen Lesern zu verstehen gab, und das,

obwohl sich die Pilger mit einer neuerlichen Geldzahlung
den Schutz durch den Statthalter von Ramla ein weiteres

Mal erkauft hatten. Doch damit nicht genug: Der
Statthalter von Ramla und dessen Amtsleute hielten die
Reisenden «von bossheit vnd gytz wegen» zurück und
verlangten noch mehr Geld und Ehrengeschenke, versprachen
dafür im Gegenzug, die Pilger bis auf ihr Schiff zu begleiten.136

Als sich die Pilger danach im Pilgerspital ausruhten,

drang plötzlich ein «fürnemme[r] Türckfe]» mit
einem Krummsäbel in ihre Herberge ein, um dem Nächstbesten

gemäss von Laufen ein Körperglied abzuschneiden.

Nur durch das beherzte Eingreifen des Dolmetschers

konnte die Tat verhindert werden.137 Am Abend des

6. Augusts trafen die Pilger in JafFa ein. Doch bevor sie

das Schiff betreten durften, wurden sie abermals er¬

presst - diesmal von den Geleitsleuten. Nachdem die

Pilger «die branschatzung» entrichtet hatten, durften sie

auf das Schiff und stachen mit Kurs auf Tripolis in See.

Von Laufen war froh, einstweilen diesem «vnsinigen, gellt-

girigen, gottlosen, vnchristlichen volck» entkommen zu
sein.138 Doch bereits zwei Tage und drei Nächte später
trafen sie in Tripolis ein. Nach ihrer Ankunft mussten die

Pilger erneut zwei Medin Zoll zahlen und sich einer

Gepäckkontrolle unterziehen, bei welcher die «Türcken»

angeblich Etliches, was ihnen von Wert schien, stahlen.139

Von Tripolis aus machten die Pilger einen Abstecher ins

Libanon-Gebirge, wo sie auf Katholiken trafen, die sich

gemäss von Laufen aufgrund ihrer Stärke und Tapferkeit
unter «dess Türgken tyrannischen regierung» behaupteten

und dem Sultan «nur» tributpflichtig waren.140 Als die

Pilger wieder nach Tripolis zurückgekehrt waren, mussten

sie abermals Zoll zahlen und den «Türcken» zwecks

Inspektion das Gepäck öffnen. «Vnd alls nun vns der All-
mechtig von disen hunden hallff [...], sassend wir jn vnsre
bestellte nauen yn.»141 Auf Zypern, der nächsten Station

ihrer Reise, besuchten die Pilger das Kloster auf dem

«Kreuzberg», wo sie angeblich das Kreuz «dess guotten
schahers» samt einem Stück des Kreuzes Jesu zu Gesicht

bekamen. Dies war gemäss von Laufen keine
Selbstverständlichkeit, denn als die Osmanen die Insel «mit
tyrannische^], wüettende[r] gwallt» erobert hatten, zerstörten

und verwüsteten die «fyend dess crützes» angeblich
alle christlichen Tempel und «billtnussen der heiligen».
Nur weil es vom Bischof und den Klosterbrüdern
versteckt worden war, war es verschont geblieben.142 Was von
Laufen sonst noch über Zypern zu berichten wusste, konnte

dem Leser nicht gefallen. Er berichte von geistlichen
und weltlichen Herren, die ihrer Einkommen beraubt worden

waren, von tributpflichtigen Bauern und von Christen,

die den «Türcken» dienen und «vnderthänig» sein

mussten. Er forderte seine Glaubensbrüder auf, Gott zu

bitten, die Christen wieder zu befreien und diesem

«barbarischen, tyrannischen regiment» bzw. dieser «gottlos-
se[n], verflüechtejn] tyranny» ein Ende zu bereiten.143

In Limassol hatte von Laufen Glück, nicht selber in «türcki-
sche» Gefangenschaft zu geraten. Im Glauben, er sei eine

Frau und potentielle Sklavin, hatten «die Türcken»

angeblich ein Auge ihn geworfen und ihn etliche Male

132 Laufen, Pillgerfart, S. 100.
133 Laufen, Pillgerfart, S. 110.
134 Laufen, Pillgerfart, S. 122.
135 Laufen, Pillgerfart, S. 122.
136 Laufen, Pillgerfart, S. 122.
137 Laufen, Pillgerfart, S. 122f.
138 Laufen, Pillgerfart, S. 123.
139 Laufen, Pillgerfart, S. 123f.
140 Laufen, Pillgerfart, S. 124ff.
141 Laufen, Pillgerfart, S. 128.
142 Laufen, Pillgerfart, S. 130. Das Stavrovouni-Kloster gilt heute noch als Sehenswürdigkeit. Heute ist die Kreuzreliquie in ein silbernes Kreuz gefasst.

(vgl. Quintero/Lee, Zypern, S. 119).
143 Laufen, Pillgerfart, S. 130.

98



«angetastet». Er konnte fliehen und wurde nun bis zu ihrer

Abfahrt auf dem Schiffversteckt.144 In Limassol trennten
sich Lussi und von Laufen von den übrigen Eidgenossen

und machten sich auf einem anderen Schiff in Richtung

Venedig auf. Wegen stürmischen Wetters trieben sie während

rund drei Wochen mehr oder weniger unkontrolliert

in der Ägäis umher, so dass sie sich erst am 16.

Oktober auf der Höhe der Insel Karpathos wieder fanden.145

Die Pilger dankten Gott, obwohl ihnen noch einiges
bevorstand. Doch, so von Laufen, «ducht es vnss allzyt ringer,

da wir gegen der Christenheit vnd dem vatterland

rucktend.»146

4. Stulz und von Laufen im Vergleich

Stulz und von Laufen kamen auf der Pilgerfahrt mit
verschiedenen Menschen muslimischen Glaubens in Kontakt

und kategorisierten diese. Sie trafen beispielsweise

auf nomadisierende Beduinen, die ersterer «Moren» und

letzterer «Araber» nannte. Sie hatten mit zum Islam

konvertierten ehemaligen Christen zu tun, die beide als

«Mammalucken» bezeichneten. Während Stulz darüber

hinaus zwischen «Heiden» und «Türcken» unterschied,

sprich zwischen der «einfachen», wahrscheinlich

arabischsprachigen sesshaften Bevölkerung muslimischen Glaubens

sowie der lokalen türkischsprachigen osmanischen

Oberschicht, bezeichnete von Laufen alle übrigen Muslime

ungeachtet ihrer Schichtzugehörigkeit oder Herkunft
als «Türcken».147 Die weniger differenzierte Sichtweise von
Laufens überrascht nicht. Als dieser nämlich ins Heilige
Land reiste, war Palästina seit über 60 Jahre Teil des

Osmanischen Reiches. In dieser Zeit dürfte sich die sesshaf-

te islamisierte Bevölkerung den «neuen» Machthabern

soweit angepasst haben, dass von Laufen keine
Unterschiede mehr feststellen konnte. Zudem war es eine

zeittypische Erscheinung, Muslime, ungeachtet ihrer
Herkunft, als «Türken» zu bezeichnen.

Während in früheren Pilgerberichten die Beschreibung

des Aussehens, der Lebensgewohnheiten und des

Glaubens der Muslime breiten Raum einnahm, erfährt

man bei Stulz nur beiläufig und meist ohne Wertung etwas

darüber. Er erwähnte ein «christliches» «Heilmittel» gegen

Rückenschmerzen, das auch Muslime benutzten und
widmete wenige Zeilen der Bauweise und der Esskultur bei

den Muslimen.148 Für die Herkunft der verschiedenen

«ethnischen» Gruppierungen muslimischen Glaubens -
für ihre Gewohnheiten, ihre Sprachen, ihre Kleider, ihre

Kopfbedeckungen, ihre Haartracht und andere Merkmale

- scheint sich Stulz ebenso wenig interessiert zu haben

wie für ihre Religion, und das, obwohl er Geistlicher war
und von Berufs wegen ein Interesse an religiösen Fragen

gehabt haben dürfte. Nur dass Maria auch von den

Muslimen verehrt wurde und dass den «Türken», «Heiden»

und «Mammalucken» der Weinkonsum eigentlich
verboten war, sie dieses Verbot aber manchmal umgingen
und bisweilen so viel tranken, dass «ethlich naebent sich

fielen vnd koczetten», hielt Stulz für berichtenswert.149

Letztgenanntes möglicherweise, um seinen Lesern zu

zeigen, dass es nicht alle Muslime so genau nahmen mit den

Religionsgesetzen.
Obwohl das Publikum spätestens ab der zweiten Hälfte

des 16. Jahrhunderts grosses Interesse an Informationen

ethnografischer Art hatte, verzichtete auch von Laufen

weitgehend auf solche Beschreibungen. Nur beiläufig
und ohne zusätzliche Erklärungen erfuhren seine Leser,

dass sich Mohammedaner gewöhnlich grün kleideten,
dass Muslime beschnitten werden, dass Janitscharen tapfere

und gefürchtete Kriegsleute des «türgkischen keisers»

sind und dass das Gotteshaus der Muslime Moschee heisst.

Auch ihm schien die Tatsache, dass Muslime eigentlich
keinen Alkohol trinken dürfen, es aber gelegentlich trotzdem

tun, berichtenswert - eventuell aus den gleichen
Gründen wie Stulz.150 Positive Erwähnungen vorbildlicher

Verhaltensweisen blieben sowohl bei Stulz als auch

bei von Laufen weitestgehend aus. Dagegen bot vor allem

Letzterer den Auswirkungen der islamischen Gesetzgebung

auf die Pilger im Heiligen Land verhältnismässig
viel Raum. Die Zurückhaltung der beiden Autoren, Eth-

nografisches in ihre Pilgerberichte einfliessen zu lassen,

ist verschiedenen Ursachen geschuldet. Im Gegensatz zu

Pilgern, wie beispielsweise Ludwig Tschudi bzw. dessen

Überarbeiter, wollten anscheinend weder Stulz noch von
Laufen/Cysat mit dem Bericht enzyklopädische oder

literarische Ambitionen verwirklichen.151 Gleichzeitig
verzichtete vor allem Stulz aber auch von Laufen
wahrscheinlich aus Opportunitätsgründen auf eine vertiefte

Auseinandersetzung mit den Menschen muslimischen
Glaubens. Im ausgehenden Mittelalter war nämlich an

der Modifizierung von Pilgerfahrten zu «Entdeckungsund

Bildungsreisen» Kritik laut geworden. Sebastian Brant

beispielsweiser hatte den Bildungsbesessenen und Reise-

144 Laufen, Pillgerfart, S. 130.
145 Laufen, Pillgerfart, S. 132ff.
146 Laufen, Pillgerfart, S. 135.
147 Zum Regierungssystem und zur Bevölkerung in den arabischen Provinzen des Osmanischen Reiches siehe Hourani, Die Geschichte der

arabischen Völker, S. 259f., 281-287, 291-296.
148 Stulz, Reisebeschreibung, S. 241, 245.
149 Stulz, Reisebeschreibung, S. 235, 246.
150 Laufen, Pillgerfart, S. 61, 85f., 88, 122, 130.
151 Zu Tschudi siehe Esch, Parallelberichte, S. 355-399; Müller, Eine schweizerische Jerusalemfahrt.

99



Brant, Sebastian, «Alle Länder
erforschen wollen» («von

erfarung aller land») 1494, in:
http://gutenberg.spiegel.de/
buch/das-narrenschiff-2985/67,
19.10.18 (mit freundlicher
Genehmigung).

lustigen seiner Zeit ein Kapitel im «Narrenschiff» gewidmet,

und Johann Geiler von Kayersberg hatte in einer

Predigt über das Buch seine Kritik an Forschungsreisen
auch auf Pilgerreisen ausgedehnt.152 Zudem galt Neugier
seit Augustinus als Untugend wider Gott und verbot sich

für die Christen ganz elementar und für den Pilger in
besonderem Mass, vor allem im Heiligen Land. Aus diesem

Grund erzählen die meisten Heiliglandberichte über die

Anreise nach Palästina und gegebenenfalls über den
Abstecher nach Ägypten und den Sinai viel farbiger, persönlicher

und lebendiger als von ihrem Aufenthalt in und

um Jerusalem.153 Aber nicht nur, weil mit der Ankunft im
Heiligen Land Bibelfestigkeit, Glaubensstärke und Demut

(im Gegensatz zu Beobachtungsgabe und Wissensdurst)

gefragt waren, sondern auch, weil die Pilger dort viel
seltener Kontakt mit Einheimischen hatten als beispielsweise

in Ägypten, mussten Stulz und von Laufen mit ethno-

grafischen Informationen geizen. In Jerusalem befanden

sie sich nämlich in einem geschützten «Erlebnisraum»,

wo sie unter ihresgleichen blieben, weitgehend von den

Einheimischen abgeschirmt wurden und die Vermittlung
vor Ort dem Patron, den Dolmetschern und/oder den

152 Brant, Narrenschiff, S. 190-194; Schwab, Toleranz, S. 62f. Zu den Holzschnitten siehe Lemmer, Holzschnitte, S. 66 u. 148,
153 Reichert, Pilger und Muslime, S. 6f.

100



Franziskanern überlassen mussten bzw. durften. Zudem

liess das gedrängte Programm, die straffe Organisation
sowie die Kürze des Aufenthalts im Heiligen Land keine

vertiefte Auseinandersetzung mit dem Land und seinen

Bewohnern zu.154 Nicht selten verhinderte auch die nackte

Angst vor dem «Fremden» weitergehende Kontakte
zwischen Pilgern und Einheimischen.155 Stulz und von Laufen

beschränkten sich daher vor allem aufdie Vermittlung
ihrer persönlichen Eindrücke von Amtspersonen,
Dienstleistern, Militärangehörigen und Teilen der sesshaften und

nomadisierenden Bevölkerung, die sie aufgrund mehr

oder weniger kurzer persönlicher Kontakte gewonnen hatten.

Dabei äusserten sie sich in einem Spektrum von
verhalten positiv über sachlich-neutral bis extrem negativ
über sie. Sachlich-neutral, d. h. ohne die Verwendung
wertender Adjektive, berichtete Stulz beispielsweise über die

Seeräuber, die «Moren», den Statthalter von Jerusalem

und dessen Verwandtschaft sowie über die hingerichteten

«Türken» auf Rhodos. Mit all diesen Muslimen hatten

die Pilger keine negativen Erfahrungen gemacht. Über

den Geleitschutz, der seine Arbeit effektiv und zum Wohl
der Pilger verrichtet hatte, äusserte er sich sogar verhalten

positiv. Ebenfalls positiv äusserte er sich über den

«Obersten Geleitsherrn», der Stulz in Jaffa vor unnötigen
Ausgaben bewahrt hatte. Dass die Beurteilung des

Letztgenannten positiv ausfiel, überrascht nicht, da sich der

konvertierte ehemalige Christ für Stulz eingesetzt hatte

und Stulz der Überzeugung war, er wäre im Herzen nicht

ein «böser», sondern ein guter Christ. Wegen seiner

vermeintlich christlichen Gesinnung dürfte ihm der Renegat

weniger fremd vorgekommen sein, als andere Muslime.

Fühlte sich Stulz allerdings bedrängt, bedroht,

ausgenommen oder misshandelt - ob zu Recht oder zu
Unrecht sei dahingestellt - charakterisierte er die Muslime

als geldgierig, unersättlich, gewalttätig und vulgär und
bezeichnete sie als «unreine Menschen», «böse Keiben»,

«böse, unbeschafne Buben», «Hunde», «Tiere» sowie

«schändliche, böse Schelmen».156 Im Gegensatz zu Stulz'

Reisebeschreibung finden sich in von Laufens Bericht

keine positiven Äusserungen zu Muslimen. Über den

Dolmetscher, der einen Pilger in Jaffa vor dem sicheren Tod

bewahrt hatte, berichtete er lediglich sachlich-neutral.

Dafür bot von Laufen jenen «Vnglöübigen» umso mehr

Raum, die ihn oder ihm auf der Reise Nahestehende

ausgenommen, bedrängt, bedroht, erpresst, misshandelt,

übervorteilt oder verspottet hatten. Er riet nachfolgen¬

den Pilgern zwar, alles mit Geduld und Sanftmut über

sich ergehen zu lassen und sich keinesfalls zur Wehr zu

setzen, machte jedoch keinen Hehl aus seiner Gefühlslage.

Jene, von denen er sich schlecht bzw. unrecht
behandelt fühlte, bezeichnete er als «barbarische Leute» bzw.

«Hunde».157 Für ihn waren Muslime geldgierig, diebisch,

unersättlich, unzuverlässig und verlogen. Ein Grund für
die Negativdarstellung waren nicht nur die schlechten

oder vermeintlich schlechten Erlebnisse von Laufens,

sondern auch die Tatsache, dass Muslime das Heilige Land

und andere ehemals christlichen Gebiete beherrschten

und in den Augen von Laufens verkommen Hessen, ein

Sachverhalt, den von Laufen im Gegensatz zu Stulz gleich
mehrmals betonte. Von Laufen sprach den Muslimen nicht

nur jegliche schöpferischen Fähigkeiten, sondern auch

die Fähigkeit zu bewahren und erhalten ab. Er beklagte
darüber hinaus die Armseligkeit und Unterdrückung der

Christen, die sich «vnder dem barbarischen vnd tyrannischen

joch dess erbvyends christlichs namens dess Tür-

cken befindent, [...]» und sah in alledem eine Strafe

Gottes.158 Wo bei Stulz «antimuslimische» Rhetorik bei der

Verwendung einzelner Schimpfwörter wie «Hund»

durchschimmerte, beschwor von Laufen sehr explizit die

«Türkengefahr» und machte dabei in seiner Schilderung über

die «Beinah-Entführung» auf Zypern auch Anspielungen
auf die vermeintlich sexuelle Lüsternheit der Muslime.

Abgesehen davon betonten beide die Geldgier bzw. den

Geiz der Muslime und unterstellten ihnen weitere
verwerfliche Eigenschaften. Damit taten es Stulz und von
Laufen vielen Vorhergereisten gleich, welche sich über

Geldforderungen, Beschränkungen, Demütigungen,
Drohungen und/oder Misshandlungen seitens der Muslime

beklagt hatten.159 Solche Schilderungen wurden als

Prüfung des Glaubens für die gesamte Gruppe stilisiert und
dienten als Beleg, sich als Pilger in einer angeblich
feindlichen Atmosphäre tapfer und aufrecht verhalten zu
haben.1611 Von Laufen erinnerte daran, dass auch Jesus in
Jerusalem und Umgebung «vil verschmähung, schläg, stöss

vnd andre grusame marter rneer» hinnehmen musste.161

Wie Stulz verlieh er seiner Freude, das Land wieder
verlassen zu können, Ausdruck und wies damit implizit noch

einmal auf ihr Leiden während des Aufenthalts in und

um Jerusalem hin.
Nicht über alle Begegnungen mit den Muslimen gaben

die Pilger jedoch Auskunft. Über die Dolmetscher

beispielsweise, die ihre Arbeit 1519 anscheinend zur Zufrie-

154 Ganz-Blättler, «und so schrieen sie», S. 100; Reichert, Pilger und Muslime, S. 6f.
155 Ganz-Blättler, «und so schrieen sie», S. 96.
156 Stulz, Reisebeschreibung, S. 236f., 248f.
157 Laufen, Pillgerfart, S. 66f.
158 Laufen, Pillgerfart, S. 121.
159 Zum Vergleich mit früheren Pilgerberichten siehe Happes, Wahrnehmung und Deutung, S. 349fF.; Reichert, Pilger und Muslime, S. 10f.;

Schröder, Zwischen Christentum und Islam, S. 266-271.
160 Happes, Wahrnehmung und Deutung, S. 351; Reichert, Pilger und Muslime, S. 10f.; Schröder, Zwischen Christentum und Islam, S. 269.
161 Laufen, Pillgerfart, S. 64.

101



denheit der Pilger verrichtet hatten, äusserte sich Stulz

nicht. Auch der Janitschar, den die eidgenössischen Pilger

1583 in Tripolis zum Schutz angeheuert hatten, wurde

mit keinem Wort mehr erwähnt. Solche Auslassungen
innerhalb von Pilgerberichten sind genretypisch. Wallfahrer

neigten in ihren Berichten dazu, Sachverhalte zu
verschweigen, welche die Inszenierung des Selbst als

autonomes Individuum in Frage stellen mochten.162

Stulz widmete rund zehn Prozent des Textes in
seinem Pilgerbericht den Muslimen, bei von Laufen waren
es sogar rund fünfzehn Prozent.163 Ersterer hatte in
Venedig eine Art «Pauschalreise» gebucht, weshalb er im
Gegensatz zu Letzterem in administrativen und
organisatorischen Belangen nicht nur auf die Vermittlung der

Franziskaner und Dolmetscher, sondern auch auf jene
des Schilfspatrons zählen konnte und somit im Heiligen
Land weniger direkten Kontakt zu Muslimen gehabt haben

dürfte als von Laufen.

5. Fazit

Innerschweizer Pilger begegneten auf ihrer Pilgerfahrt
Händlern und anderen Dienstleistern, Beamten, Teilen

der nomadisierenden und sesshaften Bevölkerung des

Heiligen Landes sowie Marineangehörigen und
Hingerichteten muslimischen Glaubens. Sie alle wurden zwar
als Fremde, aber nicht als ethnische oder sozial einheitliche

Grossgruppe wahrgenommen. Wallfahrer, die kurz
nach der Machtübernahme der Osmanen ins Heilige Land

fuhren, unterschieden zwischen «Türken», «Heiden»,
«Mameluken» und «Moren». Im Verlauf des 16. Jahrhunderts

verringerte sich das Repertoire an Begriffen zur
Bezeichnung der verschiedenen Gruppierungen.
Ungeachtet ihres «ethnischen» Hintergrunds sowie ihrer

Schichtzugehörigkeit galten die Muslime als «Ungläubige».

Es wurde ihnen unterstellt, «gottlos» zu sein. Wie es

scheint, sahen die Innerschweizer Pilger in den Muslimen

in erster Linie «Heiden». Obwohl das Interesse
seitens des Publikums an ethnografischen Informationen

vor allem ab der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts gross

war, verzichteten Innerschweizer Jerusalempilger einerseits

aus Opportunitätsgründen, aber auch aufgrund ihrer
literarischen Ambitionen auf eine vertiefte und differenzierte

Auseinandersetzung mit dem Glauben, dem
Aussehen und den Lebensgewohnheiten dieser Menschen.

Stattdessen berichteten sie über Dinge, die sie selber

erlebt hatten oder wovon sie selber betroffen waren. Dabei
fanden Situationen, in denen sich Muslime zum Wohle

der Innerschweizer Pilger in Szene setzten, nur sehr selten

positive Erwähnung. Die Pilger zogen es vor, ihrem
Publikum Menschen muslimischen Glaubens zu präsentieren,

die ihnen das Geld aus der Tasche gezogen und sie

gedemütigt, bedroht und misshandelt hatten. Sie beschrieben

die Muslime als geldgierige, gewalttätige oder zumindest

gewaltbereite «Hunde» und machten je nach
Erlebnissen Anspielungen auf ihre vermeintliche sexuelle

Lüsternheit, ihr scheinbar vulgäres Verhalten oder ihre

angebliche Unersättlichkeit, Unzuverlässigkeit und

Verlogenheit. Als sie das Heilige Land wieder verlassen konnten,

verliehen die Pilger ihrer Freude Ausdruck. Vor allem,

nachdem sich die Osmanen im östlichen Mittelmeer weiter

ausgebreitet hatten und die negativen bzw. vermeintlich

negativen Auswirkungen ihrer Herrschaft schon während

der Hinreise und nicht mehr erst in Palästina

sieht- und spürbar geworden waren, beklagten die Pilger
sehr beredt den schlechten Zustand des Heiligen Landes.

Das Schreiben über Muslime geschah mit bestimmten

Absichten. Mit dem peniblen Aufschreiben aller erlittenen

oder vermeintlich erlittenen Widerwärtigkeiten
beispielsweise konnten die Pilger der Leserschaft nicht nur
zeigen, an den Orten des Heilsgeschehens gewesen zu
sein und dort, wenn auch nur kurz, in aufrechter Weise

gelebt und sich tapfer verhalten zu haben, sondern auch

auf den Spuren Jesu gewandelt zu sein und Ähnliches wie

er erlebt zu haben. Mit den Klagen über den Zustand des

Heiligen Landes sprachen sie den Osmanen implizit das

Recht ab, über dieses zu herrschen. Zudem stimmten die

Pilger mit dem Schreiben über «zerbrochene» Sakralbauten

und erlittene Gewalttaten in den Chor jener ein, welche

die «Türkengefahr» beschworen und wesentlich zum
Bild der Muslime als gewalttätige, schändliche «Erbfeinde»

beigetragen hatten. Vor allem von Laufen/Cysat machte

dies sehr explizit.
Der Vergleich zwischen den beiden Pilgerberichten

zeigt, dass sich das Islambild während des 16. Jahrhunderts

kaum verändert hatte. «Der primär polemisch-
religionskulturkämpferische Charakter der
spätmittelalterlich-frühneuzeitlichen Türkenliteratur blieb während
des 15. und 16. Jahrhunderts im Ganzen stabil», hielt denn

auch Kaufmann fest.164 Reisende sahen sich in Palästina

mit einer anderen, zumeist fremden Kultur konfrontiert,
die nicht nur Interesse, sondern ein Gefühl der Ohnmacht,
der Furcht oder des Schreckens wecken konnte. Wo sich

Kontakte mit Menschen dieser fremden Kultur nicht
vermeiden liessen, war das Bemühen gross, keinerlei Risiken

einzugehen, die Einheimischen nicht zu reizen und
sich peinlich genau an die Regeln zu halten. Empfunde-

162 Vgl. Agai, Wenn einer eine Reise tut, S. 28.
163 Für diese Berechnung wurden die Anzahl Zeilen des gesamten Textes (Titel und Zwischentitel ausgenommen) ins Verhältnis zur Anzahl jener

Zeilen gesetzt, in denen offensichtlich von Muslimen (Türken, Heiden, Ungläubigen, Arabern die Rede war. Zu den verschiedenen
Bezeichnungen für Muslime siehe Kaufmann, Aspekte, S. 255; Reichert, Pilger und Muslime, S. 9.

164 Kaufmann, Aspekte, S. 249.

102



ne Demütigungen, wie etwa das Verbot auf Pferden zu

reiten oder Waffen zu tragen, tatsächlich oder vermeintliche

Provokationen der Einheimischen, das regelmässige

Entrichten von Zöllen, Weggeldern und Gebühren

nahm man hin, weckten aber ein Bedürfnis nach

Selbstbehauptung, was sich in den Texten der Reisenden mehr

oder weniger stark manifestierte. Durch selektive Aneignung

des Fremden, durch Integration des Neuen in
bereits Bekanntes und durch das Rezipieren von Stereotypen

versuchten die Pilger den Gefühlen Ohnmacht,

Angst und Schrecken Herr zu werden und wenigsten in
ihren Reisenotizen und den Pilgerberichten Kontrolle

in einer fremden Umgebung zu erlangen.165 Dies zeigt
sich auch in den beiden Innerschweizer Reiseberichten

deutlich.

Anschrift des Verfassers:

Michael Gabathuler

Berglistrasse 22c

6005 Luzern

Bibliographie

Quellen

Brant, Narrenschiff
Brant, Sebastian, Das Narrenschiff, in: Fischer, Hein-Joachim

(Hrsg.), Die Bibliothek der verbotenen Bücher, Wiesbaden
2007.

Cysat, Collectanea

Cysat, Renwart, Collectanea Chronica und Denkwürdige
Sachen Pro Chronica Lucernensis et Helvetiae, in: Schmid,
Josef (Hrsg.), Quellen und Forschungen zur Kulturgeschichte
von Luzern und der Innerschweiz, Bd. 4, Zweiter Teil, Luzern
1969.

Laufen, Pillgerfart
Laufen, Johannes von, Pillgerfart vnd reiss gan Hierusalem
über das Mör Johansen von Louffen, Burgers zuo Lucern, in:
Schmid, Josef (Hrsg.), Luzerner und Innerschweizer Pilgerreisen

zum heiligen Grab in Jerusalem vom 15. Bis [sie.] 17.

Jahrhundert, Luzern 1957, S. 55-152.
StALU, AKT 19B/653, Jerusalem.

Stulz, Reisebeschreibung
Stulz, Heinrich, Reisebeschreibung nach Jerusalem zum Heiligen

Grab 1519, in: Schmid, Josef (Hrsg.), Luzerner und
Innerschweizer Pilgerreisen zum heiligen Grab in Jerusalem vom
15. Bis [sie.] 17. Jahrhundert, Luzern 1957, S. 221-256.

Wächter, Hje jn disem büechlin
Wächter, Peter, Hje jn disem büechlin sind ze vinden hüpsch,
seltzam materien vnd geschichten, [...], in: Schmid, Josef

(Hrsg.): Luzerner und Innerschweizer Pilgerreisen zum heiligen

Grab in Jerusalem vom 15. Bis [sie.] 17. Jahrhundert.
Luzern 1957, S. 1-36.

Nachschlagewerke

De Kegel, Stulz
De Kegel, Rolf, Stulz, Heinrich, in: Historisches Lexikon
der Schweiz 2012, http://www.hls-dhs-dss.chD28295.php,
07.05.2016.

Glauser, Cysat
Glauser, Fritz, Cysat, Renwald, in: http://www.hls-dhs-dss.ch/
textes/d/D 11751 .php, 11.05.2016.

Küchler, Tobler
Küchler, Max, Tobler, Titus, in: http://www.hls-dhs-dss.ch/tex-
tes/d/D4165.php, Zugriff 28.3.2017

Marti-Weissenbach, Laufen

Marti-Weissenbach, Karin, Laufen, Johannes von, in: http://
www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D28232.php,07.05.2016.

Reichmuth/Sievert, Osmanisches Reich

Reichmuth, Stefan/Sievert, Henning, Osmanisches Reich, in:

Jaeger, Friedrich (Hrsg.), Enzyklopädie der Neuzeit, Bd. 9,

Stuttgart/Weimar 2009, Sp. 560-586.

Sekundärliteratur

165 Vgl. Kuczynski, «Subject to our eye», S. 248-256.

Agai, Wenn einer eine Reise tut
Agai, Bekim, Wenn einer eine Reise tut, dann kann er was
erzählen. [...], in: Ders. u. Ägota Pataki, Zita (Hrsg.), Orientalische

Reisende in Europa - Europäische Reisende im Nahen
Osten: Bilder vom Selbst und Imaginationen des Anderen,
Berlin 2012, S. 13-38.

Ägota Pataki, Reisen bildet
Ägota Pataki, Zita, Reisen bildet. Orientreisen und Stereotypen

in Text und Bild, in: Agai, Bekim u. dies. (Hrsg.), Orientalische

Reisende in Europa - Europäische Reisende im Nahen
Osten: Bilder vom Selbst und Imaginationen des Anderen,
Berlin 2012, S. 169-202.

103



ATS Pro Terra Sancta, Kustodie
ATS Pro Terra Sancta, Kustodie des Heiligen Landes, in:

https://www.proterrasancta.org/de/kustodie-des-heiligen-lan-
des/, Zugriff 11.10.2018.

Bartlett, Medieval and Modern Concepts
Bartlett, Robert, Medieval and Mordern Concepts of Race and

Ethnicity, in: Journal of Medieval and Early Modern Studies

31/1, 2001, S. 39-56.
Beloschnitschenko, Deutschsprachige Pilger- und Reisebe¬

richte
Beloschnitschenko, Swetlana, Deutschsprachige Pilger- und
Reiseberichte des 15. und 16. Jahrhunderts. Eine Untersuchung

ihrer Themen und ihrer Sprache im mentalitätsgeschichtlichen

Kontext, Osnabrück 2004.

Brenner, Die Erfahrung
Brenner, Peter J., Die Erfahrung der Fremde. Zur Entwicklung
einer Wahrnehmungsform in der Geschichte des Reiseberichts,

in: Ders. (Hrsg.), Der Reisebericht. Die Entwicklung
einer Gattung in der deutschen Literatur, Frankfurt am Main
1989, S. 14-49.

Betschart, Zwischen zwei Welten
Betschart, Andres, Zwischen zwei Welten. Illustrationen in
Berichten westeuropäischer Jerusalemreisender des 15. und
16. Jahrhunderts, Würzburg 1996 (Würzburger Beiträge zur
deutschen Philologie, Bd. 15).

Bono, Piraten und Korsaren
Bono, Salvatore, Piraten und Korsaren im Mittelmeer.
Seekrieg, Handel und Sklaverei vom 16. bis 19. Jahrhundert,
Frankfurt am Main 2009.

Bosselmann-Cyran, Dometscher und Dragomane
Bosselmann-Cyran, Kristian, Dometscher und Dragomane in
Palästina und Ägypten. Über sprachkundige Galeerensklaven,

Renegaten und Mamluken im ausgehenden Mittelalter, in: Das

Mittelalter 2, 1997, S. 47-65.
Donner, Pilgerfahrt ins Heilige Land

Donner, Herbert, Pilgerfahrt ins Heilige Land. Die ältesten
Berichte christlicher Palästinapilger (4.-7. Jahrhundert), Stuttgart,

2002.

Eibach, Annäherung - Abgrenzung - Exotisierung
Eibach, Joachim, Annäherung - Abgrenzung - Exotisierung:
Typen der Wahrnehmung «des Anderen» in Europa am
Beispiel der Türken, Chinas und der Schweiz (16. bis frühes
19. Jahrhundert), in: Eibach, Joachim/Carl, Horst (Hrsg.),
Europäische Wahrnehmungen 1650-1815: Interkulturelle
Kommunikation und Medienereignisse, Hannover-Laatzen 2008,
S. 13-73.

Esch, Parallelberichte
Esch, Arnold, Vier Schweizer Parallelberichte von einer
Jerusalem-Fahrt im Jahre 1519, in: Ders., Alltag der Entscheidung.
Beiträge zur Geschichte der Schweiz an der Wende vom
Mittelalter zur Neuzeit, Bern/Stuttgart/Wien 1998, S. 355-399.

Faroqhi, Geschichte des Osmanischen Reiches

Faroqhi, Suraiya, Geschichte des Osmanischen Reiches,
München 2000.

Gabathuler, Schweizerinnen und Schweizer
Gabathuler, Michael, Schweizerinnen und Schweizer in
«muslimischer» Gefangenschaft während der Frühen Neuzeit. Un-
veröff. Masterarbeit Universität Luzern, 2015 mit Änderungen
2017.

Ganz-Blättler, «und so schrieen sie»

Ganz-Blättler, Ursula, «und so schrieen sie in ihrer Sprache».
Vom Umgang mit Fremdsprach(ig)en in spätmittelalterlichen
Pilgerberichten, in: Das Mittelalter 2/1, 1997, S. 93-100.

Ganz-Blättler, Andacht und Abenteuer
Ganz-Blättler, Ursula, Andacht und Abenteuer. Berichte
europäischer Jerusalem- und Santiago-Pilger (1320-1520),
Tübingen 2000.

Garbois, Islam and Muslims
Garbois, Aryeh, Islam and Muslims as Seen by Christian
Pilgrims in Palestine in the Thirteenth Century, in: Asian and
African Studies 20, 1986, S. 309-327.

104

Goetz, Wahrnehmungs- und Deutungsmuster
Goetz, Hans Werner, Wahrnehmungs- und Deutungsmuster
als methodisches Problem der Geschichtswissenschaft, in: Das

Mittelalter 8/2, 2003, S. 23-33.
Happes, Wahrnehmung und Deutung

Happes, Julian, Wahrnehmung und Deutung des Fremden im
Jerusalempilgerbericht Hans Bernhard von Eptingens aus dem

Jahre 1460, in: Bulletin der Polnischen Historischen Mission
10, 2015, S. 325-368.

Heyer, 2000 Jahre

Heyer, Friedrich, 2000 Jahre Kirchengeschichte des Heiligen
Landes. Märtyrer, Mönche, Kirchenväter, Kreuzfahrer, Patriarchen,

Ausgräber und Pilger, Münster etc. 2000.

Höfert, Den Feind beschreiben

Höfert, Almut, Den Feind beschreiben. «Türkengefahr» und
europäisches Wissen über das Osmanische Reich 1450-1600,
Frankfurt/New York 2004 (Historisches Studien, Bd. 35).

Höfert, Ist das Böse...
Höfert, Almut, Ist das Böse schmutzig? Das Osmanische Reich
in den Augen europäischer Reisender des 15. und 16. Jahrhundert,

in: Historische Anthropologie 11, 2003, S. 176-192.

Höfert, Das Gesetz

Höfert, Almut, Das Gesetz des Teufels und Europas Spiegel.
Das christlich-westeuropäische Islambild im Mittelalter und
in der Frühen Neuzeit, in: Attia, Iman (Hrsg.), Orient- und
Islambilder. Münster 2007, 85-110.

Höfert, Turcica

Höfert, Almut, Turcica: Annäherung an eine Gesamtbetrachtung

repräsentativer Reiseberichte über das Osmanische Reich
bis 1600, in: Ilg, Ulrike (Hrsg.), Text und Bild in Reiseberichten

des 16. Jahrhunderts. Westliche Zeugnisse über Amerika
und das Osmanische Reich, Venedig 2008, S. 38-94.

Höfert, Die «Türkengefahr»
Höfert, Almut, Die «Türkengefahr» in der Frühen Neuzeit, in:
Schneiders, Thorsten Gerald (Hrsg.), Islamfeindlichkeit. Wenn
die Grenzen der Kritik verschwimmen, Wiesbaden 2010,
S. 61-70.

Hoürani, Die Geschichte der arabischen Völker
Hourani, Albert, Die Geschichte der arabischen Völker, Frankfurt

am Main 1992.

Huschenbett, Diu vart
Huschenbett, Dietrich, Diu vart hin über mer. Die
Palästina-Pilgerberichte als neue Prosa-Gattung in der deutschen

Literatur des späten Mittelalters und der frühen Neuzeit, in:
Ertzdorff, Xenja von, Beschreibung der Welt. Zur Poetik
der Reise- und Länderberichte, Amsterdam/Atlanta 2000,
S. 119-151.

Jaspert/Kolditz, Seeraub

Jaspert, Nikolas / Kolditz, Sebastian (Hrsg.), Seeraub im
Mittelmeerraum. Piraterie, Korsarentum und maritime Gewalt

von der Antike bis zur Neuzeit, Paderborn 2013.

Jost, «welcher mänsh ...»
Jost, Daniela, «welcher mänsh nit hätten kann...». Erfahrungen

und Wahrnehmungen in Bezug auf Sicherheit und Gefahren

in frühneuzeitlichen Innerschweizer Pilgerberichten.
Unveröff. Bachelorarbeit Universität Luzern 2015.

Katzer, Araber
Katzer, Annette, Araber in deutschen Augen, Paderborn etc.

2008.

Kaufmann, «Türckenbüchlein»
Kaufmann, Thomas, «Türckenbüchlein». Zur christlichen
Wahrnehmung «türkischer Religion» in Spätmittelalter und
Reformation, Göttingen 2008.

Kaufmann, Kontinuitäten und Transformationen
Kaufmann, Thomas, Kontinuitäten und Transformationen im
okzidentalen Islambild, in: Gall, Lothar/Willoweit, Dietmar
(Hrsg.), Judaism, Christianity, and Islam in the Course of
History: Exchange and Conflicts, München 2011 (Schriften des

Historischen Kollegs, 82), S. 287-306.



Kaufmann, Aspekte
Kaufmann, Thomas, Aspekte christlicher Wahrnehmung der

«türkischen Religion» im 15. und 16. Jahrhundert im Spiegel

publizistischer Quellen, in Grenzmann, Ludger et al. (Hrsg.),
Wechselseitige Wahrnehmung der Religionen im Spätmittelalter

und in der Frühen Neuzeit, Bd. 2, Berlin/Boston 2012,
S. 247-278.

Kleinlogel, Erotik - Exotik
Kleinlogel, Cornelia, Erotik - Exotik. Zur Geschichte des

Türkenbildes in der deutschen Literatur der frühen Neuzeit

(1453-1800), Frankfurt am Main etc. 1989.

Krämer, Geschichte Palästinas

Krämer, Gudrun, Geschichte Palästinas, München 2002.

Kuczynski, «Subject to our eye»

Kuczynski, Ingrid, «Subject to our eye» - Berichte englischer
Kaufleute, Pfarrer und Ärzte aus dem Osmanischen Reich, in:

Schmidt-Haberkamp, Barbara (Hrsg.), Europa und die Türken

im 18. Jahrhundert, Bonn 2011, S. 247-259.

Kuran-Burçoglu, Die Wandlungen
Kuran-Burçoglu, Nedret, Die Wandlungen des Türkenbildes in
Europa, Zürich 2005.

Lemmer, Holzschnitte
Lemmer, Manfred (Hrsg.), Die Holzschnitte zu Sebastian

Brants «Narrenschiff», Leipzig 1994.

Majoros/Rill, Das Osmanische Reich

Majores, Fernec/Rill, Bernd, Das Osmanische Reich 1300-
1922. Die Geschichte einer Grossmacht, Regensburg etc. 1994.

Matschke, Das Kreuz
Matschke, Klaus-Peter, Das Kreuz und der Halbmond. Die
Geschichte der Türkenkriege, Düsseldorf u.a. 2004.

Müller, Eine Schweizerische Jerusalemfahrt
Müller, R., Eine Schweizerische Jerusalemfahrt im Anfang des

sechzehnten Jahrhunderts. Schweizerische Theologische
Zeitschrift 20, 1903, S. 204-253.

Ohler, Pilgerstab
Ohler, Norbert, Pilgerstab und Jakobsmuschel. Wallfahrten in
Mittelalter und Neuzeit, München 2000.

Quintero/Lee, Zypern
Quintero, Josephine/Lee, Jessica, Lonely Planet Zypern,
Ostfildern 2015.

Reichert, Pilger und Muslime
Reichert, Folker, Pilger und Muslime im Heiligen Land.

Formen des Kulturkonflikts im späten Mittelalter, in: Kloepfer,
Rolf/Dücker, Burckhard (Hrsg.), Kritik und Geschichte der

Intoleranz, Heidelberg 2000, S. 3-21.
Rhyn Herrmann, Ungläubige

Rhyn Herrmann, Andrea, Ungläubige, Andersgläubige,
Welsche. Begegnungen mit Fremden in Reiseberichten von
Innerschweizer Jerusalempilgern des 16. Jahrhundert. Unveröff.

Lizentiatsarbeit Univerisät Basel, 2007.

Röhricht, Bibliotheca Geographica
Röhricht, Reinhold, Bibliotheca Geographica Palestinae, Berlin

1890.

Röhricht, Deutsche Pilgerreisen
Röhricht, Reinhold, Deutsche Pilgerreisen nach dem Heiligen
Lande, Innsbruck 1900

Schein, From «Holy Geography»
Schein, Sylvia, From «Holy Geography» to «Ethnography».
«Otherness» in the Descriptions of the Holy Land in the

Middle Ages, in: Ziguer, liana (Hrsg.), Miroirs de l'altérité et

voyages au Proche-Orient, Genève 1991, S. 115-123.

Schmid, Pilgerreisen zum heiligen Grab

Schmid, Josef (Hrsg.), Luzerner und Innerschweizer Pilgerreisen

zum heiligen Grab in Jerusalem vom 15. Bis [sie] 17.

Jahrhundert, Luzern 1957.

Schmugge, Jerusalem, Rom und Santiago

Schmugge, Ludwig, Jerusalem, Rom und Santiago - Fernpilgerziele

im Mittelalter, in: Matheus, Michael (Hrsg.), Pilger
und Wallfahrtsstätten in Mittelalter und Neuzeit, Stuttgart
1999, S. 11-34.

Schröder, Zwischen Christentum und Islam
Schröder, Stefan, Zwischen Christentum und Islam. Kulturelle
Grenzen in den spätmittelalterlichen Pilgerberichten des Felix

Fabri, Berlin 2009.

Schwab, Toleranz
Schwab, Heike, Toleranz und Vorurteil. Reiseerlebnisse

spätmittelalterlicher Jerusalempilger, Berlin 2002.

Sieber-Lehmann, Der türkische Sultan
Sieber-Lehmann, Claudius, Der türkische Sultan Mehmed II.
und Karl der Kühne, der «türk im Occident», in: Erkens,

Franz-Reiner (Hrsg.), Europa und die osmanische Expansion
im ausgehenden Mittelalter. Berlin 1997 (Zeitschrift für
Historische Forschung, Beiheft 20), S. 13-38.

Thumser, Türkenfrage
Thumser, Matthias, Türkenfrage und öffentliche Meinung.
Zeitgenössische Zeugnisse nach dem Fall von Konstantinopel,
in: Erkens, Franz-Reiner (Hrsg), Europa und die osmanische

Expansion im ausgehenden Mittelalter, Berlin 1997
(Zeitschrift für Historische Forschung, Beiheft 20), S. 59-78.

Tobler, Bibliographia Geographica
Tobler, Titus, Bibliographia Geographica Palaestinae, Leipzig
1867

Türck, Christliche Pilgerfahrten
Türck, Verena, Christliche Pilgerfahrten nach Jerusalem im
früheren Mittelalter im Spiegel der Pilgerberichte, Wiesbaden

2011.

Weber, Erwägungen
Weber, Peter Xaver, Erwägungen eines Luzerners zur
Geschichte der Türkei, [Luzern?] 1924.

Wolf, Reiseberichte des Spätmittelalters
Wolf, Gerhard, Die deutschsprachigen Reiseberichte des

Spätmittelalters, in: Brenner, Peter J. (Hrsg.), Der Reisebericht. Die

Entwicklung einer Gattung in der deutschen Literatur, Frankfurt

am Main 1989, S. 81-116.

Yerasimos, Les Voyageurs
Yerasimos, Stéphane, Les Voyageurs dans l'empire ottoman
(XlVe-XVIe siècles). Bibliographie, itinéraires et inventaire
des lieux habités, Ankara 1991.

Wymann, Wallfahrtsindustrie

Wymann, Eduard, Wallfahrtsindustrie im heiligen Lande zu

Ausgang des XVI. Jahrhunderts, in: Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte 13, 1919, S. 94-98.
Wymann, Abfall eines Jerusalempilgers

Wymann, Eduard, Abfall eines Jerusalempilgers, in: Zeitschrift
für schweizerische Kirchengeschichte 14, 1920, S. 144-146.

Wymann, Johann von Lauffen

Wymann, Eduard, Johann von Lauffen über den allgemeinen
Zustand des Heiligen Landes im Jahre 1583, in: Zeitschrift für
schweizerische Kirchengeschichte 19, 1925, S. 66-68.

105


	Von "kotzenden Hunden" und anderen "Beobachtungen" : Innerschweizer Jerusalempilger und ihr Schreiben über Muslime

