
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 171 (2018)

Artikel: Vom Weissen Buch zu Sarnen über Zwingli bis Karl Barth : Bruder-
Klaus-Forschung - Für Schweizergeschichte und
Reformationsgeschichte immer für eine Überraschung gut

Autor: Meier, Pirmin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Weissen Buch zu Sarnen
über Zwingli bis Karl Barth
Bruder-Klaus-Forschung - Für Schweizergeschichte

und Reformationsgeschichte immer
für eine Überraschung gut.

Pirmin Meier

86

87

89

90

91

92

92

93

94

95

96

97

100

Der Flurname «Melchi», ein Schlüssel zum Weissen Buch

Klaus von Flüe und «nationale» Aspekte der Reformation

Warum der «Nasse Zehnten» nicht mehr angemessen war

Zum Zaunrecht: Hans Schriber wichtiger als Hans Salat

Spuren von Fehden

«Heyni Winkelreid» - Hauptmann Klaus von Flüe als Kriegsmann

Die Stauffacherin als Modell für die Gattin des Eremiten

Fällt Schriber als Anwalt von Bruder Klaus in Betracht?

Schribers amtliches Feindbild: die Habsburger

Vernetzungen bei Friedensprozessen

Eremiten: Kulturhistorisches Erbe Habsburgs

Ausblick: Bruder Klaus, Schiner und die Reformatoren

Bibliografie



Neben kultischer Überschätzung, Glorifizierung und

Heroisierung gibt es ebenfalls die Unterschätzung von
Bruder Klaus. Dies gilt zum Teil auch für die einschlägige

Forschung. Die vor einem Jahrhundert erarbeiteten

zwei Quellenbände von Robert Durrer, «Bruder Klaus -
Die ältesten Quellen über den seligen Nikolaus von Flüe,

sein Leben und seinen Einfluss» (1917-1921), Generationen

später durch den «Ergänzungsband» (1987) von
Pater Rupert Amschwand erweitert, türmen sich ähnlich
wie einst Kopps vielbändige kritische «Geschichte der

Eidgenössischen Bünde» (1835-1882) als eine Art
Monument vor der modernen Geschichtslandschaft auf. Von

seinem Lehrer Kopp blieb Philipp Anton von Segesser

mit seiner vielfach noch konsultierfähigen vierbändigen
«Rechtsgeschichte der Stadt und Republik Lucern»

(1850-1858) geprägt, nicht zuletzt für seine kritischen

«Beiträge zur Geschichte des Stanser Verkommnisses»

(1877), womit die angebliche Präsenz von Bruder Klaus

bei der Tagsatzung in Stans entgegen der leidenschaftlichen

Verteidigung von dessen Anwesenheit durch Lun-

gerns Pfarrer Johann Ming widerlegt wurde.1 Segesser

hat dank des Zutrauens beim historisch versierten
Bundesrat Emil Welti vier Bände der «Eidgenössischen
Abschiede» betreut, auch denjenigen, der mit dem Stanser

Verkommnis von 1481 zu tun hat. Aus dieser wissenschaftlichen

Tradition heraus ist Robert Durrers (1867-1934)
Lebenswerk als weitgehend ehrenamtlicher Nidwaldner
Staatsarchivar zu würdigen.

Eine stark auf Durrer fussende gültige Dokumentation

jenes Geschehens legte Ernst Walder im Auftrag der

Nidwaldner Regierung 1994 vor,2 mit der Nachwirkung,
dass das Thema Bruder Klaus in der 2014 erschienenen

zweibändigen «Geschichte des Kantons Nidwaiden» auf
kleinem Feuer präsentiert wurde. Dies gilt noch für weitere

Errungenschaften Durrers, aus dessen Schatten man
offenbar heraustreten wollte. Zu den Irrtümern des

Altmeisters gehört das 1910 aufgestellte Postulat von der

«Einheit Unterwaldens», welcher These zu unserer Zeit
Staatsarchivar Hansjakob Achermann jedoch mit guten
Gründen entgegengetreten ist.3 Bemerkenswerterweise

fanden die nicht durchwegs gesicherten gemeinsamen

Landsgemeinden von Ob- und Nidwaiden (ab 1432) zur
Aktivzeit des Politikers Nikolaus von Flüe statt.4

Durrers und Amschwands kommentierte Quellenwerke

zu den politischen, kulturellen, wirtschaftlichen und

religiösen Grundlagen der spätmittelalterlichen Urschweiz

werden falsch eingeschätzt, wenn man ihren Nutzen auf

Biographik oder Heiligengeschichte reduziert. Man
verfehlt damit für das Verständnis eidgenössischer Politik
nicht zu unterschätzende sachliche und personelle
Vernetzungen. Verwundern kann man sich über Versuche,

die Volkserzählung von der Gründung der Eidgenossenschaft

auf der Grundlage des 1854 wiederentdeckten
Weissen Buches von Sarnen angeblich kritisch zu deuten,
ohne die seit hundert Jahren am Tage liegenden Quellenbefunde

von Robert Durrer einzubeziehen.5 Ein für den

Kontext bisher weitgehend übersehener Konnex: Hensli

Schriber, dem wir die von späteren Erzählungen und

Dramatisierungen oft bemerkenswert abweichende Chronik
verdanken, war auch der Schreiber des Bauern,

Kirchgenossen und Ratsherrn Klaus von Flüe. Kein zufälliger
Befund. Schribers Urkunden, welche von der Lebenswelt

und dem politischen Profil des späteren Eremiten Kunde

geben, haben eine relevante Schnittmenge mit Einzelheiten

der 1857 im «Geschichtsfreund» publizierten und
kurz zuvor wiederentdeckten Chronik, und zwar bis ins

Namengut hinein, letzteres allgemein in den letzten
Jahrzehnten der wohl publizistisch aufwändigste Bestandteil

der kulturhistorischen Forschung in der
Zentralschweiz.6

Der Flurname «Melchi», ein Schlüssel zum
Weissen Buch

Der Flurname «Melchi» bezeichnet eine Wiese

beziehungsweise eine Liegenschaft unterhalb des Anwesens der

Familie von Flüe, die zur Aktivzeit des Urkundenschreibers

in den Besitz von Klaus von Flüe überging7, was zum
Verstehen der bei Schriber berichteten Geschichte

keineswegs belanglos bleibt, war doch Bruder Klaus zur Zeit,
als sich Schriber als Chronist betätigte, der schweizweit

und darüber hinaus berühmteste Landsmann. Durrer hat

dem bei Schriber urkundlich und erzählerisch ans Licht
der Geschichte gerückten «Melchi» im zweiten Band seiner

weitverzweigten Dokumentation ein eigenes Kapitel
eingeräumt. Das Faktenmaterial erlangt nebst weiteren
Nachrichten über die Familie von Flüe exemplarisches
Gewicht für die Geschichte der Landwirtschaft in der
Urschweiz. Es handelt sich, einschliesslich des sonstigen
Kontextes, um ein vorzüglich dokumentiertes Beispiel für
den Aufstieg einer im namentlichen Detail recherchier-

1 Ming, Eremite. Das Buch ist Teil eines vierbändigen Werkes, welches zwischen 1861 und 1878 erschienen ist.
2 Walder, Stanser Verkommnis.
3 Durrer, Einheit Unterwaldens; Geschichte des Kantons Nidwaiden.
4 Meier, Bruder Klaus, S. 81-89.
5 Zum Beispiel Blatter/Groebner, Wilhelm Teil. Desgleichen schon Meyer, Weisses Buch; Frisch, Wilhelm Teil; Bergier, Wilhelm Teil.
6 Müller, Obwaldner Namenbuch; Garovi, Obwaldner Flurnamen. Weibel, Orts- und Flurnamen Schwyz; Hug/Weibel, Urner Namenbuch;

Dittli, Zuger Ortsnamen; Luzerner Namenbuch 1; Luzerner Namenbuch 2; Luzerner Namenbuch 3 (die Reihe ist nicht abgeschlossen).
Das Namengut ist auf dieser Basis vernetzt zu sehen. Vgl. Weisses Buch (http://www.ow.ch/dl.php/de/5409b89275813/Text_und_Uebersetzung_
Chronik_Weisses_Buch.PDF, Zugriff 22.5.2018), S. 32: «einer im Melchi».

7 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 2, S. 1119.

86



ten Bauernfamilie im spätmittelalterlichen alpinen Kul-
turwandel. Der Übergang von einer sich noch weitgehend
selbst versorgenden Allgemeinlandwirtschaft zur stärker

auf wirtschaftlichen Austausch mit Geldgebrauch
spezialisierten Berg- und Viehwirtschaft brachte es mit sich,
dass man zum Beispiel seit 1403 wegen dem Viehtrieb
verstärkten Austausch mit dem Wallis pflegte. Ähnlich
wie in den Tälern Uri und Urseren richtete man sich auf
Passfahrten zu den ennetbirgischen Viehmärkten ein.

Die dabei entstehenden Konflikte, zum Teil mit kriegerischen

Konsequenzen, veranlassten einige der kundigsten
Diplomaten des Herzogs von Mailand, nach Obwalden

zu reisen, um sich dort um des heben Friedens willen mit
dem sancto Heremitta zu unterhalten. Dies wurde zum

Bruder-Klaus-Jubiläumsjahr vom Luzerner
Kirchenhistoriker Markus Ries aufgezeigt.8 Ein Globalisierungs-
schritt zur Zeit des Frühkapitalismus.

Dieser Aufstieg hatte auch seine politischen, sozialen,

alltagsgeschichtlichen und nicht zuletzt religiösen

Konsequenzen. Das Religiöse ist bei der von Schriber
gegebenen Version der Tellengeschichte aufbemerkenswerte

Weise wichtiger als bei späteren Apfelschuss-Geschich-
ten. Vor seiner Heldentat betet nämlich der Schütze

«Thall» oder «Thäll», dessen Vorname nicht bekanntgegeben

wird, weil Schriber klar macht, dass es sich um
einen Übernamen handelt, einen Verrückten bezeichnend.

Ihm hätte niemand erklären müssen, dass ein Wilhelm
Teil urkundlich nicht existiert.9 Wie Klaus von Flües

«Abbruch» von Speise und Trank, stand eine tollkühne
Aktion wie das Wegschiessen eines Gegenstandes vom Kopf
eines Kindes in der Epoche kurz vor der Zusammenfassung

der Dämonen-Ideologie durch den erstmals 1486

erschienenen «Hexenhammer» im Verdacht der
Teufelsbündelei. Auch letzterer Verdacht gegen Bruder Klaus ist
bei Durrer konkret dokumentiert.10 Verdienstvoll bleibt
bei der essayistischen Studie von Michael Blatter und
Valentin Groebner, «Wilhelm Teil, Import - Export, Ein Held

unterwegs» (2016), dass die Autoren den Gesichtspunkt
des «Hexenhammers» als Kontext aus der Zeit von Schriber

auch für den Schützen Teil einbringen. Es entgeht
ihnen aber im Zusammenhang mit der für Obwalden
besonders komplizierten Geschichte um den umstrittenen
Frieden mit Habsburg, dass Erzherzog Sigismund 1473

denselben mit einem Weihegeschenk an Bruder Klaus

einzuleiten versuchte; auch stimmt es kaum, dass Schriber

das von Obwalden und vor allem Nidwaiden noch

länger nicht anerkannte Friedensdokument 1474

«sogleich»11 in das Weisse Buch integriert habe. Die
Bereinigung der Streitigkeiten zwischen Habsburg und den

Urschweizer Landorten zog sich nämlich noch über mehrere

Jahre hin. Diese absehbaren Komplikationen
veranlassten Erzherzog Sigismund mit Gemahlin, zur Verbesserung

des politischen Klimas mit kräftigem Sponsoring
auf die «Karte» Bruder Klaus zu setzen. So handhabten

es später auch die mit den «Lendern» zerstrittenen Stadtorte

sowie die Gesandten des Herzogs von Mailand im
Zusammenhang mit einem Zollstreit.12

Wer heute über das Weisse Buch im Bild sein will,
kann Erträge der historischen Namenforschung nicht

ausser Acht lassen. Gemäss mündlicher Auskunft von
Alt-Landschreiber Urs Wallimann (2017) gehört das

unterste Melchi bis heute einer «Melchi»-Stiffung, nach deren

Satzungen ein direkter Nachkomme von Bruder Klaus
das Gut zur Bewirtschaftung erhält.13 Will man sich mit
der komplexen Historizität der bei Schriber berichteten

Befreiungsgeschichte befassen, muss man weniger bei

der via Sekundärliteratur erkundbaren längst erforschten

germanischen Mythologie als bei der im Archivgut
gelagerten Rechtsgeschichte ansetzen.

Klaus von Flüe und «nationale» Aspekte der
Reformation

Schon die allererste Urkunde mit dem Namen Claus

von Flü an der Spitze der Kirchgenossen, von Durrer
ausdrücklich der Feder des späteren Chronikerstellers
Hensli Schriber zugewiesen, datierend vom 17. Februar

1457, steht politisch im Zeichen der Befreiung von alten

Vogtrechten. Robert Durrer gibt den Gegenstand der
Urkunde wieder: «Klaus von Flüe prozessiert an der Spitze
seiner Kirchgenossen mit dem Kirchherrn von Sachsein

um den Nassen Zehnten.»14 Angelo Garovis «Obwaldner

Kantonsgeschichte» (2000) hält dazu als Kommentar
fest: «Das Ziel war, die letzten ausländischen, besonders

österreichischen Einflüsse auszuschalten und die Wahl
einheimischer Pfarrer durch die Kirchgenossen durchzusetzen.

Dieses Problem und seine Lösung beschäftigte
damals die ganze Innerschweiz und nahm den <nationa-

len> Aspekt der Reformation schon teilweise voraus.»15

Das Postulat einer mehr oder weniger selbstbestimmten

Pfarrwahl wurde erst allmählich erfüllt. Das diesbe-

8 Ries, Krieg. Die knappe Studie des Luzerner Kirchenhistorikers ist ein exemplarisches Beispiel, wie Diplomaten mit Bruder Klaus «gearbeitet»
haben, unterstreicht aber auch das übernationale Ansehen des «sancto heremitta» (S. 290), welches den Eidgenossen gutgeschrieben wurde.

9 Wirz, Weisses Buch. Meyer, Weisses Buch siehe auch http://www.ow.ch/dl.php/de/5409b89275813/Text_und_Uebersetzung_Chronik_Weisses.
Buch.PDF, Zugriff 22.5.2018.

10 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 31-35.
11 Blatter/Groebner, Wilhelm Tell, S. 18-35.
12 Vgl. Ries, Krieg, Anm. 9 (S. 288f.).
13 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 22 u. Bd. 2, S. 1119-1123; Meier, Teils Freiheit, S. 296f.
'4 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 7.
15 Garovi, Obwaldner Geschichte, S. 74.



Kapelle mit Bruder Klaus und dem Schützen Teil, unterhalb des Pestheiligen Rochus, des Kriegerheiligen Mauritius und des Schützenheiligen Sebastian,

in Bürglen UR. Inschrift 1588: «Frid ist in Got du solt in als Geschänck empfan sagt br. Claus von Ranft der selig man/Dann die nur Fryheit wysen -
verlierent die Sinn darumb Eydgnoßenschaft stell dich auf Friden in.» Der Text aus der Zeit des innerkatholischen Goldenen Bundes (1586) hält es mit
Bruder Klaus, warnt vor unbesonnener anarchischer «Fryheit». (Foto: Priska Landolt)



zügliche Kollaturrecht für die Pfarrei Sachsein ging, nachdem

die Kirchensteuerverweigerer von 1457 eine Zeitlang
durch bischöfliche Verordnung von den Sakramenten

ausgeschlossen waren, wie dasjenige noch anderer Pfarreien

1461 von Österreich oder diesem nahe gestandenen

geistlichen Herrschaften an das Land Obwalden. Die Pfarrei

Sarnen löste 1464 das Pfarrwahlrecht vom Stift Bero-

münster käuflich ab. Kurz vor der Reformation, 1513,

bestätigte Papst Julius II., zum Dank für stete militärische

Unterstützung, ein für allemal das vergleichsweise
«demokratische» Pfarrwahlrecht.16 Auch die geistlichen
Gerichte, die Bruder Klaus noch 1469 mit einem vom
Bischofvon Konstanz nicht ausgeschlossenen Ketzer- oder

Hexenprozess hätten bedrohen können, verschwanden

im 15. Jahrhundert.17 Die Verantwortung für Hexenprozesse,

der im ersten Jahr (1483) des Landammannamtes

von Eremitensohn Hans von Flüe zum Beispiel des Kün-

digs mutter von Alpnach unterworfen wurde, mussten

die gewählten einheimischen Obwaldner Richter selber

auf sich nehmen.18 Nicht zu vergessen ist die mit dem

Aufstieg der Familie von Flüe zu einem Herrengeschlecht
in Obwalden19 zu illustrierende alpine Landwirtschaftsrevolution.

Nachdem der bei Schriber in die Befreiungsgeschichte

einbezogene Melchi-Bauer (später missverständlich

«Arnold von Melchtal» genannt) noch mit Ochsen zu
Acker gefahren ist, wie es dem historischen Heini von
Flüe, Vater von Bruder Klaus, nachgesagt wird, gewinnen
zur Frühzeit der Eidgenossenschaft die Produktion von
Hartkäse wie auch der Viehhandel von Generation zu
Generation an Bedeutung. Der Missions- und Kirchenhistoriker

AI Imfeid (1935-2017), mit obwaldnerischen Wurzeln,

hat den Befund satirisch verfremdet, wenn er die

von Hensli Schriber erstmals als Ort einer Verschwörung

gezeigte Rütliwiese als «Symbol eines Käsekonfliktes um
die Freiheit des Käsens auf den Alpwiesen» darstellt.20

Warum der «Nasse Zehnten» nicht mehr

angemessen war

Beim ersten Konflikt, den der Laie Klaus von Flüe
durchzustehen hatte, ging es natürlich nicht um eine obrigkeitliche

Regulierung der Käseproduktion, die gemäss AI
Imfeids käsendem Vater die Gründung der Eidgenossenschaft

provoziert habe. Konkret ging es den Sachsler Kirchgenossen

beim Prozess gegen den ausländischen Ortspfar¬

rer beim «Nassen Zehnten» um eine Steuer, die man
aufgrund veränderter Produktionsverhältnisse nicht mehr

zu zahlen bereit war; schon gar nicht an einen Geistlichen,

den man nicht selber wählen durfte. Zunächst

beteuern die Ältesten, darunter Vater Heini von Flüe, diese

- urkundlich beglaubigte Steuer - nie bezahlt zu haben.

Dieselbe ging nämlich aufdie Zeit vor der jahrzehntelangen

Pfarrvakanz nach 1415 zurück. Es handelte sich beim

«Nassen Zehnten» um eine Art Alkoholsteuer aufdie

Erträge von Birnen, Äpfeln, Zwetschgen, Kirschen, Rüben,

Kornbrand, wohl auch Wein, der in wärmeren Zeiten zu

Beginn des zweiten Jahrtausends noch in recht hohen

Lagen angebaut wurde.

1047 wurde in Beromünster, dessen Stift in Obwalden

lange zu den Grundherren gehörte, die Stiftsschule

durch den «Nassen Zehnten» unterhalten, welcher im
14. Jahrhundert offenbar aus praktischen Gründen in
einen bis ins 18. Jahrhundert gebräuchlichen Schweine-

und Schlachthauszehnten umgewandelt wurde.21 Dass

nun aber der neue Ortspfarrer von Sachsein jenen Zehnten

offenbar nach rund vierzig Jahren wieder einforderte,

machte ihn nachhaltig verhasst. Die geforderten
Abgaben waren nicht mehr zeitgemäss. Es lag auch nicht an

den Bauern, dem Fremdling einen Ersatz für den «Nassen

Zehnten» anzubieten.

Der von Durrer als rechtsgeschichtlich bedeutend

eingeschätzte Konflikt der Kirchgenossen mit dem aus

Siebenbürgen zugezogenen Pfarrer von Sachsein, Kaspar

Heibig, wurde im Geschichtsfreund Nr. 53 (1898) von
Anton Küchler erstmals dargestellt. Die Sache mit dem

«Nassen Zehnten» richtete sich nicht schlicht gegen den

Pfarrer persönlich, sondern wird gemäss Garovis
«Obwaldner Geschichte» als einer der Gründe für die lange
Pfarrvakanz angesehen.22 Es ging um die «Sachen und

Sorgen» (Heinrich Federer) der Alphirten, welche
angesichts der Veränderungen in der Landwirtschaft diese

Steuer zu verweigern entschlossen waren. Sie wollten sich

an nichts mehr erinnern. Es manifestiert sich in dieser

Urkunde, gemäss Heinrich Federer, der für seine

biographische Skizze Durrers Quellen sorgfältig gelesen hatte,

eine Mentalität, die «gleichsam beide Hosensäcke

zusammenklaubt, um nicht den kleinsten strittigen Batzen zu
verlieren die bäuerliche Rhetorik und Logik des

gleichen Ländchens von heute, wie sie an der Dorf- und
selbst an der Landsgemeinde mitunter ausgezeichnete
Vertreter findet und für das alte liebe Mein und Dein um
Recht und Glauben wirbt».23

16 GAROvi, Obwaldner Geschichte, S. 62f. Urgrund zu den IURA HELVETIORUM CIRCA SACRA, umstrittenen Sonderrechten in Kirchensachen?
17 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 31f.; Amschwand, Bruder Klaus, S. 35-37.
18 Historisch-Biographisches Lexikon der Schweiz, Bd. 4, Neuenburg 1927, S. 554, Stichwort «Kündig».
19 Müller, Die von Flüe; vgl. Durrer, Bruder Klaus, Bd. 2, S. 1093-1123.
20 Imfeld, Käse, S. 106. Vgl. abermals Durrer, Bruder Klaus, Bd. 2, S. 1119f.
21 Meier, Schola Beronensis, S. 226.
22 Küchler, Geschichte, S. 250f.; Garovi, Obwaldner Geschichte, S. 82.
23 Federer, Nikiaus von Flüe, S. 31.

89



Als realistische Anpassung an den allmählich aufkommenden

Primat der Viehwirtschaft kann eingeschätzt
werden, dass gemäss Anton Küchlers «Chronik von Kerns»24

die Haltung des Wucherstiers ein Privileg des Pfarrers

gewesen zu sein scheint, wohl wie der «Nasse Zehnten» ein

Herrenrecht aus österreichischer Tradition. Der
Zusammenhang mit dem bei Hensli Schribers Befreiungsgeschichte

geschilderten Obwaldner Streit um Ochsen,
kastrierte Stiere als Zugtiere, als Auslöser des angeblichen

Burgenbruchs, wäre unter rechtshistorischen Gesichtspunkten

zu vertiefen. Pfarrhelfer Küchler (1839-1905)
hat als Student von 18 Jahren und wohl noch später
die Erstveröffentlichung der Befreiungsgeschichte im
Weissen Buch durch den Zürcher Historiker Gerold Meyer

von Knonau zur Kenntnis genommen und die Forschung
darüber weitergebracht. Gemäss Otto Marchis «Schweizer

Geschichte für Ketzer» (1971) ist es ihm zu verdanken,

dass der diskrete Schaffer Hensli Schriber aufgrund
einer Urkunde von 1472 als Obwaldens Ratsschreiber

identifiziert wurde. Der Name Schriber kam deswegen

erst 1891 ans Licht der Geschichtsschreibung, weil sich

gemäss Marchi während Jahrzehnten, neben den
spannenden Geschichten um Wilhelm Teil, das Rüth, die bösen

Vögte und den Burgenbruch, fast niemand für die im
Weissen Buch zusätzlich enthaltenen Urkunden interessiert

haben soll.25 Über Schriber hat Obwaldens Alt
Staatsarchivar Angelo Garovi weitergeforscht. Den Beginn der

Amtszeit des Ratsschreibers setzt er um 1435/36 an, das

Ende noch vor dem 1. Mai 1479. Schriber sei ein Kenner
des römischen Rechts gewesen und habe lateinische

Urkunden perfekt ins Deutsche übersetzt, zudem habe er
als Tagsatzungsgesandter gewirkt.26

Zum Zaunrecht: Hans Schriber wichtiger als
Hans Salat

Historisch stärker ins Gewicht als die bei Schriber
dramatisch geschilderten Geschichten fallen die beim Erzählen

vorausgesetzten Rechtsverhältnisse, über die Obwaldens

Ratsschreiber aufgrund seiner jahrzehntelangen

Erfahrungen im Bild gewesen sein muss.

Bei fast allen Rechtshandlungen, welche bis vor 1478

Klaus von Flüe als öffentliche Person bezeugen, einschliesslich

der Einweihung der Ranftkapelle am 27. April 1469,

muss Schriber als einzige des Lesens und Schreibens

kundige Obwaldner Amtsperson präsent gewesen sein.

Er war auch der einzige, der Klaus von Flüe eine
nachweisbare Rechtsbelehrung erteilt hat, nämlich am 19. Mai
1459 in Form der Verlesung einer Urkunde von 1390 mit
Präzedenzfall-Charakter. Es ging um eine Grenzbereinigung

im Raum Ramersberg/Schwendi ob Sarnen, mithin
auch um das Nachbarschaftsrecht, als Basis dessen, was

Klaus von Flüe und Genossen unter Einhaltung von Grenzen

verstanden haben. Die Endlos-Debatte um die Frage,

ob Klaus von Flüe den von ihm meistzitierten Satz «Machet

den zun nit ze wit» wirklich gesagt habe, geht in der

Regel von falschen Voraussetzungen aus. Dass das Dik-
tum in der vorliegenden Form 1535 beim Luzerner
Chronisten Hans Salat politisch instrumentalisiert wurde, was

schon zu Lebzeiten des Eremiten bei Berufungen auf ihn
der Normalfall war, ist eine Banalität. Will man die
Lebenswelt und damit den geistigen Kontext des selbst im
Visionsleben von Bruder Klaus bedeutsamen Zaunmotivs27

erfassen, fehlt ohne das Urkundenmaterial, welches

zeilengenau zu interpretieren wäre, ein ausreichender

Hintergrund.

Eine bedeutende Orientierung gibt nun aber die bei

Durrer präsentierte Urkunde vom 28. August 1467, bei

der sieben Wochen vor dem Aufbruch von Klaus von
Flüe ins «Elend» im Zusammenhang mit einer
Zehntenangelegenheit Besitzverhältnisse der damals im Aufstieg
begriffenen Familie von Flüe beschrieben werden. Von

Hagverhältnissen und Zäunen ist da die Rede. Erwähnt
sind Ifänge, usgezylet undgemarchet, in der
Nachbarschaft von Jenni Lochmanns hofstatt, hindersich an
den Ramft(...), an das gut im Wyler, das nu Henslis von
Flü wibs ist.2* Mit dem letzten Teilsatz erfahren wir nebenbei,

dass der älteste Sohn von Klaus von Flüe soeben eine

reiche Bauerntochter geheiratet hat, die als Morgengabe
ein beträchtliches Grundstück mit in die Ehe gebracht
hat. Identifiziert wurde die Frau als Elsbet von Eiwil, die

Tochter des Grossbauern und Landammanns Nikiaus

von Eiwil, der 1478 in Luzern mit Propst, Bischof und
Söldnervermittler Jost von Silenen politische Verhandlungen

führen wird und auch sonst einen Einfluss auf
die Aussenwirkung von Klaus von Flüe gewinnt. Es wird
gemäss Urkunde aufgrund des Handwechsels plausibel,

warum wohl die letzte, von Hans von Flüe im Kirchenbuch

von Sachsein geschilderte Arbeit von Vater Klaus

die Säuberung einer Wiese von Gestrüpp und Steinen

war.29

24 Vgl. Küchler, Geschichte von Kerns.
25 Marchi, Schweizer Geschichte für Ketzer, S. 49.
26 Garovi, Angelo, Schriber, Hans, in: Historisches Lexikon der Schweiz, Bd. 11, Basel 2012, S. 203f.
27 Amschwand, Bruder Klaus, S. 30; Gröbli, Sehnsucht, S. 239; Lang, Bruder Klaus.
28 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 22. Vgl. Meier, Teils Freiheit, S. 294f.
29 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 469. Vgl. Meier, Bruder Klaus, S. 23-37. Garovi, Kirchenbuch.

90



Spuren von Fehden

Bei der im August 1467 gegebenen Schilderung abgegrenzter

Eigentumsverhältnisse kommt der Landschreiber aus

praktischen Gründen nicht umhin, als Orientierungspunkte

in der Landschaft Kreuze zu nennen, die direkt
oder indirekt an das im Obwaldner Historischen Museum

ausgestellte Sühnekreuz mit der Inschrift dionisius

Hentzly aman disers lantz 1486 erinnern. Das Monument

aus der Lebenszeit von Bruder Klaus ist in Durrers
Kunstdenkmälern beschrieben.30 Es handelte sich um den Sohn

von Landammann Hans Heintzli, ebenfalls Ammann, der

von Walther Isner erstochen wurde, dessen im Melchta-
ler Eisenbau tätig gewesene Familie sich nach Österreich

verzogen hat.

Die in Schribers Urkunde genannten Kreuze in der

Nachbarschaft der Familie von Flüe erinnern an in
Urkunden vielfach bezeugte Nachbarschaftsprozesse, die zu
Privatfehden ausarten konnten, insoweit oft im unfrid
endeten. Einem Gegner wurde zum Beispiel wie bei
Schriber in der Befreiungsgeschichte geschrieben ein Finger

abgeschlagen, im Gegenzug dafür einem Familienangehörigen

des mutmasslichen Täters ein Auge geblendet.
Schnell gab es mal Tote. Solche Vorgänge gehörten noch

im 19. Jahrhundert in der ländlichen Schweiz zu den vor
Gericht anfallenden und nunmehr in der Zeitung
auftauchenden «Unglücksfällen und Verbrechen». Der nach

einer Zeitungsnotiz poetisch ausgeschmückte Bericht von
Gottfried Keller zeigt in Form der Novelle «Romeo und

Julia aufdem Dorfe» zwei zerstrittene Bauern, die einander

zu Tode prozessieren und dabei das Glück ihrer Kinder

ruinieren. Der poetische Realismus ging in jenem Fall

von nicht selten wiederkehrenden Verhältnissen im Kanton

Zürich aus. Für den Kulturhistoriker des übernächsten

Jahrhunderts nach Gottfried Keller behalten solche

Schilderungen beachtlichen Quellenwert, glaubwürdiges
Zeitkolorit.31

Gemäss Hensli Schribers Originalurkunde vom 28.

August 1467 gilt kurz vor der Abfassung der Befreiungsgeschichte:

das Melchi, das nu Claus von Flü ist, es gab

also einen Besitzerwechsel, wobei die Notiz in der

Befreiungsgeschichte, bei einer Abfassung um 1469/70, zu einem

Zeitpunkt erfolgte, da Bruder Klaus - wie oben schon

ausgeführt - der prominenteste, berühmteste und
angesehenste Obwaldner war. Dass der Ochsenstreit nun
gemäss mündlicher Überlieferung, für die als Gewährsperson

gemäss Durrer der Besitzer als Quelle in Betracht

fällt, eine Bruder Klaus gehörende Wiese Obwaldner

Schauplatz des eidgenössischen Freiheitskampfes wurde,

bildet eine einheimische Entsprechung zu der bei

Schriber als Wiege der Freiheit reportierten Rütliwiese.

Dass in einer solchen Umgebung blutige Fehden

stattfanden, ist gemäss der Urkunde über den Besitz der

Familie von Flüe angesichts der bei Schriber zur
lokalgeographischen Orientierung genannten Kreuze mit Händen

zu greifen und insofern als historischer Befund
anzusehen.

Bezüglich der Frage des Rechtsfriedens und des

Zaunrechts bedarf das bei Durrer und Amschwand gegebene

Quellenmaterial jedoch mannigfacher Ergänzungen. Eine

der lehrreichsten liefert Albert Bitzis 1949 publizierte
zweibändige erweiterte Dissertation über das «Entlebucher

Landrecht» von 1491.32 Das Zaunrecht war auch im Ent-

lebuch, wie bei Schribers Urkunden für Obwalden
offensichtlich, eine Basis nachbarschaftlichen Friedens und
insofern eine Sache, über die ein ungebildeter
Bauernpolitiker kundig war. Eine moderne Illustration dafür

gibt der Dokumentarfilm Arme Seelen (2011) von Edwin
Beeler. Der Isenthaler Älpler Remigi Bissig (1926-2012)
erläutert sachkompetent und mit Hintergründen den

Unterschied zwischen Husholz (zum Anfeuern), Hagholz
(zur Verzäunung) und Buholz (zum Bauen). Umgehende
Untote - angesprochen sind Erinnerungen an altes

Unrecht - weiss er mit deren Spottnamen zu identifizieren,

so wie Teil einst ein Spottname war. Das Landbuch zitiert
er auswendig.33 Zu den geläufigsten Rechtssagen bei den

Volkserzählungen des Alpenraums gehören die Marksteinversetzer.

Unentbehrlich für Zusammenhänge, wenn es um Fehde

und wieder Friede machen ging und die diesbezüglichen
Pflichten eines Landammanns, erweist sich das Nidwald -

ner Landrecht vom 1. Mai 1456. Karl Deschwanden,

Kenner der «Überreste des Fehderechts in den Rechtsquellen

des Nidwaldner Partikularrechts», hat diesen Text

in Band 9 des «Geschichtsfreunds» (1853) publiziert.
Obwohl dieses Dokument wie kaum ein Text der Schweizergeschichte

zum Verständnis von Fehde und Friede

beiträgt, für den Sprachgebrauch des Wortes «Friede» bei

Bruder Klaus hilfreich34 scheint, fand es keinen Eingang
in die Nidwaldner Kantonsgeschichte. Man vermisst dort
über eine kurze Darstellung der Heldengeschichte hinaus

eine angemessene kritische Erörterung der

Familiengeschichte der Winkelried. Gemäss dem «Ergänzungsband»

von Rupert Amschwand steht dieselbe mit dem

Beziehungsgeflecht Klaus von Flüe - Hensli Schriber in
indirekter Verbindung.

30 Durrer, Kunstdenkmäler, S. 632-633.

Keller, Züricher Novellen.
32 B itz i, Entlebucher Landrecht.
33 Beeler, Edwin, Arme Seelen, Dokumentarfilm 2011; kommentiert und zitiert in Sternstunde Religion, Fernsehen SRF v. 29.07. 2012 mit

Ausschnitten aus Gesprächen mit Remigi Bissig.
34 Meier, Bruder Klaus, S. 347-350, mit ausführlicher Zitierung und Deutung.

91



«Heyni Winkelreid» - Hauptmann Klaus von
Flüe als Kriegsmann

Im Hinblick auf das Thema Winkelried wird der

«Ergänzungsband» von 1987 ergiebiger als Durrer. So erfahren

wir, dass 1469 Heyni Winkelreid als nachbarschaftlicher

Kollege von Schriber als Landschreiber von Nidwaiden

tätig war und wie dieser Bote an Tagsatzungen. 1469 war
das Jahr der Einweihung der Ranftkapelle, um 1470 wird
Hensli Halbsuters Sempacherlied angesetzt, mit erstmaliger

namentlicher Erwähnung des Helden der Schlacht,

dessen real existierende Familie in Nidwaiden auch wegen

Vergabung von Alpweiden an das Kloster Engelberg lange

umstritten war und wohl als österreichfreundlich galt.
Die antihabsburgische Tendenz im Luzerner Sempacherlied

ist im Prinzip die gleiche wie bei Schribers

Befreiungsgeschichte. Der spätere Landschreiber von Nidwal-
den war derselbe Heini Winkelreyd, der nach allen

Indizien 1450 zusammen mit Klaus von Flüe zu den 29

Unterwaldnern zählte, welche für die Stadt Nürnberg

gegen Herzog Albrecht von Brandenburg für mehrere

Monate in den Krieg zogen. Eine Aktion, welche im
Gegensatz zum kurzen Pilgeraufbruch des Klaus von Flüe

vom 16. Oktober 1467 von Kritikern nie als Verlassen

der Familie gebrandmarkt wurde. Durrer und Am-
schwand ist es indes sichtlich unangenehm, Klaus von
Flüe als von Luzern aus legal angeworbenen Führer der

Obwaldner anzuerkennen, weswegen sie einen Namensvetter

bevorzugen würden. Die Quelle wird bei Rupert
Amschwand unter «Dubia» (Zweifelhaftes) geführt.35 Die

Teilnahme eines als zuverlässig und gewissenhaft geltenden

Hauptmanns an dieser für das Prestige der Schweizer

Krieger nicht unbeträchtlichen Aktion entbehrt aber

nicht der inneren Logik bei Söldnerkantonen. Weder in
Obwalden noch in Nidwaiden wollte man sich für seine

Krieger schämen, weshalb tüchtige und anständige Leute

an der Spitze sein mussten.
Dabei hatte Claus an der Fül, wie er in der Nürnberger

Urkunde genannt wird, wie Winkelreyd und Hensli
Weiss aus der Sippe der Frau von Bruder Klaus als

Obwaldner Hauptmann die Aufgabe, innerhalb einer ziemlich

anarchischen Horde für Ordnung und die Einhaltung

des Kriegsrechtes zu sorgen, wie dies zehn Jahre

nach dem Nürnberger Feldzug hinsichtlich der von Klaus

von Flüe verhinderten Plünderung des Thurgauer Klosters

St. Katharinenthal verbürgt scheint.

Zeugin dafür ist in frühen Dokumenten um
Seligsprechung St. Katharinenthals Priorin Ursula von
Rappenstein aus der Nachkommenschaft des in Obwalden
1465 eingebürgerten Grosskaufmanns Rudolf Mötteli.

Entgegen ihres historisch schlechten Rufs war diese

Familie mit den von Flüe, zum Beispiel Landammann
Hans von Flüe, auf verbindliche Weise vernetzt, bis hin

zu bewaffneter Unterstützung durch Hans.36 Dabei
handelte es sich bei Klaus von Flües schützendem Hinstehen

vor das Kloster St. Katharinenthal anlässlich der
drohenden Plünderung Diessenhofens nicht um einen

speziellen Akt gesinnungsethisch motivierter Zivilcourage.

Es ging um die nie selbstverständliche Durchsetzung
von Bestimmungen, wie sie im Sempacherbrief und im
Pfaffenbrief schon im 14. Jahrhundert zur Schonung
heiliger Stätten legiferiert waren. Insofern der nachmalige
Landschreiber Winkelried lesen konnte, war ihm die

Kenntnis dieser Satzungen umso mehr zuzutrauen. Und

wenn Schriber schon 1459 den Obwaldner Ratsherren

zur Rechtsbelehrung eine Urkunde vorzulesen hatte,

galt dies ein Jahr später wohl erst Recht für Missiven und
Dokumente in Kriegsangelegenheiten. Dass ein Schreiber

zur Rechtsbelehrung den Hauptleuten Satzungen aus

dem eidgenössischen Kriegsrecht vorzutragen hatte, ist
konkret nicht überliefert. Wie aber sonst hätte der

Analphabet Klaus von Flüe diese Bestimmungen kennen

können?

Die StaufFacherin als Modell für die Gattin des

Eremiten

Dank Hensli Schribers Urkundengut liegt am Tage, wie

umsichtig und verantwortungsvoll Klaus von Flüe in
jenem Jahr 1467 seinen Aufbruch zu einer Pilgerreise
geplant haben muss, nicht zu verwechseln mit dem erst 1469

kirchlich beglaubigten Einsiedlerdasein. Von einem
moralisch verwerflichen Verlassen der Familie kann mit Blick
auf den urkundlichen Befund nicht die Rede sein. Es

bedurfte für den Aufbruch zu einer Pilgerreise, im Gegensatz

zu der seit dem 14. Jahrhundert erforderlichen

Sonderbewilligung eines verheirateten Mannes für den

Eremitenstand, keiner Einwilligung durch die Ehefrau.

Wenn der Aufbruch gemäss der recherchierten, dem Walliser

Bischof und späteren Kardinal Schiner gewidmeten
offiziellen Biographie von Heinrich Wölflin bei Familie

von Flüe, trotz der bei Schriber gezeigten bestgeordneten

Verhältnisse, umstritten war, müssen aussergewöhn-
liche Einwände vorliegen. Die im Sachsler Kirchenbuch

von 1488 gegebene protokollierte Schilderung des be-

wusstlos in den Dornen liegenden Vaters, der von seinem

Sohn, der bereits als Senn tätig war («dem Vieh Rat zu

tun»), nach Hause getragen werden musste, macht nicht
den Eindruck, dass man dem alternden Familienvater sein

Vorhaben noch zutraute. Offensichtlich wollte man es ihm
ausreden.

35 Amschwand, Bruder Klaus, S. 355-357.
36 Durrer, Familie von Rappenstein. Vgl. Meier, Bruder Klaus, S.99, gestützt auf Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 14.

92



Bei Wölflin erfahren wir, zwar erst um 1500, aber in
einer historisch besser gesicherten Quelle als Schribers

Geschichte der Stauffacherin, dass Klaus von Flüe, ein

Familienvater, Ratsherr und Hauptmann von Autorität,
mit seiner Frau zu Rate ging, ohne sich zuletzt an deren

Empfehlung zu halten. Es ist fast dieselbe Situation, wie
sie Schriber in der Erstfassung der Stauffacherschen

Ehegeschichte exemplarisch beschreibt. Dabei gibt uns Schriber

eine Nachricht, die man bei späteren Chronisten wie

Ägidius Tschudi und Johannes Müller, von denen Schiller

abhängig ist, nicht findet: «Frauen geben kalte Räte»,

frowen geben kalt rat, zitiert Schriber eine offenbar
volkstümliche Redensart, um das Verhältnis von Stauffacher

zu dessen Frau zu charakterisieren. Ein Stück authentische

Mentalitätsgeschichte, bei damaligen ländlichen
Eliten die Partnerschaft mit Ehefrauen betreffend. Diese

Schilderung wurde nicht zu Lebzeiten der Stauffacherin

aufgeschrieben, wohl aber zu Lebzeiten von Dorothe Wyss,

der nicht erst heute in den Fokus des historischen Interesses

gelangten Eremitengattin.
Die «kalten Räte» der Frauen sind gegenüber den

«heissen» männlichen Räten abzugrenzen. Gemäss der

Chronik von Hans Fründ ertönten letztere an

Kriegerversammlungen des Alten Zürichkrieges. Nicht selten

forderte die Mannschaft von der Führung die Erlaubnis zum

Losschlagen und Plündern.37 Der Stimme des Mobs hatten

besonnene Ammänner und Hauptleute Gegensteuer

zu geben, was auch für das Engagement von Klaus von
Flüe als Hauptmann im Thurgauer Krieg von 1460

angenommen wird. Für Hensli Schriber als Urkundenschreiber

und Chronist gilt es festzuhalten: Die von ihm
berichtete Geschichte vom Ehepaar Stauffacher und noch

ausgeprägter diejenige vom Thall kannte er vom Hörensagen,

nach dem Thurgauer Staatsarchivar Bruno Meyer
hat er sie nur abgeschrieben; um den Ochsenstreit auf

einem Grundstück der Familie von Flüe muss er mehr
Konkretes gewusst haben; Klaus von Flüe und dessen

Frau jedoch kannte er persönlich. Bekanntlich war er

schon 1457 und 1459 Berater von Klaus in Rechtsfragen

gewesen.

Fällt Schriber als Anwalt von Bruder Klaus in
Betracht?

Obwaldens Ratsschreiber, nach Garovi aus dem Engel-

bergertal stammend, wohl ehemaliger Stiftsschüler und

mit kirchenrechtlicher Ausbildung in Norditalien, war
bei Anwesenheit des Weihbischofs zur Prüfung des

umstrittenen Eremiten an der Seite seines Landammanns

Hans Heintzli der einzige Einheimische mit juristischer

Bildung und deshalb in der Lage, als so etwas wie der
Anwalt von Klaus von Flüe zu fungieren. In dieser Eigenschaft

ist auch der Pfarrer von Sachsein, Burkhard Lenxin-

ger, zugegen, aus dem befreundeten Thun stammend und

im Gegensatz zu seinem Vorgänger Heibig bei den

Kirchgenossen weniger umstritten. Obwohl er nicht der Beichtvater

von Bruder Klaus war, musste er wissen, was er

seinem Landammann und dem Eremiten schuldig war. Von
Ende 1467 bis zur anstehenden Anerkennung am 27. April
1469 war Klaus von Flüe ohne die notwendige
kirchenrechtliche Genehmigung Einsiedler gewesen. Die

Nichtanerkennung des Eremiten, zu dem gemäss dem
Briefwechsel zwischen Bischof und Weihbischof bereits ein

gewaltiger Zulauf im Gange gewesen war, hätte eine

Blamage für das Land bedeutet. Rein theoretisch hätte bei

der Prüfung der Anerkennung noch Gattin Dorothe ein

Hindernis werden können. Sie hat nämlich frühestens

jetzt Gelegenheit, dem Vertreter des Bischofs von Konstanz

zu bestätigen, dass sie ihren in Rufweite erreichbaren

Gatten für sein heiliges Leben freigegeben hat. Von

einer Wahlmöglichkeit der Frau wird man zu diesem

Zeitpunkt wohl kaum sprechen können. Gemäss dem

Biographen Heinrich Wölflin hatte 1467 Dorothe ihrem Gatten

«widerstrebend und mit vergeblichem Flehen» eine

persönliche Zustimmung gegeben, aber eigentlich nur die

Pilgerreise betreffend, was aber dann in der Folge als

Zustimmung für das Eremitendasein gedeutet wurde.38

Klaus von Flüe bedurfte angesichts der inquisitorischen

Prüfung seiner Rechtgläubigkeit, seines Gehorsams

und seines Fastens sehr wohl einer Verteidigung. Aus einer

Münchner Handschrift von noch vor 1500, erst im Jahre

1983 von St. Gallens Stiftsbibliothekar Peter Ochsenbein

entdeckt, vernehmen wir ein früher unbekanntes Detail39:

Die bei der Eremitenprüfung von Klaus von Flüe
anwesenden Schweizer (genannt sind laut einer Urkunde nur
Landammann Heintzli, Berns Schultheiss Adrian von
Bubenberg und der Pfarrer von Sachsein) sollen dem

WeihbischofThomas Weidner mit einer «Verkürzung seines

Lebens» gedroht haben für den Fall, dass Bruder Klaus

beim vom Delegierten aus Konstanz angeordneten Zwang

zum Essen sterben sollte. Sicher wissen wir, dass es

gemäss einem Brief des Bischofs Hermann III. von Breiten-

landenberg an seinen Weihbischofvon anfangs April 1467

vor der Einweihung der Ranftkapelle kaum um die

Überprüfung eines Wunders ging, eher schon um den drohenden

Anfang eines Hexenprozesses. Darum musste Klaus

von Flüe verbal und überdies mit Zwang zum Brotessen

bekennen, dass in jedem Stück Brot die Gnade des

allmächtigen Gottes zugegen sei. Die Urkunde mit den

Namen der prominentesten Zeugen der von Joachim Eichhorn

(1578-1658) abgeschriebenen Weihe-Urkunde der

37 Kind, Chronik Hans Fründ, S. 14, 31, 34.
38 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 538.
39 Amschwand, Bruder Klaus, S. 36.

93



Ranftkapelle gibt an, dass die darin genannten ranghohen

Eidgenossen noch mit «und anderen»40 präsent
gewesen seien. Unter diesen «anderen» ist in einer so schwierigen

Situation an der Seite des Landammanns der

gebildete, in Urkunden aber höchst selten genannte
Landschreiber anzunehmen. Es bleibt dabei, dass wir über ihn
fast nichts wissen.

Schribers amtliches Feindbild: die Habsburger

Allgemein von der Forschung hervorgehoben wird die

habsburgfeindliche Tendenz der Schriberschen Chronik.
Dieselbe drückt noch um 1469/72 eine Stimmung aus,

welche einer Wiederannäherung Habsburgs an die

Eidgenossenschaft hinderlich ist. Es fällt auf, wie die Sarner

Befreiungsgeschichte den noch als gerecht eingeschätzten

König Rudolfvon den tyrannischen Habsburgern
unterscheidet, die als Tiroler charakterisiert werden, von
denen bei Sempach nicht wenige das Leben lassen muss-

ten. Im Vergleich zu Beschreibungen einheimischer

Gegebenheiten sind die Angaben über die Feinde der Freiheit

ungenau. Mit dem Stichwort «Tirol» wird wohl direkt
auf den im Ländchen ziemlich verhassten Erzherzog

Sigismund gezielt. Hindernis ist der Streit um den angeblichen

Ritter Kaspar Koller, der in der «Obwaldner
Geschichte» und bei Durrer dargestellt ist.41 Über Durrer
hinaus geht der bei Michael Blatter und Valentin Groeb-

ner 2016 hervorgehobene Befund, dass Kaiser Friedrich

III. im Sommer 1469 auf Veranlassung Sigismunds gegen
die einstigen Eroberer des Aargaus die Reichsacht

ausgesprochen hat. Beim Streit um die habsburgischen Rechte

auch in den inneren Ländern geht es um Probleme, die

mit dem Frieden von 1474 nicht kurzfristig gelöst werden

konnten. Die Lage blieb kompliziert, weswegen
keinesfalls davon die Rede sein kann, das Habsburg-Feindbild

Schribers mit Thäll habe wegen diesem in den

Schulbüchern auf 1474 angesetzten Friedensschluss auf

einen Schlag «ausgedient».42

Aus Durrers Bruder-Klaus-Akten erfahren wir im

Gegensatz zu Blatter/Groebner einiges über den «Widerstand

der Unterwaldner und besonders der Nidwaldner

gegen die Ewige Richtung.»43 Nicht nur wegen dem

jahrelangen Koller-Streit, auch wegen einer drohenden

Neuausrichtung der eidgenössischen Politik gegenüber Frankreich

verlangten die Nidwaldner von Luzern die Entfernung

des gemeinsamen Landessiegels der beiden Halborte unter
der Friedensurkunde. Erst recht musste das Siegel
Unterwaldens vom französischen Bündnis abgehängt werden,
das Beromünsters Propst Jost von Silenen, seit einiger
Zeit auch Bischof von Grenoble, mit den Luzernern

eingefädelt hatte. Gegen dieses Bündnis war während längerer

Zeit ebenfalls Adrian von Bubenberg, der bekannteste

Fürsprecher von Bruder Klaus bei der Einweihung der

Ranftkapelle. Die Obwaldner, «im Kollerhandel ebenso

engagiert wie Nidwaiden» (Durrer), wagten mit Rücksicht

auf diese Umstrittenheit nicht, der Entscheidung der

Tagsatzung zu folgen. Für ihre Zustimmung zu diesem

Frieden liessen sie sich noch bis zum Sommer 1475 Zeit,
als sie den Gesandten von Herzog Sigismund ihr Siegel

aushändigten. Was die Konkretisierung des Friedenschlusses

betraf, die sogenannte Erb-Einung mit Habsburg,
machte von den Landorten gemäss den Eidgenössischen
Abschieden (II, 944) vom 13. Oktober 1477 zunächst nur
Uri mit. «Der Beitritt der beiden Unterwaiden nebst

Schwyz und Zug erfolgte erst am 26. Januar 1478.»44

Zuzustimmen ist für die Deutung der Befreiungsgeschichte

im Weissen Buch dem Hinweis von Blatter/
Groebner, dass Schribers Text schon wenige Jahre nach

seiner Abfassung 1469/1472?)45 immer weniger in die

politische Landschaft der Eidgenossenschaft zur Zeit der

Burgunderkriege passte. Deshalb geriet die Chronik nach

dem Tode des Verfassers in Vergessenheit. Im
Zusammenhang der Habsburger Friedensbemühungen wurde
aber mit Bruder Klaus erstmals bewusst Politik gemacht.
Weil er die Dickköpfe aus den inneren Orten kannte, spendete

Erzherzog Sigismund von Österreich, gemeinsam
mit seiner frommen, literarisch und religiös bewegten
Gattin Eleonore von Schottland, der Kapelle der Ranft-Ein-
siedelei einen mit den Wappen von Österreich und Tirol
geschmückten vergoldeten Messkelch mit eingeritzter
Jahreszahl 1473.46 Der Einbezug dieser vornehmen Frau,

welche in der Bruderklausenbiographie von Chorherr
Heinrich von Gundelfingen gerühmt wird (1488), blieb

nachhaltig in Erinnerung. Mit der Gattin des Eremiten
hatte die als Autorin aktiv gewesene Donatorin ein

von aussen als problematisch gewürdigtes, in ihrem Fall

allerdings kinderloses Eheleben gemeinsam.47 In ihrer

Eigenschaft als «Strohwitwe» wurde Prinzessin Eleonore

von ihrem Mann, der auswärts uneheliche Kinder zeugte,

mehrfach zur geschäftsführenden Regentin delegiert.
Zum Beispiel 1467 im elsässischen Theobald-Wallfahrts-

40 Amschwand, Bruder Klaus, S. 177 u. 178.
41 Garovi, Obwaldner Geschichte, S.70-72; Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, Nr. XIII (S. 51), 18. 191.
42 Blatter/Groebner, Wilhelm Tell, S. 35.
43 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 51.
44 Ebd.
45 Blatter/Groebner, Wilhelm Tell, S. 35; siehe auch Meyer, Weisses Buch, S. 9-52.
46 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 50-52.
47 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 429, mit zusätzlichem Hinweis auf Ausstattung «mit Paramenten und weiteren dem Gottesdienst dienlichen

Geräten».

94



ort Thann, wo Eleonore nicht unähnlich zur Königinwitwe

Agnes von Ungarn, die bis zu ihrem Tode 1364 in
Königsfelden residierte, in geistlicher Umgebung das Haus

Habsburg repräsentierte. In der ersten Bruderklausenbiographie

von 1488 wurde sie vom Chorherr und
Humanisten Heinrich von Gundelfingen als Ausstatterin der

Ranftkapelle mit Altargegenständen und Paramenten
gerühmt. Mag die 1480 verstorbene erste Ehefrau des

Erzherzogs die wohl früheste religiös motivierte Verehrerin

von Bruder Klaus aus dem Milieu des europäischen Hochadels

gewesen sein, standen für ihren Gatten bei der Be-

schenkung der Ranftkapelle die oben angedeuteten
handfesten politischen Interessen im Vordergrund.48 Dies traf
noch 1480 zu, als sich das Ansehen von Bruder Klaus als

Mann des Friedens seinem Höhepunkt näherte.

Vernetzungen bei Friedensprozessen

Im Todesjahr seiner verehrten Gattin spendete Erzherzog

Sigismund der Ranffkapelle 100 Gulden für eine

«ewige Messe», das Vielfache des Jahreslohnes eines

Landschreibers49, wovon der Überbringer, Churs Stadtschreiber,

zehn Gulden für eigene Spesen abzog. Es ging dabei

abermals um ein politisches Zeichen an die Eidgenossen.
Das Verdankungsschreiben von Bruder Klaus trägt das

Siegel von Alt Landammann Nikiaus von Eiwil, seit Sommer

1467 als Schwiegervater von Eremitensohn Hans von
Flüe nachgewiesen, insofern zum Umfeld des Eremiten

gehörend und als dessen politischer Interpret zum
Beispiel bei Jost von Silenen anerkannt. Noch vor dem

Verdankungsschreiben von Bruder Klaus an Habsburg, im
Januar 1478, war der wohlhabende und politisch einflussreiche

Nikolaus von Eiwil in der Luzerner Gaststätte zum
Affenwagen mit Jost von Silenen zu einem von der Stadt

Luzern bezahlten Arbeitsessen eingeladen, was Durrer
aus Luzerns Umgeldbuch zu belegen weiss.50

Jost von Silenen, gleichzeitig Propst von Beromüns-

ter und dank seinen Beziehungen zum französischen

König Bischof von Grenoble, in dieser Eigenschaft auch

Söldnervermittler, war für Luzern einer der beziehungsreichsten

Aussenpolitiker. Im Vorfeld des Stanser Ver-

kommnisses war ihm der innenpolitische Friede unter
den Eidgenossen umso wichtiger, als er an der umstrittenen

Vermittlung von Schweizer Söldnern an Frankreich

interessiert war. Seinen Einfluss schon bei den Verhandlungen

mit Habsburg verdankte er über seinen geistlichen

Status hinaus der Tatsache, dass er der Vetter des

Schultheissen Heinrich von Hunwil war, der 1474 an einer

schweren Depression erkrankte und bis zu seinem Selbstmord

im gleichen Jahr kaum mehr amtsfähig war. Im
Januar 1474 hatte der unter Verfolgungswahn leidende

von Hunwil auf den Rat des Pfarrers von Horw seine

Zuflucht bei Bruder Klaus genommen. Ein Beispiel, wie der

Einsiedler sowohl bei persönlichen Nöten wie auch bei

öffentlichen Angelegenheiten als Helfer in der Not
gefragt war.51

Unter diesen Umständen wuchs der Einfluss des

weltgewandten Jost von Silenen, dessen Bruder Albin in den

Burgunderkriegen engagierter luzernischer Hauptmann
war. Die geschilderten Vernetzungen wurden in fast jedem
einzelnen Fall historisch bedeutend. Sie zeigen, dass und

warum Klaus von Flüe, ob er es selber nun wollte oder

nicht, im damaligen komplexen System zu einem der

wichtigsten Eidgenossen wurde. Persönliche Bindungen und

Verbindungen waren allseits wichtiger als Ideologien. Für
die eidgenössisch-habsburgischen Beziehungen gilt im
Zusammenhang mit Bruder Klaus, dass man die Bedeutung

des Eremitenwesens nicht unterschätzen sollte. Dies

galt zumal für das traditionell habsburgfreundliche Stift

Beromünster, dessen Propst Jost von Silenen bis 1482

verblieb, in welchem Jahre er noch zusätzlich zu Grenoble

umstrittener Fürstbischofvon Sitten wurde. Im Einzugsgebiet

von Beromünster gab es im Spätmittelalter einerseits

Einsiedeleien, andererseits wurde dort Bruder Klaus

nachweisbar schon zu Lebzeiten und erst recht bei

seinem Tode und danach in höchster Verbindlichkeit
verehrt.52

Unter den von Jost von Silenen geförderten nachmaligen

Beromünsterer Chorherren mit universitärer
Ausbildung auf dem Gebiet der Rechte ist der Luzerner
Patriziersohn Peter Kündig zu nennen, der noch nicht im
Vorfeld des Friedens von 1474, sehr wohl aber im Frie-

densprozess zwischen Luzern und Obwalden und in der

Vorbereitung des Stanser Verkommnisses für die

Beziehungspflege mit Bruder Klaus beauftragt war. Peter Kündig

investierte im Auftrag von Luzern wohl an einem

Samstag nach St. Jakob, also Ende Juli 1481, einen härenen

«rok» für Bruder Klaus, gemäss dem im Staatsarchiv

aufbewahrten Luzerner Umgeld-Buch zum Preis von
sieben Gulden53 auf Kosten der Stadt; ein stattlicher
Aufwand, vielleicht auch wegen der mit der Überbringung
verbundenen Spesen teurer als ein Hochzeitskleid. Das

entsprechende Eremitengewand ist möglicherweise mit
demjenigen identisch, das in der Luzerner Jesuitenkirche

ausgestellt ist. Es liegt nahe: Zum diplomatischen Geschick

des Jost von Silenen passte es, dass Luzern und im

Zusammenhang mit den Burgunderkriegen und deren

48 Meier, Bruder Klaus, S. 397-401.
49 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 98-101.
50 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 76.
51 Meier, Bruder Klaus, S. 297-300.
52 Suter, Verehrung. Zu Jost von Silenen: Büchler-Mattmann, Ahnenprobe.
53 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 108-110.

95



Folgen die eidgenössischen Städte zur Verkittung des

Verhältnisses von Städten und «Lendern» systematisch mit
Klaus von Fliie Politik zu machen versuchten. Dass es mit
den Habsburgern anfing, entbehrt nicht der historischen

Folgerichtigkeit, weswegen hier aufdie Spuren der

Habsburger beim Aufblühen des Eremitenwesens verwiesen

wird.

Eremiten: Kulturhistorisches Erbe Habsburgs

Es lag für Erzherzog Sigismund umso näher, auf den hei-

ligmässigen Eremiten im Ranft zu setzen, als die politische

Privilegierung der Waldbrüder und Waldschwestern

seit spätestens der Mitte des 14. Jahrhunderts eine

Errungenschaft aus dem habsburgischen Aargau war. Dazu
gehörten neben dem oberen und unteren Aargau das Ent-
lebuch ebenso wie Obwalden und die vom Kloster Muri
aus besiedelte Abtei Engelberg. Dabei geht es nicht um
im 19. Jahrhundert von Alois Lütolf und anderen diskutierte

Gottesfreund-Legenden54, sondern um ein
ausgebautes Einsiedlerrecht mit mannigfaltigen, bei den Nachbarn

mitunter Streit auslösenden Privilegien, wie es zum

Beispiel bei der 1344 gegründeten Einsiedelei Witenbach

(Heiligkreuz) im Entlebuch zum Ausdruck kam und beim

Wasserstreit der Kirchgenossen von Würenlingen mit
den Waldbrüdern und Waldschwestern kurz nach der am
11. Juni 1364 verstorbenen Königin Agnes von Ungarn,
die vom Kloster Königsfelden aus wirkte.55 Voraussetzung
des im 14. und 15. Jahrhundert blühenden Eremitenwesen

war das von Königin Agnes und ihrem Neffen

Herzog Albrecht von Österreich am 27. Juli 1354 erlassene

Privileg, wonach «alle die geistliche lüte, es sygen pries-

ter, brueder und Schwestern, die in den weidern und ein-

öden sitzen in unserem gebiet»56, unter den landesherrlichen

Schutz des Hauses Habsburg genommen wurden, was Herzog

Rudolf IV. 1361 aufAnsuchen seiner Grosstante Agnes

auf das Klausnerwesen im gesamten vorderösterreichischen

Gebiet ausdehnte. Lange vor Bruder Klaus gab es

prominente Einsiedler aus angesehenen, oft adligen
Familien. Mitglied einer solchen war Bruder Johann von

Kienberg im Raum Stanserhorn, belegt ab 1321, wie auch

der um 1350 verstorbene Ritter Johann von Aarwangen
mit sieben Viehzucht treibenden Miteremiten am heutigen

Wallfahrtsort Heiligkreuz im Entlebuch. In
Wolfenschiessen ist ab 1415 der aus Thun stammende Einsiedler

Mathis Hattinger belegt, der damals in Nachbarschaft

zu Bruder Klausens Nidwaldner Mutter Hemma Ruobert

lebte. Hattingers Einsiedelei wurde von einem benach¬

barten Bauern namens «Clous Bruder» (also nicht Bruder

Klaus!) mit einem Wegrecht begünstigt, und zwar
noch kurz vor der Eroberung des Aargaus durch die

Eidgenossen.57

Um diese Zeit (1415/16) freite der Obwaldner Bauer

Heini von Flüe die Nidwaldner Bauerntochter Hemma.

Diese Heirat, wie die spätere von Klaus von Flüe mit der

Ratsherrentochter Dorothe Wyss um 1445 und zuletzt

die Verehelichung von Hans von Flüe mit der
Landammanntochter Elsbet von Eiwil (1467), begünstigten den

Aufstieg einer Familie von kleinen und mittleren Bauern

zu Grossbauern. Mutter Hemma muss zur Zeit der

Familiengründung mit Heini von Flüe aus eigener Anschauung

gewusst haben, was ein von Gott erwählter Einsiedler

ist. In diesem Sinn erhält die sogenannte
vorgeburtliche Vision von Bruder Klaus, als Fresko in der

hauptsächlich von Kardinal Schiner geförderten unteren

Ranffkapelle dargestellt (1504), als Gedanke der Mutter
betreffend die künftige Erwählung des Sohnes, einen
historisch verständlichen Hintergrund.

Nach dem Zeugnis der Urkunden waren die von Habsburg

privilegierten Einsiedler aber weder mittelalterliche
Clochards noch arbeitsscheue Aussteiger (Arbeit gehörte

zu den Eremitenregeln, u.a. von Kardinal Nikolaus von
Kues verfasst), sondern fast durchwegs Angehörige einer

sozialen Elite. Dass mit Klaus von Flüe im Gegensatz zum
verheirateten Ritter Johann von Aarwangen, einst im
Dienst der Königin Agnes, 1469 ein gewöhnlicher Bauer

mit noch erheblichen Widerständen seitens der Kirche
als Einsiedler anerkannt wurde, bedeutet eine Anpassung
des Einsiedlerstandes an neue soziale Verhältnisse. 1381

war es in Obwalden und Nidwaiden zur Entmachtung
und teilweisen Vertreibung der oft österreichfreundlichen

aristokratischen Oberschicht gekommen. Mit einiger
Relativierung - es gab nach wie vor sehr ungleiche Stände

- scheint sich eine Art Demokratisierung des

Einsiedlerwesens anzudeuten. Sowohl Klaus von Flüe als auch

sein aufder Bettelrüti am Wellenberg einsiedelnder Enkel

Konrad Scheuber gehörten als Hauptleute und Richter

aus neu landammannfähigen Familien zu dieser
eidgenössischen Elite. Scheuber war vor seinem Rückzug auf

die Bettelrüti (damalige Einsiedelei) Landammann gewesen

und im Gegensatz zu Klaus von Flüe mit dem in den

Mailänderkriegen aufgekommenen militärischen Grad
des Rottmeisters ausgezeichnet.58

Die von Habsburg geerbten und noch bis in die Neuzeit

weiter gültigen Privilegien des Einsiedlerstandes konnten

jedoch ohne Bewilligung des Ortspfarrers sowie des

Bischofs kirchenrechtlich legal nicht in Anspruch genom-

54 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 2, S. 1053-1063.
55 Jann, Heiligkreuz, S. 21-73; Meier, Geschichte von Würenlingen, S. 283-297.
56 Meier, Bruder Klaus, S. 178.
57 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 2, S. 1039-1067.
58 Göldlin von Tiefenau, Scheuber, S. 35.

96



men werden. Ausserdem musste ein verheirateter Eremit,
wie wir gesehen haben, für seine Entscheidung von seiner

Ehefrau formell freigegeben werden, welche Möglichkeit

nach dem Konzil von Trient 1545 -1563) ganz abgestellt

wurde. Von Scheuber, zweimal verheiratet, wurde

jedoch nicht bekannt, dass er seine Frau um Erlaubnis

für seinen Rückzug gefragt hätte.

Das Ansehen eines Eremiten als Ratgeber beruhte
darauf, dass ihm über religiös grundierte Altersweisheit

hinaus eine unparteiische Haltung unterstellt wurde. Dabei

scheint Bruder Klaus bei den Verhandlungen mit Mailand

die Interessen seiner Landsleute einschliesslich

seiner Familie geschützt zu haben, nämlich mit dem Rat,

«Kleinigkeiten zu übersehen, um mit den Eidgenossen in
Frieden zu leben». An einem möglichst zollfreien
Viehhandel zum Beispiel in Domodossola war den von Flüe

gelegen. Für seine Vermittlung erhielt der Einsiedler von
den Mailändern «eine Elle grünen Atlas, der ihm sehr lieb

war, weil er damit gewisse Reliquien des Herzogs von
Burgund schmücken wollte, die ihm die Eidgenossen jüngst
geschenkt hatten».59

In den meisten Fällen liess sich Bruder Klaus bei

politisch heiklen Fragen nicht auf die Äste hinaus,

versprach lediglich für einen guten und friedlichen Ausgang
der Sache zu beten, so dass jede Partei zur Überzeugung

gelangte, der «lebende Heilige» stehe auf ihrer Seite. Dabei

scheint es nicht einmal richtig, dass er jeweils für beide

Seiten Verständnis gezeigt hätte. Mit dem von ihm
betonten «Abbruch» des weltlichen und politischen Lebens

in Richtung «Abgeschiedenheit»60 des Mystikers
beziehungsweise dem «einig wesen», dem Entschluss zu einer
radikalen Einsamkeit mit und in Gott, waren sämtliche

politische Positionen relativiert. «Nimm mich mir und

gib mich ganz zu eigen dir»61, das authentische Element
des für die Seelsorge erweiterten Bruderklausen-Gebetes,

lässt sich selbst nicht für den Sieg der «guten Sache»

instrumentalisieren. In diesem Sinn wurde und wird der

Mystiker auf dem Weg zu Gott von den Politikern
flächendeckend missverstanden. Umso mehr zeigten sie sich

bemüht, Bruder Klaus aus ihrer Sicht zu interpretieren
und ihre Politik als das darzustellen, was auch Bruder
Klaus gutheissen würde oder gutgeheissen hätte. Dies galt

im 15. Jahrhundert für Mailand und die Habsburger, die

Städte und die Länder, für die zum Aufstand geneigten
Entlebucher wie erst recht für die Stadt Luzern, bei den

Politikern für den gerissenen Obwaldner Landammann

Heinrich Bürgler ebenso wie für Solothurns rechtskundigen

Ratsschreiber Hans vom Stall, zumal aber für einen

geistlichen Potentaten wie den Propst und Bischof Jost

von Silenen, den Anwalt der mit Frankreich sympathisierenden

Partei. Jeder, der an den Sieg der «guten Sache»

glaubte, nämlich an seine Sache, berief sich auf Bruder
Klaus, welcher aber das Siegen bereits hinter sich gelassen

hatte. Im Abstand zu allen, die das Vaterland retten
wollten, erscheint die Eckhartsche «Abgeschiedenheit»
als der Ort, wo angesichts der Letzten Dinge, Himmel
und Hölle, Tod und Gericht, selbst das Vaterland und
auch die eigene Seele nicht mehr gerettet werden müssen.

Politik im vermeintlichen Geist von Bruder Klaus

blieb insofern die Politik der Bruder Klaus beanspruchenden

Politiker. Dabei bedeutete der Heilige für fast alle

eine Herausforderung, zumal in den Appellen, die darauf

hinausliefen, es nicht zum Äussersten treiben zu
lassen.62

Ausblick: Bruder Klaus, Schiner und die
Reformatoren

Dem mächtigen Walliser Prälaten Matthäus Schiner

(1465-1522) hat Heinrich Wölflin, der Lateinlehrer von
Ulrich Zwingli, wohl noch vor 1500 die bis heute als

Geschichtsquelle bedeutendste Biographie von Bruder Klaus

gewidmet. Der Bischof von Sitten, der an den eidgenössischen

Tagsatzungen eine Autorität darstellte, hat zusammen

mit den Bruder Klaus stets dankbaren Luzernern die

untere Ranftkapelle, eingeweiht 1504, massgeblich
miterbauen lassen. 1518 ist er bei der ersten Erhebung der

Gebeine von Klaus mit Übertragung in eine

Seitenkapelle der Kirche nachweisbar, was zwei Tage vor einer

Tagsatzung in Luzern stattfand, wo Schiner abermals eine

Rolle spielte.63 Für einen nach dem Tod des Einsiedlers
noch stärker aufkommenden Bruder-Klaus-Kult,
vornehmlich in Kreisen von Theologen und Humanisten,
wurde der Oberwalliser aus Emen einflussreich. Als junger

Theologe dürfte er Bruder Klaus wohl noch persönlich

kennengelernt haben. Hat Jost von Silenen, eine Zeitlang

glückloser Bischofvon Sitten, Bruder Klaus für eine

franzosenfreundliche Politik instrumentalisiert, wird es

Schiner, als einstiger Gegner des Jost von Silenen und
erklärter Feind von Frankreichs König Franz I., umgekehrt
gehandhabt haben.

Zu jener Zeit war Schiner aus eidgenössischer Sicht

der wohl einzige international anerkannte Aussenpoliti-
ker, ein Beispiel dafür, dass das Wallis damals klar zur
Schweiz gezählt wurde. In London war er von König

59 Dürrer, Bruder Klaus, Bd. 1, S. 229.
60 Vgl. Mieth, Meister Eckhart, S. 81-98.
61 Stirnimann, Gottesgelehrte.
62 Von Matt, Peter, Bruder Klaus und die Selbstfindung der Schweiz. Rede an der Gedenkfeier am 30. April 2017 auf dem Landenberg in Samen

(http://www.swiss-mediators.org/cms2/fileadmin/dokumente/NvF/NvF_7_Selbstfindung_CH_Doku_SDM.pdf, Zugriff 19.4.2018).
63 Durrer, Bruder Klaus, Bd. 2, S. 1149.

97



Heinrich VIII. auf Schloss Windsor persönlich empfangen

worden. Der Kardinal empfahl dem Monarchen, gegen
den französischen König Franz I. als Kaiser des Heiligen
Römischen Reiches deutscher Nation zu kandidieren. Am
Ende unterstützte Schiner aber den spanischen
Habsburger Karl V., u. a. auch in Zürich bei seinem Freund,

dem Bürgermeister Markus Röist. Die Schiner-Forscher

Albert Büchi und Emil Franz Josef Müller (Freiburg)
haben nachgewiesen, das Röist und auch dessen Günstling

Grossmünsterpfarrer Ulrich Zwingli die Wahl des

Habsburgers mit unterstützten, auch wenn die frühen

Zwingli-Biographen davon nichts mehr wissen wollten.

Zwingli und Schiner befanden sich auch nach Marignano,
für beide eine traumatische Niederlage, noch lange nicht
in dem später betonten krassen Gegensatz, der sich erst

im Todesjahr von Schiner (1522) voll manifestierte, als

Zwingli aufgrund seiner reformatorischen Entwicklung
den Kardinal von der Kanzel herab als «Wolf» beschimpfte.

Der mit vielen gebildeten Humanisten im Einvernehmen

stehende Schiner war als Kirchenfürst für Reformen

aufgeschlossen, was ihm im Wallis über seine politisch
umstrittene Haltung hinaus Gegner verschaffte. In Bern

wandte er sich 1507 gegen den damaligen Wunderschwindel

beim sogenannten Jetzer-Handel, was als vorreforma-
torische Haltung gedeutet werden kann. Aus dieser

Haltung heraus und angesichts der freundschaftlichen

Verbindung mit Heinrich Wölflin, nachmalig einem der ersten

Reformierten Berns, wundert es nicht, dass Schiner

die Wahl Zwingiis zum Antistes von Zürich gegenüber

Bürgermeister Röist gutgeheissen, zumindest nicht

bekämpft hat.64 Schiner, seit 1511 Kardinal, hat aber trotz
seiner Förderung des Kultes um Bruder Klaus wenig bis

nichts zu dessen Selig- und Heiligsprechung beigetragen,

vielleicht, weil er einige von dessen Mahnungen tatsächlich

nicht gebrauchen konnte.

Dem Walliser Prälaten war aber die Biographie von
Heinrich Wölflin mit einem panegyrisch rühmenden
Vorwort und noch dazu mit beigefügten Lobversen zugewidmet

worden. In der Einleitung wurde er vom Zwingli-
Freund als «Vater des Vaterlandes» begrüsst, garniert mit
einem Platon-Zitat, im lateinischen Hymnus wird der

Bischof als Gelehrter und Stilist gerühmt, auch als

würdiger Kirchenführer: «So wird jeder Priester aufgerufen,
deine Befehle auszuführen, auch im Volke gibt es keinen

Widerstand»65, was zwar zumal im Wallis nicht zutraf.

Der Verweis auf Schiner, der zwar herkömmlich eher zu

den kritisierten als zu den gerühmten Schweizern zählt,

führt auf die Urquelle des guten Rufes von Bruder Klaus

bei Schweizer Reformatoren: Das Lob von Bruder Klaus

bei Humanisten, zumal gebildeten Klerikern wie zum Bei¬

spiel Albrecht von Bonstetten, Johannes Trithemius von
Sponheim, sehr früh schon bei Petrus von Numagen,

Analytiker des Fastens von Bruder Klaus, der dessen Frau

mit Penelope verglichen hatte. Numagen hat seine alten

Tage als Chorherr in Zürich verbracht, wo er 1515

verstorben ist.

Zu den Humanisten, die Schiner Wertschätzung
entgegenbrachten und denen Bruder Klaus einiges bedeutete,

gehörten Joachim von Watt, genannt Vadian, zur Zeit

von Luthers Thesenanschlag Rektor der Universität Wien

(1517), und ebenfalls Zwingli-Freund Beatus Rhenanus,

der mit Schiner in einem Briefwechsel verbunden war.66

Auch wenn sich aus politischen und religiös-dogmatischen

Gründen die Wege der Altgäubigen und Neugläubigen

immer unversöhnlicher trennten, blieb der vorre-
formatorische «fromme Mann» (Vadian) Klaus von Flüe

für Reformatoren wie Ulrich Zwingli, Heinrich Bullinger,

Jakob Schurtanner (Teufen Ausserrhoden) und noch

andere eine für sie nicht korrumpierte Autorität, auf die

sie sich berufen zu können glaubten. Man schreckte nicht
davor zurück, mit Verweis auf Bruder Klaus religiös
motivierte Politik zu machen. Den Reformierten ist dies

umso weniger vorzuwerfen, als sie auch ohne

Heiligenverehrung auf der Suche nach zitierbaren Vorgängern

waren.
Es zeugt für politisch-religiösen gesunden Menschenverstand,

dass für die reformatorische Missionierung
des Appenzellerlandes über die Verkündigung der
biblischen Botschaft hinaus aufBruder Klaus verwiesen wurde,

einen frommen Bauern mit einer aus reformierter Sicht

integren sittlichen Haltung. Zwingli fühlte sich offenbar

nicht wenig geschmeichelt, wenn seine Stimme in einer

wachsenden Gemeinde von Verehrerinnen und Verehrern

mit derjenigen von Bruder Klaus verglichen wurde.

In der Katechese wurde es möglich, so im Kampf gegen
Käuflichkeit und Eigennutz, den Satz hinzuzufügen, «wie

Bruder Klaus auch gesagt».67 So wurde Klaus von Flüe

Repräsentant eines reformierten Verständnisses von gläubig

sittlicher Orientierung, während er von den Katholischen

zur Zeit von Reformation und Gegenreformation
stärker denn je zum Wundermann stilisiert wurde. Dazu

trug auch die Deutung seines von der Kirche nie
anerkannten mysteriösen Fastens als Beweis für die Richtigkeit

der katholischen Lehre vom Abendmahl bei.

Zur Würdigung des Verständnisses von Bruder Klaus

bei Schweizer Reformierten sei neben früheren gehaltvollen

Studien von Kirchenhistorikern wie Fritz Blanke

und Walter Nigg auf das knapp gefasste Buch des

emeritierten evangelisch-reformierten Pfarrers von Stans, Fritz
Gloor, verwiesen: «Bruder Klaus und die Reformierten.

64 Büchi /Müller, Kardinal Matthäus Schiner, Bd. 2, S. 334.
65 Amschwand, Bruder Klaus, S. 119-126.
66 Büchi /Müller, Kardinal Matthäus Schiner, Bd. 2, S. 399, 426-428.
67 Meier, Bruder Klaus, S. 445-474.

98



Der Landesheilige zwischen den Konfessionen» (Zürich
2017). Neben den Stimmen der Reformatoren, mit einem
bemerkenswerten kritischen Kapitel «Martin Luther und
Bruder Klaus - Eine Fehlanzeige», vermittelt Gloor
Darstellungen und Wertungen von Chronisten wie Josias Sim-

ler und Johannes Stumpf. Aus theologischer Sicht
verweist Gloor auf den wohl bedeutendsten Aufsatz zum
Thema reformiertes Verständnis von Heiligkeit, den Essay

von Karl Barth von 1944 in der Zeitschrift «Leben und
Glauben» mit dem Titel «Der heilige Klaus».68 Ein Plädoyer

für einen aus der Bibel geschöpften protestantischen

Heiligkeitsbegriff jenseits von Heiligsprechungsritualen.
Nach Karl Barth gibt es gemäss der Bibel heilige
Menschen. Die wirkliche Heiligsprechung aber sei die Taufe

und das Leben aus dieser. Dabei scheint ein konfessiona-

listischer Streit um das «wahre Wesen» der Heiligkeit überlebt,

wie er vor der Heiligsprechung (1947) noch einmal

aufgeflammt ist. Im Rückblick auf den Kulturkampf des

vorletzten Jahrhunderts war jene Heiligsprechung vor
allem eine Genugtuung für die katholisch-konservative
Schweiz.

Jenseits des Kulturkampfes beziehungsweise schon vor
dessen Ausprägung in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts hat Jeremias Gotthelf, Verfasser eines bei Blatter

und Groebner gewürdigten 1852 erschienenen Wil-
helm-Tell-Romans69, eine Hommage auf Bruder Klaus

verfasst. Der letzte Satz aus «Der Knabe des Teil» scheint

sogar eher auf den Heiligen als auf den Nationalhelden
zuzutreffen: «Denn wer auf Erden treu ist und Glauben

hält, der zittert vor dem Vater im Himmel nicht, er
empfängt dort oben den Lohn der Treue, er wird Kind des

himmlischen Vaters.» Diese Umschreibung entspricht
weitgehend dem späteren Heiligkeitsbegriffbei Karl Barth,
den der grosse Theologe zur Kritik der Heiligsprechung
mit dem Beispiel Bruder Klaus illustriert. Pfarrer und
Volksschriftsteller Gotthelf hat sich in einem Kalenderbeitrag

von 1851 kurz, aber eindrucksvoll mit dem
Eremiten auseinandergesetzt, ungefähr gleichzeitig mit seiner

Befassung mit Wilhelm Teil. Im Gegensatz zu einer

herkömmlichen Titulierung, bei Cäsar von Arx 1936 im
Schauspielhaus Zürich unter dem Titel «Der heilige Held»

vor grossem Publikum in Erinnerung gerufen,70 steht bei

Gotthelf der leidende Mensch und Christ Klaus von Flüe

im Vordergrund. Dieses Verständnis entspricht der von

Ignaz Paul Vital Troxler 1837 mit der Neuausgabe der

«Theologia Deutsch»71 für die Schweiz wieder neu
entdeckten Mystik. «Unbeschreiblich» habe er gelitten, raunt
mit grosser Einfühlung Gotthelfüber Bruder Klaus, «ohne

Falsch und Trug ein Bote Gottes, ein Engel des Frie¬

dens aufErden» in einem Kalenderbeitrag.72 Damit wird
kein Retter der Schweiz beschrieben und wohl auch keine

Instrumentalisierung insinuiert. Gotthelf zitiert, ohne

Quellenangabe, ein Urteil von Wilhelm-Tell-Erzähler
Johannes von Müller über den Einsiedler im Ranft: «Wenn

je einer, ein heiliger Mann.» Ein Urteil, das sich in der

reformierten Schweiz über lange Zeit gehalten hat, ohne

sich wirklich durchzusetzen.

Adresse des Autors:
Dr. phil. Pirmin Meier
Sonnhalde 7

6287 Aesch

pirminmeier@bluewin.ch

Nachtrag des Autors zur Illustration «Bruder Klaus und
Wilhelm Teil» auf S. 88: Im Geist des Bundes der
katholischen Orte von 1586 kommt aufdem Bild dem «Friden»

im Sinne von Bruder Klaus Priorität zu. Dass eine Entle-
bucher Abordnung am 15. August 1478, wenige Wochen

vor der Hinrichtung des Landeshauptmanns Peter Amstal-

den, beim Eremiten von Flüeli-Ranft aufGranit biss, lässt

es naheliegend erscheinen, dass beim Bauernkrieg von
1653 dann nicht Bruder Klaus, sondern Teil zur Symbolfigur

wurde. Trotzdem beriefsich Entlebuchs Pannerherr

Emmenegger auch auf «Prophezeiungen von Bruder
Klaus», mutmasslich vom Fontannenmüller Thomas Wandeler

(«Rigeli-Thomme») verfasst. Für ein Handeln aus

gutem Gewissen blieb der RückgriffaufBruder Klaus
unentbehrlich. P. M.

68 Gloor, Bruder Klaus.
69 Blatter/Groebner, Wilhelm Tell, S. 110.
70 Von Arx, Held.
71 Troxler, Büchlein.
72 Gotthelf, Sämtliche Werke, S. 237. Meier, Bruder Klaus, S. 454.

99



Bibliografie

Amschwand, Bruder Klaus
Amschwand, Rupert, Bruder Klaus. Ergänzungsband zum
Quellenwerk von Robert Durrer, hrsg. v. der Regierung des

Kantons Unterwaiden ob dem Wald zum 500. Todestag von
Bruder Klaus 1987, Sarnen 1987.

Bergier, Wilhelm Teil

Bergier, Jean-François, Wilhelm Teil. Realität und Mythos,
Zürich 2012.

Bitzi, Entlebucher Landrecht
Bitzi, Albert, Das Entlebucher Landrecht, 2 Bde., Schüpf-
heiml949.

Blanke, Bruder Klaus
Blanke, Fritz, Bruder Klaus von Flüe. Seine innere Geschichte,
Zürich 1948.

Blatter/Groebner, Wilhelm Teil
Blatter, Michael/Groebner Valentin, Wilhelm Teil, Import -
Export. Ein Held unterwegs, Baden 2016.

Büchi/Müller, Kardinal Matthäus Schiner
Büchi, Albert/Müller, Emil Franz, Kardinal Matthäus Schiner
als Staatsmann und Kirchenfürst, 2 Bde., Fribourg 1923 u.
1937.

Büchler-Mattmann, Ahnenprobe
Büchler-Mattmann, Helene, Die Ahnenprobe des Jost von
Silenen (Eine Urkunde im Basler Domstiftsarchiv), in: Der
Geschichtsfreund 124, 1971, S. 225-231.

Dittli, Zuger Ortsnamen
Dittli, Beat, Zuger Ortsnamen. Lexikon der Siedlungs-, Flur-
und Gewässernamen im Kanton Zug. Lokalisierung, Deutung,
Geschichten, 5 Bde., Zug 2007.

Durrer, Familie von Rappenstein
Durrer, Robert, Die Familie von Rappenstein genannt Mötteli
und ihre Beziehungen zur Schweiz, Beilagen, in: Der
Geschichtsfreund 49, 1894, S. 1-73.

Durrer, Einheit Unterwaldens
Durrer, Robert, Die Einheit Unterwaldens, Stans 1910.

Durrer, Bruder Klaus
Durrer, Robert, Bruder Klaus. Die ältesten Quellen über den

seligen Nikolaus von Flüe sein Leben und seinen Einfluss,
2 Bde., Sarnen 1917-1921.

Durrer, Kunstdenkmäler
Durrer, Robert, Die Kunstdenkmäler des Kantons Unterwaiden,

ND Basel 1971.

Federer, Nikiaus von Flüe
Federer, Heinrich, Nikiaus von Flüe, Luzern und Stuttgart
1986.

Frisch, Wilhelm Teil
Frisch, Max, Wilhelm Teil für die Schule, Frankfurt a. Main
1971.

Garovi, Sachsler Kirchenbuch
Garovi, Angelo, Sachsler Kirchenbuch 1488, Zug 1997.

Garovi, Obwaldner Geschichte
Garovi, Angelo, Obwaldner Geschichte, Sarnen 2000
(Veröffentlichungen des Staatsarchivs Obwalden, Bd. 2).

Garovi, Obwaldner Flurnamen
Garovi, Angelo, Obwaldner Flurnamen, Bern 2016.

Gasser, Und essen
Gasser, Luke, «Und essen mag er auch nicht mehr». Buch zum
Dokumentarfilm «Von Flüe - Ein Mann in Pilgers Art», Ölten
2017.

Geschichte des Kantons Nidwaiden
Kanton Nidwaiden (Hrsg.), Geschichte des Kantons Nidwal-
den, 2 Bde., Stans 2014.

Gloor, Bruder Klaus
Gloor, Fritz, Bruder Klaus und die Reformierten. Der Landesheilige

zwischen den Konfessionen, Zürich 2017.

Göldlin von Tiefenau, Scheuber
Göldlin von Tiefenau, Franz Bernard, Konrad Scheuber, Bd. 1,

Luzern 1812.

Gotthelf, Sämtliche Werke
Gotthelf, Jeremias, Sämtliche Werke in 14 Bde., Bd. 10,

Ergänzungsband, Erlenbach-Zürich 1958.

100

Gröbli, Sehnsucht
Gröbli, Roland, Die Sehnsucht nach dem «einig Wesen».
Leben und Lehre des Bruder Klaus von Flüe, Zürich 1990.

Hürlimann, Einheit
Hürlimann, Christoph, Aus der Einheit leben. Begegnung mit
Bruder Klaus, Freiburg i. Ue., 2013.

Hug/Weibel, Urner Namenbuch

Hug, Albert/Weibel, Viktor, Urner Namenbuch. Die Orts- und
Flurnamen des Kantons Uri, 4 Bde., Altdorf 1989-1991.

Imfeld, Käse

Imfeid, AI, Käse und Katholiken. Wie Geschichte auch erzählt
werden kann, in: Bernasconi, Carlo (Hrsg.), Käse und Katholiken.

Geschichten zum Essen, Zürich 1997.

Imfeld, Pfarreigeschichte
Imfeld, Karl, Pfarreigeschichte von Kerns, Alpnach 2012.

Jann, Heiligkreuz
Jann, Adelhelm, Heiligkreuz im Entlebuch 1344-1944,
Schüpfheim 1944.

Keller, Züricher Novellen
Keller, Gottfried, Züricher Novellen. Sämtliche Werke.
Historisch-kritische Ausgabe unter der Leitung von Walter Mor-
genthaler, Bd. 6, Frankfurt 1999.

Kind, Chronik Hans Fründ
Kind, Christian Emmanuel (Hrsg.), Die Chronik des Hans
Fründ, Landschreiber zu Schwytz, Chur 1875.

Küchler, Geschichte
Küchler, Anton, Geschichte von Sachsein, in: Der Geschichtsfreund

53, 1898, S. 243-296.

Küchler, Geschichte von Kerns
Küchler Anton, Geschichte von Kerns, Lungern 1937.

Lang, Bruder Klaus

Lang, Josef, Bruder Klaus und «seine» drei Zäune, in: Gröbli,
Roland (Hrsg.), Mystiker - Mittler - Mensch, 600 Jahre
Nikiaus von Flüe 1417-1487, Zürich 20172, S. 308-311.

Luzerner Namenbuch 1

Luzerner Namenbuch 1: Entlebuch. Die Orts- und Flurnamen
des Amtes Entlebuch, bearb. u. hrsg. v. Erika Waser, 2 Teilbde.,
Hitzkirch 1996.

Luzerner Namenbuch 2

Luzerner Namenbuch 2: Rigi. Die Orts- und Flurnamen der
Luzerner Rigigemeinden, hrsg. u. bearb. v. Erika Waser, in
Zusammenarbeit mit Alex Baumgartner u. Peter Mulle, Altdorf
2009.

Luzerner Namenbuch 3

Luzerner Namenbuch 3: Habsburg. Die Orts- und Flurnamen
des östlichen Amtes Luzern, hrsg. u. bearb. v. Erika Waser, in
Zusammenarbeit mit Peter Mulle, 2 Teilbde., Altdorf 2014.

Marchal, Arnold von Winkelried
Marchai, Guy P. (u.a.), Arnold von Winkelried. Mythos und
Wirklichkeit, Stans 1985.

Marchal, Gebrauchsgeschichte
Marchal, Guy P., Schweizer Gebrauchsgeschichte, Basel 20072.

Marchi, Schweizer Geschichte für Ketzer
Marchi, Otto, Schweizer Geschichte für Ketzer, Zürich 1971.

Meier, Geschichte von Würenlingen
Meier, Fridolin, Geschichte von Würenlingen, Würenlingen
1968.

Meier, Bruder Klaus

Meier, Pirmin, Ich Bruder Klaus von Flüe. Eine Geschichte aus
der inneren Schweiz, Zürich 20143.

Meier, Teils Freiheit
Meier, Pirmin, Teils Freiheit und Bruder Klausens Friede, in:
Gröbli, Roland (Hrsg.), Mystiker - Mittler - Mensch, 600 Jahre

Nikiaus von Flüe 1417-1487, Zürich 20172, S. 293- 307.

Meier, Schola Beronensis
Meier, Pirmin, Schola Beronensis, 150 Jahre Kantonale Mittelschule

Münster, Beromünster 2016

Meier, Klaus

Meier, Pirmin, Bruder Klaus, Kardinal Schiner und das Wallis,
in: Walliser Jahrbuch 87, 2018.

Meyer, Weisses Buch

Meyer, Bruno, Weisses Buch und Wilhelm Teil, Frauenfeld
1963.



Mieth, Meister Eckhart
Mieth, Dietmar, Meister Eckhart - Einheit im Sein und Wirken,

München 1986.

Ming, Eremite

Ming, }., Der selige Eremite Nikolaus von Flüe, der unmittelbare

persönliche Vermitter und Friedensstifter auf dem Tage
des Stanserverkommnisses. Aus den Quellen nachgewiesen.
Der Lebensgeschichte des Seligen III. Bd., Luzern 1871.

Müller, Obwaldner Namenbuch
Müller, Hugo, Obwaldner Namenbuch, Sarnen 1952.

Müller, Die von Flüe

Müller, Kuno, Die von Flüe, ein Herrengeschlecht im alten
Freistaat Obwalden, Luzern 1953.

Nigg, Bruder Klaus

Nigg, Walter, Bruder Klaus. Eine Begegnung mit Nikiaus von
Flüe, Freiburg i. B., 1976.

Ries, Krieg
Ries, Markus, Krieg provoziert den Zorn Gottes. Der Friede
mit Mailand 1480, in: Gröbli, Roland (Hrsg.), Mystiker - Mittler

- Mensch, 600 Jahre Klaus von Flüe 1417-1487, Zürich
20172, S. 285-291.

Rothen, Der Name Jesu

Rothen, Paul Bernhard: Der Name sei euer Gruss - Bruder
Klaus, Friedensstifter im Herzen Europas, Berlin/Münster/
Wien/Zürich 2018.

Stirnimann, Gottesgelehrte
Stirnimann, Heinrich, Der Gottesgelehrte Nikiaus von Flüe,

Freiburg 1981.

Suter, Arnold Winkelried
Suter, Beat, Arnold Winkelried, der Heros von Sempach, Stans

1977 (Der Geschichtsfreund, Beiheft Nr. 17).

Suter, Verehrung
Suter, Robert Ludwig, Die Verehrung des hl. Bruder Klaus im
Michelsamt: Historische Nachrichten, Beromünster 1987

(Heimatkunde des Michelsamtes 6).

Troxler, Büchlein
Troxler, I.P.V. (Hrsg.), Das seltene, uralte geistreiche Büchlein
die teutsche Theologia oder die Christus-Religion in ihrer ächten

reinen Konfession, wie dieselbige vor der Kirchentrennung
bestanden, St. Gallen 1837.

Vonarburg Züllig, Melchior Russ

Vonarburg Züllig Maya, Melchior Russ: Cronica. Eine Luzerner

Chronik aus der Zeit um 1482, Zürich 2009.

Von Arx, Held
Von Arx, Cäsar, Der heilige Held, Schauspiel, Zürich u. Leipzig

1936.

Walder, Stanser Verkommnis
Walder, Ernst, Das Stanser Verkommnis. Ein Kapitel
eidgenössischer Geschichte, Stans 1994 (Beiträge zur Geschichte
Nidwaldens 44, 1994).

Weibel, Orts- und Flurnamen Schwyz
Weibel Viktor, Die Orts- und Flurnamen des Kantons Schwyz,
unter Mitarbeit von Albert Hug, 6 Bde., Schwyz 2012.

Wirz, Weisse Buch

Wirz, Hans Georg (Hrsg.), Das Weisse Buch von Sarnen.

Quellenwerk zur Entstehung der Eidgenossenschaft, Abt. III,
Bd. 1, Aarau 1947.

101


	Vom Weissen Buch zu Sarnen über Zwingli bis Karl Barth : Bruder-Klaus-Forschung - Für Schweizergeschichte und Reformationsgeschichte immer für eine Überraschung gut

