Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz
Band: 171 (2018)
Artikel: Die Reformation in den Schriften der ersten Jesuiten : Suche nach

Entsprechungen und Abweichungen in ihrem Wirken in der
Eidgenossenschaft

Autor: Oberholzer, Paul
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787273

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-787273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Reformation in den Schriften
der ersten Jesuiten

Suche nach Entsprechungen und Abweichungen
in ihrem Wirken in der Eidgenossenschaft

Paul Oberholzer

Zur Griindung des Jesuitenordens

Die Anfinge in der Eidgenossenschaft

Spanien im frithen 16. Jahrhundert

Studienzeit der ersten Jesuiten in Paris

Erste Einsétze in Norditalien

Grundeinstellung zur Reformation

Instruktionen fiir Jesuiten in Gebieten mit protestantischer Mehrheit
Verhaltensanweisungen an die ersten Jesuiten in Luzern

Conclusio

Quellenbeilage: Instructio pro missione Lucernensi

Bibliographie




Fragt man nach Reaktionen von katholischer Seite auf
den Ausbruch der Reformation, fillt bald einmal der Name
der Gesellschaft Jesu. Sie gilt als erste katholische Orga-
nisation, die sich der sich ausbreitenden Reformation mit
intellektuellem Anspruch und koordinierter Uberzeu-
gungsarbeit in den Weg stellen konnte. Ihre Mitglieder
gelten als Herolde des Konzils von Trient, als Garanten
der Gegenreformation, beziehungsweise Katholischen
Reform. Diese Auffassung prégte bereits in der Friithzeit
des Ordens, den vierziger Jahren des 16. Jahrhunderts,
die Identitat der Jesuiten — und wenig spdter auch die
Wahrnehmung ihrer Gegner. Diese Polarisierung spitzte
sich im Laufe des 19. Jahrhunderts zu, so dass sich in
welchem politischen Milieu auch immer das konserva-
tiv-katholische oder das liberal-republikanische Lager die-
sem Deutungsschema entweder in bewundernd apologe-
tischer oder in dezidiert ablehnender Haltung verschrieb.
In ganz Europa, ausser Grossbritannien, und Lateiname-
rika erlebten die Jesuiten Vertreibungen oder Berufun-
gen als unmittelbare Folgen liberaler oder konservativer
Machtwechsel. Das Bild vom Verhaltnis zwischen Gesell-
schaft Jesu und Reformation war somit von einer weitge-
henden Ubereinstimmung im Inhalt, hingegen von einem
grossen Unterschied in der Wertung geprégt. Vor allem
seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965) be-
kundeten Jesuiten vermehrt Mithe damit, sich als Mit-
glieder eines zur Abwehr der Reformation eingerichteten
Ordens zu wiahnen. Dass die Jesuiten in frithen Quellen
als preti reformati, also reformierte Priester, bezeichnet
werden, lud zu Reflexionen iiber einen letztlich identi-
schen Urgrund und tibereinstimmende Griindungsinten-
tionen ein, die die ersten Mitglieder des Ordens mit den
Reformatoren teilten.

Zur Griindung des Jesuitenordens

Die Griindung der Gesellschaft Jesu zog sich iiber eine
Spanne von knapp hundert Jahren. Grundstein bildet das
erste Zeugnis, dass Ignatius von Loyola, geboren ca. 1491
als baskischer Edelmann, einen religis gesinnten Ge-
fahrtenkreis um sich zu scharen begann. Erste Quellen
belegen dies in unklaren, chronikalischen Ziigen fiir seine
ersten Studienjahre in Barcelona, 1524-1526, direkt nach
der Riickkehr von seiner Pilgerreise nach Jerusalem.!
Seinen Abschluss findet der Griindungsprozess mit dem
Ableben des fiinften Generaloberen Claudio Acquaviva
im Jahre 1615. Obwohl damals schon lidngst keine Ge-
fahrten der ersten Stunde mehr lebten, wurden in seinem
Generalat, das von 1581 bis 1615 dauerte, Projekte initi-

1 AcTaA PATRIS IGNATIIL, S. 438-441.
2 RAVIER, Ignatius, S. 105-107.
3 O’MALLEY, Erste Jesuiten, S. 240.

iert, die bis heute als Wesensmerkmale des Ordens gel-
ten. Unterteilt werden diese rund neunzig Jahre in fol-
gende vier Abschnitte:

Eine charismatisch vor-institutionelle Epoche erstreckt
sich von 1524 bis zur papstlichen Bestitigung des Ordens
mit der Bulle Regimini Militantis Ecclesiae vom 27. Sep-
tember 1540. Erst dann kann von einem religiésen Orden
im eigentlichen Sinn gesprochen werden. In den voraus-
gehenden Jahren bildete sich, gezeichnet von Fluktu-
ation, eine Gruppe von steigendem Verbindlichkeitsgrad.
Schriftliche Zeugnisse aus der Zeit vor der Ankunft der
Gruppe in Rom im Herbst 1537 sind sehr sparlich erhal-
ten. Direkt belegt ist aber die Erteilung der ersten papst-
lichen Sendung im Juni 1539 an Peter Faber (1506-1546)
und Diego Lainez (1512-1565) nach Parma und Piacenza
zur Einddmmung des sich vorriickenden Lutheranismus.
Im Mirz 1540 brachen Simao Rodrigues (1509/10-1579)
und Franz Xaver (1506-1552) auf Bitten K6nig Joaos III.
(1502-1557) nach Lissabon auf, mit dem Fernziel Indien.?
Damit finden sich zwei Tatigkeitsfelder grundgelegt: die
Begegnung mit dem Phidnomen der Reformation und
die Uberseemission.

Eine kreativ institutionelle Griindungszeit umfasst
die folgenden Jahre bis zum Tod von Ignatius 1556. Er
verfasste die Konstitutionen und baute die Infrastruktur
zur papierbasierten Verwaltung eines weltweit agieren-
den Ordens auf. Unter Mithilfe des Sekretirs Juan de
Polanco (1517-1576) wurde ab 1547 ein differenziertes
Korrespondenz- und Dokumentationswesen eingerich-
tet, durch das die einzelnen Mitglieder zusammengehal-
ten wurden. Die Jesuiten waren bislang am universitdren
Umfeld sowie am sakramentalen und katechetischen
Dienst orientiert. In kurzer Zeit setzte sich aber das of-
fentliche Gymnasial-, beziehungsweise Kollegienwesen,
mit grosseren, solid dotierten Niederlassungen als prio-
ritdrer Aufgabenbereich durch, in dem bis in die zweite
Hilfte des 20. Jahrhunderts die meisten Jesuiten einge-
setzt waren. 1556 zdhlte der Orden rund 1000 Mitglieder
und 35 Kollegien.?

In dieser Zeit kam es zu einer ersten, aber zdgerlich
geforderten Prisenz im deutschen Sprachraum, d. h. in
den Liandern der Reformation. 1540 reiste Faber an die
Religionsgespriache von Worms und Regensburg und
schickte erste Situationsbeschreibungen nach Rom, aller-
dings ohne der deutschen Sprache machtig zu sein. 1542
reisten Nicolas Bobadilla (ca. 1509-1590) und Claude Jay
(1500/04-1552) nach Deutschland. Eine kleine, instabile
Residenz entstand 1543 in Koln. Petrus Canisius (1521~
1597), als erster Deutscher eingetreten 1543, stieg bald
zum Berater von Ignatius auf. Die Gewichtung Deutsch-

73



74

lands in der Politik des Ordens ist ambivalent. Faber fand
mit seinem Appell zu grosserer Prisenz kein Gehor, viel-
mehr wurden dort eingesetzte Mitglieder wieder nach
Italien zuriickgerufen. Gleichzeitig wurde mit der
Entsendung von Jay, Canisius und Alfonso Salmerén
(1515-1585) an die Universitat Ingolstadt 1549 personell
investiert. Der Schwerpunkt der katholischen Reform
wurde aber mit dem 1552 gegriindeten Collegium Ger-
manicum in Rom gesetzt.* Auch wenn Ignatius 1556 kurz
vor seinem Tod die Provinzen Germania Superior® und
Inferior errichtete, war die Gesellschaft Jesu mit Personal
und Niederlassungen vor allem in Italien, Sizilien, Spa-
nien und Portugal prisent. Als Pionier wirkte Ignatius
mit seiner Aufbauarbeit fiir Indien (1542), Kongo (1547),
Brasilien und Japan (1549) sowie Angola (1550). Dass
Jesuiten auf papstliches Geheiss 1546/47 an der ersten
und 1552 an der zweiten Epoche des Konzils von Trient
teilnahmen, zeugt von einem grossen Einvernehmen mit
dem Heiligen Stuhl, was neben anderen Faktoren ein Bild
pragte, das den Orden bereits ab dieser Friihzeit charak-
terisieren sollte.®

Als konsolidierende Griindungszeit werden die fol-
genden Jahre bis 1581 bezeichnet, in denen (noch) drei
Generalobere dem Orden vorstanden, die zum personli-
chen Beraterstab von Ignatius gehort hatten. In der Zeit
wurden aber weitere Regelwerke ausgearbeitet, die in sich
Neuerungen bargen und wegen des persénlichen Verhilt-
nisses der verantwortlichen Oberen noch als Entfaltung
des Griindungscharismas und nicht als nachtrégliche Hin-
zufiigungen betrachtet werden konnen. Wichtige Wei-
chen wurden 1566 mit dem Beginn jesuitischer Prisenz
im kolonialen Spanien gestellt, wo sich der Orden sehr
schnell ausbreitete. 1574 wurde in Luzern der erste Stand-
ort des Ordens auf dem Gebiet der Schweizer Eidgenos-
senschaft eingerichtet. Die Niederlassung wurde wohl
schnell zum Kollegium ausgebaut, galt aber im Gesamt-
verband des Ordens als klein und hatte marginale Bedeu-
tung.

Abgeschlossen wurde der Prozess der Griindung mit
einer innovativ-institutionalisierenden Ubergangszeit, die
sich mit dem Generalat von Claudio Acquaviva von 1581
bis 1615 deckt. Ab dieser Zeit bot nicht mehr personli-
che Erinnerung, sondern nur noch die schriftliche Hin-
terlassenschaft Zugang zum Griindungscharisma, das sich
seither fiir die weitere Gestaltung des Ordens fiir alle Ge-
nerationen gleich présentiert. Das wire ein gewichtiges
Argument dafiir, bereits mit dem Beginn dieses Gene-
ralats die Griindungszeit fiir abgeschlossen zu erklaren.

Allerdings wurden noch Entscheidungen getroffen, die
dem Orden ein neues Geprige gaben: Auf den General-
kongregationen von 1593 und 1608 wurde ein verhing-
nisvolles Aufnahmeverbot fiir Neuchristen, d. h. fiir Kan-
didaten mit muslimischer oder jiidischer Abstammung
verabschiedet, das erst 1946 beseitigt wurde. 1583 starte-
ten zwei italienische Mitglieder die Mission in Festland-
china, und 1609 iibernahm der Orden in Paraguay die
erste Indioreduktion. In beiden Titigkeitsfeldern waren
nie zahlreiche Jesuiten eingesetzt. Sie entwickelten sich
aber zu Wesensmerkmalen sowohl fiir die Ordensange-
horigen als auch fiir die Aussenwahrnehmung und sind
es bis heute geblieben. Fiir die Epoche von 1615 bis
1773, als Papst Clemens XIV. den Orden aufgehoben
hat, erkennt die bisherige Geschichtsschreibung in seiner
weiteren Entwicklung keine substantiellen Neuerungen
mehr.’

Die Anfinge in der Eidgenossenschaft

Der Versuch, Jesuiten in der Schweizer Eidgenossenschaft
anzusiedeln, erstreckte sich iiber mehrere Jahrzehnte. Fiir
erste Berithrungspunkte sorgte der ca. 1538 in Faido ge-
borene Bartolomeo Bedra, der 1553 in Rom in den Orden
eingetreten war und zu Beginn der sechziger Jahre in die
Leventina zuriickkehrte und eine pastorale Aktivitdt ent-
faltete. Diese liess sich aber nicht auf eine Politik des Or-
dens zuriickfithren, vielmehr zog es Bedra in seine Hei-
mat, weil er sich von ihm distanzieren wollte. In den
dreizehn Orten kam es im Oktober 1560 zu einer ersten
Begegnung, als die Herren von Uri in Altdorf einige
Jesuiten auf der Durchreise kennenlernten. Erste Bemii-
hungen um eine Jesuitenberufung reichen hingegen
weiter zuriick. So mussten 1556 einer eidgendssischen
Gesandtschaft in Rom und zwei weiteren Vorstdssen 1560
mit dem Hinweis auf Personalmangel Absagen erteilt wer-
den. 1561 machte der Nuntius Giovanni Antonio Volpe
den Staatssekretir in Rom, Carlo Borromeo, auf die de-
solate Lage des Bildungswesens in der katholischen Eid-
genossenschaft aufmerksam. Die folgenden sechziger Jahre
waren davon gekennzeichnet, dass Priesteramtskandida-
ten zur Ausbildung an italienische Bildungseinrichtun-
gen oder an das Kolleg nach Dillingen geschickt wurden,
die von Jesuiten unterhalten wurden. Konkretere Bemii-
hungen setzten 1568 ein, vorgesehener Standort war Rap-
perswil, als Motive wurden der sich konsolidierende Pro-
testantismus und der Wunsch nach einem eigenen

4  OBERHOLZER, Diego Lainez, S. 345f.; OBERHOLZER, Protestantismusbild, S. 108f.

5 Die Provinz Germania Superior umfasste die Gebiete des schwibischen und bayrischen Kreises (mit Ausnahme des Fiirstbistums Passau), das
Fiirstbistum Eichstitt, das Habsburgische Vorderdsterreich (Nord- und Siidtirol, Vorarlberg und Vorlande: Sundgau, Breisgau, Frickgau usw.), die
Dreizehnértige Eidgenossenschaft mit ihren Untertanengebieten und Zugewandten Orten, auch Graubiinden, aber ohne dessen italienische

Untertanengebiete, sowie die Fiirstbistiimer Basel, Chur, Brixen und Trient.

6 OBERHOLZER, Konzil, S. 528-538, 543-546.

7 OBERHOLZER, Nuestra identidad, S. 100-102; OBERHOLZER, Repaso general, S. 1-14.




hoheren Schulwesen genannt. Das Projekt wurde im
November 1569 wegen Kompetenzunklarheiten vom Or-
densgeneral Franz Borja gestoppt.

1570 zog die Konferenz der VII katholischen Orte die
Ubertragung des Augustinerklosters Ittingen und der bei-
den Humiliatenpropsteien in Lugano und Locarno an
die Jesuiten in Betracht. Aus letzteren beiden hitte ein
Seminarium entstehen sollen, an das auch Zoglinge aus
der Eidgenossenschaft hitten geschickt werden sollen.
Das Vorhaben verlief im September 1571 wegen Unklar-
heiten iiber die Kollaturrechte im Sand. Zudem zeigten
sich sowohl Papst Pius V. und Franz Borja skeptisch.

Auf seiner Schweizerreise im Jahre 1570 reflektierte
Carlo Borromeo iiber eine Niederlassung auf dem Gebiet
der Fiirstabtei St. Gallen zur Rekatholisierung, wobei der
Abt selber wenig Entschiedenheit zeigte. Eine Kollegs-
stiftung in Konstanz scheiterte an der Weigerung des
Bischofs Markus Sittich von Hohenems, diese aus dem
eigenen Vermdogen zu unterstiitzen. Hinderlich war auch
die Weigerung der Eidgenossen, eine Schule ausserhalb
ihrer Herrschaft mitzufinanzieren. In seinem abschlies-
senden Memorandum brachte Borromeo den Standort
Luzern ins Gesprich, riickte aber wegen Widerstdnden
zur Finanzierung bald davon ab.? Die Stiftung setzte sich
dort erst durch, als der Luzerner Schultheiss Ludwig
Pfyffer die Sache in die Hand nahm und der Stadtrat sich
bereit erklarte, die notigen finanziellen Mittel bereitzu-
stellen. Papst Gregor XIIIL. verpflichtete darauf den wi-
derstrebenden Orden, dem Ansuchen nachzukommen.
Am 7. August 1574 trafen die ersten drei Jesuiten in
Luzern ein, das Kolleg 6ffnete seine Tore 1577.° Es ist auf
dem Hintergrund des Griindungsschemas bemerkens-
wert, dass eine Prdsenz von Jesuiten in der Eidgenossen-
schaft und ihren Untertanengebieten von beiden Seiten
spat in Betracht gezogen wurde. Die von Rom weiter ent-
fernten Stadte Wien, Prag, die iberische Halbinsel, aber
auch Indien und Lateinamerika verfiigten frither iiber
Jesuitenschulen. Dies ist nicht nur auf die Politik des Or-
dens zuriickzufiihren, sondern auch auf die Interessen
der jeweiligen Obrigkeit. Als Motive von eidgendssischer
Seite waren der Protestantismus und das Bildungswesen

8 OBERHOLZER, Carlo Borromeo, S. 157, 162, 165-171, 181-190.
9 STROBEL, Gesellschaft Jesu, S. 115f.

gleich gewertet. Widerstidnde regten sich hingegen nicht
von den Stdnden reformierten Bekenntnisses. Retardie-
rend wirkten vielmehr Dotationsschwierigkeiten und Zu-
standigkeitsfragen; ein untriigliches Zeichen dafiir, dass
in der Notwendigkeit einer katholischen Reform noch
keine Einmiitigkeit bestand. Nur eine der insgesamt zehn
vor 1773 eingerichteten Niederlassungen wurde in der
konsolidierenden Griindungszeit, also in der dritten Phase
errichtet, vier in der innovativ-institutionalisierenden
Griindungszeit, fiinf weitere spéter.’® Ein Blick auf die
ganze Provinz Germania Superior vermittelt ein gering-
fiigig anderes Bild. Von insgesamt 38 Niederlassungen
stammen sieben aus der Zeit vor 1580, worunter die ein-
zig eidgendssische, Luzern, 1574 das Schlusslicht bildet.!!
13 Standorte nahmen in der vierten Epoche der Griin-
dungszeit ihren Anfang.!> 18 weitere stammen aus den
nachfolgenden Jahren, wobei 17 in der kurzen Zeit von
1618 bis 1662, also innerhalb von 44 Jahren eingerichtet
wurden. Die spéte Griindung von Sitten 1734 ist fiir die
Ordensgeschichte untypisch.!* Daraus zeigt sich klar, dass
die Eidgenossenschaft selbst innerhalb der Provinz keine
bevorzugte Stellung genoss. Die grossen Kollegien stan-
den in Dillingen, Ingolstadt und Miinchen. Auch der deut-
sche Sprachraum genoss in der Frithzeit der Ordensge-
schichte keine Prioritit. Erst in einem Brief vom 30. Mai
1562 kommunizierte die Generalskurie Petrus Canisius,
dass die Germania Superior wegen ihrer bedrohlichen
Lage in Anbetracht des Protestantismus zur Prioritdt des
Ordens avanciert sei und in keine andere Provinz mehr
Personal investiert werde.!* Trotzdem kann man von einer
eigentlichen Griindungswelle erst fiir die Zeit zwischen
1618 und 1662 reden. Der Zusammenhang mit dem dreis-
sigjahrigen Krieg (1618-1648) ist offenkundig, worauf
aber hier nicht ndher eingegangen wird.

Die ersten Verbindungen zwischen der Eidgenossen-
schaft und der Gesellschaft Jesu standen unter dem Zei-
chen der Glaubensspaltung. Allerdings hatte der Orden
nicht in den Lindern der Reformation ihren Ursprung,
sondern auf der iberischen Halbinsel und in Paris, zwei
Milieus, die die Wahrnehmung der Glaubensspaltung bei
den Jesuiten tief pragten.

10 Bis 1615 wurden Freiburg (1581), Pruntrut (1591), Konstanz (1592) und die erste Walliser Mission (1607) ins Leben gerufen. Das Projekt Freiburg
wurde wohl schon 1580 in Angriff genommen. Der eigentliche Griindungsvertrag wurde aber erst am 11. Juli 1581 unterzeichnet, unter dem
Generalat Acquavivas. Konstanz wird hier dazugezéhlt, weil das Kolleg fiir Schiiler aus den Zugewandten Orten der Eidgenossenschaft in der
heutigen Ostschweiz Bedeutung hatte. Aus spiterer Zeit folgen Bellinzona und Solothurn (beide 1646), die Zweite Walliser Mission (1652), Brig

(1662) und Sitten (1734).

11 Ingolstadt (1549), Miinchen (1559), Innsbruck (1562), Dillingen (1563), Hall (1569), Baden-Baden (1570), Luzern (1574) (STROBEL, Gesellschaft

Jesu, S. 58).

12 Freiburg i.Ue. (1581), Augsburg (1582), Regensburg (1589), Altétting (1591), Pruntrut (1591), Konstanz (1592), Biburg (1593), Ebersberg (1596),
Ellwangen (1611), Fiissen (1611), Neuburg (1613), Eichstitt (1614), Ensisheim (1615) (STROBEL, Gesellschaft Jesu, S. 58).

13 Mindelheim (1618), Freiburg i.Br. (1620), Amberg (1621), Trient (1625), Memmingen (1626), Kaufbeuren (1627), Lindau (1628), Landshut (1629),
Burghausen (1630), Straubing (1631), Landsberg (1640), Solothurn (1646), Bellinzona (1646), Rottenburg (1649), Ottingen (1643), Feldkirch

(1649), Brig (1662), Sitten (1734) (STROBEL, Gesellschaft Jesu, S. 58).
14 PerRI CANISII EPISTOLAE ET ACTA III, S. 451, Nr. 692.

75



76

Spanien im friihen 16. Jahrhundert

Ab der Mitte des 11. Jahrhunderts begannen die christli-
chen Koénigreiche Aragon, Kastilien, Leén und Portugal
sukzessive ihre Grenzen in den Siiden der iberischen Halb-
insel zu verschieben und die muslimische Herrschaft zu
verdringen. Auch wenn mit der Eroberung Cordobas 1236
und Sevillas 1248 das muslimische Konigreich Granada
auf ein Restterritorium beschrankt wurde, blieb das so-
ziale Bewusstsein des christlichen Spaniens geprigt von
Fremdbestimmung und muslimischer Dominanz. So
musste die im ausgehenden 13. Jahrhundert iiber die Fran-
ziskanerspiritualen aus dem Umfeld von Joachim vom
Fiore (1 1202) auf die iberische Halbinsel gelangende Pro-
phezeiung, wonach ein messianischer Kaiser die Musli-
me vertreiben, Nordafrika und Jerusalem zuriickerobern
und eine christliche Universalmonarchie aufbauen werde,
auf fruchtbaren Boden fallen. Gestaltgebend wirkte auch
die Lehre der translatio imperii, zusammengefiigt aus Stel-
len aus dem Alten Testament, dergemiss die politische
Hegemonie aus dem Osten nach géttlichem Willen von
einem Reich zum anderen wandert und im westlichsten
zur Vollendung gelangen werde. Die Taufe vieler Juden
im Laufe des 15. Jahrhunderts, bereits vor 1492, brachte
die Integration messianischen Gedankenguts in die spa-
nische Gesellschaft mit sich. Alle drei Faktoren weckten
Endzeiterwartungen und ein spanisches Sendungsbe-
wusstsein.!®

In der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts hiuften
sich nun Ereignisse, die auf dem beschriebenen geistigen
und sozialen Hintergrund die Uberzeugung nahrten, Spa-
nien stehe unmittelbar davor, in eine grosse Zeit zu tre-
ten. Die Hochzeit Ferdinands von Aragon mit Isabella
von Kastilien im Jahre 1469 vereinigte die beiden grossen
Kronen, zu denen auch Sizilien, Sardinien und Sud-
italien sowie das Konigreich Navarra gehorten. 1492 en-
dete mit der Eroberung Granadas die muslimische Herr-
schaft in Spanien. In eben diesem Jahr setzten die ersten
spanischen Seefahrer ihren Fuss auf die Neue Welt. Neues
Gewicht erfuhr diese Dynamik mit der Heirat von
Isabellas und Ferdinands Kindern Juan und Juana mit
den Habsburgern Margarete von Osterreich und Philipp
dem Schoénen. Unter des letzterem Sohn Karl kam es
schliesslich zu einer Vereinigung der habsburgischen
Herrschaft mit dem spanischen Weltreich, so dass ihm
das Wort zugeschrieben wird: Uber meinem Reich geht
die Sonne nie unter.

Unter diesem Eindruck griffen die katholischen Ko-
nige den Kreuzzugsgedanken wieder auf. Vor Augen hat-

ten sie eine Universalmonarchie, die alle sozialen, politi-
schen und folglich auch religiésen Bereiche unter dem
Zeichen des Katholizismus erfassen sollte. Bestimmend
war nicht die Hierarchie, sondern die Krone. Dem Regie-
rungsprogramm lagen folgende Elemente zugrunde: Ver-
treibung nicht integrationswilliger Minderheiten, in-
quisitorische Uberwachung der Glaubensreinheit der
Bekehrten und die religiése Assimilation der Volker in
Ubersee.’s Als Ferdinand 1510 in Madrid, nachdem er
von Papst Julius II. zum Konig von Jerusalem ernannt
worden war, zur Eroberung dieser Stadt aufrief, hielt sich
in seiner Nahe der 19-jahrige Page Inigo de Loyola auf.
Nachdem er bereits mehrere Jahre am Hof mit der Ver-
waltung des entstehenden Weltreichs in Beriithrung ge-
kommen war, stand ihm eine entsprechende Laufbahn
bevor, weit davon entfernt, in den geistlichen Stand zu
treten. Er, der sich einmal Ignatius von Loyola nennen
wird, sollte drei Jahrzehnte spiter einen Orden griinden,
iber dem die Sonne nie untergeht.

Der Aufbruch zu Beginn des 16. Jahrhunderts mani-
festierte sich aber noch in drei anderen Sektoren. So ent-
wickelte Spanien einen eigenen Humanismus, der sich
besonders in der 1499 gegriindeten Universitit Alcala de
Henares entfaltete. Die Complutense Polyglotta, eine Bi-
belkonkordanz, die hebriische, araméische und griechi-
sche Texte neben die Septuaginta und die Vulgata stellte
und zwischen 1514 und 1517 in sechs Banden herausge-
geben wurde, ist das signifikanteste Zeugnis fiir das hohe
Niveau der dort betriebenen Bibelphilologie.!” Eng ver-
bunden mit diesem intellektuellen Aufbruch war eine Bliite
der Laienfrommigkeit und Mystik. Bedeutendes Zent-
rum war das katalanische Benediktinerkloster Montser-
rat, tiber welches spirituelle Literatur der Devotio moder-
na aus Flandern und Frankreich vermittelt wurde. In
diesem Zug entwickelte sich die Bewegung der Alumb-
rados mit der Tendenz, eine reine geistliche Erfahrung
ohne Vermittlung der Kirche anzustreben. Ab 1525 be-
obachtete die Inquisition solche Zirkel mit zunehmender
Aufmerksamkeit. Inigo de Loyola war in beiden Stromun-
gen prasent, hielt sich lange in der Ndhe von Montserrat
auf und pflegte Kontakte mit geistlich orientierten Laien
und Ordensleuten. Auch studierte er in Alcald de Hena-
res, wo er einen Prozess wegen Verdachts auf Alumbradis-
mus iiber sich zu ergehen lassen hatte.'® Scharf wachte das
Auge der Inquisition allerdings noch nicht. So war Mar-
tin Luther bereits Ende des zweiten Jahrzehnts in gebilde-
ten Kreisen bekannt. Von 1521 datiert ein erstes Schrei-
ben des Generalinquisitors an Karl V. mit der Bitte, Luthers
Lehren auszurotten. Auch wenn zwischen 1523 und 1534

15 DELGADO, Spanisches Jahrhundert, S. 3-5; DELGADO, Traum, S. 252-254; LE GOFF, Kultur, S. 290f.

16 DELGADO, Spanisches Jahrhundert, S. 15f.
17 DELGADO, Spanisches Jahrhundert, S. 67-69.

18 AcTa PATRIS IGNATII, S. 440-450, Nr. 57-62; DELGADO, Spanisches Jahrhundert, S. 78; GaArcfa HERNAN, Ignacio, S. 55f. 115, 124f.



mehrere Verurteilungen oder Aufrufe zur Konfiskation
von dessen Schriften erfolgten, verbreiteten sich diese in
spanischer Ubersetzung. Inquisition und Hof waren sich
bewusst, dass Kreise der Comuneros, die die kaiserliche
Herrschaft in Frage stellten, und getaufte Juden, so ge-
nannte Neuchristen, Luthers Gedankengut zuneigten.!
Luther wurde also gar nicht unbedingt mit kirchlicher,
sondern mit politischer Subversion in Verbindung ge-
.bracht. Auch dieses Bild hat die ersten Jesuiten auf ihrem
Werdegang geprigt.

Ein drittes Charakteristikum war eine von der Krone
durchgefiihrte Kirchenreform, die die Bischofe zur Resi-
denz in ihren Didzesen und die Ordensleute auf Regel-
treue verpflichtete und zu Beginn des 16. Jahrhunderts
bereits abgeschlossen war.? So konnten die spanischen
Bischofe auf dem Konzil von Trient, das in drei Perioden
von 1545 bis 1563 tagte, Grundanliegen der Kirchenre-
form bereits als umgesetzt présentieren. Auf diesem geis-
tigen, sozialen und politischen Hintergrund ist die Ent-
stehung des Jesuitenordens zu verstehen. Parameter waren
Globalisierung, Humanismus und eine neue Suche der
personlichen geistlichen Erfahrung. Kirche und Gesell-
schaft prasentierten sich in Spanien nicht in Krise, son-
dern im dynamischen Aufbruch. Dabei spielte die Refor-
mation nicht keine Rolle, aber eine ganz andere als in
Deutschland.

Studienzeit der ersten Jesuiten in Paris

Ignatius von Loyola studierte nach einem kurzen Aufent-
halt in Salamanca von 1528 bis 1535 in Paris an der da-
mals renommiertesten Universitit Europas. Bis 1534
schlossen sich ihm sechs Studenten an, vier Spanier (Franz
Xaver, Diego Lainez, der von 1556 bis 1565 Ignatius in
der Ordensleitung folgen sollte, Alfonso Salmerén und
Nicolas Bobadilla), ferner der Savoyarde Pierre Favre und
der Portugiese Simao Rodrigues. Ein Jahr spater stiessen
zwei Franzosen (Paschase Broét [ca. 1500-1562] und Jean
Codure [1508-1541]) und ein weiterer Savoyarde, Clau-
de Jay, zum Kreis. Bezeichnenderweise hatten Lainez, Sal-
merdn und Bobadilla zuvor wie Ignatius die Ausbildungs-
stitte Alcald de Henares passiert. Zwei Personlichkeiten,
die sich erst spater dem Orden anschliessen sollten, haben
ebenfalls die Universitit Paris durchlaufen: Jer6nimo
Nadal (1507-1580) und Martin de Olabe (1507/08-1556).
Sie alle erlebten die Zuspitzung zwischen einem scholas-
tisch orientierten katholisierenden und einem humanis-

19 Garcfa HERNAN, Ignacio, S. 127; PETTER, Probleme, S. 137f.
20 DELGADO, Spanisches Jahrhundert, S. 15f.
21 BEATI PETRI FABRI EPISTOLAE, S. 496, Nr. 15.

tisch ausgerichteten protestantisierenden Lager hautnah
mit. Zu einer denkwiirdigen Eskalation kam es unter an-
derem mit der Er6ffnungsrede des akademischen Jahres
im Spitherbst 1533. Rektor Nicolas Cop bezeichnete die
Heilige Schrift als einzige Quelle des Christentums, wéih-
rend die Scholastik den Blick darauf verdunkle. Zudem
sprach er sich fiir die Rechtfertigung allein aus dem Glau-
ben, unabhingig von den Werken, aus. Es ist bezeugt,
dass die ersten Jesuiten auch in Kreisen verkehrten, in
denen das Gedankengut der Reformation mit Sympathi-
en reflektiert wurde. Am 15. August 1534 legten sie aber
ein erstes Geliibde ab, in dem sie sich gemiss ersten schrift-
lichen Aufzeichnungen von 1542 zu einer Wallfahrt nach
Jerusalem und anschliessend zum besonderen Dienst des
Papstes verpflichteten.?’ Im Zusammenhang mit dem
kirchlich-akademischen Umfeld in Paris zeugt dieser Akt
von einer bewussten Hinwendung zu einem Katholizis-
mus, der sich am Papst als vicarius Christi orientierte.
Von Franz Xaver hat sich ein Brief vom 25. Mdrz 1534 an
seinen Bruder erhalten, in dem er sich lobend tiber Igna-
tius dussert: «[...] como en haver él seido causa que yo
me apartasse de malas compaiiias, las quales yo por mi
poca experiencia no conoscia. Y agora que estas heregias
an passado por Paris, no quisiera haver tuvido compaiiia
con ellos por todas las cosas del mundo.»?? Die ersten Je-
suiten miissen sich also nach einer Zeit der direkten Kon-
frontation und Auseinandersetzung zu einer klaren Ab-
sage an die Bewegung der Reformation entschieden haben,
die auf dem Hintergrund der am spanischen Hof domi-
nierenden Dynamik zusitzliches Gewicht bekommen hat.
Aus der Zeit nach 1534 sind weder direkte noch indirek-
te Zeugnisse fiir eine offene Begegnung mit Vertretern
der Reformation auszumachen.

Die theologische Fakultdt in Paris reflektierte zu der
Zeit in Riickbesinnung auf die Lehre von Aristoteles und
Thomas von Aquin tiber die Moglichkeiten einer Integ-
ration der neu kontaktierten Kulturen in Ubersee. Unter
anderem préigen zwei in diesem Zusammenhang wieder
formulierte oder neu ausgearbeitete Grundsitze die ers-
ten Jesuiten und die ihnen nachfolgenden Generationen:
So war jedes menschliche Wesen kraft seines Intellekts
fahig, die Existenz Gottes zu erkennen. Um aber zu die-
sem Gott in Beziehung zu treten, bedarf es der Selbstmit-
teilung Gottes oder der argumentativen Verkiindigung.
Zudem ist jede Gesellschaft, die ihre Verhaltensregeln und
Grundgesetze dem Naturrecht gemiss einzurichten ver-
mag, auch dazu disponiert, die Inhalte der christlichen
Botschaft aufzunehmen und umzusetzen.? Unter diesen

22 ... weil er Ursache dafiir gewesen ist, dass ich mich von schlechten Gesellschaften getrennt habe, die ich wegen meiner geringen Erfahrung nicht
erkannte. Und jetzt, wo diese Hiresien durch Paris gegangen sind, wiirde ich um aller Dinge der Welt willen nicht mit ihnen Gesellschaft gehabt

haben wollen. (Ep1sTOLAE S. FRANCISCI XAVERIL, S. 10, Nr. 1).

23 DELGADO, Christliche Missionare, S. 175f.; SKINNER, Foundations, S. 148-166.

77



78

Voraussetzungen kann das Christentum auch in Kultu-
ren ohne antike Vergangenheit verkiindet werden, ohne
diese vorerst europdisieren zu miissen. Darin liegt auch
die Option fiir ein unvoreingenommenes Beobachten
kulturellen und sozialen Verhaltens in den Volkern, in
denen die Jesuiten ihr Apostolat entfalteten. So finden
sich in der Studienzeit in Paris das Wesensmerkmal der
Uberseemission als Antwort auf die in Spanien aufbre-
chende Globalisierung und Universalmonarchie sowie
eine Entscheidung fiir den Katholizismus in Verbindung
mit einer klaren Ablehnung der Reformation. Gerade das
letzte Element und der Impetus zur genauen Beobach-
tung kultureller Eigenheiten sollten sich in den ersten
Aktivitdten der Jesuiten in der Eidgenossenschaft wieder-
finden.

Erste Einsitze in Norditalien

1537 gelangten die zehn ersten Jesuiten nach Venedig.
Der Weg fiihrte sie, ausser Ignatius, der von Spanien an-
reiste, iiber Lothringen, Basel, dem Oberrhein entlang
tiber das Vorarlberg ins Tirol und von dort iiber einen
der Pisse in den Siiden. Dabei durchquerten sie auch Ge-
biete der heutigen Schweiz und bekamen sicher auch Ein-
driicke vom Protestantismus. Entsprechende Aufzeich-
nungen datieren aber aus den siebziger Jahren des
Jahrhunderts und werden wegen ihrer zeitlichen Distanz
in diesem Artikel nicht dargelegt. Nach ersten Aktivita-
ten in den oberitalienischen Universitatsstidten gelang-
ten sie nach Rom, wo sie sich auf die pépstliche Bestiti-
gung ihres Zirkels als kirchlichen Orden vorbereiteten.
Wihrend Ignatius bis zu seinem Lebensende dort blieb
und Codure bereits 1542 verschied, gingen die iibrigen
unterschiedlichen Auftragen in ganz Europa, vorerst aber
schwerpunktmissig in Italien, nach.

Die kirchliche Situation in Italien ldsst sich wie folgt
zusammenfassen: Auf der einen Seite stand eine monda-
ne, dekadente Kirche, was sich vor allem in demotivier-
ten Klerikern dusserte, deren ganzes Streben auf die Be-
lehnung mit einkunftstrachtigen Benefizien gerichtet war.
Als Reaktion darauf machten sich ganz verschiedene Re-
formbewegungen breit: predigende Bettelmonche, aske-
tische Stromungen und auch die ersten Gefihrten der
spateren Gesellschaft Jesu. Letztere propagierten, gepragt
vom Aufbruch in Spanien und an der Universitit von
Paris, einen neuen Weg der personlichen religiésen Er-
fahrung, basierend auf den von Ignatius verfassten geist-

24 PRrOSPERI, Concilio, S. 76, 82.
25 ProsPERI, Concilio, S. 10, 19.

lichen Ubungen, verbunden mit einer intensivierten sa-
kramentalen Praxis.?* In diesem Umfeld kursierte auch
reformatorisches Gedankengut, wenn auch nicht in di-
rekt kirchentrennender Intention. Die Zeit bis zur Ein-
fithrung der rémischen Inquisition 1542 und dem Kon-
zil von Trient kann so als gepragt von einer Pluralitdt der
Orthodoxien bezeichnet werden, also von ganz unter-
schiedlichen, sich als (noch nicht) widersprechend wahr-
genommenen Stromungen. Die ersten Jesuiten waren ein
Anbieter in diesem Konglomerat.

In diesem Kontext traten nicht nur Exponenten mit
dem individuellen Ruf nach einer Erneuerung auf, son-
dern es wurde vermehrt auch eine systematische und ko-
ordinierte Reform gefordert. Bereits ab Mitte des 15. Jahr-
hunderts hatten die Wahlkapitulationen jeden Konklaves
den kiinftigen Papst auf die Reform der Kurie und der
Kirche durch ein Konzil verpflichtet. 1532 rief Gian Pie-
tro Carafa, der spatere Papst Paul IV,, nach einer sittli-
chen Reform des Klerus und einer «guerra spirituale»
gegen den Lutheranismus.?® In diesem Zusammenhang
wuchs auch die Forderung nach einer klaren Differenzie-
rung, was als orthodox und heterodox zu gelten habe,
sowie nach einer Strukturierung kirchlichen Lebens. Einen
solchen Prozess durchliefen auch die reformatorischen
Kirchen, nachdem Hoffnungen von sozial tieferen Schich-
ten auf eine Befreiung nicht nur von kirchlicher, sondern
auch von weltlicher Herrschaft zerschlagen worden waren,
und die einzelnen Souverine den Bereich kirchlich-reli-
giosen Lebens in ihre Herrschaft integriert hatten.

Im Zuge dieser komplexen Entwicklung begleiteten
Peter Faber und Diego Lainez im Juni 1539 Kardinal Ennio
Filonardi nach Parma und Piacenza, um dem sich dort
ausbreitenden Luthertum Einhalt zu gebieten. In einem
Brief vom 2. Juni 1540 an Ignatius ldsst Lainez Folgendes
verlauten: «O1i etiam predicar un frayle, 4 mi pobre juicio
un poco lutherano, y asy lo dixe al cardenal y al inquisi-
dor. Ipsi viderint.»?6 Lainez, selbst spanischer Neuchrist,
dessen Grossvater sich noch 1505 wegen Verdachts auf
Kryptojudaismus vor der Inquisition hatte verantworten
miissen, duldete keine Abweichungen von der Lehre der
Kirche und beschritt sogleich offizielle Wege. Im selben
Brief aber fahrt er fort: «El cardenal por esto y por otras
cosas me dixo tres 6 quatro vezes que nos fuésemos, 4 lo
menos yo.»?” Sogar Filonardi, der in papstlicher Sendung
die beiden Jesuiten als Begleiter mitgenommen hatte,
war deren Purismus zu scharf, so dass er sich zugunsten
des anscheinend reformatorisch gesinnten Predigers
aussprach. Es gibt noch weitere Zeugnisse dafiir, dass

26 «Ich horte einen Bettelménch nach meinem bescheidenen Urteil etwas lutheranisch predigen und meldete es dem Kardinal und Inquisitor. Sie

mogen schauen.» (LAINII MONUMENTA [, S. 7f,, Nr. 3).

27 «Aus diesen und anderen Griinden legte mir aber der Kardinal drei oder viermal nahe, dass wir abreisen sollten, oder wenigstens ich.» (LAINII

MoNuUMENTA [, S. 7f,, Nr. 3).



lokale kirchliche und weltliche Autorititen den Jesuiten
nicht einfach die Tore 6ffneten, nur weil sie die reine Lehre
zu vertreten beanspruchten, sondern einheimische Kle-
riker, obwohl die Jesuiten jene der Heterodoxie bezich-
tigt hatten, vorzogen und schiitzten.?

Grundeinstellung zur Reformation

Bereits in der zweiten Hilfte der dreissiger und Anfang
der vierziger Jahre des 16. Jahrhunderts zeigt sich die Ein-
stellung der Jesuiten zur Orthodoxie und damit auch zur
Reformation. Nach ihrer Uberzeugung muss sich der
Mensch in die Ordnung katholischer Religionspraxis ein-
fiigen, wodurch er hingeordnet wird auf die gottliche
Wirklichkeit und eine entsprechende geistliche Erfahrung.
Eine Absage an diese Dynamik hebt ihn aus dieser Aus-
richtung hinaus, was mit den Reformatoren und denen,
die ihnen folgten, geschehen ist. Wohl wird eingestanden,
dass die Ursache dafiir in einer innerkatholischen Deka-
denzliegt. Der Gang der Reformatoren wurde aber trotz-
dem - oder gerade deswegen - als selbstverschuldetes
Aussteigen aus einer durch Taufe und Erziehung vermit-
telten Hinordnung auf Gott verstanden. So erkannten die
Jesuiten der reformatorischen Lehre keinen Wahrheits-
gehalt zu, vielmehr war sie das Produkt eines Zerfalls. Re-
ligionsgespriche galten folglich als obsolet. Die Reform
bestand fiir sie in einer internen Reinigung und der Riick-
fithrung der Verlorenen zur katholischen Glaubenslehre.
So beanspruchten sie auch den Begriff der Reform fiir
sich. Die Anhénger des neuen Glaubens hingegen be-
zeichneten sie durchgehend als Haretiker.

Peter Faber gab sich iiberzeugt: Wenn Luther wieder
dazu gebracht werden konnte, den Habit zu nehmen und
das zu leben, was er in seinen Geliibden einst verspro-
chen hatte, wiirde sich die ganze Reformation bald eriib-
rigen. Natiirlich haben die ersten Jesuiten damit das spi-
rituelle und theologische Gewicht der Reformation
verkannt. Die spanische Herkunft und die Erlebnisse in
Paris und weitere Erfahrungen in Norditalien waren aber
das Fundament fiir diese Auffassung, mit der sich die Je-
suiten, bestdrkt durch die Wertschatzung seitens Pauls
IIL., Julius’ III. und einiger Kardindle sowie durch ihr
schnelles Wachstum, zunehmend bestimmend in den
neuen Prozess katholischer Identitdtsfindung eingaben.

Ab den ausgehenden vierziger Jahren finden sich in
den frithen Schriften Ausserungen, dass die Gesellschaft
Jesu in gottlicher Vorsehung zur Bekdmpfung der Refor-

28 Garcia HERNAN, Ignacio, S. 250-266.

mation aufgebaut worden sei. So formuliert Ignatius selbst
in einem Brief an Petrus Canisius vom 13. August 1554
diesen Gedanken. Der Sekretdr Juan de Polanco legt ihn
dem sogenannten Chronicon, einer chronikalischen Er-
zahlung des frithen Werdegangs des Ordens, zugrunde.
Jerénimo Nadal stellt Luthers Verabschiedung vom Or-
densleben und seinen Aufenthalt in der Wartburg in di-
rekte Parallele zu Ignatius’ Wechsel vom hofischen zum
geistlichen Leben und seiner Zeit in Manresa. Der Abfall
Luthers gilt so als durch die Berufung des Ignatius kom-
pensiert.?

Instruktionen fiir Jesuiten in Gebieten mit
protestantischer Mehrheit

In seinen letzten Lebensjahren gibt Ignatius unter ande-
rem in zwei Briefen Anweisungen zum Wirken in Gebie-
ten mit reformierter Prisenz: den bereits erwdhnten an
Petrus Canisius vom 13. August 1554 und einen von Juan
de Polanco in seinem Auftrag geschriebenen vom 12. Fe-
bruar 1556 an die neu nach Prag gesandten zwolf Jesui-
ten, wo der katholische Bevdlkerungsanteil auf 15 Pro-
zent gesunken war.’* Wohl ist der eine allgemein gehalten
und der andere spezifisch auf Prag zugeschnitten. Igna-
tius lasst aber in beiden in Anbetracht der rasanten Aus-
breitung der reformatorischen Bewegung eine gewisse
Ungeduld und Dringlichkeit durchblicken. Ihren Erfolg
sieht er in einer dem Fassungsvermégen des einfachen
Volkes zugeschnittenen Verkiindigung, in der effizienten
Verbreitung von leicht verstandlichen Druckschriften, be-
sonders aber in der Nachldssigkeit und dem schlechten
Beispiel der katholischen Verantwortungstréger. So liege
es nun an der Gesellschaft Jesu, zur Tat zu schreiten. Ig-
natius verfolgte dabei drei verschiedene Strategien: eine
organisatorische, eine kommunikative und eine person-
lich-interne.

Im Bereich der Organisation schldgt Ignatius im Brief
an Canisius eine rasche und griindliche Ausbildungsre-
form vor. Das tibliche, breit angelegte Theologiestudium
soll den wirklich Begabten vorbehalten bleiben. Mittel-
missige Studenten, die unter dem Eindruck der Uberfor-
derung gefihrdet sind, auf Abwege zu geraten, sollen in
einer kurzen Ausbildung vor allem die Gegenstinde der
Glaubenslehre studieren, in denen ein Dissens mit der
Reformation besteht; und zwar so, dass sie diese dem ein-
fachen Volk anhand eines Katechismus zu vermitteln ver-
mogen. So kénnen in kurzer Zeit zahlreiche Theologen

29 Madrid, 7. Mirz 1546, Peter Faber an Diego Lainez (BEATI PETRI FABRI EPISTOLAE, S. 399-402); Rom, 13. August 1554, Ignatius an Petrus
Canisius (SANCTI IGNATII EPISTOLAE XII, S. 259-262, Appendix I, Nr. 27); ViTA IGNATII LOYOLAE, S. 18; SCHATZ, Deutschland, S 262f.,

VERCRUYSSE, Nadal, S. 297-300.

30 Rom, 13. August 1554, Ignatius an Petrus Canisius (SANCTI IGNATII Ep1sTOLAE XII, S. 259-262, Appendix I, Nr. 27); Rom, 12. Februar 1556,
Juan de Polanco an die in Prag beginnenden Mitbriider (SANcTI IGNATII EPISTOLAE X, S. 689-697, Nr. 6205).



80

fiir die Verkiindigung ausgebildet werden. Dabei weist
Ignatius dem akademisch intellektuellen Studium sekun-
dére Bedeutung zu. Sollte jemand, der dazu destiniert
worden ist, Mithe bekunden, soll er sogleich auf den ein-
facheren Ausbildungsweg zuriickgestuft werden. Direkt
nimmt Ignatius das Medium der leicht zugdnglichen Flug-
schriften auf und animiert zur Nachahmung. Neben die
Glaubensverkiindigung stellt er in Prag in einem ersten
Schritt drei Schulklassen in Latein, Rhetorik sowie Grie-
chisch und Hebriisch. Untere Klassen sollen unter ande-
rem wegen mangelnder Tschechischkenntisse der Jesui-
ten («non havendo lingua boemica») noch nicht gefiihrt
werden.’! Eigene Anweisung gibt Ignatius auch zum wirt-
schaftlichen Aufbau des Kollegs. So soll die materielle
Konsolidierung nie aus den Augen verloren werden, wofiir
vor allem das Wohlwollen des K6nigs und kompetenter
Biirger gesucht werden soll.

Die kommunikative Komponente konkretisiert sich
unter verschiedenen Aspekten einer leichten Zuganglich-
keit. So sollten die in kurzem Verfahren ausgebildeten
Theologen in verstindlicher Sprache Kindern und dem
einfachen Volk den Glauben erklédren. Die Flugschriften
sollten wohl von qualifiziertem Personal, aber in einfa-
chen Worten verfasst sein. Besonders in der Sorge um
die ausreichende Dotierung des Kollegs miissen sie auf
dessen Bedeutung fiir das Gemeinwohl hinweisen und
jeden Eindruck der Habgier vermeiden. So arbeiteten
die Jesuiten auf multiplikatorische Weise. Denn auch fort-
geschrittene Schiiler in den oberen Klassen sollen Ein-
blick in das theologische Grundwissen bekommen und
in den umliegenden Dorfern eines Kollegs gezielt kate-
chetisch eingesetzt werden. Unter den Jesuiten in Prag
soll ganz besonders darauf geachtet werden, welche iiber
die Begabung zu einer offenen und menschenfreundli-
chen Kommunikation verfiigen und folglich den Kon-
takt zu hohergestellten Personlichkeiten suchen sollen.
In den Predigten soll die reformatorische Lehre nicht wi-
derlegt, sondern die eigene vertieft werden. Deutlich un-
terstreicht Ignatius, dass dabei jede Polemik zu vermei-
den sei. Zur Schule sollen die Sohne jeglicher Familien
zugelassen werden, sofern sie der disziplinarischen Ord-
nung der Schule Folge leisten. Selbst in internen Ubun-
gen von Disputationen darf es zu keinen Gehdssigkeiten
kommen. Die Jesuiten sollen so durch die Kommunika-
tion persénlicher Uberzeugung und Menschenfreund-
lichkeit und nicht tiber ein Wetteifern Anhanger des Pro-
testantismus zum Katholizismus hinfithren. Zu diesem
Komplex nach aussen gerichteten Wirkens gehoren auch
soziale und karitative Einsdtze. Damit darf nicht eine po-
sitive Wahrnehmung der Reformation oder das Zugeste-

31 SANcTI IGNATII EPISTOLAE X, S. 692.
32 HOFFAERUS, Instructio, fol. 8v-9v.
33 CAUTELAE CIRCA MISSIONES, S. 202-204.

hen wahrer Inhalte verbunden werden. Die katholischen
Schiiler werden zu einem konsequenten Empfang der
Sakramente verpflichtet. Hingegen erwartet Ignatius von
seinen Mitbriider in seinen Anweisungen zum personli-
chen Lebensstil, dass sie die reformatorische Lehre als
Irrtum genau kennen, um auf diesem Hintergrund ent-
sprechende Gespriche zu fithren. Auch miissen sie sich
in einer den Normen entsprechenden liturgischen und
spirituellen Lebensfithrung das eigentliche Anliegen der
Kollegsgriindung in Prag, namlich die Riickfithrung der
Protestanten zum Katholizismus, zu ihrem eigenen ma-
chen. Ignatius ist davon iiberzeugt, dass die Jesuiten nur
gewinnend wirken kénnen, wenn sie selber einen gesun-
den Lebensstil pflegen. Der Wohnraum soll dafiir ent-
sprechend ausgestattet sein. Dabei sollen sie im Studium,
in Gebetsiibungen und selbst in der Verkiindigung Mass
halten. Uber regelmissige Korrespondenz mit der Or-
densleitung in Rom und den iibrigen Niederlassungen im
deutschen Sprachraum bleibt die fortwdhrende Einbin-
dung in den Orden garantiert. Ignatius ldsst sich in sei-
nen Anweisungen zur organisatorischen und kommuni-
kativen Komponente ganz vom Beispiel der Reformatoren
leiten, in der personlich-internen reagiert er auf das Ver-
sagen der katholischen Verantwortungstrager und baut
einen eigenen Tugendkatalog und einen neuen Lebens-
stil auf. In diesem Zusammenspiel gibt er sich iiberzeugt,
ein Netzwerk zur schnellen Eindimmung des Protestan-
tismus zu schaffen, allerdings ohne diesen in direkt kon-
frontativen Einsétzen zu bekampfen.

Verhaltensanweisungen an die ersten Jesuiten
in Luzern

Wie Ignatius bzw. Polanco 1556 an die ersten zwo6lf Jesu-
iten in Prag, so hat der Provinzial der Germania Superi-
or, Paul Hoffaeus, 1574 eine Instruktion fiir die beiden
ersten nach Luzern gesandten Mitbriider Martin Leuben-
stein und Vitus Liner verfasst.’? Ein Katalog weiterer Do-
kumente muss zum Grundbestand jeder Niederlassung
gehort haben. Denn im Staatsarchiv Luzern ist ferner eine
umfangreiche Verhaltensanweisung zum seelsorglichen
Wirken fiir alle Jesuiten mit dem Titel Cautelae circa mis-
siones in universum aus dem ausgehenden 16. oder be-
ginnenden 17. Jahrhundert, also aus dem Generalat von
Claudio Acquaviva erhalten.? Wie bereits Ignatius 1556
die Prager Jesuiten verpflichtete, seinen Brief allwochent-
lich vor versammelter Gemeinschaft zu verlesen, so hilt
auch dieses Dokument fest, dass alle Wochen die regulas
missionum wiederholt verkiindet werden miissen. Ob nur



die 24 Paragraphen der Cautelae oder noch andere Texte
damit gemeint waren, ist nicht mit Eindeutigkeit zu be-
antworten. Ferner sollen die Jesuiten eine Handreichung
zum fruchtbaren Wirken lesen und diese im Hinblick auf
ihre jeweilige Situation konkret umsetzen. Das regelmis-
sige Vortragen und Konsultieren von Regelwerken gehor-
te zur jesuitischen Identitatsbildung. Hingegen bleibt un-
Kklar, wie sich die Zusammensetzung solcher Dokumente
genau gestaltete.

Die Cautelae verpflichten zudem darauf, tdglich die
Vorkommnisse, die auf gottliches Wirken zurtickgefiihrt
werden, schriftlich festzuhalten. Sie und die Schrift von
Hoffaeus erinnern an die Regel, allwichentlich dem je-
weiligen Oberen, im Falle von Luzern dem Provinzial, zu
schreiben, der auch in bestimmten Intervallen zu antwor-
ten hat, wobei Zeugnisse dieser Korrespondenz nicht er-
halten sind. Des Vorhandenseins und der Bedeutung solch
vielgestaltiger und oft nicht mehr zuganglicher schriftli-
cher Dokumentation muss man sich bewusst sein, weil
in den beiden Dokumenten von Paul Hoffdus und den
Cautelae nur wenige organisatorische Verfiigungen im
Sinne der im letzten Abschnitt vorgestellten Dreiteilung
zu finden sind. Hoffaeus deutet lediglich an, dass auf die
Ero6ffnung einer Grundschule verzichtet werden soll, wenn
die Pfarreien diesen Erziehungsbereich abdecken. Diese
knappe Abhandlung tiber das Unterrichtswesen, das be-
reits 1556 im Orden die Hauptaufgabe darstellte, erstaunt
insofern, als nur drei Jahre spiter, 1577, in Luzern ein
Kolleg gestiftet werden sollte. Hoffaeus nimmt zudem,
wie auch Ignatius 1556, eine klare Aufgabenverteilung
vor, die sich auf Predigen, Christenlehre und den Besuch
von Gefangenen und Kranken beschrankt. Beim Dekan,
dem regionalen Vertreter des Bischofs, sollen sich die bei-
den Luzerner Jesuiten um die Erlaubnis bemiihen, in vol-
ler Freiheit die Sakramente spenden zu diirfen, was ge-
mass Kirchenrecht das Einverstdndnis jedes Ortspfarrers
erforderte. Die Unabhingigkeit vom Ortsklerus ist das
einzige ausdriicklich genannte juristische Privileg, das es
zu erstreben galt.

Zumal es insbesondere bei der Cautelae aber auch
beim Dokument von Hoffaeus um spezifische Verhaltens-
richtlinien in der Seelsorge geht, fallen die Anweisungen
zum personlichen Lebensstil der Jesuiten eher knapp aus.
Die Cautelae legen mit Nachdruck nahe, dass die Jesui-
ten sich im Eifer nicht verlieren und sich der Gefahr einer
kérperlichen oder seelischen Uberlastung nicht ausset-
zen diirfen, der mit einem geregelten geistlichen Leben
entgegengewirkt werden kann. Damit ist ein Gedanken-
gut integriert, das sich sowohl im Brief des Ignatius an
die Jesuiten in Prag von 1556 als auch in einem Mahn-

schreiben von Diego Lainez vom 1. Dezember 1558 an
die Mitbriider in Ubersee findet.>

Im kommunikativen Bereich empfiehlt Hoffaeus die
kulturellen Gewohnheiten der lokalen Bevolkerung ge-
nau zu beobachten und deren Sprache zu lernen. An-
klang findet darin das in Paris grundgelegte Element der
Verkiindbarkeit des Christentums in jeder Gesellschaft,
wobei es hier aus dem Umfeld der Uberseemission her-
ausgehoben und auf die Lander der katholischen Reform
angewendet wird. In der Entschiedenheit zur Wahr-
nehmung kultureller Eigenheiten liegt die Selbstverstand-
lichkeit, dass sich das jesuitische Apostolat je unterschied-
lich konkretisiert. Dabei wird aber eingescharft: «[...]
eiusque candori prudenti simplicitate, sicut feret nostrum
Institutum se accommodent; nullaque prorsus prodant
argumenta, astutiae vel audaciae.»* Anpassungen an die
ortlichen Sitten sind also nur im Bereich des sogenann-
ten Institutum, eines fiir den ganzen Orden tibergeord-
neten, verbindlichen Regelwerks, zugelassen. Hier zeigt
sich die Spannung von Uniformitidt und Zentralismus
einerseits und Anpassung an die jeweiligen Kulturen an-
dererseits, die die Gesellschaft Jesu bis zu ihrer Aufhe-
bung pragte. Die klare Maxime, das Institutum nie zu
tibertreten, entbehrt insofern ihrer Schirfe, als dessen
Inhalte nie definitiv festgelegt wurden.?

Was die kommunikativen Werte betrifft, ist die For-
derung von Menschenfreundlichkeit und Authentizitét
zentral. Dies verlangt bereits Faber 1546 in seinen Rat-
schldgen zum Umgang mit Protestanten und findet sich
im Prager Brief von 1556. Nur spielt sowohl in den
Cautelae als auch bei Hoffaeus die Begegnung mit Pro-
testanten keine Rolle. Auch wird im Gegensatz zum Brief
fiir Prag die Kenntnis der reformatorischen Lehre nicht
gefordert. Vielmehr wird fiir Luzern von einer homogen
katholischen Bevolkerung ausgegangen, deren Gunst es
zu gewinnen galt.

Die Cautelae weisen allerdings zuerst zur Diskretion.
Der einzelne Jesuit steht im Dienst des Gesamtordens und
soll sich keine eigene Hausmacht aufbauen. Extravertier-
te Selbstgefilligkeit wird von Kontaktfreudigkeit klar un-
terschieden. Vor allem ist jedem Argwohn vorzubeugen,
die Jesuiten wiirden sich abfillig iiber den Bildungsstand
des Weltklerus dussern. Auch von zu vertrauten Freund-
schaften, vor allem aber auch von zu personlichen Ge-
sprachen mit Frauen ausserhalb des Beichtstuhls soll man
Abstand halten. Zur Vorsicht raten die Cautelae auch bei
gesellschaftlichen und lokalpolitischen Konflikten, be-
sonders wenn die jeweiligen Patres mit den 6rtlichen Ge-
pflogenheiten noch nicht vertraut sind. Der Orden ver-
folgt religiose Ziele, nimmt aber zum politischen oder

34 Diego Lainez an die Mitbriider in Ubersee, Rom, 1. Dezember 1558 (LAINIT MONUMENTA IV, S. 15-19, Nr. 1042).
35 ... sie sollen sich in Einfachheit der klugen Redlichkeit anpassen, wie es unser Institut fordert, und keine Inhalte weder in Schlauheit noch Kiihnheit

weiterentwickeln. (HoFrFAEUS, Instructio, fol. 8v.)
36 FOR MATTERS, S. 2-28, besonders 15.

81




82

gesellschaftlichen Geschehen keine Stellung.’” Ebenso
soll jeder Verdacht vermieden werden, Jesuiten hitten
eine Neigung zu monddnem Lebensstil und zu noblen
Gastmiéhlern. Deutlich fordern die Cautelae, sich nach
einem Besuch in gehobener Gesellschaft nicht mit der
Kutsche ins Kolleg zuriickfahren zu lassen, sondern zu
Fuss zu gehen. Dies bekommt insofern zusdtzliches Ge-
wicht, als Hoffaeus durchaus empfiehlt, das Wohl-
wollen der Ratsherren zu suchen. In Begegnungen sol-
len seine Mitbriider aber nur mit Vorsicht die Gespra-
che auf geistliche Themen lenken und vor allem aber in
Bitten um Gunsterweise zuriickhaltend bleiben. Hinge-
gen sollen sie um Ratschldge fiir den geeigneten Umgang
mit dem einfachen Volk bitten und diese bereitwillig an-
nehmen.

Die Anweisungen der beiden Dokumente liegen in
einer Linie mit der Entwicklung des jesuitischen Apo-
stolats seit den dreissiger Jahren des 16. Jahrhunderts.
Was die Umgangsformen anbelangt, ist aber eine klare
Sensibilisierung feststellbar. Die Stossrichtung ist diesel-
be, aber sie ist sanfter geworden. Zudem zeugen beide
Dokumente klar davon, dass man sich an eine katholi-
sche Bevolkerung richtet. Hoffaeus greift nur einmal die
Thematik der Reformation auf und verbietet, deren Lehre
offentlich zu verurteilen. Erklart werden soll nur der ka-
tholische Glauben, aber in klaren und einfachen Formu-
lierungen, die das Volk aufnehmen kann. Die Cautelae
sind etwas konkreter und verordnen, sich jeder Streitge-
sprache mit Protestanten zu enthalten. Wo dies unaus-
weichlich sei, antworte man in kurzen und klaren Wor-
ten und beende mit folgender Aussage die Konfrontation:
«Ante Lutherum, Zwinglium, Calvinum sacram scriptu-
ram extitisse in Ecclesia, et patres et dominos, quos Deus
dedit Ecclesiae, consequenter scripsisse et ita scripturam
intellexisse, praestare his adhaerere quam novitiatibus,
quae dissidiorum omnium causa fuerunt.»* Die Reka-
tholisierung verlorener Glaubiger war offensichtlich kein
erklirtes Ziel mehr. Auch wurde der Reformation als Pro-
vokateurin im Gegensatz zu fritheren Einsitzen keine
zentrale Rolle mehr zugemessen. Vielmehr versuchte man
Konfrontationen wie auch Polemiken zu vermeiden und
eine katholische Bevolkerung durch den Aufbau einer
neuen und positiven Kirchlichkeit im Glauben zu stabi-
lisieren.

37 FORESTA, Erste Jesuiten, S. 30, 37f.

Conclusio

Der Jesuitenorden in seinem Werdegang und in seiner
Einstellung zur Reformation ist nur auf dem Hintergrund
des Eintritts der spanischen Monarchie in das siglo de
oro zu verstehen. Seine ersten Mitglieder waren direkt
in diese Dynamik eingebunden und orientierten sich im
Aufbau ihres Werkes zuerst an den Herausforderungen
und Werten einer neuen Globalisierung, Kirchlichkeit
und Mystik. Die reformatorische Bewegung wurde dabei
wahrgenommen, aber lediglich in den Kategorien der
Subversion; ein Eindruck, der sich in Erfahrungen an der
Universitét in Paris erhértete. Die ersten Einsatze in Ita-
lien trugen so auch eine klar antireformatorische Stoss-
richtung. Die Jesuiten schreckten nicht davor zuriick,
verdachtige Kleriker zu denunzieren, womit sie bei der
ortlichen Hierarchie bisweilen auf klare Ablehnung
stiessen. Das Ringen aber um eine Vermittlung der Glau-
benslehren in einfachen Worten und der Aufbau guter
Kontakte mit der kirchlichen und weltlichen Obrigkeit
fithrten dazu, dass sie in ganz Europa zur Erneuerung
der Kirche und zur Bildung der Bevdlkerung engagiert
wurden. Gerade in Lindern mit reformierter Prisenz
mieden sie von Anfang an direkte Konfrontationen und
Polemiken. Ebenso fehlen auch Hinweise auf Denunzi-
ationen. Vielmehr versuchten sie durch authentischen
Lebensstil und Kontaktfreudigkeit die Sympathie der Be-
volkerung zu gewinnen und Anhanger der reformatori-
schen Lehre in die Kirche zuriickzufithren. Die von Je-
suiten gefithrten Schulen standen auch den Séhnen
konfessionsfremder Eltern offen. Diese Merkmale jesu-
itischen Wirkens prégten auch die Weisungen fiir die ers-
ten Jesuiten in Luzern. Allerdings spielte hier die Kon-
frontation mit der Reformation sowohl in allgemeinen
als auch in eigens fiir Luzern verfassten Instruktionen
keine Rolle mehr. Eine Rekatholisierung wurde als Ziel
nicht mehr thematisiert. Der Fokus lag ganz auf der kirch-
lichen Reform einer katholischen Bevélkerung.

38 Die heilige Schrift hat schon vor Luther, Zwingli und Calvin in der Kirche existiert. Sowohl die Viter als auch die von Gott gegebenen Vorsteher der
Kirche haben einsichtig geschrieben und so die Schrift erkannt, so dass es besser sei, diesen anzuhingen als den Neuheiten, die Ursache aller

Zwietracht geworden sind. (CAUTELAE CIRCA MISSIONES, S. 203).



Quellenbeilage:
Instructio pro missione Lucernensi

Staatsarchiv Luzern Akt 191/23 fol. 8v-9v

Imprimis diligenter ac saepe in memoriam revocent et
exequantur [sic], quae R.P.N. Generalis sancte et sollicite proprio
scripto monuit. P. Martinus Leubenstein erit utriusque superior,
dabitque operam ut Societatis vivendi ratio, modusque
procedendi suaviter servetur [sic]. Sicut in his nostris collegiis
consuevit, et loci ac personarum ratio ferre poterit.

Cumque ipsi sint prima luminaria societatis illis in locis sollicite
atque ita prudenter ambulent, ut illorum lucernae semper
accensum lumen habeant et lampades oleo semper plenae
ardeant; Denique bonus odor sint nostrae sanctae Societatis per
universam Helvetiam.

Populi mores diligenter observent, eiusque candori prudenti
simplicitate, sicut feret nostrum Institutum se accommodent;
nullaque prorsus prodant argumenta, astutiae vel audaciae.
Eorum quoque ieiunandi rationem universalem pari modo
observent, praesertim quo ad oleum et ova, quatenus id feret
valetudo.

Si difficultas oriatur quaecumque illa sit, ad eam respondeant,
vel id demum faciant, quod utrique videbitur commodum et
aedificativam.

Or

Si autem res dubia sit, eam partem eligant, et practicent quae ipsis
videbitur tutior, quando D[omi]nis mora timetur molesta fore.
Hac tamen conditione, ut dicant, rem post factum se adhuc
devolvere debere ad suum superiorem.

In manu patris Martini erunt facultates, quas hinc accepit,
poteritque P. Vito liberalem facere earundem comunicationem
sicut res et discretio docebit.

P. Martinus vacabit muneri concionandi, P. Vitus vero
explicandae doctrinae christianae; uterque vero etiam aliis
pietatis operibus in societate notis et consuetis vacare poterit:
Praesertim autem habeat sibi P. Vitus commendata hospitalia
carceres et infirmos.

In concionibus plane omittendae erunt reprehensionibus, et
suavitate et precibus potius agendum. Nec tractanda argumenta
haereticorum sed solum confirmanda dogmata catholica moralia
et popularia cum significatione pietatis frequenter et diligenter
inservenda. Solido certa et autentica quidem sed non alta tamen
adferenda, brevitate denique magna utendum, donec ipsis populus
assueverit et opinio aliqua bona et autoritas comparata sit.

Eadem fere dicta sint de doctrina chrl[ist]iana parvulis explicanda
quod forte satis erit dominicis diebus fieri nisi aliud in D[omi]no
videatur.

D[omi]nos senatores sibi faciant familiares in D[omi]no illis
deferendo eosdem opportune invisendo, sed tamen non facile,
nec statim sp[iritjualia administrando, nisi ipsimet ea esurire et
amare iisque delectari patentur. Ipsis suas necessitates modeste
declarent, multis in petitionibus se odiosos ne faciant; praesertim
abstineant a petitione rerum curiosarum, et non ad modum pro
tempore necessariarum. Libenter et sponte accipiant, imo [sic]
petant a viris sapientibus et fidelibus informationem de agendis et
cavendis in conversatione populi.

Liberum erit honestorum virorum liberos hoc initio, aliqua, una
vel altera diei hora instituere in literis, si scholae tamen sint, quod
si Aphabetarii in parochialem sedulam reijci possint, id bono
modo fiat, nisi hoc tamen aegre laturi timeantur d[omi]ni quibus
erit indulgendum.

Linguam quam possunt optime addiscant, omnibus se affamiles
et in D[omi]no amabiles praebeant; libenter vocati comappareant
et conversari volentibus indulgeant; Muliercularum tamen
colloquia extra confess-

ov

sionem non facile admittant. Cum sacerdotibus totoque clero
nulla pro[r]sus ratione contendant, sed omnia hoc initio illorum
vitia dissimulent.

Denique omnes intelligant ipso facto, nos non quaerere illic
temporalia lucra nec commoda gulae aut ventris, sed cupere
tantum servire illorum commodis sp([iritJualibus et honori
divino, nosque contentos esse honesta et necessaria sustentatione
aliisque ad ministeria nostra merito requisitis.

Constantiae petant a D[omi]no Decano literas patentes, quibus
declaret nobis licere omnium confessiones audire, quocui in
templo, et co[mun]ionem extra pascha, et mortis articulum
administrare omnibus ad nos venientibus, sicut ubique nobis
permittitur.

Diligenter cognoscant qua via tuto scribere possint et id studeant
facere octavo quoque die, si id ferat occasio.

2° Cum itaque co[n]stantiam etc.
Paulus Hoffaeus

Anschrift des Verfassers:

PD Dr. Paul Oberholzer SJ
Pontificia Universita Gregoriana
Piazza della Pilotta 4

1-00187 Roma

83



84

Bibliographie

Quellen

AcTA PATRIS IGNATII
Acta Patris Ignatii scripta a P. Lud. Gonzalez de Camara
1553/1555, in: Fontes Narrativi de S. Ignatio de Loyola et de
Societate lesu initiis, Vol. I. Narrationes scriptae ante annum
1557, Romae 1943 (Monumenta Historica Societatis Iesu,
Bd. 66), S. 323-507.

EPISTOLAE S. FRANCISCI XAVERII
Epistolae S. Francisci Xaverii aliaque eius Scripta, Tomus I
(1535-1548), Romae 1944 (Monumenta Historica Societatis
Tesu, Bd. 67).

CAUTELAE CIRCA MISSIONES
Cautelae circa missiones in universum, in: Sieber, Dominik,
Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale
Magie. Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel 2005
(Luzerner Historische Verdffentlichungen, Bd. 40), S. 202-
204.

LAINII MONUMENTA I-VIII
Lainii Monumenta. Epistolae et acta Patris Jacobi Lainii se-
cundi praepositi generalis Societatis Jesu, ex autographis vel
originalibus exemplis potissimum deprompta a patribus ejus-
dem Societatis edita, Tomus I-VIII, Matriti 1912-1917 (Mo-
numenta Historica Societatis Iesu, Bd. 44, 45, 47, 49, 50, 51,
53,/55).

PETRI FABRI EPISTOLAE
Beati Petri Fabri primi sacerdotis e Societate Jesu. Epistolae,
Memoriale et Processus, Matriti 1914 (Monumenta Historica
Societatis Jesu, Bd. 48), S. 488-696.

HOFFAEUS, INSTRUCTIO
Paul Hoffaeus, Instructio pro missione Lucernensi, in: Staats-
archiv Luzern, AKT 19 1/23, fol. 8v-9v.

PETRI CANISII EPISTOLAE ET ACTA I-VIII
Beati Petri Canisii Societatis Iesu epistulae et acta, vol. [-VIII,
Braunsberger, Otto (Hrsg.), Friburgi Brisgoviae 1896-1926.

SancTI IgNAaTII EP1STOLAE X, XII
Sancti Ignatii de Loyola Epistolae et Instructiones X, Matriti
1910-1911, (Monumenta Historica Societatis Iesu, Bd. 39, 42).

ViTA IGNATII LOYOLAE
Vita Ignatii Loiolae et Rerum Societatis Jesu Historia auctore
Joanne Alphonso de Polanco, Tomus Primus (1491-1549),
Matriti 1894 (Monumenta Historica Societatis Iesu, Bd. 1).

Literatur

DELGADO, Christliche Missionare
Delgado, Mariano, Christliche Missionare und Indianische
Religionen in der Frithen Neuzeit. Eine Typologie in Theorie
und Praxis, in: Bsteh, Petrus/Proksch, Brigitte/Hoffmann,
Cosmas (Hrsg.), Die Orden im Wandel Europas. Historische
Episoden und ihre globalen Folgen, Wien/Berlin 2013 (Spiri-
tualitdt im Dialog, Bd. 5), S. 171-190.

DELGADO, Spanisches Jahrhundert
Delgado, Mariano, Das spanische Jahrhundert (1492-1659).
Politik — Religion - Wirtschaft — Kultur, Darmstadt 2016.

DELGADO, Traum
Delgado, Mariano, Der Traum von der Universalmonarchie.
Zur Danielrezeption in den iberischen Kulturen nach 1492, in:
Delgado, Mariano/Koch, Klaus/Marsch, Edgar (Hrsg.), Euro-
pa, Tausendjahriges Reich und Neue Welt. Zwei Jahrtausende
Geschichte und Utopie in der Rezeption des Danielbuches,
Freiburg/Stuttgart 2003 (Studien zur christlichen Religions-
und Kulturgeschichte, Bd. 1), S. 252-305.

FORESTA, Erste Jesuiten
Foresta, Patrizio, Die ersten Jesuiten in Deutschland und ihre
Wahrnehumg der politisch-verfassungsrechtlichen Verhiltnis-
se. Ein spezifisches Amtsverstindnis bei Petrus Canisius? in:
Decot, Rolf (Hrsg.), Konfessionskonflikt, Kirchenstruktur,
Kulturwandel. Die Jesuiten im Reich nach 1556, Mainz 2007
(Veréffentlichungen des Instituts fiir Européische Geschichte
Mainz - Abteilung fiir Abendldndische Religionsgeschichte,
Beiheft 77), S. 23-40.

GARrcia HERNAN, Ignacio
Garcia Herndn, Enrique, Ignacio de Loyola. Espafioles Emi-
nentes, Madrid 2013.

Le GorF, Kultur
Le Goff, Jacques, Kultur des europdischen Mittelalters, Miin-
chen, Ziirich 1970 (Knaurs grosse Kulturgeschichte).

O’MALLEY, Erste Jesuiten
O’Malley, John W., Die ersten Jesuiten, Wiirzburg 1995.

OBERHOLZER, Carlo Borromeo
Oberholzer, Paul, Carlo Borromeo und die ersten Jesuiten in
der Eidgenossenschaft, in: Delgado, Mariano/Ries, Markus
(Hrsg.), Karl Borroméus und die Katholische Reform. Akten
des Freiburger Symposiums zur 400. Wiederkehr der Heilig-
sprechung des Schutzpatrons der katholischen Schweiz, Fri-
bourg/Stuttgart 2010 (Studien zur christlichen Kultur- und
Religionsgeschichte, Bd. 13), S. 145-193.

OBERHOLZER, Diego Lainez
Oberholzer, Paul, Diego Lainez y la cultura alemana, in: Garcia
Hernén, Enrique/Skowron, Ryszard (Hrsg.), From Ireland to
Poland. Northern Europe, Spain and the Early Modern World,
Madrid 2015, S. 333-349.

OBERHOLZER, Konzil
Oberholzer, Paul, Das Konzil von Trient im Spiegel der or-
densinternen Korrespondenz, in: Oberholzer, Paul (Hrsg.),
Diego Lainez (1512-1565) and his Generalate. Jesuit with Je-
wish Roots, Close Confidant of Ignatius of Loyola, Preeminent
Theologian of the Council of Trent, Roma 2015 (Bibliotheca
Instituti Historici Societatis Iesu, Bd. 76), S. 527-563.

OBERHOLZER, Nuestra identidad
Oberholzer, Paul, Nuestra identidad y nuestro carisma origi-
nal. Algunas reflexiones historiogréficas, in: Revista de espiri-
tualidad ignaciana XLI, 3/2010, Nr. 125, S. 97-109.

OBERHOLZER, Protestantismusbild
Oberholzer, Paul, Das Protestantismusbild der ersten Jesuiten,
in: Henker, Michael et al. (Hrsg.), FirstenMacht & wahrer
Glaube - Reformation und Gegenreformation. Das Beispiel
Pfalz-Neuburg, Regensburg 2017, S. 104-113.

OBERHOLZER, Repaso general
Oberholzer, Paul, Repaso general al tiempo fundacional de la
Compafiia de Jesus, in: Oberholzer, Paul (Hrsg.), Diego Lainez
(1512-1565) and his Generalate. Jesuit with Jewish Roots, Close
Confidant of Ignatius of Loyola, Preeminent Theologian of the
Council of Trent, Roma 2015 (Bibliotheca Instituti Historici
Societatis Iesu, Bd. 76), S. 3-14.

PADBERG ET AL, For Matters
Padberg, John W./O’Keefe, Martin D./McCarthy, John L. (Hrsg.),
For Matters of Greater Moment. The First Thirty Jesuit Gene-
ral Congregations, a Brief History and a Translation of the
Decrees, St. Louis 1994.

PETTER, Probleme
Petter, Wolfgang, Probleme der deutsch-spanischen Begeg-
nung in den Anfingen Karls V., in: Vincke, Johannes (Hrsg.),
Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spaniens, Bd. 26,
Miinster 1971, S. 89-150.

ProspERI, Concilio
Prosperi, Adriano, Il Concilio di Trento. Una introduzione
storica, Torino 2001.

RAVIER, Ignatius
Ravier, André, Ignatius von Loyola griindet die Gesellschaft
Jesu, Wiirzburg 1982.

ScHATZ, Deutschland
Schatz, Klaus, Deutschland und die Reformation in der Sicht
Peter Fabers (1506-1546), in: Geist und Leben 69/1996,
S.207-213.

SKINNER, Foundations
Skinner, Quentin, The foundations of modern political
thought. Volume two: The age of Reformation, Cambridge
1993°.,

STROBEL, Gesellschaft Jesu
Strobel, Ferdinand, Die Gesellschaft Jesu in der Schweiz, in:
Helvetia Sacra, Abt. VII, Der Regularklerus, Bern 1976,
S. 5-609.

VERCRUYSSE, Nadal
Vercruysse, Jos E., Nadal et la Contre-Réforme, in: Gregoria-
num 72/1991, S. 289-315.




	Die Reformation in den Schriften der ersten Jesuiten : Suche nach Entsprechungen und Abweichungen in ihrem Wirken in der Eidgenossenschaft

