
Zeitschrift: Der Geschichtsfreund : Mitteilungen des Historischen Vereins
Zentralschweiz

Herausgeber: Historischer Verein Zentralschweiz

Band: 171 (2018)

Artikel: Die Reformation in den Schriften der ersten Jesuiten : Suche nach
Entsprechungen und Abweichungen in ihrem Wirken in der
Eidgenossenschaft

Autor: Oberholzer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-787273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-787273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Reformation in den Schriften
der ersten Jesuiten
Suche nach Entsprechungen und Abweichungen
in ihrem Wirken in der Eidgenossenschaft

Paul Oberholzer

Zur Gründung des Jesuitenordens 73

Die Anfänge in der Eidgenossenschaft 74

Spanien im frühen 16. Jahrhundert 76

Studienzeit der ersten Jesuiten in Paris 77

Erste Einsätze in Norditalien 78

Grundeinstellung zur Reformation 79

Conclusio

Quellenbeilage: Instructio pro missione Lucernensi

Bibliographie

83

84



Fragt man nach Reaktionen von katholischer Seite auf
den Ausbruch der Reformation, fällt bald einmal der Name

der Gesellschaft Jesu. Sie gilt als erste katholische
Organisation, die sich der sich ausbreitenden Reformation mit
intellektuellem Anspruch und koordinierter
Überzeugungsarbeit in den Weg stellen konnte. Ihre Mitglieder
gelten als Herolde des Konzils von Trient, als Garanten

der Gegenreformation, beziehungsweise Katholischen

Reform. Diese Auffassung prägte bereits in der Frühzeit
des Ordens, den vierziger Jahren des 16. Jahrhunderts,
die Identität der Jesuiten - und wenig später auch die

Wahrnehmung ihrer Gegner. Diese Polarisierung spitzte
sich im Laufe des 19. Jahrhunderts zu, so dass sich in
welchem politischen Milieu auch immer das

konservativ-katholische oder das liberal-republikanische Lager
diesem Deutungsschema entweder in bewundernd apologetischer

oder in dezidiert ablehnender Haltung verschrieb.

In ganz Europa, ausser Grossbritannien, und Lateinamerika

erlebten die Jesuiten Vertreibungen oder Berufungen

als unmittelbare Folgen liberaler oder konservativer
Machtwechsel. Das Bild vom Verhältnis zwischen Gesellschaft

Jesu und Reformation war somit von einer
weitgehenden Übereinstimmung im Inhalt, hingegen von einem

grossen Unterschied in der Wertung geprägt. Vor allem

seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965)
bekundeten Jesuiten vermehrt Mühe damit, sich als

Mitglieder eines zur Abwehr der Reformation eingerichteten
Ordens zu wähnen. Dass die Jesuiten in frühen Quellen
als preti reformati, also reformierte Priester, bezeichnet

werden, lud zu Reflexionen über einen letztlich identischen

Urgrund und übereinstimmende Gründungsintentionen

ein, die die ersten Mitglieder des Ordens mit den

Reformatoren teilten.

Zur Gründung des Jesuitenordens

Die Gründung der Gesellschaft Jesu zog sich über eine

Spanne von knapp hundert Jahren. Grundstein bildet das

erste Zeugnis, dass Ignatius von Loyola, geboren ca. 1491

als baskischer Edelmann, einen religiös gesinnten
Gefährtenkreis um sich zu scharen begann. Erste Quellen

belegen dies in unklaren, chronikalischen Zügen für seine

ersten Studienjahre in Barcelona, 1524-1526, direkt nach

der Rückkehr von seiner Pilgerreise nach Jerusalem.1

Seinen Abschluss findet der Gründungsprozess mit dem

Ableben des fünften Generaloberen Claudio Acquaviva
im Jahre 1615. Obwohl damals schon längst keine
Gefährten der ersten Stunde mehr lebten, wurden in seinem

Generalat, das von 1581 bis 1615 dauerte, Projekte initi¬

iert, die bis heute als Wesensmerkmale des Ordens
gelten. Unterteilt werden diese rund neunzig Jahre in
folgende vier Abschnitte:

Eine charismatisch vor-institutionelle Epoche erstreckt

sich von 1524 bis zur päpstlichen Bestätigung des Ordens

mit der Bulle Regimini Militantis Ecclesiae vom 27.

September 1540. Erst dann kann von einem religiösen Orden

im eigentlichen Sinn gesprochen werden. In den

vorausgehenden Jahren bildete sich, gezeichnet von Fluktuation,

eine Gruppe von steigendem Verbindlichkeitsgrad.
Schriftliche Zeugnisse aus der Zeit vor der Ankunft der

Gruppe in Rom im Herbst 1537 sind sehr spärlich erhalten.

Direkt belegt ist aber die Erteilung der ersten päpstlichen

Sendung im Juni 1539 an Peter Faber 1506 -1546)
und Diego Lalnez (1512-1565) nach Parma und Piacenza

zur Eindämmung des sich vorrückenden Lutheranismus.

Im März 1540 brachen Simäo Rodrigues (1509/10-1579)
und Franz Xaver (1506-1552) auf Bitten König Joäos III.
(1502-1557) nach Lissabon auf, mit dem Fernziel Indien.2

Damit finden sich zwei Tätigkeitsfelder grundgelegt: die

Begegnung mit dem Phänomen der Reformation und
die Überseemission.

Eine kreativ institutionelle Gründungszeit umfasst

die folgenden Jahre bis zum Tod von Ignatius 1556. Er
verfasste die Konstitutionen und baute die Infrastruktur

zur papierbasierten Verwaltung eines weltweit agierenden

Ordens auf. Unter Mithilfe des Sekretärs Juan de

Polanco (1517-1576) wurde ab 1547 ein differenziertes

Korrespondenz- und Dokumentationswesen eingerichtet,

durch das die einzelnen Mitglieder zusammengehalten

wurden. Die Jesuiten waren bislang am universitären
Umfeld sowie am sakramentalen und katechetischen

Dienst orientiert. In kurzer Zeit setzte sich aber das

öffentliche Gymnasial-, beziehungsweise Kollegienwesen,

mit grösseren, solid dotierten Niederlassungen als prio-
ritärer Aufgabenbereich durch, in dem bis in die zweite

Hälfte des 20. Jahrhunderts die meisten Jesuiten eingesetzt

waren. 1556 zählte der Orden rund 1000 Mitglieder
und 35 Kollegien.3

In dieser Zeit kam es zu einer ersten, aber zögerlich

geförderten Präsenz im deutschen Sprachraum, d. h. in
den Ländern der Reformation. 1540 reiste Faber an die

Religionsgespräche von Worms und Regensburg und
schickte erste Situationsbeschreibungen nach Rom,
allerdings ohne der deutschen Sprache mächtig zu sein. 1542

reisten Nicolas Bobadilla (ca. 1509-1590) und Claude Jay

(1500/04-1552) nach Deutschland. Eine kleine, instabile

Residenz entstand 1543 in Köln. Petrus Canisius (1521 —

1597), als erster Deutscher eingetreten 1543, stieg bald

zum Berater von Ignatius auf. Die Gewichtung Deutsch-

1 Acta Patris Ignatii, S. 438-441.
2 Ravier, Ignatius, S. 105-107.
3 O'Malley, Erste Jesuiten, S. 240.

73



lands in der Politik des Ordens ist ambivalent. Faber fand

mit seinem Appell zu grösserer Präsenz kein Gehör,
vielmehr wurden dort eingesetzte Mitglieder wieder nach

Italien zurückgerufen. Gleichzeitig wurde mit der

Entsendung von Jay, Canisius und Alfonso Salmerön

(1515-1585) an die Universität Ingolstadt 1549 personell
investiert. Der Schwerpunkt der katholischen Reform
wurde aber mit dem 1552 gegründeten Collegium Ger-

manicum in Rom gesetzt.4 Auch wenn Ignatius 1556 kurz

vor seinem Tod die Provinzen Germania Superior5 und

Inferior errichtete, war die Gesellschaft Jesu mit Personal

und Niederlassungen vor allem in Italien, Sizilien,
Spanien und Portugal präsent. Als Pionier wirkte Ignatius
mit seiner Aufbauarbeit für Indien (1542), Kongo (1547),

Brasilien und Japan (1549) sowie Angola (1550). Dass

Jesuiten auf päpstliches Geheiss 1546/47 an der ersten

und 1552 an der zweiten Epoche des Konzils von Trient
teilnahmen, zeugt von einem grossen Einvernehmen mit
dem Heiligen Stuhl, was neben anderen Faktoren ein Bild

prägte, das den Orden bereits ab dieser Frühzeit
charakterisieren sollte.6

Als konsolidierende Gründungszeit werden die

folgenden Jahre bis 1581 bezeichnet, in denen (noch) drei
Generalobere dem Orden vorstanden, die zum persönlichen

Beraterstab von Ignatius gehört hatten. In der Zeit
wurden aber weitere Regelwerke ausgearbeitet, die in sich

Neuerungen bargen und wegen des persönlichen Verhältnisses

der verantwortlichen Oberen noch als Entfaltung
des Gründungscharismas und nicht als nachträgliche
Hinzufügungen betrachtet werden können. Wichtige
Weichen wurden 1566 mit dem Beginn jesuitischer Präsenz

im kolonialen Spanien gestellt, wo sich der Orden sehr

schnell ausbreitete. 1574 wurde in Luzern der erste Standort

des Ordens auf dem Gebiet der Schweizer Eidgenossenschaft

eingerichtet. Die Niederlassung wurde wohl
schnell zum Kollegium ausgebaut, galt aber im Gesamtverband

des Ordens als klein und hatte marginale Bedeutung.

Abgeschlossen wurde der Prozess der Gründung mit
einer innovativ-institutionalisierenden Übergangszeit, die

sich mit dem Generalat von Claudio Acquaviva von 1581

bis 1615 deckt. Ab dieser Zeit bot nicht mehr persönliche

Erinnerung, sondern nur noch die schriftliche
Hinterlassenschaft Zugang zum Gründungscharisma, das sich

seither für die weitere Gestaltung des Ordens für alle

Generationen gleich präsentiert. Das wäre ein gewichtiges

Argument dafür, bereits mit dem Beginn dieses Gene-

ralats die Gründungszeit für abgeschlossen zu erklären.

Allerdings wurden noch Entscheidungen getroffen, die

dem Orden ein neues Gepräge gaben: Auf den

Generalkongregationen von 1593 und 1608 wurde ein verhängnisvolles

Aufnahmeverbot für Neuchristen, d. h. für
Kandidaten mit muslimischer oder jüdischer Abstammung
verabschiedet, das erst 1946 beseitigt wurde. 1583 starteten

zwei italienische Mitglieder die Mission in Festlandchina,

und 1609 übernahm der Orden in Paraguay die

erste Indioreduktion. In beiden Tätigkeitsfeldern waren
nie zahlreiche Jesuiten eingesetzt. Sie entwickelten sich

aber zu Wesensmerkmalen sowohl für die Ordensangehörigen

als auch für die Aussenwahrnehmung und sind

es bis heute geblieben. Für die Epoche von 1615 bis

1773, als Papst Clemens XIV. den Orden aufgehoben
hat, erkennt die bisherige Geschichtsschreibung in seiner

weiteren Entwicklung keine substantiellen Neuerungen
mehr.7

Die Anfänge in der Eidgenossenschaft

Der Versuch, Jesuiten in der Schweizer Eidgenossenschaft

anzusiedeln, erstreckte sich über mehrere Jahrzehnte. Für

erste Berührungspunkte sorgte der ca. 1538 in Faido

geborene Bartolomeo Bedra, der 1553 in Rom in den Orden

eingetreten war und zu Beginn der sechziger Jahre in die

Leventina zurückkehrte und eine pastorale Aktivität
entfaltete. Diese liess sich aber nicht auf eine Politik des

Ordens zurückführen, vielmehr zog es Bedra in seine

Heimat, weil er sich von ihm distanzieren wollte. In den

dreizehn Orten kam es im Oktober 1560 zu einer ersten

Begegnung, als die Herren von Uri in Altdorf einige
Jesuiten auf der Durchreise kennenlernten. Erste

Bemühungen um eine Jesuitenberufung reichen hingegen
weiter zurück. So mussten 1556 einer eidgenössischen
Gesandtschaft in Rom und zwei weiteren Vorstössen 1560

mit dem Hinweis aufPersonalmangel Absagen erteilt werden.

1561 machte der Nuntius Giovanni Antonio Volpe
den Staatssekretär in Rom, Carlo Borromeo, auf die
desolate Lage des Bildungswesens in der katholischen

Eidgenossenschaft aufmerksam. Die folgenden sechziger Jahre

waren davon gekennzeichnet, dass Priesteramtskandidaten

zur Ausbildung an italienische Bildungseinrichtungen

oder an das Kolleg nach Dillingen geschickt wurden,
die von Jesuiten unterhalten wurden. Konkretere
Bemühungen setzten 1568 ein, vorgesehener Standort war Rap-

perswil, als Motive wurden der sich konsolidierende
Protestantismus und der Wunsch nach einem eigenen

4 Oberholzer, Diego Lainez, S. 345f.; Oberholzer, Protestantismusbild, S. 108f.
5 Die Provinz Germania Superior umfasste die Gebiete des schwäbischen und bayrischen Kreises (mit Ausnahme des Fürstbistums Passau), das

Fürstbistum Eichstätt, das Habsburgische Vorderösterreich (Nord- und Südtirol, Vorarlberg und Vorlande: Sundgau, Breisgau, Frickgau usw.), die

Dreizehnörtige Eidgenossenschaft mit ihren Untertanengebieten und Zugewandten Orten, auch Graubünden, aber ohne dessen italienische
Untertanengebiete, sowie die Fürstbistümer Basel, Chur, Brixen und Trient.

6 Oberholzer, Konzil, S. 528-538, 543-546.
7 Oberholzer, Nuestra identidad, S. 100-102; Oberholzer, Repaso general, S. 1-14.

74



höheren Schulwesen genannt. Das Projekt wurde im
November 1569 wegen Kompetenzunklarheiten vom
Ordensgeneral Franz Borja gestoppt.

1570 zog die Konferenz der VII katholischen Orte die

Übertragung des Augustinerklosters Ittingen und der beiden

Humiliatenpropsteien in Lugano und Locarno an

die Jesuiten in Betracht. Aus letzteren beiden hätte ein

Seminarium entstehen sollen, an das auch Zöglinge aus

der Eidgenossenschaft hätten geschickt werden sollen.

Das Vorhaben verlief im September 1571 wegen Unklarheiten

über die Kollaturrechte im Sand. Zudem zeigten
sich sowohl Papst Pius V. und Franz Borja skeptisch.

Auf seiner Schweizerreise im Jahre 1570 reflektierte

Carlo Borromeo über eine Niederlassung aufdem Gebiet

der Fürstabtei St. Gallen zur Rekatholisierung, wobei der

Abt selber wenig Entschiedenheit zeigte. Eine Kollegsstiftung

in Konstanz scheiterte an der Weigerung des

Bischofs Markus Sittich von Hohenems, diese aus dem

eigenen Vermögen zu unterstützen. Hinderlich war auch

die Weigerung der Eidgenossen, eine Schule ausserhalb

ihrer Herrschaft mitzufinanzieren. In seinem abschliessenden

Memorandum brachte Borromeo den Standort

Luzern ins Gespräch, rückte aber wegen Widerständen

zur Finanzierung bald davon ab.8 Die Stiftung setzte sich

dort erst durch, als der Luzerner Schultheiss Ludwig
Pfyffer die Sache in die Hand nahm und der Stadtrat sich

bereit erklärte, die nötigen finanziellen Mittel bereitzustellen.

Papst Gregor XIII. verpflichtete darauf den

widerstrebenden Orden, dem Ansuchen nachzukommen.

Am 7. August 1574 trafen die ersten drei Jesuiten in
Luzern ein, das Kolleg öffnete seine Tore 1577.9 Es ist auf
dem Hintergrund des Gründungsschemas bemerkenswert,

dass eine Präsenz von Jesuiten in der Eidgenossenschaft

und ihren Untertanengebieten von beiden Seiten

spät in Betracht gezogen wurde. Die von Rom weiter
entfernten Städte Wien, Prag, die iberische Halbinsel, aber

auch Indien und Lateinamerika verfügten früher über

Jesuitenschulen. Dies ist nicht nur auf die Politik des

Ordens zurückzuführen, sondern auch auf die Interessen

der jeweiligen Obrigkeit. Als Motive von eidgenössischer
Seite waren der Protestantismus und das Bildungswesen

gleich gewertet. Widerstände regten sich hingegen nicht

von den Ständen reformierten Bekenntnisses. Retardierend

wirkten vielmehr Dotationsschwierigkeiten und

Zuständigkeitsfragen; ein untrügliches Zeichen dafür, dass

in der Notwendigkeit einer katholischen Reform noch

keine Einmütigkeit bestand. Nur eine der insgesamt zehn

vor 1773 eingerichteten Niederlassungen wurde in der

konsolidierenden Gründungszeit, also in der dritten Phase

errichtet, vier in der innovativ-institutionalisierenden

Gründungszeit, fünf weitere später.10 Ein Blick auf die

ganze Provinz Germania Superior vermittelt ein geringfügig

anderes Bild. Von insgesamt 38 Niederlassungen
stammen sieben aus der Zeit vor 1580, worunter die einzig

eidgenössische, Luzern, 1574 das Schlusslicht bildet.11

13 Standorte nahmen in der vierten Epoche der

Gründungszeit ihren Anfang.12 18 weitere stammen aus den

nachfolgenden Jahren, wobei 17 in der kurzen Zeit von
1618 bis 1662, also innerhalb von 44 Jahren eingerichtet
wurden. Die späte Gründung von Sitten 1734 ist für die

Ordensgeschichte untypisch.13 Daraus zeigt sich klar, dass

die Eidgenossenschaft selbst innerhalb der Provinz keine

bevorzugte Stellung genoss. Die grossen Kollegien standen

in Dillingen, Ingolstadt und München. Auch der deutsche

Sprachraum genoss in der Frühzeit der Ordensgeschichte

keine Priorität. Erst in einem Brief vom 30. Mai
1562 kommunizierte die Generalskurie Petrus Canisius,
dass die Germania Superior wegen ihrer bedrohlichen

Lage in Anbetracht des Protestantismus zur Priorität des

Ordens avanciert sei und in keine andere Provinz mehr
Personal investiert werde.14 Trotzdem kann man von einer

eigentlichen Gründungswelle erst für die Zeit zwischen

1618 und 1662 reden. Der Zusammenhang mit dem dreis-

sigjährigen Krieg (1618-1648) ist offenkundig, worauf
aber hier nicht näher eingegangen wird.

Die ersten Verbindungen zwischen der Eidgenossenschaft

und der Gesellschaft Jesu standen unter dem
Zeichen der Glaubensspaltung. Allerdings hatte der Orden

nicht in den Ländern der Reformation ihren Ursprung,
sondern auf der iberischen Halbinsel und in Paris, zwei

Milieus, die die Wahrnehmung der Glaubensspaltung bei
den Jesuiten tief prägten.

8 Oberholzer, Carlo Borromeo, S. 157, 162, 165-171,181-190.
9 Strobel, Gesellschaft Jesu, S. 115f.
10 Bis 1615 wurden Freiburg (1581), Pruntrut (1591), Konstanz (1592) und die erste Walliser Mission (1607) ins Leben gerufen. Das Projekt Freiburg

wurde wohl schon 1580 in Angriff genommen. Der eigentliche Gründungsvertrag wurde aber erst am 11. Juli 1581 unterzeichnet, unter dem
Generalat Acquavivas. Konstanz wird hier dazugezählt, weil das Kolleg für Schüler aus den Zugewandten Orten der Eidgenossenschaft in der
heutigen Ostschweiz Bedeutung hatte. Aus späterer Zeit folgen Bellinzona und Solothurn (beide 1646), die Zweite Walliser Mission (1652), Brig
(1662) und Sitten (1734).

11 Ingolstadt (1549), München (1559), Innsbruck (1562), Dillingen (1563), Hall (1569), Baden-Baden (1570), Luzern (1574) (Strobel, Gesellschaft

Jesu, S. 58).
12 Freiburg i.Üe. (1581), Augsburg (1582), Regensburg (1589), Altötting (1591), Pruntrut (1591), Konstanz (1592), Biburg (1593), Ebersberg (1596),

Ellwangen (1611), Füssen (1611), Neuburg (1613), Eichstätt (1614), Ensisheim (1615) (Strobel, Gesellschaft Jesu, S. 58).
13 Mindelheim (1618), Freiburg i.Br. (1620), Amberg (1621), Trient (1625), Memmingen (1626), Kaufbeuren (1627), Lindau (1628), Landshut (1629),

Burghausen (1630), Straubing (1631), Landsberg (1640), Solothurn (1646), Bellinzona (1646), Rottenburg (1649), Öttingen (1643), Feldkirch
(1649), Brig (1662), Sitten (1734) (Strobel, Gesellschaft Jesu, S. 58).

14 Petri Canisii epistolae et acta III, S. 451, Nr. 692.

75



Spanien im frühen 16. Jahrhundert

Ab der Mitte des 11. Jahrhunderts begannen die christlichen

Königreiche Aragon, Kastilien, Leon und Portugal
sukzessive ihre Grenzen in den Süden der iberischen Halbinsel

zu verschieben und die muslimische Herrschaft zu

verdrängen. Auch wenn mit der Eroberung Cordobas 1236

und Sevillas 1248 das muslimische Königreich Granada

auf ein Restterritorium beschränkt wurde, blieb das

soziale Bewusstsein des christlichen Spaniens geprägt von

Fremdbestimmung und muslimischer Dominanz. So

musste die im ausgehenden 13. Jahrhundert über die Fran-

ziskanerspiritualen aus dem Umfeld von Joachim vom
Fiore (t 1202) aufdie iberische Halbinsel gelangende

Prophezeiung, wonach ein messianischer Kaiser die Muslime

vertreiben, Nordafrika und Jerusalem zurückerobern
und eine christliche Universalmonarchie aufbauen werde,

auf fruchtbaren Boden fallen. Gestaltgebend wirkte auch

die Lehre der translatio imperii, zusammengefügt aus Stellen

aus dem Alten Testament, dergemäss die politische

Hegemonie aus dem Osten nach göttlichem Willen von
einem Reich zum anderen wandert und im westlichsten

zur Vollendung gelangen werde. Die Taufe vieler Juden

im Laufe des 15. Jahrhunderts, bereits vor 1492, brachte

die Integration messianischen Gedankenguts in die
spanische Gesellschaft mit sich. Alle drei Faktoren weckten

Endzeiterwartungen und ein spanisches Sendungsbe-
wusstsein.15

In der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts häuften

sich nun Ereignisse, die aufdem beschriebenen geistigen
und sozialen Hintergrund die Überzeugung nährten,
Spanien stehe unmittelbar davor, in eine grosse Zeit zu
treten. Die Hochzeit Ferdinands von Aragon mit Isabella

von Kastilien im Jahre 1469 vereinigte die beiden grossen
Kronen, zu denen auch Sizilien, Sardinien und
Süditalien sowie das Königreich Navarra gehörten. 1492

endete mit der Eroberung Granadas die muslimische
Herrschaft in Spanien. In eben diesem Jahr setzten die ersten

spanischen Seefahrer ihren Fuss aufdie Neue Welt. Neues

Gewicht erfuhr diese Dynamik mit der Heirat von
Isabellas und Ferdinands Kindern Juan und Juana mit
den Habsburgern Margarete von Österreich und Philipp
dem Schönen. Unter des letzterem Sohn Karl kam es

schliesslich zu einer Vereinigung der habsburgischen
Herrschaft mit dem spanischen Weltreich, so dass ihm
das Wort zugeschrieben wird: Über meinem Reich geht
die Sonne nie unter.

Unter diesem Eindruck griffen die katholischen

Könige den Kreuzzugsgedanken wieder auf. Vor Augen hat¬

ten sie eine Universalmonarchie, die alle sozialen, politischen

und folglich auch religiösen Bereiche unter dem

Zeichen des Katholizismus erfassen sollte. Bestimmend

war nicht die Hierarchie, sondern die Krone. Dem

Regierungsprogramm lagen folgende Elemente zugrunde:
Vertreibung nicht integrationswilliger Minderheiten,
inquisitorische Überwachung der Glaubensreinheit der

Bekehrten und die religiöse Assimilation der Völker in
Übersee.16 Als Ferdinand 1510 in Madrid, nachdem er

von Papst Julius II. zum König von Jerusalem ernannt
worden war, zur Eroberung dieser Stadt aufrief, hielt sich

in seiner Nähe der 19-jährige Page Inigo de Loyola auf.

Nachdem er bereits mehrere Jahre am Hof mit der

Verwaltung des entstehenden Weltreichs in Berührung
gekommen war, stand ihm eine entsprechende Laufbahn

bevor, weit davon entfernt, in den geistlichen Stand zu

treten. Er, der sich einmal Ignatius von Loyola nennen
wird, sollte drei Jahrzehnte später einen Orden gründen,
über dem die Sonne nie untergeht.

Der Aufbruch zu Beginn des 16. Jahrhunderts
manifestierte sich aber noch in drei anderen Sektoren. So

entwickelte Spanien einen eigenen Humanismus, der sich

besonders in der 1499 gegründeten Universität Alcalä de

Henares entfaltete. Die Complutense Polyglotta, eine

Bibelkonkordanz, die hebräische, aramäische und griechische

Texte neben die Septuaginta und die Vulgata stellte

und zwischen 1514 und 1517 in sechs Bänden herausgegeben

wurde, ist das signifikanteste Zeugnis für das hohe

Niveau der dort betriebenen Bibelphilologie.17 Eng
verbunden mit diesem intellektuellen Aufbruch war eine Blüte

der Laienfrömmigkeit und Mystik. Bedeutendes Zentrum

war das katalanische Benediktinerkloster Montserrat,

über welches spirituelle Literatur der Devotio moderner

aus Flandern und Frankreich vermittelt wurde. In
diesem Zug entwickelte sich die Bewegung der Alumb-
rados mit der Tendenz, eine reine geistliche Erfahrung
ohne Vermittlung der Kirche anzustreben. Ab 1525

beobachtete die Inquisition solche Zirkel mit zunehmender

Aufmerksamkeit. Inigo de Loyola war in beiden Strömungen

präsent, hielt sich lange in der Nähe von Montserrat
auf und pflegte Kontakte mit geistlich orientierten Laien
und Ordensleuten. Auch studierte er in Alcalä de Henares,

wo er einen Prozess wegen Verdachts aufAlumbradis-

mus über sich zu ergehen lassen hatte.18 Scharfwachte das

Auge der Inquisition allerdings noch nicht. So war Martin

Luther bereits Ende des zweiten Jahrzehnts in gebildeten

Kreisen bekannt. Von 1521 datiert ein erstes Schreiben

des Generalinquisitors an Karl V. mit der Bitte, Luthers

Lehren auszurotten. Auch wenn zwischen 1523 und 1534

15 Delgado, Spanisches Jahrhundert, S. 3-5; Delgado, Traum, S. 252-254; Le Goff, Kultur, S. 290f.
16 Delgado, Spanisches Jahrhundert, S. 15f.
17 Delgado, Spanisches Jahrhundert, S. 67-69.
18 Acta Patris Ignatii, S. 440-450, Nr. 57-62; Delgado, Spanisches Jahrhundert, S. 78; Garcia Hernän, Ignacio, S. 55f. 115, 124f.

76



mehrere Verurteilungen oder Aufrufe zur Konfiskation

von dessen Schriften erfolgten, verbreiteten sich diese in

spanischer Übersetzung. Inquisition und Hofwaren sich

bewusst, dass Kreise der Comuneros, die die kaiserliche

Herrschaft in Frage stellten, und getaufte Juden, so

genannte Neuchristen, Luthers Gedankengut zuneigten.19
Luther wurde also gar nicht unbedingt mit kirchlicher,
sondern mit politischer Subversion in Verbindung ge-
bracht. Auch dieses Bild hat die ersten Jesuiten auf ihrem

Werdegang geprägt.
Ein drittes Charakteristikum war eine von der Krone

durchgeführte Kirchenreform, die die Bischöfe zur Residenz

in ihren Diözesen und die Ordensleute auf Regeltreue

verpflichtete und zu Beginn des 16. Jahrhunderts
bereits abgeschlossen war.20 So konnten die spanischen
Bischöfe auf dem Konzil von Trient, das in drei Perioden

von 1545 bis 1563 tagte, Grundanliegen der Kirchenreform

bereits als umgesetzt präsentieren. Auf diesem

geistigen, sozialen und politischen Hintergrund ist die

Entstehung des Jesuitenordens zu verstehen. Parameter waren

Globalisierung, Humanismus und eine neue Suche der

persönlichen geistlichen Erfahrung. Kirche und Gesellschaft

präsentierten sich in Spanien nicht in Krise,
sondern im dynamischen Aufbruch. Dabei spielte die
Reformation nicht keine Rolle, aber eine ganz andere als in
Deutschland.

Studienzeit der ersten Jesuiten in Paris

Ignatius von Loyola studierte nach einem kurzen Aufenthalt

in Salamanca von 1528 bis 1535 in Paris an der
damals renommiertesten Universität Europas. Bis 1534

schlössen sich ihm sechs Studenten an, vier Spanier (Franz

Xaver, Diego Lainez, der von 1556 bis 1565 Ignatius in
der Ordensleitung folgen sollte, Alfonso Salmerön und
Nicolas Bobadilla), ferner der Savoyarde Pierre Favre und
der Portugiese Simäo Rodrigues. Ein Jahr später stiessen

zwei Franzosen (Paschase Broët [ca. 1500-1562] und Jean

Codure [1508-1541]) und ein weiterer Savoyarde, Claude

Jay, zum Kreis. Bezeichnenderweise hatten Lainez,
Salmerön und Bobadilla zuvor wie Ignatius die Ausbildungsstätte

Alcalä de Henares passiert. Zwei Persönlichkeiten,
die sich erst später dem Orden anschliessen sollten, haben

ebenfalls die Universität Paris durchlaufen: Jerönimo
Nadal (1507-1580) und Martin de Olabe (1507/08-1556).
Sie alle erlebten die Zuspitzung zwischen einem scholastisch

orientierten katholisierenden und einem humanis¬

tisch ausgerichteten protestantisierenden Lager hautnah

mit. Zu einer denkwürdigen Eskalation kam es unter
anderem mit der Eröffnungsrede des akademischen Jahres

im Spätherbst 1533. Rektor Nicolas Cop bezeichnete die

Heilige Schrift als einzige Quelle des Christentums, während

die Scholastik den Blick darauf verdunkle. Zudem

sprach er sich für die Rechtfertigung allein aus dem Glauben,

unabhängig von den Werken, aus. Es ist bezeugt,
dass die ersten Jesuiten auch in Kreisen verkehrten, in
denen das Gedankengut der Reformation mit Sympathien

reflektiert wurde. Am 15. August 1534 legten sie aber

ein erstes Gelübde ab, in dem sie sich gemäss ersten schriftlichen

Aufzeichnungen von 1542 zu einer Wallfahrt nach

Jerusalem und anschliessend zum besonderen Dienst des

Papstes verpflichteten.21 Im Zusammenhang mit dem

kirchlich-akademischen Umfeld in Paris zeugt dieser Akt
von einer bewussten Hinwendung zu einem Katholizismus,

der sich am Papst als vicarius Christi orientierte.
Von Franz Xaver hat sich ein Briefvom 25. März 1534 an

seinen Bruder erhalten, in dem er sich lobend über Ignatius

äussert: «[...] como en haver él seido causa que yo
me apartasse de malas companfas, las quales yo por mi

poca experiencia no conoscia. Y agora que estas heregfas

an passado por Paris, no quisiera haver tuvido compania
con ellos por todas las cosas del mundo.»22 Die ersten
Jesuiten müssen sich also nach einer Zeit der direkten
Konfrontation und Auseinandersetzung zu einer klaren

Absage an die Bewegung der Reformation entschieden haben,

die auf dem Hintergrund der am spanischen Hof
dominierenden Dynamik zusätzliches Gewicht bekommen hat.

Aus der Zeit nach 1534 sind weder direkte noch indirekte

Zeugnisse für eine offene Begegnung mit Vertretern
der Reformation auszumachen.

Die theologische Fakultät in Paris reflektierte zu der

Zeit in Rückbesinnung auf die Lehre von Aristoteles und
Thomas von Aquin über die Möglichkeiten einer
Integration der neu kontaktierten Kulturen in Übersee. Unter
anderem prägen zwei in diesem Zusammenhang wieder
formulierte oder neu ausgearbeitete Grundsätze die ersten

Jesuiten und die ihnen nachfolgenden Generationen:
So war jedes menschliche Wesen kraft seines Intellekts

fähig, die Existenz Gottes zu erkennen. Um aber zu
diesem Gott in Beziehung zu treten, bedarf es der Selbstmitteilung

Gottes oder der argumentativen Verkündigung.
Zudem ist jede Gesellschaft, die ihre Verhaltensregeln und

Grundgesetze dem Naturrecht gemäss einzurichten

vermag, auch dazu disponiert, die Inhalte der christlichen
Botschaft aufzunehmen und umzusetzen.23 Unter diesen

19 Garci'a Hernän, Ignacio, S. 127; Petter, Probleme, S. 137f.
20 Delgado, Spanisches Jahrhundert, S. 15f,
21 Beati Petri Fabri Epistolae, S. 496, Nr. 15.
22 weil er Ursache dafür gewesen ist, dass ich mich von schlechten Gesellschaften getrennt habe, die ich wegen meiner geringen Erfahrung nicht

erkannte. Und jetzt, wo diese Häresien durch Paris gegangen sind, würde ich um aller Dinge der Welt willen nicht mit ihnen Gesellschaft gehabt
haben wollen. (Epistolae S. Francisci Xaverii, S. 10, Nr. 1).

23 Delgado, Christliche Missionare, S. 175f.; Skinner, Foundations, S. 148-166.

77



Voraussetzungen kann das Christentum auch in Kulturen

ohne antike Vergangenheit verkündet werden, ohne

diese vorerst europäisieren zu müssen. Darin liegt auch

die Option für ein unvoreingenommenes Beobachten

kulturellen und sozialen Verhaltens in den Völkern, in
denen die Jesuiten ihr Apostolat entfalteten. So finden
sich in der Studienzeit in Paris das Wesensmerkmal der

Überseemission als Antwort auf die in Spanien
aufbrechende Globalisierung und Universalmonarchie sowie

eine Entscheidung für den Katholizismus in Verbindung
mit einer klaren Ablehnung der Reformation. Gerade das

letzte Element und der Impetus zur genauen Beobachtung

kultureller Eigenheiten sollten sich in den ersten

Aktivitäten der Jesuiten in der Eidgenossenschaft wiederfinden.

Erste Einsätze in Norditalien

1537 gelangten die zehn ersten Jesuiten nach Venedig.
Der Weg führte sie, ausser Ignatius, der von Spanien
anreiste, über Lothringen, Basel, dem Oberrhein entlang
über das Vorarlberg ins Tirol und von dort über einen

der Pässe in den Süden. Dabei durchquerten sie auch
Gebiete der heutigen Schweiz und bekamen sicher auch

Eindrücke vom Protestantismus. Entsprechende Aufzeichnungen

datieren aber aus den siebziger Jahren des

Jahrhunderts und werden wegen ihrer zeitlichen Distanz

in diesem Artikel nicht dargelegt. Nach ersten Aktivitäten

in den oberitalienischen Universitätsstädten gelangten

sie nach Rom, wo sie sich auf die päpstliche Bestätigung

ihres Zirkels als kirchlichen Orden vorbereiteten.

Während Ignatius bis zu seinem Lebensende dort blieb
und Codure bereits 1542 verschied, gingen die übrigen
unterschiedlichen Aufträgen in ganz Europa, vorerst aber

schwerpunktmässig in Italien, nach.

Die kirchliche Situation in Italien lässt sich wie folgt
zusammenfassen: Auf der einen Seite stand eine mondäne,

dekadente Kirche, was sich vor allem in demotivierten

Klerikern äusserte, deren ganzes Streben auf die

Belehnung mit einkunftsträchtigen Benefizien gerichtet war.
Als Reaktion darauf machten sich ganz verschiedene

Reformbewegungen breit: predigende Bettelmönche,
asketische Strömungen und auch die ersten Gefährten der

späteren Gesellschaft Jesu. Letztere propagierten, geprägt

vom Aufbruch in Spanien und an der Universität von
Paris, einen neuen Weg der persönlichen religiösen
Erfahrung, basierend auf den von Ignatius verfassten geist¬

lichen Übungen, verbunden mit einer intensivierten
sakramentalen Praxis.24 In diesem Umfeld kursierte auch

reformatorisches Gedankengut, wenn auch nicht in
direkt kirchentrennender Intention. Die Zeit bis zur
Einführung der römischen Inquisition 1542 und dem Konzil

von Trient kann so als geprägt von einer Pluralität der

Orthodoxien bezeichnet werden, also von ganz
unterschiedlichen, sich als (noch nicht) widersprechend

wahrgenommenen Strömungen. Die ersten Jesuiten waren ein

Anbieter in diesem Konglomerat.
In diesem Kontext traten nicht nur Exponenten mit

dem individuellen Ruf nach einer Erneuerung auf,
sondern es wurde vermehrt auch eine systematische und
koordinierte Reform gefordert. Bereits ab Mitte des 15.

Jahrhunderts hatten die Wahlkapitulationen jeden Konklaves

den künftigen Papst auf die Reform der Kurie und der

Kirche durch ein Konzil verpflichtet. 1532 rief Gian Pie-

tro Carafa, der spätere Papst Paul IV., nach einer sittlichen

Reform des Klerus und einer «guerra spirituale»

gegen den Lutheranismus.25 In diesem Zusammenhang
wuchs auch die Forderung nach einer klaren Differenzierung,

was als orthodox und heterodox zu gelten habe,

sowie nach einer Strukturierung kirchlichen Lebens. Einen

solchen Prozess durchliefen auch die reformatorischen

Kirchen, nachdem Hoffnungen von sozial tieferen Schichten

aufeine Befreiung nicht nur von kirchlicher, sondern
auch von weltlicher Herrschaft zerschlagen worden waren,
und die einzelnen Souveräne den Bereich kirchlich-religiösen

Lebens in ihre Herrschaft integriert hatten.

Im Zuge dieser komplexen Entwicklung begleiteten
Peter Faber und Diego Lainez im Juni 1539 Kardinal Ennio
Filonardi nach Parma und Piacenza, um dem sich dort
ausbreitenden Luthertum Einhalt zu gebieten. In einem
Briefvom 2. Juni 1540 an Ignatius lässt Lainez Folgendes
verlauten: «Ol etiam predicar un frayle, â mi pobre juicio
un poco lutherano, y asy lo dixe al cardenal y al inquisi-
dor. Ipsi viderint.»26 Lainez, selbst spanischer Neuchrist,
dessen Grossvater sich noch 1505 wegen Verdachts auf

Kryptojudaismus vor der Inquisition hatte verantworten
müssen, duldete keine Abweichungen von der Lehre der

Kirche und beschritt sogleich offizielle Wege. Im selben

Brief aber fährt er fort: «El cardenal por esto y por otras

cosas me dixo très ö quatro vezes que nos fuésemos, â lo

menos yo.»27 Sogar Filonardi, der in päpstlicher Sendung
die beiden Jesuiten als Begleiter mitgenommen hatte,

war deren Purismus zu scharf, so dass er sich zugunsten
des anscheinend reformatorisch gesinnten Predigers

aussprach. Es gibt noch weitere Zeugnisse dafür, dass

Prosperi, Concilio, S. 76, 82.

Prosperi, Concilio, S. 10, 19.

«Ich hörte einen Bettelmönch nach meinem bescheidenen Urteil etwas lutheranisch predigen und meldete es dem Kardinal und Inquisitor. Sie

mögen schauen.» (Lainii Monumenta I, S. 7f., Nr. 3).
«Aus diesen und anderen Gründen legte mir aber der Kardinal drei oder viermal nahe, dass wir abreisen sollten, oder wenigstens ich.» (Lainii
Monumenta I, S. 7f., Nr. 3).

78



lokale kirchliche und weltliche Autoritäten den Jesuiten

nicht einfach die Tore öffneten, nur weil sie die reine Lehre

zu vertreten beanspruchten, sondern einheimische
Kleriker, obwohl die Jesuiten jene der Heterodoxie bezichtigt

hatten, vorzogen und schützten.28

Grundeinstellung zur Reformation

Bereits in der zweiten Hälfte der dreissiger und Anfang
der vierziger Jahre des 16. Jahrhunderts zeigt sich die

Einstellung der Jesuiten zur Orthodoxie und damit auch zur
Reformation. Nach ihrer Überzeugung muss sich der

Mensch in die Ordnung katholischer Religionspraxis
einfügen, wodurch er hingeordnet wird auf die göttliche
Wirklichkeit und eine entsprechende geistliche Erfahrung.
Eine Absage an diese Dynamik hebt ihn aus dieser

Ausrichtung hinaus, was mit den Reformatoren und denen,

die ihnen folgten, geschehen ist. Wohl wird eingestanden,
dass die Ursache dafür in einer innerkatholischen Dekadenz

liegt. Der Gang der Reformatoren wurde aber trotzdem

- oder gerade deswegen - als selbstverschuldetes

Aussteigen aus einer durch Taufe und Erziehung vermittelten

Hinordnung auf Gott verstanden. So erkannten die

Jesuiten der reformatorischen Lehre keinen Wahrheitsgehalt

zu, vielmehr war sie das Produkt eines Zerfalls.

Religionsgespräche galten folglich als obsolet. Die Reform
bestand für sie in einer internen Reinigung und der

Rückführung der Verlorenen zur katholischen Glaubenslehre.

So beanspruchten sie auch den Begriff der Reform für
sich. Die Anhänger des neuen Glaubens hingegen
bezeichneten sie durchgehend als Häretiker.

Peter Faber gab sich überzeugt: Wenn Luther wieder
dazu gebracht werden könnte, den Habit zu nehmen und
das zu leben, was er in seinen Gelübden einst versprochen

hatte, würde sich die ganze Reformation bald

erübrigen. Natürlich haben die ersten Jesuiten damit das

spirituelle und theologische Gewicht der Reformation
verkannt. Die spanische Herkunft und die Erlebnisse in
Paris und weitere Erfahrungen in Norditalien waren aber

das Fundament für diese Auffassung, mit der sich die

Jesuiten, bestärkt durch die Wertschätzung seitens Pauls

III., Julius' III. und einiger Kardinäle sowie durch ihr
schnelles Wachstum, zunehmend bestimmend in den

neuen Prozess katholischer Identitätsfindung eingaben.
Ab den ausgehenden vierziger Jahren finden sich in

den frühen Schriften Äusserungen, dass die Gesellschaft

Jesu in göttlicher Vorsehung zur Bekämpfung der Refor¬

mation aufgebaut worden sei. So formuliert Ignatius selbst

in einem Brief an Petrus Canisius vom 13. August 1554

diesen Gedanken. Der Sekretär Juan de Polanco legt ihn
dem sogenannten Chronicon, einer chronikalischen

Erzählung des frühen Werdegangs des Ordens, zugrunde.
Jerönimo Nadal stellt Luthers Verabschiedung vom
Ordensleben und seinen Aufenthalt in der Wartburg in
direkte Parallele zu Ignatius' Wechsel vom höfischen zum
geistlichen Leben und seiner Zeit in Manresa. Der Abfall
Luthers gilt so als durch die Berufung des Ignatius
kompensiert.29

Instruktionen für Jesuiten in Gebieten mit
protestantischer Mehrheit

In seinen letzten Lebensjahren gibt Ignatius unter anderem

in zwei Briefen Anweisungen zum Wirken in Gebieten

mit reformierter Präsenz: den bereits erwähnten an

Petrus Canisius vom 13. August 1554 und einen von Juan

de Polanco in seinem Auftrag geschriebenen vom 12.

Februar 1556 an die neu nach Prag gesandten zwölf Jesuiten,

wo der katholische Bevölkerungsanteil auf 15 Prozent

gesunken war.30 Wohl ist der eine allgemein gehalten
und der andere spezifisch auf Prag zugeschnitten. Ignatius

lässt aber in beiden in Anbetracht der rasanten

Ausbreitung der reformatorischen Bewegung eine gewisse

Ungeduld und Dringlichkeit durchblicken. Ihren Erfolg
sieht er in einer dem Fassungsvermögen des einfachen

Volkes zugeschnittenen Verkündigung, in der effizienten

Verbreitung von leicht verständlichen Druckschriften,
besonders aber in der Nachlässigkeit und dem schlechten

Beispiel der katholischen Verantwortungsträger. So liege

es nun an der Gesellschaft Jesu, zur Tat zu schreiten.
Ignatius verfolgte dabei drei verschiedene Strategien: eine

organisatorische, eine kommunikative und eine
persönlich-interne.

Im Bereich der Organisation schlägt Ignatius im Brief
an Canisius eine rasche und gründliche Ausbildungsreform

vor. Das übliche, breit angelegte Theologiestudium
soll den wirklich Begabten vorbehalten bleiben. Mittel-
mässige Studenten, die unter dem Eindruck der Überforderung

gefährdet sind, auf Abwege zu geraten, sollen in
einer kurzen Ausbildung vor allem die Gegenstände der

Glaubenslehre studieren, in denen ein Dissens mit der

Reformation besteht; und zwar so, dass sie diese dem
einfachen Volk anhand eines Katechismus zu vermitteln

vermögen. So können in kurzer Zeit zahlreiche Theologen

28 Garcia Hernân, Ignacio, S. 250-266.
29 Madrid, 7. März 1546, Peter Faber an Diego Lainez (Beati Petri Fabri Epistolae, S. 399-402); Rom, 13. August 1554, Ignatius an Petrus

Canisius (Sancti Ignatii Epistolae XII, S. 259-262, Appendix I, Nr. 27); Vita Ignatii Loyolae, S. 18; Schatz, Deutschland, S 262f.,
Vercruysse, Nadal, S. 297-300.

30 Rom, 13. August 1554, Ignatius an Petrus Canisius (Sancti Ignatii Epistolae XII, S. 259-262, Appendix I, Nr. 27); Rom, 12. Februar 1556,
Juan de Polanco an die in Prag beginnenden Mitbriider (Sancti Ignatii Epistolae X, S. 689-697, Nr. 6205).

79



für die Verkündigung ausgebildet werden. Dabei weist

Ignatius dem akademisch intellektuellen Studium sekundäre

Bedeutung zu. Sollte jemand, der dazu destiniert
worden ist, Mühe bekunden, soll er sogleich auf den
einfacheren Ausbildungsweg zurückgestuft werden. Direkt
nimmt Ignatius das Medium der leicht zugänglichen
Flugschriften auf und animiert zur Nachahmung. Neben die

Glaubensverkündigung stellt er in Prag in einem ersten

Schritt drei Schulklassen in Latein, Rhetorik sowie
Griechisch und Hebräisch. Untere Klassen sollen unter anderem

wegen mangelnder Tschechischkenntisse der Jesuiten

(«non havendo lingua boemica») noch nicht geführt
werden.31 Eigene Anweisung gibt Ignatius auch zum
wirtschaftlichen Aufbau des Kollegs. So soll die materielle

Konsolidierung nie aus den Augen verloren werden, wofür

vor allem das Wohlwollen des Königs und kompetenter

Bürger gesucht werden soll.

Die kommunikative Komponente konkretisiert sich

unter verschiedenen Aspekten einer leichten Zugänglichkeit.

So sollten die in kurzem Verfahren ausgebildeten

Theologen in verständlicher Sprache Kindern und dem

einfachen Volk den Glauben erklären. Die Flugschriften
sollten wohl von qualifiziertem Personal, aber in einfachen

Worten verfasst sein. Besonders in der Sorge um
die ausreichende Dotierung des Kollegs müssen sie auf
dessen Bedeutung für das Gemeinwohl hinweisen und

jeden Eindruck der Habgier vermeiden. So arbeiteten

die Jesuiten aufmultiplikatorische Weise. Denn auch

fortgeschrittene Schüler in den oberen Klassen sollen
Einblick in das theologische Grundwissen bekommen und

in den umliegenden Dörfern eines Kollegs gezielt
katechetisch eingesetzt werden. Unter den Jesuiten in Prag
soll ganz besonders darauf geachtet werden, welche über

die Begabung zu einer offenen und menschenfreundlichen

Kommunikation verfügen und folglich den Kontakt

zu höhergestellten Persönlichkeiten suchen sollen.

In den Predigten soll die reformatorische Lehre nicht
widerlegt, sondern die eigene vertieft werden. Deutlich
unterstreicht Ignatius, dass dabei jede Polemik zu vermeiden

sei. Zur Schule sollen die Söhne jeglicher Familien

zugelassen werden, sofern sie der disziplinarischen
Ordnung der Schule Folge leisten. Selbst in internen Übungen

von Disputationen darf es zu keinen Gehässigkeiten
kommen. Die Jesuiten sollen so durch die Kommunikation

persönlicher Überzeugung und Menschenfreundlichkeit

und nicht über ein Wetteifern Anhänger des

Protestantismus zum Katholizismus hinführen. Zu diesem

Komplex nach aussen gerichteten Wirkens gehören auch

soziale und karitative Einsätze. Damit darfnicht eine

positive Wahrnehmung der Reformation oder das Zugeste¬

hen wahrer Inhalte verbunden werden. Die katholischen
Schüler werden zu einem konsequenten Empfang der

Sakramente verpflichtet. Hingegen erwartet Ignatius von
seinen Mitbrüder in seinen Anweisungen zum persönlichen

Lebensstil, dass sie die reformatorische Lehre als

Irrtum genau kennen, um auf diesem Hintergrund
entsprechende Gespräche zu führen. Auch müssen sie sich

in einer den Normen entsprechenden liturgischen und

spirituellen Lebensführung das eigentliche Anliegen der

Kollegsgründung in Prag, nämlich die Rückführung der

Protestanten zum Katholizismus, zu ihrem eigenen
machen. Ignatius ist davon überzeugt, dass die Jesuiten nur
gewinnend wirken können, wenn sie selber einen gesunden

Lebensstil pflegen. Der Wohnraum soll dafür

entsprechend ausgestattet sein. Dabei sollen sie im Studium,
in Gebetsübungen und selbst in der Verkündigung Mass

halten. Über regelmässige Korrespondenz mit der

Ordensleitung in Rom und den übrigen Niederlassungen im
deutschen Sprachraum bleibt die fortwährende Einbindung

in den Orden garantiert. Ignatius lässt sich in
seinen Anweisungen zur organisatorischen und kommunikativen

Komponente ganz vom Beispiel der Reformatoren

leiten, in der persönlich-internen reagiert er auf das

Versagen der katholischen Verantwortungsträger und baut

einen eigenen Tugendkatalog und einen neuen Lebensstil

auf. In diesem Zusammenspiel gibt er sich überzeugt,
ein Netzwerk zur schnellen Eindämmung des Protestantismus

zu schaffen, allerdings ohne diesen in direkt
konfrontativen Einsätzen zu bekämpfen.

Verhaltensanweisungen an die ersten Jesuiten
in Luzern

Wie Ignatius bzw. Polanco 1556 an die ersten zwölf Jesuiten

in Prag, so hat der Provinzial der Germania Superior,

Paul Hoffaeus, 1574 eine Instruktion für die beiden

ersten nach Luzern gesandten Mitbrüder Martin Leubenstein

und Vitus Liner verfasst.32 Ein Katalog weiterer
Dokumente muss zum Grundbestand jeder Niederlassung

gehört haben. Denn im Staatsarchiv Luzern ist ferner eine

umfangreiche Verhaltensanweisung zum seelsorglichen
Wirken für alle Jesuiten mit dem Titel Cautelae circa mis-

siones in Universum aus dem ausgehenden 16. oder

beginnenden 17. Jahrhundert, also aus dem Generalat von
Claudio Acquaviva erhalten.33 Wie bereits Ignatius 1556

die Prager Jesuiten verpflichtete, seinen Brief allwöchentlich

vor versammelter Gemeinschaft zu verlesen, so hält

auch dieses Dokument fest, dass alle Wochen die régulas

missionum wiederholt verkündet werden müssen. Ob nur

31 Sancti Ignatii Epistolae X, S. 692.
32 Hoffaeus, Instructio, fol. 8v-9v.
33 Cautelae circa missiones, S. 202-204.

80



die 24 Paragraphen der Cautelae oder noch andere Texte

damit gemeint waren, ist nicht mit Eindeutigkeit zu
beantworten. Ferner sollen die Jesuiten eine Handreichung
zum fruchtbaren Wirken lesen und diese im Hinblick auf
ihre jeweilige Situation konkret umsetzen. Das regelmässige

Vortragen und Konsultieren von Regelwerken gehörte

zur jesuitischen Identitätsbildung. Hingegen bleibt
unklar, wie sich die Zusammensetzung solcher Dokumente

genau gestaltete.

Die Cautelae verpflichten zudem darauf, täglich die

Vorkommnisse, die auf göttliches Wirken zurückgeführt
werden, schriftlich festzuhalten. Sie und die Schrift von
Hoffaeus erinnern an die Regel, allwöchentlich dem

jeweiligen Oberen, im Falle von Luzern dem Provinzial, zu

schreiben, der auch in bestimmten Intervallen zu antworten

hat, wobei Zeugnisse dieser Korrespondenz nicht
erhalten sind. Des Vorhandenseins und der Bedeutung solch

vielgestaltiger und oft nicht mehr zugänglicher schriftlicher

Dokumentation muss man sich bewusst sein, weil

in den beiden Dokumenten von Paul Hoffäus und den

Cautelae nur wenige organisatorische Verfügungen im
Sinne der im letzten Abschnitt vorgestellten Dreiteilung
zu finden sind. Hoffaeus deutet lediglich an, dass auf die

Eröffnung einer Grundschule verzichtet werden soll, wenn
die Pfarreien diesen Erziehungsbereich abdecken. Diese

knappe Abhandlung über das Unterrichtswesen, das

bereits 1556 im Orden die Hauptaufgabe darstellte, erstaunt

insofern, als nur drei Jahre später, 1577, in Luzern ein

Kolleg gestiftet werden sollte. Hoffaeus nimmt zudem,

wie auch Ignatius 1556, eine klare Aufgabenverteilung

vor, die sich auf Predigen, Christenlehre und den Besuch

von Gefangenen und Kranken beschränkt. Beim Dekan,
dem regionalen Vertreter des Bischofs, sollen sich die beiden

Luzerner Jesuiten um die Erlaubnis bemühen, in voller

Freiheit die Sakramente spenden zu dürfen, was
gemäss Kirchenrecht das Einverständnis jedes Ortspfarrers
erforderte. Die Unabhängigkeit vom Ortsklerus ist das

einzige ausdrücklich genannte juristische Privileg, das es

zu erstreben galt.

Zumal es insbesondere bei der Cautelae aber auch

beim Dokument von Hoffaeus um spezifische Verhaltensrichtlinien

in der Seelsorge geht, fallen die Anweisungen

zum persönlichen Lebensstil der Jesuiten eher knapp aus.

Die Cautelae legen mit Nachdruck nahe, dass die Jesuiten

sich im Eifer nicht verlieren und sich der Gefahr einer

körperlichen oder seelischen Überlastung nicht aussetzen

dürfen, der mit einem geregelten geistlichen Leben

entgegengewirkt werden kann. Damit ist ein Gedankengut

integriert, das sich sowohl im Brief des Ignatius an

die Jesuiten in Prag von 1556 als auch in einem Mahn¬

schreiben von Diego Lainez vom 1. Dezember 1558 an

die Mitbrüder in Übersee findet.34

Im kommunikativen Bereich empfiehlt Hoffaeus die

kulturellen Gewohnheiten der lokalen Bevölkerung
genau zu beobachten und deren Sprache zu lernen.

Anklang findet darin das in Paris grundgelegte Element der

Verkündbarkeit des Christentums in jeder Gesellschaft,

wobei es hier aus dem Umfeld der Überseemission

herausgehoben und auf die Länder der katholischen Reform

angewendet wird. In der Entschiedenheit zur
Wahrnehmung kultureller Eigenheiten liegt die Selbstverständlichkeit,

dass sich das jesuitische Apostolat je unterschiedlich

konkretisiert. Dabei wird aber eingeschärft: «[...]
eiusque candori prudenti simplicitate, sicut feret nostrum
Institutum se accommodent; nullaque prorsus prodant
argumenta, astutiae vel audaciae.»35 Anpassungen an die

örtlichen Sitten sind also nur im Bereich des sogenannten

Institutum, eines für den ganzen Orden übergeordneten,

verbindlichen Regelwerks, zugelassen. Hier zeigt
sich die Spannung von Uniformität und Zentralismus
einerseits und Anpassung an die jeweiligen Kulturen
andererseits, die die Gesellschaft Jesu bis zu ihrer Aufhebung

prägte. Die klare Maxime, das Institutum nie zu

übertreten, entbehrt insofern ihrer Schärfe, als dessen

Inhalte nie definitiv festgelegt wurden.36

Was die kommunikativen Werte betrifft, ist die

Forderung von Menschenfreundlichkeit und Authentizität
zentral. Dies verlangt bereits Faber 1546 in seinen

Ratschlägen zum Umgang mit Protestanten und findet sich

im Prager Brief von 1556. Nur spielt sowohl in den

Cautelae als auch bei Hoffaeus die Begegnung mit
Protestanten keine Rolle. Auch wird im Gegensatz zum Brief
für Prag die Kenntnis der reformatorischen Lehre nicht

gefordert. Vielmehr wird für Luzern von einer homogen
katholischen Bevölkerung ausgegangen, deren Gunst es

zu gewinnen galt.

Die Cautelae weisen allerdings zuerst zur Diskretion.
Der einzelne Jesuit steht im Dienst des Gesamtordens und
soll sich keine eigene Hausmacht aufbauen. Extravertierte

Selbstgefälligkeit wird von Kontaktfreudigkeit klar
unterschieden. Vor allem ist jedem Argwohn vorzubeugen,
die Jesuiten würden sich abfällig über den Bildungsstand
des Weltklerus äussern. Auch von zu vertrauten
Freundschaften, vor allem aber auch von zu persönlichen
Gesprächen mit Frauen ausserhalb des Beichtstuhls soll man
Abstand halten. Zur Vorsicht raten die Cautelae auch bei

gesellschaftlichen und lokalpolitischen Konflikten,
besonders wenn die jeweiligen Patres mit den örtlichen

Gepflogenheiten noch nicht vertraut sind. Der Orden

verfolgt religiöse Ziele, nimmt aber zum politischen oder

34 Diego Lainez an die Mitbrüder in Übersee, Rom, 1. Dezember 1558 (Lainii Monumenta IV, S. 15-19, Nr. 1042).
35 sie sollen sich in Einfachheit der klugen Redlichkeit anpassen, wie es unser Institut fordert, und keine Inhalte weder in Schlauheit noch Kühnheit

weiterentwickeln. (Hoffaeus, Instructio, fol. 8v.)
36 For Matters, S. 2-28, besonders 15.

81



gesellschaftlichen Geschehen keine Stellung.37 Ebenso

soll jeder Verdacht vermieden werden, Jesuiten hätten

eine Neigung zu mondänem Lebensstil und zu noblen
Gastmählern. Deutlich fordern die Cautelae, sich nach

einem Besuch in gehobener Gesellschaft nicht mit der

Kutsche ins Kolleg zurückfahren zu lassen, sondern zu
Fuss zu gehen. Dies bekommt insofern zusätzliches

Gewicht, als Hoffaeus durchaus empfiehlt, das

Wohlwollen der Ratsherren zu suchen. In Begegnungen sollen

seine Mitbrüder aber nur mit Vorsicht die Gespräche

auf geistliche Themen lenken und vor allem aber in
Bitten um Gunsterweise zurückhaltend bleiben. Hingegen

sollen sie um Ratschläge für den geeigneten Umgang
mit dem einfachen Volk bitten und diese bereitwillig
annehmen.

Die Anweisungen der beiden Dokumente liegen in
einer Linie mit der Entwicklung des jesuitischen
Apostolats seit den dreissiger Jahren des 16. Jahrhunderts.
Was die Umgangsformen anbelangt, ist aber eine klare

Sensibilisierung feststellbar. Die Stossrichtung ist dieselbe,

aber sie ist sanfter geworden. Zudem zeugen beide

Dokumente klar davon, dass man sich an eine katholische

Bevölkerung richtet. Hoffaeus greift nur einmal die

Thematik der Reformation aufund verbietet, deren Lehre

öffentlich zu verurteilen. Erklärt werden soll nur der

katholische Glauben, aber in klaren und einfachen

Formulierungen, die das Volk aufnehmen kann. Die Cautelae

sind etwas konkreter und verordnen, sich jeder Streitgespräche

mit Protestanten zu enthalten. Wo dies

unausweichlich sei, antworte man in kurzen und klaren Worten

und beende mit folgender Aussage die Konfrontation:
«Ante Lutherum, Zwinglium, Calvinum sacram scriptu-
ram extitisse in Ecclesia, et patres et dominos, quos Deus

dedit Ecclesiae, consequenter scripsisse et ita scripturam
intellexisse, praestare his adhaerere quam novitiatibus,

quae dissidiorum omnium causa fuerunt.»38 Die Reka-

tholisierung verlorener Gläubiger war offensichtlich kein

erklärtes Ziel mehr. Auch wurde der Reformation als

Provokateurin im Gegensatz zu früheren Einsätzen keine

zentrale Rolle mehr zugemessen. Vielmehr versuchte man

Konfrontationen wie auch Polemiken zu vermeiden und
eine katholische Bevölkerung durch den Aufbau einer

neuen und positiven Kirchlichkeit im Glauben zu
stabilisieren.

Conclusio

Der Jesuitenorden in seinem Werdegang und in seiner

Einstellung zur Reformation ist nur auf dem Hintergrund
des Eintritts der spanischen Monarchie in das siglo de

oro zu verstehen. Seine ersten Mitglieder waren direkt
in diese Dynamik eingebunden und orientierten sich im
Aufbau ihres Werkes zuerst an den Herausforderungen
und Werten einer neuen Globalisierung, Kirchlichkeit
und Mystik. Die reformatorische Bewegung wurde dabei

wahrgenommen, aber lediglich in den Kategorien der

Subversion; ein Eindruck, der sich in Erfahrungen an der

Universität in Paris erhärtete. Die ersten Einsätze in
Italien trugen so auch eine klar antireformatorische
Stossrichtung. Die Jesuiten schreckten nicht davor zurück,

verdächtige Kleriker zu denunzieren, womit sie bei der

örtlichen Hierarchie bisweilen auf klare Ablehnung
stiessen. Das Ringen aber um eine Vermittlung der
Glaubenslehren in einfachen Worten und der Aufbau guter
Kontakte mit der kirchlichen und weltlichen Obrigkeit
führten dazu, dass sie in ganz Europa zur Erneuerung
der Kirche und zur Bildung der Bevölkerung engagiert
wurden. Gerade in Ländern mit reformierter Präsenz

mieden sie von Anfang an direkte Konfrontationen und
Polemiken. Ebenso fehlen auch Hinweise auf Denunziationen.

Vielmehr versuchten sie durch authentischen
Lebensstil und Kontaktfreudigkeit die Sympathie der

Bevölkerung zu gewinnen und Anhänger der reformatorischen

Lehre in die Kirche zurückzuführen. Die von
Jesuiten geführten Schulen standen auch den Söhnen

konfessionsfremder Eltern offen. Diese Merkmale
jesuitischen Wirkens prägten auch die Weisungen für die ersten

Jesuiten in Luzern. Allerdings spielte hier die
Konfrontation mit der Reformation sowohl in allgemeinen
als auch in eigens für Luzern verfassten Instruktionen
keine Rolle mehr. Eine Rekatholisierung wurde als Ziel
nicht mehr thematisiert. Der Fokus lag ganz auf der
kirchlichen Reform einer katholischen Bevölkerung.

37 Foresta, Erste Jesuiten, S. 30, 37f.
38 Die heilige Schrift hat schon vor Luther, Zwingli und Calvin in der Kirche existiert. Sowohl die Väter als auch die von Gott gegebenen Vorsteher der

Kirche haben einsichtig geschrieben und so die Schrift erkannt, so dass es besser sei, diesen anzuhängen als den Neuheiten, die Ursache aller
Zwietracht geworden sind. (Cautelae circa missiones, S. 203).

82



Quellenbeilage:
Instructio pro missione Lucernensi

Staatsarchiv Luzern Akt 191/23 fol. 8v-9v

Imprimis diligenter ac saepe in memoriam revocent et

exequantur [sic], quae R.P.N. Generalis sanete et sollicite proprio
scripta monuit. P. Martinus Leubenstein erit utriusque superior,
dabitque operam ut Societatis vivendi ratio, modusque
procedendi suaviter servetur [sic]. Sicut in his nostris collegiis
consuevit, et loci ac personarum ratio ferre poterit.

Cumque ipsi sint prima luminaria societatis illis in locis sollicite

atque ita prudenter ambulent, ut illorum lucernae semper
accensum lumen habeant et lampades oleo semper plenae
ardeant; Denique bonus odor sint nostrae sanetae Societatis per
universam Helvetiam.

Populi mores diligenter observent, eiusque candori prudenti
simplicitate, sicut feret nostrum Institutum se accommodent;
nullaque prorsus prodant argumenta, astutiae vel audaciae.

Eorum quoque ieiunandi rationem universalem pari modo
observent, praesertim quo ad oleum et ova, quatenus id feret
valetudo.

Si difficultas oriatur quaecumque ilia sit, ad earn respondeant,
vel id demum faciant, quod utrique videbitur commodum et

aedificativum.

9r
Si autem res dubia sit, earn partem eligant, et practicent quae ipsis
videbitur tutior, quando D[omi]nis mora timetur molesta fore.
Hac tarnen conditione, ut dicant, rem post factum se adhuc
devolvere debere ad suum superiorem.

In manu patris Martini erunt facultates, quas hinc aeeepit,

poteritque P. Vito liberalem facere earundem comunicationem
sicut res et discretio docebit.

Linguam quam possunt optime addiscant, omnibus se affamiles
et in D[omi]no amabiles praebeant; libenter vocati comappareant
et conversari volentibus indulgeant; Muliercularum tarnen

colloquia extra confess-

9v
sionem non facile admittant. Cum sacerdotibus totoque clero
nulla pro[r]sus ratione contendant, sed omnia hoc initio illorum
vitia dissimulent.

Denique omnes intelligant ipso facto, nos non quaerere illic
temporalia lucra nec commoda gulae aut ventris, sed cupere
tantum servire illorum commodis sp[irit]ualibus et honori
divino, nosque contentas esse honesta et necessaria sustentatione

aliisque ad ministeria nostra merito requisitis.

Constantiae petant a D[omi]no Decano literas patentes, quibus
declaret nobis beere omnium confessiones audire, quocui in
templo, et co[mun]ionem extra pascha, et mortis articulum
administrare omnibus ad nos venientibus, sicut ubique nobis

permittitur.

Diligenter cognoscant qua via tuto scribere possint et id studeant
facere octavo quoque die, si id ferat occasio.

2° Cum itaque co[n]stantiam etc.
Paulus Hoffaeus

Anschrift des Verfassers:

PD Dr. Paul Oberholzer SJ

Pontificia Università Gregoriana
Piazza della Pilotta 4

1-00187 Roma

P. Martinus vacabit muneri concionandi, P. Vitus vero
explicandae doctrinae christianae; uterque vero etiam aliis

pietatis operibus in societate notis et consuetis vacare poterit:
Praesertim autem habeat sibi P. Vitus commendata hospitalia
carceres et infirmos.

In concionibus plane omittendae erunt reprehensionibus, et
suavitate et preeibus potius agendum. Nec tractanda argumenta
haereticorum sed solum confirmanda dogmata catholica moralia
et popularia cum significatione pietatis frequenter et diligenter
inservenda. Solido certa et autentica quidem sed non alta tarnen
adferenda, brevitate denique magna utendum, donec ipsis populus
assueverit et opinio aliqua bona et autoritas comparata sit.

Eadem fere dicta sint de doctrina chr[ist]iana parvulis explicanda
quod forte satis erit dominicis diebus fieri nisi aliud in D[omi]no
videatur.

D[omi]nos senatores sibi faciant familiäres in D[omi]no illis
deferendo eosdem opportune invisendo, sed tarnen non facile,

nec statim sp[irit]ualia administrando, nisi ipsimet ea esurire et

amare iisque delectari patentur. Ipsis suas necessitates modeste

déclarent, multis in petitionibus se odiosos ne faciant; praesertim
abstineant a petitione rerum curiosarum, et non ad modum pro
tempore necessariarum. Libenter et sponte accipiant, imo [sic]

petant a viris sapientibus et fidelibus informationem de agendis et
cavendis in conversatione populi.

Liberum erit honestorum virorum liberos hoc initio, aliqua, una
vel altera diei hora instituere in Uteris, si scholae tarnen sint, quod
si Aphabetarii in parochialem sedulam reijci possint, id bono
modo fiat, nisi hoc tarnen aegre laturi timeantur d[omi]ni quibus
erit indulgendum.

83



Bibliographie

Quellen

Acta Patris Ignatii
Acta Patris Ignatii scripta a P. Lud. Gonzalez de Camara
1553/1555, in: Fontes Narrativi de S. Ignatio de Loyola et de

Societate Iesu initiis, Vol. I. Narrationes scriptae ante annum
1557, Romae 1943 (Monumenta Historica Societatis Iesu,
Bd. 66), S. 323-507.

Epistolae S. Francisci Xaverii
Epistolae S. Francisci Xaverii aliaque eius Scripta, Tomus I

(1535-1548), Romae 1944 (Monumenta Historica Societatis
Iesu, Bd. 67).

Cautelae circa Missiones
Cautelae circa missiones in Universum, in: Sieber, Dominik,
Jesuitische Missionierung, priesterliche Liebe, sakramentale

Magie. Volkskulturen in Luzern 1563-1614, Basel 2005

(Luzerner Historische Veröffentlichungen, Bd. 40), S. 202-
204.

Lainii Monumenta I-VIII
Lainii Monumenta. Epistolae et acta Patris Jacobi Lainii se-
cundi praepositi generalis Societatis Jesu, ex autographis vel

originalibus exemplis potissimum deprompta a patribus ejus-
dem Societatis édita, Tomus I-VIII, Matriti 1912-1917
(Monumenta Historica Societatis Iesu, Bd. 44, 45, 47, 49, 50, 51,

53, 55).

Petri Fabri Epistolae
Beati Petri Fabri primi sacerdotis e Societate Jesu. Epistolae,
Memoriale et Processus, Matriti 1914 (Monumenta Historica
Societatis Jesu, Bd. 48), S. 488-696.

Hoffaeus, Instructio
Paul Hoffaeus, Instructio pro missione Lucernensi, in: Staatsarchiv

Luzern, AKT 19 1/23, fol. 8v-9v.
Petri Canisii epistolae et acta I-VIII

Beati Petri Canisii Societatis Iesu epistulae et acta, vol. I-VIII,
Braunsberger, Otto (Hrsg.), Friburgi Brisgoviae 1896-1926.

Sancti Ignatii Epistolae X, XII
Sancti Ignatii de Loyola Epistolae et Instructiones X, Matriti
1910-1911, (Monumenta Historica Societatis Iesu, Bd. 39, 42).

Vita Ignatii Loyolae
Vita Ignatii Loiolae et Rerum Societatis Jesu Historia auctore
Joanne Alphonso de Polanco, Tomus Primus (1491-1549),
Matriti 1894 (Monumenta Historica Societatis Iesu, Bd. 1).

Literatur

Delgado, Christliche Missionare
Delgado, Mariano, Christliche Missionare und Indianische

Religionen in der Frühen Neuzeit. Eine Typologie in Theorie
und Praxis, in: Bsteh, Petrus/Proksch, Brigitte/Hoffmann,
Cosmas (Hrsg.), Die Orden im Wandel Europas. Historische
Episoden und ihre globalen Folgen, Wien/Berlin 2013
(Spiritualität im Dialog, Bd. 5), S. 171-190.

Delgado, Spanisches Jahrhundert
Delgado, Mariano, Das spanische Jahrhundert (1492-1659).
Politik - Religion - Wirtschaft - Kultur, Darmstadt 2016.

Delgado, Traum
Delgado, Mariano, Der Traum von der Universalmonarchie.
Zur Danielrezeption in den iberischen Kulturen nach 1492, in:
Delgado, Mariano/Koch, Klaus/Marsch, Edgar (Hrsg.), Europa,

Tausendjähriges Reich und Neue Welt. Zwei Jahrtausende
Geschichte und Utopie in der Rezeption des Danielbuches,
Freiburg/Stuttgart 2003 (Studien zur christlichen Religionsund

Kulturgeschichte, Bd. 1), S. 252-305.
Foresta, Erste Jesuiten

Foresta, Patrizio, Die ersten Jesuiten in Deutschland und ihre
Wahrnehumg der politisch-verfassungsrechtlichen Verhältnisse.

Ein spezifisches Amtsverständnis bei Petrus Canisius? in:
Decot, Rolf (Hrsg.), Konfessionskonflikt, Kirchenstruktur,
Kulturwandel. Die Jesuiten im Reich nach 1556, Mainz 2007

(Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte
Mainz - Abteilung für Abendländische Religionsgeschichte,
Beiheft 77), S. 23-40.

84

Garcia Hernân, Ignacio
Garcia Hernân, Enrique, Ignacio de Loyola. Espanoles
Eminentes, Madrid 2013.

Le Goff, Kultur
Le Goff, Jacques, Kultur des europäischen Mittelalters, München,

Zürich 1970 (Knaurs grosse Kulturgeschichte).
O'Malley, Erste Jesuiten

O'Malley, John W., Die ersten Jesuiten, Würzburg 1995.

Oberholzer, Carlo Borromeo
Oberholzer, Paul, Carlo Borromeo und die ersten Jesuiten in
der Eidgenossenschaft, in: Delgado, Mariano/Ries, Markus
(Hrsg.), Karl Borromäus und die Katholische Reform. Akten
des Freiburger Symposiums zur 400. Wiederkehr der
Heiligsprechung des Schutzpatrons der katholischen Schweiz, Fri-
bourg/Stuttgart 2010 (Studien zur christlichen Kultur- und
Religionsgeschichte, Bd. 13), S. 145-193.

Oberholzer, Diego Lalnez
Oberholzer, Paul, Diego Lainez y la cultura alemana, in: Garcia
Hernân, Enrique/Skowron, Ryszard (Hrsg.), From Ireland to
Poland. Northern Europe, Spain and the Early Modern World,
Madrid 2015, S. 333-349.

Oberholzer, Konzil
Oberholzer, Paul, Das Konzil von Trient im Spiegel der
ordensinternen Korrespondenz, in: Oberholzer, Paul (Hrsg.),
Diego Lalnez (1512-1565) and his Generalate. Jesuit with
Jewish Roots, Close Confidant of Ignatius of Loyola, Preeminent
Theologian of the Council of Trent, Roma 2015 (Bibliotheca
Instituti Historici Societatis Iesu, Bd. 76), S. 527-563.

Oberholzer, Nuestra identidad
Oberholzer, Paul, Nuestra identidad y nuestro carisma original.

Algunas reflexiones historiogrâficas, in: Revista de espiri-
tualidad ignaciana XLI, 3/2010, Nr. 125, S. 97-109.

Oberholzer, Protestantismusbild
Oberholzer, Paul, Das Protestantismusbild der ersten Jesuiten,
in: Henker, Michael et al. (Hrsg.), FürstenMacht & wahrer
Glaube - Reformation und Gegenreformation. Das Beispiel
Pfalz-Neuburg, Regensburg 2017, S. 104-113.

Oberholzer, Repaso general
Oberholzer, Paul, Repaso general al tiempo fundacional de la

Companla de Jesus, in: Oberholzer, Paul (Hrsg.), Diego Lalnez
(1512-1565) and his Generalate. Jesuit with Jewish Roots, Close

Confidant of Ignatius of Loyola, Preeminent Theologian of the
Council of Trent, Roma 2015 (Bibliotheca Instituti Historici
Societatis Iesu, Bd. 76), S. 3-14.

Padberg et al, For Matters
Padberg, John W./O'Keefe, Martin D./McCarthy, John L. (Hrsg.),
For Matters of Greater Moment. The First Thirty Jesuit General

Congregations, a Brief History and a Translation of the
Decrees, St. Louis 1994.

Petter, Probleme
Petter, Wolfgang, Probleme der deutsch-spanischen Begegnung

in den Anfängen Karls V., in: Vincke, Johannes (Hrsg.),
Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte Spaniens, Bd. 26,
Münster 1971, S. 89-150.

Prosperi, Concilio
Prosperi, Adriano, II Concilio di Trento. Una introduzione
storica, Torino 2001.

Ravier, Ignatius
Ravier, André, Ignatius von Loyola gründet die Gesellschaft

Jesu, Würzburg 1982.

Schatz, Deutschland
Schatz, Klaus, Deutschland und die Reformation in der Sicht
Peter Fabers (1506-1546), in: Geist und Leben 69/1996,
S. 207-213.

Skinner, Foundations
Skinner, Quentin, The foundations of modern political
thought. Volume two: The age of Reformation, Cambridge
19936.

Strobel, Gesellschaft Jesu

Strobel, Ferdinand, Die Gesellschaft Jesu in der Schweiz, in:
Helvetia Sacra, Abt. VII, Der Regularklerus, Bern 1976,
S. 5-609.

Vercruysse, Nadal

Vercruysse, Jos E., Nadal et la Contre-Réforme, in: Gregoria-
num 72/1991, S. 289-315.


	Die Reformation in den Schriften der ersten Jesuiten : Suche nach Entsprechungen und Abweichungen in ihrem Wirken in der Eidgenossenschaft

